
Jahrbuch zur  
Liberalismus-Forschung
37. Jahrgang 2025

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redaktion: Birgit Bublies-Godau, Ewald Grothe, Wolther von Kieseritzky,  
Alexander Olenik, Svenja Schnepel, Alexander Lückel (Assistenz)

Manuskripte werden mittels Peer Review durch die Redaktion sowie von  
mindestens zwei Mitgliedern aus dem Herausgebergremium begutachtet.  
Vorschläge für Beiträge werden gern entgegengenommen.

Anschrift der Redaktion:
Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung
c/o Archiv des Liberalismus 
Theodor-Heuss-Str. 26 
D-51645 Gummersbach

ewald.grothe@freiheit.org

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahrbuch zur
Liberalismus-Forschung

37. Jahrgang 2025

im Auftrag
der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit

herausgegeben von 
Eckart Conze, Dominik Geppert, Ewald Grothe, 
Wolther von Kieseritzky, Anne C. Nagel, 
Joachim Scholtyseck und Elke Seefried

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Die Autor:innen

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-3478-9 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-6512-1

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748965121

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Themenschwerpunkt: „Liberalismus und Bildung“

Johannes Giesinger
Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte 11

Michael Maurer
Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau. Wilhelm 
von Humboldts Reformziele und -bestrebungen in Preußen 29

Hans-Christof Kraus
Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen zwischen Vormärz 
und Reichsgründungszeit 41

Horst F. Rupp
Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg – Entwurf einer liberalen 
Pädagogik im 19. Jahrhundert 53

Christiane Hoffrath
Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen 71

Hans-Georg Fleck
Aufstieg durch Bildung? Volksbildungskonzepte im politischen und 
gesellschaftlichen Liberalismus des Deutschen Kaiserreichs 85

Mette Bartels
Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900. Elvira Castners 
Gartenbauschule für bürgerliche Frauen 107

Frank-Michael Kuhlemann
Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns 123

Sabine Mangold-Will
Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus in der 
Bildungspolitik der Weimarer Demokratie 151

5

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolther von Kieseritzky
„Bildung ist Bürgerrecht“. Die liberale Bildungsoffensive in den 1960er 
und frühen 70er Jahren 173

Weitere Beiträge

Klaus Richter
Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im 
frühen Vormärz (1814–1819) 199

Robin Simonow
Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der 
„Neuen Ära“ 219

Edith Hanke
Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung 
der Frauen 241

Peter Tietze
Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner 
(1885–1958) 263

Felix Diekmann
Kohl gegen Genscher. Der Streit über Führung und Ausrichtung der 
deutschen Außenpolitik in den Jahren 1987 bis 1990 289

Liberale Profile

Stephan Lawall
Noch eine Chance für die Liberalen? Eine ideengeschichtliche 
Annäherung an Karl-Hermann Flach 313

Alexander Schwitteck
Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne 
Umschweife 327

Inhaltsverzeichnis

6

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Volkmann
Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang 
Gerhardt (1943–2024) 347

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren 367

Inhaltsverzeichnis

7

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Themenschwerpunkt: „Liberalismus und Bildung“

 
 

Wilhelm von Humboldt, Marmorskulptur von Martin Paul 
Otto, 1882/83, Unter den Linden, Humboldt-Universität zu 
Berlin. Auf den Knien ein aufgeschlagener Foliant, am 
rechten Bein Schriftrollen der preußischen Bildungsreformen, 
Sockelreliefs mit Allegorien der Forschungsgebiete Humboldts 
(u.a. Archäologie, Rechtswissenschaft, Philosophie. (Fotografie: 
Ewald Grothe, Archiv des Liberalismus).

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

Johannes Giesinger

1. Einleitung

Mit dem Begriff des Liberalismus wird eine Familie politisch-philosophischer 
Strömungen charakterisiert, die sich um den Wert der Freiheit bzw. den 
Respekt vor der Freiheit drehen. Der englische Philosoph John Locke, der 
oftmals als Begründer des Liberalismus genannt wird, sah den Menschen 
im ‚Naturzustand‘ in einem vollkommenen Zustand der Freiheit („a State of 
perfect Freedom“)1. Der Mensch als Mensch verfügt also unabhängig von 
der rechtlichen und politischen Ordnung, in der er lebt, über Freiheit und 
grundlegende Rechte. Hinzu kommt nach Locke die natürliche Gleichheit 
der Menschen – „[a] State also of Equality“2. Damit ist eine Gleichheit des 
Status aller Menschen gemeint, nicht soziale und ökonomische Gleichheit. 
Das Verlassen des Naturzustands – d.h. die Gründung des Staates – ist nach 
Locke nötig, um die natürlichen Rechte des Menschen zu schützen. Zentral ist 
dabei, dass der Staat selbst auf Eingriffe in individuelle Rechte und Freiheiten 
verzichtet, die nicht dem Schutz der Freiheit anderer dienen.

Vor diesem Hintergrund könnte man ein Prinzip der gleichen Freiheit 
als grundlegend für den Liberalismus ansehen, in den Worten aus Kants 
Rechtslehre (in der Metaphysik der Sitten): „Handle äußerlich so, dass der 
freie Gebrauch deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann nach einem 
allgemeinen Gesetz zusammen bestehen“ kann3. Es ist wichtig zu sehen, dass 
Kant hier anders als in seiner Ethik von äußerer Freiheit oder Handlungsfrei­
heit (Freiheit der Willkür) spricht, nicht von transzendentaler Freiheit oder 
(moralischer) Autonomie. Der Staat soll nach Kants Vorstellung nicht dafür 
sorgen, die ,innere‘ Freiheit und die Moralität der Bürgerinnen und Bürger 
zu fördern, sondern sich lediglich um die Sicherung der Handlungsfreiheit 
kümmern.

1 John Locke: Two Treatises of Government [1690]. Cambridge 1988, S. 269.
2 Ebd.
3 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten [1797]. In: Wilhelm Weischedel (Hrsg.): 

Immanuel Kant. Werkausgabe, Bd. 8. Frankfurt am Main 1977, S. 338.

11

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der amerikanische Philosoph John Rawls drückt den gleichen 
Grundgedanken in A Theory of Justice folgendermaßen aus: „[E]ach person 
is to have an equal right to the most extensive liberty compatible with a 
similar liberty for others.”4 Dabei handelt es sich um das erste von zwei 
Gerechtigkeitsprinzipien – das zweite befasst sich mit der Regelung sozialer 
und ökonomischer Ungleichheiten.

Ob alle, die sich in einem politischen Sinne als liberal bezeichnen, das 
Prinzip der größten gleichen Freiheit unterschreiben würden, ist unklar.5 Es 
gibt eine ganze Reihe weiterer Ideen, die sich mit dem Liberalismus verbinden 
(können), aber von deren Vertretern unterschiedlich gewichtet und interpre­
tiert werden, insbesondere Menschenrechte, Rechtsstaatlichkeit, Gewaltentei­
lung, Wertepluralismus, staatliche Neutralität, Meritokratie sowie Vernunft- 
und Wissenschaftsorientierung, Autonomie, Individualismus und Bildung, zu­
dem Demokratie, Parlamentarismus, Marktwirtschaft und Privateigentum.6

Beispielsweise werden liberale Parteien (in Deutschland oder der Schweiz) 
mit wirtschaftsliberalen Ideen assoziiert, die sich auf die beiden zuletzt ge­
nannten Begriffe beziehen. Demgegenüber drückt etwa das deutsche Grund­
gesetz eine basale Form von Liberalismus aus, die unter anderem die Ideen 
der Grund- und Menschenrechte, der Rechtsstaatlichkeit und des Werteplura­
lismus betont. Während die deutsche Verfassung liberale Ideen mit einer Kon­
zeption von Demokratie verknüpft, ist die Verbindung von Liberalismus und 
Demokratie historisch nicht immer gegeben gewesen und systematisch unklar. 
Liberale Vordenker wie Locke und Wilhelm von Humboldt entwickelten ihre 
Freiheitskonzeptionen unabhängig von demokratischen Ideen. Umgekehrt be­
stehen Konzeptionen ‚radikaler‘ Demokratie, gemäß denen demokratische 
Entscheidungsprozesse nicht durch ein liberales System individueller Rechte 
eingehegt werden sollen.7

Die unterschiedliche Gewichtung von Grundideen und -werten führt zu 
Konflikten innerhalb des liberalen Spektrums, zwischen Vertretern unter­
schiedlicher Liberalismen. Zugleich bringt die Abgrenzung des Liberalismus 

4 John Rawls: A Theory of Justice. Cambridge MA 1971, S. 60.
5 Im Sinne Mills könnte man eher den Aspekt der Schädigung hervorheben: Die Freiheit 

des Individuums darf nur beschränkt werden, wenn eine Schädigung anderer droht; 
vgl. John S. Mill: On Liberty [1859]. In: Stefan Collini (Hrsg.): John Stuart Mill. On 
Liberty with The Subjection of Women and Chapters on Socialism. Cambridge 1989, 
S. 1–115.

6 Diese Ausführungen sind von (bislang nicht publizierten) Überlegungen Michael 
Festls inspiriert.

7 In diesem Sinne wird oftmals Jean-Jacques Rousseaus Theorie der Volkssouveränität 
interpretiert; vgl. Jean-Jacques Rousseau: Du contrat social/Vom Gesellschaftsvertrag 
[1762]. Hrsg. u. übers. v. Hans Brockard. Stuttgart 2010.

Johannes Giesinger

12

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber unterschiedlichen nicht-liberalen Strömungen kontextspezifische 
Gewichtungen hervor: Beispielsweise gewinnen marktwirtschaftliche Ideen an 
Bedeutung, wenn es um die Unterscheidung des Liberalismus vom Sozialis­
mus geht. In der Abgrenzung von autoritären oder faschistischen politischen 
Tendenzen wird man die verfassungsrechtlichen Grundlagen der liberalen 
Ordnung betonen.

Im Weiteren liegt der Fokus auf einem der genannten Aspekte, der Bedeu­
tung von Bildung, in seinem Verhältnis zu anderen liberalen Kernideen. Auf 
der einen Seite scheint Bildung – bzw. eine spezifische Form liberaler Bildung 
– unabdingbar für den Aufbau und Erhalt einer liberalen gesellschaftlichen 
und politischen Ordnung, auf der anderen Seite kann argumentiert werden, 
dass bestimmte Formen von Bildung nur unter liberalen Bedingungen reali­
sierbar sind.

Im Folgenden (2.) gehe ich zunächst in allgemeiner Weise auf die Frage des 
Zusammenhangs von Liberalismus und Bildung ein und arbeite zwei grundle­
gende Themen heraus – Chancengleichheit und Befähigung zur Freiheit –, die 
ich im Weiteren (3. und 4.) gesondert behandle. Anschließend (5.) diskutiere 
ich die Herausforderungen, denen liberale Bildung angesichts des Erstarkens 
nicht-liberaler politischer Strömungen ausgesetzt ist.

2. Liberalismus und Bildung: Grundlegende Themen

Historisch gesehen geht der Aufbau öffentlicher Bildungssysteme in Europa 
seit dem 18. Jahrhundert mit der zunehmenden Bedeutung liberaler und 
demokratischer Ideen einher. Aufklärerische Positionen und pädagogische 
Reformkonzeptionen (im Sinne Jean-Jacques Rousseaus, Johann Heinrich Pes­
talozzis oder Friedrich Fröbels) wurden teils aufgegriffen, ohne dass damit 
weitergehende politische Reformen (wie die Abschaffung der Monarchie oder 
die Einführung des demokratischen Wahlrechts) in den Blick kamen. Wie wir 
noch sehen werden, bestehen unter liberalen Theoretikern starke Vorbehalte 
gegenüber staatlichen Bildungsbemühungen.8

In systematischer Perspektive sind Bildung und (andere) liberale Grundele­
mente eng miteinander verknüpft: So scheint die Umsetzung einer freiheitli­
chen Ordnung (im Sinne des eingangs formulierten Grundprinzips) darauf 
angewiesen, dass Bürgerinnen und Bürger zur Freiheit ‚befähigt‘ werden. Sie 

8 Wilhelm von Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staats zu bestimmen [1792]. In: Andreas Flitner/Klaus Giel (Hrsg.): Wilhelm von 
Humboldt. Werke in fünf Bänden, Bd. 1. Darmstadt 1980; sowie Mill: On Liberty (wie 
Anm. 5), S. 106.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

13

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollen die ihnen verfügbaren Freiheiten angemessen nutzen können, und dazu 
brauchen sie unter anderem eine Form von Selbstbestimmungs- oder Autono­
miefähigkeit: Diese könnte als Gegenstück zur ,äußeren‘, ,negativen‘ Freiheit 
gesehen werden, die durch die liberale politische Ordnung gewährleistet wird. 
Allerdings ist in der liberalen Tradition (etwa bei Humboldt und John Stuart 
Mill) in diesem Zusammenhang nicht nur von Autonomie die Rede, sondern 
auch von der Entwicklung der Individualität. Zudem stellt sich im liberalen 
Kontext die Frage, inwiefern liberale Bildung die Aufgabe hat, staatsbürgerli­
che Haltungen oder Fähigkeiten zu fördern.

Mit solchen Ideen ist bereits in grober Weise ausgedrückt, wie liberale 
Bildung inhaltlich auszurichten ist – als Förderung der Selbstbestimmungsfä­
higkeit, als Ermöglichung individueller Entfaltung oder als Einführung in 
staatsbürgerliches Handeln. Vor diesem Hintergrund ist ein weiterer Gedanke 
hervorzuheben: In der liberalen Bildung steht das Individuum als Person mit 
eigenständiger moralischer Bedeutung im Zentrum – es ist dessen Freiheit, 
die geschützt werden soll. Das bedeutet, dass aus liberaler Sicht jede Art 
von Bildung zurückzuweisen ist, die hauptsächlich auf kollektive (politische, 
religiöse oder ökonomische) Ziele ausgerichtet ist. Ist dies der Fall, wird man 
von einer Vereinnahmung oder Instrumentalisierung des Individuums durch 
den Staat oder andere Instanzen sprechen.

Hieraus ergeben sich Vorbehalte gegenüber staatsbürgerlicher Bildung: Mit 
Verweis auf Rousseau spricht Humboldt davon, dass Individuen ,zu Menschen‘ 
– nicht ,zu Bürgern‘ – gebildet werden sollen.9 Dies drückt zum einen die 
erwähnte Idee aus, wonach Personen nicht in erster Linie als Glieder eines 
staatlichen Kollektivs zu betrachten sind.

Zum anderen kann in diesem Zusammenhang auf einen weiteren Gedan­
ken verwiesen werden, der für das liberale Denken prägend ist: Kinder und 
Jugendliche sollen sich unabhängig von ihrer sozialen Herkunft frei entwi­
ckeln können. Sie sollen nicht von vornherein auf eine bestimmte soziale Rolle 
oder berufliche Laufbahn festgelegt werden, sondern in ,allgemeiner‘ Weise 
gebildet werden. Sie sollen, um einen Begriff aus der pädagogischen Traditi­
on zu verwenden, als unbegrenzt bildungsfähig oder ,bildsam‘ anerkannt wer­
den.10 Diese Sichtweise verbindet sich mit einer Kritik der Auffassung, wonach 

9 Humboldt: Ideen (wie Anm. 7).
10 Der Begriff der Bildsamkeit wird meist als Übersetzung von Rousseaus Begriff der 

perfectibilité gesehen – der Fähigkeit, immer neue Fähigkeiten zu entwickeln und sich 
damit zu vervollkommnen (Jean-Jacques Rousseau: Abhandlung über den Ursprung 
und die Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen/Discours sur l’origine 
et les fondements de l’inégalité parmi les hommes [1755]. Hrsg. u. übers. v. Kurt 
Weigand Hamburg 1995, S. 106 und 108). Fichte benutzt in seiner Grundlage des 

Johannes Giesinger

14

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existierende soziale Ungleichheiten (z.B. ständische Strukturen) natur- oder 
gottgegeben sind und Individuen gewissermaßen von Geburt an für eine 
soziale Rolle bestimmt sind.

Zu ähnlichen Schlüssen gelangt man, wenn man von einem meritokrati­
schen Ideal ausgeht, wie es bereits in Artikel 6 der Menschenrechtserklärung 
der Französischen Revolution angelegt ist: „Tous les citoyens […] sont égale­
ment admissibles à toutes dignités, places et emplois publics, selon leur capaci­
té et sans autre distinction que celle de leurs vertus et de leurs talents.“11 Napo­
leon wird die Aussage zugeschrieben: „Les carrières sont ouverts aux talents“, 
die später etwa auch von Rawls in A Theory of Justice aufgegriffen wird. Soziale 
Positionen sollen von denjenigen besetzt werden, die dafür aufgrund ihrer Fä­
higkeiten und Leistungen am besten geeignet sind. Rawls verwendet in diesem 
Zusammenhang den Begriff der Chancengleichheit (equality of opportunity). 
Anhand seines Theorieentwurfs lässt sich aufzeigen, wie Bildung hier ins 
Spiel kommt: Demnach ist ,formale‘ Chancengleichheit gewährleistet, wenn 
alle ungeachtet ihres sozialen Hintergrunds Zugang zu attraktiven Positionen 
haben.12 Dies reicht aber nach Rawls nicht aus, um ,echte‘ (bzw. ,faire‘) Chan­
cengleichheit sicherzustellen: Wenn nämlich formale Zugangshindernisse ab­
gebaut werden, bleiben soziale Ungleichheiten bestehen, die beeinflussen, über 
welche Bildungs- und Qualifikationsmöglichkeiten jemand verfügt. Angesichts 
solcher Hindernisse wird letztlich doch die soziale Herkunft bestimmen, für 
wen welche Laufbahnen offenstehen. Daraus ergibt sich die Forderung nach 
gleichen Bildungschancen – mit dem Ziel, Benachteiligungen der sozialen 
Herkunft abzubauen und ein wirklich meritokratisches System zu errichten.

Das meritokratische Ideal ist zu unterscheiden vom zuvor genannten Ideal 
der Menschenbildung: Meritokratie und Chancengleichheit stehen teils in der 
Kritik, weil sie den Leistungsbegriff ins Zentrum stellen und auf dieser Basis 

Naturrechts den Begriff der Bildsamkeit (Johann Gottlieb Fichte: Grundlage des 
Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre [1796], hrsg. von Fritz Medicus. 
Hamburg 1960, S. 79 f.). Als Grundbegriff der Pädagogik wird er jedoch von Johann 
Friedrich Herbart etabliert, der ihn insbesondere in seiner Kritik der kantischen 
Transzendentalphilosophie verwendet (Johann Friedrich Herbart: Umriss pädagogi­
scher Vorlesungen [1835]. In Karl Kehrbach/Otto Flügel (Hrsg.): Sämtliche Werke, 
Bd. 10. Aalen 1964, § 1–5). Im 20. Jahrhundert wurde dem Begriff insbesondere 
von Dietrich Benner eine zentrale Stellung im pädagogischen Denken eingeräumt 
(Dietrich Benner: Allgemeine Pädagogik. Eine systematisch-problemgeschichtliche 
Einführung in die Grundstruktur pädagogischen Denkens und Handelns. Weinheim 
1987).

11 Vgl. etwa die Version auf der offiziellen Website des Elysée-Palastes (<https://www.el
ysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen>).

12 Rawls: A Theory of Justice (wie Anm. 4), S. 60.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

15

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.elysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.elysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen


Ungleichheiten rechtfertigen – demgegenüber ist Menschenbildung egalitaris­
tisch ausgerichtet: Alle Menschen sollen sich persönlich entfalten können. 
Spricht man vom Zugang zu attraktiven Positionen, geht es nicht primär um 
Selbstentfaltung, sondern um den Erwerb von Qualifikationen. So gesehen 
besteht eine Spannung zwischen Meritokratie und Menschenbildung, jedoch 
scheint es möglich, beides miteinander zu verbinden, also ein Bildungssystem 
zu entwickeln, das Heranwachsende ‚als Menschen‘ fördert und sie für gesell­
schaftliche Aufgaben qualifiziert oder ausbildet.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass eine liberale politische Ord­
nung auf zumindest zwei Arten von Bildung angewiesen scheint: erstens, um 
Individuen zur Freiheit zu befähigen, und zweitens, um ihnen die Loslösung 
von ihrem sozialen Hintergrund zu ermöglichen und ihnen vielfältige Le­
bensoptionen und berufliche Laufbahnen zu eröffnen. Damit einhergehende 
Bildungsvorstellungen oder -ziele sind für ihre Umsetzung auf liberale Grund­
bedingungen angewiesen: So stehen autoritäre politische Formationen einer 
Förderung von Autonomie oder Individualität entgegen. In einer Gesellschaft, 
in der attraktive soziale Positionen nach sozialer Herkunft – nicht nach Leis­
tung – vergeben werden, ergibt es wenig Sinn, Individuen unterschiedlicher 
Herkunft für solche Positionen zu qualifizieren.

3. Chancengleichheit und Bildung

Die Situation im deutschen Bildungssystem lässt sich mit Blick auf die empi­
rische Datenlage folgendermaßen beschreiben:13 Erstens erreichen viele Schü­
lerinnen und Schüler basale Kompetenzziele (z.B. im Lesen) nicht. Zweitens 
erbringen Schulkinder aus sozial benachteiligten Familien statistisch gesehen 
schlechtere Leistungen als sozial Privilegierte. Drittens haben gleich leistungs­

13 Vgl. dazu etwa die Resultate der PISA-Studie von 2022, die sich auf fünfzehnjährige 
Schülerinnen und Schüler bezieht (OECD [Hrsg.]: PISA 2022 Ergebnisse, Band 
I: Lernstände und Bildungsgerechtigkeit. Bielefeld 2023). In die gleiche Richtung 
gehen die Ergebnisse der neuesten IGLU-Studie, die die Lesekompetenz am Ende der 
Grundschule erfasst (Nele McElvany u.a. [Hrsg.]: IGLU 2021. Lesekompetenz von 
Grundschulkindern im internationalen Vergleich und im Trend über 20 Jahre. Müns­
ter/New York 2023) sowie der IQB-Bildungstrend 2022 (Petra Stanat u.a. [Hrsg.]: 
IQB-Bildungstrend 2022. Sprachliche Kompetenzen am Ende der 9. Jahrgangsstufe 
im dritten Ländervergleich. Münster/New York 2023). Einen guten Überblick über 
die Situation in Deutschland – allerdings ohne Berücksichtigung der neuesten Resul­
tate – geben Kai Maaz/Hanna Dumont: Bildungserwerb nach sozialer Herkunft, Mi­
grationshintergrund und Geschlecht. In: Olaf Köller u.a. (Hrsg.): Das Bildungswesen 
in Deutschland. Bestand und Potenziale. Bad Heilbrunn 2019, S. 299–332.

Johannes Giesinger

16

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fähige Kinder aus unterschiedlichen Schichten nicht die gleichen Chancen 
auf gymnasiale und universitäre Bildung: Im gegliederten System werden Ler­
nende mit ähnlichem Leistungsniveau oftmals unterschiedlichen Schulformen 
zugeteilt. Der entscheidende Faktor ist hier die soziale Herkunft. Im Anschluss 
an den französischen Bildungssoziologen Raymond Boudon spricht man in 
diesem Zusammenhang von ,sekundären Herkunftseffekten‘, die mit den ‚pri­
mären Herkunftseffekten‘ – d.h. mit sozial bedingten Leistungsungleichheiten 
– zusammenwirken und so zu einer Übervertretung von Kindern aus sozial 
privilegierten Familien in der höheren Bildung führen.14

Die liberale Antwort auf diese Datenlage gibt es nicht – vielmehr ist ein 
ganzes Spektrum liberaler Antworten verfügbar. Die ,konservative‘ liberale 
Reaktion besagt, dass im Bildungssystem durchaus eine Form von (formaler) 
Chancengleichheit realisiert ist, da niemand aufgrund von sozialer Herkunft, 
Geschlecht, Hautfarbe und ähnlichen Merkmalen von Bildung ausgeschlossen 
ist. Ebenso bestehen in Deutschland (im Gegensatz etwa zu den Vereinigten 
Staaten und Großbritannien) keine nennenswerten finanziellen Hindernisse 
beim Zugang zu Bildung. Von diesem Prinzip formaler Bildungschancen­
gleichheit ist ein Prinzip der Leistungsgerechtigkeit zu unterscheiden, nach 
dem Selektionsentscheidungen im gegliederten System auf Grundlage der 
Leistungsfähigkeit der Betroffenen zu fällen sind – damit sollen sekundäre 
Herkunftseffekte ausgeschlossen werden. Dieses Prinzip wird im deutschen 
Bildungssystem verletzt.

Ein meritokratisches Prinzip, wie es sich auf der Basis von Rawls’ Prinzip 
fairer Chancengleichheit formulieren lässt, geht noch weiter. Harry Brighouse 
und Adam Swift skizzieren es wie folgt: „An individual‘s prospects for educa­
tional achievement may be a function of that individual‘s talent and effort, 
but it should not be influenced by her social class background.”15 Das heißt: 
Bildungsungleichheiten (im Sinne von ungleichen Aussichten auf schulischen 
Erfolg) sind akzeptabel, wenn sie auf unterschiedliche (natürliche) Begabung16 

14 Raymond Boudon: Education, Opportunity, and Social Inequality. Changing 
Prospects in Western Society. New York 1974.

15 Harry Brighouse/Adam Swift: Putting Educational Equality in Its Place. In: Educati­
on Finance and Policy 3 (2008), S. 444–466.

16 Der deutsche Diskurs um Chancengleichheit oder Bildungsgerechtigkeit war seit 
den 1960er-Jahren auch ein Diskurs um den Begabungsbegriff. Insbesondere wurde 
die Idee natürlicher und ,statischer‘ Begabung kritisiert; vgl. insbesondere Heinrich 
Roth: Begabung und Begaben. Über das Problem der Umwelt in der Begabtenförde­
rung [1952]. In: Theodor Ballauf/Hubert Hettwer (Hrsg.): Begabtenförderung und 
Schule. Darmstadt 1967, S. 18–36. Bisweilen wird in diesem Kontext auch wiederum 
auf den Begriff der Bildsamkeit Bezug genommen – Schülerinnen und Schüler sollen 

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

17

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Anstrengung zurückgehen, nicht aber, wenn sie ihre Ursache im sozialen 
Hintergrund von Personen haben.

Damit erscheinen sozial bedingte Leistungsunterschiede ebenso als unge­
recht wie die Überrepräsentation privilegierter Schichten in der höheren 
Bildung. Das ist bereits eine sehr anspruchsvolle Konzeption von Bildungsge­
rechtigkeit: Sie gewährleistet, dass alle unabhängig von ihren sozialen Voraus­
setzungen die Qualifikationen erlangen können, die für den Zugang zu attrak­
tiven sozialen Positionen notwendig sind. Zugleich rechtfertigt sie bestimmte 
Ungleichheiten in der Bildung.

Werden soziale Benachteiligungen behoben, so bleiben immer noch Un­
gleichheiten aufgrund unterschiedlicher natürlicher Anlagen (Begabungen). 
Im rawlsschen Denken sind diese genauso ‚unverdient‘ wie soziale Benachteili­
gungen: Für beide Arten von Benachteiligung sind Personen nicht verantwort­
lich, beide sind ‚moralisch arbiträr‘.

Man könnte also zu dem Schluss kommen, dass Bildungsungleichheiten nur 
gerechtfertigt sind, insofern sie auf persönlich verantworteten Entscheidungen 
beruhen. Diese Position wird in der Debatte als „luck egalitarian“ bezeichnet, 
da es darum geht, die Effekte von bloßem Glück und Pech (,luck‘) zu neutrali­
sieren. Julian Culp und Johannes Drerup sprechen von einer „sozialistischen“ 
Konzeption –17 allerdings bin ich der Auffassung, dass sich diese Position 
innerhalb des liberalen Spektrums bewegt, insbesondere deshalb, weil Indivi­
duen als verantwortliche Personen in den Blick genommen werden, die für die 
Konsequenzen ihres Tuns geradestehen müssen.

Es ist auch möglich, hier noch einen weiteren Schritt zu gehen und strik­
te Leistungsgleichheit zu fordern.18 Dies bietet sich auch deshalb an, weil 
Bildung im Wettbewerb um soziale Positionen sogenannt positionalen Wert 
hat: Ihr Wert für den Einzelnen hängt davon ab, wie gut andere gebildet sind. 
Jede Bildungsungleichheit kann in diesem Zusammenhang von Bedeutung 
sein. Daraus könnte man schließen, dass Leistungsungleichheiten minimiert 
werden sollten, um allen gleiche Startchancen zu ermöglichen. Hier geht es 
um Gerechtigkeit – und um Verpflichtungen des Staates gegenüber Kindern 
und Jugendlichen: Alle skizzierten Positionen schreiben dem Staat umfassende 
Verpflichtungen im Bildungsbereich zu. Selbst die konservative Position, nach 
der die herrschenden Verhältnisse in der Bildung als gerecht zu sehen sind, 

als bildsam – und nicht durch natürliche oder soziale Umstände determiniert – 
betrachtet werden (Benner: Allgemeine Pädagogik [wie Anm. 10]).

17 Julian Culp/Johannes Drerup: Equality of Educational Opportunity. In: Mitja Sardoč 
(Hrsg.): Handbook of Equality of Opportunity. Cham 2024, S. 521–545.

18 Tammy Ben-Shahar: Equality in Education – Why We Must Go All the Way. In: 
Ethical Theory and Moral Practice 19 (2016), S. 83–100.

Johannes Giesinger

18

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt voraus, dass der Staat allen Kindern und Jugendlichen schulische Bildung 
ermöglicht. Liberale Kontroversen drehen sich darum, wie stark bestehende 
Benachteiligungen abzubauen sind. Allgemein gesagt, besteht innerhalb der 
Familie liberaler Positionen Einigkeit darin, dass Personen moralisch und 
politisch gleich sind und folglich über gleiche Freiheiten und Rechte verfügen 
sollen – Uneinigkeit besteht in der Frage sozialer und ökonomischer Ungleich­
heiten.

Allerdings hat die Bildungsdebatte in dieser Hinsicht einen speziellen Cha­
rakter: Auch wenn man die bestehende sozioökonomische Struktur nicht als 
ungerecht einstuft, kann man der Auffassung sein, dass der Staat alles dafür 
tun sollte, um soziale Benachteiligung im Bildungssystem abzubauen. Vor dem 
Hintergrund großer sozialer Ungleichheit lässt sich vertreten, dass zumindest 
alle die Chance haben sollten, ein hohes Einkommen bzw. einen hohen Sozi­
alstatus zu erlangen. Man könnte sogar sagen: Je größer die sozialen Ungleich­
heiten, desto wichtiger ist es, den Wettbewerb um soziale Positionen fair zu 
gestalten.19

4. Befähigung zur Freiheit

Die Frage nach staatlichen Verpflichtungen im Bildungsbereich lässt sich nicht 
nur auf das Problem des Wettbewerbs um attraktive soziale Positionen (d.h. 
das Problem der Chancengleichheit) beziehen, sondern auch auf die Forde­
rung, Heranwachsende zur Freiheit zu befähigen. Geht man davon aus, dass 
für die Nutzung der Freiheit bestimmte Fähigkeiten, Kenntnisse und Einstel­
lungen nötig sind, scheint es naheliegend, Individuen nicht in erster Linie 
im Vergleich zueinander zu betrachten, sondern in Hinblick darauf, ob sie 
die relevanten Fähigkeiten in ausreichender Weise entwickeln können. Dies 
führt zu einer sogenannten Angemessenheits-Konzeption, die eine Schwelle in 
der Entwicklung von Fähigkeiten definiert, welche möglichst von allen – unge­
achtet ihrer natürlichen und sozialen Voraussetzungen – erreicht werden soll. 
Konzeptionen angemessener Bildung wurden als Alternative zu den im letzten 
Abschnitt dargestellten Gleichheits-Konzeptionen entwickelt. Man könnte also 
die Auffassung vertreten, dass alle in die Lage versetzt werden sollten, diejeni­
gen Fähigkeiten und Kenntnisse zu entwickeln, die für ein selbstbestimmtes 
Leben nötig sind.

19 Für eine ausführliche Diskussion unterschiedlicher normativer Konzeptionen von 
Bildungsgerechtigkeit vgl. Johannes Giesinger: Bildungsgerechtigkeit. Berlin 2025.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

19

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alternativ oder ergänzend ist eine Angemessenheits-Konzeption in Betracht 
zu ziehen, die auf demokratische Teilhabe und die Fähigkeit zur Erfüllung 
staatsbürgerlicher Verpflichtungen zielt. Eine einflussreiche Theorie dieser Art 
stammt von Amy Gutmann.20 Bereits in den 1960er-Jahren hatte es Ralf Dah­
rendorf folgendermaßen formuliert: „Jeder Mensch hat ein Recht auf eine 
intensive Grundausbildung, die ihn befähigt, von seinen staatsbürgerlichen 
Rechten und Pflichten wirksamen Gebrauch zu machen.“21 In neuerer Zeit 
haben etwa Elizabeth Anderson und Debra Satz Schwellenkonzeptionen vor­
geschlagen, die ebenfalls die demokratische, staatsbürgerliche Dimension der 
Bildung in den Vordergrund rücken.22 Allerdings ist mit Blick auf die liberale 
Tradition nicht klar, ob der Staat überhaupt berechtigt bzw. legitimiert ist, 
entsprechende Bildungsziele, die sich auf persönliche Autonomie und/oder 
staatsbürgerliche Teilhabe beziehen, durchzusetzen. Wenn keine Berechtigung 
vorhanden wäre, könnte auch nicht von einer staatlichen Verpflichtung die 
Rede sein.

Nach gängigen Interpretationen des zu Beginn formulierten Prinzips der 
größten gleichen Freiheit ist der Freiheitsbegriff in diesem Kontext negativ zu 
verstehen. In Two Concepts of Liberty umschreibt Isaiah Berlin den negativen 
Freiheitsbegriff folgendermaßen: „I am normally said to be free to the degree 
to which no man or body of men interferes with my activity. Political liberty 
in this sense is simply the area within which a man can act unobstructed 
by others.”23 Dies ist nach Berlin die Freiheit, auf die es im Liberalismus 
ankommt. Autonomie – als Fähigkeit, sich selbst zu bestimmen – ist in Berlins 
Vokabular eine Form von ‚positiver Freiheit‘ (,Freiheit zu‘ statt ,Freiheit von‘). 
Berlin kritisiert die Idee positiver Freiheit, weil sie nach seiner Darstellung 
verwendet werden kann, um Zwang und Unterdrückung bis hin zu totalitären 
Herrschaftsformen zu rechtfertigen. Dies ist möglich, insofern der Autonomie­
begriff – wie beispielsweise bei Kant – mit der Idee vernünftiger Gesetzmäßig­
keit verbunden wird. Personen dazu zu bringen, nach vernünftigen Gesetzen 

20 Amy Gutmann: Democratic Education. Princeton 1987.
21 Ralf Dahrendorf: Bildung ist Bürgerrecht. Plädoyer für eine aktive Bildungspolitik. 

Hamburg 1965, S. 23.
22 Elizabeth Anderson: Fair Opportunity in Education. A Democratic Equality Perspec­

tive. In: Ethics 117 (2007), S. 595–622; Debra Satz: Equality, Adequacy, and Education 
for Citizenship. In: Ebd., S. 623–648.

23 Isaiah Berlin: Two Concepts of Liberty [1958]. In: Henry Hardy (Hrsg.): Isaiah 
Berlin. Liberty, 2. Auflage Oxford 2002, S. 166–217, hier S. 169.

Johannes Giesinger

20

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu handeln, stellt im kantischen Denken eine Befreiung dar – in Berlins 
Darstellung handelt es sich jedoch um eine Form von Fremdbestimmung.24

John Christman schlägt in seiner Auseinandersetzung mit Berlins Kritik po­
sitiver Freiheit vor, den Autonomiebegriff zu ,neutralisieren‘ – d.h. von inhalt­
lichen Vorgaben zu befreien.25 Als autonom handelnd könnte demnach eine 
Person gelten, die fähig (,kompetent‘) ist, nach eigenen (,authentischen‘) Ein­
stellungen zu handeln. Auch wenn man von einem Autonomiebegriff dieser 
Art ausgeht, ist aber klar, dass die Förderung von Autonomie bei Kindern und 
Jugendlichen mit Eingriffen in ihre negative Freiheit einhergehen kann: Dies 
betrifft zum einen die pädagogische Interaktion selbst, in der entsprechende 
Fähigkeiten womöglich gegen den Willen der Heranwachsenden gefördert 
werden. Zum anderen betrifft es die Ebene staatlichen Handelns: Ist der 
Staat berechtigt, die Entwicklung der Autonomiefähigkeit als verbindliches 
Bildungsziel vorzugeben und durchzusetzen?

In der liberalen Tradition bestehen starke Vorbehalte gegenüber einem 
staatlichen Eingreifen in den Bildungsbereich, nicht zuletzt bei Wilhelm von 
Humboldt. Humboldt skizziert ein politisches Modell, das libertäre Züge trägt, 
insofern es staatliches Wirken auf den Schutz negativer Freiheit beschränkt. 
Konsequenterweise kommt Humboldt in seiner Schrift Ideen zu einem Ver­
such, die Gränzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen26 zum Schluss, 
dass der Staat sich aus der Bildung heraushalten sollte: Staatliches Eingreifen 
behindert seiner Auffassung nach den Prozess der Bildung. Für Humboldt, 
so könnte man sagen, ist nicht Freiheit der zentrale Wert, sondern Bildung.27 

Freiheit sei instrumentell wertvoll in Hinblick auf die Ermöglichung von Bil­
dung.

„Der wahre Zwek des Menschen“, so Humboldt, sei „die höchste und 
proportionirlichste Bildung seiner Kräfte zu seinem Ganzen.“28 Wichtig ist 

24 Berlin befasst sich auch mit ,education’ als Mittel zur zwangsweisen Befreiung von 
Personen. An dieser Stelle verweist er hauptsächlich auf Fichte. Ebd., S. 195 f.

25 John Christman: Freedom in Times of Struggle. Positive Liberty, Again. In: Analyse & 
Kritik 37 (2015), S. 171–188.

26 Humboldt: Ideen (wie Anm. 8). Die Schrift stammt aus dem Jahre 1792, wurde aber 
erst nach Humboldts Tod veröffentlicht. Sie wurde also Jahre vor seiner Tätigkeit als 
preußischer Bildungsreformer verfasst.

27 Michael Festl: Zwischen Perfektionismus und Libertarismus. Auf der Suche nach 
dem verlorenen Humboldt und einem neuen Liberalismus. In: Ders. (Hrsg.): Wil­
helm von Humboldts politische Philosophie. Beiträge zu ‚Ideen zu einem Versuch, die 
Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen‘ (1792). Darmstadt 2022, S. 99–
116, hier S. 110.

28 Humboldt: Ideen (wie Anm. 8), S. 64.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

21

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dabei, dass der Mensch sich „aus sich selbst, in seiner Eigenthümlichkeit“29 

entwickeln kann. Demnach dürfen für den individuellen Bildungsprozess kei­
ne klaren normativen Vorgaben bestehen: Jeder Mensch soll sich aus sich 
heraus entfalten. Er ist, wie bisweilen gesagt wird, in seiner Entwicklung ,un­
bestimmt‘ und soll nicht pädagogisch ,bestimmt‘, sondern zur Selbstentfaltung 
angeregt werden.30 Der Mensch hat keinen vorgegebenen ,Zweck‘ zu erfüllen, 
auf den seine Erziehung auszurichten ist. Allerdings schreibt Humboldt dem 
Menschen durchaus einen Zweck zu, nämlich die freie Selbstentfaltung. Seine 
Position kann deshalb mit einem Begriff aus der aktuellen politischen Philo­
sophie als ,perfektionistisch‘ charakterisiert werden: Es wird ein Zweck, eine 
Bestimmung des Menschen, vorgeben, die von allen realisiert werden soll. Das 
Leben nach dieser (objektiven) Vorgabe macht den Kern des menschlichen 
Guten aus. Nach Humboldt soll der wahre Zweck des Menschen politisch 
realisiert werden – und zwar durch die Gewährung negativer Freiheit sowie 
durch „Mannigfaltigkeit der Situationen“31, die den individuellen Bildungspro­
zess – die Entfaltung der Individualität – anregen. Staatliches Eingreifen würde 
nach Humboldt demgegenüber zu „Einförmigkeit“32 führen und dazu, dass 
Individuen als „Werkzeuge“33 des Staates oder sogar als „Maschinen“34 gesehen 
werden.

Bei Humboldt verbinden sich also gewissermaßen libertäre mit perfektio­
nistischen Theorieelementen.35 Einerseits macht der perfektionistische Bil­
dungsbegriff das Zentrum von Humboldts politischem Denken aus, anderer­
seits ist unklar, ob es passend ist, Humboldt als ,perfektionistischen Liberalen‘ 
zu bezeichnen, weil der perfektionistische Liberalismus, wie er heute verstan­
den wird, die staatliche Durchsetzung der liberalen Auffassung vom Guten 
auch gegen den Widerstand illiberaler Kräfte fordert. Nach Humboldt jedoch 
ist der Staat lediglich dazu angehalten, Bildung nicht zu verhindern.

Es ist fraglich, ob dieses Bildungsideal sich allgemein durchsetzen wird, 
wenn der Staat nicht aktiv eingreift. Bekanntlich gibt es in unseren Gesell­
schaften unterschiedliche Vorstellungen darüber, was eine gute Bildung aus­
macht, und manche dieser Vorstellungen widersprechen dem perfektionisti­

29 Ebd., S. 69.
30 Benner: Allgemeine Pädagogik (wie Anm. 10).
31 Humboldt: Ideen (wie Anm. 8), S. 64.
32 Ebd., S. 71.
33 Ebd., S. 86.
34 Ebd., S. 71.
35 Festl: Zwischen Perfektionismus und Libertarismus (wie Anm. 27); Johannes Gie­

singer: Bildung im liberalen Staat. Von Humboldt zu Rawls. In: Rita Casale/Hans-
Christoph Koller/Norbert Ricken (Hrsg.): Das Pädagogische und das Politische. 
Paderborn 2016, S. 27–40.

Johannes Giesinger

22

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.erziehungsphilosophie.ch/publikationen/Giesinger_Bildung-im-liberalen-Staat_Orig.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.erziehungsphilosophie.ch/publikationen/Giesinger_Bildung-im-liberalen-Staat_Orig.pdf


schen Individualismus Humboldts. Dieser lässt zwar inhaltlich vieles offen, 
aber gerade damit wird er Widerstand bei denjenigen auslösen, die inhaltlich 
klar definierte (z.B. religiöse) Bildungsvorstellungen haben.

Dies führt zum nächsten Problem: Setzt der Staat das humboldtsche Bil­
dungsideal durch, so legt er sich damit auf eine bestimmte – kontroverse 
– weltanschauliche Position fest: Er ist nicht neutral gegenüber unterschiedli­
chen Bildungsvorstellungen in der pluralistischen Gesellschaft, sondern stellt 
die liberale Weltanschauung (bzw. die liberale Konzeption des Guten) in 
den Mittelpunkt. Damit sind wir bei den Bedenken, die Rawls (in Political 
Liberalism) gegen den perfektionistischen Liberalismus (oder „comprehensi­
ve liberalism“) vorbringt.36 Der politische Liberalismus rawlsscher Prägung 
baut nicht auf der liberalen Weltanschauung auf, sondern auf grundlegenden 
Regeln des Zusammenlebens, die für kooperationswillige, vernünftige („rea­
sonable“) Personen akzeptabel sind. Damit soll Raum für unterschiedliche 
(private) Lebensweisen geschaffen werden, die auch illiberale Züge aufweisen 
können, solange sie mit politisch-liberalen Grundregeln vereinbar sind.

Rawls erläutert den Unterschied zwischen politischem und perfektionisti­
schem Liberalismus mit Bezug auf das Problem der Bildung wie folgt:

„[V]arious religious groups oppose the culture of the modern world and wish to 
lead their common life apart from unwanted influences. A problem now arises 
about their children’s education and the requirements the state can impose. The 
liberalisms of Kant and Mill may lead to requirements designed to foster the 
values of autonomy and individuality as ideals to govern much if not all of life. 
But political liberalism has a different aim and requires far less.”37

Rawls spricht hier neben Kant und seinem Autonomiebegriff38 auch Mill an, 
dessen Ideal von Individualität stark von Humboldt beeinflusst ist. Dieses 
soll der liberale Staat nach Rawls nicht durchsetzen, jedoch alle Heranwach­
senden auf die Grundlagen des liberalen Zusammenlebens verpflichten und 
eine Form von ,politischer Autonomie‘ fördern.39 In diesem Modell wird also 
staatsbürgerliche Bildung (Bildung zum Bürger/zur Bürgerin) großgeschrie­
ben, während die Förderung persönlicher Autonomie abgelehnt wird. Man 
könnte es auch so formulieren: Die staatliche Durchsetzung eines perfektio­

36 John Rawls: Political Liberalism. New York 1993.
37 Ebd., S. 199.
38 Wie in der Einleitung deutlich wurde, verteidigt Kant bezogen auf den politisch-

rechtlichen Bereich eine Konzeption negativer Freiheit, in welcher der Autonomiebe­
griff keine Rolle spielt. Nach Kant ist es Aufgabe der Erziehung, Kinder zu morali­
scher Autonomie zu führen – inwiefern der Staat in diese Aufgabe zu involvieren ist, 
beantwortet er nicht.

39 Martha Nussbaum: Perfectionist Liberalism and Political Liberalism. In: Philosophy 
and Public Affairs 49 (2011), S. 3–45.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

23

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nistischen liberalen Bildungsideals verletzt die negative Freiheit derer, die eine 
damit unvereinbare weltanschauliche Ausrichtung haben. Legitim ist demge­
genüber die Durchsetzung politisch-liberaler Prinzipien, auch wenn diese in 
unseren Gesellschaften faktisch nicht von allen akzeptiert werden.

Allerdings muss man hier folgende Frage stellen: Geht es um die negative 
Freiheit von Eltern, die über die Bildung ihrer Kinder bestimmen wollen – 
oder um die Freiheit der Kinder selbst? Ist Ersteres der Fall, so unterwirft man 
die Kinder der Kontrolle ihrer Eltern, denen man folglich das Recht zugesteht, 
ihre Kinder in illiberaler Weise zu erziehen. Wenn liberale Theoretikerinnen 
und Theoretiker Vorbehalte gegenüber staatlicher Bildung anmelden, nehmen 
sie oftmals diese elternzentrierte Perspektive ein. Ist man hingegen um die 
Freiheit der Kinder besorgt, stellt sich die Lage anders dar: Werden diese 
nicht zur Freiheit befähigt, so bleiben sie dem Einfluss ihrer Familie oder 
der weltanschaulich-religiösen Gemeinschaft, in die sie hineinwachsen, ausge­
setzt und werden Mühe haben, eine davon unabhängige Lebensperspektive zu 
entwickeln. Hieraus ergibt sich eine Rechtfertigung von Autonomiebildung, 
die sich nicht mit einem perfektionistischen Ideal verbindet, sondern mit der 
Auffassung, dass Menschen in ihren Wertvorstellungen und Überzeugungen 
nicht von anderen kontrolliert werden dürfen.40 Die weitere Frage ist, was in 
diesem Kontext genau unter Autonomie bzw. Autonomiefähigkeit zu verstehen 
ist. Vor diesem Hintergrund scheint es etwa unabdingbar, Heranwachsende 
zu (selbst-)kritischem Denken zu befähigen, damit sie die Wertvorstellungen, 
die sie zunächst unkritisch aufgenommen haben, einer Prüfung unterziehen 
können.

In diesem Zusammenhang müssen wir also den Gehalt des Bildungside­
als von den Rechtfertigungsstrategien unterscheiden, die verwendet werden: 
Rawls’ politischer Liberalismus besagt, dass staatliches Handeln nicht mit Ver­
weis auf kontroverse weltanschauliche Positionen gerechtfertigt werden darf. 
Es ist möglich, dass ein bestimmtes Ideal von Bildung sowohl perfektionistisch 
als auch nicht-perfektionistisch legitimiert werden kann. In jedem Fall wird 
die Durchsetzung von Bildungsvorstellungen, die auf die Befähigung zur Frei­
heit ausgerichtet sind, mit der negativen Freiheit bestimmter Individuen in 
Konflikt geraten.

40 Johannes Giesinger: Kinder, Rechte und Autonomie. In: Zeitschrift für Menschen­
rechte 16 (2022), S. 10–26.

Johannes Giesinger

24

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Herausforderungen für den Liberalismus

Liberale Bildung lässt sich als autonome Selbstentfaltung (perfektionistischer 
Liberalismus) und/oder als Förderung staatsbürgerlicher Einstellungen und 
Fähigkeiten (politischer Liberalismus) verstehen. Wie ist diese Debatte ange­
sichts aktueller Herausforderungen der liberalen Demokratie zu sehen, die 
sich aufgrund des Erstarkens rechtspopulistischer und teils autoritärer, illibe­
raler und antidemokratischer Strömungen ergeben?

Politisch-liberale Bildung ist insofern auf diese Herausforderungen vorbe­
reitet, als sie sich auf politische Grundprinzipien berufen kann, deren Vermitt­
lung zur Stabilisierung der liberalen Demokratie beiträgt. Allerdings geht der 
politische Liberalismus Rawlsscher Prägung von einer im Grundsatz liberalde­
mokratischen politischen Kultur aus und rechnet nicht damit, dass relevante 
politische Kräfte diese gezielt aushöhlen oder gar umstürzen wollen. Ihm geht 
es in erster Linie darum, nach illiberalen Grundsätzen lebende Gruppierungen 
in das liberale Projekt zu integrieren. Diesen soll beispielsweise zugestanden 
werden, ihr ,privates‘ Leben an rational oder wissenschaftlich nicht begründ­
baren Auffassungen auszurichten. So betont etwa Martha Nussbaum in ihrer 
Weiterentwicklung von Rawls‘ politischem Liberalismus, die öffentliche Schule 
solle rationalistische nicht vor religiösen Sichtweisen privilegieren.41 Nach 
Nussbaum stellt es eine Form von Missachtung von Schülerinnen und Schü­
lern dar, ihre persönlichen Einstellungen, die womöglich epistemisch fragwür­
dig sind, kritisch zu besprechen. In jüngster Zeit ist jedoch vermehrt deutlich 
geworden, dass sich private kaum scharf von öffentlich relevanten Einstellun­
gen abgrenzen lassen: Während der Corona-Pandemie zeigte sich etwa, dass 
es problematisch ist, persönliche medizinische Einstellungen jeglicher Kritik 
zu entziehen. Die politische Debatte in dieser Zeit machte deutlich, dass 
es im liberaldemokratischen Kontext unabdingbar ist, dass alle Bürgerinnen 
und Bürger minimale epistemische Standards anerkennen, auf deren Basis 
politische Problemlagen diskutiert werden können. Dieser politische Diskurs 
wird durch Formen von Falschinformation und Desinformation oder Propa­
ganda, wie sie derzeit insbesondere von nicht-liberalen politischen Akteuren 
verbreitet werden, gestört. Auf die neuen Formen politischer Kommunikation, 
die insbesondere auch durch die sozialen Medien ermöglicht werden, ist der 
herkömmliche politische Liberalismus schlecht vorbereitet.

Betrachtet man vor diesem Hintergrund die perfektionistisch-liberale Bil­
dung, so muss das humboldtsche Modell von aktuellen Formen des perfektio­
nistischen Liberalismus unterschieden werden. Letztere sind ohne weiteres 

41 Nussbaum: Perfectionist Liberalism (wie Anm. 39).

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

25

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit einer Erziehung zum Bürger oder zur Bürgerin und der Vermittlung 
politischer Prinzipien vereinbar. Sie verlangen aber darüber hinaus, dass in 
der Schule die liberale Weltanschauung vermittelt werden soll. Angesichts 
der aktuellen politischen Lage könnte hier ein Problem geortet werden: Die 
kulturelle Dominanz der liberalen Weltanschauung bietet den Gegnern des 
Liberalismus Angriffspunkte, die sich auf die Grundlagen der politischen Ord­
nung übertragen. So kommen etwa in der medialen (und eventuell auch der 
schulischen) Präsentation der Genderfrage oftmals zutiefst liberale Einstellun­
gen zum Ausdruck: Alle sollen so leben können, wie sie wollen; es soll sogar 
möglich sein, sein Geschlecht selbst zu definieren. Die Ablehnung dieser welt­
anschaulichen Positionierung kann in einen Angriff auf das politische Projekt 
des Liberalismus umschlagen, der nicht nur die Demokratie untergräbt, son­
dern womöglich darauf zielt, eine ,konservative‘ Weltanschauung als allgemein 
verbindlich vorzuschreiben. Dies könnte zu dem Bemühen führen, jene Perso­
nen, die traditionellen Gendernormen nicht entsprechen, zu diskriminieren 
oder zu marginalisieren. In diesem Fall würden die Grundprinzipien des 
politischen Liberalismus verletzt.

Das humboldtsche Modell ist diesem Problem nicht ausgesetzt, weil es 
keine staatliche Vermittlung liberaler Werte fordert. Angesichts autoritärer 
politischer Entwicklungen scheint das Modell interessant, insofern es das Indi­
viduum in seiner Entfaltung vor dem staatlichen Zugriff zu schützen sucht: 
Private Bildung statt öffentlicher Bildung. Allerdings dürfte es gerade in auto­
ritären politischen Strukturen schwierig sein, sich selbst bzw. seine Kinder 
auf diese Weise dem staatlichen Einfluss zu entziehen. Autoritäre Herrschaft 
kann jedoch nicht nur durch schulische Indoktrination, sondern auch durch 
die Schwächung des Bildungssystems abgesichert werden. Weniger gebildete 
Bürgerinnen und Bürger sind möglicherweise leichter zu führen als gebildete. 
An dieser Stelle wird deutlich, dass liberale Bildung nicht nur die liberalen 
Grundstrukturen stabilisieren kann, sondern auch auf deren Stabilität ange­
wiesen ist.

Das humboldtsche Bildungsideal, das in Deutschland nach wie vor viel Zu­
spruch erfährt, steht in einem Spannungsverhältnis zur Idee der Vermittlung 
liberaldemokratischer politischer Werte. Bis heute wird teils angenommen, 
dass die Vermittlung politischer Werte einer illegitimen Beeinflussung (oder 
Indoktrination) gleichkommt. Schließlich soll sich nach Humboldt jeder ,aus 
sich selbst heraus‘ in seiner Individualität entfalten können und dabei nicht 
beeinflusst werden. Der Verdacht illegitimer Einflussnahme kann jedoch ent­
kräftet werden, indem man in Rechnung stellt, dass die Vermittlung von poli­
tischen Werten diskursiv – durch Angabe von Gründen – geschehen kann. 
Diese Werte sollen den Heranwachsenden nicht ,aufgezwungen‘ oder ,einge­

Johannes Giesinger

26

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflanzt‘, sondern auf vernünftige Weise nahegebracht werden. Im liberaldemo­
kratischen Kontext wird man es als legitim betrachten können, bestimmte 
Werte ,direktiv‘42 zu vermitteln, aber man wird berücksichtigen müssen, dass 
diese von den Lernenden faktisch stets auch zurückgewiesen werden können.

6. Fazit

Liberale Bildung verlangt nach einem entschlossenen staatlichen Engagement: 
Nicht nur sollen alle eine echte Chance erhalten, eine attraktive soziale Posi­
tion zu erlangen, sie sollen auch zur Freiheit befähigt werden. Damit sind 
verschiedene Aspekte liberaler Bildung angesprochen, erstens die Qualifika­
tion oder Ausbildung für attraktive berufliche Laufbahnen und öffentliche 
Ämter, zweitens die Förderung von Autonomie und Individualität, drittens die 
staatsbürgerliche Bildung.

Dies umreißt die staatlichen Verpflichtungen im Bildungsbereich, die inner­
halb des liberalen Paradigmas unterschiedlich spezifiziert werden können. Zu­
gleich muss die Frage beantwortet werden, wozu der liberale Staat überhaupt 
berechtigt ist: Während es gemäß dem liberalen Perfektionismus Humboldts 
keine legitimen Eingriffe ins Bildungssystem geben kann, ergibt sich aus 
liberal-perfektionistischen Auffassungen, wie sie heute vertreten werden, die 
Berechtigung zur Durchsetzung der liberalen Weltanschauung.

Im Vergleich dazu ist der politische Liberalismus zurückhaltender. Im Ge­
gensatz zu Humboldt verlangt er, dass Heranwachsende in erster Linie zu Bür­
gerinnen und Bürgern erzogen und weniger zu individueller Selbstentfaltung 
angeleitet werden. Es ist also innerhalb des Liberalismus weiter zu diskutieren, 
welche Bildungsziele legitim sind.

42 Die Debatte um das Problem direktiven Unterrichtens wird im Anschluss an die 
Überlegungen Michael Hands geführt (Michael Hand: What Should We Teach as 
Controversial? A Defence of the Epistemic Criterion. In: Educational Theory 58 
[2008], S. 213–228); vgl. auch Johannes Giesinger: Vermitteln und Mitteilen. Die 
Meinung der Lehrperson in der Diskussion kontroverser Themen. In: Johannes 
Drerup/Miguel Zulaica y Mugica/Douglas Yacek (Hrsg.): Dürfen Lehrer ihre Mei­
nung sagen? Demokratische Bildung und die Kontroverse über Kontroversitätsgebo­
te. Stuttgart 2021, S. 19–30; Johannes Drerup: Kontroverse Themen im Unterricht. 
Konstruktiv streiten lernen. Stuttgart 2021. Direktiver Unterricht hat das Ziel, Ler­
nende (mit Gründen) von einer bestimmten Auffassung zu überzeugen. Dem steht 
ein Unterricht gegenüber, der ein Thema der Kontroverse im Unterricht überlässt. 
Zu betonen ist allerdings, dass die direktive Vermittlung politischer Werte damit 
vereinbar ist, diese im Unterricht kontrovers zu diskutieren. Entscheidend ist, dass 
die Lehrperson angesichts dieser Kontroverse berechtigt (oder verpflichtet) ist, für 
bestimmte Werte einzustehen.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

27

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Kontext ist auch zu überlegen, inwiefern der Staat verpflichtet 
und berechtigt ist, das Bildungssystem auf die Erhaltung der liberalen und 
demokratischen Ordnung auszurichten. Angesichts aktueller Bedrohungen 
durch populistische und autoritäre politische Strömungen scheint die Orien­
tierung der Bildung an liberaldemokratischen Werten vordringlich. Allerdings 
können diese Werte auch innerhalb der Schule – durch Schülerinnen und 
Schüler – infrage gestellt werden. Im schulischen Kontext besteht jedoch die 
Möglichkeit, auf unterschiedliche Meinungen zu reagieren und grundlegende 
Werte zu stärken. Es ist aber zu betonen, dass liberale Bildung dieser Art nur 
in einer liberaldemokratischen Ordnung gedeihen kann. Der Zerfall dieser 
Ordnung bedroht unmittelbar auch die liberale Bildung. Dies bedeutet, dass 
die Stabilisierung des liberalen politischen Systems durch Bildung – soweit sie 
möglich ist – letztlich selbst der Ermöglichung liberaler Bildung dient.

Johannes Giesinger

28

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau. 
Wilhelm von Humboldts Reformziele und -bestrebungen in 
Preußen

Michael Maurer

I.

Wilhelm von Humboldt bildet den geeigneten Ausgangspunkt der Überlegun­
gen, weil er beide Pole extrem ausgebildet hat: Bildung als Selbstentfaltung 
und Bildung als Staatsaufbau. Viele Missverständnisse, die sich im Anschluss 
an den „Mythos Humboldt“ entwickelt haben,1 rühren genau aus dieser Pro­
blemspannung her. Humboldt ist einerseits der extremste Individualist, den 
man sich nur denken kann; einschlägige Formulierungen belegen dies ebenso 
wie seine Lebensführung.2 Andererseits hat er in der Krise des preußischen 
Staates das höhere Bildungswesen strukturell neu eingerichtet und musste sich 
also fragen und fragen lassen, welche seiner theoretischen Einsichten sich 
denn im Hinblick auf eine politische Umsetzung für die Allgemeinheit eignen 
würden. Dabei steht fest, dass diese Bildungsreform idiosynkratische Züge 
trägt: Wenn ein anderer als Humboldt die entscheidenden Weichen hätte stel­
len dürfen, wäre ein anderes Ergebnis herausgekommen. Jedoch sollte sich auf 
längere Sicht zeigen, dass das preußische (deutsche) Bildungswesen sich mus­
tergültig entwickelte, so dass auch andere Länder wie Großbritannien oder die 

1 Mitchell G. Ash: Mythos Humboldt. Vergangenheit und Zukunft der deutschen Uni­
versität. Wien 1999; Sylvia Paletschek: Die Erfindung der Humboldtschen Universität. 
Die Konstruktion der deutschen Universitätsidee in der ersten Hälfte des 20. Jahr­
hunderts. In: Historische Anthropologie 10 (2002), S. 193–205; Dieter Langewiesche: 
Die ‚Humboldtsche Universität‘ als nationaler Mythos. Zum Selbstbild der deutschen 
Universität im Kaiserreich und in der Weimarer Republik. In: Historische Zeitschrift 
290 (2010), S. 53–91; Michael Eichler: Die Wahrheit des Mythos Humboldt. In: Histo­
rische Zeitschrift 294 (2012), S. 59–78; Heinz-Elmar Tenorth: ‚Mythos Humboldt‘ – 
Eine Notiz zu Funktion und Geltung der großen Erzählung über die Tradition der 
deutschen Universität. In: Ders.: Wilhelm von Humboldt. Bildungspolitik und Univer­
sitätsreform. Paderborn 2018, S. 87–96.

2 Vgl. Michael Maurer: Wilhelm von Humboldt. Ein Leben als Werk. Köln/Weimar/
Wien 2016.

29

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


USA Impulse davon aufnahmen.3 Das bedeutet gleichzeitig eine Einschrän­
kung und eine Erweiterung: Humboldts Bildungsreform muss sich demnach, 
trotz ihrer individuellen Besonderheit, an verallgemeinerbaren Prinzipien ori­
entiert haben. Aber wir dürfen auch fragen, inwieweit die preußisch-deutsche 
Bildungsreform von der Persönlichkeit Humboldts abgelöst werden kann. Im­
merhin ist es unwahrscheinlich, dass ein Einzelner grundlegende Neuerungen 
allein durchsetzen, allein verantworten konnte.

Was sich hier als Leitstern anbietet, ist der Rekurs auf eine allgemeinere Bil­
dungsideologie. Humboldt fühlte sich einem Begriff von ‚Bildung‘ verpflichtet, 
der zwar wesentlich von ihm geprägt worden war, aber in engem Gespräch mit 
den Jenaern und Weimarern, vor allem Schiller und Goethe, und mit der phi­
losophischen Tradition überhaupt, insbesondere der deutschen, entstanden 
war.4 Wenn es uns gelingt, das Wesentliche dieses Bildungsbegriffes (oder 
dieser Bildungsideologie!) einzufangen, haben wir damit zugleich das über die 
Humboldt’schen Idiosynkrasien hinaus Vergleichbare, also gewissermaßen die 
Basis für die Strukturreformen im höheren Schulwesen und im Bereich der 
Universität.

Eine weitere Möglichkeit des Zugangs zu unserem Problem bietet eine 
Diagnose der Ausgangssituation. Denn um die Reformen zu verstehen, muss 
man sie nicht zuletzt als ausdrücklichen Gegenentwurf zum Vorhandenen 
erkennen.

3 Rainer C. Schwinges (Hrsg.): Humboldt International. Der Export des deutschen Uni­
versitätsmodells im 19. und 20. Jahrhundert. Basel 2001; Charles E. McClelland: Berlin, 
the Mother of All Research Universities, 1860–1918. Lexington/Lanham, Maryland 
2016.

4 Zum Bildungsbegriff: Rudolf Vierhaus: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Con­
ze/Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur 
politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 1. Stuttgart 1972, S. 508–551; Thomas 
Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800–1866. Bürgerwelt und starker Staat. München 
1983, S. 451–484; Karl-Ernst Jeismann: Zur Bedeutung von ‚Bildung‘ im 19. Jahrhun­
dert. In: Ders./Peter Lundgreen (Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschich­
te. Bd. III: 1800–1870. Von der Neuordnung Deutschlands bis zur Gründung des 
Deutschen Reiches. München 1987, S. 1–21; Aleida Assmann: Arbeit am nationalen 
Gedächtnis. Eine kurze Geschichte der deutschen Bildungsidee. Frankfurt a.M./New 
York/Paris 1993; Georg Bollenbeck: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deut­
schen Deutungsmusters. Frankfurt a.M./Leipzig 1994; Michael Maurer: Bildung. In: 
Hans-Werner Hahn/Dieter Hein (Hrsg.): Bürgerliche Werte um 1800. Entwurf – Ver­
mittlung – Rezeption. Köln/Weimar/Wien 2005, S. 227–237.

Michael Maurer

30

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.

Und wogegen richtete sich Humboldt? Er hatte in der Auseinandersetzung 
mit dem Aufgeklärten Absolutismus eine extreme Abneigung gegen die ‚Volks­
beglückungsvorstellungen‘ der aufgeklärten Bürokratie entwickelt. Am Anfang 
steht seine „Sehnsucht nach Freiheit“.5 Die Ursprünge seiner Bildungspolitik 
liegen also in einer Abwehrhaltung gegen den Staat, im liberalen Impuls, dem 
Staat seine Grenzen aufzuzeigen. Denn der auf Wohlfahrt zielende Staat des 
Aufgeklärten Absolutismus war zugleich ein Staat der Vorschriften und Ein­
schränkungen. Der junge Humboldt erfuhr dies schmerzlich mit dem Wöll­
nerschen Religionsedikt.6 Als sich der preußische Staat in der Reaktionszeit 
mit den Karlsbader Beschlüssen des Jahres 1819 immer einschneidender gegen 
Meinungsfreiheit positionierte, war das nicht mehr „sein Staat“.7 Am Anfang 
steht also für Humboldt der Gedanke der Selbstentfaltung des Individuums; 
Meinungs- und Religionsfreiheit wurden als selbstverständliche Rahmenbe­
dingungen angesehen. Ein Staat, dessen doppelter Zweck nach Humboldt in 
nichts als der Gewährleistung innerer und äußerer Sicherheit bestehen sollte,8 
verfügte eigentlich über keine Grundlage für eine Bildungspolitik.

Dass sich Humboldts Vorstellungen von einer Befürwortung rein privater 
Bildung zur Mitwirkung an der Neugestaltung des Bildungswesens in Preu­
ßen wandelten, bedeutet weniger eine Inkonsequenz des Denkens, sondern 
eher die Einsicht in die Veränderung der Rahmenbedingungen nach dem 

5 Wilhelm von Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staats zu bestimmen [1792], zit. nach: Wilhelm von Humboldt: Werke in fünf Bänden. 
Hrsg. von Andreas Flitner und Klaus Giel. 3. Aufl. Darmstadt 1980 (im Folgenden 
zitiert als HS). Bd. 1, S. 56–233, hier S. 57 f.

6 Fritz Valjavec: Das Woellnersche Religionsedikt und seine geschichtliche Bedeutung. 
In: Historisches Jahrbuch 72 (1953), S. 386–400; Günther Birtsch: Religions- und 
Gewissensfreiheit in Preußen von 1780 bis 1817. In: Zeitschrift für Historische For­
schung 11 (1984), S. 177–204; Dirk Kemper (Hrsg.): Mißbrauchte Aufklärung? Schrif­
ten zum preußischen Religionsedikt vom 9. Juli 1788. Hildesheim 1996 (Microfiches); 
ders.: Obskurantismus als Mittel der Politik. Johann Christoph von Woellners Politik 
der Gegenaufklärung am Vorabend der Französischen Revolution. In: Christoph Weiss 
(Hrsg.): Von ‚Obscuranten‘ und ‚Eudämonisten‘. Gegenaufklärerische, konservative 
und antirevolutionäre Publizisten im späten 18. Jahrhundert. St. Ingbert 1997, S. 193–
220. Siehe auch: Wilhelm von Humboldt: Über Religion. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 1, 
S. 1–32.

7 Jürgen Wilke: 200 Jahre Karlsbader Beschlüsse. Zustandekommen, Inhalte, Folgen. 
Bremen 2019; Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800–1866 (wie Anm. 4), S. 282–285.

8 HS (wie Anm. 5), Bd. 1, S. 95.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

31

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenbruch des Staates.9 Nun ging es darum, das Friedrich Wilhelm III. 
zugeschriebene Wort anzuwenden: der Staat müsse, was ihm an physischen 
Kräften abgehe, durch geistige zu ersetzen suchen.10 Plötzlich waren nun 
Humboldt und Heinrich Friedrich Karl Freiherr vom und zum Stein Männer 
der Stunde. Während das Heer geschlagen und der Verwaltungsapparat teil­
weise zusammengebrochen war, konnte vorübergehend eine individualistische 
Bildungsideologie Raum greifen: die Stunde Humboldts.

Eine weitere Abstoßung erfolgte von der Bildungspolitik der Französischen 
Revolution, vor allem Napoleons.11 Hier wurden Vernunft und Nützlichkeit 
sehr stark in den Vordergrund gerückt; das höhere Bildungswesen richtete sich 
auf berufliche Fachschulen aus. Zufällig hatte Humboldts Vorgänger, der auf­
grund von Vorwürfen der Kollaboration mit den Franzosen gescheiterte Julius 
von Massow, das napoleonische Bildungskonzept der Fachschulen propagiert; 
nun wurde mit dem Personalwechsel eine Umkehr möglich und plausibel.12

Humboldt hatte in jungen Jahren eine höchst individualistische Bildungs­
vorstellung entwickelt, die in Sätzen gipfelte wie den folgenden: Es sei eine 
unumstößliche „Wahrheit, daß der Mensch immer insoviel Gutes schafft, als 
er in sich gut wird“.13 „Alles Wirken auf andre geht von dem Wirken auf uns 
selbst aus.“14 Als „letzte Aufgabe unsres Daseyns“ wird definiert:

„[…] dem Begriff der Menschheit in unsrer Person, sowohl während der Zeit 
unsres Lebens, als auch noch über dasselbe hinaus, durch die Spuren des leben­
digen Wirkens, die wir zurücklassen, einen so grossen Inhalt, als möglich, zu 
verschaffen.“15

9 Zum Zusammenbruch des preußischen Staates: Clemens Menze: Die Bildungsreform 
Wilhelm von Humboldts. Hannover u.a. 1975, hier das Kap. „Die Bildungsreform als 
ein Element der Steinschein Reformen“, S. 67–73.

10 Friedrich Wilhelms III. Diktum wird vielfach zitiert, jedoch ohne präzisen Nachweis, 
z.B. bei: Eberhard Kessel: Wilhelm v. Humboldt. Idee und Wirklichkeit. Stuttgart 
1967, S. 206.

11 Ulrich Herrmann/Jürgen Oelkers (Hrsg.): Französische Revolution und Pädagogik 
der Moderne. Aufklärung, Revolution und Menschenbildung im Übergang vom An­
cien Régime zur bürgerlichen Gesellschaft. Weinheim/Basel 1990; Christoph Mark­
schies: Über das Humboldtsche Universitätsideal. In: Merkur 65 (2011), S. 735–741.

12 Menze: Die Bildungsreform Wilhelm von Humboldts (wie Anm. 9), S. 141–143.
13 Brief Wilhelms an Caroline von Humboldt vom 22. Dezember 1790. In: Wilhelm und 

Caroline von Humboldt in ihren Briefen. Hrsg. von Anna von Sydow. 7 Bde. Berlin 
1906–1916 (im Folgenden: WCB), hier Bd. 1, S. 344 f.

14 Brief Wilhelms an Caroline von Humboldt vom 6. November 1790. In: Ebd., S. 270 f.
15 Brief Wilhelm von Humboldts an Friedrich Thiersch vom 18. August 1828. In: HS 

(wie Anm. 5), Bd. 5, S. 235.

Michael Maurer

32

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist ein Wechselwirkungsverhältnis postuliert: Auf der einen Seite gibt 
es das Individuum, auf der anderen die Welt; es geht darum, zu wirken und 
etwas zu bewirken, was für Mitwelt und Nachwelt von Bedeutung sein kann. 
Das heißt nicht zuletzt, dass ein Rückzug des Ichs aus der Welt oder eine Kon­
zentration bloß auf sich selbst diesen Zweck verfehlen würde. „Verknüpfung 
unsres Ichs mit der Welt“ ist das „wahre Streben des menschlichen Geistes“.16 
Und in persönlicher Wendung, auf sich selbst zurückbezogen:

„Jeder Mensch hat notwendig eine innere Bestimmung, wenn auch nicht jeder 
so glücklich ist, sie bald und immer zu finden. Die meinige ist nun, wie ich 
deutlich und immer gefühlt habe, durch sehr verschiedene Lagen zu gehen, 
tiefer und mannigfaltiger als andere, alles Menschliche zu kennen und zu emp­
finden und mit dieser inneren Einheit und Selbständigkeit mich vielem und 
verschiedenartigem Wirken anzubilden.“17

Humboldts Überzeugung von der Pflicht des Einzelnen, sich zur individuellen 
Persönlichkeit auszubilden, bürdete ihm die Last ständiger Selbstprüfung und 
Erprobung auf verschiedenen Gebieten auf. Er war durchdrungen von dem 
Gedanken, etwas für die Menschheit leisten zu müssen. Dazu aber müsse man 
dem Menschen einen weiten Spielraum zur Entwicklung seiner Persönlichkeit 
lassen. Je mehr er sich um die Erkenntnis und Ausbildung seiner Individualität 
bemühe, desto besser könne er schließlich, meinte er, seine eigene Aufgabe 
erfüllen. Der Weg, den er dabei ging, führte ihn dazu, dass Entscheidendes 
nicht durch ein Werk zu vollbringen sei, sondern durch die Entfaltung aller 
Kräfte in der Gestaltung seines eigenen Lebens. Als Vorbild für andere, aber 
nicht im Sinne der Nachahmung, sondern als Ermunterung zu jeweils eigener 
Ausbildung ihrer Persönlichkeit. In diesem Sinne intendierte er sein Leben als 
Werk.18

Humboldts Ideen von Selbstentfaltung und Selbstbildung verlangen wohl 
Studium und Reisen, also einen Kontakt mit der Welt,19 aber die Bedeutung 
von Büchern und Schule ist dabei relativiert durch eine starke Vorstellung von 
der Bedeutung der Persönlichkeit. In seiner Schiller-Charakteristik führte er 
dazu aus:

„Es giebt ein unmittelbares und volleres Wirken eines grossen Geistes, als das 
durch seine Werke. Diese zeigen nur einen Theil seines Wesens. In die lebendige 
Erscheinung strömt es rein und vollständig über. Auf eine Art, die sich einzeln 

16 Wilhelm von Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, zit. nach ebd., Bd. 1, 
S. 234–240, hier S. 236.

17 Brief Wilhelms an Caroline von Humboldt. In: WCB (wie Anm. 13), Bd. 2, S. 446.
18 Vgl. den Untertitel meines Buches: Michael Maurer: Wilhelm von Humboldt. Ein 

Leben als Werk (wie Anm. 2).
19 Ebd., S. 130 f.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

33

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nachweisen, nicht erforschen lässt, welcher selbst der Gedanke nicht zu 
folgen vermag, wird es aufgenommen von den Zeitgenossen und auf die folgen­
den Geschlechter vererbt. Dies stille und gleichsam magische Wirken grosser 
geistiger Naturen ist es vorzüglich, was den immer wachsenden Gedanken von 
Geschlecht zu Geschlecht, von Volk zu Volk immer mächtiger und ausgebreite­
ter emporspriessen lässt.“20

Soweit es darum ging, Selbstbildung aus Büchern und Reisen lernend zu 
erreichen, verwies Humboldt mit besonderer Akzentuierung immer wieder 
auf die Griechen.21 Was wir uns als nicht mehr graecophile Nachgeborene 
nur schwer vorstellen können, ist, welche Bedeutung die alten Griechen für 
ihn hatten. Sie gründet sich in einer Paradoxie: Einerseits sind die Griechen 
ein hochkultiviertes Volk, andererseits aber der Natur noch näher als die 
modernen Völker.22 Befassung mit den Griechen bedeutet nichts Historisches 
oder Antiquarisches, sondern dient grundsätzlich der universalen Bildung des 
Menschen.23 Dieser Gedanke, der vielleicht im ersten Moment befremden 
mag, erreichte durch Humboldt später eine außerordentliche Wirkung und 
Bedeutung, weil er in die Konzeption des preußischen Gymnasiums einging. 
Die Griechen hatten nach dieser Auffassung die höchsten Möglichkeiten des 
Menschlichen verwirklicht; an ihnen galt es, sich zu orientieren, um im wahrs­
ten Sinne Mensch zu werden. Sie waren dem Ideal des „ganzen Menschen“ 
insofern noch näher als die neuzeitlichen Menschen, als sie in dreierlei Hin­
sicht gleichmäßig entwickelt waren: intellektuell, moralisch und ästhetisch. 
Das bedeutet Humboldts berühmte Formulierung von der „höchste[n] und 
proportionirlichste[n] Ausbildung aller menschlichen Kräfte zu einem Gan­
zen“.24 Dazu studierte er die Griechen, und dazu sollte letztlich auch der 
Griechischunterricht dienen, den er im preußischen Gymnasium verankerte.25

Eine überraschende Analogie schließt das Bücherwissen mit dem Mensch­
heitswissen durch Vorbilder, wie es im Zitat zu Schillers Charakter aufschien, 
zusammen: Es kommt nicht nur darauf an, was man von den Griechen lernen 
kann, von ihren Gedanken und Werken, sondern entscheidend ist die Bemü­

20 Wilhelm von Humboldt: Über Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung 
[1830], zit. nach HS (wie Anm. 5), Bd. 2, S. 357–394, hier S. 359.

21 Die entscheidenden Schriften Humboldts zu den Griechen sind abgedruckt in: Ebd., 
Bd. 2, S. 1–124.

22 Brief Wilhelm von Humboldts an Carl Gustaf von Brinkman vom Frühherbst 1792. 
In: Ebd., Bd. 5, S. 373 f.

23 Ebd., Bd. 5, S. 372 f.
24 Ebd., Bd. 1, S. 64.
25 Karl-Ernst Jeismann: Das preußische Gymnasium in Staat und Gesellschaft. 2 Bde. 

Stuttgart 1996. Zum Neuhumanismus überhaupt: Franz Schnabel: Deutsche Ge­
schichte im neunzehnten Jahrhundert. Bd. 1: Die Grundlagen [1929]. Nachdruck 
München 1987, S. 204–234.

Michael Maurer

34

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung, mit der man dieses Studium betreibt, auf die Übung aller Kräfte, nicht 
‚ergon‘, sondern ‚energeia‘.

„Der Auffassende muss sich immer dem auf gewisse Weise ähnlich machen, das 
er auffassen will. Daher entsteht also grössere Uebung, alle Kräfte gleichmässig 
anzuspannen, eine Uebung, die den Menschen so vorzüglich bildet: […] so wird 
die höchste Menschlichkeit durch das tiefste Studium des Menschen gewirkt.“26

Humboldt glaubte also, aus seiner eigenen Entwicklung und seiner persönli­
chen Bemühung um die Selbstentfaltung höchster Menschlichkeit ableiten zu 
können, was die Schule in Preußen bedürfe. Hier sind wir an der Stelle des 
Überschlags vom Individuellen ins Allgemeine. Dabei öffnet sich sogleich die 
Kluft: Kann man ein solches Menschheitswissen lehren, kann man es lernen?

III.

Alles, was Humboldt zur Neuorientierung des Schulwesens in Preußen getan 
hat, beruht auf dem Grundgedanken, dass Schule nicht etwa zur Wissensver­
mittlung und fachlichen Ausbildung da sei, sondern „allgemeines Wissen“ 
vermitteln müsse, im Sinne von „Allgemeinbildung“, wie es sein Kollege Fried­
rich Immanuel Niethammer auf den Begriff brachte.27 Die allgemeine Bildung 
muss vorausgehen; die speziellere Bildung folgt nach. Humboldt vertritt eine 
rigorose Trennung, und zwar sowohl für das Schulwesen als auch für das 
Hochschulwesen. Er kämpft deshalb gegen Realschulen, Mittelschulen, Bür­
gerschulen und dergleichen, weil sie die beiden Bereiche vermischen bzw. der 
allgemeinen Bildung nicht entsprechend Raum geben.28 Und er vertritt an 
den Universitäten (mit Kant und Fichte) den Vorrang der Philosophischen 
Fakultät insofern, als sie die allgemeine Fakultät für alle sein soll, während die 
spezielleren, berufsbildenden Fakultäten wie Theologie, Jura und Medizin erst 
danach folgen sollen.29

26 Wilhelm von Humboldt: Über das Studium des Alterthums, und des griechischen 
insbesondere [1793]. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 2, S. 1–24, hier S. 7.

27 Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philanthropismus und Humanis­
mus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808.

28 Wilhelm von Humboldt: Der Königsberger und der Litauische Schulplan [1809]. In: 
HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 168–195, hier S. 168.

29 Immanuel Kant: Der Streit der Fakultäten in drey Abschnitten [1798]. In: Ders.: Wer­
ke in sechs Bänden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Bd. 6: Schriften zur Anthropolo­
gie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Frankfurt a.M. 1964, S. 277–393; 
Johann Gottlieb Fichte: Deduzierter Plan einer zu Berlin zu errichtenden höheren 
Lehranstalt, die in gehöriger Verbindung mit einer Akademie der Wissenschaften 

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

35

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Humboldts Idee der Allgemeinbildung enthält die Pointe einer demokrati­
schen Egalisierung. Denn solange Tischler ihre Söhne nur im Tischlerhand­
werk anleiten und Apotheker ihre Söhne nur zu Apothekern abrichten, zerfällt 
die Gesellschaft in Kompartimentalgesellschaften.30 Wenn der Staat aber – 
das ist die Kompromissformel des eingefleischten Liberalen Humboldt – über­
haupt ein Recht hat, das Bildungswesen zu gestalten, kann er nur auf eine 
allgemeine Bürgergesellschaft zielen, und diese wiederum bedarf einer allge­
meinen Bildung als Grundlage und Verständigungsbasis. Humboldts Schule ist 
deshalb eine allgemeine, und sie muss es notwendig sein. Im Königsberger und 
Litauischen Schulplan heißt es dazu:

„Jeder, auch der Aermste, erhielte eine vollständige Menschenbildung, jeder 
überhaupt eine vollständige, nur da, wo sie noch zu weiterer Entwicklung fort­
schreiten könnte, verschieden begränzte Bildung, jede intellectuelle Individuali­
tät fände ihr Recht und ihren Platz, keiner brauchte seine Bestimmung früher 
als in seiner allmäligen Entwicklung selbst zu suchen.“31

Grundlegend wird für den Humboldt der Freiheitskriege die Idee der Nati­
on.32 Jedes Bildungskonzept zielt also auf eine nationale Menschenbildung, 
auf eine deutsche, nicht preußische. Humboldts praktische Arbeit in der Bil­
dungspolitik wird wesentlich vom Gedanken der Vereinheitlichung angeleitet: 
Erziehung darf nicht mehr Standeserziehung sein (auch nicht im Adel!), und 
sie darf keine bloße Berufsausbildung sein.33 Gleichermaßen müssen auch die 
übrigen Partikularitäten überwunden werden, etwa die Unterschiede zwischen 
Stadt und Land oder zwischen einzelnen Provinzen. Humboldts Reformtätig­

stehe [1807]. In: Ernst Müller (Hrsg.): Gelegentliche Gedanken über Universitäten. 
Leipzig 1990, S. 59–158.

30 Zum Begriff der ständischen Kompartimentalgesellschaft siehe: Michael Maurer: Die 
Biographie des Bürgers. Lebensformen und Denkweisen in der formativen Phase des 
deutschen Bürgertums (1680–1815). Göttingen 1996, S. 577–588.

31 Humboldt: Der Königsberger und der Litauische Schulplan (wie Anm. 28), S. 175.
32 Heinz-Elmar Tenorth: ‚Bildung der Nation‘ – Bildungspolitik zwischen Staat und Zi­

vilgesellschaft. In: Tenorth: Humboldt (wie Anm. 1), S. 143–156; Sven Haase: Berliner 
Universität und Nationalgedanke 1800–1848. Genese einer politischen Idee. Stuttgart 
2012.

33 Das bedeutet zugleich, dass für die Bildungstheorie nicht der Begriff der Arbeit 
grundlegend sein kann, wie das die Philanthropen praktizierten, vgl. Hanno Schmitt: 
Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen Erziehungsbewegung. 
Bad Heilbrunn 2007. Humboldts allgemeine Bildung enthält Elemente des Spieles, 
wie sie für Schillers „ästhetische Erziehung“ entscheidend waren. Humboldt spricht 
sich für eine grundlegende Trennung von allgemeiner Bildung und beruflicher Schu­
lung aus, dazu: Wilhelm von Humboldt: Bericht der Sektion des Kultus und Unter­
richts an den König, Dezember 1809. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 210–238, hier 
S. 219.

Michael Maurer

36

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit beruht wesentlich darauf, dass er auf einer Akkreditierung der Schulen 
besteht.34 Die Abschlussprüfung mit Universitätszugangsberechtigung dürfen 
nur noch solche Schulen erteilen, die als Gymnasien akkreditiert sind. Ein 
durchgreifendes Prüfungswesen sorgt für Angleichung der Maßstäbe und für 
die Anerkennung des Leistungsgesichtspunkts. Und der Hebel zur Durchset­
zung vereinheitlichender Vorstellungen ist die Normierung der Lehrerausbil­
dung.35

Nur nebenbei: Traditionell waren große Teile des Schulwesens in kirchli­
cher Hand, im katholischen Deutschland vorzugsweise in der der Jesuiten.36 

Humboldts allgemeine Schule zielt auch auf eine Überwindung des Konfessio­
nellen. Und dieser Aspekt enthält eine Perspektive für die Akkulturation der 
Juden; Humboldt hat sich in einer eigenen Denkschrift für ihre Emanzipation 
stark gemacht.37 Das universale Medium menschlicher Bildung sollte auch 
deshalb die griechische Sprache und die Beschäftigung mit den alten Griechen 
sein, weil die christliche Überlieferung für Humboldt nicht mehr die Tragfä­
higkeit allgemeiner Bildung hatte.38

Humboldts Sorge um das Bildungswesen in seiner nur 16 Monate währen­
den Tätigkeit als „Chef der Sektion Kultus und Unterricht im Ministerium 
des Innern“ gilt erstaunlich wenig der Heranbildung fähiger Staatsdiener oder 
der Qualifizierung für wichtige Berufe. Aus seiner Idee der allgemeinen Men­
schenbildung als Grundlage lässt sich alles Übrige herleiten.

Das Gymnasium ist in erster Linie dazu da, zum „Lernen des Lernens“ 
anzuleiten.39 Und die Universität ist für ihn eine universitas der Lehrenden 
und Lernenden, die sich nur dadurch unterscheiden, dass Studenten unter 
Anleitung forschen, Professoren dies aber frei tun.40 Die entscheidende Form 
ist deshalb nicht die Vorlesung, sondern das Seminar. Humboldt propagierte 

34 Franz-Michael Konrad: Theorie der Bildung und Bildungsreformen. In: Cord-Fried­
rich Berghahn (Hrsg.): Wilhelm von Humboldt. Handbuch. Leben – Werk – Wir­
kung. Stuttgart 2022, S. 149–177, hier S. 164 f.

35 HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 225 f.
36 Michael Maurer: Kirche, Staat und Gesellschaft im 17. und 18. Jahrhundert. München 

1999, zu Konfession und Bildung S. 98–101, dort auch weitere Literaturhinweise.
37 Vgl. Humboldts Schrift mit dem Titel: Über den Entwurf zu einer neuen Konstitution 

für die Juden. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 95–112.
38 Die Idee einer zweigleisigen Entwicklung im Abendland und die eines Gegenkanons 

findet sich besonders prägnant bei Manfred Fuhrmann: Bildung. Europas kulturelle 
Identität. Stuttgart 2002; ders.: Der europäische Bildungskanon des bürgerlichen 
Zeitalters. 3. Aufl. Frankfurt/Leipzig 2000.

39 HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 170.
40 Ebd., Bd. 4, S. 170 f.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

37

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die Anlegung solcher „Seminarien“ oder Pflanzschulen für Wissenschaft­
ler in einem örtlichen Sinne:

„Das Collegienhören selbst ist eigentlich nur zufällig; das wesentlich Nothwen­
dige ist, dass der junge Mann zwischen der Schule und dem Eintritt ins Leben 
eine Anzahl von Jahren ausschliessend dem wissenschaftlichen Nachdenken an 
einem Orte widme, der Viele, Lehrer und Lernende in sich vereinigt.“41

Man mag sich auch wundern, dass er sich wenig Gedanken gemacht hat 
um Fächer und Stundentafeln.42 Viel wichtiger waren ihm die allgemeinen 
Bestimmungen, gewissermaßen die drei Achsen einer jeden Bildung: linguis­
tisch – historisch – mathematisch.43 Er akzentuiert damit jeweils die formale 
Denkschulung als wichtigstes Ziel der Allgemeinbildung. Mathematik nicht 
zur Heranziehung von Mathematikern, sondern zur logischen Schulung für je­
dermann. Sprachliche Bildung zur Erkenntnis der allgemeinen Strukturen des 
Denkens, die nach Humboldt von der jeweiligen Sprache angeleitet sind und 
deshalb notwendig die Befassung mit Fremdsprachen benötigen. „Die Sprache 
ist das bildende Organ des Gedanken[s]“,44 lautet einer der Kernsätze seiner 
später entwickelten Sprachphilosophie.45 Historische Bildung ist hier natürlich 
nicht in der verkommenen Form des Auswendiglernens von Geschichtszahlen 
und Tabellen gedacht, sondern als Erfahrung der Wandelbarkeit menschlicher 
Dinge und der Plastizität des Menschen, aber auch als Weltwissen allgemein.

Die erste Aufgabe des Schulunterrichts sei es nicht, wie er in einem Sekti­
onsbericht schreibt, „dass dieses oder jenes gelernt, sondern in dem Lernen 
das Gedächtniss geübt, der Verstand geschärft, das Urtheil berichtigt, das 
sittliche Gefühl verfeinert werde“.46

Humboldts Bemühung um die ihm aufgetragene Reform des Unterrichtswe­
sens ist durchdrungen von seinem liberalen Staatsverständnis: Der Staat ist 
nur dazu da, die innere und äußere Sicherheit zu gewährleisten.47 Auf das 
Bildungswesen bezogen, heißt das: Herstellung der Rahmenbedingungen für 
allgemeine Bildung, Vereinheitlichung durch Kampf gegen die Partikularisie­

41 Ebd., Bd. 4, S. 171.
42 Ebd., Bd. 4, S. 224 f.
43 Zu den Achsen linguistisch – mathematisch – historisch: Ebd., Bd. 4, S. 170.
44 Wilhelm von Humboldt: Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues 

und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts [1830–
1835]. In: Ebd., Bd. 3, S. 368–756, hier S. 391.

45 Jürgen Trabant: Weltansichten. Wilhelm von Humboldts Sprachprojekt. München 
2012; Michael Maurer: „Das Wechselverständnis fremdartiger Rede“. Wilhelm von 
Humboldts Weg zur Vernunft der Menschheit durch die Sprachen der Nationen. In: 
Der Deutschunterricht 70.2 (2018), S. 6–14.

46 HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 217.
47 Ebd., Bd. 1, S. 90, 95 u. 145.

Michael Maurer

38

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung, Qualitätssicherung durch Akkreditierung der Schulen und Normierung 
der Lehrerbildung.

Sein Zielpunkt ist die möglichst vollkommene Bildung eines „ganzen Men­
schen“, eines Individuums.48 Dass sein Zielpunkt nicht der Staat ist, wird 
gegenstandslos infolge seiner liberalen Harmonievorstellung: Der beste Staat 
ist derjenige, der den Individuen zu freier Entfaltung verhilft.

IV.

Der Bildungshistoriker Clemens Menze, der Humboldts Reform einer einge­
henden Analyse unterzogen hat, spricht am Ende von ihrem Scheitern.49 Na­
türlich: Eine reine Umsetzung der Lehre, der philosophischen Konzeption, 
in institutionelle Ergebnisse konnte nicht erreicht werden. Nach Humboldts 
Ausscheiden aus dem Amt griffen zum Teil sogar gegenläufige Tendenzen um 
sich. Die politischen Rahmenbedingungen verschlechterten sich.

Aber das Staunenswerte ist doch: Immer wieder bezog man sich später, vor 
allem im 20. Jahrhundert, auf Humboldts Prinzipien. Dies wurde gelegentlich 
denunziert als „Erfindung einer Tradition“,50 aber der quellengestützte Rück­
bezug bezeugt doch gerade deren Wirkmächtigkeit.

Und wie sieht es mit der Anwendbarkeit heute aus? Wir leben in einem 
komplett anderen Staat als dem von Humboldt vorgefundenen: in einem 
demokratischen Wohlfahrtsstaat. Sein Zielpunkt ist zwar gleichgerichtet mit 
dem Humboldt’schen, soweit es um Chancengleichheit, Leistungsprinzip und 
Herstellung einer kommunikativ kompetenten Bürgergesellschaft geht (von 
ihm ‚Nation‘ genannt). Er unterscheidet sich aber in einem fundamental 
wichtigen Punkt von Humboldts Idee: Seine Aufgabe liegt nicht mehr in der 
Entwicklung der Persönlichkeit des Individuums. Mit Wirtschaft und Medien 
haben längst sachfremde Einflussgrößen die Herrschaft übernommen. Also 
doch zurück zu Humboldt!

48 Zu dem Ziel und Gedanken ‚Ganzer Mensch, vollständiger Mensch‘: Ebd., Bd. 1, S. 48 
u. 238. Vgl. Maurer: Wilhelm von Humboldt (wie Anm. 2), S. 85–87.

49 Menze: Die Bildungsreform Wilhelm von Humboldts (wie Anm. 9), S. 335–479.
50 Paletschek: Die Erfindung der Humboldtschen Universität (wie Anm. 1). Dazu die 

Diskussion bei Tenorth: Bildungspolitik und Universitätsreform (wie Anm. 1), S. 15, 
26 u. 87. Zur Aktualität vgl.: Christoph Markschies: Was von Humboldt zu lernen ist. 
Aus Anlass des zweihundertjährigen Geburtstags der preußischen Reformuniversität. 
Berlin 2010.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

39

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen 
zwischen Vormärz und Reichsgründungszeit

Hans-Christof Kraus

I.

Liberale Bildungsvorstellungen und -konzepte haben in Deutschland während 
des gesamten 19. Jahrhunderts, vor allem aber in der Formationsphase der 
Entwicklung eines neuen Bildungswesens während der Reformzeit nach 1810, 
einen nicht zu unterschätzenden – wenngleich oft in Frage gestellten – Ein­
fluss ausüben können. Dieses Faktum ist als solches nicht zu bestreiten, und 
es wirft zugleich die Frage nach dem Stellenwert staatlicher Gestaltungsmög­
lichkeiten und gesellschaftlicher Einflüsse auf neue Formen der schulischen 
Bildung in Deutschland auf. Die unterschiedlichen Rollen, die hierbei das 
Bürgertum in seinen beiden Grundformen des Bildungsbürgertums auf der 
einen und des Wirtschaftsbürgertums auf der anderen Seite gespielt haben,1 
schließlich auch die Bedeutung der restaurativ-konservativen Gegenkräfte, die 
sich hier ebenfalls – und zeitweilig sehr wirksam – artikulieren konnten, 
müssen hierbei näher in den Blick genommen werden.

Betrachtet man in diesem Kontext das gesamte Schulwesen, das höhere 
ebenso wie das niedere, einmal gemeinsam, dann lassen sich die unterschied­
lichen Konzepte und damit auch die Konfliktlinien in der Bildungsentwick­
lung dieser Zeit auf drei zentrale Grundformen reduzieren: Erstens auf das 
genuin liberale Konzept der humanistischen Bildung, zweitens auf das eben­
falls liberale, wenn auch aus einer anderen Perspektive entwickelte Konzept 
einer naturwissenschaftlich-technisch ausgerichteten und berufsorientierten 
Ausbildung und drittens auf das konservative Gegenmodell einer vornehmlich 
auf die Vermittlung religiös-biblischer und im Ganzen traditioneller Inhalte 
reduzierten Elementarschulbildung, das nach der Julirevolution von 1830 und 

1 Zu diesen beiden Grundformen siehe die jeweils sehr detail- und ertragreichen Beiträ­
ge in: Werner Conze/Jürgen Kocka (Hrsg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. 
Teil 1: Bildungssystem und Professionalisierung in internationalen Vergleichen. Stutt­
gart 1985, sowie in: Karl Möckl (Hrsg.): Wirtschaftsbürgertum in den deutschen 
Staaten im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert. Büdinger Forschungen zur Sozialge­
schichte 1987 und 1988. München 1996.

41

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem noch einmal nach 1849/50 in der Bildungspolitik kurzzeitig im 
Vordergrund stand – also das (um es mit Heinz-Elmar Tenorth zu sagen) 
„Programm einer von Religion dominierten Begrenzung der Bildungsprozes­
se, eine Abkehr von Erwartungen an Verwissenschaftlichung, wie sie in der 
1848er-Bewegung formuliert worden waren“.2

Auf lange Sicht gesehen, haben sich die beiden im weitesten Sinne als 
liberal zu bezeichnenden Konzepte der humanistischen Bildung einerseits und 
der technisch-naturwissenschaftlichen Bildung andererseits gegen jenes dritte, 
zeitweilig aus klar erkennbaren politischen Motiven etablierte und im Kern 
rückwärtsgewandte Bildungsmodell durchgesetzt, doch die viele Jahre lang 
in Deutschland ausgetragenen Konflikte um neue Formen von Bildung und 
Erziehung, um Ansätze einer zeitgemäßen, den mannigfachen sozialen und 
ökonomischen Umbrüchen Rechnung tragenden Schulausbildung, ziehen sich 
fast durch das gesamte 19. Jahrhundert hindurch.

II.

Beginnen wir mit dem Konzept der humanistischen Bildung, das in Deutsch­
land zuerst von einem der Gründerväter des spezifisch deutschen Liberalis­
mus um 1800 auf den Begriff gebracht wurde: Wilhelm von Humboldt. Er 
definierte 1809 in seinen grundlegenden Texten zur Erneuerung der Schulbil­
dung, dem Königsberger und dem Litauischen Schulplan, die „allgemeine 
Uebung der Hauptkräfte des Geistes“3 als den Hauptzweck aller schulischen 
Bemühungen, und schon aus diesem Grund lehnte er Spezialschulen und 
ebenfalls grundlegend verschiedene Schultypen strikt ab. „Alle Schulen“, stellte 
er hier fest,

2 Heinz-Elmar Tenorth: Lehrerberuf und Lehrerbildung. In: Karl-Ernst Jeismann/Peter 
Lundgreen (Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. III: 1800–1870. 
Von der Neuordnung Deutschlands bis zur Gründung des Deutschen Reiches. Mün­
chen 1987, S. 250–270, hier S. 265.

3 Wilhelm von Humboldt: Der Königsberger und der litauische Schulplan (1809). In: 
Ders.: Werke. Hrsg. v. Andreas Flitner u. Klaus Giel. Bd. 4: Schriften zur Politik 
und zum Bildungswesen. Darmstadt 1982, S. 168–195, hier S. 172. – Grundlegend zu 
Humboldts Bildungsideen noch immer Eduard Spranger: Wilhelm von Humboldt und 
die Reform des Bildungswesens. Berlin 1910 sowie Clemens Menze: Die Bildungsre­
form Wilhelm von Humboldts. Hannover 1975; sodann Dietrich Benner: Wilhelm von 
Humboldts Bildungstheorie. Eine problemgeschichtliche Studie zum Begründungszu­
sammenhang neuzeitlicher Bildungsreform. Weinheim 1995. Aus der neuesten Litera­
tur wichtig: Michael Maurer: Wilhelm von Humboldt – Ein Leben als Werk. Köln/
Weimar/Wien 2016, bes. S. 167–191.

Hans-Christof Kraus

42

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„deren sich nicht ein einzelner Stand, sondern die ganze Nation oder der Staat 
für diese annimmt, müssen nur allgemeine Menschenbildung bezwecken. – Was 
das Bedürfniss des Lebens oder eines einzelnen seiner Gewerbe erheischt, muss 
abgesondert, und nach vollendetem allgemeinen Unterricht erworben werden. 
Wird beides vermischt, so wird die Bildung unrein und man erhält weder 
vollständige Menschen, noch vollständige Bürger einzelner Klassen.“4

Um diese möglichst weit ausgreifende Entfaltung der geistigen Kräfte jedes 
einzelnen Schülers als Hauptziel aller schulischen Bemühungen zu erreichen, 
bedurfte es nach Humboldt der umfassenden Ausbildung in den Humaniora, 
also in den alten Sprachen Latein und Griechisch, die möglichst perfekt be­
herrscht werden sollten. Die alten Lateinschulen des 17. und 18. Jahrhunderts 
sollten durch höherwertige Gymnasien ersetzt werden, die sich Humboldt 
durchaus als allgemeine Schulen dachte; dies beweist etwa seine später viel­
zitierte Formulierung, ebenfalls aus dem Litauischen Schulplan: „Auch Grie­
chisch gelernt zu haben könnte auf diese Weise dem Tischler ebenso wenig 
unnütz seyn, als Tische zu machen dem Gelehrten.“5 Das heißt: Die Kultur der 
Antike bildete in diesem Konzept also zugleich den äußeren Rahmen wie auch 
den inhaltlichen Wegweiser für eine umfassende Persönlichkeitsbildung jedes 
einzelnen Schülers.6

Das humanistische Bildungskonzept stellte in den Jahren der Reformzeit 
keine preußische Besonderheit dar, auch in Bayern begründete der einflussrei­
che liberale Bildungsreformer Friedrich Immanuel Niethammer in seiner 1808 
erschienenen grundlegenden Schrift „Der Streit des Philanthropinismus und 
Humanismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit“ die Not­
wendigkeit eines Übergangs zur humanistischen Bildung: Wenn das „wahre 
Ideal der Bildung“ darin bestehe, „die Individuen in ihrer Art zu vollenden“, 
dann müsse man hierin „die wahre Aufgabe auch des Erziehungsunterrichts“ 
erkennen. Und diese Art der humanistischen Bildung habe deshalb jeder 
Berufsausbildung im engeren Sinne voranzugehen. Denn nur so „bestimmt 
die freie Bildung den künftigen Beruf des Individuums, nicht umgekehrt: der 
künftige Beruf die freie Bildung desselben“.7

4 Humboldt: Der Königsberger und der litauische Schulplan (wie Anm. 3), S. 188.
5 Ebd., S. 189.
6 Grundlegend und ausführlich zum Konzept und zur Realität des humanistisch ausge­

richteten Gymnasiums (neben der unten in Anm. 8 genannten neueren Studie von 
Jeismann) immer noch: Friedrich Paulsen: Geschichte des gelehrten Unterrichts auf 
den deutschen Schulen und Universitäten vom Ausgang des Mittelalters bis zur Gegen­
wart. Mit besonderer Rücksicht auf den klassischen Unterricht. Bd. 2, 3. erw. Aufl.. 
Berlin/Leipzig 1921, hier S. 191–692 u. passim.

7 Die Zitate: Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philanthropinismus 
und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808,

Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen

43

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die nachdrückliche Betonung des antiken Vorbilds, vor allem die starke 
normative Bedeutung der altgriechischen Kultur, rief freilich schon bald den 
politischen Gegner auf den Plan, denn aus den Schriften der alten Griechen 
konnte ohne Schwierigkeiten eine „unmittelbare Begeisterung für die Befrei­
ung des Vaterlandes, die neue Gestaltung des Staates und der Gesellschaft 
abgeleitet“ werden. Insofern erwies sich die besondere Funktion, die hier dem 
Griechischunterricht zugedacht war, „als ein eminent politisches Element der 
gymnasialen Bildungsidee“8 und wurde dementsprechend von manchen Kul­
tusbürokraten der damaligen Zeit mit unverhohlenem Misstrauen betrachtet. 
Denn das vermeintliche Vorbild der altgriechischen Polis konnte im gegebe­
nen Fall berechtigte Zweifel an der damals allgemein dominierenden, jedoch 
keineswegs mehr überall unumstrittenen Form der monarchischen Verfassung 
hervorrufen. Und das antike „Heidentum“ konnte ebenfalls zur Kritik an den 
damals noch als unanfechtbar geltenden Wahrheiten und Werten der christli­
chen Religion herausfordern.9 Erinnert sei in diesem Kontext an das bekannte, 
früher vielzitierte autobiographische Bekenntnis Otto von Bismarcks, der am 
Anfang seiner Memoiren bemerkt, er habe im Jahr 1832 die von ihm besuchte 
Schule, das Berliner humanistische Gymnasium zum Grauen Kloster, „wenn 
nicht als Republikaner“, so doch „mit der Ueberzeugung“ verlassen, „daß die 
Republik die vernünftigste Staatsform sei, und mit Nachdenken über die Ursa­
chen, welche Millionen von Menschen bestimmen könnten, Einem dauernd 
zu gehorchen“.10

In seiner grundlegenden Studie „Humanismus und Gesellschaft im 19. 
Jahrhundert“ hat Manfred Landfester die nach 1815 von den politisch herr­
schenden Schichten empfundenen Gefahren, die wenigstens mit bestimmten 
Aspekten der humanistischen Bildung verbunden zu sein schienen, deutlich 
herausgearbeitet. Während die Vertreter der akademischen Zunft schon wäh­

S. 206. Neudruck Weinheim/Berlin/Basel 1968, S. 292 (Hervorhebung im Original). 
Zu Niethammer und dessen Bildungsideen siehe auch die Einleitung von Werner 
Hillebrecht, in: Ebd., S. 7–45, sowie Gunther Wenz: Hegels Freund und Schillers 
Beistand: Friedrich Immanuel Niethammer (1766–1848). Göttingen 2008; ders. 
(Hrsg.): Friedrich Immanuel Niethammer (1766–1848). Beiträge zu Biographie und 
Werkgeschichte (Abhandlungen der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Phi­
losophisch-historische Klasse, N.F. 133). München 2009.

8 So sehr treffend: Karl-Ernst Jeismann: Das höhere Knabenschulwesen. In: Jeis­
mann/Lundgreen: Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte (wie Anm. 2), 
Bd. III, S. 152–180, hier S. 164; grundlegend und ausführlich auch: Ders.: Das preußi­
sche Gymnasium in Staat und Gesellschaft. 2 Bde. Stuttgart 1996, passim.

9 Vgl. Jeismann: Das höhere Knabenschulwesen (wie Anm. 8), S. 161.
10 Otto von Bismarck: Die gesammelten Werke. Neue Friedrichsruher Ausgabe, Abt. 4: 

Gedanken und Erinnerungen. Paderborn u.a. 2012, S. 5.

Hans-Christof Kraus

44

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rend des Vormärz „in der politischen Wirklichkeit Athens weitgehend keine 
verführerische Sinngebung für die Gegenwart“ mehr erkennen konnten, gab 
es doch andererseits „eine Reihe radikaler, natürlich humanistisch gebildeter 
Liberaler, die die attische Demokratie als Verpflichtung für die Gegenwart“ 
und als politisches Ideal empfanden.11 Und überhaupt stellte ein Bildungskon­
zept, das auf die Erziehung zur individuellen Selbstentfaltung der Persönlich­
keit und damit auch auf Selbständigkeit und Selbstverantwortung setzte, eine 
entschiedene (und auch so verstandene) „Kampfansage“ an damals noch weit 
verbreitete pädagogische Auffassungen dar, nach denen die Erziehung des 
Menschen bestimmt sein sollte „von seinen Zwecken bzw. seinen Rollen in 
Staat und Gesellschaft“.12

Den hiermit verbundenen ‚Gefahren‘ versuchte man schließlich durch 
eine strengere Auswahl der Unterrichtstexte und eine stärkere Konzentration 
auf vermeintlich unpolitische Aspekte der antiken Welt zu begegnen. Oder 
man war bestrebt, durch Umdeutungen politisch zentraler Vorgänge und 
historischer Figuren den Daseins- und Lebensformen des antiken Griechen­
tums ihre vermeintliche oder wirkliche politische Brisanz zu nehmen. So 
unternahm etwa – um ein prägnantes Beispiel zu nennen – Ernst Curtius, 
Prinzenerzieher am Berliner königlichen Hof und Verfasser einer in Deutsch­
land damals vielgelesenen mehrbändigen „Griechischen Geschichte“,13 den 
Versuch einer Umdeutung des Perikles zu einer monarchischen Persönlichkeit 
während der Blütezeit Athens, ja sogar „zum Vorläufer der zeitgenössischen 
Monarchen, besonders der preußischen Könige“.14 Auf diese und andere Weise 
wurde versucht, dem unbestreitbaren liberal-freiheitlichen Gehalt humanisti­
scher Bildung gewissermaßen die Spitze abzubrechen.

11 Manfred Landfester: Humanismus und Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Untersu­
chungen zur politischen und gesellschaftlichen Bedeutung der humanistischen Bil­
dung in Deutschland. Darmstadt 1988, S. 84.

12 Ebd., S. 32. Es heißt weiter: „Diese alte Erziehung zielte als Erziehung zur Praxis auf 
die Erhöhung der Brauchbarkeit bzw. des Nutzens des Menschen für den obrigkeitli­
chen Staat und die feudal-korporative Gesellschaft; sie war daher auf die Erhaltung 
der alten staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung fixiert.“ Ebd., S. 32 f.

13 Guter zusammenfassender Überblick bei: Karl Christ: Ernst Curtius: In: Ders.: Von 
Gibbon zu Rostovtzeff. Leben und Werk führender Althistoriker der Neuzeit. Darm­
stadt 1972, S. 68–83.

14 Landfester: Humanismus und Gesellschaft (wie Anm. 11), S. 120, dort auch die weite­
ren Nachweise.

Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen

45

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Spezial:ISBN-Suche/3534060709
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Spezial:ISBN-Suche/3534060709


III.

Das zweite – vom ersten allerdings sehr deutlich zu unterscheidende – liberale 
Bildungskonzept des 19. Jahrhunderts kann man als das der ‚realistischen‘ 
Bildung bezeichnen, also eine an den sogenannten ‚Realien‘ orientierte Ausbil­
dung mit der Betonung auf den mathematischen Naturwissenschaften und 
der Technik. Diese Art der Bildung sollte die Schüler in stärkerem Maße als 
die humanistisch ausgerichteten Bildungsinhalte auf die Realitäten des Lebens, 
vor allem auf eine künftige Berufstätigkeit im damals mächtig aufstrebenden 
technisch-wirtschaftlichen Bereich vorbereiten.

Hier allerdings sind zwei sehr verschiedene Ansätze und Motivationen zu 
unterscheiden: Zum einen das im engeren Sinne wirtschaftsliberale Konzept, 
das den Hauptzweck einer schulischen Ausbildung darin sah, die seitens der 
Wirtschaft immer dringender benötigten gut ausgebildeten Fachkräfte den vor 
allem im Bereich der modernen Technik tätigen Unternehmen zur Verfügung 
zu stellen, und zum anderen das aus eher linksliberaler Perspektive entwickelte 
und vorangetriebene Projekt der Ermöglichung des sozialen Aufstiegs und 
der gesellschaftlichen Emanzipation durch schulische Bildung. Diese sollten 
letzten Endes ebenfalls durch eine an den Realitäten des damaligen Lebens 
sich orientierende, berufsvorbereitende Ausbildung, die in starkem Maße die 
besonders nachgefragten naturwissenschaftlich-technischen Fächer, daneben 
aber auch die Neueren Sprachen berücksichtigte, gekennzeichnet sein. Die 
einseitige, auf die möglichst perfekte Beherrschung der Alten Sprachen gerich­
tete Ausrichtung der Gymnasien wurde übrigens in Preußen, vor allem in 
den neu erworbenen rheinischen Westprovinzen, schon früh kritisiert. Bereits 
in den 1820er Jahren wurden dort – vergeblich – Dispensationsregelungen 
für diejenigen Gymnasiasten eingefordert, die nach Absolvierung ihrer Schule 
kein Universitätsstudium aufnehmen wollten und deshalb das Erlernen des 
Griechischen nicht für notwendig ansahen.15

Als einen Prototypen der zuerst genannten wirtschaftsliberalen Richtung 
wird man Peter Christian Wilhelm Beuth bezeichnen können, der einfluss­
reiche Leiter der Gewerbeabteilung zuerst im Berliner Finanz-, später im 
Handelsministerium,16 der schon während der späten 1820er Jahre in Preu­

15 Vgl. C[onrad] Varrentrapp: Johannes Schulze und das höhere preußische Unterrichts­
wesen in seiner Zeit. Leipzig 1889, S. 362 ff.; vgl. zu ähnlichen Bestrebungen in Schle­
sien und Baden auch die Hinweise bei: Landfester: Humanismus und Gesellschaft 
(wie Anm. 11), S. 67.

16 Grundlegend zu Beuths Tätigkeit: Ilja Mieck: Preußische Gewerbepolitik in Berlin 
1806–1844. Staatshilfe und Privatinitiative zwischen Merkantilismus und Liberalis­
mus. Berlin 1965, bes. S. 38 ff. u. passim, sowie Peter Lundgreen: Techniker in 

Hans-Christof Kraus

46

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßen vorbereitende Konzepte zur Errichtung von „gewerblichen Lehrinstituten“ 
vorlegte, aus denen bald die neuen „Gewerbeschulen“ hervorgingen.17 In ihnen 
wurde hauptsächlich dasjenige gelehrt, „was man zu dieser Zeit unter einer 
[…] für jede spätere gewerbliche Tätigkeit verwertbaren und nützlichen Fach­
ausbildung verstand: in erster Linie Zeichnen, dann aber Mathematik […], 
Physik und Chemie“.

Hieraus ließen sich, wie treffend bemerkt wurde, tatsächlich indirekt 
Schlüsse ziehen auf die offensichtlich „mangelhaften Leistungen der höheren 
(lateinführenden) wie niederen allgemeinbildenden Schulen“,18 die also ange­
sichts eines sich damals immer rasanter vollziehenden technischen, ökonomi­
schen und sozialen Wandels als nicht mehr ausreichend angesehen wurden. 
Hinter der Forderung nach Erweiterung des Realschulwesens mit einem be­
sonderen Akzent auf den neueren Sprachen und vor allem auf den Natur­
wissenschaften standen nicht zuletzt breite Kreise des gewerblich-städtischen 
Bürgertums, die im Hinblick auf die Bedürfnisse der sich entwickelnden 
Wirtschaft diese wichtige Ergänzung des Bildungsangebots von der Politik 
forderten und schließlich auch erreichen konnten.19

Wie weit sich allerdings die Vorstellungen eines Beuth von den Ideen eines 
Humboldt und seiner Mitarbeiter und Nachfolger wie Johann Wilhelm Süvern 
und Johannes Schulze entfernt hatten, lässt sich anschaulich aufzeigen anhand 
des von Beuth zu Ausbildungszwecken 1830 publizierten Handbuchs „Vorbil­
der für Fabrikanten und Handwerker“, in denen er auf Tafeln beigegebene 
Abbildungen antiker, besonders griechischer Kleinkunstwerke und Vasen als 
Vorbilder für die eigene Gestaltung von Gegenständen der Keramik- und 
Porzellanfabrikation empfahl: Der moderne Fabrikant und Handwerker solle, 
heißt es hier explizit, seine Produkte gerade nicht „aus dem inneren Leben des 
Künstlers“ heraus gestalten, „sondern sich lediglich darauf beschränken, dieje­
nige Bildung und Fertigkeit zu erreichen, die erforderlich ist, den Geist der 

Preußen während der frühen Industrialisierung. Ausbildung und Berufsfeld einer 
entstehenden sozialen Gruppe. Berlin 1975, bes. S. 41 ff. u. passim.

17 Vgl. Wolfgang Neugebauer: Das Bildungswesen in Preußen seit der Mitte des 17. Jahr­
hunderts. In: Otto Büsch (Hrsg.): Handbuch der Preußischen Geschichte. Bd. 2: Das 
19. Jahrhundert und Große Themen der Geschichte Preußens. Berlin/New York 1992, 
S. 605–798, hier S. 702 ff.

18 Peter Lundgreen: Fachschulen. In: Jeismann/Lundgreen: Handbuch der deutschen 
Bildungsgeschichte (wie Anm. 2), Bd. III, S. 293–310, hier S. 300.

19 Vgl. zum bildungshistorischen Kontext ebenfalls: Oskar Simon: Die Fachbildung des 
preußischen Gewerbe- und Handelsstandes im 18. und 19. Jahrhundert nach den 
Bestimmungen des Gewerberechts und der Verfassung des gewerblichen Unterrichts­
wesens. Berlin 1902; Herwig Blankertz: Bildung im Zeitalter der großen Industrie. 
Pädagogik, Schule und Berufsbildung im 19. Jahrhundert. Hannover 1969.

Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen

47

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbilder, die ihm gegeben werden, aufzufassen und sie auf ’s Beste nachzuah­
men und auszuführen“.20 Der Gegensatz zum Konzept Humboldts erscheint 
hier unübersehbar: Zielt die humanistische Bildung darauf ab, die allseitige 
Entfaltung der Fähigkeiten des Individuums mittels intensiver Aneignung der 
antiken Geisteswelt zu bewirken, so sinkt bei Beuth das antike Erbe in Form 
seiner bildnerischen Hinterlassenschaften zum bloßen optischen Vorbild für 
die Gestaltung gewerblich verwertbarer Industrieprodukte herab.

Die Idee einer sozialen und damit letzten Endes auch politischen Emanzipa­
tion durch Bildung wurde vor allem von Adolph Diesterweg schon seit dem 
Vormärz in einer Fülle einschlägiger Publikationen vertreten und propagiert.21 

„Die Selbstthätigkeit“ des Menschen besage, hob Diesterweg 1850 hervor, dass 
er

„nicht leidend und duldend, […] sondern in Thätigkeit und Anstrengung seine 
Bestimmung anzustreben habe; sie spricht aus, daß der Mensch den Grund 
seines Strebens und Handelns in sich selbst zu suchen, aus sich heraus zu 
nehmen, daß er sich selbst zu bestimmen habe, d. h. das Prinzip der freien 
Selbstbestimmung, die Freiheit, ist damit gesetzt.“22

Auch Diesterweg war bestrebt, der naturwissenschaftlichen Bildung, nicht 
zuletzt in den Elementarschulen, eine besondere Bedeutung zuzuweisen. Der 
„Unterricht in der Physik“, schreibt er in einem 1840 publizierten Aufsatz, 
sei von allergrößter Bedeutung, „sowohl in betreff seines Einflusses auf Geist 
und Charakter der Schüler, als in bezug auf ihre künftige Befähigung zum 
Eingreifen in höhere praktische Lebensrichtungen“.23

Zusammenfassend bemerkt: In den beiden Anläufen zu einer im weiteren 
Sinne ‚realistischen‘, d. h. an den Realien orientierten Schulbildung, die mit 
den Namen Beuth und Diesterweg verbunden sind, zeigen sich gewisserma­
ßen zwei weitere unterschiedliche Ausprägungen eines liberalen Bildungsver­
ständnisses: erstens eine wirtschaftsliberale Richtung, die es vor allem auf 
gut ausgebildete Arbeitskräfte für die aufstrebenden, diese Kräfte dringend 

20 [Peter Christian Wilhelm Beuth]: Vorbilder für Fabrikanten und Handwerker: Hrsg. 
v. d. Königlichen technischen Deputation für Gewerbe. Berlin 1863, S. III-VII (Vor­
wort von Beuth, datiert: Berlin, im Februar 1830), hier S. V.

21 Vgl. allgemein Ludwig Rudolph: Adolf Diesterweg, der Reformator des deutschen 
Volksschulwesens im 19. Jahrhundert. Berlin 1890; Horst F. Rupp: Fr. A. W. Diester­
weg. Pädagogik und Politik. Göttingen/Zürich 1989; ders.: Diesterweg im Fokus. 
Bildungs- und schulgeschichtliche Beiträge. Würzburg 2017.

22 Adolph Diesterweg (Hrsg.): Wegweiser zur Bildung für deutsche Lehrer. Bd. 1, 
4. Aufl. Essen 1850, S. 6 (Hervorhebung im Original).

23 Adolph Diesterweg: Über den Unterricht in der Physik [1840]. In: E[rnst] von Sall­
würk: Adolph Diesterweg. Darstellung seines Lebens und seiner Lehre und Auswahl 
aus seinen Schriften. Bd. 1., 2. Aufl. Langensalza 1911, S. 340–345, hier S. 340 f.

Hans-Christof Kraus

48

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benötigenden Wirtschaftsbetriebe abgesehen hat, und zweitens eine, wie man 
sie nennen könnte, radikal-liberale Pädagogik, deren Hauptaugenmerk auf 
die Förderung sozial-gesellschaftlicher Emanzipation besonders der unteren 
Bevölkerungsschichten und in der Folge auch auf eine stetige Erweiterung 
politischer Freiheiten gerichtet ist.

IV.

Es darf in diesem Zusammenhang nicht übersehen werden, dass diese sehr 
unterschiedlichen liberalen Bildungskonzepte, das humanistische ebenso wie 
das realistische in seiner doppelten Ausprägung, bereits früh den Verdacht 
der damals herrschenden politischen Kräfte weckten. Das durch das humanis­
tische Gymnasium vermeintlich besonders geförderte, den christlichen Werten 
entgegengesetzte „Heidentum“ wurde dabei ebenso gerügt wie eine angebliche 
„Überbildung“ durch die Anforderungen eines realistischen Schulwesens. Im 
Falle des letzteren befürchtete man die Förderung vermeintlich „umstürzle­
rische[r] Tendenzen“.24 Diese wollte man durch eine Beschränkung der „Un­
terrichtssphäre“ einhegen, um, wie es in einer preußischen Verfügung aus 
dem Jahr 1856 heißt, nicht durch „eine Mittheilung vereinzelter Bruchstücke 
des Wissens, die für den Schüler zu wirksamen Bildungselementen nicht wer­
den können, […] und […] durch ein verwirrendes Vielerlei die Neigung zu 
oberflächlichen Urtheilen und den verderblichen Schein einer vermeintlich 
höheren Bildung bei der Jugend zu begünstigen“.25

Als politisch erwünschtes Gegenmodell wurde während der Reaktionszeit 
der 1850er Jahre unter dem streng konservativen Kultusminister Karl Otto 
von Raumer vor allem im Bereich der Elementarschulen eine deutliche Auf­
wertung traditionell-christlicher Unterrichtsinhalte verfügt. Das dritte der so­
genannten „Stiehlschen Regulative“ des Berliner Kultusministeriums aus dem 
Jahr 1854 verlangte eine „Neugestaltung“ des Schulunterrichts „auf Grundlage 
und im Ausbau seiner ursprünglich gegebenen und ewigen Realitäten auf 
dem Fundament des Christenthums, welches Familie, Berufskreis, Gemeinde 
und Staat in seiner kirchlich berechtigten Gestaltung durchdringen, ausbilden 
und stützen soll“. Dies alles geschah mit dem obersten Ziel, „den Geist der 

24 Jeismann: Das höhere Knabenschulwesen (wie Anm. 8), S. 161.
25 Der Minister der Geistlichen, Unterrichts- und Medicinal-Angelegenheiten: Circu­

larverfügung: Anderweitige Organisation der Real- und höheren Bürgerschulen 
(1856). Abgedruckt in: Berthold Michael/Heinz-Hermann Schepp (Hrsg.): Die Schu­
le in Staat und Gesellschaft. Dokumente zur deutschen Schulgeschichte im 19. 
und 20. Jahrhundert. Göttingen/Zürich 1993, S. 173–175, hier S. 175.

Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen

49

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demuth, des Gebets, der Liebe und der Gottesfurcht“26 nach Möglichkeit 
zu fördern und zu stärken. Die Hauptaufgabe der Elementarschule bestand 
im Rahmen dieses Bildungskonzepts – nach einer treffenden Formulierung 
Friedrich Paulsens – vornehmlich darin, „die Jugend zur Treue gegen ihren 
himmlischen und irdischen König“27 zu erziehen.

Nicht nur in Preußen, sondern auch in anderen Staaten des damaligen 
Deutschen Bundes, so etwa in Bayern, wurde wenigstens zeitweilig mit gro­
ßem Engagement, wenn auch gegen viele Widerstände versucht, dieses ausge­
sprochen restriktive Bildungskonzept in die Wirklichkeit umzusetzen. Bereits 
seit den späten 1830er Jahren hatte der damals leitende Minister König Lud­
wigs I., Karl von Abel, dem Bereich von Unterricht und Bildung eine „Schlüs­
selrolle […] für die Wiederverchristlichung und Konfessionalisierung“28 des 
öffentlichen und politischen Lebens zugewiesen, und diese Tendenzen be­
herrschten auch die Münchner Bildungspolitik der Jahre nach 1848/49.29

Der (ungenannte) Verfasser des Artikels „Bildung“ im konservativen 
„Staats- und Gesellschafts-Lexikon“ von Hermann Wagener rügte 1860 den 
„schrankenlosen Individualismus“ sowie die vermeintlich „materialistischen“ 
Tendenzen der zeitgenössischen Bildung: Die moderne Kultur, heißt es hier 
etwa, trage in ihrem Inneren bereits „die Keime einer neuen Barbarei, die sich 
in den revolutionären Zerstörungen, Rohheiten und Gräueln bereits hervor­
gethan haben und deren Entwicklung nur aufgehalten werden könnte durch 
eine neue Befruchtung der noch nicht entarteten Volkskraft vom christlichen 
Glauben“; eine solche wiederum müsse in der Form eines entschiedenen Ge­
genschlags „gegen die verweltlichte Bildung“ wenigstens vorbereitet werden.30

26 Die Zitate: Der Minister der Geistlichen, Unterrichts- und Medicinal-Angelegenhei­
ten: Grundzüge betreffend Einrichtung und Unterricht der evangelischen einklassi­
gen Elementarschule (Nr. 3 der „Stiehlschen Regulative“ 1854). In: Ebd., S. 169–173, 
hier S. 171 u. 173. Vgl. dazu auch: Bernhard Krüger: Stiehl und seine Regulative. Wein­
heim 1970; Heidemarie Kemnitz/Christian Ritzi (Hrsg.): Die preußische Regulative 
von 1854 im Kontext der deutschen Bildungsgeschichte. Baltmannsweiler 2005.

27 Paulsen: Geschichte des gelehrten Unterrichts (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 492.
28 Heinz Gollwitzer: Ein Staatsmann des Vormärz: Karl von Abel 1788–1859. Beamte­

naristokratie – Monarchisches Prinzip – Politischer Katholizismus. Göttingen 1993, 
S. 387.

29 Hierzu die aufschlussreichen Dokumente in: Volksschulwesen und Kirche in Bayern. 
Sammlung allgemeiner Actenstücke zur Darstellung des Verhältnisses zwischen 
Volksschule, Staat und Kirche in den letzten zwanzig Jahren vom Jahre 1848 bis zum 
Schlusse des Jahres 1867. Regensburg 1868.

30 Die Zitate: [Anonym]: Bildung (Cultur). In: Hermann Wagener (Hrsg.): Staats- und 
Gesellschafts-Lexikon. In Verbindung mit deutschen Gelehrten und Staatsmännern. 
Bd. 4. Berlin 1860, S. 30–42, hier S. 41.

Hans-Christof Kraus

50

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese – in ihrem Kern entschieden rückwärtsgewandten – Gegenkonzep­
te seitens der streng konservativen Apologeten des politischen und sozialen 
Status quo muss man stets im Blick behalten, um die Bestrebungen und 
die eigentlichen Ziele der diversen liberalen Bildungsreformbestrebungen in 
Deutschland im Zeitraum zwischen Wiener Kongress und Reichsgründung 
angemessen einschätzen und in ihrer Bedeutung entsprechend würdigen zu 
können. Es ging in jedem Fall um die Überwindung eines in der Ära der 
anbrechenden Moderne als veraltet und nicht mehr zeitgemäß aufgefassten 
Zustandes.

Die zuerst als allgemeine öffentliche Schule angelegte humanistische Lehr­
anstalt sollte, wie es etwa in Johann Wilhelm Süverns – später allerdings 
gescheitertem – Gesetzentwurf für das preußische Schulwesen von 1817 heißt, 
„die allgemeine Bildung des Menschen an sich, und nicht seine unmittelbare 
Vorbereitung zu besonderen einzelnen Berufsarten bezwecken“,31 da sie sich 
zuerst die freie Entfaltung und Förderung der jeweiligen spezifischen Anlagen 
jedes Menschen zum Ziel gesetzt hatte.

Die Gründer der seit den ausgehenden 1820er Jahren errichteten Technik- 
und Gewerbeschulen beabsichtigten hingegen die intensive Förderung einer 
an den Erfordernissen der modernen technologisch-ökonomischen Entwick­
lung orientierten Berufsausbildung, gerade auch mit Blick auf die Bedürfnisse 
der sich damals im Zuge der Industrialisierung stürmisch entwickelnden deut­
schen Wirtschaft. Diese beklagte in zunehmendem Maße den Mangel an gut 
ausgebildeten Arbeitskräften und war deshalb bestrebt, das „neue Prinzip […] 
Realbildung“32 so umfassend wie möglich in die Wirklichkeit umzusetzen, und 
zwar an den neuen Technik- und Gewerbeschulen ebenso wie an den seit den 
frühen 1830er Jahren verstärkt eingerichteten Realschulen.33

Und die Förderung der naturwissenschaftlich-technischen Bildungsanteile 
an den damaligen für die unteren Bevölkerungsschichten bestimmten Elemen­
tarschulen, die zu den pädagogischen Leitkonzepten Adolph Diesterwegs und 

31 Johann Wilhelm Süvern: Entwurf eines allgemeinen Gesetzes über die Verfassung des 
Schulwesens im preußischen Staate (1817–1819). In: Michael/Schepp: Die Schule in 
Staat und Gesellschaft (wie Anm. 25), S. 108–113, hier S. 109.

32 Lundgreen: Techniker in Preußen (wie Anm. 16), S. 10.
33 Vgl. hierzu auch: Karl-Ernst Jeismann: Das preußische Gymnasium in sozialgeschicht­

licher Perspektive. In: Ders.: Geschichte und Bildung. Beiträge zur Geschichtsdidaktik 
und zur Historischen Bildungsforschung. Hrsg. v. Wolfgang Jacobmeyer/Bernd Schö­
nemann.  Paderborn/München/Wien/Zürich  2000,  S. 303–326,  der  anmerkt  (ebd., 
S. 322): „Die Realschulen wurden in dem Moment eine attraktive Alternative zum 
Gymnasium, als sie einige der begehrten Berechtigungen zu bestimmten Laufbahnen 
unterhalb  des  Universitätsbesuchs  erhielten“,  wie  etwa  das  „Recht  zum  Einjährig-
Freiwilligen Militärdienst“.

Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen

51

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner zahlreichen Anhänger und Mitstreiter gehörten, verfolgte in erster Linie 
das Ziel, den aus diesen sozial benachteiligten Klassen kommenden Schülern 
einen Weg zum sozialen Aufstieg zu ebnen und auf diese Weise ebenfalls – 
wenn auch erst nach längerer Frist – grundlegende politische Veränderungen 
in Staat und Gesellschaft zu bewirken.

Das Gemeinsame aller dieser – auf den ersten Blick so unterschiedlichen – 
Bestrebungen kann man darin sehen, dass sie die Beförderung von Freiheit als 
ihren Hauptzweck mit verschiedenen Zielrichtungen begriffen haben: erstens 
die Freiheit der einzelnen Persönlichkeit zu umfassender Bildung und Selbst­
bildung, zweitens die Freiheit zur Verbesserung der eigenen Lebenslage mittels 
materiellen Zugewinns infolge der Aneignung technischer Fertigkeiten, die 
im Wirtschaftsprozess nachgefragt und entsprechend honoriert werden, und 
drittens endlich die Freiheit, sich selbst durch Bildung den Weg zur sozialen 
und am Ende auch politischen Emanzipation zu bahnen – und dies in einer 
noch vielfach durch überkommene Strukturen und veraltete, vormoderne Da­
seinsformen geprägten und durch mannigfache Arten staatlicher Repression 
eingehegten Gesellschaftsordnung.

Und alle drei genannten liberalen Bildungskonzepte wurzelten letzten En­
des im Erbe der deutschen Aufklärung, die von keiner anderen Persönlich­
keit so umfassend geprägt und vertreten wurde wie von Immanuel Kant. 
Seine im Jahr 1785 formulierte Forderung – „Sapere aude! Habe Muth dich 
deines eigenen Verstandes zu bedienen!“–34 darf man deshalb nicht nur als 
den Wahlspruch der Aufklärungsbewegung ansehen, sondern ebenfalls als das 
verborgene Motto der liberalen Bildungsreformbestrebungen des folgenden 
Jahrhunderts.

34 Immanuel Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1885). In: Ders.: 
Gesammelte Schriften. Akademie-Ausgabe, Bd. 8. Berlin 1912, S. 33–42, hier S. 35.

Hans-Christof Kraus

52

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg – Entwurf einer liberalen 
Pädagogik im 19. Jahrhundert

Horst F. Rupp

Nachfolgend soll die Frage untersucht werden, inwiefern man Friedrich 
Adolph Wilhelm Diesterweg (1790–1866) als liberalen Pädagogen bzw. den 
vom ihm vertretenen pädagogischen Entwurf als liberale Pädagogik bezeich­
nen kann. Dabei geht es im Kern bei diesem Problem um die Frage nach dem 
Verhältnis von Staat und Individuum im Erziehungs- und Bildungsbereich. 
Diesterweg hat hier ein ganz bestimmtes Modell bzw. genauer: zu unterschied­
lichen Zeiten auch unterschiedliche Modelle vertreten, die es nachfolgend im 
Detail herauszuarbeiten gilt. Hatte er sich zu Beginn seines pädagogischen 
Wirkens noch für ein stärkeres staatliches Eingreifen im Schulbereich ausge­
sprochen – insbesondere um etwa den kirchlichen Einfluss zurückzudrängen 
–, so trat er in späteren Jahren eher für ein Zurückdrängen dieses staatlichen 
Einflusses im Erziehungs- und Schulbereich und für eine Stärkung der Kom­
petenzen des einzelnen Bürgers im Kontext seiner kommunalen Verankerung 
ein, nachdem der Staat nach der bürgerlichen Revolution von 1848 aus der 
Sicht Diesterwegs in der Gefahr stand, sein Wirken im Schulbereich zu miss­
brauchen.

Wir werden dazu in einem ersten Durchgang Aspekte bzw. Stationen des 
Lebens von Diesterweg Revue passieren lassen, an denen sich wichtige Deter­
minanten seiner Pädagogik festmachen lassen. In einem zweiten Abschnitt 
werden wir Eckpunkte von Diesterwegs liberalem pädagogischen Entwurf 
benennen, wie er sie insbesondere in seinem wichtigsten Werk, dem „Wegwei­
ser für deutsche Lehrer“1, entwickelt hat. Ein dritter Abschnitt setzt sich mit 
dem Gegenentwurf zu Diesterwegs Pädagogik auseinander: den „Stiehlschen 
Regulativen“, die ab 1854 in Preußen zur Staatspädagogik erhoben wurden und 
über einige Jahrzehnte das preußische (Elementar-)Schulwesen bestimmten. 

1 Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg: Wegweiser zur Bildung für Lehrer und die 
Lehrer werden wollen, und methodisch-praktische Anweisung zur Führung des Lehr­
amtes. In Gemeinschaft mit Bormann, Hentschel, Lüben, Mädler und Schubart. Essen 
1835. Drei Jahre später erschien die zweite Auflage unter dem Titel: Wegweiser für 
deutsche Lehrer. In Gemeinschaft mit Bormann, Hentschel, Hill, Knebel, Knie, Lüben, 
Mager, Mädler und Prange. Neue Auflage in zwei Bänden. Essen 1838. 1844 legte 
Diesterweg eine dritte und 1850 eine vierte Auflage des Werks vor.

53

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einem Schlussabschnitt werden dann zusammenfassende und weiterfüh­
rende Thesen zum liberalen pädagogischen Ansatz Diesterwegs formuliert.

1. Das Leben Diesterwegs2 – und seine pädagogischen Impulse

Diesterweg wurde am 29. Oktober 1790 in Siegen geboren, im Jahr nach der 
Französischen Revolution, aber noch im Jahrhundert der Aufklärung. 1790 ist 
ja auch das Jahr, in dem Kants „Kritik der Urteilskraft“ erschienen ist. Das 
18. Jahrhundert kann auch als das Säkulum der Pädagogik bezeichnet werden, 
zumal es auch pädagogische Genies wie den Schweizer Johann Heinrich Pesta­
lozzi, den Genfer Jean Jacques Rousseau sowie die sogenannten Philanthropen 
hervorgebracht hat, die bisweilen als „Rousseau in Deutschland“ apostrophiert 
wurden. Beispielhaft wären als Vertreter des Philanthropismus in Deutschland 
etwa die Theologen und Pädagogen Johann Bernhard Basedow, Friedrich 
Eberhard von Rochow oder auch Christian Gotthilf Salzmann zu nennen.

Diese hier nur schlaglichtartig angeführten Phänomene und Personen präg­
ten auch Diesterwegs Leben und Schicksal entscheidend. Nach dem für ihn 
nicht sonderlich inspirierenden Schulbesuch in seiner Heimatstadt Siegen 
begann er ab 1808 ein Studium, zuerst an der Hohen Schule in Herborn, 
dann an den Universitäten Heidelberg und Tübingen, wo er seine Studien mit 
einer mathematischen Dissertation abschloss – die leider verschollen ist. Seine 
Studienfächer waren nach dem Grundstudium insgesamt sehr stark mathema­
tisch-naturwissenschaftlich ausgerichtet. Ziel dieser universitären Ausbildung 

2 Vgl. hierzu insbesondere Hugo G. Bloth: Adolph Diesterweg. Sein Leben und Wirken 
für Pädagogik und Schule. Heidelberg 1966. Horst F. Rupp: Fr. A. W. Diesterweg. 
Pädagogik und Politik. Göttingen/Zürich 1989. Horst F. Rupp: Diesterweg im Fokus. 
Bildungs- und schulgeschichtliche Beiträge. Würzburg 2017. Gert Geißler: Friedrich 
Adolph Wilhelm Diesterweg (1790–1866). Hohengehren 2002. Weitere wichtige Lite­
ratur zur Biographie und zum Werk Diesterwegs: Gert Geißler/Horst F. Rupp: Dies­
terweg – zwischen Forschung und Mythos. Texte und Dokumente zur Forschungsge­
schichte. Neuwied und Berlin 1996; Gerd Hohendorf/Horst F. Rupp (Hrsg.): Diester­
weg: Pädagogik – Lehrerbildung – Bildungspolitik. Weinheim 1990; Lotte Köhler: Der 
Reformpädagoge Adolph Diesterweg (1790–1866). Psychoanalytische Betrachtungen zu 
seiner Biographie. Hrsg. v. Horst F. Rupp. Gießen 2016; Albert Reble: Diesterweg, 
Friedrich Adolf Wilhelm. In: Neue Deutsche Biographie 3. Bd. Hrsg. von der Histori­
schen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Berlin 1957, 
S. 666 f.; Horst F. Rupp: Adolph Diesterweg: Schulpädagoge. In: <https://www.rhein
ische-geschichte.lvr.de/Persoenlichkeiten/adolph-diesterweg/DE-2086/lido/57c693
f8891fb8.76837553> (2016). Diesterwegs Werke sind zugänglich in: Friedrich Adolph 
Wilhelm Diesterweg: Sämtliche Werke. Bearb. v. Ruth Hohendorf u.a. 24 Bde. Berlin 
u.a. 1956–2014 (projektiert auf insgesamt 26 Bände).

Horst F. Rupp

54

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rheinische-geschichte.lvr.de/Persoenlichkeiten/adolph-diesterweg/DE-2086/lido/57c693f8891fb8.76837553
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.rheinische-geschichte.lvr.de/Persoenlichkeiten/adolph-diesterweg/DE-2086/lido/57c693f8891fb8.76837553


sollte für ihn der Beruf eines Vermessungsingenieurs sein. Als er sich im Jahre 
1811 auf den Weg nach Düsseldorf machte, um das entsprechende Examen 
abzulegen, kamen ihm Napoleons kriegerische Unternehmungen dazwischen, 
die einem Abschluss im Wege standen. Um sich eine Lebenssubsistenz zu 
sichern, erteilte Diesterweg schließlich in Mannheim und Worms Unterricht 
– und hatte dann mit diesem Umstieg in das Feld von Erziehung, Schule 
und Unterricht unverhoffterweise seinem Leben eine vollkommen neue Aus­
richtung gegeben, die sein weiteres Schicksal entscheidend prägen sollte. Von 
1813 bis 1818 war er als Lehrer an der sogenannten Musterschule in Frankfurt 
am Main tätig, einer pädagogischen Reformeinrichtung, die neue Wege in 
Unterricht und Erziehung gehen wollte, etwa durch die Aufnahme realistischer 
Unterrichtsstoffe oder auch durch die Anwendung neuer Unterrichtsmetho­
den.

Friedrich Adolph Wilhelm 
Diesterweg (1790-1866), 
unbekannter Maler, um 1860 
(Wikimedia commons).

Abb. 1:

Die Mainmetropole war zur damaligen Zeit das Zentrum des politischen 
Lebens in Deutschland: Der Deutsche Bund hatte hier seine Zentrale, und die 
geistige Elite Deutschlands versammelte sich vor Ort, um den weiteren Weg zu 
einer Nation zu beraten und zu begleiten. So lernte Diesterweg etwa Friedrich 
Ludwig Jahn kennen, den so genannten „Turnvater Jahn“, und ließ sich von sei­
nen Ideen inspirieren, ja begeistern, wie er auch in diesen Frankfurter Jahren 
insgesamt lernte, Erziehung und Unterricht unter nationalen und politischen 
Vorzeichen zu interpretieren. In seiner Frankfurter Zeit begegnete er auch dem 
im nahen Wiesbaden tätigen Johannes de Laspée, einem persönlichen Schüler 
von Pestalozzi – und ließ sich über de Laspée von den Ideen des Schweizers 
beeindrucken. Neben der pädagogischen Praxis an der Musterschule näherte 

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

55

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er sich so auch der pädagogischen Theorie seiner Zeit intensiv an, wovon erste 
einschlägige Publikationen aus diesen Jahren Zeugnis ablegen.

Neben seiner pädagogischen Tätigkeit entfaltete er in Frankfurt eine ganze 
Reihe weiterer Aktivitäten. So war er etwa Mitbegründer und aktives Mitglied 
der „Gesellschaft zur Beförderung nützlicher Künste und deren Hilfswissen­
schaften“, der späteren „Polytechnischen Gesellschaft“, in deren Zielsetzung 
soziale und humanitäre, nationale und ökonomische, pädagogische wie auch 
religiös-praktische Vorstellungen eine enge Verbindung eingegangen waren – 
womit uns auch ein erstes wichtiges Indiz für Diesterwegs sozialpädagogische 
Interessen vorliegt. Durch unentgeltlichen Unterricht in einer Sonntagsschule 
für Handwerker wollte er seinen Teil zur Bildung dieser einfachen Leute 
beitragen, um ihnen eine Teilhabe am nationalen, ökonomischen, kulturellen 
und gesellschaftlichen Leben zu ermöglichen. Aufgrund einer unerfreulichen 
Auseinandersetzung mit dem Direktor der Schule musste Diesterweg jedoch 
im Jahre 1818 Frankfurt und die Musterschule wieder verlassen.3

Eine Anschlussstelle ergab sich für ihn als Konrektor einer im konfessionel­
len Sinne reformierten Lateinschule in Elberfeld, an der er die realistischen 
Inhalte des Lehrplans abdecken sollte. Diesterweg wurde jedoch in Wuppertal 
nicht glücklich. Seine Schule war die streng konfessionelle Einrichtung der 
dortigen reformierten Kirchengemeinde, deren Pfarrer der weithin bekannte 
Erweckungsprediger Gottfried Daniel Krummacher4 war. Dessen Theologie 
war von einer rigiden Sünden- und Prädestinationslehre geprägt. Schon bald 
stieß sich Diesterweg an der damit zwangsläufig verbundenen negativen An­
thropologie, die sich für seine Pädagogik, die von einer optimistischen Sicht 
des Menschen und seiner Fähigkeit zur Verbesserung der Welt und seiner 
selbst lebte, als nicht kompatibel erwies. Seit seinen Erfahrungen in Elberfeld 
war für Diesterweg zudem klar, dass die Kirche mit ihrer Glaubenslehre in der 
Schule keinen Einfluss ausüben dürfe und auch eine geistliche Schulaufsicht 
dysfunktional für die pädagogischen Gesetzmäßigkeiten sei. Positive Anstöße 
in Elberfeld empfing Diesterweg von dem Rochow-Schüler Johann Friedrich 
Wilberg, der dort für die Schulen und das Armenwesen verantwortlich zeich­

3 So störte sich der Leiter der Schule an den von Diesterweg im Geiste Friedrich Ludwig 
Jahns mit den Schülern abgehaltenen Turnübungen.

4 Der ältere Bruder von Gottfried Daniel Krummacher, Friedrich Adolf Krummacher, 
war von gleichem Geist beseelt. Er publizierte im Jahr 1823 die Schrift „Die christliche 
Volksschule im Bunde mit der Kirche“, in der er die Elementarschule gänzlich in der 
Verantwortung und unter Aufsicht der Kirche sah (vgl. Horst F. Rupp: „Schule als 
kirchliche Anstalt“ – Friedrich Adolf Krummacher (1767–1845) und seine Schrift „Die 
christliche Volksschule im Bunde mit der Kirche“ (1823). In: Denk-Würdige Stationen 
der Religionspädagogik. Festschrift für Rainer Lachmann zum 65. Geburtstag. Hrsg. v. 
Horst F. Rupp/Reinhard Wunderlich/Manfred L. Pirner. Jena 2005, S. 163–180).

Horst F. Rupp

56

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nete. Durch die frühe Industrialisierung der Region waren hier Phänomene 
wie Fabrikarbeit von Kindern, soziale Verwahrlosung und Ähnliches drän­
gende Probleme. Wilberg lenkte Diesterwegs Blick auf diese tiefgreifenden 
sozialen Erscheinungen, die dieser in seine pädagogischen Überlegungen und 
Sichtweisen integrierte. Und noch etwas lernte Diesterweg in diesen wenigen 
Jahren in Elberfeld von seinem Mentor: Wilberg versammelte jeden Sonn­
abend die Elementarschullehrer der Gegend und vermittelte ihnen zum einen 
Allgemeinwissen wie dann auch eine spezifische pädagogisch-didaktische Ex­
pertise zur Ausübung ihres Berufes. So wurde Diesterwegs Blick auch auf die 
multiplikatorischen Möglichkeiten der Lehrer(fort)bildung gelenkt – ein Feld, 
das sein weiteres Leben grundlegend prägen sollte.

Aufgrund der Differenzen mit seinen kirchlichen Scholarchen zog es Dies­
terweg aber schon bald wieder weg von Elberfeld. Er bewarb sich schließlich 
auf die Stelle des Direktors eines neu zu gründenden Seminars zur Bildung für 
Elementarschullehrer in der niederrheinischen Stadt Moers, die er letztlich zu­
gesprochen bekam, wenn auch nur vorläufig, denn die endgültige Bestätigung 
des Seminars wie auch seines Direktors sollte noch etwa drei Jahre auf sich 
warten lassen. Dies hing mit der politischen „Großwetterlage“ in Preußen zu­
sammen: Das Lehrerseminar als eine Einrichtung zur Hebung der Bildung des 
einfachen Volkes war noch zu einer Zeit beschlossen worden, als die Impulse 
der Preußischen Reformen und des Neuhumanismus das Land prägten. In 
der Zeit nach dem Wiener Kongress und den Karlsbader Beschlüssen waren 
diese Reformimpulse in Preußen, die mit Namen wie Freiherr vom Stein, 
Wilhelm von Humboldt, Johann Wilhelm Süvern, Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacher5 und Georg Heinrich Ludwig Nicolovius verbunden waren, 
jedoch schon wieder im Abklingen. Personen wie der streng konservativ-re­
staurativ denkende Ludolph von Beckedorff, der ein ständisch gegliedertes 
Schulwesen sowie eine antirepublikanische Staatsauffassung vertrat und der 
1827 zum Katholizismus übertreten sollte, bestimmten in diesen Jahren die 
preußische Schul- und Bildungspolitik.6 Diesen konservativen Bestrebungen 
wären beinahe auch das Seminar in Moers und sein designierter Direktor zum 

5 Diesterweg hatte nach seinem Wechsel nach Berlin im Jahr 1832 noch einige Vorlesun­
gen Schleiermachers, des „Vaters der liberalen Theologie im 19. Jahrhundert“, kurz vor 
dessen Tod 1834 miterlebt. In einer Gedenkrede vor der Berliner „Pädagogischen Ge­
sellschaft“, die 1834 publiziert wurde, spricht er in panegyrischen Worten von Schleier­
macher: „[…] ein Stern ist untergegangen, und Jahrhunderte, vielleicht Jahrtausende, 
werden verfließen, ehe er wieder erscheint; denn seit Sokrates Tod hatte, so weit meine 
Kunde reicht, also seit 22 Jahrhunderten hatte die Welt nichts Ähnliches oder Gleiches 
mehr gesehen.“ (Zitiert nach Rupp: Diesterweg Pädagogik Politik (wie Anm. 1), S. 65).

6 In einer Denkschrift gegen die liberalen Ideen im Bildungsbereich, wie sie etwa 
vom Entwurf eines Schulgesetzes durch Nicolovius präsentiert wurden, polemisierte 

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

57

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opfer gefallen. Einer Koalition einflussreicher Förderer gelang es schließlich 
doch, das Seminar vor der gänzlichen Eliminierung zu retten und auch die 
Bestätigung seines Direktors Diesterweg zu erreichen.

Nach der endgültigen Bestätigung wirkte Diesterweg jedoch in Moers als 
allseits anerkannter Seminar-Lehrer und -Direktor – er war angekommen in 
dem Metier, das sein weiteres Berufsleben bestimmen sollte. Hier verbrachte 
er bis 1832 seine erfülltesten Jahre. Neben der Anerkennung in seiner beruf­
lichen Arbeit eröffnete er sich mit seinem ab dann intensiv einsetzenden 
publizistischen Wirken ein neues Betätigungsfeld. Sowohl als Verfasser päda­
gogisch-didaktischer Schriften wie auch als Herausgeber und Hauptbeiträger 
einer Zeitschrift (der „Rheinischen Blätter für Erziehung und Unterricht“) 
erlangte er in diesen Jahren überregionale Bekanntheit und Anerkennung und 
war auf dem Weg, zur bewunderten Leitfigur der Elementarschullehrer in 
ganz Deutschland zu werden. Diese überregionale Anerkennung drängte ihn 
vermutlich Anfang der dreißiger Jahre dazu, sich auf eine bedeutendere Stelle 
als die Direktorenstelle in Moers zu bewerben.

Als 1832 in der preußischen Metropole Berlin die Stelle eines Direktors des 
neugegründeten Seminars für Stadtschullehrer zur Besetzung anstand, gab er 
seine Bewerbung ab. Obwohl er nicht die allererste Wahl der restaurativ ausge­
richteten Kultusverwaltung war, erhielt er schließlich nach einem persönlichen 
Gespräch mit dem preußischen Kultusminister Karl vom Stein zum Altenstein, 
den er wohl mit seiner geradlinigen Art von seiner pädagogischen Expertise 
zu überzeugen wusste, die Stelle übertragen. In seiner autobiographischen 
Darstellung (1851 „Wie es mir erging, oder: Geschichte meines amtlichen 
Schiffbruchs“) schildert Diesterweg, wie er sich praktisch seit seinem Amtsan­
tritt in Berlin mit einer misstrauischen Kultusverwaltung konfrontiert sah, die 
ihn – sicherlich zu Recht – als liberalen Pädagogen und Schulmann einschätz­
te, der nicht das Ideal der damaligen tendenziell konservativ-restaurativen 
preußischen Kultusbürokratie verkörperte. Dennoch konnte er in Berlin über 
Jahre hinweg sowohl an seinem Seminar wie auch als Publizist mit sichtlichem 
Erfolg wirken. Die prekären Verhältnisse für Diesterweg verschärften sich 
nochmals im Jahr 1840 mit dem Thronwechsel zu dem streng gläubigen und 

Ludolph von Beckedorff im Februar 1821 massiv, indem er die Vorstellungen von 
einer Gleichheit der Staatsbürger, der Anwendung des Leistungsprinzips in der Ge­
sellschaft, des Zurückdrängens der Kirche(n) im Schulwesen und einer intendierten 
Verstaatlichung scharf zurückwies. All dies waren für ihn Zeichen einer liberalen, 
demokratischen und republikanischen Gesinnung, wie sie seiner Meinung nach für 
ein monarchisch-autokratisches Staats- und Bildungswesen keineswegs nahelagen (vgl. 
Franzjörg Baumgart: Zwischen Reform und Reaktion. Preußische Schulpolitik 1806–
1859. Darmstadt 1990, S. 92–102).

Horst F. Rupp

58

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konservativ-autoritär denkenden Friedrich Wilhelm IV. Ab diesem Zeitpunkt 
war absehbar, dass es zum Eklat und Bruch zwischen Diesterweg und den ihm 
vorgesetzten preußischen Kultusbehörden kommen würde.

1845 kulminierte die Situation, als Diesterwegs Kollegen und Schüler eine 
Feier anlässlich seines fünfundzwanzigjährigen Jubiläums als Seminardirektor 
veranstalteten. Bei dieser Feier war auch der Bruder des Historikers Leopold 
von Ranke anwesend, der Schuldirektor Karl Ferdinand Ranke. Mit ihm lie­
ferte sich Diesterweg einen hitzigen Wortwechsel, der sich darum drehte, ob 
momentan in der preußischen und deutschen Gesellschaft eher Mut oder 
Demut erforderlich sei – wofür Diesterweg plädierte, das konnte nicht zweifel­
haft sein. Der Disput schlug hohe Wellen im politischen Berlin, bis hin zu 
Friedrich Wilhelm IV., der in der Stellungnahme Diesterwegs einen direkten 
Angriff auf das politische System der preußischen Monarchie erkennen konnte 
und wollte. Fortan sah sich Diesterweg einer ständigen Drangsalierung seitens 
seiner vorgesetzten Dienstbehörde ausgesetzt, was schließlich im Jahr 1847 zur 
vorläufigen und 1850 zur endgültigen Entlassung aus seinem Amt führte.

Kurzzeitig sah es im Revolutionsjahr 1848 noch so aus, als ob sich für Dies­
terweg – der sich zwar nicht an den Barrikadenkämpfen beteiligte, jedoch mit 
dem revolutionären Gedankengut sympathisierte – und sein pädagogisches 
und politisches Denken und Handeln eine günstige Konstellation einstellen 
sollte, er vielleicht gar eine leitende Stellung im sich neu aufstellenden preußi­
schen Kultusministerium übernehmen könnte. Doch sollten sich die Verhält­
nisse schon bald wieder grundlegend ändern: Mit der einsetzenden staatlichen 
Reaktion verloren die liberal-fortschrittlichen und demokratisch tendierenden 
Kräfte in Staat und Gesellschaft an Einfluss bzw. wurden gänzlich eliminiert.

Mit großer Desillusionierung, ja Verbitterung erlebte Diesterweg diese Jahre 
nach der Revolution von 1848. Mit den ihm zur Verfügung stehenden Mitteln 
versuchte er seinen liberalen Vorstellungen Wirkung und Durchschlagskraft zu 
verleihen. Nachdem man ihm sein offizielles Amt genommen hatte, blieb ihm 
dazu nur noch der Kampf mit dem Wort. Und so intensivierte er in diesen 
Jahren seine publizistische Tätigkeit, veröffentlichte Bücher und Broschüren, 
nachdem er schon vor der Märzrevolution auch die „National-Zeitung“ mit­
begründet hatte. Schließlich gründete er neben den „Rheinischen Blättern 
für Erziehung und Unterricht“ ein zweites Periodikum, mit dem er seinen 
Vorstellungen und Ideen eine breitere Aufmerksamkeit in der Gesellschaft 
verschaffen konnte und wollte, das „Jahrbuch für Lehrer und Schulfreunde“ 
(ab 1851).

1854 gewann die konservativ-reaktionäre Elementarschul-Politik in Preußen 
eine eigene Gestalt, und zwar in Form der Preußischen Regulative, die nach 
ihrem Verfasser, dem Preußischen Geheimrat Ferdinand Stiehl, auch als die 

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

59

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stiehlschen Regulative bezeichnet wurden. Für die Elementarschule, die Prä­
paranden- und Seminarausbildung in Preußen wurde hier intentional-inhalt­
lich festgeschrieben, was für einige Jahrzehnte das Schulwesen in Preußen 
insgesamt prägen sollte: Ziel war nicht der selbsttätige und selbstständige 
Mensch und Staatsbürger, der sich selbstbewusst an der Gestaltung der res 
publica beteiligte – wie es vielleicht einer aufgeklärten Vorstellung von Mensch 
und Gesellschaft entsprochen hätte und wie Diesterweg es vertrat; sondern 
das Ziel dieser Art von Erziehung und „Bildung“ – wobei man sich fast 
scheut, diesen im 18. Jahrhundert so emphatisch aufgeladenen Begriff der 
„Bildung“ hier zu verwenden – war der obrigkeitshörige, unkritisch angepasste 
und naive, kirchlich-fromme Bürger, der die elementaren Kulturtechniken 
des Lesens, Schreibens und Rechnens sich nur soweit anzueignen hatte, wie 
dies für sein Funktionieren im autoritär gelenkten Staat vonnöten war. Die 
in der Präparanden- und Seminarschule zu instruierenden Lehrkräfte hatten 
sich unkritisch in den Dienst dieser gesellschaftlichen und pädagogischen 
Vorstellungen zu stellen.

In seinem publizistischen Wirken der fünfziger und sechziger Jahre setzte 
sich Diesterweg ausführlich und an vielen Stellen sicherlich auch polemisch 
mit dieser Art von schulischer Erziehung und Lehrerbildung auseinander.7 
Um seinen gegen den konservativ-reaktionären Zeitgeist gerichteten Vorstell­
ungen eine entsprechende Wirkung zu verschaffen, betrat er in diesen Jahren 
auch noch ein für ihn neues und bislang unbekanntes und ungewohntes Feld 
der Auseinandersetzung mit seinen Gegnern: Er wurde zum Politiker, der 
sich in seiner politischen Arbeit insbesondere natürlich mit den Fragen von 
Bildung und Erziehung beschäftigte. Von 1858 bis 1866 wirkte er als Abgeord­
neter der Deutschen „Fortschrittspartei“ im Preußischen Landtag, war dort 
Mitglied in den entsprechenden Ausschüssen und hielt in der preußischen 
und deutschen Gesellschaft vielbeachtete Parlamentsreden, denen er durch 
Abdruck in seinen Periodika zusätzliche Aufmerksamkeit verschaffte. Diester­
weg musste jedoch in diesen Jahren auch miterleben, wie viele der Lehrer, 
die ihn ursprünglich verehrt, bewundert und unterstützt hatten, unter dem 
Druck der gegebenen politischen Verhältnisse in Preußen und Deutschland 
in opportunistischer Weise sich von ihm abwandten und in diesem konserva­

7 Vgl. etwa zentral seine drei Reden im Preußischen Landtag gegen die Regulative, 
die er 1855 publizierte (vgl. die Wiedergabe der drei Reden in: Friedrich Adolph Wil­
helm Diesterweg: Sämtliche Werke. II. Abteilung: Verstreute Beiträge und selbständige 
Schriften. Bd. 20: Texte aus den Jahren 1842–1857. Bearb. v. Christa Breschke u. Sylvia 
Schütze. Hrsg. v. Ruth Hohendorf/Horst F. Rupp. Neuwied/Kriftel 2000, S. 141–190, 
191–258 und 259–339).

Horst F. Rupp

60

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiv-reaktionären System „mitspielten“ – aus Angst vor möglichen Nachteilen, 
Repressionen und Sanktionen.

So kündigte auch der eine oder andere Verleger Diesterweg die Zusam­
menarbeit auf. Da sein Sohn Moritz Diesterweg in dieser Zeit jedoch durch 
die Übernahme der vormaligen Hermann‘schen Sortiments- und Kommissi­
onsbuchhandlung in Frankfurt am Main in das Verlagsgeschäft einstieg und 
zumindest einen Teil seiner Publikationen verlegte, konnte er sich durchaus 
Ersatz und seiner Stimme in der Öffentlichkeit unverändert Gehör schaffen. 
Unter dem Strich bleibt jedoch festzuhalten, dass die Zeitläufte im Umfeld des 
„Reaktionsjahrzehnts“ Diesterweg und seinen pädagogischen und politischen 
Vorstellungen nicht eben freundlich gesinnt waren. Die Jahre bis zu seinem 
Tod 1866 hat er als einen Kampf gegen geradezu übermächtige Kräfte erlebt, 
die ihn ein ganzes Stück weit auch verbitterten und ihn nicht wenig an Le­
bensfreude kosteten.

2. Diesterwegs liberaler pädagogischer Entwurf

Diesterwegs pädagogischer Entwurf war von Anbeginn seiner Tätigkeit im Be­
reich von Erziehung und Unterricht liberal und tendenziell auch demokratisch 
geprägt. Dies gilt, auch wenn er derartige politisch „imprägnierte“ Begriffe in 
seinen mündlichen und schriftlichen Äußerungen nicht verwenden konnte. 
Denn sein Leben und sein berufliches Wirken in Deutschland und speziell in 
Preußen spielten sich unter einem monarchischen und autoritär strukturierten 
politischen Ordnungssystem ab, das zunehmend restriktiv auf liberale und de­
mokratische Erscheinungen in der Gesellschaft reagierte. Diesterwegs pädago­
gischer Ansatz speiste sich aus den Quellen von Aufklärung und Preußischen 
Reformen. Ihm ging es um die Bildung des Individuums, das befähigt werden 
sollte, sich als bewusste und reflektierte Persönlichkeit in die Gesellschaft und 
ihre weitere Entwicklung einzubringen. Alles, was wir von Diesterweg wissen 
und an veröffentlichten Äußerungen vorliegen haben, ist von diesem Denken 
geprägt. Die vielleicht umfassendste und konsequenteste Umsetzung dieses pä­
dagogischen Ansatzes liegt uns in seinem pädagogischen Bestseller „Wegweiser 
zur Bildung für deutsche Lehrer“8 vor, der 1835 einbändig in erster Auflage 
erschien und der zu Diesterwegs Lebzeiten drei weitere Auflagen (1838, 1844, 
1850) erlebte, und zwar schon ab der zweiten Auflage 1838 in zwei Bänden, 
wobei Diesterweg im ersten Band die Grundlagen seiner Pädagogik entwickel­
te, während im zweiten Band die Didaktiken der einzelnen Unterrichtsfächer 
durch von ihm zur Mitarbeit eingeladene Autoren verfasst wurden.

8 Vgl. Anm. 1.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

61

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir wollen nachfolgend einige von ihm aufgestellte pädagogische Grund­
sätze festmachen, die in den Ohren von uns Heutigen, die wir seitdem fast 
zweihundert Jahre intensiver und differenzierter pädagogischer Reflexion „ab­
solviert“ haben, in mancher Hinsicht vielleicht trivial und unterkomplex klin­
gen mögen. Die Unterlassung einer historischen Kontextualisierung verführt 
den einen oder anderen heutigen Pädagogen auch dazu, Diesterwegs päd­
agogisches Denken als „Schulmännerklugheit“9 abzuqualifizieren. Eine solch 
überhebliche Annäherung an Diesterweg verkennt jedoch ganz fundamental 
das geradezu revolutionäre Moment seiner Pädagogik, das ihn in eine Reihe 
mit Jan Amos Comenius, Jean-Jacques Rousseau, Johann Heinrich Pestalozzi 
und Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher stellt. Dies wird besonders deut­
lich, wenn man sich vergegenwärtigt, in welchem Zustand sich die (schul)päd­
agogische Wissenschaft im 19. Jahrhundert befand und wie etwa auch die 
pädagogischen Entwürfe der Gegner Diesterwegs sich in seiner Zeit präsen­
tierten. Wir haben oben bereits auf Ferdinand Stiehl und seine „preußische 
Staatspädagogik“ hingewiesen, wie er sie in seinen Regulativen entwickelt hat 
und auf die wir unten noch etwas genauer eingehen werden.

Zuerst seien hier jedoch einige Grundzüge von Diesterwegs Pädagogik prä­
sentiert, wie er sie in seinem „Wegweiser zur Bildung für deutsche Lehrer“ 
entworfen hat. Wir bieten nachfolgend die „Regeln für den Unterricht in 
Betreff des Schülers, des Subjekts“ nach seinem „Wegweiser“10:

– Unterrichte naturgemäß.
– Richte dich bei dem Unterrichte nach den natürlichen Entwicklungsstufen 

des heranwachsenden Menschen.
– Beginne den Unterricht auf dem Standpunkt des Schülers, führe ihn von da 

aus stetig, ohne Unterbrechung, lückenlos und gründlich fort.
– Lehre nichts, was dem Schüler dann, wann er es lernt, noch nichts ist, und 

lehre nichts, was dem Schüler später nichts mehr ist.
– Unterrichte anschaulich.

9 Vgl. etwa die entsprechende Charakterisierung in einem ansonsten ganz vorzüglichen 
Standardwerk zur Geschichte der Pädagogik: Karl-Ernst Jeismann/Peter Lundgreen 
(Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Band III: 1800–1870. Von der 
Neuordnung Deutschlands bis zur Gründung des Deutschen Reiches. München 1987, 
S. 92.

10 Wir zitieren hier nach einer populären Ausgabe von Diesterwegs „Wegweiser“ aus 
dem Jahr 1921: Adolf Diesterwegs Wegweiser zur Bildung für deutsche Lehrer. Bear­
beitet und mit einer Einleitung versehen von Dr. K. Wacker, Seminardirektor in 
Koblenz. 7. Aufl. Paderborn 1921. Hier bietet der Autor auf den Seiten 97–144 die 
genannten „Regeln für den Unterricht“ samt ausführlichen Erläuterungen.

Horst F. Rupp

62

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Schreite vom Nahen zum Entfernten, vom Einfachen zum Zusammenge­
setzten, vom Leichteren zum Schwereren, vom Bekannten zum Unbekann­
ten fort.

– Unterrichte nicht wissenschaftlich, sondern elementarisch.
– Befolge überall den formalen Zweck oder den formalen und materialen zu­

gleich, errege den Schüler durch denselben Gegenstand möglichst vielseitig, 
verbinde namentlich das Wissen mit dem Können und übe das Erlernte so 
lange, bis es dem untern Gedankenlauf übergeben ist.

– Lehre nie etwas, was der Schüler noch nicht fasst.
– Sorge dafür, dass die Schüler alles behalten, was sie gelernt haben.
– Nicht abrichten, nicht ad hoc erziehen und bilden, sondern die allgemeine 

Grundlage zur Menschen-, Bürger- und Nationalbildung legen.
– Gewöhne den Schüler ans Arbeiten, mache es ihm nicht nur lieb, sondern 

zur andern Natur.
– Berücksichtige die Individualität deiner Schüler.

Diese Art von Pädagogik traute dem Schüler als dem zukünftigen Staatsbürger 
und als dem verantwortlichen Partizipanten an Gesellschaft, Kultur und auch 
Ökonomie etwas zu, wollte seine individuellen Fähigkeiten zur Entfaltung 
bringen, setzte eben auf seine „Bildung“ im emphatischen Sinne, wie sie sich 
in der Geistes- und Kulturgeschichte Europas in den vorangehenden Jahrhun­
derten herauskristallisiert hatte.

Diesem im engeren Sinne pädagogischen Entwurf sollte auch die Form 
des (Elementar-)Schulsystems entsprechen. Federführend hatte Diesterweg 
dafür zusammen mit einigen anderen im Frühjahr 1848 Vorschläge für die 
Ausformulierung von Schulparagrafen einer neuen Preußischen Verfassung 
entworfen, die bestimmte Defizite des bisherigen Schulsystems beheben woll­
ten, wie die Verantwortung der Kirchen für die Schule, also etwa die „geistli­
che Schulaufsicht“ und die Überführung der Schule in eine rein staatliche 
Verantwortung.

In sieben knappen Paragrafen präsentierte sich dieser „Vorschlag“11:

„§ 1 Die Schule ist Staatsanstalt; sie ist von der Kirche unabhängig.
§ 2 Der Staat gewährleistet dem Kinde jedes Preußen den zur allgemeinen 
Menschen-, Bürger- und Nationalbildung erforderlichen Unterricht.
§ 3 Dieser Unterricht wird auf den verschiedenen Stufen der Volksschule un­
entgeltlich erteilt. Auch in allen höheren Bildungsanstalten empfangen Unbe­
mittelte unter dem im Gesetze näher zu bestimmenden Bedingungen freien 
Unterricht.

11 Zitiert nach Horst F. Rupp: Religion und ihre Didaktik bei Fr. A. W. Diesterweg. Ein 
Kapitel einer Geschichte der Religionsdidaktik im 19. Jahrhundert. Weinheim und 
Basel 1987, S. 307 bzw. Rupp: Diesterweg Fokus (wie Anm. 1), S. 318.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

63

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 4 Der Unterricht ist allen Konfessionen gemeinschaftlich. Der allgemeine 
Religionsunterricht verbleibt der Schule, der konfessionelle ist von derselben 
ausgeschlossen.
§ 5 Jeder kann Unterricht erteilen und Bildungsanstalten errichten, der die 
gesetzlichen Bestimmungen erfüllt, an welche diese Berechtigung geknüpft ist.
§ 6 Der Staat überwacht alle Erziehungs- und Unterrichtsanstalten ohne Aus­
nahme.
§ 7 Das Unterrichtsgesetz regelt die Ausführung der vorstehenden Bestimmun­
gen.“

3. Die Stiehlschen Regulative – der zur preußischen Staatspädagogik erhobene 
Gegenentwurf zur liberalen Pädagogik Diesterwegs

Mit dem Sieg der staatlichen Reaktion nach 1849 in Preußen und in Deutsch­
land geriet verstärkt auch Diesterwegs pädagogische und Lehrerbildungskon­
zeption ins gesellschaftliche Abseits. Endgültig festgeschrieben wurde dieser 
Sachverhalt in Form der Stiehlschen Regulative von 1854, die sich explizit – 
nach Feststellung ihres Autors Ferdinand Stiehl – in prinzipiellem Gegensatz 
zu Diesterwegs Konzeption verstanden.12 Mit der von den Regulativen fest­
geschriebenen Form der Lehrerbildung wurden großenteils die Fortschritte 
eliminiert, die ursprünglich mit dem Konzept der Seminarbildung verbunden 
waren; so beispielsweise

– die Rezeption und Integration von pädagogischer und didaktischer Theorie 
im Seminarrahmen. Die Regulative dekretierten: „Was bisher an einzelnen 
Seminarien noch unter den Rubriken Pädagogik, Methodik und Didaktik, 
Katechetik, Anthropologie und Psychologie usw. etwa gelehrt sein sollte, ist 
von dem Lectionsplan zu entfernen und ist statt dessen für jeden Kursus 
in wöchentlich zwei Stunden ‚Schulkunde’ anzusetzen“13. An pädagogischer 
Theorie sollte genügen „eine Zusammenstellung und Erläuterung der in 
der heiligen Schrift enthaltenen hierher gehörenden Grundsätze. […] Die 
Lehre von der Sünde, menschlichen Hilfsbedürftigkeit, von dem Gesetz, 
der göttlichen Erlösung und Heiligung ist eine Pädagogik, welche zu ihrer 

12 Vgl. Ferdinand Stiehl: Aktenstücke zur Geschichte und zum Verständnis der drei 
Preußischen Regulative vom 1., 2. und 3. October 1854. Berlin 1855, S. 5.

13 Die drei Preußischen Regulative vom 1., 2. und 3. October 1854 über Einrichtung 
des evangelischen Seminar-, Präparanden- und Elementarschul-Unterrichts. Im amt­
lichen Auftrage zusammengestellt und zum Drucke befördert von F. Stiehl. Berlin 
1854. 51855. 61858, S. 12.

Horst F. Rupp

64

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anwendung für den Elementarlehrer nur weniger Hülfssätze aus der An­
thropologie und Psychologie bedarf “14;

– eine fundierte Einführung in die den Schulfächern zugeordneten Fachdiszi­
plinen. Der für die Seminaristen bestimmte Umfang des Wissens orientierte 
sich engstens an den für die einklassige Landschule vorgesehenen Inhal­
ten15, was etwa eine radikale Reduzierung des mathematischen Wissens und 
Könnens, des realistischen Lehrstoffs usw. bedeutete;

– eine tendenziell formal ausgerichtete Bildung, die sich abwandte von einem 
material orientierten, auf Anhäufung oft unverstandener Wissensbestände 
abzielenden Bildungsideal. Die Forderung formaler Bildung, wie sie etwa 
von Aufklärung und Neuhumanismus erhoben worden war und wie sie 
Diesterweg unter der Bezeichnung einer „allgemeinen Menschenbildung“ 
fasste, hatte das selbständige, mündige Subjekt im Blick, dem damit die 
Möglichkeit zu autonomer, an seinen individuellen Anlagen orientierter 
Entwicklung eröffnet werden sollte. Stattdessen forderten die Regulative von 
den Seminaristen insbesondere das Memorieren immenser religiös-dogma­
tischer Stoffmassen (Lieder, Katechismus- und Bibelverse);

– die Forderung einer fachkompetenten Schulaufsicht. Die geistliche Schul­
aufsicht wurde bestätigt. Das „ganze Leben im Seminar“ sollte „eine evange­
lisch-christliche Lebensgemeinschaft“16 verkörpern. Ungeniert sprachen die 
Regulative vom „Kirchendienst des Schullehrers“ und seiner „Aufgabe des 
künftigen Organisten“17; die Seminarzöglinge wurden „als künftige Diener 
des Staats und der Kirche“18 gesehen;

– das Bildungsideal des kritischen, selbsttätigen und zur Selbstbestimmung 
zu befähigenden Seminaristen – und damit letztlich auch Schülers und 
Staatsbürgers. Seminar und Schule hatten in den Regulativen dahingehend 
zu wirken, dass „die Jugend erzogen werde in christlicher, vaterländischer 
Gesinnung und in häuslicher Tugend“19.

Es ist hier nicht möglich, alle Punkte im Detail aufzuführen, an denen die 
Regulative hinter den schon erreichten Fortschritt in der Lehrerbildung zu­
rückfielen20; die oben aufgewiesenen Aspekte mögen an dieser Stelle zur Illus­

14 Ebd., S. 14.
15 Ebd., S. 6 et passim.
16 Ebd., S. 24.
17 Ebd., S. 44.
18 Ebd., S. 13.
19 Ebd., S. 8.
20 Vgl. dazu Reble: Diesterweg (wie Anm. 2), S. 666 f., und Rupp: Religion Didaktik 

(wie Anm. 11), S. 342–372.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

65

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tration genügen. Deutlich ist aber, dass sich mit Diesterwegs Konzeption der 
Lehrerbildung und derjenigen der Regulative zwei konträre Modelle gegen­
überstanden: zum einen das vom Zielpunkt einer normativen Einpassung des 
Seminaristen – und damit natürlich auch des Schülers – in das obrigkeitsstaat­
lich-reaktionär und kirchlich-dogmatisch geprägte Weltbild, und zum anderen 
die Orientierung am Bildungsideal des kritischen und dialogfähigen, auf brei­
ter Wissensbasis gebildeten, zu autonomem Handeln zu befähigenden Indivi­
duum, womit gleichsam das neuhumanistische Bildungsideal etwa eines Wil­
helm von Humboldt auch auf das Seminar und die Elementarschule appliziert 
und damit seiner ursprünglichen Intention nach demokratisiert wurde, wie es 
Humboldt z.B. in seinem Litauischen Schulplan gefordert hatte21. Durch den 
politischen Sieg der Reaktion bestimmte aber nicht etwa Diesterwegs Konzep­
tion der Lehrerbildung die nächsten Jahrzehnte der preußischen Entwicklung, 
sondern die Stiehlschen Regulative, die – mit einigen moderaten Änderungen 
– bis 1872 in Geltung standen und dann von den „Allgemeinen Bestimmungen 
betreffend das Volksschul-, Präparanden- und Seminarwesen“ abgelöst wur­
den. Aber weder diese „Allgemeinen Bestimmungen“ noch die 1901 im Wil­
helminischen Preußen-Deutschland diese ersetzenden neuen „Lehrpläne für 
Präparandenanstalten und Lehrerseminare“ brachten eine prinzipielle Rich­
tungsänderung. Helmuth Kittel stellt wohl zu Recht fest: Sie bedeuten eine 
„geradlinige Fortführung des einmal eingeschlagenen Weges […]“ der Regula­
tive22. Die politische „Okkupation der Schule“ im letzten Drittel des 19. Jahr­
hunderts hat Christa Berg recht klar mit ihrer Untersuchung belegt23. Dies­
terwegs umfassende aufklärerisch-neuhumanistisch, liberal und demokratisch 
geprägten Bildungsvorstellungen hatten im obrigkeitsstaatlichen und monar­
chisch-autokratischen Preußen-Deutschland keine Realisierungschancen. Al­
lenfalls den „schulpraktischen“ Diesterweg rezipierte man etwa in der Leh­
rerbildung. Seine empirisch-deskriptiv basierte und pragmatisch-realistisch 
orientierte Unterrichtstechnik und -methodik, wie er sie in seine Schulbücher 
und insbesondere in seinen „Wegweiser“ hatte einfließen lassen, wurden nach 
wie vor als unübertroffen in die Seminararbeit integriert. Diesterweg erlitt auf 
seine Art damit ein ähnliches Schicksal wie sein Zeitgenosse Johann Friedrich 

21 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Anthropologie und Bildungslehre. Frankfurt 
am Main 1984, S. 76–82. Vgl. auch Rupp: Diesterweg Pädagogik Politik (wie Anm. 2), 
S. 110 ff.

22 Helmuth Kittel: Die Entwicklung der Pädagogischen Hochschulen 1926–1932. Eine 
zeitgeschichtliche Studie über das Verhältnis von Staat und Kultur. Berlin/Hanno­
ver/Darmstadt 1957, S. 25.

23 Christa Berg: Die Okkupation der Schule. Eine Studie zur Aufhellung gegenwärtiger 
Schulprobleme an der Volksschule Preußens (1872–1900). Heidelberg 1973.

Horst F. Rupp

66

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herbart, der – von den Herbartianern trivialisiert und auf simple Strukturen 
reduziert – gleichsam als „Vater der Formalstufen“ rezipiert wurde und in 
Erinnerung blieb, ohne dass für viele seine komplexe, philosophisch fundierte 
Pädagogik in den Blick geriet. Auch in Bezug auf Diesterweg gilt es unseres 
Erachtens, die auf selektiver Wahrnehmung beruhende restringierte Rezeption 
zu überwinden und wieder den „ganzen“ Diesterweg zu sehen, dessen Pädago­
gik und Lehrerbildungsentwurf in eine umfassende Bildungstheorie und einen 
demokratisch, sozial und liberal orientierten Gesellschaftsentwurf eingebettet 
waren. In seiner Konzeption der Lehrerbildung hatte er darüber hinaus ein 
Modell inauguriert, das eine in seiner Zeit praktikable Lösung des für uns 
heute wieder offenen Theorie-Praxis-Vermittlungsproblems bot. Eine abquali­
fizierende Charakterisierung von Diesterwegs Pädagogik, Didaktik und Leh­
rerbildung als „Schulmännerklugheit“ – wie sie in einem im Übrigen sicherlich 
wichtigen, ja vorzüglichen „Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte“24 

zum Ausdruck gebracht wird – würde, soweit ich sehe, einer genaueren Kennt­
nisnahme und Analyse seines Werkes wohl nicht standhalten.

4. Weiterführende Thesen zu Diesterwegs liberaler Pädagogik

1. Diesterwegs primäres Interesse als Pädagoge galt dem Individuum und 
dessen Bildung. Ganz bewusst griff er diesen Terminus aufklärerisch-neuhu­
manistischen Denkens auf, der von der Bildungsfähigkeit und auch dem 
Recht auf Bildung eines jeden menschlichen Individuums ausgeht. Mün­
digkeit, Selbsttätigkeit und Selbstbestimmung waren die intentional-inhalt­
lichen Äquivalente des Bildungsbegriffs. Damit sollte aber keiner individua­
listischen Verengung pädagogischer Theorie und Praxis das Wort geredet 
werden.

2. In dem sich zu seiner Zeit formierenden gesellschaftlichen Subsystem (Ele­
mentar-)Schule galt es, Versuche verschiedener weltanschaulich-politischer 
Richtungen abzuwehren, öffentliche Erziehung in ihrem Sinne zu instru­
mentalisieren: Zum einen waren die Erziehungsoptimisten bzw. -utopisten 
versucht, die Schule als Hebel zur Veränderung der Gesellschaft einzuset­
zen. Diesterweg wehrte dies klar ab, auch wenn er vielleicht bisweilen 
gewünscht hätte, dass eine Veränderung der Gesellschaft auf diesem We­
ge möglich gewesen wäre. Aber er war Realist genug, die Unmöglichkeit 
eines solchen Unterfangens zu sehen und – unter pädagogisch-ethischen 
Aspekten betrachtet – auch die „Anrüchigkeit“ eines solchen Instrumentali­

24 Jeismann/Lundgreen: Handbuch (wie Anm. 9), S. 92.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

67

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sierungsversuches von öffentlicher Erziehung und damit auch des Individu­
ums abzuweisen. Zum zweiten – und dies sah er realistischerweise in der 
gegebenen historischen Situation als die größere Gefahr – gab es massive 
Versuche von Seiten der herrschenden Mächte, sprich des restaurativen bzw. 
reaktionären Staates und der orthodox tendierenden Kirche, die Schule in 
ihrem Sinne zum Erhalt des gesellschaftlichen Status quo zu instrumentali­
sieren und sozusagen den obrigkeitshörigen, frommen Untertanen mit Hilfe 
der Schule zu sozialisieren. In den drei Preußischen Regulativen von 1854 
kulminierte diese Entwicklung. In ihnen wird der Elementarschule die Auf­
gabe zugewiesen, „die Jugend […] in christlicher, vaterländischer Gesinnung 
und in häuslicher Tugend“25 zu erziehen. Diesterweg hat sich ganz klar und 
in aller Schärfe gegen diese Art der Staatspädagogik gewandt, die sich im 
Bunde mit der Staatskirche befand.

3. Aufgrund dieser Erfahrungen hat er in den fünfziger Jahren ein neues 
institutionelles Modell von Schule vertreten. Nachdem er jahrelang für eine 
konsequente Verstaatlichung der Schule gekämpft hatte, sprach er sich nun 
für eine stärkere Beteiligung der Bürger über ihre Kommunen an der Schul­
organisation aus.

4. Diesterweg hatte schon sehr früh die Dimension der Gesellschaft in sei­
ne pädagogische Theorie integriert. Er unterschied vier Lebens- und Er­
ziehungskreise, die unterschiedlich starken Einfluss auf das Individuum 
nähmen: Familie, Staat, Schule und Kirche. In Relativierung eines aufkläre­
rischen Erziehungsoptimismus billigte er den Kreisen Familie und Staat, da 
sie näher am Leben angesiedelt seien, einen sehr viel größeren Einfluss auf 
Erziehung und Sozialisation der Individuen zu. Auch aus diesem Grunde 
müsse eine Veränderung der Gesellschaft im gesellschaftlichen und politi­
schen Bereich, und nicht im pädagogischen ansetzen.

5. Für die Schule selbst forderte Diesterweg einen Freiraum, eine Autonomie in 
Theorie und Praxis, die den pädagogisch Verantwortlichen die Möglichkeit 
belasse, in ihrem Handlungsfeld primär nach pädagogischen Kategorien 
und Normen zu entscheiden und alle sachfremden Instrumentalisierungen 
abzuweisen.

6. Schule hatte also nicht die Aufgabe, für eine politische Richtung, für eine 
bestimmte Religion, Konfession bzw. Kirche oder auf einen bestimmten Be­
ruf hin zu erziehen – „Erziehung ad hoc“ zu betreiben, wie Diesterweg dies 
immer wieder bezeichnete –, sondern „allgemeine Menschenbildung“ hatte 
ihre Intention und Funktion zu sein. In dieser „allgemeinen Menschenbil­
dung“ war aber selbstverständlich die Dimension der Gesellschaft mitge­

25 Preußische Regulative (wie Anm. 13), S. 8.

Horst F. Rupp

68

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dacht. Der Mensch war in Diesterwegs dialektisch geschulter Sicht eben 
nicht nur Individuum, isoliertes Subjekt, sondern auch ein Gesellschaftswe­
sen. Er musste deshalb in der öffentlichen Schule auch vorbereitet werden 
auf eine verantwortliche und demokratische Teilhabe und Teilnahme an der 
Gesellschaft. Daran war nun aber die konservativ-reaktionäre preußische 
Staatspädagogik überhaupt nicht interessiert.

7. Diesterweg war hiermit ganz klar über das Konzept einer ständisch struk­
turierten Klassengesellschaft hinausgegangen und vorgedrungen zum – in 
seiner Zeit noch uneingelösten – Ideal eines auf der Partizipation aller Bür­
ger beruhenden liberalen und demokratischen Staatswesens. Das große, im 
19. Jahrhundert erst angedachte, aber auch heute noch umstrittene Problem 
war, wie diese Partizipation der Bürger am Staatswesen zu organisieren 
sei. Diesterweg präferierte an verschiedenen Stellen seines Werkes eine 
korporative, berufsständische Organisation. Diese lag ihm wohl vor allem 
aufgrund seiner Tätigkeit im Bereich des Lehrerbildungswesens nahe. Hier 
hatte er dieses Modell etwa in Form von Lehrervereinen mit demokrati­
schen Entscheidungsstrukturen propagiert und auch praktiziert. Vor dem 
Hintergrund dieser Erfahrungen setzte er sich dafür ein, aufbauend auf 
der gesellschaftlichen Struktur der modernen neuzeitlichen Berufe die de­
mokratische Organisation der Gesellschaft insgesamt zu betreiben. Dies ist 
unseres Erachtens als eine Art „Suchbewegung“ nach möglichen Modellen 
der demokratischen Formierung der Gesellschaft zu interpretieren, da ja 
erprobte andere Modelle, die man hätte übernehmen können, überhaupt 
noch nicht vorhanden waren.

8. Von dem aufgewiesenen prinzipiell demokratischen Denkansatz Diester­
wegs sind nahezu alle seine Äußerungen geprägt, so etwa, wenn er auf 
die „allgemeine Menschenbildung“ aufklärerisch-neuhumanistischer Prove­
nienz rekurriert. Dies schlug sich auch in der Struktur seiner Pädagogik 
und Didaktik nieder. So interpretierte er das Verhältnis von Lehrer und 
Schüler von der Kategorie des Dialogs her. Der Schüler war nicht mehr 
der passive Rezipient vorgegebener Stoffe – und damit auch einer für ihn 
nicht verfügbaren Weltsicht –, sondern er war über die Kritikfähigkeit zur 
Selbsttätigkeit und Mündigkeit zu bilden. Oder: Es sollte für die Elementar­
schule keinerlei inhaltliche Bildungsbegrenzung mehr geben, wie dies die 
ständisch-reaktionäre Staatspädagogik vertrat.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

69

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

Christiane Hoffrath

Gustav von Mevissen (1815–1899) war ein liberaler Politiker und prägender 
Kopf des Kölner Wirtschaftsbürgertums im 19. Jahrhundert. Neben dem Be­
trieb seiner Textilfabrik war er im Transportgewerbe (Eisenbahn und Schiff­
fahrt) und in der Montanindustrie aktiv, agierte im Versicherungs- und 
Bankgewerbe, gründete und beteiligte sich an Aktiengesellschaften. Stark an 
Schulwesen und -reformen interessiert, stellte er gegen Ende seines Lebens 
unter anderem die finanziellen Mittel zur Verfügung, damit in Köln 1901 eine 
Handelshochschule eröffnet werden konnte. Es war die erste in Deutschland.

Mevissen hatte fünf Töchter. Drei von ihnen heirateten standesgemäß, die 
anderen beiden, Mathilde und Melanie, blieben ledig und wohnten zeitlebens 
in seinem Haus. Deren Bildungschancen im großbürgerlichen Hause sollen 
im Folgenden betrachtet werden. Dazu können zwei Quellen herangezogen 
und ausgewertet werden: die Büchersammlungen der Schwestern und ihre 
handschriftlichen Erinnerungen an den Vater.1 Durch die Rekonstruktion der 
Bibliotheken von Gustav, Mathilde und Melanie von Mevissen bietet die Uni­
versitäts- und Stadtbibliothek Köln die Möglichkeit an, tiefer in den Lebens- 
und Bildungskosmos dieser großbürgerlichen Unternehmerfamilie und im 
Falle Mathildes in die Welt einer frühen bürgerlichen Frauenrechtlerin einzu­
tauchen.2

1 Erinnerungen der Töchter des Gustav von Mevissen an ihren Vater. Handschrift. Histo­
risches Archiv mit Rheinischem Bildarchiv (HAStK), Bestand 1068, A 73/5.

2 Seit mehr als hundert Jahren befinden sich die Büchersammlungen der Familie von 
Mevissen in der Universitäts- und Stadtbibliothek Köln (USB). Gustav hatte vor seinem 
Tod bestimmt, dass seine Bibliothek der Kölner Stadtbibliothek übergeben werde. 
Nach Mathildes Ableben 1924 war die Stadtbibliothek bereits seit 1920 in der USB 
aufgegangen, so dass ihre Bücher und die ihrer einige Monate zuvor verstorbenen 
Schwester dieser Institution vermacht wurden. Bis auf wenige Bände stellte man die 
Bücher dort nicht gemeinsam auf, sondern sortierte sie in die jeweiligen Fachgruppen 
der Universitätsbibliothek ein. Im Rahmen der Provenienzforschung werden diese 
Buchbestände seit einigen Jahren im Bestand identifiziert und die Exemplare unter­
sucht. Anhand der Besitzvermerke in den Büchern können sie den einstigen Besitzern 
und Besitzerinnen wieder zugewiesen werden. Gustav von Mevissens Bibliothek wur­
den bislang 11.301 Titel wieder zugeordnet, Mathildes Bibliothek 614 und Melanies 
Bibliothek bis dato 473 Bände. Die Bücher sind neben den nachgelassenen „Erinnerun­

71

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei dem heute geläufig als Erinnerungen bezeichneten Text (die Original­
handschrift trägt keinen Titel) ist nicht klar, ob er je für die Öffentlichkeit 
bestimmt war. Darin beschreiben die Frauen nach Mevissens Tod den Vater 
und das Leben mit ihm. Das Manuskript gelangte in den 1940er Jahren mit 
dem Nachlass der Familie Mallinckrodt ins Historische Archiv der Stadt Köln.3 
Ans Licht der Öffentlichkeit geholt, erlaubt es uns einen seltenen Einblick in 
die Welt der sogenannten höheren Töchter in der zweiten Hälfte des 19. Jahr­
hunderts.4

1. Es hatte sich nichts wirklich verändert

Vergleichen wir die rasanten Entwicklungen, die ins Zeitalter der politischen 
Mitbestimmung und der Industrialisierung führten, mit den Erziehungs- und 
Bildungsmöglichkeiten, die Mädchen und Frauen betrafen, so hatte sich in den 
einhundert Jahren vor diesen Revolutionen im Hinblick auf den weiblichen 
Teil der Gesellschaft nahezu nichts verändert.

Dazu ein Beispiel: Carl von Linné (Carl Linnaeus, 1707–1778) hatte vier 
Töchter und einen Sohn. Dieser sollte in die Fußstapfen des berühmten Va­
ters als Botaniker und Systematiker von Flora und Fauna treten und dessen 
Professur an der Universität von Uppsala übernehmen. Trotz der ihm gege­
benen Bildungschancen, der Vater hatte keine Mühen und Kosten gescheut, 
fehlte es dem jüngeren Carl an Begabung und Interesse. Auch wenn er es 
tapfer versuchte, insgesamt enttäuschte er den Vater. Noch viel mehr aber war 
der Professor von seiner ältesten Tochter Elisabeth Christine enttäuscht. Das 
hochbegabte Mädchen lernte auf sich allein gestellt im botanischen Garten. 
Linnaeus, einst selbst ein weitgehend durch autodidaktisch vorgenommene 
Forschung geschulter Gelehrter, hatte seinen Töchtern „in einem selbst nach 
den ohnehin frauenfeindlichen Maßstäben jener Zeit ungewöhnlichem Aus­
maß“ den Schulbesuch verboten.5 Das Erlernen der französischen Sprache 
und gute Umgangsformen sollten genügen, um dereinst einen Haushalt führen 
zu können. Elisabeth Christine genügte das nicht, sie forschte heimlich und 

gen“ eine wichtige Quelle für die Rekonstruktion der damaligen Lebensverhältnisse der 
Frauen.

3 Historisches Archiv mit Rheinischem Bildarchiv. Bestand 1068, A73/5.
4 Erinnerungen von Mathilde und Melanie von Mevissen an ihren Vater. Jahresgabe der 

Kölnischen Bibliotheksgesellschaft. Köln 2024.
5 Jason Roberts: Die Entdeckung allen Lebens. Carl von Linné, Georges-Louis Buffon 

und der abenteuerliche Wettstreit zur Erforschung der Natur im 18. Jahrhundert. Mün­
chen 2024, S. 225–226.

Christiane Hoffrath

72

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


notierte ihre Erkenntnisse. Eine Schrift der Neunzehnjährigen über Kapuzi­
nerkresse gelangte in die Hände eines Mannes, der den besonderen Wert 
ihrer Beobachtung würdigen konnte. Er schickte den Text an die Königliche 
Akademie der Wissenschaften, die den Beitrag veröffentlichte. Anstelle von 
Lob und Anerkennung erntete die erste Botanikerin Schwedens von ihrem 
Vater lediglich Zorn und Ärger. Die „aktive Behinderung der geistigen Erzie­
hung“ seiner Töchter hatte zwar bereits ein Zeitgenosse von Linné kritisch 
angemerkt,6 sie entsprach jedoch durchaus den üblichen und Jahrhunderte 
alten Gepflogenheiten. Ausnahmen davon, die es selbstredend gab, müssen 
als solche betrachtet werden. Margret Roper (1505–1544), die hochgebildete 
und intellektuell vom Vater geförderte Tochter von Thomas Moore oder die 
in Köln geborene Gelehrte Anna Maria von Schürmann (1607–1678) sollen 
als Beispiele dieser Ausnahmen genügen. Mevissen gehörte zu den Vätern, 
die wie der berühmte Naturforscher solcherart Förderung ablehnte: „Seine 
Erziehungsmethode beruhte auf allgemeinen Gesichtspunkten, ohne Berück­
sichtigung der Individualität.“7

2. Bildungswege eines Autodidakten, Bildungsvorstellungen eines 
Familienoberhaupts

Knapp hundert Jahre nach dem schwedischen Naturforscher wurde 1815 in 
Dülken am Niederrhein, heute ein Stadtteil von Viersen, Gustav Mevissen 
geboren.8 Seine Eltern betrieben dort eine Ölmühle sowie die Herstellung 
und den Handel mit Garn. Der junge Unternehmersohn besuchte zunächst öf­
fentliche Schulen in seiner Heimatstadt. Später erhielt er Privatunterricht. Ab 
1820 war er Schüler des evangelischen Karmeliter-Gymnasiums (später Fried­
rich-Wilhelm-Gymnasium) in Köln. 1828 wechselte er gleichenorts auf das 
katholische Marzellen-Gymnasium (später Dreikönigsgymnasium), im Jahr 
darauf auf die neu gegründete Bürgerschule (heute Gymnasium Kreuzgasse). 
Letztere war eine stärker auf Technik und Gewerbe ausgerichtete Anstalt, in 
der er bis 1830 blieb. Die mehrfachen Schulwechsel werden zwar nicht zu 
einem stringenten Lernerfolg beigetragen haben, förderten aber die vielfachen 
Interessen Mevissens. Wissenshungrig kaufte er bereits in seiner kurzen Köl­
ner Schulzeit Bücher, wozu ihm sein Vater Kredit eingeräumt hatte. Zurück 
in Dülken tauchte er in die Geschäftswelt des väterlichen Betriebs ein und 

6 Ebd., S. 225, Anm. 280.
7 Mevissen: Erinnerungen (wie Anm. 1), Bl. 14.
8 Joseph Hansen: Gustav von Mevissen. Ein rheinisches Lebensbild 1815–1899. 2 Bde. 

Berlin 1906, hier Bd. 1, S. 1. Dies ist die bislang umfangreichste Biographie.

Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

73

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


baute seine Bibliothek aus. Seinen intellektuellen Neigungen entsprechend 
erstand er in erster Linie Bücher zur Geschichte, Ökonomie, Philosophie, 
Literatur und Kunst. Er erwarb neue und antiquarische Bände, hatte Interesse 
an weiteren Themenbereichen und an alten Drucken. Von seinen vielen Rei­
sen nach Frankreich, England, Italien und in die Schweiz kehrte er mit neu 
erworbenen Büchern zurück. Weitgehend autodidaktisch vorgehend, erlangte 
er ein umfassendes Wissen. Anhand von Einbänden lässt sich erkennen, dass 
er ganze Reihen belletristischer Werke in Antiquariaten oder auf Auktionen 
erstand. Schließlich stand Mevissen, der im Laufe seines Lebens selbst Texte 
zu wirtschafts-, sozial- und bildungspolitischen Themen und Abhandlungen 
über Literatur und Kunst verfasste, mit seiner fachlich breit aufgestellten Bü­
chersammlung ein profundes Arbeitsinstrument zur Verfügung.

1841 kehrte er nach Köln zurück. Hier begann sein steiler Aufstieg als Unter­
nehmer. Bald schon gehörte der Selfmade-Millionär zu den Honoratioren der 
Stadt. Neben seinen wirtschaftlichen Erfolgen war Mevissen politisch aktiv. 
Als liberaler Politiker engagierte und förderte er 1842 die „Rheinische Zeitung“, 
deren Redakteur Karl Marx war. 1847 gehörte er dem Vereinigten preußischen 
Landtag an, 1848 war er Abgeordneter der Nationalversammlung in der Frank­
furter Paulskirche. Später war Mevissen Mitglied im Preußischen Herrenhaus. 
In der Kölner Kommunalpolitik engagierte er sich als vom Stadtrat gewählter 
Beigeordneter. 1884 wurde Kommerzienrat Mevissen in den preußischen Adel 
erhoben. Fortan war dem Familiennamen das Adelsprädikat hinzugefügt.9

Auch sein Privatleben hatte sich auf das Beste gefügt. 1846 heiratete der 
Dreißigjährige seine erste Frau Elisabeth, genannt Elise. Ihr Vater war Damian 
Leiden, Inhaber eines Weingroßhandels in Köln und Geschäftsfreund von 
Gustav und seinem Vater. Mit Elise hatte er die fünf Töchter. Die zweitälteste 
war die am 30. Juli 1848 geborene Mathilde, die zweitjüngste war Melanie, 
geboren am 26. Februar 1853.10

9 Albrecht von Houwald: Brandenburg-Preußische Standeserhebungen und Gnaden­
akte für die Zeit 1873–1918. Görlitz 1939, S. 39.

10 Arne Schiffler: Die Bibliotheken von Mathilde und Melanie von Mevissen in der 
Universitäts- und Stadtbibliothek Köln. Rekonstruktion und Analyse eines Konvoluts. 
Masterarbeit an der TH Köln. Köln 2023, S. 53. Online: <https://ub.uni-koeln.de/site
s/UB/user_upload/Masterarbeit_Arne_Schiffler.pdf> (11.7.2025).

Christiane Hoffrath

74

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ub.uni-koeln.de/sites/UB/user_upload/Masterarbeit_Arne_Schiffler.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ub.uni-koeln.de/sites/UB/user_upload/Masterarbeit_Arne_Schiffler.pdf


Gustav Mevissen, 1848, im Jahr der 
Geburt seiner Tochter Mathilde. 
Lithografie nach einer Zeichnung 
von Valentin Schertle (wikipedia 
commons).

Abb. 1:

Gustav Mevissen war in seinem Privatleben umringt von Frauen, die vollkom­
men seinem Willen unterworfen waren: „In seinem Haus herrschte seine 
Persönlichkeit unbedingt vor und bannte Alle [sic!]“, so berichteten es später 
seine Töchter Mathilde und Melanie.11 Als Elise 1857 kurz nach der Geburt 
der jüngsten Tochter starb, kümmerte sich seine Schwester Wilhelmine um 
Haushalt und Kinder, bis der Witwer drei Jahre später Therese, die jüngere 
Schwester seiner verstorbenen Frau, ehelichte. Die strengen Regeln, die der 
Patriarch in seinem Haus vorgab, blieben weiterhin unverändert bestehen. 
War der Vater abwesend, waren die Mutter, die Tante und schließlich die 
Stiefmutter instruiert, den Haushalt in seinem Sinne zu führen. Wir „mussten 
unausgesetzt für die Wünsche der Mutter und die Pflichten im Hause zur Ver­
fügung bleiben“, erinnerten sich die Töchter.12 Eine für die Mädchen besonders 
einschneidende Regelung betraf ihre Ausbildung, denn er verbot ihnen den 
Schulbesuch. Gouvernanten, die ihnen Privatunterricht erteilten, sollten die 
Töchter auf ihre Rolle in der Kölner Gesellschaft vorbereiten. Dazu wurden 
die besten Lehrmittel und keine Kosten gescheut. Gute Manieren, Musizieren, 
die Befähigung zur leichten Konversation und das Führen des Haushalts gal­
ten dem Vater einzig als erstrebenswerte Ausbildung. Der Erzieherin wurde 
gleich mitgeteilt, dass der Herr des Hauses nur selten das Schulzimmer betre­

11 Mevissen: Erinnerungen (wie Anm. 1), Bl. 12.
12 Ebd., Bl. 17.

Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

75

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten würde. Bei Tisch jedoch, wo die Mädchen nie fehlen durften, werde er 
den Unterricht fortsetzen und die Erziehung „weiterleiten“. Er selbst wollte 
„gebildete Frauen erziehen. Seine Hauptansicht vom Wesen der Frau war 
die von ihrem Wirken freudige, hingebende, sorgende Liebe.“13 Dazu gehörte 
auch, den Töchtern nur sehr beschränkt zu erlauben, das Haus zu verlassen, 
um mit Menschen außerhalb der Familie zu verkehren.14

Bemerkenswert ist, dass der junge Mevissen 1843 noch eine ganz andere 
Überzeugung vertrat. So zitiert ihn sein Biograf Joseph Hansen in einem Brief 
an seine Schwester Maria:

„Alles Schlechte, alles Widerwärtige im Leben ist nichts wie Mangel an 
Bildung, Mangel an Erkennen, und das Unglück trifft nie mit seiner ganzen 
Schwere den Erkennenden, sondern den, dem das Erkennen fehlt.“15 Offen­
sichtlich postulierte er diese Überzeugung, ohne einen Gedanken daran zu 
verschwenden, dass demnach Mädchen und Frauen diesem Widerwärtigen 
im Leben aufgrund nicht zugestandener Bildung ausgesetzt waren. Leider 
wissen wir nicht, wie seine Schwester dazu stand. Dabei wäre es durchaus 
möglich gewesen, dem Wunsch seiner Töchter zu entsprechen, und ihnen 
den Schulbesuch zu erlauben. Seit dem späten Mittelalter gab es in Köln 
Pfarr- und Klosterschulen, die von Jungen und Mädchen ab dem Alter von 
sechs Jahren besucht wurden. Diese Kinder kamen jedoch zumeist aus der 
Mittelschicht, zu der die Mevissens längst nicht (mehr) zählten.16 Es gab den 
Orden der Gesellschaft der Heiligen Ursula, der seit 1639 in Köln ansässig war 
und sich der schulischen Ausbildung widmete. In einer „inwendigen Schule 
mit angegliedertem Pensionat“ wurden auch die Töchter vornehmer Famili­
en unterrichtet.17 Obwohl Mevissen einer katholischen Familie entstammte, 
spielten möglicherweise auch religiöse Vorbehalte gegen den Ursulinenorden 
eine Rolle. „Die Kirche griff er an, auch in Gegenwart der Kinder, mit dem 
Christenthum aber hatte er nicht gebrochen […]“.18

Staatliche höhere Schulen für Mädchen gab es in Preußen nicht, wohl aber 
private höhere Töchterschulen. Der Besuch einer solchen Schule hätte für die 
Töchter einen wichtigen sozialen Nutzen gehabt. Sie hätten das Haus verlassen 
können, um zusammen mit anderen Mädchen zu lernen und Kontakte zu 
knüpfen. Was die Unterrichtsinhalte anging, so lernten die Schülerinnen in 
den Privatschulen freilich nicht viel anderes als das, was der Vater von den 

13 Ebd., Bl. 15.
14 Ebd., Bl. 17.
15 Hansen: Mevissen (wie Anm. 8), Bd. 2, S. 179.
16 Gisela Wagner (Bearb.): Frauen in Köln. 200 Jahre Stadtgeschichte. Köln 1990, S. 21.
17 Ebd., S. 23.
18 Mevissen: Erinnerungen (wie Anm. 1), Bl. 11.

Christiane Hoffrath

76

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ins Haus kommenden Erzieherinnen erwartete: eine auf die Rolle als Dame 
der Gesellschaft ausgerichtete Bildung.19 In den privaten Schulen erwarben 
die Mädchen keine Qualifikationen, die sie befähigt hätten, einen Beruf auszu­
üben oder gar die Hochschulreife zu erlangen. Die Immatrikulation an einer 
Universität war Frauen überhaupt verwehrt.

1848, im Revolutions- und Geburtsjahr von Mathilde von Mevissen, for­
derten die später sogenannten Frauenrechtlerinnen vehement bessere Lebens­
bedingungen für Frauen, wozu eine bessere Mädchenbildung eine Grundvo­
raussetzung war. Bereits zuvor waren Bücher und Artikel von Autorinnen 
erschienen, in denen die Missstände im Verhältnis zu den Bildungschancen 
der männlichen Bevölkerung angeprangert wurden.20 Es bewegte sich jedoch 
wenig. Erst zwei Jahre später eröffnete ein erster Frauenbildungsverein in 
Hamburg eine „Hochschule für das weibliche Geschlecht“. Sie bot „jungen 
Mädchen die Möglichkeit, sich wissenschaftlich, pädagogisch und hauswirt­
schaftlich weiterzubilden, um später als Erzieherinnen oder Kindergärtnerin­
nen zu arbeiten […]“.21

Obwohl Köln eine der Städte war, in denen längst liberale und demokra­
tische Ideen ventiliert, publiziert und umgesetzt wurden, gab es von den 
Entscheidungsträgern keinerlei Bemühungen, Mädchen und Frauen durch 
verbesserte Bildungschancen zu fördern oder sie gar an politischen Prozessen 
teilhaben zu lassen. Davon war und blieb man(n) weit entfernt. Es sollte 
Mathilde Mevissen sein, die sich Ende der 1880er Jahre als eine der ersten 
Damen aus der bürgerlichen Gesellschaft Kölns für Mädchenbildung und 
Frauenrechte einsetzte. Wie einst der Vater für seine Unternehmungen, so 
brauchte auch Mathilde dazu geistiges Rüstzeug.

3. Bücherwissen

„Echter geistiger Bildung entbehrten wir schmerzlich“, resümierte Mathilde 
1901 in einem Brief an einen Bekannten.22 Im Rahmen ihrer begrenzten 
Möglichkeiten strebten die Schwestern zeitlebens danach, mittels Lektüre die 
fehlende Schulbildung nachzuholen und sich Wissen und Sachverstand selb­
ständig anzueignen. Insbesondere Mathilde benötigte für ihr Engagement in 

19 Wagner: Frauen in Köln (wie Anm. 16), S. 38.
20 Ute Frevert: Frauen-Geschichte. Zwischen Bürgerlicher Verbesserung und Neuer 

Weiblichkeit. Frankfurt am Main 1986, S. 73.
21 Ebd.
22 Schreiben von Mathilde von Mevissen an Josef Hansen 1901, HAStK Bestand 1067 

774, Bl. 10.

Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

77

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachen Mädchenbildung und Frauenrechte geistige Anregungen. Bücher dazu 
gab es reichlich im Hause Mevissen: Zunächst bewohnte die Familie ein Haus 
in der Sternengasse. Die schmale Straße liegt im Zentrum der Stadt. 1872 zog 
man in eine herrschaftliche vierstöckige Villa in der Zeughausstraße 2a. Das 
Haus befand sich in direkter Nachbarschaft zum Gebäude des Oberpräsiden­
ten der preußischen Rheinprovinz.23 Dort war in der zweiten Etage viel Platz 
für die große Bibliothek des Vaters. In einem vollständig mit Regalen ausge­
statteten abschließbaren Raum, letzteres war ihm besonders wichtig, verbrach­
te der Unternehmer seine Mußestunden. Es gab im Haus noch zwei angebaute 
Kabinette und eine Galerie, erreichbar über eine Wendeltreppe im dritten 
Obergeschoss, in der weitere Bücher aufgestellt waren. Viele Bände standen 
auch in der Sommerresidenz der Familie in Bad Godesberg.24 Mevissens Bü­
chersammlung soll bei seinem Tod 25.000 Bände umfasst haben.25 Der Zutritt 
zu seiner Bibliothek war den Töchtern jedoch verboten. Diese besaßen selbst 
Bücher, jedoch nur solche, deren Anschaffung der Vater geprüft und gestattet 

Mathilde von Mevissen, Zeichnung 
von Andrea Odametey nach einer 
Fotografie (Universitäts- und 
Stadtbibliothek Köln, Rheinisches 
Bildarchiv Köln, rba 630749).

Abb. 2:

23 Das Haus ist im Zweiten Weltkrieg zerstört worden. Nur ein kleiner Teil des Gebäu­
des blieb erhalten.

24 Gunter Quarg: Gustav von Mevissen und seine Bibliothek. Köln 1999, S. 50.
25 Hansen: Mevissen (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 822; Klemens Löffler: Kölnische Biblio­

theksgeschichte im Umriß. Köln 1923, S. 51.

Christiane Hoffrath

78

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hatte. Den ihnen erlaubten Buchbesitz verwahrten Mathilde und Melanie in 
ihren Räumen auf.

Eine Büchersammlung sagt viel über die Biografie ihrer Vorbesitzer und 
Vorbesitzerinnen aus. Der damalige Leser und die beiden Leserinnen sind 
zwar schon lange tot, trotzdem tragen ihre Bücher heute noch zum Verständ­
nis dieser Persönlichkeiten bei. Vom Vater übernahmen Mathilde und Melanie 
die Vorgehensweise, ihre Bücher als eigenen Besitz zu kennzeichnen. So war 
in die Bände der väterlichen Sammlung ein großer Stempel eingebracht, der 
das Familienwappen zeigte. Das Wappen war überschrieben mit „G. Mevissen 
in Cöln.“, unterhalb des Wappens stand das Bibelzitat „Es werde Licht!“. Die 
Töchter kennzeichneten ihre Bücher durch das Einkleben eines individuellen, 
in seiner Aussage jedoch ähnlich gestalteten Exlibris. So stellte Mathilde einen 
leuchtenden Stern (die Sonne?) ins Zentrum des Bildes. Sein Licht durch­
bricht das Dickicht einer Hecke und beleuchtet einen Fluss. Melanies Exlibris 
stellt eine Frau dar, die unter einem Baum (der Erkenntnis?) auf einer blühen­
den Wiese steht und von den Früchten nimmt. Die gewählten Motive ähneln 
sich in ihrer Aussagekraft, indem sie die unerfüllten Wünsche der Frauen nach 
Wissensvermehrung verdeutlichen. Wahrscheinlich sollte das Einkleben des 
Besitzkennzeichens aber auch verhindern, dass Bücher unerlaubterweise zur 
Schwester wanderten.

Exlibris von Melanie von Mevissen 
(Universitäts- und Stadtbibliothek 
Köln).

Abb. 3:

Um sich den Personen über ihre Bücher anzunähern, ist nicht allein ausschlag­
gebend, ob die Werke tatsächlich gelesen wurden. Wichtig ist, sie wurden 
erworben und gehörten somit zum jeweils selbst geschaffenen Wissens-, Bil­

Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

79

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungs- und Interessenuniversum. Dabei ist es unerheblich, ob es sich um 
wenige Bände handelt oder um eine große Bibliothek, wie sie Gustav von 
Mevissen zusammenstellte. Was schaffte man an, in der Absicht es zu lesen? 
Was finden wir heute vor, weil es des Erhaltens wert war? Erste Tiefenre­
cherchen in Gustav Mevissens Bibliothek förderten Erstaunliches zutage. Au­
ßer den oben genannten Fächern und zusätzlich zu seinen Büchern über 
Wirtschaft, Technik und (Sozial-) Politik besaß er viele belletristische Werke. 
Beachtenswert ist, dass er über etliche Bücher von zeitgenössischen Autorin­
nen verfügte. So standen unter anderem Werke von Ida Hahn-Hahn, Fanny 
Lewald, George Sand und den Frauenrechtlerinnen Mary Wollstonecraft und 
Louise Otto-Peters in seinen Regalen. Letztere war so weit gegangen, 1848 die 
„Teilhabe der Frauen am Staatsleben“ zu fordern.26 Das war ein für Mevissen 
undenkbares Ansinnen. Trotzdem interessierte er sich offensichtlich für die 
Publikationen der Frauen, denn er schaffte sie an, auch wenn wir nicht wissen, 
ob er sie tatsächlich alle gelesen hat. Hat er womöglich insbesondere diese 
Werke als nicht geeignet für seine Kinder angesehen? Den Zugang dazu hat 
er ihnen jedenfalls verweigert. Im Beisein seiner Kinder hat er sich überdies 
mehrfach abwertend und wohl auch derb über Frauen geäußert. Er konnte 
„eigenthümliche Äußerungen vorbringen und zu anderweitigen schnodderi­
gen Bemerkungen stillschweigen“, so schildern es Mathilde und Melanie.27

Gustav Mevissen kontrollierte streng die Anschaffung der Lektüre seiner 
Töchter, selbst dann noch, als diese längst erwachsen waren. Das Gleiche galt 
für die Korrespondenz, die Mathilde und Melanie bis zu ihrem dreißigsten 
Lebensjahr vorab vorzulegen hatten.

„Selbst durch die Strömung der Zeit, an ziemlich lockere Lebensführung in 
engeren und weiteren Kreisen gewöhnt, forderte er für seine Töchter strenge 
sittliche Führung. Sein Misstrauen in die leicht bewegliche Frauennatur war 
sehr groß, weshalb er von frühester Jugend an, eine unausgesetzt strenge Über­
wachung und eine dauernde Controlle jedes Briefwechsels, auch noch als die 
Töchter erwachsen waren, verfügte.“28

In diesem Zusammenhang beinahe nicht der Erwähnung wert ist, dass die 
im Hause lebenden Töchter lange Jahre kein eigenes Geld besaßen. Erst nach 
und nach verschaffte sich vor allem Mathilde Freiheiten. Jahrzehntelang litt sie 
„stille Qualen“, war „grenzenlos einsam und zur Untätigkeit verbannt“.29 Erst 
1882, als sie zur rechten Hand des Patriarchen avancierte, ließen Kontrolle und 

26 Frevert: Frauen-Geschichte (wie Anm. 20), S. 73.
27 Mevissen: Erinnerungen (wie Anm. 1), Bl. 10.
28 Ebd., Bl. 15.
29 Li Eckert: Mathilde von Mevissen Gedächtnisrede, 1924, zit. nach Elisabeth Am­

ling: Mathilde von Mevissen 1848–1924. In: Kölner Frauengeschichtsverein (Hrsg.): 

Christiane Hoffrath

80

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbote spürbar nach. Bis dahin wurden Mathilde und Melanie derart streng 
behütet, dass man mit Fug und Recht von Freiheitsberaubung sprechen kann.

Der Wunsch nach Bildung und Selbststudium während ihrer hausarre­
stähnlichen Lebenswirklichkeit war groß, und das heimliche Herausholen von 
Büchern aus Vaters Bibliothek, wenn der Zugang einmal unbewacht oder offen 
war, war zu verlockend, um nicht umgesetzt zu werden. Gelang der Coup, so 
versteckte Mathilde Bücher „unter der Matratze und las Nächte hindurch alles 
Mögliche, was sie nur erwischen konnte. Hauptsächlich waren es religiöse und 
philosophische Schriften, denen sie sich mit Eifer hingab“, so die Freundin 
Li Eckert in ihrer Gedächtnisrede für Mathilde von Mevissen im Oktober 
1924 im Kölner Gürzenich.30 Beide Töchter lasen bzw. besaßen Bücher in 
französischer, englischer und italienischer Sprache. Viel später und nach dem 
Tod des Vaters, kamen politische und agitatorische Schriften hinzu.

In den 1880er Jahren war es womöglich eine heimlich gelesene Schrift, 
die Mathildes Interesse und Engagement für Frauenrechtsfragen weckte. Die 
Lektüre des 1881 erschienenen Buches „Common sense about women“ des US-
amerikanischen Schriftstellers Thomas Wentworth Higginson war sicherlich 
ein Erweckungserlebnis. Higginson plädiert darin für das Recht der Frauen 
auf Bildung und Beschäftigung, fordert Wahlrecht und Gleichstellung. Ein 
Exemplar der 1895 erschienenen deutschen Übersetzung „Die Frauenfrage 
und der gesunde Menschenverstand“ befindet sich heute in der USB Köln. Es 
stammt aus Mathilde von Mevissens Bibliothek.

Das Verbot, sich Bücher aus Vaters Bibliothek zu holen, haben die Schwes­
tern nachweislich mehrmals übertreten. Nach Mevissens Tod überprüften sie 
die einst verbotenen Schätze intensiv und behielten sich sogar vor, einige Bän­
de erst später an die Stadtbibliothek zu übergeben. In diese Bücher, die sie nun 
unbeschwert studieren konnten, klebten sie – wie zum Trotz – ihre eigenen 
Exlibris neben den Besitzstempel des Vaters ein. So nahm sich Melanie unter 
anderem Kommersbücher mit studentischen Gesängen aus der väterlichen Bi­
bliothek. Es ist noch herauszufinden, was sie vorerst im Haus behielten, und es 
ist sicherlich ein lohnendes Unternehmen für die Frauengeschichtsforschung, 
die Bibliotheken der Schwestern als Teil ihrer Biografie und ihres Werdegangs 
noch intensiver zu untersuchen. In ihren Büchersammlungen finden sich ne­
ben den üblichen belletristischen Titeln und der wahrscheinlich verordneten 
Erbauungsliteratur viele wissenschaftliche, juristische und politische Schriften. 
So schrieb Melanie ihren Namen in großen Buchstaben auf das Vorsatzblatt 

10 Uhr pünktlich Gürzenich. Hundert Jahre bewegte Frauen in Köln. Münster 1995, 
S. 49–51, hier S. 49.

30 Ebd.

Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

81

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Buches „Das Rheinische Zivilrecht in seiner heutigen Geltung“ von Corne­
lius Cretschmar, das 1883 erschienen war – noch zu einer Zeit als sie nicht 
über ihre Exlibris-Etiketten verfügte. In Mathildes Bibliothek fand sich das 
Lehrbuch „Deutsche Rechtsgeschichte“ von Heinrich Siegel aus dem Jahr 1886. 
Beide Frauen interessierten sich demnach längst nicht nur für schöngeistige, 
religiöse und philosophische Literatur. Als der Vater 1899 starb, lösten sich die 
Fesseln, und Mathilde avancierte zur aktiven Frauenrechtlerin. Den Beweis 
dafür liefert der umfangreiche Bestand an Kleinschriften und Flugblättern der 
Frauenbewegung um 1900, der sich in ihrem Nachlass befindet.

4. Die Erinnerungen der Töchter

In den Erinnerungen treten Mathilde und Melanie dem vermeintlichen Ein­
druck entgegen, dass Gustav von Mevissen als ein Kind seiner Zeit nur das 
Beste für seine Töchter wollte. Doch ihr Rückblick auf seine Zeit mit dem 
Wissen um den Stand der Mädchenerziehung evozierte kein verständnisvolles 
Wohlwollen. Im Gegenteil: Die Erinnerungen sind eine Abrechnung mit dem 
Vater. Denn wie bitter muss für die Töchter vor allem der Ausschluss von 
Schulbildung gewesen sein, zumal ihnen nicht verborgen blieb, dass sich der 
Vater bereits seit den 1830er Jahren für Schul- und Bildungsreformen sowie 
die Neugründung von Schulen einsetzte. Auch das Wissen darum, dass seine 
Schwestern in Köln die Schule besucht hatten, wird dazu geführt haben, dass 
sie den eigenen Verzicht als besonders ungerecht empfunden haben. Seine 
Schwester Wilhelmine hatte er einst sogar in die Geschäftsführung des elterli­
chen Betriebes aufgenommen.

Eine mögliche Erklärung für Gustav von Mevissens Auffassung, über Bil­
dung und Leben seiner Töchter zu bestimmen, mag die sein, die Christoph 
Franke für die mit den Mevissens befreundete Familie von Mallinckrodt an­
bietet: Die mit dem erblichen Titel ausgezeichneten Kommerzienräte stellten 
so etwas wie den Adel der stadtkölnischen Gesellschaft dar. Zusätzlich verfes­
tigte die angenommene „Nachahmung adliger Verhaltensweisen die längst vor­
handene tiefe Verankerung in der Kölner (Groß-) Bürgerschaft“.31 Zu diesen 
Verhaltensweisen gehörte auch die Beschränkung der Töchter auf den privaten 
Lebensbereich des Vaters. War dies ein Grund für Mevissens strenges Regi­
ment, dass die beiden im Hause verbleibenden Töchter bis weit ins Erwachse­
nenalter erdulden mussten? Interessant ist, dass sie mit der Entscheidung un­

31 Christoph Francke: Wirtschaft und Politik als Herausforderung. Die liberalen Unter­
nehmer (von) Mallinckrodt im 19. Jahrhundert. Stuttgart 1995, S. 347.

Christiane Hoffrath

82

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verheiratet zu bleiben, den nachgeeiferten Verhaltensweisen zuwiderhandelten. 
Hier musste sich der Vater dem Willen der Töchter letztlich gebeugt haben, 
denn auch die im Hause verbliebenen Frauen zu verehelichen, wäre keinesfalls 
problematisch gewesen. Im Gegenteil, die jungen Frauen in standesgemäße 
oder in noch bessere Familien einheiraten zu lassen, lag im absoluten Famili­
eninteresse und entsprach Mevissens Auffassung der eigentlichen Bestimmung 
der Frau.

Im Fall von Mathilde von Mevissen führte das intensive autodidaktische 
Studium dazu, dass sie sich in die Öffentlichkeit wagte und für Mädchenbil­
dung und Frauenrechte stritt. Ihrem unermüdlichen Einsatz ist es unter ande­
rem zu verdanken, dass zu Ostern 1903 in Köln das erste Gymnasium für Mäd­
chen in Preußen den Schulbetrieb aufnahm. Dazu hatte sie 1898 den „Verein 
Mädchengymnasium“ gegründet. Als tätiges Mitglied der bürgerlichen Frauen­
bewegung hatte sie zuvor bereits den „Wissenschaftlichen Verein“, den „Kölner 
Frauen-Fortbildungsverein“ und die „Kaufmännische Fortbildungsschule für 
Mädchen“ initiiert.32 Später gründete sie den „Kölner Verein Frauenstudium“ 
und eine Rechtsschutzstelle für Frauen. „Als leidenschaftliche Verfechterin des 
aktiven und passiven Wahlrechts für Frauen rief sie die Kölner Frauenstimm­
rechtsgruppe ins Leben. Auch in der Frauengruppe des Nationalliberalen Ver­
eins Köln war sie aktiv.“33

Zu all dem war es von Nöten gewesen, sich Wissen über ungewohntes 
Terrain zu verschaffen, um der nachfolgenden Generation das zu ermöglichen, 
was einem selbst verwehrt geblieben war. Als Mäzeninnen spendeten Mathilde 
und Melanie Mevissen einen großen Teil ihres Vermögens. Außer für die Be­
lange der Frauenbewegung und Mädchenbildung gaben sie Geld für karitative, 
soziale und bildungsfördernde Zwecke. So profitierte auch die noch junge, 1919 
gegründete Universität Köln von ihrer Großzügigkeit. Zu ihrem 75. Geburtstag 
gratulierte der Rektor der „Ehrenbürgerin“ schriftlich. Allerdings werden die 
Ehrenbürger der Universität in den offiziellen Annalen erst ab 1925 genannt. 
Ein knappes Jahr zuvor starb Mathilde von Mevissen am 19. März 1924. Nicht 
lange darauf, aber für eine sehr lange Zeit war sie vergessen. Ein Jahr nach 
ihrem 100. Todestag soll dieser kleine Beitrag an sie erinnern.

32 Wagner: Frauen in Köln (wie Anm. 16), S. 39.
33 Ebd.

Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen

83

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufstieg durch Bildung? Volksbildungskonzepte im politischen 
und gesellschaftlichen Liberalismus des Deutschen Kaiserreichs

Hans-Georg Fleck

1. Bildung und Liberalismus – eine symbiotische Beziehung

Bildung und Liberalismus – das sind Begriffe von geradezu symbiotischem 
Charakter. Das neuzeitliche Bildungsverständnis wie auch die liberale politi­
sche Theorie haben ihre Ursprünge im aufklärerischen Denken bürgerlicher 
Reformer des 18. Jahrhunderts. Für diese war die Vervollkommnung des Indi­
viduums, seine „bürgerliche Verbesserung“, das Pendant zu der von ihnen pos­
tulierten politischen Ordnung, in der die Respektierung der Freiheit und der 
Würde des Individuums die oberste Maxime staatlichen Handelns bilden soll­
te. Bildung war der „Schlüsselbegriff aus dem Vokabular der Bürgerlichkeit“1, 
den der Liberalismus als politische und gesellschaftliche Reformbewegung auf 
seine Fahnen geschrieben hatte.

Für Wilhelm von Humboldt war zum einen Freiheit „die erste und un­
erlässliche Bedingung“ für die Bildung des Menschen.2 Erst Bildung schuf 
wiederum durch die Entfaltung und moralische Vervollkommnung der dem 
Menschen innewohnenden Fähigkeiten die Voraussetzungen für den rechten 
Gebrauch der Freiheit. Für die bürgerlichen Aufklärer des 18. Jahrhunderts 
hatte Bildung in individueller wie in gesellschaftlicher Hinsicht einen eman­
zipatorischen Grundzug. Das sittlich-autonome, „verbesserte“ bzw. gebildete 
Individuum stand gegen die ständischen Privilegien etablierter Eliten und die 
Fesseln der überkommenen Sozial- und Wirtschaftsordnung.

Im Bildungsverständnis der Liberalen der Zeit bedeuteten Bildung und 
Fortschritt Prozesse von Emanzipation und Integration, mit den Worten Ja­
mes Sheehans: „das Durchbrechen alter Schranken und die Schaffung einer 
neuen, rationalen, kulturellen, sozialen und politischen Ordnung“.3 Bildung 
war die Grundlage des freiheitlichen Staates, Freiheit jedoch „Mutter und 

1 James J. Sheehan: Wie bürgerlich war der deutsche Liberalismus? In: Dieter Langewie­
sche (Hrsg.): Liberalismus im 19. Jahrhundert. Göttingen 1988, S. 28–44, hier S. 32.

2 Wilhelm von Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staats zu bestimmen. Breslau 1851, S. 9.

3 Sheehan: Bürgerlich (wie Anm. 1).

85

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich Tochter menschlicher Bildung“ (so der 1848er Revolutionär Friedrich 
Kapp).4 Orientiert am Leitbild einer „harmonischen Gesellschaft gleichbe­
rechtigter, durch Marktbeziehungen zugleich verbundener und geschiedener, 
selbständiger und gebildeter Bürger“5 propagierte der Liberalismus Bildung als 
Befreiung des Individuums unter der Devise „Bildung macht frei“ oder kämp­
ferischer: „Volksbildung ist Volksbefreiung“ (so der deutsch-schweizerische 
Pädagoge und liberale Politiker Johann Heinrich Daniel Zschokke).6

„Volksbildung“ wurde im Verständnis mancher Liberaler mit „Volkswohl­
fahrt“ identifiziert (Friedrich Harkort) – und war dann eine zeitgenössische 
liberale Antwort auf den vormärzlichen Pauperismus, auf die sich mit Macht 
stellenden neuen „sozialen Fragen“. Für Teile des Liberalismus wurde „sittliche 
Bildung“ zunehmend zur alles entscheidenden Voraussetzung einer Lösung 
der gesellschaftlichen Probleme. Indem sittliche Bildung des Individuums aber 
zur „Conditio sine qua non staatsbürgerlicher Mündigkeit“7 stilisiert wurde, 
nahm man ihr den emanzipatorischen Impetus und machte Bildungserwerb 
zur Voraussetzung von Integration – Integration in die bürgerliche Gesell­
schaft.

Eine zweite integrative Komponente des liberalen Bildungsverständnisses 
stellte die Prävention gegen ‚reaktionäre Indoktrination‘ der gesellschaftlichen 
Unterschichten dar. Die mangelnde Bildung der Unterschichten machte diese 
aus Sicht der Liberalen sowohl zum potentiellen Instrument eines finsteren, 
reaktionären Beeinflussungsgespinstes aus Obrigkeitsstaat, Adel und kirchli­
chen Autoritäten, aber eben auch zum Werkzeug neuer, gesellschaftsverän­
dernder, antiliberaler Kräfte, die die gesellschaftliche Integration der Unter­
schichten verweigerten, ja diese zur antibürgerlichen Speerspitze einer neuen 
Gesellschaftsordnung ausersehen hatten.

Die Liberalen des 19. Jahrhunderts waren sich über den Weg, den die 
Volksbildung zu gehen habe, um Bildung zum Rüstzeug für Emanzipation 
und Integration zu machen, keinesfalls einig. Viele waren sich zwar darüber 

4 Zitat aus Kapps „Aufruf zur Umgestaltung der deutschen Nationalerziehung“ von 
1848, zit. nach: Rudolf Vierhaus: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart 
Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Bd. 1. Stuttgart 1976, S. 508–551, hier 
S. 538.

5 Walter Euchner: Demokratietheoretische Aspekte der politischen Ideengeschichte. In: 
Gisela Kress/Dieter Senghaas (Hrsg.): Politikwissenschaft. Frankfurt/Main 1972, S. 37–
61, hier S. 55.

6 Zit. nach: Franz Schnabel: Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert. Bd. 4. 2. Aufl. 
Freiburg i. Br. 1951, S. 372.

7 Ulrich Engelhardt: „Nur vereinigt sind wir stark“. Die Anfänge der deutschen Gewerk­
schaftsbewegung 1862/63–1869/70. 2 Bde. Stuttgart 1977, hier Bd. 1, S. 551.

Hans-Georg Fleck

86

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Klaren, dass die weitreichenden politischen Forderungen nach Freiheits- 
und Menschenrechten, Verfassung und Gewaltenteilung „ein hohes Maß von 
Bildung, auch politischer Bildung, im Volke voraussetzten“8. Entsprechend 
hätte man bei den volksbildnerischen Aktivitäten aus dem liberalen Bürger­
tum, wie sie sich seit den 1830er Jahren vor allem in Handwerker- und 
Arbeiterbildungsvereinen entfalteten, eigentlich mit Priorität auch Grundfor­
men politischer Bildung erwarten können, ja erwarten müssen – also eine 
Bildungsarbeit, die das liberale Ideal vom ökonomisch unabhängigen, allseits 
gebildeten Bürger durch die Befähigung zu rationalem politischen Handeln 
erst zu komplettieren vermochte.

Doch dem war nicht so: Bildungsangebote und Fächerkanon der zeitgenös­
sischen Handwerker- und Arbeiterbildungsvereine weisen eindeutig kompen­
satorische Bildungsangebote, sowohl solche der Elementar- wie der Fachbil­
dung, als vorrangig aus. Diesen faktischen Ausgleich von Unzulänglichkeiten 
des bestehenden Bildungswesens kann man als pragmatische Reaktion auf das 
zu konstatierende Bildungsniveau, z.B. den noch unzureichenden Alphabeti­
sierungsgrad oder den Mangel an qualifizierten Institutionen fachlicher Bil­
dung, interpretieren, so wie es unter der Ägide der „Feiertagsschulen“ und vor 
Schaffung des obligatorischen Fortbildungsschulwesens durchweg herrschte.

Dass das in vielen Handwerker- und Bildungsvereinen praktizierte Bil­
dungsverständnis zunehmend individualisierende und sozialquietistische Zü­
ge aufwies und der emanzipatorische Impetus der Bildung auf der Strecke 
zu bleiben drohte, ist auch Liberalen bewusst gewesen. So kritisierte Max 
Hirsch, der langjährige Vorkämpfer der Arbeiterbildungsvereinsbewegung und 
Mitgründer der Hirsch-Dunckerschen Gewerkvereine, im Jahre 1871 die Ent­
wicklung vieler Arbeiterbildungsvereine scharf.9 Ihr Niedergang in den letzten 
Jahren – so Hirsch – sei darauf zurückzuführen, dass „sie sich abgesondert 
haben von der großen Tagesbewegung und sich versteckten unter dem Schilde 
der sogenannten allgemeinen Bildung“. Die bloße Erwähnung der „sozialen 
Frage“ sei in manchen Vereinen als „Ketzerei“ betrachtet worden. Die Reso­
nanz der Ideen Ferdinand Lassalles sei daher „nur ein naturnotwendiger Pen­
delrückschlag“ gewesen.

Hirsch formulierte seine Kritik an den Arbeiterbildungsvereinen der späten 
1860er und frühen 1870er Jahre zwei Jahrzehnte später noch pointierter:10 Die 

8 Vierhaus: Bildung (wie Anm. 4), S. 538.
9 Der Gewerkverein 22, 29.5.1870, S. 91 f., Max Hirsch: „Die Gewerkvereine und die 

Politik“ und: Protokoll des 1. o. Verbandstages des Verbandes der Deutschen Gewerk­
vereine (Hirsch-Duncker), Berlin August 1871, S. 27.

10 Max Hirsch: Die Arbeiterbewegung und Organisation in Deutschland. Berlin 1892, 
S. 9.

Aufstieg durch Bildung?

87

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Vorträge über allerlei Wissenswertes der Natur und Geschichte“ hätten vielen 
Mitgliedern schlicht nicht mehr genügt. „Man verlangte Aufklärung über die 
Fragen, die das Wohl und Wehe der Arbeiter berühren und in notwendiger 
Konsequenz auch die Anbahnung der Abhilfe.“ Diese Entwicklung sei nicht 
das Werk „gewissenloser oder tendenziöser Agitatoren“ gewesen, sondern „die 
unausbleibliche Folge der Umstände“. Der Versuch, Bildung und Reflexion der 
eigenen sozialen Lage an einem bestimmten Punkt abzubrechen, habe schei­
tern müssen, denn: „Das Bildungsstreben selbst, wenn ernst genommen, führ­
te unvermeidlich zur Lüpfung des Vorhangs [...]. Die Bildungsvereine führten 
über sich selbst hinaus zur Inangriffnahme praktischer Arbeiterreform.“ Und 
diese sah Hirsch – wie andere Vertreter des zeitgenössischen sozial orientier­
ten Liberalismus – wiederum in der gewerkschaftlichen Selbstorganisation, 
in der kollektiven, dem Selbsthilfeprinzip verpflichteten Interessenvertretung. 
Das Prinzip „durch Solidarität zur individuellen Freiheit“ sollte in gleichem 
Maße für die volksbildnerischen Aktivitäten gelten, auch und gerade derer, die 
sich dem Liberalismus verbunden fühlten.

Im Folgenden soll gezeigt werden, ob und wie Liberale der Zeit in ihrem 
politischen und gesellschaftlichen Handeln das hier aufgezeigte Problem 
einer Balance zwischen Emanzipation und Integration in ihrer Bildungspo­
litik adressiert haben und im Weiteren, wie und mit welchen Ergebnissen 
Volksbildung in gesellschaftlichen Organisationen des Liberalismus aufgefasst 
und praktiziert worden ist. Als Untersuchungsobjekte wurden zwei von ihrer 
Struktur her unterschiedliche, aber jeweils auf ihre Art als volksbildnerische 
Akteure tätige Organisationen ausgewählt: der – seiner Intention nach – 
Dachverband der bürgerlich-liberalen Bildungsvereine, die 1871 gegründete 
„Gesellschaft für Verbreitung von Volksbildung“, und die Berliner „Humboldt-
Akademie“ respektive ihr Trägerverein, der „Wissenschaftliche Centralverein“.

Zunächst aber soll ein analysierender Blick auf den Aspekt „Bildung“ in 
den programmatischen Aussagen liberaler Parteien zwischen 1860 und 1900 
geworfen werden.

2. Bildung und liberale Parteiprogrammatik

Hermann Schulze-Delitzsch, der in der Hochzeit der bundesdeutschen Histo­
riographie zur Arbeiter- und Gewerkschaftsbewegung auch salopp als „eine 
Art Chefpropagandist der Fortschrittspartei unter den Arbeitern“ abqualifi­

Hans-Georg Fleck

88

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziert worden ist,11 blieb bis zu seinem Tode 1883 ein strikter und konsequenter 
Vertreter des liberalen Selbsthilfe-Prinzips als politischem und gesellschaftli­
chem Regulativ. Schulze-Delitzsch setzte allein auf die gesellschaftsverändern­
de Kraft einer vielgliedrigen Genossenschaftsbewegung und vermehrte Bil­
dungsanstrengungen unter strikter Ablehnung jeglicher Form eines staatlichen 
Sozialinterventionismus.

Aber für Schulze-Delitzsch war es unzweifelhaft, dass der Staat einen Bil­
dungsauftrag für alle seine Bürger habe. Neben der Forderung nach „Gleich­
heit vor dem Gesetze“ und einem „Verfassungsstaat“, der eine „möglichst 
gleichmäßige, gerechte und möglichst wenig drückende Verteilung der Staats­
lasten“ vornehmen sollte unter „Schonung der wirtschaftlichen, der Arbeits­
kräfte (sic!) der Nation“ und neben der Absage an einen „Militärstaat, in 
dem das Soldatenhalten […] zum eigentlichen Staatszweck“ verkomme, stand 
die Forderung nach „Hebung der Volksschule als der Hauptpflanzstätte der 
Bildung für den Arbeiter“12. Die Volksschule solle „Erziehung zur Selbständig­
keit“ leisten. Für Schulze-Delitzsch war das „Recht auf Erziehung“ das erste 
aller Grundrechte des Menschen. Daraus ergab sich für ihn die pragmatische 
Forderung nach „Schulzwang und die Obsorge des Staates für die Schule 
als ein politisches Recht und eine politische Pflicht“13. Die „Hebung der Volks­
schule“ war für Schulze-Delitzsch die Grundvoraussetzung für eine „Hebung 
des Standes“. Dieser liberale Grundsatz, der Aufstieg an Bildung und neue 
Formen der gesellschaftlichen Organisation band, findet sich dann allerdings 
kaum profiliert in den politischen Programmen liberaler Parteien seit 1861.

Das Gründungsprogramm der Deutschen Fortschrittspartei (DFP) vom Ju­
ni 1861 deutet an, wie liberale Programmatiker – auch der folgenden Jahrzehn­
te – Bildung wahrnahmen und ansprachen.14 Es geht ausschließlich um die 
institutionelle Bereitstellung von Grundlagen für die Elementar- oder (später) 
die fachliche Bildung. Der politische und gesellschaftliche Rahmen für eine 
aktive und erfolgreiche Volksbildung durch gesellschaftliche Initiativen, wie sie 
sich ja in Vielzahl und Varietät im Umfeld des Liberalismus gebildet hatten, 
wird hingegen nirgends problematisiert.

11 Toni Offermann: Arbeiterbewegung und liberales Bürgertum in Deutschland 1850–
1863. Bonn 1979, S. 233.

12 So Schulze-Delitzsch in seiner berühmten Vortragsreihe von 1862/63 vor dem Berli­
ner Arbeiterverein, die 1863 – unter dem Rahmentitel „Capitel zu einem deutschen 
Arbeiterkatechismus. Sechs Vorträge vor dem Berliner Arbeiterverein“ zusammenge­
fasst – publiziert wurde. Schulze-Delitzsch formulierte dabei u.a. „Vernünftige Anfor­
derungen an den Staat vom Standpunkte der Arbeiterfrage“ (ebd., S. 96–101).

13 Ebd., S. 116.
14 Vgl. Wolfgang Treue: Deutsche Parteiprogramme seit 1861. 4. Aufl. Göttingen 1968, 

S. 62 f.

Aufstieg durch Bildung?

89

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den 1860er und 1870er Jahren geht es den liberalen Parteien vor allem um 
die Eindämmung des kirchlichen Einflusses auf das Bildungssystem und auf 
Lehrer und Schüler. Lediglich im Programm der demokratisch-liberalen, süd­
deutschen Volkspartei von 1868 finden sich konkrete Forderungen, die über 
die Einlösung bestehender Verfassungsgarantien hinausweisen.15 Es werden 
hier zwar auch – kulturkämpferisch – „Trennung von Staat und Kirche“ sowie 
„Trennung von Staats- und Kirchenverwaltung“ mit Blick auf das Bildungswe­
sen gefordert oder schlicht die „Befreiung der Schule von der Kirche“. Aber 
es ist auch konkret von der „fachmännischen“ (gemeint ist: nichtkirchlichen) 
Aufsicht über die Schule die Rede. Vor allem aber werden „die Unentgeltlich­
keit des Unterrichts und der Lehrmittel an allen Volks- und Mittelschulen“ 
sowie die „allgemeine Einführung gewerblicher Fortbildungs- und Fachschu­
len“ gefordert.

Zur preußischen Abgeordnetenhauswahl im Herbst 1873 erklärte die DFP, 
sie werde in Anbetracht der zahlreichen anderen politischen Petita „nie verges­
sen“, dass es „die höchste Aufgabe des Staates“ sei, seinen Bürgern „dasjenige 
Maß individueller Freiheit und diejenigen Mittel der Bildung zu sichern, 
welche es ihnen möglich macht, an der allgemeinen Kulturbewegung der 
Menschen teilzunehmen“16. Lediglich im – nicht-parteioffiziellen – Wahlaufruf 
des sozialliberal akzentuierten sogenannten „Sozialpolitischen Wahlcomitees“ 
der DFP zur Reichstagswahl 1874 finden sich konkretere bildungspolitische 
Forderungen.17

Es fällt auf, welch‘ geringe, ja randständige Bedeutung die Führer der libera­
len Parteien – von der Fortschrittspartei der 1860er Jahre bis zu den beiden 
freisinnigen „Spaltungsprodukten“ des Jahres 1893 – dem gesamten Komplex 
„Bildung“ in ihren Programmen zugemessen haben. Der Nationalliberalismus 
wiederum blieb noch dahinter zurück: Werden Fragen der Bildung in den 
Programmen der 1860er bis 1880er Jahre zumeist gar nicht angesprochen, 
so wird der Komplex Kultur-Bildung-Schule auch im Wahlaufruf zur Reichs­
tagswahl 1898 lediglich im Kontext der – stets wohlfeilen – Kampfansage an 
Sozialdemokratie und Ultramontanismus problematisiert.18

15 Vgl. Felix Salomon: Die deutschen Parteiprogramme. Leipzig 1907 ff., H. 1, S. 88–92.
16 Ebd., H. 2, S. 11 ff.
17 Ebd., H. 2, S. 14 f. Zu Zielsetzung und Wirkung des „Sozialpolitischen Wahlcomitees“: 

Hans-Georg Fleck: Wider die ‚Zügellosigkeit des sozialen Faustrechts‘. Gewerkschaft­
licher Sozialliberalismus und Deutsche Fortschrittspartei. In: Detlef Lehnert (Hrsg.): 
Sozialliberalismus in Europa. Wien u.a. 2012, S. 83–107, hier S. 100 ff.

18 Vgl. den nationalliberalen Wahlaufruf vom 1.5.1898 bei: Salomon (wie Anm. 15), 
S. 96–100.

Hans-Georg Fleck

90

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es bleibt der – in Kenntnis ihrer überragenden Bedeutung für die Entfal­
tung einer liberalen politischen und gesellschaftlichen Ordnung – ernüchtern­
de Befund: Die Bildung und damit auch die im liberalen Sinne gestaltende 
Volksbildung rangierte für die liberalen Programmatiker der Zeit allenfalls 
unter ferner liefen. Es fehlt in der reichen Liberalismus-Literatur eine Untersu­
chung, die diesen hier konstatierten Widerspruch zum Forschungsgegenstand 
macht.

3. Mittler liberaler Volksbildung

3.1 Die Gesellschaft für Verbreitung von Volksbildung (GVV)

Die „Gesellschaft für Verbreitung von Volksbildung“ (GVV; seit 1915: „Gesell­
schaft für Volksbildung“) als zentrales Scharnier volksbildnerischer Initiativen 
aus dem gesellschaftlichen Liberalismus in der zweiten Hälfte des 19. Jahr­
hunderts (und bis zu ihrer Auflösung 1935) hat in der bildungshistorischen 
Forschung der letzten Jahrzehnte kaum vermehrte Aufmerksamkeit gefunden 
– und wenn, dann mit eher negativer Konnotation.19

Umso bemerkenswerter ist es, dass die GVV in jüngerer Vergangenheit 
– beim Festakt zum 100-jährigen Jubiläum des Deutschen Volkshochschul­
verbandes in der Frankfurter Paulskirche – durch den Festredner Andreas 
Voßkuhle – freundlich-kritische Berücksichtigung gefunden hat.20 Und dies 
ist nicht nur deshalb bemerkenswert, weil der (damalige) Präsident des Bun­
desverfassungsgerichts die GVV quasi in eine Traditionslinie stellt, in die sie 
– streng genommen – gar nicht gehört, nämlich die der deutschen Volkshoch­
schulen. Voßkuhle würdigte auf diese Weise jedoch die Leistung der GVV 
für jene Bildungsbemühungen der „Erwachsenen- und Weiterbildung“, die 
man zeitgenössisch unter dem Terminus „Volksbildung“ subsumierte. Und hier 
gehört die GVV hin – als die wohl wichtigste und innovativste Dachorgani­
sation erwachsenen- respektive volksbildnerischer Aktivitäten im deutschen 
Kaiserreich.

19 Hier beispielhaft und prägend: Josef Olbrich: Geschichte der Erwachsenenbildung in 
Deutschland. Opladen 2001. Illustrativ auch die Sentenz des österreichischen Biblio­
thekshistorikers Peter Vodosek, der die GVV schlicht als „Bildungsfeldzug gegen die 
Arbeiterbewegung“ charakterisiert hat (zit. nach: Peter Vodosek: Arbeiterbibliothek 
und Öffentliche Bibliothek. Berlin 1975, S. 8). Zur Rezeption der Geschichte und 
Bildungsarbeit der GVV weiterhin unverzichtbar: Horst Dräger: Die Gesellschaft für 
Verbreitung von Volksbildung. Stuttgart 1975.

20 Andreas Voßkuhle: Der Bildungsauftrag des Grundgesetzes. In: Aus Politik und Zeit­
geschichte, H. 16–17/2019, S. 49–54, hier S. 52.

Aufstieg durch Bildung?

91

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anfang 1871 publizierte der ehemalige Elberfelder Realgymnasiallehrer 
Franz Leibing in der Wochenschrift „Die Grenzboten“ einen Beitrag zur Lage 
des „freiwilligen Bildungswesens“ in Deutschland.21 Darin beschreibt er des­
sen Lage als problematisch: Es sei eingeengt zwischen dem Widerstand und 
der Ablehnung durch staatliche Institutionen einerseits, der „sozialistischen 
Bewegung“ andererseits als einem neuen, gefährlicheren Gegner. Die sozialis­
tische Bewegung – und Leibing spricht hier konkret deren lassalleanischen 
Flügel an – habe der Bildungsvereinsbewegung eine „tiefere Wunde“ zugefügt 
„als irgendetwas anderes“. Sie habe die Bildungsvereine gespalten und ihnen 
„gerade die unterste Schicht ihrer Teilnehmer entzogen, die der Pflege und 
Förderung am bedürftigsten waren“. Leibing anerkennt aber die Berechtigung 
einer sehr grundlegenden Kritik an den Bildungsvereinen, dass sie nämlich 
„nicht bis in diejenigen Schichten der armen, gedrückten, unwissenden Be­
völkerung hinab zu dringen vermöchten, für deren Befreiung, Aufklärung 
und Erhebung sie bestimmt“ seien. Leibing spricht hier zwei Grundprobleme 
liberaler Volksbildungsarbeit vor wie nach der Reichsgründung an: Sie war 
mit mächtigen, staatlichen und gesellschaftlichen Gegnern konfrontiert, denen 
gegenüber sie sich genauso nur bedingt gewachsen erwies wie angesichts der 
Herausforderungen durch immer klarer zutage tretende, fundamentale gesell­
schaftliche Interessenkonflikte. Leibing ist sich dessen bewusst, dass die Bil­
dungsvereinsbewegung vor diesem Hintergrund in dem sich abzeichnenden 
neuen deutschen Nationalstaat intensive Anstrengungen von bisher ungekann­
ter organisatorischer und pädagogischer Wirkung werde entfalten müssen, um 
ihren deklarierten hohen Anspruch „Befreiung, Aufklärung und Erhebung“ 
einzulösen.

Im Vorfeld der GVV-Gründung waren Leibing und sein Sponsor, der 
Wiesbadener Chemie-Industrielle Fritz Kalle, bemüht, den zeitgenössisch re­
nommiertesten liberalen Sozialreformer, Hermann Schulze-Delitzsch, für den 
Vorsitz der neuen Organisation zu gewinnen. Dieser äußerte zunächst gro­
ße Bedenken, da die bisherigen Vorbereitungsarbeiten zur Organisationsgrün­
dung ohne Einbeziehung der bestehenden Bildungsvereinsstrukturen erfolgt 
seien und „höhere Gesellschaftsschichten“ allzu sehr im Gründerkreis domi­
nierten.22 Auch die Vielzahl nationalliberaler Honoratioren aus Wirtschaft und 

21 Franz Leibing: Das freiwillige Bildungswesen Deutschlands in seinem gegenwärtigen 
Zustand. In: Die Grenzboten, H. 1/1871, S. 25–31, nachgedruckt in: Horst Dräger 
(Hrsg.): Volksbildung in Deutschland im 19. Jahrhundert. Bd. 1. Braunschweig 1979, 
S. 378–384.

22 Der bei Friedrich Thorwart: Hermann Schulze-Delitzsch. Leben und Wirken. Berlin 
1913, S. 322 f. zitierte Brief zeigt Schulze-Delitzschs Vorbehalte gegen die GVV-Grün­
dung und – wohl auch – die GVV-Gründungsinitiatoren.

Hans-Georg Fleck

92

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik im Gründerkreis respektive unter den Unterzeichnern des im April 
1871 publizierten Gründungsaufrufes ließen Schulze-Delitzsch zögern, die ihm 
zugedachte Führungsrolle wahrzunehmen. Letztlich ließ er sich jedoch über­
zeugen und übernahm – wenn auch wohl eher symbolisch – auf der offiziellen 
Gründungsveranstaltung am 13. Juni 1871 in Berlin den Vorsitz der GVV, den 
er dann für ein Jahrzehnt innehaben sollte.23

Die Bedenken Schulze-Delitzschs weisen auf zwei Grundprobleme der neu­
en Organisation hin, die ihr auch weiterhin anhaften sollten. Sie wurde in 
ihrer Gründungsphase vor allem von nationalliberalen Kreisen geprägt, was 
ihr – dauerhaft und bis in die Gegenwart fortwirkend – die Kategorisierung 
als „nationalliberal“ eingetragen hat. Und dies, obwohl die Führungspersön­
lichkeiten seit den 1880er Jahren – wie der langjährige Vorsitzende Heinrich 
Rickert oder dessen Nachfolger, Heinrich Prinz zu Schoenaich-Carolath und 
Hermann Pachnicke – allenfalls am linken Rand des Nationalliberalismus 
angesiedelt waren oder dem Linksliberalismus zuzurechnen sind (so auch der 
langjährige GVV-Geschäftsführer Johannes Tews).24 Weit gravierender war die 
exklusiv bürgerliche Ausrichtung des Gründerkreises, in dem – sieht man von 
Max Hirsch oder Eduard Pfeiffer ab – kaum jemand vertreten war, der im 
engen Kontakt zu den bestehenden Bildungsvereinen stand – eine bleibende 
Hypothek für die GVV.

Der GVV-Gründungsaufruf beschwor die Dringlichkeit einer grundlegen­
den „Reorganisation“ des deutschen Bildungssystems, in der der Volksbildung 
größte Bedeutung zukomme. Die Einführung des allgemeinen und direkten 
Wahlrechts im deutschen Kaiserreich habe „die Freiheitsfrage zu einer Frage 
der Bildung der Massen“ werden lassen. Daher gelte es, die wichtige, aber teil­

23 Dem ersten GVV-Vorstand gehörten – neben Schulze-Delitzsch – u.a. (als Stellvertre­
ter) der damalige nationalliberale Reichstagsabgeordnete und spätere preußische Fi­
nanzminister Johannes Miquel sowie der Berliner Rechtsanwalt und Notar Hermann 
Makower, Vorsitzender der Repräsentanten-Versammlung der jüdischen Gemeinde 
Berlins, an. Der Verleger der Berliner „Volks-Zeitung“ und fortschrittliche Reichstags­
abgeordnete Franz Duncker amtierte als Schatzmeister, während Franz Leibing als 
„Generalsekretär“ der Organisation fungierte (bis zu seinem Tode 1875).

24 Der katholische Psychologe und Pädagoge Josef Spieler kategorisierte Tews im (von 
Spieler edierten) „Lexikon der Pädagogik der Gegenwart“ als dem „Kreise der gemä­
ßigt liberalen Politiker (Rickert, Barth, Schrader, Naumann)“ zugehörig, bei „denen 
lebhafte Anerkennung sozialer Nöte und Forderungen bestand“; Josef Spieler: Johan­
nes Tews. In: Lexikon der Pädagogik der Gegenwart. Bd. 2. Freiburg i. Br. 1932, 
S. 1092 ff. Zu Tews‘ Wirken zuletzt: Andreas Pehnke (Hrsg.): Johannes Tews (1860–
1937). Vom 15-jährigen Dorfschullehrer zum Repräsentanten des Deutschen Lehrer­
vereins. Studien über den liberalen Bildungspolitiker, Sozialpädagogen, Erwachse­
nenbildner und Kämpfer gegen Antisemitismus. Beucha 2011.

Aufstieg durch Bildung?

93

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weise zum Erliegen gekommene Arbeit der bestehenden „Bildungs-, Arbeiter-, 
Handwerker-, Bezirks – und Gewerbevereine“ auf eine neue institutionelle 
Ebene zu heben. Als primäre Ziele der GVV nennt der Gründungsaufruf25: 
1) die systematische Ausdehnung des Bildungsvereinsnetzwerkes, speziell auch 
im ländlichen Raum; 2) die Formierung eines Gesamtverbandes der Bildungs­
vereine zur gemeinsamen Interessenvertretung nach außen sowie zur Unter­
stützung und Intensivierung der Arbeit nach innen; 3) die Schaffung eines 
Verbandsorgans, in dem u.a. auch die „Frage der Frauenbildung und die so­
ziale Frage“ aufgegriffen werden sollten; 4) den Einsatz von „Wanderlehrern“ 
zur Vortragstätigkeit „über wichtige Angelegenheiten des öffentlichen Lebens“; 
und 5) die Verbreitung von „Volks- und Flugschriften“.

Der zu bildende 36-köpfige Zentralvorstand sollte sich besonders der Neu­
gründung von Bildungsvereinen, der verbesserten und verbilligten Buchbe­
schaffung für „Volksbibliotheken“, aber auch der Bildung lokaler „Vereine 
für Arbeiterinnen“ widmen. Klar formulierte der Gründungsaufruf an das 
„freigesinnte Deutschland“: Man erwarte die „entschiedene Unterstützung der 
Organisationsziele durch Fabrikbesitzer und Arbeitgeber“, ja sogar durch die 
deutschen Auswanderer nach Übersee. Das Bild der „Feinde im Innern“ – 
wie es Leibing 1872 definierte – war unzweideutig: Die „klerikalen und sozial­
demokratischen Volksverführer“, die die „geistige Umnachtung der Massen“ 
ausnützten, um auf den Trümmern von „moderne[r] Kultur, der Wissenschaft, 
des Rechtes und des Besitzes […] die alleinige Despotie der Kirche oder die 
große Maschine des Wirtschaftsstaates zu errichten“.26

Der Gründungsaufruf versuchte ein Themenfeld dringlicher gesellschaftli­
cher Veränderung im neuen Deutschen Reich zu beschreiben. Die Volksbil­
dung sollte in der neuen staatlichen Struktur und im Bewusstsein der Bürger 
– endlich – die ihr gebührende Bedeutung erhalten. Den Gründungsaufruf 
retrospektiv als „ein Dokument der Loyalität mit dem undemokratischen Kai­
serreich als notwendigen paternalistischen und fürsorglichen (sic!) Rahmen“ 
zu denunzieren, wird weder den Intentionen der handelnden Akteure noch 
gar dem zeitgenössischen Diskussionsstand gerecht.27

25 Hier zit. nach: Aufforderung zur Gründung einer „Gesellschaft für Verbreitung von 
Volksbildung“. In: Der Arbeiterfreund 9/1871, S. 80–84, nachgedruckt in: Dräger: 
Volksbildung (wie Anm. 21), S. 50–55.

26 Zit. nach: Franz Leibing: Die deutsche Gesellschaft für Verbreitung von Volksbil­
dung. In: Die Gartenlaube. Heft 37/1872, S. 602 f.

27 So die Einführung von Klaus Heuer in den Gründungsaufruf auf der Website des 
Deutschen Instituts für Erwachsenenbildung: <https://www.die-bonn.de/zeitzeichen
/aufrufgfv> (27.10.2024).

Hans-Georg Fleck

94

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.die-bonn.de/zeitzeichen/aufrufgfv
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.die-bonn.de/zeitzeichen/aufrufgfv


Die GVV akzeptierte sowohl Individual- wie Korporativmitgliedschaften; 
im Laufe des Gründungsjahres konnte sie so 1.425 persönliche und 158 korpo­
rative Mitglieder gewinnen. Dabei war zu berücksichtigen, dass einzelne Kor­
porativmitglieder, wie z.B. der Krefelder Handwerker- und Bildungsverein mit 
seinen 2.500 Mitgliedern, auf eine deutlich stärkere Verankerung der Organi­
sation in der Bevölkerung hindeuten. Ein zeitgenössischer Akteur schätzte die 
Zahl der mit der GVV „unmittelbar und mittelbar in Verbindung stehenden 
Personen“ Mitte der 1870er Jahre auf 200.000.28 Nach Jahren der Stagnation lag 
die Mitgliederzahl 1901 bei 2.660 Individual- und 2.853 Korporativmitgliedern 
und im März 1918 – trotz kriegsbedingter Rückschläge – bei 5.122 Einzelmit­
gliedern und 6.894 Mitgliedsvereinen. Den geographischen Schwerpunkt der 
Organisation bildete Preußen und hier insbesondere die neupreußischen Lan­
desteile im Westen (Rheinland, Westfalen, Hessen-Nassau) und die Provinz 
Brandenburg, während die Organisation in Süddeutschland eher schwach 
vertreten war.29

Die GVV entfaltete ihre Tätigkeit in den folgenden Jahrzehnten auf ver­
schiedenen Themenfeldern, die sowohl die grundlegende Reform des Bil­
dungswesens insgesamt als auch die praktische Tätigkeit der angeschlossenen 
Mitgliedsvereine umfasste. In den 1870er Jahren bildete die Lobbyarbeit für 
den Aufbau eines allgemeinen obligatorischen Fortbildungsschulwesens einen 
besonderen Arbeitsschwerpunkt. Die GVV zeigte damit, dass sie keineswegs 
lediglich an der „sittlichen Hebung“ der „unteren Schichten“ interessiert war, 
sondern sie erkannte gerade in der verpflichtenden Weiterbildung nach der 
staatlichen Elementarbildung einen wesentlichen Aspekt der individuellen 
und gesellschaftlichen Stärkung der unterbürgerlichen Schichten. Die allge­
meine Fortbildungsschule wurde als „das notwendige Mittelglied“ zwischen 
Elementarbildung und freiem, außerschulischem Bildungswesen betrachtet.30 

Schon 1872 konnte die GVV hier erste Erfolge vermelden: Das preußische 

28 So der nationalliberale Bonner Philosophieprofessor Jürgen Bona Meyer, der seit 1872 
dem Zentralvorstand der GVV angehörte und 1872–1876 zugleich als Vorsitzender 
des Verbandes der Bildungsvereine Rheinlands und Westfalens fungierte. Siehe Jür­
gen Bona Meyer: Die Gesellschaft für Verbreitung von Volksbildung. In: Jahrbuch 
für Gesetzgebung, Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich. Jg. 1/1877, 
S. 327–337, hier S. 329. Die Mitgliederzahl der GVV stieg im kommenden Jahrfünft 
auf 4.761 Einzel- respektive 704 Korporativmitglieder.

29 Siehe hierzu die auf das Königreich Württemberg bezogenen Zahlen bei Elke Brünle: 
Bibliotheken von Arbeiterbildungsvereinen im Königreich Württemberg. Wiesbaden 
2010, spez. S. 272, Anm. 340.

30 Dräger: Gesellschaft (wie Anm. 19), S. 89 f. Dräger folgt hier der Formulierung 
des Direktors der Leipziger Buchhändler-Lehranstalt, Justus Adolf Bräutigam (1833–
1910), auf der 10. GVV-Generalversammlung 1880 in Leipzig.

Aufstieg durch Bildung?

95

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterrichtsministerium nahm eine Petition der GVV in dieser Angelegenheit 
zum Anlass für eine ministerielle Erhebung; eine gleichgerichtete Petition 
an den Berliner Magistrat hatte sogar eine „weitgehende Reorganisation der 
städtischen Fortbildungsschule“ zur Folge.31

Ein auf die Arbeit der Gliedorganisationen gerichtetes Arbeitsfeld war der 
Aufbau von Volksbibliotheken. Um diese nicht nur quantitativ, sondern auch 
qualitativ zu entwickeln, entwarf die Bibliothekskommission des Zentralvor­
standes Anleitungen zum Bibliotheksaufbau sowie Musterkataloge für die 
Beschaffungspolitik der Bibliotheken der Mitgliedsverbände. Diese wurden 
bei Anschaffungen durch Vereinbarungen der GVV mit Verlagen zur Rabattge­
währung unterstützt. Die Bibliothekstätigkeit der GVV hatte in der Folgezeit 
eine erhebliche Bedeutung bei der Entwicklung der sogenannten „Bücherhal­
lenbewegung“ in Deutschland. Deren Initiator Constantin Nörrenberg, der 
der Einrichtung moderner öffentlicher Leihbibliotheken in Deutschland erst 
den Weg gebahnt hatte, hielt seinen bahnbrechenden Vortrag zum Thema 
„Die Volksbibliothek, ihre Aufgaben und Reformen“ nicht von ungefähr auf 
dem Hamburger GVV-Jahreskongress 1895.32

Mit großen strukturellen Problemen hatte seit GVV-Gründung der Aufbau 
eines überregionalen Netzwerkes sogenannter „Wanderlehrer“ zu kämpfen, die 
die GVV ihren Mitgliedsorganisationen als Vortragsredner anbot. Sowohl die 
Qualifikation der Dozenten als auch die rezipientenorientierte Themenwahl 
und -präsentation machten notorisch Probleme.33 Auch die im Gründungsauf­
ruf intendierte Verbreitung von Volks- und Flugschriften kam zunächst nicht 
über die Publikation von Jahreskalendern („Reichskalender“ 1873, „Volkska­
lender“ Leipzig) hinaus. Der Plan, eine Reihe „neuer deutscher Volksbücher“ 
zu publizieren, scheiterte mangels geeigneten redaktionellen Personals.

Mehr Erfolg war dem Verbandsorgan „Der Bildungsverein“ (ab 1905: „Volks­
bildung“) beschieden; anfänglich als Monatsblatt, erschien es seit Oktober 

31 Ebd., S. 88. 1875/76 beteiligten sich 68 GVV-Mitgliedsvereine unmittelbar an der 
Entwicklung des Fortbildungsschulwesens, indem sie eigene Schulen finanzierten. 
Vgl. Meyer: Gesellschaft (wie Anm. 28), S. 331.

32 Vgl. hierzu: Martha Friedenthal-Haase/Elisabeth Meilhammer: Geschichte der Er­
wachsenenbildung in Deutschland – bis 1918, <https://wb-erwachsenenbildung.
net/download/geschichte-der-erwachsenenbildung-in-deutschland-bis-1918/> 
(20.10.2024).

33 Hierzu bereits Meyer: Gesellschaft (wie Anm. 28), S. 336 f. Zum zeitgenössischen 
Wirken von Wanderlehrern in den Organisationen der Volksbildung jetzt zusammen­
fassend: Susanne Barth: Wanderlehrer, Redner, Vortragende. Mobile Lehrkräfte und 
ihre Vorträge in der Volksbildung im 19. Jahrhundert. Wiesbaden 2020, spez. S. 361–
488. Zum praktischen Wirken eines GVV-Wanderlehrers: Astrid Tönnies: Julius Lip­
pert. Teil 1: Leben und Wirken in den Jahren 1839 bis 1885. Marburg 1988, S. 223–230.

Hans-Georg Fleck

96

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wb-erwachsenenbildung.net/download/geschichte-der-erwachsenenbildung-in-deutschland-bis-1918
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wb-erwachsenenbildung.net/download/geschichte-der-erwachsenenbildung-in-deutschland-bis-1918


1873 wöchentlich, redigiert jeweils vom amtierenden Generalsekretär der 
GVV. Dies war seit Leibings Tod zunächst der deutschböhmische Pädagoge 
und spätere Reichsratsabgeordnete Julius Lippert34; ihm folgte (von 1885 
bis 1890) der Historiker und Schriftsteller Paul Gustav Wislicenus35. 1891 über­
nahm dann der aus dem hinterpommerschen Dramburg stammende Johan­
nes Tews für Jahrzehnte die (zunächst) ehrenamtliche, später hauptamtliche 
Geschäftsführung der GVV.36 Lippert, Wislicenus und Tews waren vor ihrer 
Geschäftsführertätigkeit auch als Wanderlehrer des GVV im Einsatz.

Die Spannweite der Themen, die die GVV in ihrer Volksbildungsarbeit be­
rührte, fasste Julius Lippert 1879 unter den Begriffen „Erd- und Menschenkun­
de“ zusammen. „Erdkunde“ meinte dabei Astronomie, Physik, Geologie, Geo­
graphie und Ethnologie. „Menschenkunde“ umfasste Aspekte der Ethnologie, 
Kulturgeschichte, Volkswirtschaft, Gesundheit und Hygiene, Geschichte und 
Literatur, aber auch „Gesetzes- und Verfassungskunde“ sowie „Erziehungsleh­
re“. Eine andere praxisnahe Systematik unterschied Themen, die das „mate­
rielle Wohl“ der Mitglieder betrafen, von solchen, die ihr „geistiges Wohl“ 
berührten.37

Vortrag und Buch wurden im Laufe von Jahrzehnten der GVV-Tätigkeit 
durch die sogenannten „Volksunterhaltungsabende“, Wandertheater38 und 
Wanderbüchereien sowie neue mediale Formen wie Lichtbild- und Filmvor­
führungen ergänzt. In ihrer pädagogischen Ausrichtung blieb die Gesellschaft 
konsistent: Sie strebte vor allem Wissensvermittlung an, um ihre Rezipienten 
zur gleichberechtigten Teilhabe an den politischen und gesellschaftlichen Ent­
wicklungen zu befähigen.

34 Zum Wirken Lipperts ist nach wie vor maßgeblich die Teilbiographie von Tönnies: 
Julius Lippert (wie Anm. 33).

35 Wislicenus (1847–1917) war der jüngste Sohn des lutherischen Theologen, später 
freireligiösen Predigers Gustav Adolf Wislicenus (1803–1875), der im Frühjahr 1848 
als Abgeordneter des Vorparlaments der Frankfurter Nationalversammlung auch po­
litisch in Erscheinung getreten war.

36 Vgl. hierzu: Pehnke: Tews (wie Anm. 24), sowie Horst Dräger: Verdienst und Schei­
tern des Volkslehrers Johannes Tews. In: Johannes Tews: Geistespflege in der Volks­
gemeinschaft. Stuttgart 1981 (Nachdruck der Ausgabe Berlin 1932), S. 6–82.

37 Vgl. die bei Dräger: Gesellschaft (wie Anm. 19), S. 147 f., genannte Diskussion zur 
Vortragssystematik im „Bildungsverein“, Jg. 1879, H. 26 u. 28.

38 Unter den regional agierenden Wandertheatern der Zeit ist vor allem das seit 1908 
tätige „Märkische Wandertheater“ zu nennen, an dem (später bedeutende) Theaterre­
gisseure und Schauspieler erste Berufserfahrungen gesammelt haben. Zu nennen sind 
hier u.a. Emil Geyer (1908–1912 Direktor des Theaters), Fritz Wisten, Max Ehrlich 
und Friedrich Schütze. Eine theatergeschichtliche Einordnung des von der GVV 
getragenen Wandertheaters liegt nicht vor. Zur kritischen Bewertung bei Dräger: 
Gesellschaft (wie Anm. 19), S. 213 ff.

Aufstieg durch Bildung?

97

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Direkte politische und gesellschaftliche Fragen wurden dabei aber in der 
Regel vermieden. Politische, vor allem parteipolitische Neutralität wurde gera­
dezu zum Markenzeichen der GVV – und dies umso mehr, je stärker Volks­
bildungsinstitutionen an Aufmerksamkeit gewannen, die – als religiös gebun­
dene oder sozialistische Organisationen – explizit den Interessen bestimmter 
Gruppen der Gesellschaft Ausdruck geben wollten. Über diese Konfliktkon­
stellation wurde die GVV zudem zur „Inkarnation“ der „Alten Richtung“ 
der Erwachsenenbildung, in der eine „Neue Richtung“, die weit stärker an 
theoretischen Fragen der Pädagogik und Didaktik interessiert und geschult 
war, geradezu ihr Feindbild schlechthin sah.39 Statt um wahlloses und unsyste­
matisches „Verteilen von Bildungsgütern“40 mit bürgerlich-patriarchalischem 
Gehabe – so die Kritik – sollte es nun um „Volkbildung statt Volksbildung“ 
und die Schaffung einer neuen Bildungselite gehen. Liberale Volksbildung ge­
riet so dorthin, wo der politische Liberalismus nach Gründung der Weimarer 
Republik rasch angesiedelt war: ins politische und gesellschaftliche Abseits.

3.2. Die Humboldt-Akademie Berlin

Im Juni 1878 verfasste Max Hirsch eine Denkschrift unter dem Titel „Plan zur 
Gründung einer Anstalt für populär-wissenschaftliche Vortragscyklen“41. Nur 
wenige Monate später wurde die Humboldt-Akademie (HA) gegründet. Max 
Hirsch war nicht nur profilierter Sozialpolitiker und Gewerkschaftsgründer, 
sondern auch ein erfahrener Praktiker der Volksbildung. Bereits 1861 hatte 
er als Referent im Großen Berliner Handwerkerverein gewirkt. Als Co-Vorsit­
zender des Magdeburger Arbeiterbildungsvereins (neben dem freireligiösen 
Prediger Leberecht Uhlich) hatte Hirsch bereits auf dem Leipziger II. Vereins­
tag der Arbeitervereine im Oktober 1864 für einen gemeinsamen Lehrplan 
aller Arbeiterbildungsvereine plädiert und sich gegen die bis dahin in den 

39 Vgl. Edith Glaser: Was ist das Neue an der „Neuen Richtung“? Zur Erwachsenenbil­
dung nach dem Ersten Weltkrieg. In: 1919 bis 1994 – 75 Jahre Volkshochschule Jena. 
Rudolstadt/Jena 1994, S. 117–136.

40 So Hermann Herrigel: Der Stand der Volksbildungsfrage. In: Blätter der Volkshoch­
schule Thüringen. H. 5 (1923/24), S. 45–48, hier S. 45. Schon im Weltkrieg hatte der 
Journalist Herrigel den „ungeistigen liberalen Voraussetzungen der Volksbildungstä­
tigkeit“ den Kampf angesagt (zit. nach: Ders.: Volksbildung und Volksbibliothek. 
Eine Abrechnung. Jena 1916, S. 1 f.).

41 Max Hirsch: Wissenschaftlicher Centralverein. Humboldt-Akademie. Skizze ihrer 
Tätigkeit und Entwicklung 1878–1896. Ein Beitrag zur Volkshochschul-Frage. Berlin 
1896.

Hans-Georg Fleck

98

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungsvereinen üblichen, thematisch zusammenhanglosen Einzelvorträge 
ausgesprochen.42 Mit seiner Denkschrift ging Hirsch einen neuen Weg, der 
über die bisherigen Bemühungen der Volks- und Arbeiterbildung entschei­
dend hinausführte: eine neue mittlere Bildungsebene zwischen traditioneller 
Volksbildung (à la GVV) und der universitären Lehre.

Die HA ist zweifellos als Produkt jener europäischen „Universitätsausdeh­
nungsbewegung“ anzusehen, die seit den 1870er Jahren mit konkreten institu­
tionellen Strukturen und ersten praktischen Erfahrungswerten, vor allem aus 
Großbritannien, speziell der Universität Cambridge, auch nach Deutschland 
„hinüberschwappte“.43 Die Anfänge dieser Bewegung liegen, was Deutschland 
anbelangt, allerdings bereits bei den Universitätsreformern des frühen 19. Jahr­
hunderts. Genannt seien hier Friedrich Schleiermachers Forderung, den Zu­
gang zur Universität nicht ausschließlich an formale Kriterien zu binden, oder 
Johann Gottlieb Fichtes Vorlesungen über Nationalerziehung, die die Grund­
lage seiner im Folgejahr publizierten „Reden an die deutsche Nation“ bildeten. 
In Anlehnung an Fichte hatten sich in den folgenden Jahrzehnten anerkannte 
Hochschulprofessoren mit populärwissenschaftlichen Vorträgen an ein größe­
res Publikum gewandt, unter ihnen auch und besonders profiliert Alexander 
von Humboldt. Dem anfänglichen Engagement von Einzelpersönlichkeiten 
folgten ab den 1840er Jahren eine Vielzahl von Vereinsgründungen in diesem 
Geiste, so der Berliner „Wissenschaftliche Verein“ von 1841, Vereinigungen in 
Wien, Prag, Frankfurt am Main und schließlich die GVV, die allerdings nur 
bedingt in diese Traditionslinie einzureihen ist.

Zur Zielsetzung der Universitätsausdehnungsbewegung ist zu sagen, dass 
„der Impetus, allgemein verständliche Vorträge für die interessierte Öffent­
lichkeit anzubieten, […] sich vornehmlich aus humanitären, nationalen und 
aufklärerischen Quellen“ speiste. Eine „generelle Öffnung der Hochschule“ 
war damit nicht intendiert – nicht in Großbritannien und schon gar nicht 
in Deutschland.44 Ganz sicher liegen hier auch Wurzeln der Volkshochschul­
bewegung in Deutschland, in deren Kontext ja nicht ohne Grund – neben 
den pädagogischen und institutionellen Vorbildern der Grundtvig‘schen „fol­
kehøjskole“ aus Dänemark – gelegentlich auch die HA genannt wird, auch 
wenn ihr Bild zweifellos über die Zeitläufte verblasst ist, nicht zuletzt durch 
ihre Einordnung in die Schublade bürgerlicher, als emanzipationsfeindlich 
und interessengeleitet perzipierter Bildungsanstrengungen.

42 Vgl. Karl Birker: Die deutschen Arbeiterbildungsvereine 1840–1870. Berlin 1973, S. 60.
43 Zur Bedeutung der Universitätsausdehnungsbewegung siehe Erich Schäfer: Die Uni­

versitätsausdehnungsbewegung als Vorläufer der wissenschaftlichen Weiterbildung. 
In: Zeitschrift Hochschule und Weiterbildung (ZHWB). Jg. 2020/1, S. 12–21.

44 Ebd., S. 12.

Aufstieg durch Bildung?

99

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offizieller Träger der HA war der im November 1878 gegründete „Wissen­
schaftliche Centralverein“, der aus einem (männlichen) Kreis Berliner Hono­
ratioren aus Politik, Wirtschaft, Staats- und Kommunalverwaltung bestand. 
Unter ihnen befand sich der Sprachwissenschaftler und Philosoph Chajim 
Heymann Steinthal45, Dozent an der nur wenige Jahre zuvor begründeten 
„Hochschule für die Wissenschaft vom Judentum“, der zunächst den Vereins­
vorsitz übernahm. Weitere Vorstandsmitglieder waren der damalige Berliner 
Stadtrat und spätere linksliberale Reichstagsabgeordnete Eduard Eberty, der 
Nationalökonom, damalige Mitarbeiter und spätere Leiter des Kaiserlichen 
Statistischen Amtes, Hans von Scheel, der Verleger Leonhard Simion46, der 
ehemalige Berliner Stadtrat Julius Goldschmidt und mit Oskar Goldschmidt 
ein Vorstandsmitglied des Berliner „Vereins der jungen Kaufleute“, der über 
viele Jahre die Funktion des Schatzmeisters des Centralvereins innehaben 
sollte.

Treibende Kraft hinter der Vereins- und damit auch der Akademiegrün­
dung war jedoch der Publizist, Gewerkschaftsgründer und Sozialpolitiker Max 
Hirsch.47 Dieser war 1877 zum zweiten Mal in den Reichstag gewählt worden, 
unterlag aber bei seiner erneuten Bewerbung für das Mandat im I. Berliner 
Reichstagswahlkreis seinem Konkurrenten, dem Unternehmer Ludwig Loewe. 
Hirsch, der unermüdlich tätige Anwalt des „Verbandes der deutschen Gewerk­
vereine“ (VDG), hatte also Kapazitäten für neue Initiativen frei. Hirsch wurde 
der erste Geschäftsführer (respektive „Generalsekretär“) der Akademie und 
hatte diese Funktion bis zu seinem Tode im Juni 1905 inne. Es ist zweifellos 
kein Zufall, dass – neben Hirsch – unter den engagierten Vereinsgründern 
eine große Anzahl von Vertretern des liberalen Berliner Judentums zu finden 
ist.

45 Das Werk des Editors der sprachwissenschaftlichen Werke Wilhelm von Humboldts 
hat in dem Sammelband: Hartwig Wiedebach/Annette Winkelmann (Hrsg.): Chajim 
H. Steinthal. Sprachwissenschaftler und Philosoph im 19. Jahrhundert (= Chajim 
H. Steinthal. Linguist and Philosopher in the 19th Century). Leiden/Boston/Köln 
2002, nach vielen Jahrzehnten des Ignorierens eine umfassende wissenschaftliche 
Würdigung erfahren.

46 Wolf Siegfried Leonhard Simion (1842–1902) wurde vor allem als langjähriger Verle­
ger des „Arbeiterfreundes“ (Verbandsorgan des „Centralvereins für das Wohl der ar­
beitenden Klassen“) bekannt. Er war 1874–1882 auch Mit-Eigentümer des berühmten 
Berliner Antiquariats A. Asher & Co. In Simions Verlag erschienen über Jahrzehnte 
zudem die Publikationen des „Vereins zur Beförderung des Gewerbefleißes in Preu­
ßen“.

47 Den überfälligen Versuch einer biographischen Würdigung Hirschs hat bisher (an­
satzweise) lediglich Wolfgang Ayaß unternommen: Ders.: Max Hirsch. Sozialliberaler 
Gewerkschaftsführer und Pionier der Volkshochschulen. Berlin 2013.

Hans-Georg Fleck

100

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Vorsitzender der HA fungierte dann ab 1879 (bis zu seinem Tode 1902) 
ein renommierter Vertreter des Nationalliberalismus und der späteren „Sezes­
sion“, der Danziger Verleger und Reichstagsabgeordnete Heinrich Rickert, seit 
1882 zugleich Vorsitzender der GVV. Zudem trat er als Mitgründer und (seit 
1895) Erster Vorsitzender des „Vereins zur Abwehr des Antisemitismus“ in 
Erscheinung.

Der Wissenschaftliche Centralverein gewann rasch einige hundert Mitglie­
der, darunter von Beginn an neben Individual- auch Korporativmitglieder. Mit 
deren Mitgliedsbeiträgen und den zu erwartenden Kursbeiträgen der Hörer, 
mit Zuschüssen der Berliner Kaufmannschaft sowie mit „geldwerten“ Leistun­
gen der Stadt Berlin konnte die Kurstätigkeit im Januar 1879 aufgenommen 
werden.48 Die Tätigkeit der HA in ihrer ursprünglichen institutionellen Form 
endete mit dem Jahre 1915, als sich die Akademie mit der „Freien Hochschule 
Berlin“ zur „Humboldt-Akademie, Volkshochschule Groß-Berlin“ zusammen­
schloss.49

Das Ziel der HA-Gründung habe – so erklärte Max Hirsch im Jahre 1896 
rückblickend – in der Schaffung einer „von Staat, Kirche, Partei und jeglichem 
Formalismus“ freien „Lehranstalt“ bestanden. Die Akademie sollte „das für 
eine harmonische höhere Bildung sowie für das öffentliche Wirken erforder­
liche Wissen allen genügend vorgebildeten Kreisen zugänglich u. wahrhaft 
fruchtbar machen“. Die Akademie verstehe sich weder als Konkurrenz zu 
den Hochschulen noch zu den traditionellen Bildungsvereinen. Sie wolle 
vielmehr eine neue „notwendige Entwicklungsstufe im modernen Bildungs­
system“ schaffen, eine „mittlere Bildungsebene“. Sie verstehe sich als „freie 
Bürger-Akademie“, in der die Idee der genossenschaftlichen Selbsthilfe auch 

48 Die Stadt stellte Schulräume im Friedrich-Werderschen Gymnasium, seit 1882 im 
Dorotheenstädtischen Real-Gymnasium zur Verfügung. In späteren Jahren bedauerte 
Generalsekretär Hirsch, dass die wohlhabende Stadt Frankfurt am Main in die Kul­
tureinrichtung des „Freien Deutschen Hochstifts“ 40.000 Mark pro Jahr investiere, 
die Stadt Berlin hingegen lediglich 3.000 Mark in die „wichtige Arbeit“ der HA. Max 
Hirsch: Wissenschaftlicher Centralverein und Humboldt-Akademie. Skizze ihrer 
Thätigkeit und Entwicklung 1878–1896. Ein Beitrag zur Volkshochschul-Frage. Berlin 
1896, S. 41. Eine erste wissenschaftliche Einordnung der HA findet sich bei Konrad 
Hirsch: Die Humboldt-Hochschule. Freie Volkshochschule Groß-Berlins und die 
Volkshochschulfrage. Diss. phil. Gießen 1926. Konrad Hirsch war ein Enkel Max 
Hirschs.

49 In der modernen Traditionspflege der deutschen Volkshochschulen wird die „Freie 
Hochschule Berlin“, die 1901/02 unter der maßgeblichen Einflussnahme der beiden 
Freidenker Bruno Wille und Wilhelm Bölsche, die sich zum Teil seit den 1880er 
Jahren im Umfeld der linksliberal-demokratischen, dann der sozialdemokratischen 
Bewegung bewegt hatten, gegründet worden war, immer wieder fälschlich als „die 
erste Volkshochschule in Deutschland“ bezeichnet.

Aufstieg durch Bildung?

101

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den Bereich der höheren Bildung angewendet werde.50 Als vornehmliche 
Zielgruppen der Akademie nennt Hirsch die in der Wirtschaft und den neu­
formierten Selbstverwaltungsorganen Tätigen; an anderer Stelle spricht er 
vom „höheren Mittelstand“.51 Die fünf „Grundsätze“ der Akademie lauteten:52

I. Der Grundsatz der „Lehr- u. Lernfreiheit“: Jeder Interessierte konnte 
ohne formale Eingangsvoraussetzungen an den Veranstaltungen teilneh­
men, (Abschluss-) Prüfungen wurden nur fakultativ durchgeführt. Es 
winke „weder Diplom noch Titel“. Gemäß den Ideen Humboldts sollte 
Wissen frei und unabhängig sein, ohne einem unmittelbar praktischen 
oder beruflichen Zweck dienen zu müssen.

II. Der Grundsatz der „Offenheit der Lehranstalt für beide Geschlechter“: 
In für diese Zeit eher ungewöhnlicher Weise erfolgte der Unterricht 
ohne jegliche Geschlechtertrennung.

III. Der Grundsatz der „Entgeltlichkeit der Veranstaltungen“: Die Hörer/Kli­
enten hatten prinzipiell Teilnehmergebühren zu zahlen, die bei Bedürf­
tigkeit individuell abgesenkt oder gar gestrichen werden konnten.

IV. „Anschaulichkeit“ der pädagogischen Arbeit bildete den vierten Grund­
satz: Je nach Fachrichtung sollten naturwissenschaftliche Experimente, 
Exkursionen, Museumsbesuche, Besuche gewerblicher und kommunaler 
Betriebe oder Genossenschaften die Bildungsarbeit vor reiner Theorie­
lastigkeit bewahren.

V. Und zuletzt: die „Anregung der Selbsttätigkeit der Hörer“: Gemeint war 
damit sowohl die aktive Beteiligung an den Vortragszyklen (z.B. durch 
Rückfragen oder Teilnahme an der Vertiefung dienenden „Wissenschaft­
lichen Abenden“), aber auch die eigenständige Fortbildung.

Thematische Schwerpunkte der Akademiearbeit bildeten die Disziplinen 
angewandte Naturwissenschaften, Nationalökonomie, Philosophie, Politik-, 
Kunst- und Literaturgeschichte, Rechtswissenschaften sowie alte und moderne 
Sprachen.

Die HA folgte in ihrem pädagogischen Konzept weitgehend den Überlegun­
gen der Universitätsausdehnungsbewegung. Deren Kritik an der traditionellen 

50 Hirsch: Centralverein (wie Anm. 48), S. 6. Vgl. auch: Die Humboldt-Akademie in 
Berlin. In: Die Gartenlaube, H. 14/1882, S. 239: „Der kühne Gedanke, die genossen­
schaftliche Selbsthülfe auch auf die höhere wissenschaftliche Bildung anzuwenden 
und ohne Subvention von oben, ohne jede Ausschließlichkeit und Beeinflussung von 
Partei oder Richtung, eine freie Bürger-Akademie zu errichten und zu leiten, war 
verwirklicht.“

51 Hirsch: Centralverein (wie Anm. 48), S. 10.
52 Zum folgenden vgl. ebd., S. 9 f.

Hans-Georg Fleck

102

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praxis der Volksbildungsvereine richtete sich vor allem gegen die dort gepfleg­
ten thematischen Einzelvorträge, denen ein zeitgenössischer Kritiker beschei­
nigte, lediglich „zusammenhanglose, lückenhafte Kenntnisse und Anschauun­
gen“ zu vermitteln.53 Für den zeitweilig im Umfeld von Friedrich Naumann 
agierenden Pädagogen Wilhelm Rein dienten derartige Einzelvorträge „mehr 
der Unterhaltung als der Belehrung“. Eine solide Vermittlung von Kenntnissen 
könne – so Rein – nur in „gründlichen, anregenden und zusammenhängenden 
Kursen“ gewährleistet werden.54

Die HA veranstaltete so 10–12-stündige, spätnachmittägliche oder abendli­
che Vortragszyklen, deren inhaltliche Gestaltung in erster Linie der Dozen­
tenschaft überlassen wurde, die sich aber – und sei es nur aus materiellen 
Gründen (die Dozenten und Dozentinnen wurden anteilig aufgrund der Hö­
rergebühr jedes ihrer Studenten honoriert) – auch an den Interessen ihrer 
Hörer orientieren sollten.

Auch wenn die HA prinzipiell den Anspruch erhob, eine Bildungsanstalt 
für alle Schichten des Volkes zu sein, so bewegte sich die Sozial- und Bil­
dungsstruktur der Rezipienten im Lauf der Jahre immer mehr auf den bereits 
genannten „höheren Mittelstand“ zu. Die vom Wissenschaftlichen Centralver­
ein minutiös geführten Statistiken über die Sozial- und Altersstruktur der 
Hörer zeigen, dass die Hörerschaft vornehmlich den Gruppen der „Kaufleu­
te“, Staats- und Kommunalbeamten, der Lehrer und Lehrerinnen sowie der 
Rentner entstammte. Hinzu kam eine nennenswerte Zahl „junger Frauen“ 
ohne Berufsangabe, denen damals zwar noch viele Berufe, vor allem aber das 
Universitätsstudium vorenthalten wurde, denen die Akademie aber Weiterbil­
dungsmöglichkeiten eröffnete. Der Frauenanteil schwankte wie auch die Ge­
wichtungen der einzelnen Berufsgruppen; er lag in den frühen Jahren bereits 
bei zwei Fünftel der Hörer. Die Hörerzahl entwickelte sich von 1.380 1884/85 
auf mehr als 10.000 zu Beginn des 20. Jahrhunderts.55

Die Dozentenschaft umfasste in der Gründungsphase bereits 19 Personen. 
Diese wurden vom Vorstand des Centralvereins, ab den 1880er Jahren dann in 
Abstimmung des Vorstandes mit dem Lehrpersonal ausgewählt. Im Zeitraum 
von 1879 bis 1896 waren 156 Dozenten an der Akademie tätig, darunter seit 

53 Zit. nach W. Bode: Was können Universitäten und technische Hochschulen für 
Volksbildung und Arbeiterwohl leisten? In: Der Arbeiterfreund 26/1888, S. 49–55, 
hier S. 51.

54 Zit. nach Wilhelm Rein: Volkshochschulen. In: Die Gegenwart, 51, H.4/1897, S. 51 ff., 
hier S. 52.

55 Max Hirsch: Volkshochschulen. Ihre Ziele, Organisation, Entwicklung, Propaganda. 
Berlin 1901, S. 7. Vgl. auch: Arnulf Zehl: Emanzipation durch Bildung, Selbsthilfe und 
Assoziation. Max Hirsch und die liberale Sozialreform. In: Mitteilungen des Vereins 
für die Geschichte Berlins 109 (2013), H. 3, S. 225–234.

Aufstieg durch Bildung?

103

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1894 (mit der promovierten Gynäkologin und späteren „Rassenforscherin“ 
Agnes Bluhm als erster Dozentin) auch weibliche Lehrkräfte. Elf ausländische 
Dozenten und Dozentinnen unterrichteten z.T. in ihrer Muttersprache. Unter 
dem Lehrpersonal wurden 48 als „Privatgelehrte und Schriftsteller“ klassifi­
ziert, 27 als Gymnasiallehrer, 22 als Privatdozenten. Hinzu kamen Reichs- und 
Staatsbeamte, Kommunalbeamte, Ärzte und Wirtschaftsvertreter (vor allem 
aus den Sektoren Versicherungs- und Eisenbahnwesen).

Zweifellos bildete die Akademietätigkeit eine probate Einkommensquelle 
für junge Wissenschaftler und Lehrer, denen der Einstieg in eine akademische 
Karriere (noch) nicht gelungen war oder denen er aus anderweitigen Grün­
den vorenthalten wurde.56 Als beispielhaft für den ersteren Fall sei hier der 
klassische Archäologe und Philologe Adolf Trendelenburg genannt, der seit 
den 1870er Jahren als Lehrer, Gymnasialprofessor und zuletzt (seit 1902) als 
Direktor des renommierten Berliner Friedrichs-Gymnasiums tätig war. Tren­
delenburg wirkte über mehrere Jahrzehnte als Dozent der HA. Als Beispiel 
für die zweite Variante kann der Bromberger Rabbinersohn Alfred Christlieb 
Kalischer dienen, der zeitweilig als von den Mit-Dozenten und -Dozentin­
nen gewählter Sprecher der HA-Dozentenschaft fungierte. Kalischer war als 
Schriftsteller, Musikkritiker, Redakteur und Musikwissenschaftler tätig; eine 
akademische Laufbahn blieb dem promovierten Philologen jedoch versagt.

Mit der HA wurde ein neues, weit über die Elementar- oder Fachbildung 
hinausreichendes Bildungskonzept für Erwachsene anvisiert, durch das sich 
Interessierte aus sehr unterschiedlichen sozialen Kontexten begegnen und 
damit tendenziell auch austauschen konnten. Es sollte eine Bildungseinrich­
tung geschaffen werden, die insbesondere auch dem Fortbildungsbedarf in 
Teilen der Wirtschaft (Handel und Gewerbe, Versicherungs- und Eisenbahn­
wesen), in der öffentlichen Verwaltung (staatliche und vor allem kommunale 
Verwaltung) und in den Selbstverwaltungsorganen der Genossenschaften und 
Gewerkschaften Rechnung trug. Mit diesem Ansatz entsprach die Akademie 
ganz den Vorstellungen liberaler Sozialreformer aus Politik, Genossenschafts- 
und Gewerkschaftsbewegung. Hinzu kam die Öffnung der Bildung für Frauen 
ohne jegliche Einschränkung und zudem ein Lehrangebot für Senioren – 
gleichsam im Vorgriff auf Konzepte des „lebenslangen Lernens“. Die Realität 
der Akademiearbeit, wie sie Max Hirschs Resümee von 1896 beschreibt, konn­
te diese Zielsetzungen nur sehr bedingt einlösen. Die Akademie wurde – 
wie die Hörerstruktur belegt – eher zu einer Fortbildungsstätte des „höheren 
Mittelstandes“.

56 Zu den – zumeist nebenberuflichen – Dozenten gehörten in späteren Jahren wohl 
auch so renommierte Wissenschaftler wie der Physiologe und Physiker Hermann von 
Helmholtz und der Philosoph und Soziologe Georg Simmel.

Hans-Georg Fleck

104

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insgesamt verfolgte die HA ein inklusives Bildungsideal. Insofern kann die 
Bewertung Josef Olbrichs, der der HA „an den Interessen des Bildungsbürger­
tums ausgerichtete Lehrpläne“57 unterstellt, nur auf dem Hintergrund einer 
spezifischen, ideologischen Sicht auf die Anstrengungen der Erwachsenenbil­
dung der Wilhelminischen Ära verstanden werden. Aus dieser Perspektive 
wird jegliche Volksbildungsarbeit, die im Zusammenhang mit bürgerlichen 
Akteuren steht, als „Bildung durch das Bürgertum für das Bürgertum“58 kari­
kiert. Es ist sicher kein Zufall, wenn diese „Ideologiekritik“ weitgehend undif­
ferenziert mit der zeitgenössischen Kritik „bürgerlicher“ Volksbildungsarbeit 
durch die sozialistische Arbeiterbewegung zusammenfällt.

4. Zusammenfassung

Liberale Denker, auch in Deutschland, waren sich der Interdependenz zwi­
schen Freiheit und Bildung stets bewusst. Daher traten sie für eine alle 
Schichten der Gesellschaft ergreifende Stärkung der schulischen und außer­
schulischen Bildung ein. Die Erwachsenen- oder Volksbildung war hier eine 
wichtige Grundlage, um die Bürger auf eine freiheitliche Gesellschaft vorzube­
reiten.

Diese Erkenntnis manifestierte sich jedoch durchweg nicht in den Program­
men der liberalen Parteien seit den 1860er Jahren. Es wurde weder der freiheit­
liche Rahmen angesprochen, den das Individuum zur Entfaltung seiner Kräfte 
benötigt, noch die Bildungsvoraussetzungen, über die das Individuum als 
gleichberechtigtes Glied einer freiheitlichen Gesellschaft verfügen muss. Der 
aus liberaler Sicht grundlegende Zusammenhang von Bildung und Freiheit 
wurde nicht problematisiert. Aufstiegserwartungen oder Aufstiegshoffnungen 
in der sich rasch diversifizierenden Gesellschaft blieben unberücksichtigt oder 
wurden nur unzureichend angesprochen.

Die Akteure der liberalen Volksbildungsinitiativen blieben in der erwachse­
nenbildnerischen Praxis durchweg deutlich hinter den hohen, selbstdefinier­
ten Zielsetzungen zurück. Insbesondere die Scheu, Volksbildung als essentiel­
len Teil eines liberalen gesellschaftlichen Reformweges zu verstehen und zu 
deklarieren, bot sowohl denen Raum, die andere, konkurrierende, antiliberale 
Gesellschaftsmodelle propagierten, als auch der einseitigen Diffamierung der 
liberalen Volksbildung als antiemanzipatorisch und sozialquietistisch.

Liberale Volksbildung, wie sie von der GVV oder der HA praktiziert wurde, 
geriet so dauerhaft in eine gesellschaftliche Defensivrolle, aus der sie sich – 

57 Olbrich: Geschichte (wie Anm. 19), S. 149.
58 Ebd., S. 169.

Aufstieg durch Bildung?

105

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch unter den eher günstigen Rahmenbedingungen der Weimarer Republik 
– letztlich nicht befreien konnte. Ähnlich dem Wirken liberaler Genossen­
schafts- oder Gewerkschaftsmitglieder jener Zeit ist die liberale Volksbildungs­
arbeit des 19. und frühen 20. Jahrhunderts so weitgehend dem Vergessen 
anheimgefallen. Ihre innergesellschaftlichen Gegner unterschiedlichster Cou­
leur obsiegten – und bestimmten damit auch weitgehend die retrospektive 
Perzeption liberaler Volksbildungsarbeit bis in Detailbewertungen. Das libe­
rale Bürgertum verkannte oder ignorierte mutwillig die emanzipatorischen 
Potentiale liberaler Volksbildung für die Herausbildung und Prägung eines 
„liberalen Milieus“.

Hans-Georg Fleck

106

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900. Elvira Castners 
Gartenbauschule für bürgerliche Frauen

Mette Bartels

Gärtnern als Bildungsprojekt der bürgerlich-liberalen Frauenbewegung um 
1900 – so lautet der Titel dieses Beitrags. Aber was hat Gärtnern eigentlich mit 
frauenbewegten Bildungskonzepten zu tun? Wie lässt sich diese Verflechtung 
fassen und verstehen? Um diese Fragen zu beantworten, gilt es, zunächst auf 
die 1880er Jahre des Deutschen Kaiserreichs zurückzublicken und zu zeigen, 
welche Bildungsmöglichkeiten für Mädchen und Frauen bestanden und wie 
die bürgerliche Frauenbewegung die Mädchenbildungsfrage zu einem ihrer 
wichtigsten Anliegen machte. Welche Bedeutung dieses frühe Engagement für 
die weibliche Berufstätigkeit hatte, soll am Beispiel des Gärtnerinnenberufs – 
eines neuen Erwerbsfeldes für bürgerliche Frauen – veranschaulicht werden.

Für die bürgerlich-liberale Frauenbewegung, die im Kaiserreich um 1900 
zu einer starken gesellschaftlichen Kraft avancierte, war es ein maßgebliches 
Anliegen, weibliche Handlungsräume in unterschiedlichen Aktionsfeldern zu 
erweitern. Hierzu zählte insbesondere die Schaffung neuer Berufsmöglichkei­
ten für Frauen aus dem Bürgertum, wobei Fragen wirtschaftlicher Unabhän­
gigkeit mit dem Wunsch nach genereller weiblicher Selbstbestimmung ver­
knüpft wurden. Im Fokus standen besonders Berufsfelder, die bis dato für 
Frauen verschlossen waren und gemäß gesellschaftlicher Normvorstellungen 
als „männliche“ Arbeitsbereiche galten. Aufgrund fehlender Ausbildungs- und 
Zugangsmöglichkeiten, um in der männlich-konnotierten und männlich-do­
minierten Berufslandschaft Fuß fassen zu können, entwickelten die Akteurin­
nen vielfältige Strategien und Maßnahmen, um eine weibliche Berufsetablie­
rung voranzutreiben.

Im vorliegenden Beitrag soll am Beispiel des durch die Frauenbewegung 
neugeschaffenen Berufs der Gärtnerin erstens analysiert werden, wie sich 
diese Strategien in der Praxis gestalteten. Zweitens sollen die von der Frauen­
bewegung genutzten Argumentationsmuster untersucht werden, mittels derer 
die berufliche Tätigkeit von Frauen im Gartenbau bekräftigt wurde. Drittens 
gilt es zu zeigen, dass mit den Debatten um weibliche Berufstätigkeit nicht 
nur Geschlechterfragen verhandelt, sondern ebenso virulent Klassenzugehö­
rigkeiten ausgelotet wurden. Welche ökonomischen und bildungsrelevanten 
Voraussetzungen mussten erfüllt werden? Wer setzte diese fest? Wie bestimm­

107

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Inklusion und Exklusion das Sozialfeld des Gärtnerinnenberufs? Kurzum, 
wer konnte eigentlich um 1900 Gärtnerin werden, und wie liberal war dieses 
Berufskonzept am Ende wirklich?

1. Der Ausgangspunkt: Helene Lange und die Reform der Mädchenbildung

Das 19. Jahrhundert war das Jahrhundert, in dem das Bildungssystem in 
Deutschland umfänglich ausgebaut wurde. Die allgemeine sechs- bis achtjäh­
rige Schulpflicht hatte sich mehrheitlich in allen Landesteilen durchgesetzt, es 
entstanden flächendeckend Volksschulen, und die Lehrpläne der Gymnasien 
wurden weitgehend vereinheitlicht. Dennoch konnten Mädchen von diesen 
Errungenschaften wenig profitieren, denn ihre Schulzeit endete in der Regel 
mit dem 14. Lebensjahr; eine daran anschließende gymnasiale Schulbildung 
wurde ihnen aufgrund ihres Geschlechts verwehrt. Mädchen aus bäuerlichen 
Schichten und aus der Arbeiterklasse gingen von da an ganztägig einer Er­
werbsarbeit nach, um zum Familienbudget beizutragen. Bürgerliche Töchter 
hatten zwar die Möglichkeit, eine höhere Mädchenschule zu besuchen oder 
Privatunterricht zu nehmen, allerdings stellte dieser Bildungsweg nichts weiter 
als eine schulische Vorbereitungszeit auf die zukünftige Rolle als Ehegattin, 
Hausfrau und Mutter dar. Denn mit Religion, Konversation, Musizieren, 
Malen und Handarbeiten sowie etwas Französisch und Englisch waren die 
Unterrichtsinhalte genau darauf ausgerichtet.1 Diese begrenzten Bildungsmög­
lichkeiten wurden zwar bereits in der Vergangenheit von aufklärerischen 
Stimmen kritisch zur Sprache gebracht,2 aber erst in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts kam es zu gezielten Forderungen nach einer Reform der 
Mädchenbildung. Insbesondere die sich immer stärker formierende bürger­
lich-liberale Frauenbewegung schrieb sich den Kampf für die Verbesserung 
der Mädchenbildung auf ihre Fahnen. Eine der wichtigsten und einflussreichs­
ten Frauen, die sich für eine grundlegende Reform einsetzte, war die Lehrerin 
und Frauenrechtlerin Helene Lange.3

1 Siehe im Überblick: Juliane Jacobi: Mädchen- und Frauenbildung in Europa. Von 1500 
bis zur Gegenwart. Frankfurt am Main/New York 2013.

2 Wie zum Beispiel von Theodor Gottlieb von Hippel, der in seiner Schrift „Über die 
bürgerliche Verbesserung der Weiber“ (Berlin 1792) für eine Gleichberechtigung der 
Geschlechter eintrat.

3 Zu Helene Lange siehe im Überblick: Kerstin Wolff: Helene Lange. Eine Lehrerin als 
Pionierin der bürgerlichen Frauenbewegung. In: Irmgard Schwaetzer (Hrsg.): Die libe­
rale Frauenbewegung. Lebensbilder. Berlin 2007, S. 29–42; Angelika Schaser: Helene 
Lange und Gertrud Bäumer. Eine politische Lebensgemeinschaft. Köln 2010.

Mette Bartels

108

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Oktober 1887 verfasste Lange zusammen mit fünf weiteren Frauen aus 
dem liberalen Bürgertum eine an den preußischen Unterrichtsminister und 
das preußische Abgeordnetenhaus gerichtete Petition, in der eine Verbesse­
rung der Mädchenschulbildung und eine wissenschaftliche Lehrerinnenaus­
bildung gefordert wurden. Dem Dokument war eine umfangreiche, von Lange 
verfasste Begleitschrift beigefügt, die aufgrund der Farbe ihres Einbandes als 
Gelbe Broschüre bekannt wurde. Lange zielte insbesondere auf eine Reform 
der Lehrerinnenausbildung. Um der Erziehungsaufgabe in der Schule gerecht 
zu werden, so ihre Kritik, reiche die bisherige Schul- und Ausbildung der 
angehenden Lehrerinnen nicht aus; sie gebe den Frauen nicht die Möglichkeit, 
auf dem gleichen pädagogischen Niveau wie Männer zu unterrichten. In der 
Begleitschrift begründete Helene Lange ihre Forderungen damit, dass Frauen 
qua ihres Geschlechts für den Lehrerinnenberuf an Mädchenschulen bestens 
geeignet seien, da sie die Gabe hätten, bestmöglich auf die Schülerinnen 
einzuwirken. Des Weiteren könnten Mädchen ausschließlich durch Frauen 
zu Menschlichkeit und Weiblichkeit erzogen werden. Helene Lange erschien 
es nur logisch, dass die Frau, die bereits in der häuslichen Erziehung den 
führenden Part übernehme, auch in der schulischen Bildung aktiv werden 
müsse. Um möglichen Kritikern den Wind aus den Segeln zu nehmen, legte 
sie in ihrer Schrift Wert auf Ausgeglichenheit der Geschlechter im Unterricht. 
Sie wünschte sich zwar mehr Lehrerinnen in der Mädchenschule, diese sollten 
die männlichen Lehrer allerdings nicht gänzlich ablösen. Die Betonung der 
Geschlechterdifferenz wurde hier zur Waffe im Kampf um die Etablierung 
eines standesgemäßen Berufs für ledige Frauen des Bürgertums. Die Petition 
selbst hatte keine direkte Wirkung im Ministerium. So wurde das Anliegen 
nicht einmal unter den Abgeordneten besprochen. Jedoch stieß die Schrift auf 
großes öffentliches Interesse. Die Presse berichtete, und auf diese Weise wurde 
eine breite Diskussion angeregt. Letztendlich kann die Gelbe Broschüre als 
Ausgangspunkt der Preußischen Mädchenschulreform gelten, die 1908 endlich 
erreicht wurde.4

Wie sehr die gesamte Frauenbildungs- und Frauenberufsfrage durch Helene 
Langes Bildungskonzept beeinflusst und befruchtet wurde, soll im folgenden 
Abschnitt am Beispiel des Gärtnerinnenberufs analysiert werden.

4 Vgl. Schaser: Helene Lange (wie Anm. 3), S. 63–66.

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

109

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Preu%C3%9Fische_M%C3%A4dchenschulkonferenz
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Preu%C3%9Fische_M%C3%A4dchenschulkonferenz


2. Bildungsprojekt im Garten: Der Gärtnerinnenberuf

Als die bürgerliche Frauenbewegung im ausgehenden 19. Jahrhundert den 
Gartenbau als ein mögliches Erwerbsfeld für Frauen entdeckte, fokussierte 
sie auf einen Beruf, der seit Jahrhunderten eine klassische Männerdomäne 
war.5 Durch das reiche Spektrum an unterschiedlichen Tätigkeiten innerhalb 
des Gartenbaus bot dieser vielfältige Berufspositionen. Waren zunächst meist 
Männer aus der Arbeiterschaft oder dem Kleinbürgertum als ausgebildete 
Gärtner angestellt, wurde der Beruf im Rahmen der Akademisierung des 
Gartenbaus nunmehr auch für Männer aus bildungsbürgerlichen Schichten 
attraktiv, die sich als Gartendirektoren, Fach-, Handels- und Stadtgärtner eine 
angesehene Stellung erarbeiten konnten. Für Frauen hingegen blieben diese 
Berufswege verschlossen, bis die Frauenrechtlerin Elvira Castner (1844–1923) 
am 1. Oktober 1894 in Berlin-Friedenau die erste Gartenbauschule für gebilde­
te Mädchen und Frauen eröffnete.

Elvira Castner, 1914, anlässlich 
ihres 70. Geburtstages. In: 
Gartenflora. Zeitschrift für 
Garten- und Blumenkunde 
63 (1914), S. 109 (wikimedia 
commons).

Abb. 1:

Castner war eigentlich Lehrerin, konnte ihren Beruf aber aufgrund eines 
Halsleidens nicht weiter ausführen und entschloss sich – finanziell durch 
eine Rente abgesichert – Mitte der 1870er Jahre in die Vereinigten Staaten zu 
gehen, um dort Zahnmedizin zu studieren. Nach ihrer Rückkehr eröffnete sie 
als promovierte Zahnärztin in Berlin eine Praxis für weibliche Patienten, die 

5 Für diesen Abschnitt siehe im Überblick: Mette Bartels: Garten, Gefängnis, Fotoatelier. 
Emanzipationsstrategien der bürgerlichen Frauenbewegung im Deutschen Kaiserreich. 
Frankfurt am Main 2024, S. 85–199.

Mette Bartels

110

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bis 1899 existierte. Während ihrer Zeit als Zahnärztin beschäftigte sich Castner 
immer wieder mit gartenbaulichen Themen. Die Impulse hierfür hatte sie 
während ihres Aufenthalts in den USA erhalten: „[…] ich wünschte damals 
schon, beitragen zu können, [die] deutschen Frauen so dafür zu inspirieren 
[…] den heimischen Obstbau zu fördern.“6 In den Vereinigten Staaten war die 
Anstellung von Frauen im Obst- und Gartenbau – auch in geschäftsleitenden 
Positionen – zu dieser Zeit keine Seltenheit mehr. Mit ihren Überlegungen 
knüpfte Castner an ein bereits bestehendes Konzept von Hedwig Heyl, einer 
Akteurin der bürgerlich-liberalen Frauenbewegung, an, die auf dem Fabrikge­
lände ihres Mannes Gartenbaukurse anbot, um bürgerliche Frauen für das 
Gärtnern im eigenen Hausgarten zu schulen. Eine weibliche Erwerbstätigkeit 
zu fördern, stand für Heyl allerdings nicht zur Debatte. Anders dagegen die 
Pläne von Elvira Castner, die darauf zielten, „Frauen und Mädchen mit gu­
ter Schulbildung durch theoretischen Unterricht und praktische Arbeiten so 
auszubilden, daß sie im Stande sind, als Berufsgärtnerinnen Stellungen zu 
bekleiden, oder die gewonnenen Kenntnisse nutzbringend auf eigenem Grund 
und Boden zu verwerten.“7

Gemäß diesem Anspruch waren die Lehrinhalte der zweijährigen Ausbil­
dung recht komplex und umfassten unter anderem Obst-, Wein- und Gemü­
seanbau, Blumen- und Bienenzucht, Pflanzenphysiologie, Anatomie, Morpho­
logie, Krankheits- und Schädlingsbekämpfung, organische und anorganische 
Chemie, Geometrie und Vermessungskunde, Boden- und Düngekunde sowie 
Buchführung, Korrespondenz und Gesetzeskunde. Castners Schulkonzept be­
währte sich: Zählte die Schule anfänglich sieben Schülerinnen, konnte sich 
die Zahl bereits nach einem Jahr mehr als verdoppeln und stieg weiterhin 
an: 1899 verzeichnete die Schule 102 Absolventinnen, und bis zum Ende des 
Ersten Weltkriegs ließen sich mehr als 1.000 Schülerinnen in Castners Garten­
bauschule ausbilden. Aufgrund der stetig steigenden Schülerinnenzahl boten 
die Gebäude und Grünflächen in Friedenau bereits nach kurzer Zeit nicht 
mehr ausreichend Platz. Castner kaufte daraufhin in Marienfelde, ebenfalls bei 
Berlin gelegen, ein drei Hektar großes Stück Land und ließ dort ein Wohn- 
und Schulgebäude errichten, das für die Aufnahme von vierzig internen und 
zwanzig auswärtigen Schülerinnen großräumig konzipiert war. Die Umsied­
lung erfolgte 1899. Castners Gartenbauschule genoss weit über die deutschen 
Landesgrenzen hinaus einen guten Ruf, so dass sich auch Schülerinnen des 
europäischen Auslands in Berlin ausbilden ließen.

6 Elvira Castner: Die Gärtnerin in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. In: Die 
Gartenflora 66 (1917), S. 88 f., hier S. 88.

7 Elvira Castner: Projekt der Obst- und Gartenbauschule für Frauen in Friedenau bei 
Berlin. In: Frauenwohl 2 (1894), S. 142–144, hier S. 142.

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

111

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebäude der Gartenbauschule von Dr. Elvira Castner in Marienfelde bei Berlin, 
1910, online-Archiv „Arbeitskreis Historisches Marienfelde“ (www.mein-marienfe
lde.de).

Der Erfolg der Schule fußte auf dem Angebot breiter Berufsmöglichkeiten. 
Mit dem durch eine staatliche Prüfungskommission abgenommenen Berufsex­
amen konnten Frauen eine eigene Gärtnerei eröffnen, weitere Gartenbauschu­
len gründen, als Gärtnerinnen bei Privatleuten, in staatlichen Parkanlagen, 
in Sanatorien und Erziehungsheimen angestellt werden oder als Gartenbau­
lehrerinnen in Haushaltungsschulen arbeiten. Diese berufliche Vielfalt hatte 
zugleich jedoch eine recht große Verdienstspanne zur Folge, so dass Gehälter 
einer Gärtnerin je nach Anforderung, Leistung und Arbeitsstätte zwischen 400 
und 1.000 Mark pro Jahr differierten. Auf diesen Umstand wiesen bereits zeit­
genössische Berufsratgeber hin und stellten klar, dass die untere Gehaltsstufe 
„durchaus keine glänzende“ sei und die potentiellen Gärtnerinnen bestrebt 
sein sollten, innerhalb des Gartenbaus besser bezahlte Stellungen anzustre­
ben.8 Mit den höher dotierten Stellen (800 bis 1.000 Mark pro Jahr) entsprach 
der Verdienst in etwa den unteren Gehaltsklassen von Volksschullehrerinnen. 
Lehrerinnen an Höheren Mädchenschulen konnten bis zu 3.500 Mark und 
Schulvorsteherinnen gar 5.200 Mark verdienen.9 Der Gärtnerinnenberuf war 
aus einer ökonomischen Perspektive also nicht unmittelbar ein attraktives Be­

Abb. 2:

8 Anna Luise Wächtler: Der Gärtnerinnenberuf. Halle (Saale) 1913, S. 17.
9 Vgl. die Angaben in den zeitgenössischen Berufsratgebern: Elfriede Liebrecht: Das 

Buch der Frau. Frauenberufe. Berlin 1909, S. 33 f.; Eliza Ichenhäuser: Erwerbsmög­
lichkeiten für Frauen. Praktischer Ratgeber für erwerbssuchende Frauen in allen 
Angelegenheiten der Vorbildung, der Anstellung und der sozialen Selbstständigkeit. 
Nebst Nachweis von Wohlfahrtseinrichtungen. Berlin 1897, S. 101 f. Siehe auch Brigitte 

Mette Bartels

112

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mein-marienfelde.de
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mein-marienfelde.de


rufsfeld. Doch war die Alternative, der Beruf der Lehrerin, stark nachgefragt, 
und das Lehrerinnenzölibat bedeutete eine zusätzliche Hürde, da Lehrerinnen 
im Falle einer Heirat ihre Stellen verloren. Und, auch dieser Faktor darf nicht 
außer Acht gelassen werden, nicht jede Frau hatte Interesse, als Lehrerin 
tätig zu sein. In dieser Hinsicht brachte der Gärtnerinnenberuf zusätzlich zu 
erweiterten Berufswahlmöglichkeiten auch ein höheres Potential weiblicher 
Selbstbestimmung und persönlicher Unabhängigkeit mit sich.

Somit werden hier zwei Aspekte eines Liberalisierungsprozesses sichtbar: 
Zum einen lässt sich die Etablierung des Gärtnerinnenberufs als Transformati­
ons- und Liberalisierungsprozess verstehen, da Frauen nunmehr eine weitere 
Berufsoption geboten wurde, was als Ausdruck einer selbstgewählten Lebensge­
staltung bürgerlicher Frauen um 1900 zu werten ist. Zum anderen fand durch das 
Eindringen weiblicher Gärtnerinnen in ein vormals traditionelles, männliches 
Berufsfeld ein Wandel innerberuflicher Strukturen statt:  Im Gegensatz zum 
Ausbildungskonzept männlicher Gärtner, das eine dreijährige Lehre sowie eine 
anschließende zweijährige Gesellentätigkeit vorschrieb, traten Frauen, die das 
Gärtnerinnenexamen ablegten, bereits nach zwei Ausbildungsjahren auf den 
Berufsmarkt. Dass diese Diskrepanz dem Gärtnerinnenberuf den Vorwurf einer 
vermeintlich oberflächlichen Ausbildung einbrachte, änderte allerdings nichts 
am kontinuierlichen Anwachsen weiblicher Gartenbauschulen. Entkräftet wur­
de der Vorwurf zudem durch die Legitimation männlicher Fachexperten des 
Gartenbaus, welche die staatlichen Gärtnerinnenexamina abnahmen und dem 
Konzept der weiblichen Gartenbauschulen somit eine fachliche Existenzberech­
tigung attestierten.

3. Liberalisierung der Geschlechterzuschreibungen?

Obgleich die Etablierung des Gärtnerinnenberufs zu einer Erweiterung weibli­
cher Handlungsräume führte, war dem Beruf die Vorstellung des traditionellen, 
bürgerlichen Geschlechterkonzepts zu eigen,  welches der Frau die Rolle als 
Ehegattin, Hausfrau und Mutter zuwies. Dies beruhte auf einem bürgerlichen 
Selbstverständnis der Geschlechterrollen und scheint zunächst auf einen Wi­
derspruch hinzuweisen. Doch dieses Selbstverständnis nur als Hemmnis weibli­
cher Emanzipation zu betrachten, greift zu kurz und verkennt die Tatsache, dass 
die weiblichen Rollenzuschreibungen gezielt genutzt wurden, um die Tätigkeit 
von Frauen im Gartenbau zu legitimieren, sogar als unabdingbar zu definieren. 

Kerchner: Beruf und Geschlecht. Frauenberufsverbände in Deutschland 1848–1908. 
Göttingen 1992, S. 116.

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

113

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor diesem Hintergrund betonte die Frauenbewegung die Vorzüge des Gärtne­
rinnenberufs für die psychische und physische Konstitution des weiblichen 
Körpers sowie für die spätere Mutterschaft:  „Ein nicht zu unterschätzender 
Vorteil ist die Genesung und Stählung des Körpers durch die geregelte Thätigkeit 
und den Aufenthalt im Freien […]. Was aber ist wichtiger für die künftige Mutter, 
als ein Körper, in dem ein reicher Fond von Kraft und Gesundheit aufgespeichert 
ist?“10 Durch das Gärtnern werde zudem „der mütterlich sorgende Sinn, der 
jedem echten Weibe innewohnt“, gefestigt, da „die Heranzucht der Pflanzen ein 
hohes Maß von zarter Behutsamkeit, liebevoller Sorgfalt und duldsamer Pflege 
erfordert“, so dass die Frau dadurch „den bedeutendsten und günstigsten Einfluß 
auf die Erziehung ihrer Kinder gewinnen wird.“11

Gartenbauschule Marienfelde, 1907. Fotografin: Marta Wolff. In: Berliner Leben. 
Zeitschrift für Schönheit und Kunst X (1907), Oktober, S. 12.

Abb. 3:

10 Sophie Hartmann: Der Beruf der Gärtnerin. In: Die Frauenbewegung 2 (1896), S. 87 f., 
hier S. 88.

11 Luise Niemer: Die Gärtnerin. Berlin 1921, S. 14.

Mette Bartels

114

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anknüpfend an den Mütterlichkeitstopos brachten die Vertreterinnen der 
Frauenbewegung Argumente vor, die sich zudem auf genuin weibliche Cha­
raktereigenschaften beriefen, welche Frauen für die Tätigkeit besonders prä­
destinieren würden. So „kommen in dem Beruf der Gärtnerin alle dem weib­
lichen Geschlecht als Vorzüge angerechneten Eigenschaften zur Geltung: das 
Achten auf das Kleine, das liebevolle Vertiefen in die Bedürfnisse anderer, 
die Fürsorge für die Schwachen und nicht zum mindesten der Sinn für 
Ordnung, Sauberkeit und Akkuratesse“, wie Anna Blum, die Schriftführerin 
des badischen Frauenvereins, 1896 konstatierte.12 An der Auflistung dieser 
Eigenschaften zeigt sich deutlich die Orientierung an dem traditionellen Ge­
schlechterbild der bürgerlichen Frau. Da der Gärtnerinnenberuf anscheinend 
genau diese Eigenschaften voraussetze, „ist dem weiblichen Geschlecht ein 
Erwerb eröffnet, dem nicht der Vorwurf gemacht werden kann, daß er die 
Frauen ihrem natürlichen Beruf entfremde“,13 sondern gerade „eine Fülle von 
behutsamer Sorgfalt […], liebevollster Pflege“ und „manueller Geschicklichkeit 
für die feineren Obliegenheiten verlangt“, die mit der „weiblichen Anlage in 
glücklichster Weise übereinstimmt.“14 Aufgrund dieser essentiellen Zuschrei­
bungskriterien schien sich eine berufliche Tätigkeit von bürgerlichen Frauen 
im Gartenbau nahezu ideal in die Berufskämpfe der Frauenbewegung einzufü­
gen, denn die Frauenbewegung versuchte, den Gärtnerinnenberuf mit jenen 
bürgerlich-normativen Weiblichkeitsvorstellungen in Einklang zu bringen, 
um eine weibliche Erwerbsarbeit generell zu legitimieren. In diesem Sinne 
wurde wiederholt auf die enge Verbindung von weiblichem Gärtnern und 
Erziehungsarbeit verwiesen. Neben der Tätigkeit in Sanatorien, Heilanstalten 
und Fürsorgeeinrichtungen, in denen Gärtnerinnen während der gemeinsa­
men Gartenarbeit mit den Patienten durch ein „intuitives, echt weibliches 
Taktgefühl, starke Energie und viel liebevoller Geduld“15 in vorzüglicher Weise 
auf diese wirken konnten, galt die Anstellung im Schulgarten aufgrund der 
„natürlichen Veranlagung der Frau als Erzieherin der Kinder“ als ein ideales, 
mit den vermeintlich weiblichen Eigenschaften kompatibles Erwerbsfeld.16

Mit dieser Argumentationslinie rekurrierte die bürgerliche Frauenbewegung 
unverkennbar auf das Konzept der „Geistigen Mütterlichkeit“. Das Konzept 
der „Geistigen Mütterlichkeit“ wurde von der Frauenbewegung entwickelt, 
wobei die beiden Komponenten Mütterlichkeit und Weiblichkeit miteinander 

12 Anna Blum: Der Obst- und Gartenbau als Frauenerwerb. In: Die Frau 4 (1896), 
S. 119–122, hier S. 119.

13 Ebd.
14 Wächtler: Gärtnerinnenberuf (wie Anm. 8), S. 9.
15 Ebd., S. 42.
16 Ebd., S. 35.

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

115

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichgesetzt wurden. Konkret wurde hierfür Mütterlichkeit von ihrer biolo­
gischen Seite entkoppelt und allen Frauen, ob kinderlos oder kinderreich, 
genuin vorhandene mütterlich-weibliche Eigenschaften attestiert.17 Die Beto­
nung der Geschlechterdifferenz bedeutete in den Berufskämpfen der Frauen­
bewegung jedoch keine Rückschrittlichkeit. Die Polarisierung und Dichotomi­
sierung der Geschlechter diente den frauenbewegten Aktivistinnen hingegen 
dazu, die Relevanz weiblicher Berufsbefähigungen für die „Zivilisierung“ der 
Gesellschaft zu betonen und damit die Handlungsräume von Frauen zu erwei­
tern.

4. Gärtnerinnen und Klasse

Das Engagement der bürgerlichen Frauenbewegung richtete sich ausschließ­
lich an Frauen der eigenen Gesellschaftsschicht – an das Bildungs- und Wirt­
schaftsbürgertum. Dies zeigt sich insbesondere an der immer wiederkehren­
den Abgrenzung zur einfachen, den proletarischen Schichten entstammenden 
Gartenarbeiterin. So betonte Elvira Castner, dass das Konzept des Gärtnerin­
nenberufs „Damen […] zur Gärtnerin [und] nicht zur Gartenarbeiterin“ aus­
bilde.18 Auf die Frage, ob die Tätigkeiten einer Gärtnerin für eine „gebildete 
Frau“ zu schwer seien, antwortete sie im Rahmen eines Vortrags bewusst 
klassendifferenzierend: „Die so denken, denken dabei an Gartenarbeiterinnen, 
denen es obliegt, alle groben Handarbeiten im Garten zu verrichten. Das 
soll die Gärtnerin freilich nicht, sie braucht es auch nicht; sie soll und muß 
aber die Arbeiterinnen anweisen können, wie eine Arbeit ausgeführt werden 
muß.“19 Diese Abgrenzung beruhte auf zwei Punkten: Erstens wollte man das 
bürgerliche Selbstverständnis wahren und hielt an Klassengrenzen fest; zwei­
tens galt es, Lohndrückerei und Konkurrenzrangelei zu unterbinden. In der 
Praxis bedeutete dies, rigorose finanzielle und bildungsbezogene Aufnahme- 
und Ausbildungskriterien festzusetzen.

17 Christoph Sachße: Mütterlichkeit als Beruf. Sozialarbeit. Sozialreform und Frauen­
bewegung 1871–1929. Opladen 1994; Iris Schröder: Arbeiten für eine bessere Welt. 
Frauenbewegung und Sozialreform 1890–1914. Frankfurt am Main 2001.

18 Elvira Castner: Der Gartenbau, ein Arbeitsfeld für die gebildete Frau. In: Elly Saul/
Hildegard Oberist-Jenicke (Hrsg.): Jahrbuch für die deutsche Frauenwelt. Stuttgart 
1899, S. 137–144, hier S. 143.

19 Elvira Castner: Vortrag gehalten im Frauenverein Stettin am 21. September 1894. 
In: Dies.: Zwei Vorträge über Obst- und Gartenbau. Ein Erwerbszeig für gebildete 
Frauen. Berlin 1895, S. 15–22, hier S. 17.

Mette Bartels

116

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kosten der zweijährigen Ausbildung an den Gartenbauschulen beliefen 
sich durchschnittlich auf 3.000 Mark. Zudem waren diverse Gerätschaften, 
wie verschiedene Gartenscheren und -messer, Baumsägen sowie funktionel­
le Kleidung auf eigene Kosten anzuschaffen. Kamen Schülerinnen von au­
ßerhalb, mussten noch Unterbringungs- und Verpflegungsausgaben hinzuge­
rechnet werden.20 Ein finanzielles Unterfangen also, das sich Töchter und 
Frauen selbst aus bessergestellten Arbeiterfamilien nicht leisten konnten. 
Zum Vergleich: Berliner Dienstmädchen – dort waren die Lohnsätze am 
höchsten – verdienten um 1900 bei freier Logis und Kost zwischen 150 
und 200 Mark jährlich. Die Löhne der Fabrikarbeiterinnen lagen mit durch­
schnittlich 500 Mark pro Jahr zwar höher, allerdings mussten von diesem 
Verdienst die gesamten Lebenshaltungskosten bestritten werden.21 Auch den 
geforderten Bildungsanspruch, der die Absolvierung einer Höheren Töchter­
schule als Aufnahmekriterium voraussetzte, konnten in der Regel nur bürger­
liche Frauen und Mädchen erfüllen. Diese bildungsorientierte Prämisse war 
vor allem im Kontext der erzieherischen Komponente des Gärtnerinnenberufs 
essentiell, „denn zum Gärtnerinnenberuf, wie wir ihn auffassen, seiner sozia­
len Geltung und ethisch-erzieherischen Wirksamkeit gehört das Fundament 
einer gründlichen höheren Schul- und Allgemeinbildung“, wie in einem Be­
rufsratgeber der Frauenbewegung festgestellt wurde.22 Herauslesen lassen sich 
hier Formen einer – um mit Ute Gerhard zu sprechen – antiproletarischen 
Familienideologie des Bürgertums, nach welcher Frauen der Arbeiterklasse 
nicht zuletzt aufgrund einer angeblich sittenlosen Lebensweise ein Defizit an 
erzieherischen und sozialen Werten attestiert wurde.23

Gleichzeitig offenbaren sich hier gegensätzliche Entwürfe von bürgerlicher 
und proletarischer Weiblichkeit. Diese Gegensätzlichkeit zeigte sich im Gärt­
nerinnenberuf durch klassendefinierte Zuständigkeitsbereiche innerhalb des 
Gartenbaus. So wurden den proletarischen Gartenarbeiterinnen die groben 
Handlangerarbeiten, wie unter anderem Mistdünger auf die Beete bringen, 
Unkraut jäten, Wege kehren und dergleichen zugeteilt, wohingegen der ei­
gentliche Gartenbau, sprich säen, pflanzen, pflegen und ernten, bürgerlichen 
Gärtnerinnen vorbehalten sein sollte. Hierdurch schufen die Akteurinnen der 
Frauenbewegung ein hierarchisches Verhältnis zwischen bürgerlichen Gärtne­

20 Vgl. Blum: Obst- und Gartenbau (wie Anm. 12), S. 21.
21 Ute Frevert: Frauen-Geschichte zwischen bürgerlicher Verbesserung und Neuer 

Weiblichkeit. Frankfurt am Main 1986, S. 84 f.
22 Niemer: Gärtnerin (wie Anm. 11), S. 19.
23 Vgl. Ute Gerhard: Verhältnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie und Rech­

te der Frauen im 19. Jahrhundert. Mit Dokumenten. Frankfurt am Main 1978, S. 139–
143.

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

117

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rinnen und proletarischen Gartenarbeiterinnen. Dies entsprach den Klassen­
verhältnissen im bürgerlichen Haushalt – also in dem bürgerlichen Frauen zu­
geschriebenen Refugium: der Beziehung zwischen delegierender Hausherrin 
und ausführenden Dienstboten. Dieses hierarchische Verhältnis war essentiell 
für das bürgerliche Selbstverständnis, wurde doch durch die Zahl der im 
bürgerlichen Haushalt beschäftigten Dienstboten nicht zuletzt der gesellschaft­
liche Status der Hausherrin und der gesamten bürgerlichen Familie bestimmt. 
Vor diesem Hintergrund diente die Anstellung von Dienstpersonal nicht nur 
arbeitsentlastenden Zwecken, sondern in bedeutendem Maße auch der bür­
gerlichen Selbstdarstellung.24 Umso erschreckender war es, wenn die neuge­
wonnenen beruflichen Möglichkeiten für bürgerliche Frauen charakteristische 
Züge des „Dienens“ aufwiesen – so auch im Falle des Gärtnerinnenberufs. 
Beispielsweise mokierte sich eine Gärtnerin darüber, während ihres Beschäfti­
gungsverhältnisses in einem Villengarten auch zu anderen, nicht gärtnerischen 
Tätigkeiten herangezogen zu werden, die jenseits des bürgerlich legitimen 
Aufgabenbereichs lagen: „Ich war in einem Villengarten. […] Es fehlte eine 
Stütze der Hausfrau. [...] Ich sollte vollständig als Stütze fungieren und den 
Garten daneben erledigen [...], also der eigentliche Beruf als Nebenamt.“25 

Zur Wahrung des bürgerlichen Klassenbewusstseins war die Kündigung dieser 
Stelle die logische Konsequenz. Wenn es um das bürgerliche Selbstverständnis 
ging, stieß auch eine weibliche Geschlechtersolidarität an ihre Grenzen.

Aber nicht nur zwischen bürgerlichen Gärtnerinnen und proletarischen 
Gartenarbeiterinnen taten sich Klassengräben auf. Gärtner, die zumeist eben­
falls der Arbeiterklasse und dem unteren Bürgertum entstammten, erblickten 
in den bürgerlichen Gärtnerinnen eine Gefahr für ihre berufliche Position. 
Aufgrund dessen versuchten sie vehement, die Nichteignung von bürgerlichen 
Frauen für den Gärtnereiberuf zu bekräftigen, und rekurrierten in ihrer Argu­
mentationsführung ebenfalls auf vermeintlich geschlechtsspezifische Charak­
tereigenschaften, die nun aber dazu dienten, Frauen ihre beruflichen Fähigkei­
ten abzusprechen: So sei dem männlichen Gärtner von frühester Jugend an 
Zucht und Gehorsam in Fleisch und Blut übergegangen und er dadurch in 
der Lage, Tadel nicht nachtragend ertragen zu können, hingegen existiere bei 
der Gärtnerin ein ausgeprägtes Defizit an Unterordnung und Kritikfähigkeit. 
Bei jeglicher noch so kleinen Kritik sei sie eine „gekränkte Leberwurst [und] 
schmollt acht Tage lang […]. Ja, viele werden sogar widerhaarig und frech und 
der Schluß ist, daß sie es nicht nötig haben“, wie Berufsgärtner Arthur Janson 

24 Siehe Dorothee Wierling: Mädchen für alles. Arbeitsalltag und Lebensgeschichte 
städtischer Dienstmädchen um die Jahrhundertwende. Berlin 1987.

25 El. We.: Auch über die Gärtnerin. In: Die Gartenwelt 20 (1916), S. 405 f., hier S. 405.

Mette Bartels

118

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lamentierte.26 Auch „Möller’s deutsche Gärtner-Zeitung“, welche durch die 
kontinuierliche Veröffentlichung antifeministischer Artikel mit entsprechend 
zugehörigen Karikaturen hervorstach, monierte in nahezu ähnlicher Weise 
die Nichteignung bürgerlicher Frauen für den Gärtnerberuf. Diese seien ge­
genüber der einfachen Gartenarbeiterin aufgrund ihres klassenspezifischen 
Habitus’, welcher sich in weiblicher Pingeligkeit sowie einem Mangel an 
körperlicher Belastungsfähigkeit zeige, a priori für handfeste Gartenarbeiten 
gänzlich ungeeignet. Deutlich wird hier ein dichtes Geflecht von Konkurrenz­
angst, Klassenabgrenzung und Geschlechterkampf: Männliche Gärtner der 
Arbeiterklasse fürchteten die Konkurrenz bildungsbürgerlicher Gärtnerinnen; 
diese waren wiederum stets darauf bedacht, sich von den „einfachen“, sprich 
proletarischen Gartenarbeiterinnen abzugrenzen.

Die Transformationsprozesse, die durch die Etablierung des Gärtnerinnen­
berufs einsetzten, bedeuteten also keinesfalls eine Erweiterung der Handlungs­
räume aller Frauen, sondern beschränkten sich ausschließlich auf die Lebens- 
und Arbeitswelt bürgerlicher Frauen. Durch die gezielte Exklusion proletari­
scher Frauen aus diesem Berufsfeld verminderten sich gleichzeitig ihre Parti­
zipationsmöglichkeiten. Und auch männliche Gärtner, die sich zuvor ihrer 
beruflichen Stellung sicher sein konnten, mussten sich neben der eigenen 
männlichen Konkurrenz nunmehr auch gegenüber weiblichen Berufsgärtne­
rinnen behaupten. Hier offenbaren sich nicht minder Strukturen, die den 
Clash von Klasse und Geschlecht im Machtraum des Gartens demonstrieren.

5. Gärtnerinnen arbeiten für das „Volkswohl“

Neben Elvira Castners Intention, Frauen eine Lebens- und Berufsperspektive 
zu eröffnen, hatte ihr Plan überdies eine volkswirtschaftliche Ausrichtung. Als 
sie während ihrer Studienzeit in den USA erlebte, dass in der Hafenstadt Bal­
timore ganze Schiffsladungen mit frischem Obst nach Deutschland verschifft 
wurden, überlegte sie, wie es möglich sei, „die Einfuhr fremder Früchte zu ver­
mindern“.27 Den heimischen Obstbau zusätzlich durch Frauenhand zu fördern, 
schien die Lösung zu sein.28 Wie ernst Castner dieses Anliegen war, zeigen 
ihre Publikationen und Vorträge, mit denen sie für den Gärtnerinnenberuf 

26 Arthur Janson: Die Gärtnerinnenfrage. In: Die Gartenwelt 19 (1915), S. 350 f., hier 
S. 350.

27 Castner: Die Gärtnerin (wie Anm. 6), S. 88.
28 Zum Lebenslauf Elvira Castners vgl.: Brandenburgisches Landeshauptarchiv, Rep. 34 

Provinzialschulkollegium, Nr. 3526: Obst- und Gartenbauschule in Berlin-Marienfel­
de.

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

119

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warb. Hier betonte sie, untermauert mit umfangreichem statistischem Zahlen­
material, die Funktion des Gartenbaus als Wirtschaftsfaktor und prangerte 
den massenhaften Import von Obst und Gemüse aus europäischen Nachbar­
ländern und den USA an. Den Grund hierfür sah Castner darin, dass der Staat 
auf die Verwendung und Verwertung heimischer gärtnerischer Erzeugnisse 
zu wenig Wert lege. „Sache der Frauen“ sei es nunmehr, „mitzuhelfen, daß 
hier Wandel geschaffen wird.“ Erstens dadurch, dass die Frauen „im Haushalt 
nur einheimische Produkte verwerten“, und zweitens dass sie erwerbsmäßig 
in den Gartenbau eingebunden werden. Denn, „wo immer „Frauenthätigkeit 
und Frauenkraft dem Einzelnen und der Gesamtheit Nutzen bringen können, 
da sollten wir nicht die Hände in den Schoß legen. […] Obst soll nicht ein 
Genußmittel sein, es muß ein Nahrungsmittel werden. Ohne die Hilfe der 
Frauen wird dies noch lange ein frommer Wunsch bleiben.“ Es sei eine „drin­
gende Notwendigkeit, daß zur Hebung des Obst- und Gartenbaues […] die 
Frauen sich an der Lösung dieser Aufgabe beteiligen.“29 Aber auch für den 
Export sollten gärtnernde Frauenhände eine förderliche Rolle spielen. So läge 
es nunmehr an der Unterstützung der Frauen, den „Export von Obst- und Ge­
müseprodukten zu steigern, […] um durch den Obstbau dem Vaterlande große 
Summen Geldes zu erhalten.“30 Und Castner ging noch weiter, indem sie die 
„gebildete Frau“ als Retterin des „vaterländischen Obstbaus“ stilisierte, denn – 
so ihre These, die gleichzeitig zur Legitimation ihres Gartenbauschulkonzepts 
fungierte – „wenn Männer allein die Aufgabe hätten lösen können, so würden 
wir heute nicht gezwungen sein, eine solche Menge fremdländischen Obstes 
bei uns einzuführen“.31

Mit der Propagierung ökonomischer Gründe für den Gärtnerinnenberuf 
begab sich Elvira Castner gezielt auf das politisch-öffentliche Feld und ver­
band Emanzipationspotentiale für Frauen mit aktuellen wirtschafts- und ge­
sellschaftspolitischen Fragen des Kaiserreichs. Somit bewegte sich Castner in 
einem männlich konnotierten öffentlichen Raum, der ihr als bürgerlicher Frau 
nicht zuerkannt wurde. Die Überschreitung dieser Geschlechtergrenzen ist 
auch Ausdruck eines gesellschaftlichen Liberalisierungsprozesses.

29 Alle Zitate aus: Elvira Castner: Obst- und Gartenbau, ein Erwerbszweig für gebildete 
Frauen. In: Frauen-Reich 28 (1894), S. 327 f., hier S. 328.

30 Elvira Castner: Die Frau als Gärtnerin. In: Hermann Hillger (Hrsg.): Hillgers Illus­
triertes Frauen-Jahrbuch. Kalender, Merk- und Nachschlagebuch für die Frauenwelt. 
Berlin/Eisenach/Leipzig 1904/05, S. 420–434, hier S. 425.

31 Ebd., S. 424.

Mette Bartels

120

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Abschließende Überlegungen

Am Beispiel des Gärtnerinnenberufs lässt sich zeigen, dass frauenbewegte Ak­
teurinnen in ihren Berufskämpfen systematisch die Strategie des Differenzan­
satzes vertraten. Dieses Konzept betonte weniger die Geschlechtergleichheit, 
sondern bekräftigte spezifisch „weibliche Fähigkeiten“, um – so waren die 
hier erwähnten Frauen überzeugt – zu einer zivilisierten Gesellschaftsentwick­
lung beizutragen. Durch diese weibliche Ermächtigung, die sich gezielt in der 
Schaffung von neuen Berufsfeldern für Frauen niederschlug, partizipierte die 
bürgerliche Frauenbewegung gleichsam in bedeutsamen Maße an Umbruch­
prozessen des Kaiserreichs: Frauen erkämpften sich neue berufliche Möglich­
keiten jenseits der unentgeltlichen Tätigkeiten, die ihnen nach bürgerlichen 
Normvorstellungen ausschließlich im Innerhäuslichen zugewiesen worden wa­
ren, und erweiterten somit ihre Handlungs- und Partizipationsräume. Damit 
einhergehend traten sie vermehrt aus der häuslichen Sphäre in die männlich 
konnotierte außerhäusliche Öffentlichkeit und verschafften sich dort Stimme 
und Gehör. Überdies ergaben sich neue weibliche Lebensperspektiven und 
-entwürfe: Durch die Schaffung neuer Berufsmöglichkeiten konnten bürger­
liche Frauen nunmehr Berufe ergreifen, die individuellen Vorlieben entspra­
chen und nicht einzig und allein auf die traditionelle Lehrerinnentätigkeit be­
schränkt waren. Und für zeitlebens ledige Frauen oder auch (junge) Witwen, 
die häufig als mehr oder weniger geduldete Tanten oder Töchter in den Haus­
halten der Brüder bzw. Eltern lebten, boten die neuen Berufe einen Zuwachs 
an Alternativen für ein eigenverantwortliches und ökonomisch unabhängiges 
Leben.

Mit diesen weiblichen Emanzipationskonzepten einhergehend war es ein 
zentrales Anliegen der Frauenbewegung, ihre erkämpften Partizipationsräume 
als ausschließlich bürgerlich-weibliche Handlungsfelder zu verorten. Das führ­
te unweigerlich dazu, dass die Frauenbewegung zwar die Lebensperspektiven 
und Berufschancen von Frauen ihrer eigenen Klasse positiv beeinflusste, ande­
re Personen(-gruppen) dadurch jedoch beeinträchtigt wurden: Kleinbürgerli­
che Männer mussten sich in ihren beruflichen Positionen neu behaupten und 
trafen neben der eigenen männlichen Konkurrenz nun zusätzlich auf Frauen, 
die eine fundierte Ausbildung vorweisen konnten. Und Frauen der Arbeiter­
klasse wurden durch die auf bürgerlichen Maßstäben beruhende Professiona­
lisierung der Berufe eine Tätigkeit in diesen schier vorenthalten. Wurde in 
der Spezifik des Weiblichen der Schlüssel für weibliche Partizipationsmöglich­
keiten gesehen, war dieser bürgerlich-weibliche Emanzipationsweg von einem 
ausgeprägt bürgerlichen Habitus getragen und stützte sich gezielt auf klassen­
spezifische Exklusionsprozesse. Kurzum: Die Inklusion bürgerlicher Frauen 

Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900

121

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Grundlage ihrer spezifisch „bürgerlich-weiblichen Fähigkeiten“ in die Be­
rufswelt hatte unmittelbar die Exklusion proletarischer Frauen sowie eine zu­
sätzliche Lohnkonkurrenz für kleinbürgerliche Männer zur Folge. Besonders 
durch die zielgerichtete Exklusion proletarischer Frauen aus den neugewonne­
nen Berufsfeldern verstärkten die bürgerlichen Akteurinnen den schon ohne­
hin bestehenden Außenseiterstatus der Arbeiterinnen und schränkten deren 
berufliche Partizipationsmöglichkeiten um ein Weiteres ein.32

Die von der Frauenbewegung initiierten bürgerlich-weiblichen Eman­
zipationsbestrebungen waren demzufolge auch durch klassenspezifischen 
Ausschluss getragen. Das bedeutet erstens, das Handeln der bürgerlichen Frau­
enbewegung fortan deutlicher zu differenzieren und eben nicht als Aufbruchs- 
und Emanzipationsgeschichte aller Frauen zu begreifen, sondern dezidiert als 
eine Erweiterung bürgerlich-weiblicher Handlungsräume. Für das Verständnis 
des deutschen Kaiserreichs bedeutet dies zweitens, die Beteiligung bürgerlicher 
Frauen an der Prägung der wilhelminischen Klassengesellschaft fortan stärker 
zu betonen: Durch das Erstarken und das Handeln der bürgerlichen Frauen­
bewegung gegen Ende des 19. Jahrhunderts war Klasse nicht mehr nur durch 
männlichen Besitz und Bildung definiert, sondern ebenso maßgeblich durch 
einen bürgerlich-weiblichen Aktionismus. Drittens müssen auch die Begriffe 
der Transformation und der Liberalisierung stets differenziert betrachtet und 
kontextualisiert werden: Nicht immer und nicht für jede gesellschaftliche 
Gruppe führten Umbrüche und Transformationsprozesse zu einem Hinzuge­
winn von Handlungsräumen und Partizipationsmöglichkeiten. Transformati­
onsprozesse und Liberalisierung waren eben auch geprägt von Inklusion und 
Exklusion.

32 Bartels: Garten, Gefängnis, Fotoatelier (wie Anm. 5), S. 395 f.

Mette Bartels

122

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns1

Frank-Michael Kuhlemann

Friedrich Naumann gilt als ein innovativer Denker in der Zeit des Kaiserreichs 
und der frühen Weimarer Republik. Sein Werk ist von der Wissenschaft daher 
in immer wieder neuen Anläufen mit unterschiedlichen Schwerpunkten, vor 
allem in politischer und ökonomischer, aber auch religiöser und kultureller 
Hinsicht analysiert worden. Es ist dabei auffällig, dass die einschlägige For­
schung den Fragen von Bildung und Erziehung im Werk ihres Protagonisten 
nur ein eher randständiges Interesse entgegengebracht hat. Sofern man sich 
diesem Themenkomplex überhaupt zugewandt hat, konzentrierte man sich im 
Rahmen der von Theodor Heuss früh gesetzten Akzente auf das Konzept der 
staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung. Auch Ralf Dahrendorf und Hans-
Joachim Schoeps haben den politischen Erzieher Friedrich Naumann in den 
Mittelpunkt gerückt.2 Diese Schwerpunktsetzung zieht sich hin bis in neuere 
Veröffentlichungen, etwa diejenige von Norbert Friedrich, dessen Aufsatz aus 
dem Jahre 2000 über „Friedrich Naumann und die politische Bildung“ mit 
einer typischen Konzentration respektive Verengung der Quellenauswahl auf 
die bekannten Naumannschen „Vier Reden an junge Freunde“ (1918) zwanzig 
Jahre später fast unverändert noch einmal veröffentlicht wurde.3

Die einschlägigen Aufsätze Naumanns zur politischen Erziehung erschienen 
im Wesentlichen nach der Jahrhundertwende: während seiner Zeit als aktiver 
liberaler Politiker. Sie stehen nun aber in einer weiterreichenden, bisher kaum 

1 Die folgenden, z.T. erweiterten und mit Anmerkungen versehenen Überlegungen fu­
ßen auf meinem Vortrag im Rahmen des Liberalismus-Kolloquiums in Berlin am 
14./15.11.2024.

2 Vgl. Theodor Heuss: Friedrich Naumann als politischer Pädagoge. In: Ernst Jäckh 
(Hrsg.): Politik als Wissenschaft. 10 Jahre Deutsche Hochschule für Politik. Berlin 1930, 
S. 121–133; Ralf Dahrendorf: Friedrich Naumann. Politik und politische Bildung. In: li­
beral. Vierteljahresschrift für Politik und Kultur 27 (1985), H. 2, S. 31–39; Hans-Joachim 
Schoeps: Friedrich Naumann als politischer Erzieher. In: Zeitschrift für Religions- und 
Geistesgeschichte XX (1968), S. 3–13.

3 Norbert Friedrich: Friedrich Naumann und die politische Bildung. In: Rüdiger 
vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 345–360; 
ders.: Friedrich Naumann und die politische Bildung. In: Jürgen Frölich/Ewald Gro­
the/Wolther von Kieseritzky (Hrsg.): Fortschritt durch sozialen Liberalismus. Politik 
und Gesellschaft bei Friedrich Naumann. Baden-Baden 2021, S. 243–263.

123

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beachteten Kontinuität, die sich von seinen frühen Studienerfahrungen bis 
zum Ende des Kaiserreichs und in die frühe Weimarer Republik erstreckt. Es 
ist daher meine Absicht, Naumanns Beiträge zum Themenkomplex in einen 
breiteren Rahmen zu stellen. Es soll die These entfaltet werden, dass sich 
seine Überlegungen nach eher indifferenten Anfängen je länger desto mehr 
als ein umfassendes Konzept von Erziehung und Bildung zu gesellschaftlicher 
Mündigkeit und politischer Emanzipation sowie als ein wichtiger Faktor für 
die soziale, politische und kulturelle Reform des Kaiserreichs bis hin zu sei­
ner Überwindung interpretieren lassen. Ich rücke drei Aspekte in den Mittel­
punkt: In einem ersten Schritt werden die frühen pädagogischen Erfahrungen 
Naumanns und sein zu dieser Zeit erwachendes Interesse an den Fragen von 
Jugend und Jugendbildung, Unterricht und Erziehung dargelegt. Es folgt ein 
Abschnitt, der Naumanns pädagogisches Denken nach seinen noch wenig 
reflektierten ersten Erfahrungen in einem größeren, von ihm selbst gesetzten 
moralphilosophischen und pädagogischen, politischen und historischen Rah­
men analysiert. Erst in einem dritten Schritt geht es um die Fragen einer 
staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung, die ich als den folgerichtigen Ab­
schluss eines lebenslangen pädagogischen und politischen Interesses deute. 
Ein letzter Abschnitt wird die entfalteten Aspekte knapp zusammenfassen.

Vorwegzuschicken ist die These, dass Naumanns Bildungs- und Erziehungs­
denken für das Verständnis seines Werkes geradezu konstitutiv ist, selbst wenn 
er sich dazu nur in kleineren Schriften und Vorträgen oder auch Rezensionen 
äußerte. So verfolgte er die Absicht, außer seinen drei Hauptwerken „Demo­
kratie und Kaisertum“ (1900), „Neudeutsche Wirtschaftspolitik“ (1902/1906) 
und „Mitteleuropa“ (1915) ein Buch über Schul- und Erziehungsfragen zu 
schreiben.4 Naumanns Vorstellungen sind mit unterschiedlichem Gewicht 
auch in die bildungsprogrammatischen Positionen der von ihm initiierten, 
mitbegründeten und vertretenen Organisationen und Parteien – vor allem des 
Nationalsozialen Vereins (NSV), des Nationalvereins für das liberale Deutsch­
land, der Fortschrittlichen Volkspartei sowie der Deutschen Demokratischen 
Partei (DDP) – eingeflossen. Sie standen zudem den Positionen der linkslibe­
ralen Lehrerschaft des Kaiserreichs nahe, die vom Deutschen Lehrerverein als 
maßgeblicher standespolitischer Organisation vertreten wurden.

4 Vgl. Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Stuttgart/Ber­
lin 1937, S. 356, 3. Aufl. 1968, S. 297. Die drei genannten Hauptwerke finden sich in 
kritischer Kommentierung in: Friedrich Naumann: Werke. Bde. 1–6. Hrsg. von Theo­
dor Schieder u.a. Köln/Opladen 1964, hier Bd. 2, S. 1–351, Bd. 3, S. 71–534, Bd. 4, 
S. 485–836.

Frank-Michael Kuhlemann

124

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Frühe pädagogische Erfahrungen und Reflexionen

Fragt man nach den ersten Anfängen, so ist es erstaunlich, dass sich für den 
späteren liberalen Politiker die Themen Bildung und Erziehung zunächst in 
einem konservativen und diakonischen Umfeld als Fragen nach der Betreu­
ung oder auch Eingliederung von schwer erziehbaren Jugendlichen in die 
Gesellschaft stellten. Die Gelegenheit dazu bestand in der Tätigkeit des ange­
henden Pfarrers als eines „Oberhelfers“ im Hamburger „Rauhen Haus“, einer 
Einrichtung der Inneren Mission, die sich nach anfänglicher Konzentration 
auf die Arbeit mit Kleinkindern auch der Beschulung und Betreuung von 
„gefährdeten Jugendlichen“ (in der Regel schwer erziehbaren und „auffälligen“, 
z.T. gewalttätigen, bis hin zu suizidal gefährdeten Jugendlichen aus klein- 
und ‚gutbürgerlichen‘ Elternhäusern) widmete.5 Naumann arbeitete seit 1883 
zunächst als Lehrer an der Internatsschule („Pensionat“) in den Klassenstufen 
von der Quarta bis zur Sekunda, in denen er die Fächer Geschichte, Religion, 
Mathematik und Deutsch, z.T. auch Zeichnen und vertretungsweise alte Spra­
chen unterrichtete. Darüber hinaus war er mit dem Religionsunterricht in der 
Seminarschule für die neu einzuweisenden Oberhelfer betraut. Wenig später 
übernahm er auch die Leitung einer Gruppe von Jugendlichen, die im Internat 
in „Familien“ respektive Wohngruppen zusammenlebten.6

Naumann sah sich angesichts dieser vielfältigen Aufgaben sehr früh schon 
mit praktischen und theoretischen Unterrichts- und Erziehungsfragen konfron­
tiert. Im Fach Mathematik, das er bereits während seiner Schulzeit liebte und 
vor seiner Entscheidung für die Theologie sogar studieren wollte, hat er sich 
einige Kenntnisse nachträglich aneignen müssen. Im Deutschunterricht waren 
es „ästhetische“ und „dramaturgische“ Gesichtspunkte, die ihn beschäftigten. 
Einen besonderen Genuss bereiteten ihm die Zeichenstunden, in denen er 
seine Erfahrungen während seiner Schulzeit auf der Meißener Fürstenschule 
Sankt Afra weitergeben konnte. Besondere Aufmerksamkeit hat Naumann sitt­
lichen Problemstellungen geschenkt, die im Geschichts-, Deutsch- und Religi­
onsunterricht aufgeworfen wurden, „zu deren ethischer Durcharbeitung“ ihm 
aber, wie er ausdrücklich betonte, „das Vorstudium“ fehlte und die „bekannten 
theologischen Ethiker“ kaum eine Hilfestellung bieten konnten.7

5 Vgl. Hans-Walter Schmuhl: Senfkorn und Sauerteig. Die Geschichte des Rauhen Hau­
ses zu Hamburg von 1833–2008. Hamburg 2008, S. 135–145; sowie Margarete Nau­
mann: Friedrich Naumanns Kindheit und Jugend. Gotha 1928, S. 90–119, Zitate ebd.

6 Vgl. ebd., S. 90–119, Zitate S. 102, 105.
7 Ebd., S. 103 f., Zitate ebd. Vgl. auch den Nachlass Friedrich Naumanns im Bundesarchiv 

(BArch) N 3001/98.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

125

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über den Unterricht hinausgehende Herausforderungen drängten sich be­
sonders durch eine angemessene Erziehung der Jugendlichen auf, denen der 
junge Theologe als Leiter einer Wohngruppe vorstand. Dies spiegelt sich in 
frühen Briefen an die Eltern anschaulich wider: In einem Brief aus den ersten 
Monaten seiner „Hausvatertätigkeit“ schildert er das gesamte pädagogische 
Arsenal aus der Arbeit mit den Jugendlichen, das einen fein abgestuften Maß­
nahmenkatalog von Gesprächen und Ermahnungen über Nichtbeachtung und 
Freizeitentzug bis hin zu Schlägen und nächtlichen Karzeraufenthalten vor­
sah.8 Naumann reflektiert dies in einer Weise, die Unerfahrenheit, aber auch 
Überzeugtheit von den getroffenen Maßnahmen erkennen lassen. Insgesamt 
verdeutlichen seine Berichte an die Eltern jedenfalls erste, noch weitgehend 
erfahrungsgebundene Reflexionen, die kaum eine gründliche Durchdringung 
der Erziehungsfragen zu erkennen geben. Die Eindrücke im „Rauhen Haus“ 
boten gleichwohl den „Wurzelboden für alle weitere Lebensarbeit“, wie Nau­
manns Schwester Margarete später betonte.9

Die Fragen von Bildung und Erziehung beschäftigten Naumann wenig spä­
ter in Vorträgen und ersten Veröffentlichungen nach Antritt seines Pfarramtes 
und im Rahmen eines sich vertiefenden Interesses an der Arbeit der Inneren 
Mission. Zunächst waren es jugendpädagogische Problemstellungen, die ihn 
in diesem Zusammenhang bewegten: Fragen etwa zur geistlichen Versorgung 
der Studenten auf den Universitäten, vor allem aber zur Lage der nicht stu­
dierenden, schulentlassenen, konfirmierten männlichen Jugend, mithin der 
Zeit zwischen Volksschule und Militär, Fortbildungsschule und Heiratsalter. 
Naumann gehörte damit zu jenen, die das Jugendalter als eigenständige Le­
bensphase nicht nur im Hinblick auf die bürgerliche Jugend – Studenten und 
Gymnasiasten, auch „höhere Töchter“ oder die städtischen Jugendlichen – 
thematisierten, sondern auch die nicht privilegierte, in der zeitgenössischen 
Debatte weithin vernachlässigte Unterschichtsjugend einbezogen.10

8 Vgl. ebd., S. 115, Zitat S. 108. Die Karzeraufenthalte konnten etwa bedeuten, dass man 
die Jugendlichen im Winter bei entsprechenden Temperaturen bewusst frieren ließ. 
Die von Schmuhl: Senfkorn und Sauerteig (wie Anm. 5), dargelegten „revolutionä­
re[n] Erziehungsprinzipien“ im „Rauhen Haus“ müssen angesichts solcher Aspekte 
deutlich relativiert werden. Schmuhl konzentriert sich auf die normative Ebene wäh­
rend der frühen Phase im „Rauhen Haus“ und erwähnt die militärische Disziplin im 
Internat nur am Rande (vgl. S. 53-145, Zitat S. 53).

9 Vgl. Margarete Naumann: Friedrich Naumanns Kindheit und Jugend (wie Anm. 5), 
S. 105, Zitat S. 119; zu den Briefen an die Eltern auch BArch N 3001/101.

10 Vgl. Christa Berg: Familie, Kindheit, Jugend. In: Dies. u.a. (Hrsg.): Handbuch der 
deutschen Bildungsgeschichte. Bd. IV: 1870–1918. Von der Reichsgründung bis zum 
Ende des Ersten Weltkriegs. München 1991, S. 91–145, hier S. 122, Zitat ebd.; sowie Pe­
tra Götte: Jugend. In: Gerhard Kluchert u.a. (Hrsg.): Historische Bildungsforschung. 

Frank-Michael Kuhlemann

126

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesen Arbeiten, die sich noch von einem apologetischen Interesse an der 
Erhaltung des Christentums motiviert zeigen, geht es Naumann gleichwohl 
schon um Aspekte, die für sein späteres Nachdenken eine entscheidende Rolle 
spielen. Er unterscheidet sogenannte Jugendvereine für die 14- bis 17-Jährigen 
von sogenannten Burschenvereinen für die 17- bis 20-Jährigen.11 Jüngere Ju­
gendliche charakterisiert der junge Pfarrer noch ganz in ihren kindlichen Ver­
haltensweisen, geprägt von einer eher naiven, wenig reflektierenden Lebens­
sicht. Pädagogisch sei es daher sinnvoll, die Heranwachsenden in den Jugend­
vereinen mit Hilfe von Spielen und Singen, Geschichten und auch Wandern 
zu erreichen. Ein entscheidender Aspekt liege im Prinzip der Anschaulichkeit. 
Auch die Führung in den Jugendvereinen, die nach Naumann in der Regel 
dem Pfarrer zukomme, aber auch von anderen christlichen Persönlichkeiten 
wahrgenommen werden könne, sei noch unter dem Aspekt der Disziplin zu 
handhaben. Die Anweisungen des Leiters sollten das Zusammensein regeln. 
Pointiert formuliert bringt er seine Vorstellungen von Führung in den Jugend­
vereinen auf den Begriff eines „monarchischen Regiments“; auch von einem 
„aufgeklärten Despotismus“ ist die Rede.12

Für die Burschenvereine hingegen, die aus den Jugendvereinen hervorgehen 
sollten, konzipiert Naumann einen weithin anderen pädagogischen Ansatz. 
Schon der Begriff der „Burschen“ für die Jugendlichen, die in den Vereinen 
vornehmlich aus der Arbeiterschaft kommen, sollte die Nähe zu jenem un­
ter der akademischen Jugend üblichen Begriff „Burschen“ anzeigen.13 In den 
Burschenvereinen sollte es vor allem auch um das Einüben einer angemesse­
nen Diskussionskultur gehen. Die „Verfassung“ der Vereine hätte sich durch 
„Selbstregierung“ unter Begleitung eines Beirats auszuzeichnen. Statt eines 
„Bevormundungssystems“ habe eine „gemilderte parlamentarische Selbstver­
waltung“ zu herrschen. Auch inhaltlich ging es Naumann bereits um die Be­
handlung zentraler politischer und gesellschaftlicher Fragen: Kommunalver­
fassung, Steuern, Krankenkassen, Gerichtsverfahren, Lebensversicherungen, 
Beruf und Arbeit sowie auch Armut und Reichtum waren die vorgeschlagenen 

Konzepte – Methoden – Forschungsfelder. Bad Heilbrunn 2021, S. 161–173, hier S. 161, 
164, 168.

11 Vgl. Friedrich Naumann: Die Aufgaben der Kirche gegenüber der konfirmierten 
männlichen Jugend. Vortrag, gehalten auf der Versammlung der Meißner Kirchen- 
und Pastoralkonferenz in Zwickau am 22. Juni 1887. Zwickau 1887 (auch in: Ders.: 
Werke [wie Anm. 4], Bd. 1, S. 6–23).

12 Vgl. ebd., S. 11–20, Zitate S. 18.
13 Naumann lehnte auch den Begriff des „Lehrlingsverein[s]“ ab, weil er für die im 

„Fabrik- und Bergbauwesen“ arbeitenden Jugendlichen ganz ungeeignet sei, ebenso 
die nach „katholischem Muster“ bezeichneten „Gesellenvereine“ (ebd., S. 12).

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

127

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Themen und sollten mit Blick auf die künftige Lebensrealität der Jugendlichen 
behandelt werden.14

Das dahinterstehende Konzept kann zum einen im Sinne eines abgestuften, 
am Alter der Kinder und Jugendlichen orientierten pädagogischen Programms 
gelesen werden, konkreter: als die sukzessive „Freilassung“ der Jugendlichen 
aus einem vorübergehenden „Gewaltverhältnis“ über Unmündige.15 Zum an­
deren klingen mit den pointierten Formulierungen der „Selbstregierung“ und 
einer „gemilderte[n] parlamentarische[n] Selbstverwaltung“ bereits politisch 
liberale Elemente an, die Einblicke in die sich ausbildenden pädagogischen 
und politischen Vorstellungen des jungen Pfarrers gewähren – lange vor sei­
nem Wechsel ins Lager des politischen Liberalismus.

Auch die Erziehungsmaximen für die Studenten an den Universitäten sind 
von Naumann in einem bemerkenswert emanzipatorischen und aufkläreri­
schen Ton gehalten. Einerseits ging es ihm auch hier zwar darum, angesichts 
der „geistliche[n] Not“ der Studenten diese für das Christentum und die Kir­
chen zurückzugewinnen. Dies könnte oder sollte durch die Institutionalisie­
rung von neuen Formen der Seelsorge an den Universitäten in „evangelischen 
Studentengemeinden“ mit eigens für sie zuständigen Pfarrern geschehen.16 
Andererseits stellte Naumann die an den Universitäten herrschende geistige 
Freiheit als geradezu notwendige Voraussetzung für die Entwicklung der Stu­
denten heraus. Er pointierte seine Auffassung dadurch, dass er den für die 
Wissenschaft konstitutiven Zweifel auch für den Glauben als relevant, wenn 
nicht gar notwendig erklärte. Der „Zweifel“ stelle, wie er eindrücklich formu­
lierte, geradezu „die Brücke der Wahrheit“ dar. Auch leite er die Studenten an, 
Autoritäten zu hinterfragen oder sich mit sehr unterschiedlichen Positionen 
von gläubigen wie ungläubigen Professoren auseinanderzusetzen.17

In diesen frühen Schriften aufkeimende Ansätze zu Fragen des fächerbe­
zogenen kognitiven und ethischen Lernens, zu Führung als pädagogischem 
Problem, Zweifel als Voraussetzung von Erkenntnis, nicht zuletzt zu Inhalten 
politischer Bildung sowie Partizipation und Autoritätskritik sowie generell 
zu Schule und Bildung, Jugend und Erziehung finden sich, wie bereits an­
gedeutet, in späteren Schriften und Vorträgen, Buchrezensionen und auch 

14 Vgl. ebd., S. 11–23, Zitate S. 21 f.
15 Zur Erziehung als einem vorübergehend zu legitimierenden oder prinzipiell nicht 

legitimierbaren Gewaltverhältnis vgl. auch weiter hinten die Ausführungen zu Nau­
manns Rezeption der Pädagogik Johann Friedrich Herbarts.

16 Vgl. Friedrich Naumann: Die geistliche Not unserer Universitäten. In: Deutsche 
Evangelische Kirchenzeitung 1 (1887), Nr. 41 (auch in: Ders.: Werke. Bd. 1 [wie 
Anm. 4], S. 27–34, Zitate S. 27, 34); ders.: Was tut die Kirche für die Studenten? In: 
Ders.: Werke. Bd. 1 (wie Anm. 4), S. 1–5.

17 Vgl. Naumann: Was tut die Kirche für die Studenten? (wie Anm. 16), Zitate S. 3 f.

Frank-Michael Kuhlemann

128

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungedruckten Manuskripten, schließlich in Naumanns schulpolitischem und 
allgemeinpolitischem Engagement wieder. Darauf ist in den beiden folgenden 
Abschnitten näher einzugehen.

II. Schule und Lehrerschaft, Unterricht und Erziehung in moralphilosophischer 
und bildungstheoretischer, politischer und historischer Perspektive

Naumanns wachsendes pädagogisches Interesse ergab sich nicht nur durch 
seine Erfahrungen als Lehrer und Erzieher im „Rauhen Haus“ und im Rah­
men seiner ersten Veröffentlichungen zur Arbeit der Inneren Mission, sondern 
bereits aus Kenntnissen, die er im Studium in Leipzig in Tuiskon Zillers 
Seminarschule, einem privaten Pädagogischen Seminar für die praktische 
Vorbereitung von Lehramtsstudenten, sowie aus der Beschäftigung mit der 
Pädagogik Johann Friedrich Herbarts erworben hatte.18 Beides ist in einen 
bisher unbekannten Text unter der Überschrift „Entwurf einer Sittenlehre 
für die Schule“ eingeflossen. In dieser leider nicht exakt datierbaren Arbeit, 
die sich an die Lehrerschaft wendet, bemüht sich Naumann um die Frage, 
wie es gelingen kann, Schüler und Schülerinnen zu sittlich verantwortlich 
handelnden Personen zu erziehen. Eines der zentralen pädagogischen Ziele 
liegt für ihn, wie schon für Herbart, in der Analyse von „Willensverhältnissen“, 
die auf der Basis elementarer ethischer Beurteilungen oder auch regulativer 
Ideen zur Charakterbildung des Individuums respektive der sittlich handeln­
den Persönlichkeit beitragen sollten.19

18 Vgl. Heuss: Friedrich Naumann (wie Anm. 4), S. 45, 298. Hinzu kommt vermutlich 
der Austausch mit seinem Bruder Johannes, der während seiner Kandidatenzeit für 
das Pfarramt im Friedrichstädter Lehrerseminar in Dresden arbeitete, später auch 
Artikel zur sächsischen Schulpolitik veröffentlichte. Vgl. zum Gesamtzusammenhang 
Frank-Michael Kuhlemann: Friedrich Naumann in Sachsen. Prägungen, Arbeitsfel­
der, Wirkungen. In: Neues Archiv für Sächsische Geschichte 94 (2023), S. 177–233, 
hier S. 187.

19 Vgl. Friedrich Naumann: Entwurf einer Sittenlehre für die Schule (undatiertes Manu­
skript). In: Archiv des Liberalismus (ADL): Nachlass Friedrich Naumann N 46–23 
(60), ohne Paginierung. Zur Pädagogik Herbarts nach wie vor grundlegend Dietrich 
Benner: Die Pädagogik Herbarts. Eine problemgeschichtliche Einführung in die Sys­
tematik neuzeitlicher Pädagogik. Weinheim 1986; vgl. auch: Johann Friedrich Her­
bart: Über die ästhetische Darstellung der Welt als das Hauptgeschäft der Erziehung. 
In: Johann Friedrich Herbarts Sämtliche Werke, Bd. 1. Hrsg. v. Gustav Hartenstien. 
Leipzig 1851, S. 292–309; gekürzt auch in: Florian Krückel/Maren Schüll/Ina Kathari­
na Uphoff: Basistexte Pädagogik. Darmstadt 2018, S. 39–44.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

129

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Einzelnen sind es Aspekte wie die „Stärke des Willens“, die „Vielseitig­
keit des Wollens“, die „Concentrirtheit“, der „Mangel an Concentration“, ein 
„mögliches Ziel“ haben, der „Genuß“, die „Pflicht“, das „Handeln nach Lust 
und Laune“, einen „Lebensberuf “ ergreifen, der „Selbstmord“, die „innere 
Wachsamkeit“ usw. – allesamt Aspekte einer „ästhetischen Ethik“, die ganz 
im Sinne der Herbartschen Überlegungen als entweder zu befördernde oder 
zu missbilligende Verhaltensweisen klassifiziert werden.20

Von der „ästhetischen Ethik“ zu unterscheiden sei die „psychologische 
Ethik“. Während es in der „ästhetischen Ethik“ um das „Was“ des „Guten“ gehe, 
thematisiere die „psychologische Ethik“ das „Wie“, mithin den Weg zum „Gu­
ten“. Deren oberstes pädagogisches Prinzip bestand für Naumann, ebenso wie 
für Herbart, nicht in der autoritären Disziplinierung des Zöglings, auch nicht 
in „positiv“ normierenden heteronomen Zwecksetzungen von außen. Das Ziel 
dieser Pädagogik war es, auf der Basis kognitiver Entscheidungen die „Besei­
tigung hinderlicher Gedankenkreise“ im Sinne der Beförderung von Freiheit 
und Autonomie des Subjekts gezielt zu unterstützen. Naumann konzipierte 
diesen Prozess als die sukzessive „Stärkung des positiven Gedankenmaterials“ 
im „Gewissen“ des Jugendlichen. Und die damit verbundene Überzeugung 
lautete, dass es bei der „Charakterbildung“ um Reflexionsfähigkeit sowie die 
„Beseitigung von Naivität“ gehen müsse. „Reflexionslose […] Menschen“ hin­
gegen seien „keines sittlichen Handelns fähig“.21 Es handelt sich, wenn man so 
will, um die bereits angesprochene „Freilassung“ des Subjekts aus der vorüber­
gehend notwendigen Ausübung eines „Gewaltverhältnisses“, in der Sprache 
Naumanns: um die Zurückdrängung der „acta pädagogischer Regierung“ über 
anfangs noch unmündige, zur Freiheit des Denkens gleichwohl fähiger Kinder 
und Jugendlicher.

Die durch das persönliche Verhalten sich stellenden ethischen Herausforde­
rungen wurden von Naumann in seinem „Entwurf “ ansatzweise bereits unter 
dem Gesichtspunkt eines „Gesamtsubjects“ auch auf das gesellschaftliche und 
politische Leben bezogen – so etwa, wenn er mögliche Willensverhältnisse 
wie die „Selbstisolierung“ für sittlich verwerflich hält oder das „Wohlwollen 
[…] in Form der Organisation in nützlichen Vereinen und [im] Verwaltungs­
system des Staates“ als lobenswert herausstellt. Auch die „Berücksichtigung 
des Rechts“ sowie die „Vergeltung“ stellen für Naumann zu unterstützende 

20 Vgl. Naumann: Entwurf einer Sittenlehre (wie Anm. 19), Zitate ebd.
21 Vgl. ebd., Zitate ebd. Herbart und damit Naumann befinden sich mit dieser Kon­

zeption in einer „mittlere[n] Stellung“ zwischen den von Rousseau und Kant ent­
wickelten Vorstellungen (vgl. Benner: Die Pädagogik Herbarts [wie Anm. 19], S. 93–
105, Zitat S. 99).

Frank-Michael Kuhlemann

130

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willensartikulationen dar. Um im Falle der „Vergeltung“ jedoch nicht der 
Gefahr [individueller wie auch kollektiver, FMK] „Rachbegier“ zu erliegen 
und damit das „Wohlwollen“ zu negieren, plädiert er dafür, die „Vergeltung“ 
„in die Hand“ der „organisierten Gesellschaft des Wohlwollens“ zu geben, ohne 
dies näher auszuführen.22

In den Begrifflichkeiten differenzierter als in diesen wenigen Andeutungen 
kamen die gesellschaftlichen und politischen Implikationen bei Naumann in 
einem wohl zur selben Zeit konzipierten Gliederungsentwurf unter dem Titel 
„Ethik“ zum Tragen, in dem der Autor für die Beschreibung adäquater sittli­
cher Willensverhältnisse im politisch-gesellschaftlichen Kontext „[d]ie beseelte 
Gesellschaft“, den „Rechtsstaat“, den „Verwaltungsstaat“ sowie die „Kulturwelt“ 
als Gliederungspunkte vorgesehen hat. Zwar expliziert Naumann die Begriffe 
nicht weiter, sie sind für seine späteren Vorstellungen eines verantwortlichen 
politischen Handelns in Politik und Gesellschaft sowie von weitreichenden 
politisch-gesellschaftlichen und kulturellen Reformen aber naheliegend.23 Auf­
grund der verwendeten Begrifflichkeiten wird einmal mehr deutlich, wie 
weitgehend Naumann sich dem Denken der Herbartschen praktischen Philo­
sophie verpflichtet sah: In Herbarts System der ethischen Elementarurteile 
werden vergleichbare Kategorien wie „Beseelte Gesellschaft“, „Kultursystem“, 
„Verwaltungssystem“, „Lohnsystem“ sowie „Rechtssystem“ im Hinblick auf die 
„öffentliche politische Praxis“ entwickelt, die sich aus den für die „individuel­
le sittliche Praxis“ relevanten „Ideen“ „innere[r] Freiheit“, „Vollkommenheit“, 
„Wohlwollen“, „Recht“ und „Billigkeit“ ergeben.24

Interessant am „Entwurf einer Sittenlehre für die Schule“ ist schließlich, 
wie Naumann am Schluss seiner Ausführungen Aspekte auch einer „theologi­
schen Ethik“ ins Spiel bringt, die sich aus dem Denken Jesu, dem Dekalog 
sowie dem „mosaischen Volksgesetz“ ableiten lassen. Diese erscheinen ihm 
einerseits, ohne hier auf Einzelheiten eingehen zu können, auf der sozialen 

22 Vgl. Naumann: Entwurf einer Sittenlehre (wie Anm. 19), Zitate ebd., Hervorhebung 
FMK.

23 Vgl. Gliederungsentwurf „Ethik“. In: ADL N 46–23 (53), undatiert.
24 Vgl. Benner: Die Pädagogik Herbarts (wie Anm. 19), S. 156–190, hier S. 156 f. (Hervor­

hebung FMK). Ob und inwieweit Naumann auch von der Ethik des Herbartianers 
Josef Wilhelm Nahlowsky (1812–1885) beeinflusst worden ist, muss hier zunächst of­
fenbleiben. Naumann soll eine seiner Schriften bereits während der Zeit im „Rauhen 
Haus“ gelesen haben (vgl. Brief Naumanns in Margarethe Naumann: Kindheit und 
Jugend [wie Anm. 5], S. 90–119, 105). Es handelt sich vermutlich um Josef Wilhelm 
Nahlowsky: Allgemeine praktische Philosophie: (Ethik). Leipzig 1871, oder ders.: All­
gemeine Ethik. Mit Bezugnahme auf die realen Lebensverhältnisse. Leipzig 1885. Zu 
Nahlowsky: Carl von Prantl: Nahlowsky, Joseph Wilhelm. In: Allgemeine Deutsche 
Biographie (ADB). Bd. 23. Leipzig 1886, S. 242.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

131

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und politischen Ebene (des „Gesamtsubjects“) als außerordentlich gewichtig, 
etwa wenn es darum geht, die Bedeutung der neutestamentlichen Vorstellung 
vom „Reich Gottes“ im Sinne der regulativen ethischen Idee des „Wohlwollens“ 
oder auch der Geltung eines „göttlichen Menschenrechts“, das auf die „Gleich­
heit der Menschen als Menschen“ ziele, zu konturieren. Alle inhaltlichen For­
derungen einer theologischen Ethik verändern andererseits aber nicht die von 
der pädagogisch-philosophischen Ethik bereits beschriebenen grundlegenden 
Wege zum „Guten“ (also die Geltungsprinzipien der „psychologischen Ethik“). 
Der Religionsunterricht hat daher – entgegen einer vielfach „unverantwort­
lich[en]“ Rede von „Bekehrung“ oder auch von „Wiedergeburt“ einem Schü­
ler gegenüber – darauf hinzuwirken, etwa den „Prozeß des Bekehrtwerdens“ 
zu reflektieren, mithin die „christlich-religiösen Gedanken und Gedankenrei­
hen“ hinreichend miteinander zu „verknüpfen“ und zu „klären“, bis sie zu 
einer „Macht im Streite mit anderen zunächst religiös indifferenten Vorstel­
lungsmassen“ werden.25 Das ist ein auf kognitive Durcharbeitung setzendes 
(religions)pädagogisches Konzept, dessen Implikationen für Naumanns Vor­
stellungen von Individualität und Personwerdung, ebenso wie für verantwort­
liches politisches und gesellschaftliches Handeln nachgerade zentral sind.26

Persönlichkeit und Persönlichkeitsbildung, nicht zuletzt die Ausbildung 
des individuellen und politischen Willens gelten Naumann nun allerdings 
in Anbetracht der industriewirtschaftlichen Entwicklung als immer stärker 
gefährdet. In einem anderen Text diskutierte er daher Aspekte wie die Aufga­
be der Schule als „Rechtsvertreterin der Kinder“, so etwa in Anbetracht des 
Konflikts von Schulbesuch und Kinderarbeit. Diese stellte für die Durchset­
zung des Schulbesuchs auf dem Lande – trotz der Kinderschutz- und Fabrik­
gesetzgebung in Preußen seit den späten 1830er Jahren – bis weit ins 20. 
Jahrhundert ein nicht unerhebliches Problem dar.27 Auch die „Großbetriebs­
struktur“ der Schulen, obwohl im Zeitalter der Massenbeschulung Naumann 
zufolge nicht mehr rückgängig zu machen, wird angesichts von Bürokratisie­

25 Vgl. Naumann: Entwurf einer Sittenlehre (wie Anm. 19), Zitate ebd. (Hervorhebung 
FMK).

26 Naumanns Vorstellungen erscheinen in dieser Hinsicht bis in heutige didaktische 
Debatten im Anschluss an den Beutelsbacher Konsens (von 1976) relevant, der als 
entscheidende Maxime das „Überwältigungsverbot“ formuliert hat. Vgl. u.a. Siegfried 
Schiele/Herbert Schneider (Hrsg.): Reicht der Beutelsbacher Konsens? Schwalbach/
Ts. 1995.

27 Friedrich Naumann: Volksschule und industrielle Entwicklung. Festvortrag (Pesta­
lozzifeier des Leipziger Lehrervereins). Berlin-Schöneberg 1903, Zitate S. 6. Zur 
Schulbesuchsdurchsetzung im Konflikt mit der Kinderarbeit vgl. ausführlich Frank-
Michael Kuhlemann: Modernisierung und Disziplinierung. Zur Sozialgeschichte des 
preußischen Volksschulwesens 1794 bis 1872. Göttingen 1991, S. 113–127.

Frank-Michael Kuhlemann

132

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und Normierung als Gefahr thematisiert. Die Aufgabe der Lehrer sei 
es daher, begrenzte Freiräume für die ihnen anvertrauten Kinder zu schaffen. 
Die Lehrer seien, nicht zuletzt deshalb, an der Schulleitung zu beteiligen. 
Kollegiale Schulleitung, in der Sprache Naumanns: die Verwirklichung eines 
„parlamentarisch-kollegialen Charakter[s]“ der Schule – ganz ähnlich seinen 
Konzeptionen für die Teilhabe und Mitverantwortung von Staatsbürgern und 
Beschäftigten im „Großbetrieb“ des Staates und im „Großbetrieb“ der Industrie 
– sind das schulpolitische Verfassungsideal, das dem inzwischen liberalen Poli­
tiker für die Wahrung von Persönlichkeit und Persönlichkeitsrechten in der 
Schule vorschwebte.28 Der Schule komme die gewissermaßen „[p]ropädeuti­
sche“ Funktion zu, das „Persönlichkeitsproblem“ der modernen Gesellschaft 
„in die Mitte ihrer Tätigkeit“ zu stellen. Besonders Religions- und Geschichts­
unterricht müssten dazu beitragen, die Schüler für das Problem des Verlusts 
von Individualität in den industriellen Großstrukturen der modernen Gesell­
schaft zu sensibilisieren.29

Grundfragen der Geschichte wie auch der Geschichtsdarstellung, ob im Ge­
schichtsunterricht oder anhand der Lektüre ausgewählter Arbeiten von Histo­
rikern, haben Naumann darüber hinaus im Hinblick auf seine politischen und 
ökonomischen, religiösen und kulturellen Auffassungen stets beschäftigt.30 

Auf der Fürstenschule Sankt Afra in Meißen hatte er bereits durch seinen 
Lehrer Heinrich Theodor Flathe einen sowohl methodisch wie auch theore­
tisch reflektierten Geschichtsunterricht kennengelernt, in dem die Namen von 
Historikern wie Mommsen und Niebuhr, Ranke und Treitschke wie selbstver­
ständlich vorkamen. Naumann reflektiert das später in einem schönen Arti­
kel, indem er „drei Grundformen des Geschichtsunterrichts“ anhand der von 
ihm erlebten Lehrer knapp skizziert: erstens einen vornehmlich erzählenden, 
zweitens einen z.T. an Quellen orientierten, wenn auch etwas überladenen 
sowie drittens eben jenen tief in der Fachwissenschaft wurzelnden Unterricht 
seines Lehrers Flathe, der seinen Schülern eine „räsonnierende Geschichtsdar­

28 Vgl. Friedrich Naumann: Die Erziehung zur Persönlichkeit im Zeitalter des Großbe­
triebs. Rede gehalten am 26. Februar 1904 im Berliner Lehrerverein. Berlin-Schöne­
berg (2. Aufl.) 1904, passim, Zitate S. 9, 17. Der in diesem Text intensiv diskutierte Zu­
sammenhang von den „geschichtlich unvermeidlichen Großbetriebsformen“ (S. 17) 
in Staat, Schule und Gesellschaft stellt für die schul- und bildungsgeschichtliche 
Forschung eine bisher wenig oder gar nicht rezipierte Interpretation dar.

29 Vgl. Naumann: Die Erziehung zur Persönlichkeit (wie Anm. 28), Zitate S. 16.
30 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann: Friedrich Naumann und die Kultur des Politischen. 

In: Frölich/Grothe/von Kieseritzky: Fortschritt durch sozialen Liberalismus (wie 
Anm. 3), S. 15–35, hier S. 17–20. Vgl. dazu auch weiter hinten, S. 138 f. u. 143 f.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

133

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung“ auf hohem Niveau und zugleich eine an liberalen Prinzipien ausge­
richtete „politische Erziehung“ bot.31

Schulpolitisch relevant war seit der Zeit um die Jahrhundertwende vor 
allem das Schulprogramm des von Naumann mitbegründeten NSV, das der 
Jenaer Pädagoge und Herbartianer Wilhelm Rein, zugleich Vertrauter und 
Parteigänger Naumanns, maßgeblich mit formuliert hatte.32 Die Nationalso­
zialen forderten die Oberaufsicht des Staates über die Schule – bei Wahrung 
von Eltern- und Gemeinderechten. Entscheidend für die Unterschichten war 
die Forderung einer gemeinsamen Grundschule von vier Jahren (manche 
forderten gar fünf, Rein sogar sechs Jahre), in jedem Fall die Abschaffung 
der gymnasialen Vorschulen und damit der Trennung der Schüler von früher 
Kindheit an. Auch die Unentgeltlichkeit des Unterrichts und der Lehrmittel, 
Fortbildungsschulen, ebenso Privatschulen gehörten zum schulpolitischen 
Programm der Nationalsozialen. Nicht zuletzt ging es um den Einsatz für die 
Interessen der Volksschullehrer: eine angemessene höhere Bildung, universi­
täre Fortbildungen, Mitgliedschaft im Schulvorstand sowie ihre „finanzielle 
und soziale Gleichstellung mit den mittleren Staatsbeamten“. Für die höheren 
Lehrer forderte man die Gleichstellung mit den Richtern als sozialer Referenz­
gruppe.33

Die wesentlichen Programmpunkte knüpften damit an viele der liberalen 
Schulforderungen der Lehrerschaft bereits des Vormärzes und der 1848er 
Revolution an und standen in enger Verbindung mit den Forderungen der 
linksliberalen Lehrerschaft im Kaiserreich sowie der Programmatik linkslibe­
raler Parteien.34 Das Einigungsprogramm der Fortschrittlichen Volkspartei 

31 Vgl. Friedrich Naumann: Der Geschichtsunterricht. In: Die Hilfe. Wochenschrift für 
Politik, Literatur und Kunst 15 (1909), Nr. 43, S. 681 f., Zitate ebd. Heinrich Theodor 
Flathe war, wie Naumann berichtet, „Alt-48er“. Die beiden ersten Varianten des 
Geschichtsunterrichts beziehen sich auf Naumanns Geschichtslehrer auf der Lichten­
steiner Stadtschule und dem Nicolaigymnasium in Leipzig.

32 Vgl. Karl Holl: Das nationalsoziale Schulprogramm – eine Schuldebatte aus den 
Jahren 1896 und 1897. In: Pädagogische Rundschau 23 (1969), S. 434–441.

33 Vgl. ebd., S. 440. Zur Aufwertung der Volksschullehrer siehe insbesondere auch 
Wilhelm Reins Aufsatz „Universität und Volksschullehrer“, in dem sich der Autor 
für Fortbildungsveranstaltungen von Volksschullehrern an der Universität aussprach, 
ohne damit die Seminarausbildung abschaffen zu wollen. Vgl. Patria. Jahrbuch der 
„Hilfe“ 3 (1903). Hrsg. von Friedrich Naumann, Pfarrer a. D. Herausgeber der Wo­
chenschriften „Die Zeit“ und „Die Hilfe“. Berlin-Schöneberg 1902, S. 118–122.

34 Vgl. Hellmut Becker/Gerhard Kluchert: Die Bildung der Nation. Schule, Gesellschaft 
und Politik vom Kaiserreich zur Weimarer Republik. Stuttgart 1993, S. 93 f., 424; 
darüber hinaus die einschlägigen Programmtexte und Erklärungen in: Berthold Mi­
chael/Heinz-Hermann Schepp (Hrsg.): Politik und Schule von der Französischen Re­
volution bis zur Gegenwart. Eine Quellensammlung zum Verhältnis von Gesellschaft, 

Frank-Michael Kuhlemann

134

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von 1910 hatte von den schulpolitisch-sozialen Forderungen der Nationalsozia­
len allerdings nur die „Unentgeltlichkeit des Volksschulunterrichts“ aufgenom­
men, betonte darüber hinaus aber – wenngleich unpräzise – die „zeitgemäße 
Entwicklung aller Lehranstalten unter Beseitigung veralteter Formen und Ein­
richtungen“.35

Am ausführlichsten finden sich Naumanns Vorstellungen 1919 in der schul­
politischen Programmatik der DDP wieder, die diese im Rahmen eines 
weit gefassten Kulturkonzepts verankerte. Die Schule erschien darin als „der 
Eckpfeiler des Kulturstaates“, die außer der Vermittlung von „lebens- und 
staatsnotwendigen Kenntnissen[,] zur Sitten- und Charakterbildung und zur 
körperlichen Tüchtigkeit“ beitragen sollte. Gefordert wurde eine „Erziehung, 
die [den] Fähigkeiten und [dem] Bildungswillen“ jedes Einzelnen entspreche. 
Das Schulprogramm der DDP richtete sich auch explizit gegen jede Form 
der Disziplinierung durch „Drill und Abrichtung“ und akzentuierte die „Ehr­
furcht“ vor der „Überzeugung“ jedes Einzelnen. Charakteristisch ist zudem, 
dass neben der bereits vom NSV formulierten Forderung, die „Grundschule“ 
als verpflichtende Grundlage für den Besuch aller weiterführenden Schulen 
festzulegen, die Lehrerbildung als „ein ausschließliches Recht des Staates“ 
angesehen und „alle Privatschulen, welche die Kinder nach Stand, Vermögen 
oder Bekenntnis der Eltern“ separierten, abgelehnt wurden.36 Bis in diese 
Programmpunkte hinein lassen sich wichtige bildungspolitische Aspekte des 
von Naumann im Kaiserreich bereits propagierten Konzepts eines sozialen 
Liberalismus unter Integration der Arbeiterschaft – jenes Bündnisses „von Be­
bel bis Bassermann“‘ – ausmachen. Im Unterschied zu den linksliberalen Vor­
stellungen hatten die Nationalliberalen in ihrer Berliner Erklärung von 1898 
die Unentgeltlichkeit des Volksschulunterrichts, auch das passive Wahlrecht, 
sprich: die Mitgliedschaft der Volksschullehrer im Schulvorstand sowie de­

Schule und Staat im 19. und 20. Jahrhundert. 2 Bde. Frankfurt am Main 1973–1974. 
Bd. 1, passim, bes. S. 340–351, 382–385, 437–446, 506–521; Bd. 2, S. 107–111, 147–150.

35 Vgl. Michael/Schepp: Politik und Schule (wie Anm. 34), S. 443–446, Zitate S. 444 
(Hervorhebung FMK). Die schulpolitischen Bestimmungen im „Einigungspro­
gramm“ der Fortschrittlichen Volkspartei bieten insgesamt nicht mehr als wenige 
Stichworte.

36 Vgl. ebd., S. 107–109, Zitate ebd.; als Hintergrund auch Friedrich Naumanns Rede, die 
er auf dem 1. Parteitag der DDP am 21. Juli 1919 in Berlin bezeichnenderweise über 
„Kulturelle Fragen“ gehalten hat. Vgl. Bericht über die Verhandlungen des 1. Parteitags 
der Deutschen Demokratischen Partei, abgehalten in Berlin vom 19. bis 22. Juli 1919 / 
Bericht über die Tagung der Demokratischen Frauen in Berlin, den 18. und 19. Juli 
1919 / Bericht über die Tagung des Reichsbundes Deutscher demokratischer Jugend­
vereine am 18. und 19. Juli 1919 in Berlin. Hrsg. von der Reichsgeschäftsstelle der 
Deutschen Demokratischen Partei. Berlin 1919, S. 182–195.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

135

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Gleichstellung mit den mittleren Staatsbeamten abgelehnt. Die Deutsche 
Volkspartei (DVP) verteidigte in ihrem Programm von 1919 – trotz mancher 
Übereinstimmungen mit der DDP – die freie Betätigung der Privatschulen.37

Das Schulprogramm der Nationalsozialen hatte auch die konfessionelle 
Frage der Schulorganisation, besonders die Forderung nach Abschaffung der 
geistlichen Ortsschulaufsicht, thematisiert. Naumann widmete sich später aus­
führlicher den konfessionellen Fragen besonders im Hinblick auf die Debat­
ten um die Simultanschulen – im Zusammenhang des sogenannten Preußi­
schen Schulkompromisses von 1904/06, aber auch später im Rahmen der 
Weimarer Verfassungsberatungen. Er argumentierte in diesen Kontexten in 
Anbetracht der Dominanz der Konfessionsschule pragmatisch, in der Sache 
aber entschieden für die Simultanschule. Naumann stellte sich damit gegen 
viele liberale Stimmen – wie Adolph von Harnack, Hans Delbrück oder Fried­
rich Paulsen sowie die von Martin Rade herausgegebene „Christliche Welt“ 
–, die in der Hoffnung auf eine freiere Entwicklung des Protestantismus die 
Möglichkeit „einheitlicher“ Erziehungsprinzipien in den Konfessionsschulen 
der protestantischen Gebiete sahen. Naumann lehnte diese Sichtweise katego­
risch ab, weil es eine solche „Einheit“ innerhalb der Konfessionen nicht geben 
könne. Im Falle des preußischen Schulgesetzentwurfs von 1904 attackierte er 
vehement – unter Bezug auf die seit einem Jahrhundert vertretenen liberalen 
Grundüberzeugungen – auch die Nationalliberalen, die im Preußischen Abge­
ordnetenhaus aus pragmatisch-politischen Gründen mit den Konservativen 
den Erhalt der Konfessionsschule verteidigten.38 In den Verfassungsberatun­
gen der Weimarer Nationalversammlung 1919 waren es die Positionen der 
DDP und namentlich Naumanns, die die verfassungsrechtliche Vorrangstel­
lung der „christlichen Gemeinschaftsschule“ (respektive „simultanen Einheits­
schule“) gegen massive Widerstände vor allem des Zentrums, aber auch der 
Deutschnationalen und DVP verteidigten.39 Man wird festhalten dürfen, dass 
Naumann seine schulpolitischen Überzeugungen im Kaiserreich und darüber 

37 Vgl. Michael/Schepp: Politik und Schule (wie Anm. 34), Bd. 1, S. 440–443; Bd. 2, 
S. 109–111. Dort auch zu weiteren Unterschieden und Gemeinsamkeiten von National­
liberalen und DVP.

38 Vgl. Friedrich Naumann: Der Streit der Konfessionen um die Schule. Berlin-Schöne­
berg 1904, passim; ders.: Hinter der Schulvorlage. In: Die Hilfe 12 (1906), S. 2 f.; auch 
Heuss: Friedrich Naumann (wie Anm. 4), S. 297–306.

39 Vgl. Günther Grünthal: Reichsschulgesetz und Zentrumspartei in der Weimarer Re­
publik. Düsseldorf 1968, S. 40 ff., 44, 51, 64–67. Zur „simultanen Einheitsschule“ im 
Parteiprogramm der DDP: Michael/Schepp: Politik und Schule (wie Anm. 34), Bd. 2, 
S. 109; zu den konfessionspolitischen Positionen der anderen Parteien im Detail ebd.; 
zum kultur- und schulpolitischen Programm der DDP auch Gottfried Mehnert: 
Evangelische Kirche und Politik 1917–1919. Düsseldorf 1959, S. 151–164.

Frank-Michael Kuhlemann

136

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus im Kampf gegen eine „klerikale“ und „agrarische Aristokratie“, sprich 
Zentrumsherrschaft und Konservativismus vertreten hat, die er in seinem 
Buch „Demokratie und Kaisertum“ als die entscheidenden politisch-sozialen 
Kräfte beschrieben hatte, die grundlegende Reformen und den gesellschaftli­
chen Fortschritt verhinderten.40 Die Wirksamkeit dieses Kampfes blieb, wie 
manches andere, relativ erfolglos: Die Konfessionsschule war und blieb schon 
aufgrund der faktischen, gesetzlich fixierten Schulverhältnisse in den großen 
Flächenstaaten wie Preußen und des in der Verfassung zwar in Aussicht 
gestellten, aber nie verabschiedeten „Reichsschulgesetzes“ die dominierende 
Form der Volksschule.41

Die Überwindung des konfessionellen „Klein-Kleins“ implizierte für Nau­
mann im Übrigen eine eindeutige Option für den Staat sowie für die städt­
ischen und ländlichen Gemeinden als diejenigen Akteure, die immer mehr 
die Finanzierungslasten der Schule zu tragen hatten. Der staatliche Zuschuss 
zu den Schulkosten betrug zu Beginn der 1890er Jahre in Preußen auf dem 
Lande allerdings nur vierzig Prozent; in den Städten waren es sogar nur knapp 
zwölf Prozent, was sich „aufgrund vielfältigen gesellschaftlichen Drucks“ erst 
nach dem Schulunterhaltungsgesetz von 1906 sukzessive änderte.42 Auch die 
Gemeinden agierten in der Schulfinanzierungsfrage zum Teil äußerst restrik­
tiv. Naumann sparte in diesem Zusammenhang nicht mit Kritik, wenn er 
außer „klerikale[n]“ Widerständen auf die nur zögerliche Politik „liberaler 
Stadtverwaltungen“ verwies, die sich erst auf Drängen der „Staatsbehörden“ 
bereitfänden, für eine angemessene Finanzierung der Volksschulen zu sorgen. 
Gemeindliche Zuständigkeiten ebenso wie die Wahrung von Elternrechten 
spielten daher in Naumanns schulpolitischen Konzeptionen durchaus eine 
Rolle, und er befand sich damit nicht zuletzt in Übereinstimmung mit Ansät­
zen wie denjenigen von Friedrich Wilhelm Dörpfeld oder auch von Wilhelm 
Rein sowie der in Preußen geltenden Rechtslage durch das Allgemeine Land­

40 Vgl. Naumann: Demokratie und Kaisertum (wie Anm. 4), Bd. 2, S. 1–351, hier S. 147–
174, 190–208, Zitate ebd. In seiner Schrift von 1904 über den ‚Streit der Konfessionen 
um die Schule‘ pointierte er seine Auffassung, indem er die Schulfrage unauflöslich 
„in den Kampf zwischen Priesterstaat und Nationalstaat verflochten“ sah, so dass es 
um die Alternative gehe, ob man zum „Handlanger des Zentrums“ oder aber „zur 
neudeutschen Linken gehören“ wolle (wie Anm. 38), S. 58.

41 Hinzu kommt, dass Artikel 146, Absatz 2 der Weimarer Reichsverfassung die Mög­
lichkeit vorsah, auf Antrag der Erziehungsberechtigten Schulen auch des eigenen 
„Bekenntnisses“ sowie der eigenen „Weltanschauung“ einzurichten. Vgl. Grünthal: 
Reichsschulgesetz (wie Anm. 39), passim; sowie Becker/Kluchert: Die Bildung der 
Nation (wie Anm. 34), S. 159–183.

42 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann: Niedere Schulen. In: Berg u.a.: Handbuch (wie 
Anm. 10), S. 181 f., Zitat ebd.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

137

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht von 1794.43 Die im liberalen Denken hier und da formulierte Vorstellung 
einer weitreichenden finanziellen Zurückdrängung staatlicher Einflussnahme 
wie etwa in Großbritannien war für Naumann nicht nachvollziehbar.44

Im Grunde folgerichtig verband Naumann das Interesse an schulpolitischen 
Fragen – dies sei hier noch hervorgehoben – mit weitreichenden historischen 
Analysen, in denen er – ganz im Sinne seines bereits angeführten grundlegen­
den Interesses an Geschichte – die Schulentwicklung unterschiedlicher Länder 
vergleichend in den Blick nahm. Er diskutierte das Problem von historischen 
Vorreitern und Nachzüglern. Und er wandte sich explizit gegen rein materia­
listische Interpretationen, die die Schulentwicklung vom jeweiligen Industria­
lisierungsgrad einzelner Länder abhängig machen wollten. Hierbei erschien 
ihm Preußen als das Paradebeispiel für eine Politik der Schulmodernisierung, 
weit vor England etwa als dem Mutterland der Industrialisierung. Andererseits 
relativierte Naumann die am Beispiel Preußens nicht erkennbare Abhängigkeit 
der Schaffung moderner Schulen von ökonomischen Entwicklungen, indem 
er Stufenfolgen der Industrialisierung mit jeweils spezifischen schulpolitischen 
Erfordernissen unterschied.45

Während frühe, vornehmlich auf die Rohstoffgewinnung konzentrierte In­
dustrien wie die Textilindustrie und der Bergbau keine Schule zur Vermittlung 
von weiterreichenden Kenntnissen für den Arbeitsprozess benötigten, änderte 
sich das mit zunehmender Spezialisierung und dem Einsatz von Maschinen. 
Weniger noch für die Produktion von Halbfertigwaren, vor allem dann aber 
für die Fertigwarenherstellung erhöhten sich die Bildungsanforderungen im 
Sinne von größerer Flexibilität und Einsichtsfähigkeit der Arbeiter. Nicht 
zuletzt aufgrund der Befürchtung einer Ökonomisierung von Bildung und 
reiner Nützlichkeitserwägungen verteidigte Naumann seinen ideellen, maß­

43 Vgl. Naumann: Der Streit der Konfessionen um die Schule (wie Anm. 38), S. 38; ders.: 
Schulfinanzen. In: Süddeutsche Monatshefte 3 (1906), H. 2, S. 521–525; sowie ders.: 
Volksbildung und Politik. In: Ebd. 4 (1907), H. 1, S. 1–6, Zitate S. 1.

44 Vgl. für Großbritannien im 19. Jahrhundert etwa Edward Baines: Education best pro­
moted by perfect freedom, not by state endowments; ders.: An Alarm to the Nation, 
on the unjust, unconstitutional and dangerous measure of state education proposed 
by the government (1847). Daran anknüpfend, geradezu euphorisch James Bartholo­
mew: Schulbildung ohne den Staat – Privat- und Armenschulen im Großbritannien 
des 19. Jahrhunderts und danach. Vortrag anlässlich der Konferenz „Liberal Educati­
on” des Liberalen Instituts. Friedrich-Naumann-Stiftung. Potsdam, 2.–4. September 
2005. Zu unterschiedlichen Positionen liberaler Bildungspolitik, nicht zuletzt unter 
dem Aspekt des Staatseinflusses: Kleines Lesebuch der liberalen Bildungspolitik. 
Ausgewählt, eingeleitet und kommentiert von Stefan Melnik und Sascha Tamm. 
Berlin 2007.

45 Vgl. Naumann: Volksschule und industrielle Entwicklung (wie Anm. 27), passim.

Frank-Michael Kuhlemann

138

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geblich von der Aufklärungsepoche geprägten (ethischen) Bildungsbegriff je­
doch noch einmal in aller Deutlichkeit: „Individualität“ und „Ichbewusstsein“, 
„Wahrheitsliebe“ und „Tapferkeit“ – allesamt „Personaltugenden“ – sind es, 
die als „aktive Eigenschaften im Menschen“ gegen jede „Uniformierung“ zu 
fördern seien. Namentlich für die Volksschule als die von der Masse der Be­
völkerung besuchte Schulform brauche es vor allem „einen Hintergrund von 
Menschen, die noch an die Kraft der Bildung glauben, nicht Leute, die sagen: 
Bildung ist etwas, was ich mir kaufe, wenn ich es gerade brauche!“46 Dies 
ist insgesamt eine hochdifferenzierte, im Einzelnen diskutierbare Analyse, die 
Naumann nicht nur als ethisch reflektierenden und bildungstheoretisch orien­
tierten, sondern auch historisch fundiert argumentierenden schulpolitischen 
Akteur ausweist.

Bildungstheoretische und bildungshistorische, nicht zuletzt soziologische 
und religiöse Überlegungen gewannen schließlich nach der Jahrhundertwen­
de und besonders vor dem Ersten Weltkrieg in Naumanns Denken noch 
einmal ein stärkeres Gewicht, so vor allem in einer großen Rede 1912 auf dem 
23. Evangelisch-sozialen Kongress in Essen zum Thema „Religion und Bil­
dung“. Naumann entfaltet in dieser Rede einen Bildungsbegriff, den er generell 
als die „Erweiterung und Ausweitung des menschlichen Erkennens“ zu fassen 
sucht. Dessen Pointe liegt allerdings darin, dass er für das Individuum (den 
„Einzelmenschen“) nur noch die Möglichkeit sieht, sich aus der Menge der 
nicht mehr fassbaren Vermehrung des Wissens und den „zufällig gesammel­
ten vielfachen Erkenntniselemente[n]“ durch „Verarbeiten, Durchdenken“ und 
„Systematisieren“ eine „Weltanschauung“ respektive „Gesamtmeinung über das 
Menschenleben und sein Woher und Wohin“ zu „konstruieren“. Dies ist ein 
in hohem Maße subjektiver, den modernen gesellschaftlichen und kulturellen 
Transformationen geschuldeter Bildungsbegriff. Er impliziert jedoch die in 
Naumanns frühen Schriften im Anschluss an Herbart entwickelte Auffassung, 
dass es möglich sei, durch systematische Gedankenarbeit und Reflexion (in 

46 Vgl. ebd., Zitate S. 13 f. Die Frage nach dem auch ökonomischen Nutzen von Bildung 
wird von Naumann freilich nicht grundsätzlich verneint. Der ökonomische Nutzen 
wird als politisches Argument für die Notwendigkeit, mehr Geld für Schulen auszu­
geben, durchaus ins Feld geführt (vgl. ders.: Schulfinanzen [wie Anm. 43], S. 521–
525). Von einem „eher materiellen pragmatischen Bildungsbegriff “ bei ihm auszuge­
hen, wie Norbert Friedrich: Naumann und die politische Bildung (wie Anm. 3), 
S. 350, annimmt, scheint mir aber nach allem bisher Gesagten nicht angemessen 
zu sein. Auch die Einschätzung von Margarete Naumann: Naumanns Kindheit und 
Jugend (wie Anm. 5), S. 104, ihr Bruder sei der Ansicht gewesen, die „intellektuelle 
Ausbildung“ der Volksschüler habe „mit der Schulung in Handfertigkeit Hand in 
Hand [zu] gehen“, bedarf in ihrer Allgemeinheit einer Korrektur.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

139

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„innerer Arbeit“) zu einer „Gesamtmeinung“ zu gelangen. Der hier formulierte 
Bildungsbegriff bedeutete im Übrigen für seinen Autor, dass insbesondere die 
„gebildeten Christen“ sich auf der Basis ihrer spezifischen Wissensgebiete (und 
nicht in „pietistischer Abgeschlossenheit“) in die „Vorgänge des allgemeinen 
Erkennens“, seien es die „Allgemein- und Menschheitsideen“, ebenso wie die 
„Gottes- und Frömmigkeitsideen“ in Beruf und Lebensarbeit einbringen soll­
ten.47

III. Zur Staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung

Die bisherigen Ausführungen bleiben unvollständig, wenn man sie nur auf 
die zuvor geschilderten Aspekte unter Berücksichtigung vor allem von Schul- 
und Jugendfragen, Unterricht und Lehrerschaft reduziert. Naumanns Erzie­
hungs- und Bildungskonzept enthält eine erweiterte politische und gesamtge­
sellschaftliche Perspektive. Gemeint ist, wie bereits angedeutet, der Gedanke 
einer staatsbürgerlichen Bildung, der sich prinzipiell an alle Bürger wendet, 
speziell aber auch die Liberalen und Gebildeten seiner Zeit im Blick hat.

Ausgangspukt für dieses Denken ist Naumanns Analyse, dass das Bürger­
tum und der Liberalismus ein Verhalten etabliert hätten, das für jede sinnvolle 
politische Veränderung dysfunktional sei. Das Problem des politischen Libera­
lismus besteht nach Naumann – anders als etwa im politischen Katholizismus 
und der Sozialdemokratie – in seiner nur mangelhaften Organisationsfähigkeit 
und seiner politischen Zerstrittenheit. Beklagt wird die Unfähigkeit zum poli­
tischen Kompromiss und die damit verbundene Unfähigkeit, Mehrheiten zu 
organisieren. Kritisiert werden darüber hinaus ein mangelndes Engagement 
in den Wahlkämpfen, den Vereinen und politischen Körperschaften (von der 
kommunalen bis auf die nationale Ebene). Es fehle insgesamt ein „Pflichtge­
fühl […] gegenüber dem Staat“, auch eine bis ins Finanzielle hineingehende 
Opferbereitschaft, um eine angemessene politische Arbeit zu gewährleisten.48

47 Die zugrunde gelegte Maxime Naumanns lautete, dass es „kein Gebiet des mensch­
lichen Wissens“ gebe, „daß nicht ebenso gut mit Gott als ohne Gott betrieben wer­
den“ könne. Vgl. Friedrich Naumann: Religion und Bildung. Die Verhandlungen 
des 23. Evangelisch-sozialen Kongresses abgehalten in Essen am 28.–30. Mai 1912. 
Göttingen 1912, S. 62–80, Zitate ebd.

48 Vgl. die einschlägigen Aufsätze in Naumann: Werke (wie Anm. 4), Bd. 5, S. 655–739 
(unter der Rubrik „Schriften zur politischen Erziehung“), Zitat S. 657 f.; darüber 
hinaus auch die im Folgenden zitierten Schriften.

Frank-Michael Kuhlemann

140

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naumann kritisierte die unpolitischen ästhetischen Interessen des Bildungs­
bürgertums, eine „Mattigkeit der Gebildeten“, wie er es nennt.49 Diese werde 
durch das System der höheren Schulen befördert. Und die Gebildeten soll­
ten sich, so eine eindrückliche Formulierung, darüber im Klaren sein, dass 
sich die von ihnen repräsentierte Hochkultur nur unter den Bedingungen 
einer „versklavten“ Unterschicht realisieren ließe – vergleichbar derjenigen 
„unter den Pflanzern in den Südstaaten […] Nordamerika[s]“.50 Die Rolle der 
gebildeten Bürger wird auch insofern problematisiert und zugleich ironisiert, 
als er ihre Bildung und ihr vermeintliches „Klugsein“ mit der in der Arbei­
terschaft viel stärker ausgebildeten „Wertschätzung“ des „Staatsbürgertums“ 
kontrastiert. Die Gebildeten würden aufgrund ihres fehlenden „Willen[s] zur 
Macht“ zudem nur ihren „eigenen Krankheitsprozeß […] studieren“.51 Die 
Krise machte Naumann schließlich daran fest, dass der Liberalismus, anders 
als im Vormärz, unter der Jugend keine Anhänger mehr finde.52

Die Schlussfolgerungen, die sich aus dieser Kritik ergeben, hat Naumann in 
mehreren Hinsichten artikuliert und sich entsprechend engagiert: Verwiesen 
sei zunächst auf seinen Anteil bei der Gründung des „Nationalvereins für 
das liberale Deutschland“, dessen Zielsetzung Naumann mit einer Vielzahl 
von Artikeln in der „Hilfe“ 1906 programmatisch vorbereitet hat.53 Der Na­
tionalverein bemühte sich darum, die zerstrittenen Lager innerhalb des Libe­
ralismus unter Berücksichtigung auch der „liberalen Arbeiter“ im Rahmen 
des von Naumann propagierten „Gesamtliberalismus“ zu vereinigen. Außer 
„nationalen“, „freiheitlichen“ und „sozialen“ Zielsetzungen wurden im Grün­
dungsaufruf auch eine „freie und volkstümliche Erziehung aller Staatsangehö­
rigen, vor allem der heranwachsenden Jugend zu den nationalen, staatsbür­
gerlichen, sozialen und wirtschaftlichen Aufgaben der Gegenwart“ gefordert. 
Die maßgeblichen Akteure des Nationalvereins kamen aus allen Lagern des 
politischen Liberalismus, wobei vor allem süddeutschen Vereinen und Per­

49 Vgl. ders.: Die politische Mattigkeit der Gebildeten (1904). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4), Bd. 4, S. 202–208.

50 Vgl. ders.: Die deutschen Parteien. Liberalismus, Zentrum und Sozialdemokratie 
(1903/1904). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), Bd. 4, S. 1–32, hier S. 28.

51 Vgl. ders.: Staatsbürger! Eine politische Fastenpredigt (1904). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4), Bd. 5, S. 657–660, Zitate S. 659; ders.: Die Stellung der Gebildeten im politi­
schen Leben. In: Patria 7 (1907), S. 81–94 (auch: Berlin-Schöneberg 1910).

52 Vgl. ders.: Der Liberalismus und die gebildete Jugend (1903). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4). Bd. 4, S. 241–246.

53 Vgl. Die Hilfe 12 (1906), passim; darüber hinaus Theodor Barth und Friedrich Nau­
mann: Die Erneuerung des Liberalismus. Ein politischer Weckruf. Berlin-Schöneberg 
1906.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

141

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonen ein besonderes Gewicht zufiel.54 Zu den Initiatoren zählte u.a. der 
Münchner Stadtschulrat Georg Kerschensteiner, der 1901 mit einer Preisschrift 
zur „Staatsbürgerlichen Erziehung“ hervorgetreten war. Kerschensteiner war 
von 1912 bis 1918 Reichstagsabgeordneter für die Fortschrittliche Volkspartei, 
danach auch für die DDP.55 Als Generalsekretär fungierte der noch junge 
Historiker Wilhelm Ohr, Dozent für Geschichte zunächst in Tübingen, seit 
1913 Privatdozent in Frankfurt am Main. Ohr war dadurch ausgewiesen, dass 
er seit 1906 bereits auch erster Vorsitzender des stark anwachsenden württem­
bergischen liberalen Landesverbandes war.56

Die angestrebte Einigung der Liberalen scheiterte aber an den kaum kon­
sensfähigen „freiheitlichen“ und sozialen Zielsetzungen. Von der Absicht, die 
„liberalen Vereine“ zusammenzuführen, blieb im Grunde nur übrig, das Eini­
gungsprojekt in Form der angestrebten Bildungsarbeit weiterzuführen. Das 
fand in der Durchführung von liberalen Kongressen, Ausbildungskursen und 
einer regen Publizistik seinen Niederschlag. An zahlreichen deutschen Hoch­
schulen fanden Schulungs- und Ausbildungskurse statt, die aber mangels eige­
ner Kapazitäten vor allem von dem 1907 ebenfalls gegründeten „Deutsch-Aka­
demischen Freibund“, einer liberalen Jungakademiker-Organisation, durchge­
führt wurden. Der „Deutsch-Akademische Freibund“ konnte, wie Werner 
Link anmerkt, mehr oder weniger als „eine akademische Ortsgruppe des Na­
tionalvereins angesprochen werden“. Andere korporativ angeschlossene Grup­
pen waren u.a. der bayerische Landesverband der liberalen Arbeitervereine 
sowie der Reichsverein liberaler Arbeiter und Angestellter. Wilhelm Ohr hatte 
bereits seit den ersten Kursen auch eine politische Akademie geplant, an 
der „liberale Berufspolitiker, Parteisekretäre, Redakteure und Vertrauensleute“ 
ausgebildet werden sollten.57 Die Umsetzung seines Planes seit 1913/14 endete 
abrupt aufgrund seines Todes als Soldat im Ersten Weltkrieg.58

54 Vgl. Werner Link: Der Nationalverein für das liberale Deutschland 1907–1918. In: 
Politische Vierteljahresschrift 5 (1964), S. 422–444, hier S. 423–429, Zitate ebd.

55 Vgl. Marie Kerschensteiner: Georg Kerschensteiner. Der Lebensweg eines Schulre­
formers. München/Berlin 1939, 3. erw. Aufl. München 1954; Philipp Gonon: Ker­
schensteiner and Education. In: Torsten Husén/T. Neville Postlethwaite (Hrsg.): The 
international Encyclopedia of Education. Bd. 6, 2. Aufl. Oxford 1994, Sp. 3133–3138; 
sowie Staatsbürgerliche Erziehung der deutschen Jugend. Gekrönte Preisschrift von 
Dr. Georg Kerschensteiner, Stadtschulrat und kgl. Schulkommissar von München. 
Erfurt 1901.

56 Vgl. Link: Nationalverein (wie Anm. 54), S. 425 f.
57 Vgl. ebd., S. 427–429, 443 f., Zitate ebd.
58 Vgl. Ein Gedenkblatt Naumanns. In: Wilhelm Ohr zum Gedächtnis. Gotha 1918, 

S. 29 f.; auch Leonard Nelson: Wilhelm Ohr als politischer Erzieher. In: Ders. 

Frank-Michael Kuhlemann

142

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch die Verbreitung der Schriften in den liberalen Vereinen und Organi­
sationen erfolgte nur sehr unzureichend. Der Nationalverein war daher – 
so Theodor Heuss – wohl nicht viel mehr als „eine Art von politisch-päd­
agogischem Wanderbetrieb“, dem eine feste institutionelle Struktur fehlte.59 

Andererseits lassen sich anhand der Vielfalt der thematischen Perspektiven 
und Publikationsformate durchaus die Konturen eines in den Ansätzen gelun­
genen Konzepts liberaler Bildungsarbeit erkennen. Die veröffentlichten Texte 
deckten ein breites, nach Bildungsgrad und Adressaten unterschiedenes Feld 
„staatlich-gesellschaftspolitischer Problemkreise“ ab, die als „Volksschriften“ 
und „Politische Handbücher“ sowie in einer Reihe über das „Politische Partei­
wesen“ erschienen. Obwohl die Arbeit hauptsächlich auf Gegenwartsfragen 
konzentriert war, gab es darüber hinaus das Bemühen, sich auch der histori­
schen Grundlagen des Liberalismus zu vergewissern. Zwischen 1910 und 1913 
erschienen 38 Texthefte, die „Flugschriften, Reden und kleine Abhandlungen 
von Kant, Fichte, Humboldt, Fries, Pfizer, Rotteck, Grimm, Heine und den 
Liberalen der Paulskirche“ enthielten. Dies entsprach ganz der Auffassung 
Naumanns, der betonte, dass der Liberalismus „wieder anständige Ahnen be­
kommen“ müsse.60

Die historische Dimension des Naumannschen Denkens, die hier ein weite­
res Mal akzentuiert wird, spiegelt sich auch in seiner eigenen Publizistik stetig 
wider. Die „Erkenntnisse der Historiker“ seien es, wie er es 1915 in seinem viel 
gelesenen Buch „Mitteleuropa“ formulierte, die auf vielen Vermittlungswegen 
(in Form von Zeitungen, Reden, Schulen) „bis zur Hütte des Staatsbürgers 
und Wählers“ fließen müssten. Die „Verantwortung“ der Historiker wachse 
im Übrigen „mit der demokratischen Beteiligung der Völker am Staat“.61 Aus­
druck dieser Überzeugung war es, wenn Naumann prominente Fachvertreter, 
wie den Kulturhistoriker Karl Lamprecht, in dem von ihm herausgegebenen 
Jahrbuch der „Hilfe“ („Patria“) für Veröffentlichungen zu Themen wie der 
Entstehung der politischen Parteien gewinnen konnte, in der der Leipziger 
Historiker, ganz auf der Argumentationslinie Naumanns, die „seelische Bil­

(Hrsg.): Die Reformation der Gesinnung durch Erziehung zum Selbstvertrauen. 
Leipzig 1917. 2. Aufl. 1922.

59 Zit. nach Link: Nationalverein (wie Anm. 54), S. 424, Anm. 9.
60 Vgl. ebd., S. 434–437, Hervorhebung und Zitate ebd.
61 Vgl. Friedrich Naumann: Mitteleuropa. Berlin 1915, S. 36–40 (auch in: Ders.: Werke 

[wie Anm. 4], Bd. 4, S. 527–531, Zitate S. 527). Grundsätzlicher noch heißt es im 
selben Text: „Die Geschichtsschreiber sind […] schließlich die Erzieher der Völker“ 
(ebd.).

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

143

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung“ als eine notwendige Voraussetzung des staatsbürgerlichen Handelns 
herausstellte.62

Im Hinblick auf die prinzipielle Frage und das ethische Postulat, sich als 
„Staatsbürger“ politisch zu engagieren, trug Naumann seine eigenen Schluss­
folgerungen aus der diagnostizierten Krisenlage, wie bereits erwähnt, vor al­
lem in verschiedenen kleinen Texten seit der Jahrhundertwende, am prägnan­
testen aber wohl in seinem Artikel „Erziehung zur Politik“ aus dem Jahre 
1914 vor: Der Kern aller politischen Erziehung liege in der Willensbildung.63 

Der Wille repräsentiert für ihn – um mit Pierre Bourdieu zu sprechen – ein 
letztlich im Personalen und weiteren gesellschaftlichen Bedingungen wurzeln­
des Erzeugungsprinzip des politischen Handelns.64 Politische Bildung und 
Erziehung reduziert sich daher auch in diesem Text nicht auf den Willens­
aspekt allein, sondern es geht konkret um die Vermittlung von politischen 
Kenntnissen: einer Bürgerkunde in Volks- und Fortbildungsschulen sowie po­
litischen Jugendvereinen – nunmehr aber ohne Unterschied von Männern und 
Frauen. Die Frauen seien, auch wenn die Verfassung es ihnen nicht zugestehe, 
Staatsbürgerinnen, wie sie es in der politischen Frauenbewegung unter Beweis 
gestellt hätten. Die oberste Aufgabe der Männer sah Naumann hingegen in der 
Organisation des Volkswillens, vor allem im konfliktträchtigen Kampf um die 
Erringung parlamentarischer Mehrheiten. Am Ende betonte er nochmals die 
Notwendigkeit – besonders mit Blick auf die liberalen Parteien – „politische 
Opfer“ zu bringen.65

62 Vgl. Karl Lamprecht: Über die Anfänge der deutschen Parteibildung im 18. 
und 19. Jahrhundert. In: Patria 3 (1903), S. 9–26, bes. S. 14–20. Zum Gesamtzusam­
menhang, insbesondere auch der seelischen Bedeutung für politisches Handeln Kuh­
lemann: Naumann und die Kultur des Politischen (wie Anm. 30), S. 20–23.

63 Vgl. Friedrich Naumann: Erziehung zur Politik (1914). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), 
Bd. 5, S. 706–709; auch bereits ders.: Der Wille in der Politik (1905). In: Ebd., S. 368–
372.

64 Vgl. Pierre Bourdieu/Loic Wacquant: Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main 
2006. Das Personale und damit verbunden die Möglichkeit der freien Willensent­
scheidung des Subjekts im Sinne einer „gebietenden Vernunft“ werden bei Bourdieu 
im Rahmen eines komplizierten Verhältnisses von struktureller Determiniertheit und 
„systematischer Aufklärungsarbeit“ konturiert (vgl. S. 147-175, Zitate S. 159, 171).

65 Naumann: Erziehung zur Politik (wie Anm. 63), S. 706–709. Was die Fortbildungs­
schulen wie überhaupt das Konzept der staatsbürgerlichen Erziehung angeht, lohnt 
ein Vergleich von Naumanns Vorstellungen mit den viel diskutierten Ausführungen 
Georg Kerschensteiners. Dessen schulpädagogische Zielsetzung erweist sich trotz 
ihres formal liberalen Zuschnitts zumindest im Hinblick auf die Fortbildungsschule 
als eine wohl eher disziplinierende, an Nützlichkeitskriterien und Industrieinteressen 
orientierte Konzeption. Vgl. dazu Kerschensteiners Preisschrift (wie in Anm. 55).

Frank-Michael Kuhlemann

144

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die spezifischen bildungspolitischen Aufgaben des Liberalismus sah Nau­
mann, wie schon Wilhelm Ohr, in der Gründung einer eigenständigen libera­
len Bildungsstätte. Gemeint ist die unter entscheidender konzeptioneller Mit­
wirkung von Wilhelm Heile Ende 1918 ins Leben getretene Staatsbürgerschule 
in Berlin.66 Die darauf bezogenen Überlegungen finden sich zunächst in je­
nen von der Forschung viel diskutierten „Vier Reden an junge Freunde“ aus 
dem Jahre 1918.67 Diese Reden, die sich explizit an die Heimkehrer aus dem 
Krieg richten, greifen viele der bereits benannten Aspekte noch einmal auf,68 

bieten aber insofern auch etwas Neues, als sie die Beförderung von politischer 
Bildung didaktisch akzentuieren. Benannt werden unterschiedliche Formen 
und Inhalte des Lernens: ein Lernen anhand von Vorbildern, ein Lernen 
in Theorie und Praxis sowie auch ein lebenslanges Lernen. Inhaltlich sollen 
besonders die politische Rede und Organisationsfähigkeit eingeübt werden. 
Mit der Bedeutung der politischen Rede hatte sich Naumann bereits einige 
Jahre zuvor in einem umfangreichen Text beschäftigt, der unterschiedliche 
Redetypen auf diversen gesellschaftlichen Feldern (Wissenschaft, Religion, 
Erinnerung, Bildung usw.) und anhand unterschiedlicher Positionierungen 
(Reden von Regierungsvertretern oder Oppositionellen, aus der englischen 
Frauenbewegung usw.) eingehend analysiert.69

66 Zu Heile: Marc Zirlewagen: Wilhelm Heile. In: Biographisch-Bibliographisches Kir­
chenlexikon (BBKL), Bd. 24 (2005), Sp. 776–781; Ludwig Luckemeyer: Wilhelm 
Heile. 1881–1981. Föderativer liberaler Rebell in DDP und FDP und erster liberaler 
Vorkämpfer Europas in Deutschland. Politisch-zeitgeschichtliche Festschrift aus An­
laß des 100. Geburtstags des engsten Mitarbeiters Friedrich Naumanns und Präsiden­
ten der FDP am 18. Dezember 1981. Wiesbaden 1981.

67 Friedrich Naumann: Vier Reden an junge Freunde (1918). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4), Bd. 5, S. 709–735.

68 So erscheint der „Wille“ in den „Reden“ als ein gewissermaßen innerer „Trieb“, eine 
Mentalität oder auch Disposition „zur Gestaltung menschlicher Gemeinschaft“. Wie 
sehr die Willensfrage Naumann in einer ethischen Perspektive nach wie vor beschäf­
tigt, lässt sich daran ablesen, dass er „Geschäftemacher“, auch die „Ästhetischen“ und 
„Phantastischen“, die „Begriffsspalter“ und die „Eigenbrötler“ für die politische Arbeit 
für ungeeignet hält (ebd., S. 711–713).

69 Vgl. Friedrich Naumann: Die Kunst der Rede (1914). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), 
Bd. 5, S. 660–706. Auch in einem seiner ersten Texte zur politischen Verantwortung 
als Staatsbürger hatte Naumann alles „seichte Geschwätz“ und „oberflächliche Politi­
sieren“ in „allen Zeitungen“ und anderswo bereits scharf kritisiert. Vgl. ders.: Die 
Politik als Pflicht (1902). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), Bd. 5, S. 655 f. Der Publi­
zistikwissenschaftler Emil Dovifat hatte in den 1960er Jahren übrigens empfohlen, 
Naumanns Schrift über die Kunst der Rede als „volkstümliche Einzelausgabe“ zur 
Verbesserung der „gegenwärtigen, so verwilderten Redegebräuche“ erneut zu veröf­
fentlichen. Vgl. Frederick Bacher: Friedrich Naumann und sein Kreis. Stuttgart 2017, 
S. 77.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

145

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die „Reden an junge Freunde“ weisen im Übrigen – das ist hier noch 
besonders hervorzuheben – deutliche autoritätskritische Töne auf. Während 
in Naumanns früheren Schriften stärker die zwar reformerischen, aber auf 
Integration ins politische System zielenden Aspekte überwogen, ging es ihm 
in der Phase des Übergangs vom Kaiserreich zur Republik um eine radikale 
Autoritätskritik. Er artikuliert das als Aufforderung an die jungen Heimkehrer 
aus dem Krieg, durchaus respektlos zu urteilen und alles Dagewesene in 
Zweifel zu ziehen. Geradezu nietzscheanisch klingt es, wenn er die sich darin 
ausdrückende Haltung als eine „Lust zum Verneinen“ bezeichnet. Der „Wille 
zur Neuschöpfung“ und der Glaube „an das Kommende“ sind es gleichwohl, 
die Naumann auf die „Jungen“ und deren politische Arbeit vertrauen lassen.70 

Die hier gesetzten Akzente korrespondieren mit der 1919 zugespitzten politi­
schen Pflichtauffassung, auch republikanische Führer (die „Geschäftsführer“ 
der Regierung) aufs Strengste zu kontrollieren, um jeden Machtmissbrauch 
auszuschließen.71

Was die Staatsbürgerschule selbst angeht, hatte Naumann diese in seiner 
vierten Rede in ihren Grundzügen bereits konzipiert. Die Schule sollte als 
eine freie, vom Staat unabhängige Institution – eine Art politischer Volkshoch­
schule, als eine „freie deutsche Hochschule für Politik“ – geschaffen werden. 
Ihre Aufgabe sollte auch darin bestehen, den bereits in der politischen Arbeit 
Stehenden „ein Rüstzeug zur Erweiterung und Vertiefung“ ihrer Aktivitäten 
zu liefern. Die Schule diente hauptsächlich aber zur „Heranbildung und Fort­
bildung“ von „Parteisekretären, Redakteuren“, Berufsverbandssekretären und 
dergleichen. In der Begründung von Wilhelm Heile wird in dieser Hinsicht 
das gesamte Spektrum eines Bedarfs an liberaler Bildungsarbeit in Parteien, 
Verbänden, Berufsgenossenschaften, Konsumvereinen, Gewerkschaften, Zei­
tungsredaktionen usw. aufgelistet. Bezweckt wurde die Professionalisierung 
und Effektivierung der politischen Arbeit – weg von der Honoratiorenpolitik, 
hin zu „politischen Berufsarbeitern“. Auch ging es um die Schaffung einer 
wirkungsvollen Konkurrenz zur Bildungsarbeit des politischen Katholizismus, 
des Bundes der Landwirte wie auch der Sozialdemokratie.72

Die Schule sollte freilich nicht als Kaderschmiede eines nur linksliberalen 
Parteinachwuchses fungieren, sondern offen sein für Angehörige verschiede­

70 Vgl. Naumann: Reden an junge Freunde (wie Anm. 67), S. 728–735, Zitate S. 729.
71 Vgl. ders.: Politische Pflicht (1919). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), Bd. 5, S. 735–739, 

Zitat S. 737.
72 Vgl. Wilhelm Heile: Nutzen und Notwendigkeit einer politischen Volkshochschule. 

In: Friedrich Naumann und Wilhelm Heile: Erziehung zur Politik. Berlin 1918, S. 29–
37, auch abgedruckt in: Antonio Missiroli: Die Deutsche Hochschule für Politik. 
Sankt Augustin 1988, S. 113–120, Zitate ebd.

Frank-Michael Kuhlemann

146

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner politischer Richtungen – außer der Fortschrittlichen Volkspartei auch 
für Nationalliberale und „gesinnungsverwandte Sozialdemokraten“.73 Sie rich­
tete sich an Lehrer, Studenten und Beamte. Die Dozenten kamen aus den 
Kreisen des linksliberalen Bildungsbürgertums und der Intellektuellen. Die 
ersten Kurse behandelten eine breite Palette von sozial-, wirtschafts-, finanz-, 
verfassungs-, partei-, innen- und außenpolitischen, auch historischen Themen. 
Finanziell getragen wurde das Projekt durch eine Stiftung, die von dem Stutt­
garter Industriellen Robert Bosch zur Verfügung gestellt wurde. Bosch und 
Naumann trafen sich, wie Theodor Heuss darlegt, in einer gemeinsamen, so­
wohl sozial- und industriepolitischen als auch an Erziehungsfragen interessier­
ten Grundhaltung. Die Entwicklung der Schule kam zu Lebzeiten Naumanns 
aber über erste Anfänge nicht mehr hinaus.74

Als ihre Nachfolgerin trat im Jahr 1920 die „Deutsche Hochschule für Poli­
tik“ ins Leben, die unter Beteiligung vieler liberaler Zeitgenossen, u.a. Max 
Webers, Friedrich Meineckes, Hugo Preuss’, Ernst Jäckhs sowie Carl Heinrich 
Beckers, und mit staatlicher Unterstützung in Berlin gegründet wurde. Ihre 
Geschichte ist bereits monographisch dargestellt worden und nicht mehr Teil 
dieses Beitrags. Verwiesen sei dennoch auf einige Studienleiter und Dozenten 
– Walter Goetz etwa, Gertrud Bäumer, Gerhart von Schulze-Gaevernitz, Paul 
Rohrbach oder Theodor Heuss, die als ehemalige politische Begleiter Nau­
manns sein politisches Erbe im neuen Staat antraten.75

IV. Resümee

Das Bildungs- und Erziehungsdenken Friedrich Naumanns ist in einem 
komplexen, aber mehr oder weniger folgerichtigen Entwicklungsprozess zu 
betrachten. Herausgefordert durch die Arbeit mit gefährdeten Jugendlichen 
im „Rauhen Haus“ in Hamburg, hat sich Naumann bereits frühzeitig mit 
pädagogischen Problemstellungen im schulischen und jugendpädagogischen 
Bereich beschäftigt. Die noch gänzlich erfahrungsgebundenen Einsichten der 
frühen Jahre wichen im Rahmen seiner ersten sachbezogenen Veröffentlichun­

73 Vgl. Naumann: Reden an junge Freunde (wie Anm. 67), S. 732.
74 Vgl. Missiroli: Die Deutsche Hochschule für Politik (wie Anm. 72), S. 21–27, 172–175; 

sowie Heuss: Friedrich Naumann (wie Anm. 4), S. 439–442; auch Theodor Heuss: 
Robert Bosch. Leben und Leistung (Stuttgart/Tübingen 1946). Stuttgart 2002; zuletzt 
Peter Theiner: Robert Bosch. Unternehmer im Zeitalter der Extreme. Eine Biogra­
phie. München 2017.

75 Vgl. Missiroli: Die Deutsche Hochschule für Politik (wie Anm. 72), passim, bes. S. 21–
27; auch Jäckh: Politik als Wissenschaft (wie Anm. 2), passim.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

147

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen stärker reflektierten Überlegungen, die das Problem der gesellschaftlichen 
Integration von Jugendlichen im Rahmen eines vornehmlich apologetischen 
christlichen Interesses mit bemerkenswert emanzipatorischen, auf soziale und 
politische Teilhabe zielenden Vorstellungen verbanden. Ein bestimmender 
Hintergrund seines weiteren bildungs- und erziehungspolitischen Denkens 
bestand in einer philosophisch ethischen Grundierung in Anlehnung an die 
Pädagogik Johann Friedrich Herbarts. Schulpolitisch kamen Naumanns libe­
rale Überzeugungen vor allem in dem von ihm maßgeblich gegründeten NSV, 
den linksliberalen Parteien des Kaiserreichs sowie der DDP zu Beginn der 
Weimarer Republik zum Tragen.

Der in der Naumann-Forschung diskutierte Zeitpunkt, wann Naumann ei­
gentlich zum Liberalen wurde, ist vor dem Hintergrund seines pädagogischen 
Denkens daher schon weitaus früher anzusetzen – deutlich vor der Jahrhun­
dertwende und nicht erst 1903 mit dem gemeinhin üblichen Verweis auf den 
offiziellen politischen Wechsel in die Freisinnige Vereinigung.76

Die maßgeblichen Punkte von Naumanns Erziehungsdenken lassen sich, 
wenn man es auf eine Formel bringen will, stetig wachsend in einer durch 
Bildung und Erziehung zu befördernden politischen Emanzipation frei den­
kender, autonomer Subjekte zusammenfassen. Diese in der Tradition der 
Aufklärung und des frühen Liberalismus stehende Auffassung ist für den li­
beralen Politiker Naumann im Hinblick auf die notwendige pädagogische Un­
terstützung bei der Ausbildung staatsbürgerlicher politischer Verantwortung 
geradezu zentral. Sie ist für ihn zugleich nicht mehr denkbar ohne eine hin­
reichende Integration auch der Unterschichten. Dass sich die Kluft zwischen 
Bürgertum und Arbeiterschaft mittels schulpolitischer Reformen freilich nur 
ansatzweise überwinden lässt, war Naumann sehr bewusst. Er konnte, nicht 
zuletzt vor dem Hintergrund der auch innerhalb der Schulen selbst erkenn­
baren Tendenzen zum „Großbetrieb“, fragen, ob Kants Ideal der Selbstzweck­
setzung des Menschen als mündiger Persönlichkeit möglicherweise nur ein 
vorübergehendes Ideal gewesen sein könnte, sofern die große Mehrheit aller 
Menschen nach ihrem Volksschulbesuch in neue soziale und ökonomische 
Abhängigkeiten gelangte.77 Bildungs- und Schulreformen stehen bei Naumann 
deshalb im Kontext weitreichender, auf Teilhabe und Emanzipation zielender 

76 Vgl. zu dieser Frage zuletzt Jürgen Frölich: Muster England? Friedrich Naumann 
und der „organisierte Liberalismus“. In: Ders./Grothe/von Kieseritzky: Fortschritt 
durch sozialen Liberalismus (wie Anm. 3), S. 201–219. Frölich betont, nicht zuletzt im 
Hinblick auf Naumanns Emanzipation aus der „ursprüngliche[n] kulturpolitische[n] 
Sozialisation im orthodoxen Luthertum“, dass sein „Weg zum Liberalismus nicht 
unbedingt gradlinig war“ (S. 201).

77 Vgl. Naumann: Die Erziehung zur Persönlichkeit (wie Anm. 28), passim.

Frank-Michael Kuhlemann

148

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reformen, sowohl in Politik und Wirtschaft als auch auf dem Felde der Kultur. 
Im Hinblick auf die innere und äußere Reformbedürftigkeit des politischen 
Liberalismus ging es ihm dabei, möglicherweise zu spät, um die Effektivierung 
der politischen Arbeit mit Hilfe institutionalisierter Bildungsanstrengungen 
wie der Staatsbürgerschule.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

149

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus in der 
Bildungspolitik der Weimarer Demokratie

Sabine Mangold-Will

„man soll in jedem Augenblick das eine tun und das andere nicht lassen“1

Nachdem der Jurist Erich Wende in den frühen fünfziger Jahren des 20. Jahr­
hunderts sein letztes Amt als politischer Beamter im Bundesinnenministerium 
niedergelegt hatte, kehrte er geistig zu den Anfängen seiner Karriere in der 
Bildungspolitik der Weimarer Republik zurück2: Dankbar erinnerte er sich an 
seinen Mentor, den Islamwissenschaftler und Kulturpolitiker Carl Heinrich 
Becker, dessen bis heute einzige und umfangreichste Biographie er 1959 veröf­
fentlichte.3 In ihr nahm Wende eine politische Klassifizierung Beckers vor, 
die sich seither im kollektiven Gedächtnis der Becker-Forschung festgesetzt 
hat: Auf ihn geht zum einen der Vergleich des Kulturpolitikers Becker mit 
Wilhelm von Humboldt zurück;4 zum anderen war es Wende, der Becker 
eine Nähe zum parteipolitischen Liberalismus der Weimarer Republik unter­
stellte. Im Kapitel zu den „Politischen Anfängen“ findet sich die Formulierung, 
Becker habe stets „den deutschen Südwesten mit seinem liberalen Gewicht als 
seine politische Heimat bezeichnet“ und eine „seinem liberalen Empfinden“ 

1 Hans Heinrich Schaeder: Zum Entwurf einer orientalischen Kulturgeschichte. In: 
Weltpolitische Bildungsarbeit an Preußischen Hochschulen. Festschrift aus Anlaß des 
50. Geburtstags des Preußischen Ministers für Wissenschaft, Kunst und Volksbildung 
Herrn Professors Dr. C. H. Becker. Berlin 1926, S. 100–114, hier S. 114.

2 Zu dem politisch wendigen Erich Wende (1884–1966) fehlt bisher jegliche Forschung. 
Dabei ist er durch seine erfolgreiche Karriere zwischen Weimarer Republik, NS-Staat 
und Bundesrepublik Deutschland einer der vielen unterschätzten Männer der zweiten 
Reihe, die prägend für die politische Kultur der zweiten Nachkriegszeit und frühen 
Bundesrepublik waren. Für die Wahrnehmung Beckers in der frühen Bundesrepublik 
ist Wende jedenfalls kaum zu unterschätzen. Vgl. vorläufig zu ihm <https://de.wikipe
dia.org/wiki/Erich_Wende> (12.1.2025). Becker selbst hatte Wende 1919 öffentlich als 
„Mitarbeiter“ und „Freund“ bezeichnet. Vgl. die Widmung in: Carl Heinrich Becker: 
Gedanken zur Hochschulreform. Leipzig 1919.

3 Erich Wende: C. H. Becker. Mensch und Politiker. Ein biographischer Beitrag zur 
Kulturgeschichte der Weimarer Republik. Stuttgart 1959.

4 Ebd., S. 8.

151

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Erich_Wende
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Erich_Wende


entsprechende Entwicklung gesucht.5 Ausdrücklich nannte er ihn an gleicher 
Stelle einen „Liberalen“ und „Individualisten“: Becker sei

„zur Demokratie nicht aus dem Lager des Sozialismus gekommen, sondern vom 
Liberalismus. Als Liberaler bekannte er sich nun auch politisch zu den Ideen der 
geistigen Freiheit und des Humanismus. […] In ihr konnte der Individualist die 
Sicherung der geistigen Freiheit und die Förderung des Humanen in Erziehung 
und Bildung am besten geborgen glauben.“6

Diese Zuordnung gipfelte schließlich in der Formulierung: „Die ihm innerlich 
nächste Partei war die der Demokraten.“ Ja, Wende behauptete schließlich 
sogar, Becker habe 1925, als es „darum ging, seine zweite Ministerschaft auf 
die wieder an die Regierung gelangte Weimarer Koalition einzustellen [sic!]“, 
daran gedacht, „der demokratischen Partei beizutreten“.7

2007 stellten Stefan Melnik und Sascha Tamm im Namen der FDP-nahen 
Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit eine Anthologie mit Texten libe­
raler Bildungstheoretiker und Bildungspolitiker zusammen. Doch in diesem 
„Lesebuch der liberalen Bildungspolitik“ sucht man Carl Heinrich Becker 
vergeblich.8 Selbst Beckers jüngster Sohn, der 1913 geborene, in der Bonner 
Bundesrepublik als Bildungsforscher bekannte Hellmut Becker9, vermied es, 
seinen Vater nach 1945 als liberalen Vorzeigepolitiker auf dem Gebiet der 
Bildungspolitik zu inszenieren. Stattdessen wies er auf die Widersprüche in 
Beckers Liberalität hin.10 In einem retrospektiven Interview über seine eigene 
geistige Entwicklung und Karriere bezeichnete er ihn schließlich nur noch 

5 Ebd., S. 73.
6 Ebd., S. 74.
7 Ebd., S. 182. Gemeint ist die 1918 gegründete Deutsche Demokratische Partei (DDP), 

die Partei des politischen Linksliberalismus.
8 Stefan Melnik/Sascha Tamm (Hrsg.): Lesebuch der liberalen Bildungspolitik. Berlin 

2007.
9 Vgl. Ulf Morgenstern: „Bildungsbecker“ und „Liberaler Feuerkopf “. Hellmut Becker 

(1913–1993). In: Ders./Kristina Michaelis (Hrsg.): Kaufleute, Kosmopoliten, Kunst­
mäzene. Die Gelnhäuser Großbürgerfamilien Becker und Schöffer. Hamburg 2013, 
S. 106–113.

10 Vgl. Hellmut Becker: Portrait eines Kultusministers. Zum 100. Geburtstag von Carl 
Heinrich Becker (12. April 1976). In: Merkur 30 (1976), H. 4, S. 365–376. In diesem 
älteren Aufsatz bezeichnete Hellmut Becker seinen Vater noch wiederholt als liberal, 
jedoch nie ohne ironische Brechung. Vgl. ebd., S. 369, wo er ihn einen „liberalen Poli­
tiker“ und „liberalen Professor“ nannte, aber auch auf Beckers Mittel des staatlichen 
„Oktroi“ hinwies. Ebd., S. 374 charakterisierte er ihn wiederum als „liberal, aber nicht 
ungebunden“ und mit einem „ausgeprägten Sinn für die Machtmittel des Staates“.

Sabine Mangold-Will

152

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als einen „Neutralen, also einen Fachmann“, der stets Distanz zu den Parteien 
gewahrt habe.11

Wer über Liberalismus und Bildung, über liberale Bildungspolitik in der 
Demokratie der Weimarer Republik nachzudenken beginnt, kommt zweifellos 
nicht umhin, sich mit Carl Heinrich Becker zu beschäftigen.12 Angesichts der 
einleitenden Beobachtung divergierender Zuschreibungen stellt sich aber die 
Frage, inwiefern Beckers Vorstellungen von Bildung und vor allem seine Bil­
dungspolitik als preußischer Kultusminister in den mittleren Jahren der Wei­
marer Republik von 1925 bis 1930 konkret als liberal markiert werden können. 
Wo wiesen Beckers bildungspolitische Überlegungen und Entscheidungen in­
mitten einer allgemeinen „Krise des Liberalismus zwischen den Weltkriegen“13 

liberale Züge auf oder wurden von liberalen Grundsätzen geprägt? Spiegeln 
sie wirklich die Position des politischen Liberalismus seiner Zeit, und welchen 
Widerhall fanden seine Positionen langfristig im Partei-Liberalismus? Taugt 
Becker gar als Ideengeber des gegenwärtigen Liberalismus, der in seiner par­
teipolitischen Variante in der Bundestagswahl 2025 in einer Wiederentdeckung 
des Individualismus plakatierte: „Vater Staat ist nicht Dein Erziehungsberech­
tigter“?

Zu Carl Heinrich Becker ist in den letzten drei Jahrzehnten viel geforscht 
worden. In Ergänzung der Wende-Biographie, der als Zeitzeuge den Kulturpo­
litiker der Weimarer Republik in den Mittelpunkt gestellt hatte, fand zunächst 
der Islamwissenschaftler Becker erhebliche Aufmerksamkeit. Im Gefolge von 
Edward Saids „Orientalism“ sind zahlreiche Untersuchungen erschienen, die 
den Orientalisten Becker im Zeitalter des Kolonialismus immer wieder neu 
akzentuierten.14 Einen Ausschnitt Beckerscher Kulturpolitik, in der der Pro­

11 Hellmut Becker: Aufklärung als Beruf. Gespräche über Bildung und Politik. Hrsg. 
von Frithjof Hager. München 1992, S. 55, 57 und 58 f. Vgl. auch Becker: Portrait (wie 
Anm. 10), S. 374.

12 Zu denken gibt in diesem Zusammenhang, dass der Sammelband von Andreas 
Braune/Sebastian Elsbach/Ronny Noack (Hrsg.): Bildung und Demokratie in der 
Weimarer Republik. Stuttgart 2022 Carl Heinrich Becker kaum und wenn, dann nur 
sehr nebenbei erwähnt.

13 So der Titel des Buches von Rudolf von Thadden (Hrsg.): Die Krise des Liberalismus 
zwischen den Weltkriegen. Göttingen 1978. Auch dieser Band kommt ohne Carl 
Heinrich Becker aus; weder als Liberaler, noch als Beleg für die Krise des Liberalis­
mus in der Zwischenkriegszeit wird er erwähnt.

14 Vgl. die Bemerkungen zu Becker bei Sabine Mangold: Eine „weltbürgerliche Wissen­
schaft“. Die deutsche Orientalistik im 19. Jahrhundert. Stuttgart 2004. Suzanne L. 
Marchand: German Orientalism in the Age of Empire. Religion, Race, and Scholar­
ship. Cambridge 2009. Lisa Medrow: Moderne Tradition und religiöse Wissenschaft. 
Islam, Wissenschaft und Moderne bei I. Goldziher, C. Snouck Hurgronje und C. H. 
Becker. Paderborn 2018 – dort auch die umfangreiche jeweils ältere Aufsatzliteratur. 

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

153

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fessor für Orientalische Philologie Fachkompetenz und politische Zukunfts­
gestaltung eng verknüpfen konnte, nämlich seine Wissenschafts- und Hoch­
schulpolitik seit dem Kaiserreich, hat Guido Müller in den Blick genommen.15 
Beckers kulturpolitisches Wirken in der Republik von Weimar als „Vernunftre­
publikaner“ rückte 2012 auch das in Deutschland viel zu wenig rezipierte Buch 
von Béatrice Benniot in den Mittelpunkt.16 Was aber trotz dieser intensiven 
Becker-Forschung noch immer fehlt, ist eine Untersuchung zu Becker als 
Ideengeber in der politischen Bildungsdebatte nach 1945; nicht einmal in den 
Studien zu seinem Sohn, dem Bildungspolitiker Hellmut Becker, spielt die 
Frage nach dem Vater als Inspiration bundesrepublikanischer Bildungspolitik 
eine vertiefte Rolle. Die Debatte um Pädophilie und Kindesmissbrauch in der 
Odenwaldschule hat in dieser Hinsicht immerhin deutlicher auf C.H. Beckers 
bildungspolitisches Engagement jenseits von Wissenschaft und Universitäten 
hingewiesen. Was in der unmittelbaren Nachkriegszeit der späten vierziger 
Jahre noch bekannt war – Beckers Einsatz für Volkshochschulen, Landschul­
heime und seine Verortung in der platonischen Tradition des pädagogischen 
Eros – muss(te) erst wiederentdeckt werden.17

Den Kulturhistoriker Becker präsentiert Giovanni Morrone: Incontro di Civiltà. 
L’Islamwissenschaft di Carl Heinrich Becker. Napoli 2006.

15 Guido Müller: Weltpolitische Bildung und akademische Reform. Carl Heinrich 
Beckers Wissenschafts- und Hochschulpolitik 1908–1930. Köln/Wien 1991. Eine Ver­
bindung zwischen dem Islamwissenschaftler und dem Kulturpolitiker stellen auch 
her: Cornelia Essner/Gerd Winkelhane: Carl Heinrich Becker (1876–1933). Orienta­
list und Kulturpolitiker. In: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 154–177. Als öffentlichen 
Intellektuellen charakterisiert ihn Ulf Morgenstern: Zwischen Kolonialexpansion und 
Bildungsreform. Der öffentliche Intellektuelle Carl Heinrich Becker – eine Skizze. In: 
Martin Göllnitz/Kim Krämer (Hrsg.): Hochschulen im öffentlichen Raum. Göttin­
gen 2020, S. 295–318.

16 Vgl. Béatrice Bonniot: Homme de culture et républicain des raison. Carl Heinrich 
Becker, serviteur de l’Etat sous la République de Weimar (1918–1933), Frankfurt a. M. 
2012. Ich verweise im Laufe meines Textes nur auf Passagen aus der Zusammenfas­
sung in deutscher Sprache, in: ebd., S. 405–444. Französischsprechende Leser kön­
nen die entsprechenden, jeweils ausführlicheren Passagen des Buches zu Rate ziehen. 
Bonniots Buch wurde nicht allein aus sprachlichen Gründen wenig rezipiert; es liegt 
auch an ihrer kritischen Sicht auf Becker, der bei ihr als viel politisch schillernder 
und insgesamt deutlich konservativer dargestellt wird, als in der Biographie von 
Wende. Vgl. zum Buch von Bonniot auch die wohlwollend-kritische Rezension von 
Ulf Morgenstern in: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 2013 – Online-Rezensio­
nen <https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/online1-13morgenstern-bon
niot.pdf> (12.1.2025).

17 Vgl. die Beiträge in: Hans Heinrich Schaeder (Hrsg.): Carl Heinrich Becker. Ein 
Gedenkbuch. Göttingen 1950 sowie neuerdings Jens Brachmann: Reformpädagogik 
zwischen Re-Education, Bildungsexpansion und Missbrauchsskandal. Die Geschich­

Sabine Mangold-Will

154

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/online1-13morgenstern-bonniot.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/online1-13morgenstern-bonniot.pdf


Umfangreich, wenn auch für eine tiefergehende Untersuchung nicht ausrei­
chend, ist auch das publizierte Quellenmaterial zu Becker als Kultusminister, 
auf das dieser Aufsatz zurückgreifen kann.18 Im Zentrum werden im Folgen­
den vor allem die kleineren bildungspolitischen Beiträge Beckers stehen, die 
zwischen 1918 und 1933 erschienen sind. Denn aus ihnen lässt sich Beckers 
Selbstverortung am unmittelbarsten herauslesen. Sie enthalten indirekt auch 
die Positionen, gegen die Becker sich in der Weimarer Republik abgrenzte.

Aus ihnen geht zudem hervor, so meine These, dass der Bildungspolitiker 
Becker eine Entwicklung durchmachte, die mit den politischen Phasen der 
Weimarer Republik korrespondierte. Während Becker sein bildungspolitisches 
Engagement bei Kriegsende und in der revolutionären Nachkriegsphase noch 
eher mit kathedersozialistischen wie völkisch-kollektivistischen Parolen ver­
band, traten seit der Mitte der Zwanziger Jahre (wieder) deutlicher als liberal 
zu kennzeichnende bildungspolitische Initiativen zutage, die sich aus seiner 
Kritik an der sich radikalisierenden, immer illiberaler werdenden deutschen 
Gesellschaft ergaben. Je mehr seine grundsätzlich freiheitlichen Ideen vom 
„aristokratischen Ich“19 im Laufe der Weimarer Republik in Bedrängnis gerie­
ten, umso deutlicher formulierte Becker seine Ablehnung kollektivistischer 
Erziehungsansätze.

Um den Zusammenhang zwischen Bildung und Liberalismus in der Wei­
marer Demokratie aus der Sicht Beckers auszuloten, gliedert sich dieser Auf­
satz in vier Abschnitte:

1. Welchen Weg beschritt Becker in die Kulturpolitik und wie gestaltete sich 
sein Verhältnis zum Partei-Liberalismus?

2. Welche Position nahm Becker insgesamt zur Bildungspolitik ein? Welches 
Ziel sollte Bildungspolitik aus seiner Sicht haben? Gab es bei Becker Gren­
zen der Bildungspolitik, die auf einen staatskritischen liberalen Ansatz hin­
weisen?

te der Vereinigung Deutscher Landerziehungsheime 1947–2012. Bad Heilbrunn 2015, 
zu Hellmut Becker und seiner Beeinflussung durch den Vater bes. ebd., S. 164–206.

18 Guido Müller (Hrsg.): Internationale Wissenschaft und nationale Bildung. Ausge­
wählte Schriften. Köln 1997; Acta Borussica – Neue Folge. 2. Reihe: Preußen als 
Kulturstaat. Abteilung I: Das Preußische Kultusministerium als Staatsbehörde und 
gesellschaftliche Agentur (1817–1934), 3 Bände (jeweils Darstellung bzw. Fallstudien 
und Dokumente). Eine Auswahl der kaum überschaubaren Korrespondenz Beckers, 
die in seinem Nachlass und anderen Archiven zu finden ist, bietet <www.carl-heinric
h-becker.de> (12.1.2025).

19 Der Begriff aus: Carl Heinrich Becker: Das Problem der Bildung in der Kulturkrise 
der Gegenwart. Leipzig 1930, zitiert nach dem Wiederabdruck bei: Müller: Interna­
tionale Wissenschaft (wie Anm. 18), S. 406–422, hier S. 422.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

155

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.carl-heinrich-becker.de
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.carl-heinrich-becker.de


3. Wie definierte Becker konkret sein Verhältnis zur Weimarer Republik und 
zur Bildungspolitik in der demokratischen Republik?

4. Der letzte Teil widmet sich einer bildungspolitisch bedeutsamen Entschei­
dung Beckers, die das Dilemma liberaler Bildungspolitik in der Demokratie 
augenfällig werden lässt: Beckers Umgang mit den Studentenschaften. An 
diesem Fall, der nicht unwesentlich zu seinem erzwungenen Rücktritt bei­
trug, lässt sich besonders gut ausloten, worin die Liberalität von Beckers 
Ideen bestand.

Ein systematischer Abgleich mit bildungspolitischen Äußerungen der Parteili­
beralen der Weimarer Republik, in deren Nähe Becker gewöhnlich gerückt 
wird,20 wie mit Reaktionen anderer Parteien auf Becker, ohne den im Grunde 
nicht abschließend zu sagen ist, ob Becker den Zeitgenossen als liberal galt 
und wie er auf den politischen Liberalismus wirkte, kann im Rahmen des 
vorliegenden Beitrags, der lediglich einen ersten Versuch, eine zu revidierende 
Momentaufnahme darstellt, nicht geleistet werden. Wenn Ulf Morgenstern 
in seiner Rezension zu Bonniots Buch über Becker bemerkte, der Kultusmi­
nister sei von Sozialdemokraten wie Konservativen gleichermaßen kritisiert 
worden21, steckt vielleicht genau in dieser Stellung Beckers zwischen den poli­
tischen Lagern der fundierteste (wenn auch erst zu konkretisierende) Beleg für 
die Liberalität Beckers, dem es weiter nachzuspüren gilt.

1. Beckers Weg in die Kulturpolitik und sein parteipolitisches Bekenntnis in der 
Weimarer Republik

Über Beckers Weg in die Kulturpolitik existiert einschlägige Literatur, sodass an 
dieser Stelle eine grobe Skizze seines Wechsels aus der Wissenschaft in die Politik 
reicht: Nach einem Studium der Theologie und Orientalischen Philologie wurde 
Carl Heinrich Becker 1902 Privatdozent in Heidelberg, wo er u.a. mit Max und 
Alfred Weber sowie Ernst Troeltsch – die beiden letzteren nach 1918 Mitbegrün­
der der liberalen Deutschen Demokratischen Partei  (DDP)22  –  in engerem 

20 Zur Geschichte der DDP vgl. Werner Stephan: Aufstieg und Verfall des Linkslibera­
lismus 1918–1933. Geschichte der Deutschen Demokratischen Partei. Göttingen/Zü­
rich 1973 (im Register kommt Becker nicht vor); Larry Eugene Jones: German Libe­
ralism and the Dissolution of the Weimar Party System 1918–1933. Chapel Hill 1988; 
und mit dem Fokus auf Preußen: Joachim Stang: Die Deutsche Demokratische Partei 
in Preußen 1918–1933. Düsseldorf 1994.

21 Morgenstern: Rezension zu Bonniot, Homme de culture (wie Anm. 16).
22 Wie wenig Ernst Troeltsch und Alfred Weber Beckers politische Position jenseits der 

Parteien goutierten, wird aus einem Gespräch der beiden im Jahr 1920 deutlich. Vgl. 

Sabine Mangold-Will

156

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontakt stand, und auch den dortigen George-Kreis kennenlernte.23 Schon im 
Vorfeld  seiner  Berufung  nach  Hamburg  war  er  in  die  bildungspolitischen 
Debatten um eine zeitgemäße Hochschulgründung involviert. Nicht zufällig war 
er es, unter sämtlichen deutschen Orientalisten, der sich als passend für das 
schließlich gegründete Hamburger Kolonialinstitut erwies und dort eine gegen­
wartsbezogene, anwendungsorientierte und soziologisch inspirierte Islamwis­
senschaft etablierte.24 Dennoch lockte Becker schließlich die Berufung auf einen 
traditionellen Universitätslehrstuhl 1913 nach Bonn. Da die einzige inhaltlich mit 
Hamburg vergleichbare Position in Preußen, die an das Berliner Ordinariat für 
Semitische Philologie gekoppelte Geschäftsführung des Seminars für Orientali­
sche Sprachen, nicht vakant war,  konnte der Ministerialdirektor der Unter­
richtsabteilung (und Nachfolger des „allmächtigen“ Friedrich Althoff ), Friedrich 
Schmidt-Ott, den wissenschafts- und hochschulpolitisch ambitionierten und 
versierten Islamwissenschaftler Becker nur für die Hauptstadt gewinnen, indem 
er  ihn  1916  dem amtierenden  Kultusminister  August  von  Trott  zu  Solz  als 
Personalreferenten der preußischen Universitäten vorschlug.25

Zu diesem Zeitpunkt herrschte schon seit zwei Jahren Krieg: ein Weltkrieg, 
in dem sich Carl Heinrich Becker von Anfang an politisch exponiert hatte26, 
indem er in der Debatte um die Ausrufung des Dschihads durch das Osmani­
sche Reich klar Stellung bezog: Uneingeschränkt verteidigte Becker nicht nur 
das politische und militärische Bündnis mit der islamischen Vormacht und 

Gangolf Hübinger: Gelehrte, Politik und Öffentlichkeit. Eine Intellektuellengeschichte. 
Göttingen 2006, S. 191 f.

23 Zu Heidelberg vgl. Wende: C. H. Becker (wie Anm. 3), S. 17–24; Müller; Weltpolitische 
Bildung (wie Anm. 15),  S. 37–59.  Zu Beckers Verbindungen zum George-Kreis  vgl. 
Ulrich Raulff:  Kreis ohne Meister.  Stefan Georges Nachleben. München 2010, bes. 
S. 436–458, sowie Carola Groppe: Neubeginn durch einen dritten Humanismus? Der 
preußische  Kultusminister  C.  H.  Becker  und  der  George-Kreis  in  der  Weimarer 
Republik. In: Castrum Peregrini 49 (2000), S. 41–61.

24 Zu Hamburg vgl. Wende: C.H. Becker (wie Anm. 3), S. 25–35; Müller: Weltpolitische 
Bildung (wie Anm. 15), S. 60–81. Zum Kolonialinstitut vgl. Jens Ruppenthal: Kolonia­
lismus als „Wissenschaft und Technik“. Das Hamburgische Kolonialinstitut 1908 bis 1919. 
Stuttgart 2007.

25 Zur Berufung ins Preußische Kultusministerium 1916 vgl. Wende: C. H. Becker (wie 
Anm. 3), S. 40–42. Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 135–141. Vgl. auch 
Friedrich Schmidt-Ott: Erlebtes und Erstrebtes. 1860–1950. Wiesbaden 1952, S. 145 f.

26 Wende geht über Beckers Stellung zum Weltkrieg bezeichnenderweise fast wortlos 
hinweg; in den wenigen Sätzen, die er dazu schreibt, lässt er ihn als einen voraus­
schauenden Kritiker von Kriegführung und Kriegszielen erscheinen. Vgl. Wende: 
C. H. Becker (wie Anm. 3), S. 39 f. Vgl. dagegen zu Beckers „Kriegseinsatz“: Müller: 
Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 104–134, sowie Bonniot: Homme de culture 
(wie Anm. 16), S. 410–413.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

157

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ausrufung des „Heiligen Kriegs“ gegen die Alliierten, sondern setzte sich 
zugleich für eine über den Krieg hinausweisende aktive deutsche Kulturpolitik 
im Osmanischen Reich ein, die sich besonders gegen Frankreich richtete.27

Beckers Loyalität zu Kaiser und Reich kann gar nicht deutlich genug betont 
werden.28 Der Krieg und die Möglichkeiten, die er für Becker eröffnete, ver­
tieften seine Bindung an das politische System ebenso wie die Integration in 
die gesellschaftliche Elite des monarchischen deutschen Kaiserreichs. Die ein­
schneidende Erfahrung in Beckers Leben war nicht der Krieg selbst, sondern 
erst die Kriegsniederlage. Das unabweisbare Faktum, dass das Kaiserreich, in 
dem er groß und einflussreich geworden war, den Krieg verloren hatte, bedurf­
te einer Erklärung, die die Vergangenheit nicht restlos entwertete, aber auch 
nicht ohne Kritik an ihr auskam. Wenn damit zugleich eine erfolgreiche Trans­
formation in das neue Deutschland unter revolutionären und sozialistischen, 
demokratischen und republikanischen Vorzeichen möglich sein würde – umso 
besser. Becker gelang das Ungewöhnliche: Er wurde zu einem Kritiker der 
kaiserzeitlichen Kultur-, Wissenschafts-, Hochschul- und Schulpolitik, ohne 
sich dezidiert vom Kaiserreich zu distanzieren. Vielmehr hielt er bei aller Re­
formbereitschaft ebenso deutlich Distanz zu einem wesentlichen Kennzeichen 
jeder parlamentarischen Demokratie: zu den Parteien als Ordnungsformen 
und Institutionen politischer Willensbildung. Becker trat nie einer der Partei­
en der Weimarer Republik bei. Sein Sohn formulierte rückblickend sogar: 
„Meinem Vater war im Grunde die Parteienwelt sehr fremd“.29 Auch aus Sicht 

27 Zu Becker in der internationalen Debatte zum Dschihad vgl. immer noch Peter 
Heine: C. Snouck Hurgronje versus C. H. Becker. Ein Beitrag zur Geschichte der 
angewandten Orientalistik. In: Die Welt des Islam 23/24 (1984), S. 378–387. Zur 
allgemeinen Einordnung des Dschihad-Aufrufs vgl. Erik-Jan Zürcher (Hrsg.): Jihad 
and Islam in World War I. Studies on the Ottoman Jihad on the Centenary of 
Snouck Hurgronje’s „Holy War Made in Germany“. Leiden 2016. Zu Beckers proos­
manischem und protürkischem Engagement während des Krieges wie in der Zwi­
schenkriegszeit vgl. Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 104–112, sowie 
Sabine Mangold-Will: Begrenzte Freundschaft. Deutschland und die Türkei 1918–
1933. Göttingen 2013, bes. S. 262–264.

28 „… man kann doch von uns, die wir alle früher überzeugte Monarchisten waren, weil 
die Monarchie uns groß gemacht hat, nicht erwarten, daß wir uns für die Notlösung 
nach dem Zusammenbruch begeistern.“ Privatarchiv Michael Becker (Berlin), Becker 
an Wende, 15.3.1925, zitiert nach: Morgenstern: Zwischen Kolonialexpansion und 
Bildungsreform (wie Anm. 15), S. 297.

29 Becker: Aufklärung als Beruf (wie Anm. 11), S. 57. In der Literatur wird diese Haltung 
am deutlichsten markiert bei Ronald Lambrecht: Exkurs: Carl Heinrich Becker als 
Kultuspolitiker in der Weimarer Republik. In: Morgenstern/Michaelis: Kaufleute 
(wie Anm. 9), S. 82–85, bes. 83. Ähnlich kritisch auch Bonniot: Homme de culture 
(wie Anm. 16), S. 426–429.

Sabine Mangold-Will

158

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der preußischen DDP konnte Becker daher „als demokratischer Minister nicht 
anerkannt werden“. Man achtete ihn als liberal Gesinnten, und registrierte 
seinen Rücktritt 1930 deswegen durchaus als liberale Niederlage; aber in der 
Koalitionsarithmetik zählte er, wenn es um Verhandlungen mit SPD und 
Zentrum ging, nicht als Liberaler.30

Becker kaschierte seine Skepsis gegenüber den Parteien, indem er sich in 
seine vielleicht berühmteste Formulierung flüchtete: Er stehe zur „Partei der 
Bildung“31. Der preußische Kultusminister zog sich also auf die Position des 
parteilosen und in diesem Sinne neutralen, sachbezogenen Experten zurück. 
Einer Wahl durch den Souverän – das Volk – stellte sich Becker zeitlebens nie. 
Darin enthalten war eine – auch bei Becker nicht zu übersehende – Kritik an 
der vermeintlichen Unsachlichkeit der Parteiendiskussion in der parlamentari­
schen Demokratie. Indem Becker indes – soweit ersichtlich – seine politische 
Gesprächsbereitschaft bis 1930 nur auf die preußischen Regierungsparteien 
SPD, Zentrum, DDP und Deutsche Volkspartei (DVP) ausdehnte, vermied er 
es, mit offen systemkritischen, antirepublikanischen Parteien zusammenzuar­
beiten. Sein Wort von der „Partei der Bildung“ entsprach Beckers Vorbehalt 
gegen eine parteipolitische Markierung von Bildung – sowohl Bildungsinhal­
ten wie bildungspolitischen Entscheidungen; es bot ihm zugleich die Möglich­
keit, seinem Willen zur Synthese32 auch auf dem Gebiet der Bildung nachzuge­
hen und sozialistischen, liberalen, nationalen wie konservativen Erwartungen 
zu entsprechen. In diesem Sinne kann der Einwurf seines Sohnes verstanden 
werden, die „stark rechtslastige Richertsche Schulreform“ von 1924/25 habe 
Beckers Zustimmung gefunden, gerade „weil sie eine merkwürdige Mischung 
aus konservativer und liberaler Reform war“.33

30 Vgl. dazu Stang: Die Deutsche Demokratische Partei (wie Anm. 20), S. 272–276 zur 
Situation 1921 und S. 313–321 zur Verdrängung Beckers aus dem Ministeramt. Das 
vorstehende Zitat ist entnommen: Protokoll der DDP-Fraktionssitzung v. 31.10.1921, 
in: Bundesarchiv Koblenz, R 45/III 64, Bl. 148–150, zitiert nach: ebd., S. 274.

31 Zum Schlagwort vgl. Leopold Schwarzschild: Die Partei der Bildung und Preußens 
Kultusminister. In: Das Tagebuch 10 (1929), H. 23, S. 934–938. Becker nahm den 
Begriff nach seinem Rücktritt bei einem Auftritt in Davos, während der Davoser 
Hochschulkurse von 1931, wieder auf. Vgl. Adolf Reichwein: C. H. Becker. Siegelbe­
wahrer des Humanen. In: Der Lesezirkel. Blätter für Literatur, Jg. 18, Zürich 1931, 
S. 97–102, Wiederabdruck in: Schaeder: Gedenkbuch (wie Anm. 17), S. 5–17, hier S. 7.

32 Zu Beckers synthetischem Denken in der Wissenschaft vgl. Mangold: Eine weltbür­
gerliche Wissenschaft (wie Anm. 14), S. 255 f. Becker selbst spricht davon, der „Wille 
zur Synthese“ müsse „wieder erwachen“. Vgl. Becker: Gedanken zur Hochschulreform 
(wie Anm. 2), S. 8.

33 Becker: Aufklärung als Beruf (wie Anm. 11), S. 55. Hans Richert (1869–1940), Mitglied 
in der DVP, war seit 1923 Ministerialrat im Preußischen Kultusministerium. Die 
von ihm inspirierte preußische Schulreform von 1924/25 – Minister war zu dieser 

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

159

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Becker und die Legitimierung staatlicher Bildungspolitik

Um zu verstehen, warum Carl Heinrich Becker seine Arbeit im preußischen 
Kultusministerium über das Ende des Kaiserreiches hinweg fortsetzte und 
sich vehement für bildungspolitische Änderungen in der neuen Republik ein­
setzte, muss noch einmal ein vertiefter Blick auf seine Umbruchserfahrung in 
den Monaten der Revolution geworfen werden. Der Verlust des Krieges und 
der Zusammenbruch der Monarchie wurde für Becker, wie für die meisten 
Deutschen seiner Generation, zu einer erschütternden Erfahrung. Bürgerliche 
Herkunft, preußisches Amt und national-liberale Einstellung machten es ihm 
unmöglich, sich der Revolution anzuschließen. Ja, er fürchtete geradezu deren 
Einseitigkeit. Da das monarchische Kaiserreich sich indes ausweislich des 
Kriegsausganges als funktionsunfähig erwiesen hatte, suchte Becker selbstkri­
tisch nach Fehlern, die es nunmehr zu korrigieren galt. Wie es für Beckers syn­
thetisches Denken charakteristisch war, lehnte er den revolutionären Bruch 
ab, war aber für konkrete Reformen, z. B. der Universitätsstrukturen, von 
denen er bisher selbst profitiert hatte, offen.34 Das ermöglichte ihm, an den 
Grundzügen preußischer Bildungspolitik festzuhalten, die er seit 1916 mitge­
staltet hatte, und dennoch Veränderungen einzufordern.

Für Becker bedurfte es keiner ausdrücklichen prinzipiellen Legitimierung 
von Bildungspolitik. Für den verbeamteten preußischen Universitätsprofessor 
für Islamwissenschaft und Hochschulreferenten im preußischen Kultusminis­
terium war Preußen der Staat, der „von Anfang an ein großes Erziehungsinsti­
tut gewesen“35 sei. Zweifel an der Erziehungsberechtigung des Staates findet 
sich bei ihm also gerade nicht. Für den Preußen Becker war der Staat in 
der Tradition der preußischen Reformer, zumal Wilhelm von Humboldts, gar 
nicht anders denkbar denn als ein starker, aber zugleich neutral-liberaler Staat, 

Zeit Otto Boelitz (DVP), Becker war Staatssekretär – bewirkte die Gründung soge­
nannter „Deutscher Oberschulen“, die zum Abitur führten, aber gegenüber dem hu­
manistischen Gymnasium weniger Wert auf altsprachliche Bildung legten. Aus diesen 
Oberschulen gingen vor allem die späteren Studenten von Beckers Pädagogischen 
Akademien hervor. Zudem teilten Becker und Richert die Idee einer grundständigen 
Einheitsschule. Inwiefern C. H. Becker selbst die Richertsche Schulreform wirklich 
als „stark rechtslastig“ wahrgenommen hat, muss offenbleiben. Mir scheint diese 
Bewertung allein eine retrospektive Zuschreibung durch Beckers Sohn zu sein.

34 So ist – jedenfalls in meiner Lesart – das Motto zu verstehen, das diesem Artikel 
vorangestellt ist, auch wenn es nicht nachweislich von Becker stammte, sondern 
ihm von seinem orientalistischen Meisterschüler Hans Heinrich Schaeder – der kein 
Liberaler war – in den Mund gelegt worden ist.

35 Carl Heinrich Becker: Die Pädagogische Akademie im Aufbau unseres nationalen 
Bildungswesens. Leipzig 1926, S. 9.

Sabine Mangold-Will

160

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der selbst nicht durch seine Bildungspolitik zur Gefährdung von Bildungsräu­
men und Bildungsinhalten werden könnte. Dabei erahnte Becker als Zeitge­
nosse der Revolution sehr wohl die Möglichkeit eines Abgleitens des Staates 
in die Diktatur: Die erfolgreiche sozialistische Revolte hätte aus seiner Sicht 
genau diese Auslieferung des Staates an eine einzige weltanschaulich illiberale 
Partei bedeutet, die er fürchtete und die es – nicht zuletzt durch eine die 
Massen bildende Bildungspolitik – zu verhindern galt. Insofern bewegte sich 
Becker unverändert in der Idee des idealen preußischen Bildungsstaates, der 
nicht nur durch überkonfessionelle und überparteiliche Bildungspolitik das 
Abgleiten des neutral gedachten Staates in eine Partei-Diktatur verhinderte, 
sondern der genau deswegen auch Bildungspolitik betreiben durfte, ja musste, 
um zu bleiben, was er war. Nicht ob der Staat weiterhin Bildung zu steuern 
habe, sondern wie und zu welchem Zweck er das tun solle, war demnach für 
den Bildungspolitiker Becker im Übergang vom Kaiserreich zur Republik wie 
im Laufe der Republik die Frage.

2.1 Ziel Beckerscher Bildungspolitik: deutsche Einheitskultur für ein deutsches 
Einheitsvolk

Ausgehend von seiner staatsbejahenden Grundhaltung hatte Becker während 
des Krieges zu keiner Zeit an der Legitimität des deutschen Nationalstaates, 
seiner Großmachtstellung und seiner Kriegsziele gezweifelt. Der militärisch, 
wirtschaftlich und kulturell einflussreiche, in seinen Worten „starke“ National­
staat, der sich im internationalen Kontext als konkurrenzfähig erwies, blieb 
auch nach 1918 seine Maxime. Ja mehr noch: Wie Anne Nagel bereits 2012 
pointiert festgestellt hat, war Becker während des Krieges, „wie viele Intellek­
tuelle seiner Zeit vom Erlebnis der ‚Volksgemeinschaft‘ enthusiasmiert, was 
sein Denken in den folgenden Jahren nachdrücklich beeinflussen sollte.“36 Die 
Krise des Liberalismus in der Zwischenkriegszeit nahm hier ihren Ausgangs­
punkt; oder vielleicht muss man es ganz anders formulieren: Für einen Natio­
nalliberalen oder Liberalkonservativen des Kaiserreichs – wie Becker einer 
war37 – offenbarte sich erst in der parlamentarischen Parteien-Demokratie das 
wahre Dilemma zwischen Individuum und Masse.

36 Anne C. Nagel: Hitlers Bildungsreformer. Das Reichsministerium für Wissenschaft, 
Erziehung und Volksbildung 1934–1945. Frankfurt a. M. 2012, S. 28.

37 Vgl. Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 14, wo er die Frage formuliert, 
ob Becker ähnlich wie Thomas Mann „in die Kategorie des liberal-konservativen 
„unpolitischen Deutschen“ fiel, sowie ebd., S. 50, wo er Becker für 1911 als „Vertreter 

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

161

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die junge Republik der Nachkriegszeit weder über militärische, noch 
wirtschaftliche Macht mehr verfügte, setzte Becker auf die Köpfe der Deut­
schen, deren „geistige Kräfte“ ersetzen sollten, was der Staat an physischen 
verloren hatte.38 Die geistigen Werte der Deutschen im territorial verkleinerten 
Staat galten ihm – darin wusste er sich mit einem breiten politischen (Par­
tei-)Spektrum von Sozialdemokraten bis Konservativen, von Republikanern 
bis Republikgegnern einig – als die einzige national wie international noch 
relevante Ressource zum politischen Wiederaufstieg. Bildungspolitische Ent­
scheidungen blieben damit argumentativ jedoch auch bei Becker, darin eher 
Fichte folgend, zuerst auf Volk und Staat, und eben nicht, wie bei Humboldt, 
auf das Individuum bezogen.

Das ist umso bemerkenswerter, weil sich Beckers Entdeckung der Volksge­
meinschaft mit einer aus heutiger Sicht durchaus überraschenden Kritik am 
Kaiserreich verband: Um Beckers Einverständnis mit den volkspädagogischen 
und staatstragenden Ansätzen sozialistischer wie konservativer Bildungspolitik 
zu verstehen, bedarf es eines Blicks auf seine selbstvergewissernde Analyse der 
kaiserzeitlichen Bildungspolitik. Im Rückblick, nämlich inmitten der revolu­
tionären Gefährdung Deutschlands, erschien Becker – in ironischem Gegen­
satz zum heute verbreiteten Bild eines autoritären Kaiserreichs – ausgerechnet 
ein Übermaß an Selbstentfaltungsmöglichkeiten und zwar des Einzelnen wie 
der Länder die Ursache für die Niederlage im Krieg zu sein. Der „Ultra-Indi­
vidualismus unseres Volkscharakters“39 und der daraus abgeleitete „Stamme­
spartikularismus“40 waren für ihn die negativen Kennzeichen der Deutschen 
des Kaiserreiches und die Gründe für den Zusammenbruch dieses „gewal­
tige(n), historische(n) Gebilde(s)“41. In seinen beiden Grundsatztexten von 
1919, „Kulturpolitische Aufgaben des Reiches“ und „Gedanken zur Hochschul­
reform“, wimmelt es von Formulierungen, die Beckers nachträgliche Skepsis 
gegenüber dem bürgerlichen Individualismus und dem föderalen Partikularis­
mus des Kaiserreichs aufscheinen lassen. Der von Anne Nagel diagnostizierte 
Enthusiasmus für die Volksgemeinschaft des Krieges veranlasste Becker zu 

einer nationalliberalen, idealistischen und machtpolitisch orientierten äußeren Kul­
turpolitik“ bezeichnet.

38 „Der Staat muss durch geistige Kräfte ersetzen, was er an physischen verloren hat“, 
soll der preußische König Friedrich Wilhelm III. 1807 angesichts der Niederlage 
gegen Napoleon und der Idee einer neuen Landesuniversität in Berlin gesagt haben. 
Vgl. Adolf Bardeleben: Rede zur Gedächtnis-Feier der Friedrich-Wilhelms-Universi­
tät zu Berlin gehalten am 3. August 1877. Berlin 1877, S. 10.

39 Carl Heinrich Becker: Kulturpolitische Aufgaben des Reiches. Leipzig 1919, S. 5.
40 Ebd.
41 Ebd.

Sabine Mangold-Will

162

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Aphorismus: „Partikularismus ist ja nichts anderes als auf das Gemein­
schaftsleben übertragener Individualismus. Der Deutsche ist Individualist mit 
allen Licht- und Schattenseiten dieser Anlage. Originale und Querköpfe sind 
bei uns mehr Regel als Ausnahmen. Wir haben eine wahre Angst vor allem 
Überindividuellen.“42 Den „neue(n) deutsche(n) Mensch(en)“ der Nachkriegs­
zeit imaginierte er deswegen als „Gemeinschaftsmensch“, in dem die Sehnsucht 
nach „Bindung lebendig ist, in dem eine starke Religiosität pulsiert“, kurz als 
einen „junge(en) Mensch(en) sozialer Gesinnung!“43

Aus einem angeblichen Übermaß an Individualismus während des Kaiser­
reiches zog Becker demnach die Konsequenz, der „neue Mensch“ habe sich 
gerade in der Demokratie im Opfersinn für das Kollektiv des neuen Staates 
zu bewähren. Das ist die Fortsetzung der Frontgemeinschaft als Volksgemein­
schaft; und es erinnert zudem an die kathedersozialistischen Ideen Oswald 
Spenglers, wie er sie in seinem Grundsatzwerk „Preußentum und Sozialismus“ 
zu Beginn der Weimarer Republik formuliert hatte.44

Geradezu ironisch ist es angesichts dieser Anpassungsleistung an die neuen 
politischen Gegebenheiten, dass ausgerechnet Beckers Nachfolger im Minis­
teramt, der Sozialdemokrat Adolf Grimme, Becker kurz vor seinem Rücktritt 
1930 scharf abwertend just als „letzte(n) Repräsentant(en) einer individualisti­
schen Geisteshaltung auf der politischen Bühne“45 bezeichnete. Das verweist 
darauf, wie sehr Beckers Sprechen einerseits strategisch darauf angelegt war, 
sich im neuen Deutschland zurechtzufinden; andererseits kann es aber als 

42 Becker: Gedanken zur Hochschulreform (wie Anm. 2), S. 2.
43 Carl Heinrich Becker: Preußisch-deutsche Kulturpolitik seit der Staatsumwälzung 

(1928). In: Müller: Internationale Wissenschaft (wie Anm. 18), S. 367–383, hier S. 374. 
Weitere Gedanken zu Beckers Menschenbild, seinem Sprechen vom gotischen Men­
schen, seine Begeisterung für Goethes Faust, seine Forderung nach Religion und 
der Würdigung des Irrationalen können hier nicht folgen. Beckers Sinn für den 
abgründigen Menschen muss indes immer mitgedacht werden.

44 Vgl. Oswald Spengler: Preußentum und Sozialismus. München 1919. Soweit ich die 
Becker-Literatur überblicke, gibt es keine besondere Untersuchung zum Verhältnis 
Becker/Spengler. Als Autorin des Aufsatzes: Carl Heinrich Becker und seine These 
vom orientalisch-abendländischen Kulturkreis. Ein Orientalist und die Grenzen Eu­
ropas. In: Sabine Penth u.a. (Hrsg.): Europas Grenzen. St. Ingbert 2006, S. 157–170 
ist mir aber wenigstens ein Aufsatz Beckers über Spengler in Erinnerung: Carl Hein­
rich Becker: Spenglers Magische Kultur. Ein Vortrag. In: Zeitschrift der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft 77 (1923), S. 255–271. Becker hat demnach Spengler 
intensiv rezipiert und war, wenn auch nicht ausnahmslos zustimmend, sehr wohl 
von ihm beeinflusst. Zu Beckers Rezeption von Spengler vgl. auch seinen Brief an 
Harro Siegel aus Gelnhausen v. 27.7.1922; Nr. 162 unter <www.carl-heinrich-becker
.de> (12.1.2025).

45 Zitiert nach Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 14, wo Müller nicht nur 
die Herkunft des Zitats genau aufschlüsselt, sondern auch historisch kontextualisiert.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

163

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.carl-heinrich-becker.de
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.carl-heinrich-becker.de


Beleg für seine Liberalität gelesen werden, wenn ihm ausgerechnet von links 
attestiert wurde, in der individualistischen Tradition zu stehen, die er selbst 
öffentlich kritisierte. Becker hatte sich – so darf man schließen – persönlich 
nicht von einem liberalen Menschenbild entfernt, meinte aber, die Kritik 
daran in der Republik vertreten zu müssen. Damit verstärkte er dennoch 
diskursiv die Abwertung des urliberalen Strebens nach Selbstentfaltung des 
Individuums auf der Suche nach Glück jenseits irgendeines Kollektivs.

Da er in seiner liberal-konservativen Skepsis gegen den Demos der Selbst­
bestimmungsfähigkeit der Masse nicht recht traute, formulierte er nach 1918 
ein festes überindividuelles Ziel seiner Bildungspolitik, deren Zweck nicht in 
der Entfaltung und Selbstbestimmung des Einzelnen, sondern im politischen 
Wiederaufstieg Deutschlands lag. Beckers Bildungsideal war die „deutsche 
Einheitskultur“46, der er alles andere nachordnete: „Unser ganzes Erziehungs- 
und Bildungsproblem muss unter diesen Gedanken gestellt werden. Alle die 
Faktoren, die dem Einheitsgedanken des Volkes dienen, müssen betont und 
gepflegt werden.“47 Daraus leitete er konsequent die Forderung nach „Einheits­
bildung“48 in den Schulen der Weimarer Republik ab – und damit waren 
eben gerade nicht primär einheitliche Wissensstandards, sondern nationales, 
ja völkisches Zusammengehörigkeitsgefühl als Bildungsziel gemeint. Denn 
Becker dachte dabei nicht nur an die Staatsbürger der Deutschen Republik, 
sondern darüber hinaus an die ganze deutsche Kulturnation – also auch an die 
Deutschen, die nicht mehr oder noch nicht Teil des Deutschen Reiches waren.

Dazu passt, dass Becker noch lieber als der preußische, der deutsche Kultus­
minister geworden wäre. Vehement setzte Becker sich für eine Zentralisierung 
der Kultur- und Bildungspolitik im Reich ein, wobei er die konkrete Organi­
sation in einem Reichskulturministerium oder einem Reichskulturamt strate­
gisch offenließ.49 Mit Verve polemisierte er 1919 gegen die „Stammespartikula­
rismen“ im Reich, als wären die Bayern, Mecklenburger oder Sachsen nichts 

46 Vgl. Kapitel 4 „Wege zur deutschen Einheitskultur“. In: Becker: Kulturpolitische Auf­
gabe des Reiches (wie Anm. 39), S. 45–58. Beckers Sehnsucht nach „Einheitskultur“ 
des deutschen Kulturvolkes war nach außen nicht revisionistisch gemeint; nach in­
nen allerdings zielte sie auf eine höchst problematische politische Homogenisierung 
ab. Retrospektiv gespenstig liest sich der Satz „So führt die Pflege des Volksgedankens 
zur Überbrückung innerpolitischer Gegensätze.“ Ebd., S. 48.

47 Vgl. das Kapitel „Die Notwendigkeit einer deutschen Einheitsbildung“. In: Becker: 
Die Pädagogische Akademie (wie Anm. 35), S. 9–12. Ähnlich auch die Darstellung bei 
Bonniot: Homme de culture (wie Anm. 16), S. 419 f. sowie S. 424 f., wo zusätzlich auf 
Beckers Haltung zum politischen „Führer“ eingegangen wird.

48 Becker: Kulturpolitische Aufgabe des Reiches (wie Anm. 39), S. 5.
49 Zu Beckers Denkschrift „Kulturpolitische Aufgaben des Reiches“ und der Reaktion 

darauf vgl. „Ein Reichskulturamt“. In: Gangolf Hübinger (Hrsg.): Ernst Troeltsch. 

Sabine Mangold-Will

164

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderes als einer der arabischen Stämme des Hedschaz, über die Becker als 
Semitischer Philologe und Islamwissenschaftler bestens informiert war. Indes 
stand diese Orientierung auf die Reichseinheit durchaus in der Tradition des 
vormärzlichen Liberalismus, auch wenn sie sich in ihrem Vokabular kaum 
vom nationalistischen Frust des abgedankten Kaisers Wilhelm II. im Doorner 
Exil unterschied.50

2.2 Beckers bildungspolitische Skepsis

Becker war sich allerdings der Illusionen und Gefahren, die sich nicht nur mit 
seiner, sondern mit jeder Bildungspolitik verbanden, sehr bewusst – zumal, 
wenn sie so dezidiert wie seine auf die Erziehung des Volkes zum „Bewußtsein 
unserer selbst als Volk“51 abzielte. Offenkundig wurde Beckers Liberalität nicht 
in seinen Zielen, sondern in seinen Methoden, mit denen er die Ziele zu 
erreichen suchte. Dabei machte er sehr wohl einen Lernprozess durch, den es 
wenigstens kurz zu skizzieren gilt.

Im Moment höchster Anspannung, im Umfeld der Verfassungsdebatten, 
hatte Becker sich 1919 zu dem Satz hinreißen lassen, es reiche nicht, Ideale zu 
haben, sondern es käme in der aktuellen Situation darauf an, diese Ideale – 
gemeint waren seine Ideen einer „höheren Einheit“ des „zerrissenen Volkes“ 
– „mit dem kulturpolitischen vielgestaltigen Apparat bewußt dem deutschen 
Volke als Lebensideale einzuhämmern“.52 Doch schon in diesen Anfall volks­
pädagogischer Radikalität mischte sich Beckers Skepsis: „Ein Kulturkampf 
aber muß unter allen Umständen vermieden werden.“53 Grundsätzlich habe 
man sich mit der „Fortdauer der alten Mannigfaltigkeit“ sowie dem Fortbe­

Kritische Gesamtausgabe, Bd. 15: Schriften zur Politik und Kulturphilosophie 1918–
1923. Berlin 2002, S. 101–107.

50 Ausweislich des Tagebuchs seines Leibarztes im niederländischen Exil klagte Wil­
helm II., ein „Einheitsstaat“ sei bis 1918 „nicht möglich gewesen. Der Deutsche sei 
in erster Linie immer Sachse, Bayer, Württemberger gewesen, erst in zweiter Linie 
Deutscher.“ In dieser Hinsicht gelang es Wilhelm II. sogar, „dem jetzigen Umsturz“ et­
was Gutes abzugewinnen: Vielleicht würde es nun zu einem „Einheitsstaat“ kommen 
und „der Gedanke, in erster Linie Deutscher zu sein, dem Volks- und Bürgertum 
aufgehen“. Vgl. Sabine Mangold-Will (Hrsg.): Wilhelm II. im Exil. Das „Holländische 
Tagebuch“ des Leibarztes der Hohenzollern Dr. Alfred Haehner 1919–1924. Berlin 
2024, Eintrag vom 12.11.1919, S. 84.

51 Becker: Kulturpolitische Aufgaben des Reiches (wie Anm. 39), S. 46.
52 Ebd., S. 58.
53 Ebd., S. 36.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

165

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen unterschiedlicher „Weltanschauung und Parteidoktrin“ „abzufinden“.54 

Insbesondere gegenüber den einzelstaatlichen Einheiten mahnte er in der 
politischen Praxis ein konsensuales Vorgehen an: Ausdrücklich setzte er nicht 
auf „Gesetzgebung, sondern Vereinbarung“: Für die nächsten Jahre und Jahr­
zehnte, so schrieb er 1919, „wirke man aber nicht durch gesetzgeberische 
Maßnahmen mit der dabei häufig unvermeidlichen Majorisierung, sondern 
durch gütliche Überredung“.55 Diese Einsicht reifte auch im Hinblick auf 
pädagogische wie staatsbürgerliche Erziehungsmethoden. 1930 mahnte er, sich 
gegenüber 1919 geradezu selbst korrigierend:

„Ideale sind überhaupt nicht in den Menschen hineinzuformen und hineinzu­
bilden, sondern aus ihm herauszuentwickeln. Der charakteristische Unterschied 
zwischen der alten und der neuen Pädagogik ist ja gerade der, daß wir den 
jugendlichen Menschen nicht formen und gestalten nach einem uns vorschwe­
benden Bilde, und möge es noch so hoch und herrlich erscheinen.“56

Entsprechend skeptisch blieb Becker auch gegenüber einer staatsbürgerlichen 
Gesinnungspolitik jeglicher Couleur. Erich Wende zitierte Becker, er lehne es 
ab, „republikanische Gesinnungsmacherei mit drakonischen Methoden zu be­
treiben“. Es müsse nicht immer „die Weimarer Verfassung verherrlicht werden 
– das ist ein pädagogischer Unsinn –, sondern die Erziehung zur Selbstverant­
wortung. Der republikanische Gedanke darf nicht von außen, vom Zwang 
der Verfassung her, sondern er muss von innen her, vom neuen Zeitgeist der 
Jugend nahe gebracht werden.“57

Je länger Becker politisch aktiv blieb, umso deutlicher wurde ihm die 
Gefahr, die in seinem Sprechen vom Volk, dazu noch vom Kulturvolk, lag: 
Die „Bewußtwerdung des Volkstums“, schrieb er selbstkritisch 1926, „barg 
neben dem großen Gewinn der Entdeckung des Auslandsdeutschtums die 
Gefahr in sich, die jeder ‚völkischen‘ Ideologie mit ihrer Kampfstellung gegen 
das Nichtvölkische, mit ihrem nur zu leicht sektiererischen Rassenpurismus 
naturgemäß innewohnt.“58 Zu diesem Zeitpunkt kämpfte der preußische Kul­
tusminister Becker gerade gegen die antisemitischen preußischen Studenten­
schaften und hatte bitter gelernt, wie sehr sein integrativ gemeintes Ziel eines 
„Einheitsvolkes“ missverstanden, ja missbraucht werden konnte, um ganz kon­

54 Ebd.
55 Ebd., S. 31 f.
56 Carl Heinrich Becker: Das Problem der Bildung in der Kulturkrise der Gegenwart 

(1930). In: Müller: Internationale Wissenschaft (wie Anm. 18), S. 421.
57 Erich Wende: Der Kulturpolitiker (1933/1947). In: Schaeder: Gedenkbuch (wie 

Anm. 17), S. 18–63, hier S. 20 f.
58 Becker: Die Pädagogische Akademien (wie Anm. 35), S. 10.

Sabine Mangold-Will

166

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kret die Deutschen jüdischen Glaubens aus der Nation auszuschließen.59 Oder 
anders formuliert: Beckers Einsicht in das aus seiner Sicht Notwendige teilten 
die Studenten nicht; der „Zeitgeist der Jugend“ wies ganz woanders hin.

3. Becker und die Republik

Erst der Kampf mit den Studentenschaften machte Becker richtig bewusst, 
dass der Erhalt des „aristokratischen Ichs“ und „aristokratischer Wissenschaft“ 
– also letztlich seine eigene persönliche Existenz – in der Massengesellschaft 
der Demokratie nur zu erhalten war, wenn jeder Einzelne an Deutschland 
nicht nur als abstrakter, sondern auch gelebter Staatsidee festhielt. Während 
Becker 1919 noch davon ausging, er könne seine Loyalität zu „Deutschland“ 
gewissermaßen neutralisieren, indem er sie an keinen bestimmten Staatsbe­
griff band,60 wuchs seit Mitte der zwanziger Jahre, also parallel zu seiner 
Ämterverantwortung, seine Bereitschaft immer stärker, seine „undrakonische“ 
Volkspädagogik dezidiert in den Dienst des konkreten deutschen Staates, also 
des demokratischen Preußens und der Weimarer Republik insgesamt, zu stel­
len. Eine „richtig verstandene Pflege des republikanischen Staatsgedankens“ 
habe Becker vorbehaltlos als „Aufgabe eines republikanischen Bildungsminis­
ters“ anerkannt, so urteilt Wende.61

Damit verbunden war just im Moment der bereits skizzierten Skepsis 
gegen autoritäre Erziehungsmethoden Beckers Bereitschaft zum praktischen 
Durchgreifen zugunsten der republikanischen Gesinnung. Ironischerweise 
zeichnete ihn in der Demokratie, der es an Demokraten mangelte, genau diese 
Bereitschaft eben doch zum Kulturkampf rückblickend als liberal aus. 1930 
entschloss sich Becker zu einer politischen Grundsatzentscheidung im Sinne 
der Weimarer Verfassung. Nach einem langen Ringen mit den preußischen 
Studentenschaften hob er ihre staatliche Anerkennung auf, weil sie darauf 
bestanden, keine Juden in ihren Reihen zuzulassen; weiter bestehen durften sie 
aber.

Auch in den Momenten, in denen Becker sich unter Inkaufnahme eigener 
Unpopularität zu Schwarz-Rot-Gold bekannte, hatte er politisch das Überle­
ben und Wiedererstarken des deutschen Staates im internationalen Vergleich 
im Auge. Wohl war er, wie so viele bildungsbürgerliche Protagonisten der Wei­
marer Republik, ursprünglich kein Herzensrepublikaner gewesen. Auch er sei, 

59 Siehe dazu unten Kap. 4.
60 Becker: Kulturpolitische Aufgaben des Reiches (wie Anm. 39), S. 46.
61 Wende: Der Kulturpolitiker (wie Anm. 57), S. 21.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

167

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so zitiert Erich Wende ihn in einem frühen biographischen Versuch, „kein Re­
publikaner aus Leidenschaft, sondern aus Vernunft“.62 Aber Becker sah doch 
die Notwendigkeit, die „Notlösung“63 einen Erfolg werden zu lassen; schon 
allein, weil ihm die Existenz des Einzelnen, die von ihm als „aristokratisch“ 
tituliert wurde, in der existierenden Demokratie von Weimar vergleichsweise 
am besten gesichert schien. Insofern wurde Beckers Bekenntnis zur Verfassung 
von Weimar tatsächlich immer grundsätzlicher: Je deutlicher er das „Martyri­
um“ der Verteidiger der Republik, insbesondere der seiner Aufsicht unterste­
henden republikanischen Lehrer und Hochschullehrer beobachtete (zu denen 
er selbst gehörte), desto deutlicher fiel auch seine Bereitschaft zu einer inneren 
Wehrhaftigkeit aus.

Es wäre indes eine Überzeichnung, Becker deswegen als radikaldemokratisch 
wahrzunehmen.  Denn er  beklagte  nicht  nur immer wieder  den politischen 
Massenmarkt, sondern wusste auch um die Gefahr demokratischer Nivellierung 
gerade in der Bildungspolitik. In einer Rede von 1928 verpflichtete er vielmehr 
den Einzelnen und die Demokratie wechselseitig aufeinander: Es gebe – rief er 
dem Individuum zu – eine „intranaturale Verantwortlichkeit des Einzelnen vor 
sich selber, wie vor der Gemeinschaft“. Die Demokratie wiederum wisse, „so gut 
wie alle Ideologien, daß es einen Unterschied gibt in den Begabungen und einen 
Unterschied in den Ausbildungen. Sie werden nie verschwinden, so lange es 
Menschen gibt.“ Echt republikanischer Geist sei es daher, „in der Theorie und der 
Willensbildung“ auf das Verschwinden des „Unterschieds zwischen den Klassen 
und den Zufälligkeiten der Geburt“ hinzuarbeiten. Also nicht gleiche, womög­
lich auch noch vereinfachte Bildung für alle, sondern Ermöglichung höherer 
Bildung für so viele Begabte wie möglich.64

4. Das Dilemma des Liberalismus: Becker und die Studentenschaften

Eine umfängliche Darstellung hätte an dieser Stelle die Frage zu beantworten, 
wie Becker genau diese Ermöglichung von Bildung für so viele Begabte wie 
möglich umsetzen wollte. Diese Beschreibung muss einer anderen Arbeit vor­
behalten bleiben.65 An dieser Stelle geht es abschließend darum, den bereits er­

62 Ebd., S. 20.
63 Ebd.
64 Becker: Preußisch-deutsche Kulturpolitik (wie Anm. 43), S. 369.
65 Soweit ich es überblicke, fehlt insgesamt eine systematische Untersuchung der bil­

dungspolitischen Entscheidungen Beckers jenseits seiner Wissenschafts- und Hoch­
schulpolitik abgesehen von Wende: C. H. Becker (wie Anm. 3). Entweder muss man 
seine konkreten Entscheidungen in allgemeinen Darstellungen, z. B. der Schulpolitik 

Sabine Mangold-Will

168

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wähnten Konflikt mit den Studentenschaften etwas genauer nachzuzeichnen, 
der zeitgenössisch Beckers Ruf als Liberaler unterstrich, aber zugleich das 
Dilemma des Liberalismus in der Krise der Demokratie deutlich offenbarte. 
Es war zudem gerade diese Entscheidung, die letztlich auch zu Beckers Entlas­
sung beitrug und rückblickend den eher skeptischen Blick der Sozialdemokra­
ten und Liberalen auf Becker begründete.

Teil der Universitätsreform Weimars war die Anerkennung der Studenten­
schaften als selbständige Korporationen. Mit der preußischen Studentenverord­
nung  vom  18. September  1920  wurden  die  organisierten  Studentenschaften 
erstmals an der akademischen Selbstverwaltung beteiligt. Indes war bereits seit 
dem Würzburger Studententag 1922 absehbar, dass die organisierten Studenten 
das Prinzip ablehnten, wonach nur, aber eben auch alle deutschen Staatsange­
hörigen als Mitglieder zugelassen wurden. Denn dem „Zeitgeist der Jugend“ 
entsprach es, auch Auslandsdeutsche aufzunehmen, deutsche Juden aber auszu­
schließen.  Becker  ließ  diesen  eigentlich  verfassungs-  und  statutenwidrigen 
Zustand im Vertrauen auf eine organische Entwicklung bestehen. Im Frühjahr 
1926  forderte  eine  parlamentarische  Mehrheit  unter  Führung der  SPD den 
Kultusminister jedoch auf, diese Situation zu beenden und das Staatsangehörig­
keitsprinzips  durchzusetzen,  sprich:  die  Aufnahme  jüdischer  Studenten  zu 
erzwingen. Becker zögerte fast ein Jahr mit seiner Reaktion. Am Heiligen Abend 
des Jahres 1926 sandte er den preußischen Studentenschaften unter dem Druck 
der Parteien der Weimarer Koalition im Preußischen Landtag – also auch der 
DDP – einen Brief, in dem er sie vor die Wahl stellte, „alle auslandsdeutschen 
Studentenschaften  und  nicht  nur  wie  bisher  die  arischen  in  die  Koalition 
eintreten“ zu lassen, oder aber „nur noch mit reichsdeutschen Studentenschaf­
ten“  zu  koalieren.  Den  nun  ausbrechenden  Konflikt  mit  den  organisierten 
Studenten hoffte er zu befrieden, indem er den Studentenschaften die staatliche 
Anerkennung entzog, aber für den Fall wieder in Aussicht stellte, dass sie die an 
der Reichsverfassung orientierten Statuten freiwillig in einer Urabstimmung 
annähmen. Die Abstimmung wurde indes zu einem Desaster für Becker wie für 
die gesamte Republik: Im November 1927 lehnten alle preußischen Studenten­

der Weimarer Republik, suchen, oder es werden ihm (teilweise bereits zeitgenössisch) 
Entscheidungen zugeschrieben, die er nur begleitete oder sogar nur übernahm. Deut­
lich wird das z. B. in der Festschrift für Becker anlässlich seines 50. Geburtstags. 
Rekurriert wird darin auf Beckers Denkschrift von 1917 „über Förderung der Aus­
landsstudien“, die ihn auf dem Feld der Auslandskunde als Impulsgeber ausweisen. 
Aber welche der Institute und welche ihrer Richtungsentscheidungen nun wirklich 
auf den Kulturpolitiker oder gar den Kultusminister Becker konkret zurückgehen, 
wird nicht deutlich. Das ließe sich nur durch eine detaillierte intensive Untersuchung 
kenntlich machen.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

169

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaften bis auf eine (eine katholische Studentenschaft) die Statuten des Kultus­
ministers ab. Sie blieben als Freie Studentenschaften bestehen, erhielten aber 
keine staatliche Unterstützung mehr.66

Wenn es nach Becker gegangen wäre, hätte er den politischen Schwebezustand 
von 1927 belassen; unter dem Druck öffentlicher Kritik wie persönlicher Über­
zeugung entschloss er sich schließlich doch, das Prinzip der Staatsangehörigkeit 
auch für die staatlich unterstützten Studentenschaften in Kraft treten zu lassen. 
Das war im Sinne der Republik,  auch im Sinne aufgeklärter Emanzipation. 
Liberal gedacht war auch der Ansatz, die Studenten selbst über ihre Statuten 
entscheiden zu lassen. Zudem wurden sie nach der Ablehnung der Beckerschen 
Verordnung nicht aufgelöst, sondern konnten weiterbestehen und waren nun 
erst recht frei, ihre antisemitischen Grundsätze zu leben. Aus Sicht der Mehrheit 
der Studentenschaften brachte der gewählte Weg Becker dennoch in Wider­
spruch zu seiner werbenden Verständigungsrhetorik und seinem Enthusiasmus 
für die Volksgemeinschaft einschließlich der Auslandsdeutschen, wie er sie in 
seinen frühen Texten von 1919 verewigt hatte.67 Sein langes Zuwarten über die 
Jahre 1926/27 aber hatte – das wurde 1930 bei seinem Rücktritt sichtbar – bei den 
Koalitionsparteien DDP und SPD das Misstrauen gegen die übergroße Liberali­
tät des Parteilosen geweckt und den Verdacht konservativer Neigungen68 des 
Fachministers  gestärkt.  1930  ließ  sich  der  sozialdemokratische  Druck,  das 
Bildungsministerium in die Hände eines Parteiministers zu legen, schließlich 

66 Vgl. Lambrecht: Exkurs (wie Anm. 29) sowie ders: Studenten in Sachsen 1918–1945. 
Studien zur studentischen Selbstverwaltung, sozialen und wirtschaftlichen Lage sowie 
zum politischen Verhalten der sächsischen Studentenschaft in Republik und Diktatur. 
Leipzig 2011, S. 290–296, das Zitat aus Beckers „Weihnachtsbrief “ ebd., S. 294 f. Zu 
Becker  und den  Studentenschaften  vgl.  auch  Müller:  Weltpolitische  Bildung  (wie 
Anm. 15), S. 315–324.

67 Vgl. zur Beurteilung Beckers im Umgang mit den Studentenschaften auch Bonniot: 
Homme de culture (wie Anm. 16), S. 432 f.

68 Becker war zu keiner Zeit verdächtig, den Antisemitismus der Völkischen zu teilen; aber 
ihm wurde zumindest eine monarchische Nostalgie unterstellt. Vgl. dazu die Karikatur 
aus dem Simplicissimus aus dem Jahr 1929, abgedruckt in: Lambrecht: Exkurs (wie 
Anm. 29),  S. 84: Hinter dem „Weißen Raben“ Becker hängt das Bild eines die Axt 
schwingenden Holzhauers. An wen mochte der Zeichner Thomas Theodor Heine dabei 
wohl gedacht haben, wenn nicht an den berühmtesten Holzschläger unter Beckers 
Zeitgenossen – den in Doorn exilierten Kaiser Wilhelm II.? Zu Beckers Offenheit für 
autoritäre Lösungen, aber seine ebenso klare Absage an den Nationalsozialismus vgl. 
Bonniot: Homme de culture (wie Anm. 16), S. 440–443.

Sabine Mangold-Will

170

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht mehr abwehren. Becker musste zurücktreten. Sein Amt übernahm der 
Sozialdemokrat Adolf Grimme.69

5. Fazit

Dieser Beitrag kann nur andeuten, wohin Überlegungen zum Verhältnis von 
Bildung und Liberalismus in der Demokratie von Weimar gehen können. Becker 
in den größeren Kontext der Bildungsdebatte der Liberalen einzuordnen, konnte 
hier nicht geleistet werden. Auch die Reaktionen aus den anderen politischen 
Lagern kamen nur am Rande zur Sprache. Vielmehr ging es um eine Neuüber­
prüfung eingefahrener Zuschreibungen. Becker und seine Bildungspolitik waren 
von einem liberalen Geist der Mitte und des Ausgleichs getrieben. Seine ver­
nunftrepublikanische Einstellung, sein Beharren auf der Verschiedenheit der 
Individuen,  auch und gerade sein Kampf gegen die  völkisch-antisemitische 
Einstellung der organisierten Studentenschaften, seine Bildungsoffensive jen­
seits der üblichen Adressaten (nämlich auch für Erwachsene jenseits des Bil­
dungs- und Wirtschaftsbürgertums) machten ihn in einem Meer von klassen- 
oder  rassenfixierten  Kollektivisten  zu  einer  Insel  der  Liberalität.  In  dieser 
Begrifflichkeit sucht auch Erich Wende am Ende seine Becker-Biographie die 
Lösung für das Dilemma Becker: Er sprach von dessen „geistige(r) Liberalität“.70 

Damit knüpfte er an das Urteil derjenigen an, die gegen Ende der Weimarer 
Republik Becker nachtrauerten, obwohl sie als Parteipolitiker nicht mit ihm 
übereinstimmten. Spätestens bei Beckers Tod im Februar 1933, aber teilweise 
schon bei seinem Rücktritt als preußischer Kultusminister 1930, offenbarte sich 

69 Zum Rücktritt Beckers vgl. die kompakte Darstellung bei Bonniot: Homme de culture 
(wie Anm. 16), S. 433–435. Sie präsentiert auch die Reaktionen auf Beckers Rücktritt. Vgl. 
ebd., S. 436–438.

70 Wende: C. H. Becker (wie Anm. 3), S. 329. Den „allgemeinen Liberalismus“ sieht Wende 
bezeichnenderweise  in  den  Professoren  lebendig,  die  sich  der  wissenschaftlichen 
Einzelforschung widmen und daher „notwendig Individualisten“ bleiben, „ohne Rück­
sicht auf die neue Zeit“. Vgl. ebd., S. 100 f. In einem zeitgenössischen Nachruf von 1933 
wurde Becker als „freier und bedeutender Geist Deutschlands“ bezeichnet. Vgl. Robert 
Ulich: Ehrung des Verstorbenen. In: Schaeder: Gedenkbuch (wie Anm. 17), S. 13–17, hier 
S. 13. Beckers Nachfolger im Ministeramt Adolf Grimme sprach posthum vom „Bot­
schafter des deutschen Geistes“. Vgl. Adolf Grimme: Der Botschafter des deutschen 
Geistes. In: ebd., S. 63–71. Ähnlich auch der DDP-Unterrichtsminister von Baden Willy 
Hellpach: Der Minister des Geistes. In: Vossische Zeitung, 19.2.1933, Morgenausgabe, 
S. 1 f.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

171

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Becker – im Vergleich zu seiner sich radikalisierenden Umwelt – als „Siegelbe­
wahrer des Humanen“71 und „Typus des Liberalismus“72.

Teil des politischen Liberalismus war Becker aber nie, genauso wenig, wie er in 
der Nachfolge Humboldts nach den Grenzen des Staates fragte. Auch die Idee, die 
Studentenschaften vom Staat finanzieren zu lassen, sprach eher für ein ständisch-
korporatives Denken denn für eine Vorstellung von freien Vereinigungen. Der 
verlorene Krieg verführte ihn vielmehr, an eine nationale Volksgemeinschaft zu 
glauben und das Individuum auf das Opfer im Dienst der Gemeinschaft zu 
verpflichten:  In  Beckers  Wahrnehmung  existierte  eine  eklatante  Spannung 
zwischen „aristokratischem Ich und demokratischer  Masse“,  die  es  genauso 
auszuhalten galt, wie sie durch den „Dienst an der Gemeinschaft entspannt“ 
werden sollte.73 Sein Vokabular kann als strategisches Integrationsangebot nach 
links und rechts gedeutet werden. Methodisch entsprang es seiner analytisch 
gewonnenen Forderung nach Synthese widerstreitender Erscheinungen in Wis­
senschaft und Gesellschaft; genau diese Liberalität machte ihn aber auch anfällig 
für rechte wie linke Gemeinschaftsangebote74,  die letztlich weder ihn, noch 
Deutschland retten konnten.

71 So lautet der Titel eines Beitrags über den frisch zurückgetretenen Kultusminister Becker 
aus der Feder seines persönlichen Referenten, des Sozialdemokraten Adolf Reichwein. 
Vgl. Reichwein: C. H. Becker (wie Anm. 31). Da Reichwein 1944 durch die Nationalso­
zialisten ermordet wurde, fiel sein Licht nach 1945 auch auf die Wahrnehmung des 1933 
gestorbenen Beckers.

72 Vgl. den Nachruf auf Becker von Ulich: Ehrung des Verstorbenen (wie Anm. 70). Ulich 
stellte Becker in eine Reihe mit den verstorbenen Liberalen Friedrich Naumann, Max 
Weber, Ernst Troeltsch und Walther Rathenau und nannte ihn den „beste(n) Typus des 
Liberalismus“.  Vgl.  ebd.,  S. 13  und  S. 15.  Auch  Ulich  gehörte  zu  den  Opfern  des 
Nationalsozialismus, doch gelang ihm rechtzeitig die Flucht in die USA.

73 Wende: Der Kulturpolitiker (wie Anm. 57), S. 22.
74 Vgl. die Kritik an Becker aus Sicht des Parteiliberalen Hellpach, er hätte „beinahe wie 

Leibniz von sich sagen dürfen, daß er fast alles billige, was er lese“. Hellpach: Der Minister 
des Geistes (wie Anm. 70), S. 2. Eine Untersuchung zur Kritik des süddeutschen DDP-
Mannes Hellpach an Becker fehlt; das gilt auch für die Kritik Helmuth Plessners an 
Becker, die genauer untersucht werden müsste. Vgl. bisher Tim Zumhof: „Erziehung zur 
praktischen  Politik“.  Helmuth  Plessners  Vorschlag  zu  einer  Schule  für  politisches 
Denken, Staatskunst und Diplomatie im Kontext seiner frühen Schriften der 1920er und 
-30er Jahre. In: Braune/Elsbach/Noak: Bildung und Demokratie (wie Anm. 12), S. 149–
164, bes. S. 154.

Sabine Mangold-Will

172

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Bildung ist Bürgerrecht“. Die liberale Bildungsoffensive in den 
1960er und frühen 70er Jahren1

Wolther von Kieseritzky

„Das Ziel ist die Erziehung eines kritischen, urteilsfähigen Bürgers, der imstan­
de ist, durch einen permanenten Lernprozeß die Bedingungen seiner sozialen 
Existenz zu erkennen und sich ihnen entsprechend zu verhalten. Die Schule der 
Nation ist die Schule.“2

Dieser umfassende, auf die gesamte Lebenswelt zielende bildungspolitische 
Impetus, den die neue sozial-liberale Koalition 1969 zum Regierungspro­
gramm erhob, steht am Ende eines Jahrzehnts des gravierenden politischen 
und gesellschaftlichen Wandels der Bundesrepublik. Dieser ist historiogra­
phisch inzwischen vielfach beschrieben, allerdings mit unterschiedlichen Be­
griffen bedacht, die von Liberalisierung und Demokratisierung bis zur globa­
len Perspektive der Annäherung an die Werte des Westens reichen.3 Weitge­
hende Einigkeit besteht aber im Befund einer grundlegenden kulturellen und 
gesellschaftspolitischen Öffnung des westdeutschen Teilstaates, zu der auch 
eine intensive und kontroverse Debatte über den Zustand des Bildungssystems 
sowie den erforderlichen Qualifizierungsbedarf gehörte.

1 Beim Beitrag handelt es sich um den leicht erweiterten Vortrag auf der Tagung „Libera­
lismus und Bildung“ des Archivs des Liberalismus der Friedrich-Naumann-Stiftung für 
die Freiheit in Berlin am 15.11.2024. Der Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.

2 Regierungserklärung von Willy Brandt für die sozial-liberale Koalition, 28.10.1969. 
Zit. nach Wolther von Kieseritzky (Bearb.): Mehr Demokratie wagen. Innen- und 
Gesellschaftspolitik 1966–1974 (Willy Brandt. Berliner Ausgabe, Bd. 7). Bonn 2001, 
S. 222. Das Ministerium für Bildung und Forschung, das für diesen Teil der Erklärung 
verantwortlich war, wurde vom parteilosen Hans Leussink geführt, Staatssekretärin 
war Hildegard Hamm-Brücher (FDP).

3 Als thesenreiche Zusammenfassung s. Andreas Rödder: Wertewandel und Postmoder­
ne. Gesellschaft und Kultur der Bundesrepublik Deutschland 1965–1990. Stuttgart 
2004; grundlegend Heinrich A. Winkler: Der lange Weg nach Westen. Bd. 2. München 
2000; Ulrich Herbert: Liberalisierung als Lernprozeß. Die Bundesrepublik in der deut­
schen Geschichte – eine Skizze. In: Ders. (Hrsg.): Wandlungsprozesse in Westdeutsch­
land. Belastung – Integration – Liberalisierung 1945–1980. Göttingen 2002, S. 7–49; 
Anselm Doering-Manteuffel: Westernisierung. Politisch-ideeller und gesellschaftlicher 
Wandel in der Bundesrepublik bis zum Ende der 60er Jahre. In: Axel Schildt/Detlef 
Siegfried/Karl Christian Lammers (Hrsg.): Dynamische Zeiten. Die 60er Jahre in den 
beiden deutschen Gesellschaften. Hamburg 2000, S. 311–341.

173

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungspolitik wurde in diesem Jahrzehnt eines der zentralen Themen der 
Liberalen – sowohl programmatisch als auch in der politischen Praxis. Dabei 
standen zwei Protagonisten im Vordergrund, die zeitweise auch Führungsposi­
tionen in der Freien Demokratischen Partei (FDP) einnahmen – Hildegard 
Hamm-Brücher und Ralf Dahrendorf. Beiden Liberalen gelang der Aufstieg in 
die bundesdeutsche Politik über das Thema Bildung – Dahrendorf zunächst als 
Wissenschaftler und Intellektueller, Hamm-Brücher über die bayerische Schul­
politik. In der zweiten Hälfte der 1960er Jahre prägten beide, wenn auch in sehr 
unterschiedlicher Herangehensweise, wesentlich den bildungspolitischen Kurs 
der FDP. Dieser beeinflusste in erheblichem Maß den öffentlichen Streit um die 
Bildungsideale und die Zielbestimmung einer Reform von Schule und Hoch­
schule; die Ergebnisse stellten neben der Deutschland- und Ostpolitik dann eines 
der Fundamente der sozial-liberalen Koalition dar. Dies gilt, auch wenn beim 
Antritt der neuen Regierung im Herbst 1969 der Reformaufbruch im Bildungs­
system bereits in vollem Gang war, sowohl hinsichtlich ideeller und qualitativer 
Fragen der Schulbildung, als auch der – zum Teil bereits umgesetzten – Planun­
gen für die quantitative Expansion der Hochschulen. Bemerkenswert ist das 
Selbstbewusstsein,  das aus dem eingangs zitierten emphatischen Votum der 
bildungspolitischen Absichten spricht: die Überzeugung zu wissen, wie Bildung 
„funktioniert“, wie der Erziehungsprozess gesteuert und Bildungserfolg geplant 
werden könne. 

Im Folgenden geht es weniger um die pädagogische und bildungshistorische 
Perspektive des damals explosionsartig wachsenden Interesses an Bildungsfra­
gen; im Fokus steht vielmehr die politische Dimension: Was ließ die Liberalen 
und damit die FDP als Träger bildungspolitischer – und darüber hinaus gesell­
schaftlicher – Modernität erscheinen? In die breite Öffentlichkeit wurde die 
bundesdeutsche Bildungsfrage erstmals 1964 gerückt – mit einer dramatisch 
aufgemachten Serie von Artikeln des Altphilologen und Philosophen Georg 
Picht.4  Worauf dies zielte und welchen Hintergrund die von Picht beklagte 
„Bildungskatastrophe“ hatte, steht am Anfang meiner Überlegungen (I). Pichts 
Weckruf war nicht die einzige Intervention am Anfang der 1960er Jahre, vielmehr 
ist dies als symptomatisch für den Versuch einer Art Bestandsaufnahme der 
deutschen Lage nach der Zeit des Wiederaufbaus anzusehen (II). Im dritten 
Abschnitt geht es um die Rolle der Bildungspolitik bei den Liberalen, insbeson­
dere um den zentralen Ansatz, den die Hauptprotagonisten, Ralf Dahrendorf 

4 Georg Picht: Die deutsche Bildungskatastrophe. Analyse und Dokumentation. Olten/
Freiburg i. Br. 1964. Zuvor erschienen in der Wochenzeitung „Christ und Welt“. Zur 
Entstehung s. Teresa Löwe: „…es geht um den Menschen und um die Wahrheit“. Zur 
Vorgeschichte von Georg Pichts Notstandsszenario Die deutsche Bildungskatastrophe. In: 
vorgänge, Heft 3/2003, S. 67–75.

Wolther von Kieseritzky

174

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Hildegard Hamm-Brücher, verfolgten (III). Mit dem Regierungsantritt der 
sozial-liberalen  Koalition  wurde  einerseits  der  Höhepunkt  des  politischen 
Spielraums für Reformen erreicht; tatsächlich aber erwies sich dies andererseits 
als Kipppunkt der Reformmöglichkeiten, die mit der Tendenzwende nach 1973 
nochmals enger wurden. Der Impuls des Aufbruchs verlor sich (IV). Abschlie­
ßend wird nach der Rolle der Liberalen für den bundesdeutschen Bildungsauf­
bruch gefragt (V). 

1. Die Ökonomisierung: Bildung als Strategie im Wettbewerb der Systeme

Es begann mit einem Paukenschlag im Januar 1964: „Bildungsnotstand heißt 
wirtschaftlicher Notstand“, prophezeite Georg Picht im ersten Satz seiner Arti­
kelserie zur Lage des deutschen Bildungswesens.5 Mit extrapolierten Zahlen­
werten zur Lehrer-Schüler-Relation, zu Klassenstärken, Absolventen und der 
Entwicklung von Schulen und Hochschulen konstatierte er eine „Bildungskata­
strophe“, die ein künftiges „Notstandsprogramm“ erfordere, um überhaupt den 
dringendsten Bedarf an Fachkräften zu befriedigen. Der Befund traf offenbar den 
Nerv  der  Zeit,  die  Schlagworte  gingen  viral,  Picht  hatte  erfolgreich  durch 
Zuspitzung und Polemik popularisiert, was in der Fachwelt und den politischen 
Beratungsgremien bereits gängige Münze war. In knappen und für einen huma­
nistisch geprägten Altphilologen und Bildungsreformer bemerkenswert dezi­
dierten  Sätzen,  die  wie  Hammerschläge  in  der  Öffentlichkeit  nachhallten, 
verkündete er die Misere:

„Jedes Volk hat das Bildungssystem, das es verdient. Noch ist es möglich, zu ver­
hindern, daß die Bildungskatastrophe in ihrer vollen Gewalt über uns herein­
bricht. Deutschland kann als Kulturstaat noch erhalten bleiben. Dazu bedarf es 
aber einer entschiedenen Wendung. Das Volk muß bereit sein, die Versäumnisse 
der letzten Jahrzehnte durch finanzielle Opfer zu bezahlen. Die Regierungen 
und Parlamente aber müssen jetzt handeln. Tun sie es nicht, so steht schon heu­
te fest, wer für den dritten großen Zusammenbruch der deutschen Geschichte 
in diesem Jahrhundert verantwortlich ist.“6

5 Der erste Artikel von Pichts Serie „Die deutsche Bildungskatastrophe“ trug den Titel: Zwei 
Millionen Schüler mehr – Woher sollen die Lehrer kommen? In: Christ und Welt, 31.1.1964. 
Zitate s. Picht: Die deutsche Bildungskatastrophe (wie Anm. 4), S. 17 u. 43. Zu Pichts 
professionellem  Umgang  mit  der  Öffentlichkeit  s.  Nicolai  Hanning:  Georg  Picht. 
Strategien eines Medienintellektuellen in der westdeutschen Öffentlichkeit. In: Viertel­
jahrshefte für Zeitgeschichte 66 (2018), S. 617–644.

6 Picht: Die deutsche Bildungskatastrophe (wie Anm. 4), S. 87.

„Bildung ist Bürgerrecht“

175

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit rückte Picht die Bildungsfrage auf eine Stufe mit den Katastrophen des 
Ersten und Zweiten Weltkrieges, wenn nicht gar – den Bezug ließ er offen 
– mit dem ethischen Bankrott von Nationalsozialismus und Shoa. Gefüttert 
wurde dies mit Daten über den wirtschaftlichen Niedergang der Nation auf­
grund defizitärer Bildungsstrukturen, mangelnder Qualität und unzureichen­
der Quantität; zum Dreh- und Angelpunkt wurden die Abiturienten, deren 
Zahl innerhalb von zehn Jahren zu verdoppeln sei, um der „Katastrophe“ zu 
entgehen. Denn nicht von der „Zahl der Divisionen“ hänge die „Selbstbehaup­
tung eines Staates“ ab, sondern „allein von der Fähigkeit […], in jenem Leis­
tungswettbewerb nicht zurückzubleiben, der das Gesicht der heutigen Welt 
bestimmt“.7 Dieses von Picht 1964 entworfene Notstandsszenario kommentier­
te sein Freund Hellmut Becker, Sohn des preußischen Kultusministers in der 
Weimarer Republik, Carl Heinrich Becker, als „Mischung von Journalismus 
und apokalyptischer Prophezeiung unter gelegentlicher Verwendung wissen­
schaftlicher Kategorien“.8

Angesichts des Picht’schen Alarmismus war Spott billig zu haben. Er ver­
deckte aber, wie ernst die Debatte in Politik, Öffentlichkeit und Fachwelt 
genommen wurde, denn der Hinweis auf den Wettbewerb der Systeme kam 
nicht zufällig: Fast zeitgleich forderte im anderen Teil Deutschlands der Ge­
sellschaftswissenschaftler Johannes Hörnig ebenfalls die Effektivierung und 
Modernisierung des Bildungswesens. Die ideologische Motivation betraf hier 
zwar den „umfassenden Aufbau des Sozialismus“, die Begründung aber war 
ähnlich: Der Rückstand in wissenschaftlich-technischer Hinsicht sollte aufge­
holt werden.9 Anders als Picht standen Hörnig allerdings mehr Möglichkeiten 
zur praktischen Einflussnahme zur Verfügung: Als Leiter der Abteilung Wis­
senschaften des Zentralkomitees der SED von 1955 bis 1989 war er in den 
nächsten Jahrzehnten einer der Mitgestalter des Bildungssystems der DDR.

Georg Picht dagegen war zwar seit vielen Jahren Mitglied zahlreicher 
Gremien, die sich mit Bildungsfragen befassten, beispielsweise seit 1953 im 
Sachverständigenrat, dem Deutschen Ausschuss für das Erziehungs- und Bil­
dungswesen, auch galt er zweifellos als Experte, er besaß aber zu keinem 

7 Ebd., S. 28.
8 Hellmut Becker an Picht, 19.1.1965, zit. nach Teresa Löwe: Georg Picht. Vom Birklehof 

zur Bildungsoffensive. In: Neue Sammlung 44 (2004), S. 517–528, hier S. 528.
9 Johannes Hörnig: Zu einigen Problemen im Hochschulwesen beim umfassenden Auf­

bau des Sozialismus in der DDR. Berlin [Ost] 1965. Zur Parallelität der beiden deut­
schen Debatten s. Wolfgang Lambrecht: Deutsch-deutsche Reformdebatten vor „Bolo­
gna“. Die „Bildungskatastrophe“ der 1960er Jahre. In: Zeithistorische Forschungen 4 
(2007), S. 472–477; Wolfgang Bergsdorf/Uwe Göbel: Bildungs- und Wissenschaftspoli­
tik im geteilten Deutschland. München 1980, S. 45–73.

Wolther von Kieseritzky

176

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeitpunkt exekutive Funktionen. Mithin musste er sich mit der Ebene der Be­
ratung zufriedengeben und fühlte sich mit seinen Ideen auch nur unzulänglich 
wahrgenommen.10 Sein Ansatz, der Sorge um nationale Wettbewerbsfähigkeit 
und wirtschaftliche Leistung einerseits mit einer quantitativen Ausweitung 
des Bildungssektors zu begegnen (Stichwort: höhere Abiturientenquote), dies 
andererseits mit einem Ideal der am humanistischen Gymnasium orientier­
ten Elitenbildung zu verknüpfen, traf bei intellektuellen Kollegen und in 
der Bildungsforschung eher auf Skepsis. Diese Zurückhaltung verstärkte sich 
noch, da Pichts reformpädagogisches Projekt einer zwischen Gymnasium und 
Universität vermittelnden ganzheitlichen Studienschule (mit angegliederter 
Platon-Forschungsstelle) im Schwarzwald-Internat Birklehof letztlich in der 
Praxis scheiterte.11 Der Soziologe Helmut Schelsky sprach abschätzig vom 
„alten Humanistenhochmut“ und der junge Jürgen Habermas, 1959 gerade 
einmal dreißig Jahre alt, ironisch vom „imaginären Sieg der philologischen 
über die mathematisch-naturwissenschaftlichen Bildungswerte“, dabei habe 
sich inzwischen „der Weltgeist deutlich auf die Seite der Naturwissenschaften 
geschlagen“.12

2. Bundesdeutsche Bestandsaufnahme: Bildung und Gesellschaft nach der Phase 
des Wiederaufbaus

Der Bildungs-Weckruf von Picht kann als Teil eines Prozesses der Selbstver­
ständigung über den Standort Deutschlands im Umbruch der 1960er Jahre 
begriffen werden. Nach mehr als einem Jahrzehnt zügigen Wiederaufbaus 
des zerrütteten Landes erging sich die bundesdeutsche Gesellschaft Ende der 
1950er und in den frühen 1960er Jahren in einer Art intellektueller Bestands­
aufnahme, die alle Bereiche von Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Technik und 
Kultur umfasste. Das im Einzelnen auszuführen, würde hier zu weit führen.13 

10 Vgl. Sören Messinger: Katastrophe und Reform. Georg Pichts bildungspolitische 
Interventionen. In: Robert Lorenz/Franz Walter (Hrsg.): 1964 – das Jahr, mit dem 
„68“ begann. Bielefeld 2014, S. 247–258.

11 Zum Reformprojekt und zu Picht generell sehr instruktiv Löwe: Georg Picht (wie 
Anm. 8).

12 Zit. nach ebd., S. 527.
13 Exemplarisch aus der umfänglichen Literatur: Axel Schildt: Materieller Wohlstand – 

pragmatische Politik – kulturelle Umbrüche. Die 60er Jahre in der Bundesrepublik. 
In: Schildt/Siegfried/Lammers: Dynamische Zeiten (wie Anm. 3), S. 21–53; Moritz 
Scheibe: Auf der Suche nach der demokratischen Gesellschaft. In: Herbert: Wand­
lungsprozesse (wie Anm. 2), S. 245–277.

„Bildung ist Bürgerrecht“

177

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beispielhaft für diese Standortbestimmung sei das Projekt des Gründers der 
Gruppe 47, Hans Werner Richter, genannt. Dieser versammelte 1962 zahlrei­
che Wissenschaftler, Publizisten und Intellektuelle zur intensiven Nabelschau 
unter dem Leitmotiv: „Wir Deutschen können in der Weltgeschichte leicht zu 
den Provinzlern des kommenden ‚planetarischen‘ Zeitalters werden, können 
unsere Zeit wiederum versäumen und sind auf dem besten Weg dorthin. Das 
zeigt sich besonders deutlich auf dem Gebiet der Pädagogik.“ Der Rückstand 
in der Bildung, so Richters Warnung, sei „eine Gefahr, die größer ist als jede 
unmittelbar militärisch-politische Bedrohung. Sie wird uns in den kommen­
den Jahren zu schaffen machen.“14

Der  Begriff  „planetarisch“  fand  hier  nicht  zufällig  Erwähnung,  vielmehr 
gehörte  die  Perspektive  auf  die  gleichsam interstellarischen Wirkungen der 
politischen Lage seit dem – in der westlichen Welt heftige Konvulsionen auslö­
senden – sowjetischen Sputnik-Erfolg 1957 zur zeitgenössischen Debatte. Die 
Entsendung des ersten künstlichen Erdsatelliten in den Orbit hatte das Überle­
genheitsgefühl  des  Westens  und den Glauben an den technologischen und 
naturwissenschaftlichen Vorsprung grundlegend erschüttert. Insbesondere in 
der noch nicht einmal zehn Jahre alten Bundesrepublik löste das Ereignis Ängste 
aus, auf die im Systemwettbewerb des Kalten Kriegs nun nicht nur mit militäri­
scher Aufrüstung, sondern vor allem mit der Expansion und Modernisierung des 
Bildungswesens reagiert werden sollte. Bildung schien eine der entscheidenden 
Ressourcen für die notwendige Sicherung des wissenschaftlichen und technolo­
gischen Fortschritts. Anfang der 1960er Jahre verschärfte sich die Lage noch: Mit 
der  endgültigen Grenzschließung und dem Bau der  Mauer  im August  1961 
versiegte der Strom der häufig gut ausgebildeten Flüchtlinge aus der DDR; in 
Westdeutschland drohte der Mangel an qualifizierten Arbeitskräften anzuwach­
sen, was durch die stärkere Migration aus Südeuropa aufgrund der geringeren 
Qualifikation dieser Zuwanderer nicht aufgefangen werden konnte. 

Was bedeutete dies für die Bildungslandschaft konkret? Die Bundesrepublik – 
so die Einschätzung – schien in den meisten Kategorien weit abgeschlagen: Man 
hatte  die  größten Schulklassen,  einen ungünstigen Betreuungsschlüssel  von 
Erziehern und Kindern in der frühkindlichen Bildung, zu wenig Lehrkräfte auf 
allen schulischen Ebenen und eine im Verhältnis zur Bevölkerungszahl geringe 
Abiturientenquote. Überdies war der Bildungserfolg noch in besonderem Maß 
von der sozialen Herkunft und den Bildungsabschlüssen der Eltern abhängig. In 
der  Öffentlichkeit  wurde das  bundesdeutsche Bildungsniveau deshalb nicht 

14 Hans Werner Richter: Bilanz. In: Ders. (Hrsg.): Bestandsaufnahme. Eine deutsche 
Bilanz 1962. Sechsunddreißig Beiträge deutscher Wissenschaftler, Schriftsteller und 
Publizisten. München u.a. 1962, S. 563 f.

Wolther von Kieseritzky

178

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selten mit demjenigen von Uganda verglichen – was in abschätziger Weise den 
besonders dürftigen Zustand des deutschen Systems unterstreichen sollte.15 

Den  von  Georg  Picht  dramatisch  intonierten  Befund  konkretisierte  die 
bildungspolitische Frontfrau der FDP, Hildegard Hamm-Brücher, in ebenfalls 
eindrücklicher Weise. Ihre ab 1964 begonnenen so genannten Bildungsreisen, die 
Schul- und Unterrichtsbesuche sowie Gespräche mit den Betroffenen – Lehrern, 
Schülern,  Eltern  –  in  den Bundesländern umfassten,  erlaubten  jenseits  der 
abstrakten Zahlen ein anschauliches Bild der tatsächlichen Lage. Die Schulbe­
suche wurden medientechnisch professionell begleitet und die Befunde öffent­
lichkeitswirksam publiziert.16 Die Reaktionen waren vielfältig und zogen sich 
durch  alle  politischen  Lager.  Einig  war  man  sich,  dass  die  Strukturen  des 
Bildungssystems grundlegend reformiert werden müssten, durchaus uneinig, in 
welcher Form dies geschehen sollte. 

So betrachtete  nicht  erst  die  sozial-liberale  Regierung 1969 „Bildung“ als 
Schicksalsfrage der Nation. Schon die Koalition der FDP mit der Union unter 
Bundeskanzler Ludwig Erhard hatte die Zeichen der Zeit erkannt; die Bildungs­
frage, so hieß es 1963 in der Regierungserklärung des neuen Kanzlers, sei in ihrer 
Dimension nur mit der Sozialen Frage des 19. Jahrhunderts vergleichbar.17 Die 
Antwort darauf deckte sich mit derjenigen von Georg Picht: Bildungsexpansion 
und größere Chancengleichheit, um die „Begabungsreserven“ der nachwach­
senden Generation ausschöpfen zu können. Diesem Reformvorhaben verschrie­
ben  sich  in  den  nächsten  Jahren  Politik  und  Bildungsexperten,  wobei  die 
Vereinbarkeit von Exzellenz und Egalität das Kernproblem bildete, wie es der 
Bildungsreformer Hellmut Becker umschrieb. Dieser forderte zugleich einen 
„New Deal in education“ und erinnerte damit bewusst an das gewaltige Reform­
projekt, mit dem die USA in den 1930er Jahren die Krise von Kapitalismus und 
Demokratie bewältigten.18 

15 Für Daten zur quantitativen Entwicklung des Bildungswesens s. Klaus von Dohnanyi/
Jörg  Aufermann (Hrsg.):  Die  Schulen der  Nation.  Zur  Bildungsdebatte:  Fakten – 
Forderungen  –  Folgen.  Düsseldorf/Wien  1971,  bes.  S. 485–498;  Bergsdorf/Göbel: 
Bildungs- und Wissenschaftspolitik (wie Anm. 9), S. 386–432.

16 Hildegard Hamm-Brücher: Auf Kosten unserer Kinder? Wer tut was für unsere Schulen 
– Reise durch die pädagogischen Provinzen der Bundesrepublik und Berlin. Bramsche/
Osnabrück 1965. Siehe auch Anm. 43.

17 Ludwig Erhard: Regierungserklärung, 18.10.1963, 90. Sitzung des Deutschen Bundesta­
ges, S. 4201. Online <https://dserver.bundestag.de/btp/04/04090.pdf> (10.6.2025).

18 Hellmut Becker: „Can we be equal and excellent too?” In: Theodor Eschenburg u.a. 
(Hrsg.): Festgabe für Carlo Schmid. Tübingen 1962, S. 33–44, hier S. 42. Die eigentliche 
Aufgabe  laute:  „Ist  hervorragende  Qualität  in  der  Massenausbildung  bei  gleicher 
Bildungschance möglich?“ (S. 33). Zum amerikanischen „New Deal“ zusammenfassend 

„Bildung ist Bürgerrecht“

179

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dserver.bundestag.de/btp/04/04090.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dserver.bundestag.de/btp/04/04090.pdf


Bildungsforschung und Bildungsplanung begründeten in den kommenden 
Jahren eine von den Bundesländern ausgehende Politik der Expansion in vielen 
Sektoren  des  Bildungswesens.  Dies  betraf  die  Schulen  auf  dem Lande,  die 
Erhöhung der Abiturientenzahl, die Ausbildung von Lehrkräften und ebenso die 
institutionelle Erweiterung durch die Gründung neuer Schulen und Hochschu­
len.19 Aus Sicht der planungsbegeisterten Bildungspolitiker und -reformer blie­
ben allerdings wesentliche strukturelle Probleme ungelöst, die eine Neuordnung 
grundsätzlich erschwerten:20 Dazu gehörte der Föderalismus, insbesondere die 
grundgesetzlich festgelegte Zuständigkeit der Länder für die meisten bildungs­
politischen Bereiche. Auch Fragen des Konfessionsschulwesens, der Verteilung 
der Ressourcen zwischen Stadt und Land sowie weitere Hürden für die Chan­
cengleichheit, etwa die – wie es Hildegard Hamm-Brücher auf den Punkt brachte 
– „Kilometerfrage“ der Bildung: Je weiter die Entfernung zur Höheren Schule, 
desto höher der Anteil von Akademikerkindern. Und jenseits dieser Faktoren der 
Bildungsreform blieb noch die eigentlich zentrale Frage zu beantworten: Wel­
chen Zielen sollte die Bildung und die Reform des Bildungssystems der Bundes­
republik vorrangig dienen – der  Wettbewerbsfähigkeit  und wirtschaftlichen 
Stärke oder ethischer und staatsbürgerlicher Wertebildung? 

3. Liberaler Neuansatz: Bildung als Erziehung zur Demokratie

Neben dem effizienzorientierten Reformansatz in der Bildungspolitik setzte sich 
in den 1960er Jahren auch eine spezifisch persönlichkeits- und werteorientierte 
Auffassung durch: Nicht nur Kompetenzen und Fertigkeiten sollten geschult, 
sondern Menschen zu demokratischen, konfliktfähigen und selbständigen Per­
sönlichkeiten herangebildet werden. Damit rückten Partizipation und Emanzi­
pation ins Zentrum der schulischen Bildung, eine Auffassung, die in der FDP 

Kiran Klaus Patel: Improvisierend durch die Krise. Der New Deal. In: Aus Politik und 
Zeitgeschichte, Heft 3–4 (2022), S. 11–17.

19 Als Beispiel der Expansion s. die „Abiturientenquote“: Diese stieg von im internationalen 
Maßstab äußerst niedrigen 5 % eines Jahrgangs 1960 bis auf 18 % im Jahr 1972. Im 
Hochschulbereich erhöhte sich die Zahl der Professuren zwischen 1960 und 1968 um 
63 %, die des Mittelbaus um 330 %. S. Reimut Jochimsen/Peter Treuner: Staatliche 
Planung  in  der  Bundesrepublik  Deutschland.  In:  Richard  Löwenthal/Hans-Peter 
Schwarz (Hrsg.): Die zweite Republik. 25 Jahre Bundesrepublik Deutschland – eine 
Bilanz. Stuttgart 1974, S. 843–864, hier S. 848.

20 Das  Vertrauen  in  die  Leistungsfähigkeit  wissenschaftlich  basierter  Steuerung  und 
Planbarkeit im Bildungsbereich spricht noch aus dem Rückblick von Reimut Jochimsen, 
dem Leiter  der  Planungsabteilung im Bundeskanzleramt (1970–1973) und ab 1973 
Staatssekretär im Bundesbildungsministerium (s. ebd.).

Wolther von Kieseritzky

180

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zunehmend an Einfluss gewann. Dies drückte sich in der Programmatik der 
Partei  aus,  aber  auch  personell,  denn  mit  Ralf  Dahrendorf  und  Hildegard 
Hamm-Brücher gelang es zumindest zwei bildungspolitischen Akteuren, in die 
Führungsspitze der FDP aufzusteigen. Nur in dieser Zeit – und seitdem nicht 
wieder – konnte man sich bei den Liberalen mit Bildungsexpertise für politische 
Karrieren empfehlen. 

Das stärkere Gewicht der Bildungspolitik in der Themenpalette des organi­
sierten Liberalismus spiegelte den Wandel der Partei, ihrer Mitgliederstruktur 
und der Führungsgremien wider. Die FDP zielte auf eine offene, wandlungsbe­
reite Gesellschaft; der von ihr vertretene Liberalismus sollte als reformorientiert 
und fortschrittlich wahrgenommen werden. Noch im Berliner Programm der 
Partei von 1957 hatte die Bildungspolitik nur eine untergeordnete Rolle gespielt: 
Als Teil der Kulturpolitik sei es das Ziel des „öffentlichen Bildungswesens“, „die 
Jugend des Volkes [zu] befähigen, die Kultur der Väter ehrfürchtig zu überneh­
men und verantwortlich zu entwickeln“. Die Schule, verstanden als Gemein­
schaftsschule, habe die „christlichen Grundlagen geistig-sittlicher Bildung [zu] 
pflegen“. Für diese Ziele biete die „Dreiteilung“ in Volksschule, Realschule und 
Gymnasium „die beste Gewähr für eine solide Bildung“.21 Im Kern lief dies auf 
eine Absage der gerade beginnenden Diskussion über die Reformbedürftigkeit 
des bundesdeutschen Bildungssystems hinaus. 

Kaum zehn Jahre später war von diesen traditionellen Grundsätzen nichts 
mehr übrig: Im Aktionsprogramm der FDP „Ziele des Fortschritts“, beschlossen 
auf dem Bundesparteitag im April 1967 in Hannover, hatten sich sowohl die Ziele 
als auch die Strukturvorstellungen für ein modernes Schul- und Bildungswesen 
gravierend verändert. Liberale Bildungspolitik, hieß es nun, gründe sich auf die 
Prinzipien der Freiheit, Menschenwürde und Demokratie; Bildung sei ein Recht 
aller Bürger;  übersetzt  wurde dies in zahlreiche konkrete Forderungen und 
Gesetzesvorhaben – vom Ausbildungsförderungsgesetz und wissenschaftlicher 
Bildungsplanung bis zur Einrichtung schulpsychologischer Dienste und Tele-
Kollegs.  Die Demokratie brauche „kritische,  selbstverantwortlich handelnde 
Staatsbürger“.22 

Den Höhepunkt dieses Bildungsideals bedeuteten in programmatischer 
Hinsicht die im März 1972 vom FDP-Bundeshauptausschuss verabschiedeten 

21 Berliner Programm der Freien Demokratischen Partei, 1957, online <https://www.frei
heit.org/sites/default/files/2019-10/1957berlinerprogramm_0.pdf> (10.6.2025).

22 Aktionsprogramm der FDP, 1967, online <https://www.freiheit.org/sites/default/files/
2019-10/1967aktionsprogramm_0.pdf> (10.6.2025). Ähnlich wurde im Programm zur 
Bundestagswahl 1969, der „Nürnberger Wahlplattform“, ein „offenes Bildungssystem“ 
und lebenslanges Lernen propagiert, online <https://www.freiheit.org/sites/default/fil
es/2019-10/1969bundestagswahlprogramm_0.pdf> (10.6.2025).

„Bildung ist Bürgerrecht“

181

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1957berlinerprogramm_0.pdf
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1967aktionsprogramm_0.pdf
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1969bundestagswahlprogramm_0.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1957berlinerprogramm_0.pdf
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1967aktionsprogramm_0.pdf
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1969bundestagswahlprogramm_0.pdf


„Stuttgarter Leitlinien einer liberalen Bildungspolitik“.23 Weder vorher noch 
danach hat es wieder einen derart ausformulierten und präzisen Katalog der 
Liberalen zur Rolle der Bildung im modernen Staat gegeben.24 Die Forderung 
nach einem „offenen Bildungswesen“ stand den gesellschaftspolitisch orien­
tierten „Freiburger Thesen“ von 1971 an politischer Brisanz in nichts nach. 
Ausgehend vom Bürgerrecht auf Bildung konzipierte die Partei nunmehr ein 
komplettes Programm, das von der frühkindlichen Bildung und Elementarer­
ziehung bis zu Bildungsforschung und Bildungsplanung reichte. Das Bildungs­
system sollte die drei Ziele Selbstbestimmung, demokratisches Handeln und 
Leistungsentfaltung miteinander verbinden und zugleich jedem Einzelnen ge­
recht werden: „Das gesamte Bildungswesen – vom Kindergarten bis zu den 
Einrichtungen der Weiterbildung – muß vielmehr durch Integration so offen 
und differenziert sein, daß für jeden ein optimales Lernen möglich wird.”25 

Verbunden mit dem „Programm zur Gleichberechtigung der Frau“, mit dem 
die FDP auch auf diesem Gebiet eine eigenständige Position einnahm, den 
„Leitlinien liberaler Medienpolitik“ (1973) und den Thesen zur „Freien Kirche 
im freien Staat“ (1974) hatten sich die Liberalen bis zur Mitte der 1970er Jah­
re ein gesamtgesellschaftliches Programm der Modernität gegeben.26 Zu den 
politischen Protagonisten der Erneuerung und insbesondere des Bildungsauf­
bruchs zählten in führender Funktion Hildegard Hamm-Brücher und Ralf 
Dahrendorf.

3.1. Bildungspolitik als Gesellschaftspolitik. Dahrendorfs Formel der „Bildung 
als Bürgerrecht“

Für Ralf Dahrendorf wurde die Diskussion um Pichts „Bildungskatastrophe“ ein 
hilfreicher Türöffner zur öffentlichen Anerkennung als einer der bedeutenden 

23 Stuttgarter Leitlinien einer liberalen Bildungspolitik, 18. März 1972, online <https:/
/www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1972stuttgarterleitlinien.pdf> 
(10.6.2025). Flankiert wurden diese durch die zwei Jahre später vom Bundesvorstand 
beschlossenen Grundsätze zur „Beruflichen Bildung im Baukastensystem“ (1974). In: 
Heino Kaack: Zur Geschichte und Programmatik der Freien Demokratischen Partei. 
Grundriß und Materialien. Meisenheim am Glan 1976, S. 212–218.

24 Vergleichbar wären bestenfalls das 1988 verabschiedete bildungspolitische Programm 
und der Kongress „Bildung und Wissenschaft – Investition für die Zukunft“ auf Ini­
tiative des Bundesbildungsministers Jürgen Möllemann. Dokumentiert in: Bildungs­
politik. Hrsg. von der Friedrich-Naumann-Stiftung. Königswinter 1989.

25 Stuttgarter Leitlinien (wie Anm. 23).
26 Die genannten Programme sind abgedruckt in Kaack: Geschichte und Programmatik 

(wie Anm. 23).

Wolther von Kieseritzky

182

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1972stuttgarterleitlinien.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/1972stuttgarterleitlinien.pdf


bundesdeutschen Intellektuellen und Bildungsexperten seit Mitte der 1960er 
Jahre.  Dabei  kam  er  als  Wissenschaftler  nicht  aus  der  Bildungsforschung, 
sondern erwarb seine Reputation als  Soziologe und Gesellschaftsanalytiker. 
Diese Expertise nutzte er, um seit Beginn der 1960er Jahre in zahlreichen Artikeln 
die anschwellende Diskussion über das Bildungswesen selbst publizistisch zu 
befeuern.27 Mit drei markanten Begriffen wurde er aber dann nicht nur zum 
Wortführer, sondern weitete den Fokus der deutschen Bildungsdebatte erheblich 
aus: Seine unter dem griffigen Schlagwort „Bildung ist Bürgerrecht“ zusammen­
gefassten Beiträge zur Bildungspolitik – die seit November 1965 in der Wochen­
zeitung Die Zeit veröffentlicht wurden – bezeichnete er selbst als eine „Mischung 
von Theorie, Argument und Programm“.28 Die entscheidenden, auf drei Formeln 
gebrachten Leitgedanken lauteten:

„1. Jeder Mensch hat ein Recht auf eine intensive Grundausbildung, die ihn 
befähigt, von seinen staatsbürgerlichen Rechten und Pflichten wirksamen Ge­
brauch zu machen.
2. Jeder Mensch hat ein Recht auf eine seiner Leistungsfähigkeit entsprechende 
weiterführende Ausbildung.
3. Es ist die Pflicht der staatlichen Instanzen, dafür Sorge zu tragen, daß diese 
Rechte ausgeübt werden können.“29

„Bildung als Bürgerrecht“ verband zwei liberale Grundideen. Zum einen das 
Ziel, jedem Menschen die volle Ausschöpfung seines individuellen Potenzials zu 
ermöglichen, insbesondere den vom bisherigen Bildungssystem Benachteiligten. 
Seine ebenfalls sehr wirkungsmächtige Formel von der „katholischen Arbeiter­
tochter  vom  Land“  fasste  verschiedene  Ursachen  für  Bildungsungleichheit 
zusammen und adressierte das mehrfache Bildungsgefälle in der Bundesrepu­
blik: zwischen Stadt und Land, Jungen und Mädchen, Protestanten und Katho­
liken, Kindern aus Akademiker- und Arbeiterhaushalten. Dahrendorf unter­
strich damit den liberalen Anspruch, die Bildungspolitik als ein progressives, 
sozialpolitisches Projekt aufzufassen. Seine soziologischen Analysen wurden 
beim Wort genommen: Um die festgestellten Mehrfachbenachteiligungen abzu­
bauen, wurde etwa bei der Landbevölkerung für längere und höhere Schulbil­

27 Ein Beispiel von vielen 1964: Ralf Dahrendorf: Expansion oder Reform? Wollen wir 
andere Universitäten oder größere Universitäten – oder beides?. In: Die Zeit, 2.10.1964. 
Bereits 1962 hatte er in der gleichen Zeitung eine für den liberalen Bildungsaufbruch 
zentrale Frage gestellt: „Sollen die neuen Universitäten einfach Kopien der alten sein?“, 
21.12.1962, zit. nach Klaus Weber: Der Linksliberalismus in der Bundesrepublik um 1969. 
Konjunktur und Profile. Frankfurt u.a. 2012, S. 127.

28 Ralf Dahrendorf: Bildung ist Bürgerrecht. Plädoyer für eine aktive Bildungspolitik. 
Bramsche/Osnabrück 1965, S. 8. Zu Dahrendorf generell s.  Franziska Meifort: Ralf 
Dahrendorf. Eine Biographie. München 2017; Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 27).

29 Dahrendorf: Bildung ist Bürgerrecht (wie Anm. 28), S. 23.

„Bildung ist Bürgerrecht“

183

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung geworben. 1965 bildeten sich Initiativen „Student aufs Land“, und in den 
Semesterferien schwärmten dann Studentinnen und Studenten in die so ge­
nannten „Bildungsnotstandsgebiete“ aus – konkrete Sozialarbeit der soziologi­
schen Universitätsinstitute.30

Ein Titel, der Furore machte: 
Ralf Dahrendorfs Buch „Bildung 
ist Bürgerrecht. Plädoyer für eine 
aktive Bildungspolitik“, Bramsche/
Osnabrück 1965.

Abb. 1:

Dahrendorf hatte die deutsche Gesellschaft ursprünglich als Wissenschaftler 
in den Blick genommen, wechselte aber nach dem durchschlagenden öffent­
lichen Erfolg seiner Thesen Mitte der 1960er Jahre von der Forschung in 
die Praxis der Bildungsplanung. Der von ihm federführend miterstellte baden-
württembergische Hochschulgesamtplan 1966/67 firmierte nicht zufällig unter 
dem Kürzel „Dahrendorf-Plan“; er beschränkte sich nicht auf die quantitative 
Erweiterung der Bildungseinrichtungen, sondern konzipierte einen neuen An­
satz von Forschung und Lehre in einer „offenen Hochschule“. Daraus resultier­
ten neue Reformuniversitäten, wie etwa in Konstanz, an der Dahrendorf auch 
selbst tätig wurde.

Den Ausgangspunkt der geplanten Neugestaltung der Bildungslandschaft 
bildeten seine „Verfassungsartikel“ des Bürgerrechts auf Bildung. Sie gaben der 
Bildungspolitik eine auf den Staatsbürger bezogene Vision, die nur noch wenig 
mit dem ökonomischen Movens der frühen 1960er Jahre zu tun hatte. „Wenn 

30 Vgl. dazu die Erinnerungen von Tilman Allert: Über die allmähliche Verfertigung der 
Gedanken beim Stopfen der Pfeife. In: Ulrich Bröckling u.a. (Hrsg.): Fünfzig Jahre 
Institut für Soziologie Freiburg. Freiburg i. Br. 2014, S. 214–240.

Wolther von Kieseritzky

184

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungspolitik in erster Linie weder dem Bedarf der Wirtschaft noch den 
zusätzlichen Wünschen der Menschen, sondern dem Fundament der Freiheit 
für den einzelnen und seine Gesellschaft gilt, dann kommt es zunächst darauf 
an, die Schulen für alle zu gestalten.“31 Bei der Umsetzung scheute sich der 
Soziologieprofessor nicht, deutliche Kritik an den Lehrkräften zu üben, was 
mitunter zu heftigen Reaktionen führte. Überliefert ist ein Aufruhr im Beirat 
für Bildungsplanung im Februar 1966 in Anwesenheit von Dahrendorf und 
dem baden-württembergischen Kultusminister Wilhelm Hahn (CDU). Die 
Vertreter der in der täglichen Schulpraxis stehenden Gymnasiallehrer empör­
ten sich: „Wir lassen uns von den Soziologen nicht den Judenstern für das 
Versagen der Hinterbänkler am Gymnasium anheften!“32

Verständlich wird Dahrendorfs Impetus, blickt man auf seine Auffassung 
von Staatsbürgerlichkeit. Diese Ziviltugend sei in Deutschland bisher zu wenig 
verankert, so die Quintessenz seiner Analyse von Gesellschaft und Demokratie, 
eine historisch angelegte Abhandlung, die 1965 erschienen war.33 Der Mangel 
an Freiheit und Selbstbestimmung in Deutschland, so Dahrendorf, gehe auf 
ein Defizit konfliktorientierter demokratischer Praxis zurück, die Scheu vor 
Konflikten habe autoritäre Lösungen erleichtert. Die deutsche Gesellschaft vor 
1933 versäumte wichtige Entwicklungsstadien zivilgesellschaftlichen Selbstbe­
wusstseins – die Durchsetzung bürgerlicher Gleichheitsrechte, Anerkennung 
der Vielfalt sozialer Interessen und der rationalen Regelung von Konflikten, 
vor allem aber die Ausbildung öffentlicher Tugenden, um nur einiges zu nen­
nen. Notwendig sei daher ein endgültiger Bruch mit den aus dem Kaiserreich 
stammenden autoritären Überhängen.

Hier ist nicht der Ort, Dahrendorfs Deutung der deutschen Geschichte zu 
diskutieren, weder seine einseitige Darstellung der politischen Entwicklung 
des Kaiserreichs noch seine kontroverse und mit guten Gründen bestrittene 
These einer gesellschaftlichen Modernisierung durch die Zerstörung traditio­
naler Strukturen in der nationalsozialistischen Zeit. In diesem Zusammenhang 
ist nur der Hinweis wichtig, dass Dahrendorf daraus seinen Impuls für die 
notwendige Neufassung der Ziele und Strukturen des Bildungssystems ableite­
te.

Die bisherige Bildungsdebatte hatte sich in der Hoffnung auf qualitative 
Verbesserungen insbesondere auf quantitative Faktoren fokussiert, den perso­

31 Zum so genannten „Dahrendorf-Plan“ s. Meifort: Dahrendorf (wie Anm. 28), S. 141–
145.

32 Zit. nach ebd., S. 367.
33 Ralf Dahrendorf: Gesellschaft und Demokratie in Deutschland. München 1965. Aus­

führlich dazu Meifort: Dahrendorf (wie Anm. 28), S. 118–125; Scheibe: Auf der Suche 
(wie Anm. 13), S. 249–253.

„Bildung ist Bürgerrecht“

185

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nellen und institutionellen Ausbau – mehr Lehrkräfte und Studienplätze, mehr 
Schulen und Hochschulen. Das alles sei nicht grundsätzlich falsch, bemerkte 
Dahrendorf, aber es gehe am eigentlichen Problem vorbei. „Das Bauwerk der 
freien deutschen Gesellschaft hat auch darum noch kein Fundament, weil 
diese Gesellschaft noch keine Bildungspolitik hervorgebracht hat“. „Aktive 
Bildungspolitik“ war für ihn mehr als die Forderung nach „abstrakter Chan­
cengleichheit“. Sie müsse ganz konkret Menschen aus ihren „zugeschriebenen 
Bindungen“ lösen und zur „eigenen Entscheidung“ befähigen.34 Der wichtigs­
te Bezugspunkt seines bildungspolitischen Denkens waren mithin nicht die 
Zahlen der Bildungsforscher, die er gleichwohl sorgfältig wahrnahm und im 
Rahmen von empirischen Studien an der Universität Tübingen auch selbst er­
zeugt hatte, sondern der Geist der civil rights. Bildung sei deshalb Bürgerrecht, 
weil es „den Fußboden absteckt, auf dem jeder Staatsbürger stehen darf und 
muß, um als solcher tätig zu werden“.35

Dahrendorfs wachsende Popularität als in der Öffentlichkeit agierender 
Wissenschaftler und Debatteninitiator sowie seine pointierten, zeitgemäß wir­
kenden Leitworte bestärkten den Perspektivwandel in der Bildungspolitik. Die 
Erziehung zur Selbständigkeit, demokratischen Partizipation und Ausbildung 
eigener Urteilskraft sollte in den Fokus der Gestaltung des Bildungssystems 
rücken. Als neu zu gewichtende, miteinander eng verzahnte Instrumente der 
Reform galt die Trias von empirischer Bildungsforschung, effektiver Bildungs­
planung und zukunftsweisender Bildungspolitik. Für Dahrendorf war selbst­
verständlich, dass dies eine effektive Verbindung von Wissenschaft und Politik 
erforderte, die er selbst mit dem Schritt in die politische Praxis vollzog.

Dahrendorfs Einstieg in die Politik erfolgte zunächst 1967 in Baden-Würt­
temberg, 1968 zog er in den Landtag ein und wurde bildungspolitischer 
Sprecher der FDP-Fraktion. Im Januar 1968 schloss sich auf dem Freiburger 
Parteitag mit der Wahl in den Bundesvorstand der FDP der Schritt auf die 
Bundesebene an. Dies gelang Dahrendorf mühelos, denn die FDP – während 
der Großen Koalition 1966 bis 1969 in der Opposition – hatte Bedarf an unver­
brauchten Politikern, insbesondere charismatischen Persönlichkeiten mit Star-
Appeal und Prominenten-Status, die Rückhalt im neuen Wählerklientel der 
Liberalen versprachen. Dahrendorf war geradezu prädestiniert, den liberalen 
Häutungsprozess vom traditionellen nationalliberalen Profil zur modernen re­
formorientierten und fortschrittlich auftretenden Partei zu verkörpern. Kaum 

34 Zitate s. Dahrendorf: Bildung ist Bürgerrecht (wie Anm. 28), S. 11, 25.
35 Ebd., S. 23.

Wolther von Kieseritzky

186

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jemand vermochte besser zu verbürgen, dass es an der Zeit sei, die „alten 
Zöpfe abzuschneiden“, wie der Wahlslogan der FDP 1969 lautete.36

3.2. Wider den „Untertanengeist“: Hildegard Hamm-Brüchers Ideal der 
demokratischen Bildung

Dahrendorfs Weg zur Bildungspolitik begann in der Wissenschaft und soziolo­
gischen Erfassung der bundesdeutschen Gesellschaftsstrukturen und führte ihn 
über  Fragen  der  Chancengleichheit  und  verkrusteten  Bildungsstrukturen 
schließlich als Quereinsteiger in die praktische Parteipolitik. Der von Hildegard 
Hamm-Brücher eingeschlagene Weg war gänzlich anders.  Sie hatte zentrale 
Fragen der Bildungsbenachteiligung und Rückständigkeit der Schulstrukturen, 
die seit den 60er Jahren allfällig diskutiert wurden, in Bayern bereits viele Jahre 
zuvor thematisiert. Ihre Beharrlichkeit mag der breiten öffentlichen Bildungs­
debatte eher zum Durchbruch verholfen haben als – so die Einschätzung von 
Klaus Weber – die Zeitungsartikel von Georg Picht.37 

Hamm-Brücher gehörte in Bayern schon zum politischen Urgestein, bevor sie 
bundesweit und über die Parteigrenzen hinaus bekannt wurde. Auch sie nutzte 
die Medien, öffentliche Wortmeldungen und unablässiges Publizieren; bereits 
kurz nach Kriegsende schrieb sie ihre ersten Artikel zur Situation in den Schulen, 
zu Bildung und Wissenschaft – immer mit Blick auf die praktische Gestaltung der 
Einrichtungen und deren Wirkungen auf Kinder und Jugendliche. Die bildungs­
politische Arbeit kannte sie von der Pike auf als Stadträtin in München und 
Abgeordnete im Bayerischen Landtag; unter dem Leitmotiv „gleiche Chancen 
für alle“ hatte sie bereits 1947 erste Schulreformen gefordert.38 Hinzu kam ihr 
Kampf gegen die konfessionelle Trennung der Schulklassen sowie gegen Lehr­
pläne und Schulbücher, die ihr in Geschlechterfragen und Demokratieförderung 
veraltet erschienen.39 

36 Zur Wandlung der FDP in den 60er Jahren s. Arnulf Baring: Machtwechsel. Die 
Ära Brandt-Scheel. Stuttgart 1982; Ulrich Wildermuth: Von der FDP zur F.D.P. In: 
Wolfgang Mischnick (Hrsg.): Verantwortung für die Freiheit. 40 Jahre F.D.P. Stuttgart 
1989, S. 194–214; Jürgen Dittberner: Die FDP. Geschichte, Personen, Organisation, 
Perspektiven. 2. Aufl. Wiesbaden 2010; Daniel Koerfer: Die FDP in der Identitätskri­
se. Die Jahre 1966–1969 im Spiegel der Zeitschrift „liberal“. Stuttgart 1981.

37 Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 27), S. 139.
38 Ebd., S. 117.
39 Zu Hildegard Hamm-Brücher s. Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 27); auch Jacob 

S. Eder: Eine linksliberale „Ikone“. Hildegard Hamm-Brücher und der Wandel des 
Liberalismus im späten 20. Jahrhundert. In: Frank Bösch/Thomas Hertfelder/Gabriele 

„Bildung ist Bürgerrecht“

187

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während sich Dahrendorf mit dem gesellschaftlichen Habitus autoritärer 
Gesinnung analytisch befasste, stand für Hamm-Brücher die individuelle Befä­
higung zur Zivilcourage im Zentrum – basierend auf ihren persönlichen Erfah­
rungen im Nationalsozialismus. Dem Widerstand im Kreis um die Geschwister 
Scholl war sie nahegekommen, aber nicht unmittelbar involviert gewesen – für 
sie zeitlebens eine Mahnung, nun aktiv für eine Erziehung zur Demokratie und 
kritikfähigen Persönlichkeit einzutreten. Die Einübung demokratischer Spielre­
geln in der Schule sei das beste Mittel zur Immunisierung gegenüber jeglicher 
Form von Radikalismus. „Ich habe mir gesagt: Wir sind ein Volk von Nazis 
gewesen, und das werden wir aus den betroffenen Generationen gar nicht mehr 
herausbringen. Die einzige Chance zu einer demokratischen Gesellschaft zu 
werden, geht über die Schule, die Erziehung.“40 Ihr bildungspolitisches Movens 
lässt sich in der Formel „Demokratie als Lebensform“ zusammenfassen. Liberale 
Bildungspolitik verstand sie als Teil der gesellschaftlichen Emanzipationsbewe­
gung, die auf die Kompetenz aller Bürger zur verantwortlichen und selbständi­
gen Mitgestaltung von Gesellschaft und Staat ziele. „Wer eine Schule betritt, sollte 
sogleich merken, hier werden junge Menschen zur Demokratie befähigt.“41 

Hamm-Brüchers  kraftvolles  und ethisch  begründetes  Engagement  in  der 
Schul- und Bildungspolitik hatte die eigenständige Liberale jenseits von Bayern 
in der ganzen Bundesrepublik bekannt gemacht. Dazu trugen ihre programma­
tischen und keine Kritik scheuenden Stellungnahmen in der Öffentlichkeit bei,42 

vor allem aber die noch heftiger diskutierten, bereits erwähnten, „Erkundungs­
reisen durch die Pädagogischen Provinzen der Bundesrepublik“.43  Aufsehen 
erregte sie mit ihren Ergebnissen besonders durch den umfassenden Vergleich, 
denn  die  jeweiligen  Bildungsbedingungen  vor  Ort  erkundete  sie  zwischen 
Oktober 1964 und April 1967 auch in der DDR, den Ostblockstaaten sowie in 
ferneren Ländern. Ihre Berichte aus dem In- und Ausland – von der Wochenzei­
tung Die Zeit  finanziell  unterstützt  und dort  auch publiziert  – ergaben ein 

Metzler (Hrsg.): Grenzen des Neoliberalismus. Der Wandel des Liberalismus im späten 
20. Jahrhundert. Stuttgart 2018, S. 295–317.

40 Hildegard Hamm-Brücher: Freiheit ist mehr als ein Wort. Eine Lebensbilanz 1921–1996. 
Köln 1996, S. 190.

41 Ebd., S. 192.
42 Als Beispiele s. Hamm-Brücher: Auf Kosten unserer Kinder (wie Anm. 16); dies.: Der 

Weg zur demokratischen Bildungsgesellschaft. In: Die Zeit, 2.4.1965.
43 Die Informationsreisen zu den Schulen und verschiedenen Bildungssystemen umfass­

ten neben dem Besuch der elf Bundesländer u.a. Reisen in den Ostblock (UdSSR, Polen, 
DDR), in die skandinavischen Länder, nach Frankreich, England und in die USA. Die 
Berichte erschienen auch als Buch: Hildegard Hamm-Brücher: Aufbruch ins Jahr 2000 
oder Erziehung im technischen Zeitalter. Ein bildungspolitischer Report aus 11 Ländern. 
Reinbek 1967.

Wolther von Kieseritzky

188

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eindrucksvolles  Protokoll  der Bildungsmisere im eigenen Land und fanden 
erhebliche  Resonanz.44  Der  Bundesrepublik,  so  fasste  Hamm-Brücher  ihre 
Eindrücke zusammen, falle es schwerer als anderen Staaten, „den Bruch mit 
hartnäckig verteidigten Traditionen und Denkgewohnheiten“ zu vollziehen.45

Hildegard Hamm-Brücher beim Besuch einer Volksschule in Hessen während 
des Bundestagswahlkampfes 1961 (Archiv des Liberalismus, Fotosammlung, 
F2-216).

Hamm-Brüchers Erfolge in Bayern blieben auch der FDP auf Bundesebene 
nicht verborgen. Seit 1964 gehörte die leidenschaftliche, um deutliche Worte 
nicht verlegene Politikerin – als einzige Frau neben der Ehrenpräsidentin 
Marie-Elisabeth Lüders – dem Bundesvorstand an. Hier machte sie die Bil­
dungspolitik zu ihrer Agenda und konzipierte noch im gleichen Jahr eine 
Bestandsaufnahme, die Analyse und Forderungskatalog zugleich war.46 Frei­

Abb. 2:

44 Dazu Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 27), S. 145.
45 Hamm-Brücher: Aufbruch (wie Anm. 43), S. 144.
46 Hildegard Hamm-Brücher: Liberale Bildungspolitik 1964. In: liberal, Sonderheft 4, 

Juli 1964, S. 5–15. Die Ausgabe war der Bildungsfrage gewidmet und erschien unter 
dem Titel: „Bildung bestimmt unsere Zukunft“.

„Bildung ist Bürgerrecht“

189

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heitliche Bildungspolitik, so markierte Hamm-Brücher ihren Anspruch, sei 
„wie die Feuerprobe des modernen politischen Liberalismus“.47

1967 nahm sie das Angebot des hessischen Kultusministers Ernst Schütte 
(SPD) an, Staatssekretärin zu werden – eine ungewohnte Position für die 
bayerische Bildungspolitikerin, die damit erstmals die Opposition verließ und 
Regierungsverantwortung übernahm. Ungewöhnlich war die Konstellation 
auch in anderer Hinsicht, denn Hessens sozialdemokratischer Ministerpräsi­
dent Georg August Zinn regierte mit absoluter Mehrheit, benötigte also keinen 
politischen Kompromiss mit einer anderen Partei. Die weithin anerkannte 
liberale Bildungsexpertin mochte aber zusätzliche Kompetenz und Breitenwir­
kung versprechen. In der Reform der Bildungsstrukturen, die generell in der 
Zuständigkeit der Länder lag, galt Hessen als Vorreiter. Hier konnte Hamm-
Brücher ansetzen und zumindest konzeptionell die Leitlinien der hessischen 
Bildungsreform ihren Vorstellungen entsprechend gestalten: offene Strukturen 
in Schulen und Hochschulen, Chancengerechtigkeit, Entfaltung individueller 
Begabungen sowie die Praxis demokratischer Tugenden und Praktiken.48 

Denn „die Bildung des einzelnen“, so verkündete sie 1965 ihr Credo, „entschei­
det über die Zukunft aller“.49

Die von Hamm-Brücher – anstelle der unerwünschten hierarchischen 
Schulgliederung – propagierten neuen Kooperationsmodelle reichten von ers­
ten Gesamtschulversuchen, der inhaltlichen Neufassung der Lehrpläne und 
der Stärkung der Mitbestimmung von Eltern und Schülern bis zur größeren 
Vielfalt der Bildungseinrichtungen und lebenslangem Lernen. Dabei scheute 
sie auch nicht vor „Heiligen Kühen“ zurück, wie etwa der Forderung nach 
ganztägiger Präsenzpflicht der Lehrkräfte an den Gesamtschulen, womit sie 
allerdings bei den Betroffenen geballte Entrüstung auslöste.50 Im Herbst 1969, 
vor den Bundestagswahlen, zog sie für sich insgesamt eine positive Bilanz 
ihrer hessischen Amtszeit. Nicht alle Vorhaben Hamm-Brüchers trafen auf 
ungeteilte Zustimmung ihrer Partei, aber ähnlich wie Dahrendorfs Pläne gal­
ten sie als Aushängeschild einer liberalen Bildungsoffensive und zukunftsori­
entierten FDP.

47 Ebd., S. 5 f.
48 „Bildungsreform aus einem Guß“ versprach sie für Hessen, s. Hildegard Hamm-Brü­

cher: Perspektiven der hessischen Schulreform. In: Die Schule in der veränderten 
Welt. Zur Begründung der großen Schulreform. Wiesbaden 1968, S. 17–26.

49 Rede auf dem 16. Bundesparteitag der FDP in Frankfurt a. M., 21.-23.3.1965. Abgedr. 
in: Hildegard Hamm-Brücher: Bildung des Einzelnen entscheidet die Zukunft aller. 
Rede am 22. März 1965 auf dem F.D.P.-Bundesparteitag in Frankfurt. In: Wolfram 
Dorn (Hrsg.): Mehrheitsmacher oder mehr? 30 Jahre liberale Politik in der Bundesre­
publik Deutschland, Essen 1979, S. 76–89.

50 Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 27), S. 185 f.

Wolther von Kieseritzky

190

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vom Aufbruch zur Tendenzwende: Bildungsreform im Übergang zur 
sozialliberalen Koalition

Die Bundestagswahl im Herbst 1969 und die anschließende Koalitionsbildung 
von SPD und FDP sollten für Hamm-Brücher und Dahrendorf zur politischen 
Zäsur werden. Während die bereits zitierte Regierungserklärung von Bundes­
kanzler Willy Brandt die Bildungspolitik auf dem Höhepunkt wähnte, war 
in Wirklichkeit aus der Perspektive der beiden liberalen Bildungspolitiker 
der Wendepunkt erreicht. Zwar schien zumindest Hildegard Hamm-Brücher 
zunächst erfolgreicher denn je: 1970 wurde sie mit der höchsten Stimmenzahl 
aller Bewerber wieder in den Bundesvorstand der FDP gewählt und 1972 
neben Hans-Dietrich Genscher und Wolfgang Mischnick sogar zur stellvertre­
tenden Parteivorsitzenden (was sie bis 1976 blieb). Und mit der Regierungsbil­
dung 1969 wurde sie im Bundesministerium für Bildung und Wissenschaft 
Staatssekretärin, konnte also auf exekutiver Ebene die „Verwirklichung libera­
ler Bildungspolitik“51 für Deutschland besorgen. Ob diese Position gegenüber 
der von ihr zuvor ausgeübten gleichen Funktion in Hessen tatsächlich einen 
politischen Aufstieg bedeutete, darüber lässt sich allerdings trefflich streiten. 
Denn in der Bildungspolitik war sie auf Bundesebene zwar mit weitreichen­
den Konzepten und Planungen befasst, benötigte für deren Realisierung aber 
die Zustimmung der Länder, die zudem Kultus- und Schulpolitik allein ver­
antworteten. Hinzu kam, dass die Führungsspitze der FDP in den Koalitions­
verhandlungen aus innerparteilichen Gründen mehr Wert auf die Besetzung 
des Landwirtschaftsministeriums mit dem aus Bayern stammenden Josef Ertl 
legte als auf das Bildungsministerium. Da half es wenig, dass noch im Wahl­
programm die Bildungspolitik als „Kernstück der liberalen Gesellschaftspoli­
tik“ hervorgehoben worden war.52 Dass der Zenit bildungspolitischen Engage­
ments in der FDP überschritten war, spürte auch Dahrendorf, der zunächst 
ins Auswärtige Amt, dann als Kommissar für Außenhandel zur Europäischen 
Gemeinschaft nach Brüssel wechselte und sich somit von weiteren Reformen 
im Bildungswesen gänzlich verabschiedete.

Allen Zweifeln zum Trotz startete Hamm-Brücher im Bildungsministerium 
mit großem Elan. Der weitgehend von ihr geprägte „Bildungsbericht ’70“ der 
Bundesregierung bezeugt ihre Idee einer gesamtstaatlichen Bildungsoffensive, 

51 So das Motto ihrer Rede auf dem FDP-Bundesparteitag am 24.6.1970 in Bonn. Abge­
druckt in: Aktuelle Beiträge zur politischen Bildung, Friedrich-Naumann-Stiftung, 
Juli 1970.

52 Nürnberger Wahlplattform (wie Anm. 22); zum Personaltableau der Koalition vgl. 
Baring: Machtwechsel (wie Anm. 36), S. 178–183; Weber: Linksliberalismus (wie 
Anm. 27), S. 189–195.

„Bildung ist Bürgerrecht“

191

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die ein offenes, chancengerechtes und demokratisches Bildungssystem vom 
Kindergarten bis zur Erwachsenenbildung ermöglichen sollte. Die Verwirk­
lichung dieses ambitionierten Vorhabens hätte ein hohes Maß an kontinuierli­
cher Bildungsforschung und -planung erfordert; entscheidend für diesen libe­
ralen Ansatz, der sich deutlich von der gesteuerten sozialdemokratischen „Ge­
samtschule“ unterschied, waren die „offene Schule“ und das selbstbestimmte 
Lernen auch jenseits von Schule und Hochschule. „Bildung“, so Hamm-Brü­
cher, „soll den Menschen befähigen, sein Leben selbst zu gestalten. Sie soll 
durch Lernen und Erleben demokratischer Werte eine dauerhafte Grundlage 
für freiheitliches Zusammenleben schaffen und Freude an selbständig-schöp­
ferischer Arbeit wecken.“53 Die „offene Schule“ sollte umfassende Durchlässig­
keit ermöglichen, das Bildungsgefälle und Benachteiligungen aufgrund der 
Herkunft mindern und die jeweiligen Begabungspotentiale entwickeln.

Der „Bildungsbericht ’70“ wies auf den von der Bund-Länder-Kommission 
für Bildungsplanung und Forschungsförderung zusammen mit dem Bildungs­
ministerium seit 1971 erarbeiteten „Bildungsgesamtplan“ voraus – ein Höhe­
punkt staatlicher Planungsabsichten. Dieses sehr weitreichende Konzept zur 
Neugestaltung des Bildungswesens, ein Herzensprojekt von Hamm-Brücher, 
scheiterte letztlich an der mangelnden Finanzierbarkeit. Die Bundesregierung 
war 1973 für diese Reform weder zu einer Steuererhöhung noch zur Nutzung 
der Planreserve bereit. In der Koalition überwogen mittlerweile die Sparappel­
le, und selbst Bundeskanzler Brandt lehnte weitere Bildungsausgaben mit dem 
etwas nebulösen Hinweis auf die „Ölpreissteigerung, aber auch sonst schwer 
überschaubare weltwirtschaftliche Entwicklungen“ ab.54 Die Zeit der mit Elan 
begonnenen Bildungsoffensive endete nach einem Jahrzehnt, die Tendenzwen­
de war auch auf diesem Feld nicht mehr aufzuhalten.55

Schon zuvor war die Staatssekretärin Hamm-Brücher ernüchtert über ihre 
geringen Spielräume und die zahlreichen Hürden für eine durchgreifende 
Reform; im Mai 1972 gab sie das Amt auf und kehrte nach Bayern zurück, 
in der Hoffnung, auf Länderebene mehr für ein demokratisches Bildungs­

53 Hildegard Hamm-Brücher: Bericht der Bundesregierung zur Bildungs- und Wissen­
schaftspolitik (Bildungsbericht ’70), 29. Kabinettssitzung, 4.6.1970. Online <https://k
abinettsprotokolle.bundesarchiv.de/resources/pdf/b2996748-a413-408e-8a4d-25dfffb
a0f50.pdf> (10.6.2025).

54 Willy Brandt, Debatte über den Bildungsgesamtplan, 15.3.1974, 86. Sitzung, Deutscher 
Bundestag, Stenographischer Bericht, S. 5610. Online <https://dserver.bundestag.de/
btp/07/07086.pdf> (10.6.2025).

55 Zur Tendenzwende Wolther von Kieseritzky: Tendenzwende(n). Legitimationspro­
bleme der Demokratie in der Bundesrepublik der 1960er und 70er Jahre. In: Ewald 
Grothe/Ulrich Sieg (Hrsg.): Liberalismus als Feindbild. Göttingen 2014, S. 217–237.

Wolther von Kieseritzky

192

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kabinettsprotokolle.bundesarchiv.de/resources/pdf/b2996748-a413-408e-8a4d-25dfffba0f50.pdf
https://dserver.bundestag.de/btp/07/07086.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kabinettsprotokolle.bundesarchiv.de/resources/pdf/b2996748-a413-408e-8a4d-25dfffba0f50.pdf
https://dserver.bundestag.de/btp/07/07086.pdf


wesen ausrichten zu können. Dabei hatte sie noch im März 1972 mit der 
Durchsetzung der „Stuttgarter Leitlinien zur liberalen Bildungspolitik“56 in­
nerparteilich einen ihrer größten programmatischen Erfolge errungen. Nach 
ihrem Rücktritt suchte sie fortan unermüdlich mit vielfältigen publizistischen 
Beiträgen den Weg in die Öffentlichkeit, um auf diese Weise den Druck für 
eine Bildungsreform aufrechtzuerhalten. Die deutsche Politik, meinte Hamm-
Brücher, sei unfähig zur Bildungsreform, da sie eine Gesellschaftsreform ver­
weigere. Und kurz vor der Bundestagswahl im November 1972 verschärfte 
sie die Kritik noch: Der Bildungsexpansion würden die Ziele fehlen, dabei 
sei Bildungspolitik „für die Existenz einer Demokratie […] wichtiger als Vertei­
digungspolitik“.57 Damit hatte sie das aus ihrer Sicht entscheidende Manko 
der bisher realisierten Reformschritte in den Blick gerückt: Die quantitative 
Ausdehnung des Bildungssystems war weitgehend erfolgt, was Hamm-Brücher 
aber fehlte, war die qualitative Systemreform zum offenen Bildungswesen mit 
realer Chancengleichheit. So mahnte sie die „Reform der Reform“ an.58 Die 
Appelle fruchteten nur wenig: Der Stellenwert der Bildungspolitik hatte in der 
FDP seit Beginn der 1970er Jahre abgenommen, während etwa die Ost- und 
Deutschlandpolitik inzwischen als wichtiger für die Profilierung der Partei 
galt.

Noch auf dem Bundesparteitag der FDP im Oktober 1971, der mit der 
Annahme der „Freiburger Thesen“ zur Gesellschaftsreform in die Annalen 
liberaler Selbstverständigung eingegangen ist,59 hielt Hamm-Brücher eine da­
mals in den Medien wenig beachtete Grundsatzrede. In dieser Rede, einem 
Kontrapunkt zu den „Freiburger Thesen“, die über Bildung kaum ein Wort 
verloren, bestimmte sie die Rolle der Bildung für die bundesdeutsche Demo­
kratie. Ohne Bildungsreform gelinge keine Gesellschaftsreform, warnte sie die 
Delegierten in ihrem eindringlichen Mahnruf, der auch zentrale Gedanken 
Dahrendorfs mit aufnahm:

56 Vgl. Anm. 23.
57 Hildegard Hamm-Brücher: Unfähig zur Reform? Kritik und Initiativen zur Bildungs­

politik. München 1972 (zuerst in: Die Zeit, 3.11.1972). Die zahlreichen Publikationen 
waren energische Plädoyers gegen die Resignation in der Bildungspolitik; vgl. auch 
dies.: Bildung ist kein Luxus. München 1976.

58 Hildegard Hamm-Brücher/Friedrich Edding: Reform der Reform. Ansätze zum bil­
dungspolitischen Umdenken. Köln 1973.

59 Karl-Hermann Flach/Werner Maihofer/Walter Scheel: Die Freiburger Thesen der 
Liberalen. Reinbek 1972. Zur Bedeutung s. Theo Schiller: Der kurze Sommer des 
sozialen Liberalismus. Ein Rückblick auf die Freiburger Thesen. In: vorgänge, Heft 
1/2010, S. 69–77.

„Bildung ist Bürgerrecht“

193

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das ceterum censeo einer liberalen Gesellschaftspolitik [ist] immer wieder die 
Forderung nach Chancenausgleich, nach Chancengerechtigkeit, nach Mündig­
keit, nach Verantwortlichkeit, nach Selbstbestimmung und Mitbestimmung. […] 
Schule allein kann die Gesellschaft gewiß nicht verändern; aber ohne Bildungs­
reform wird es keine Gesellschaftsreform im gewünschten Sinne geben. […] 
Wenn Bildung ein Bürgerrecht ist, dann müssen alle Bildungseinrichtungen 
auf Offenheit und Chancengleichheit für Mädchen und Jungen, für Stadt- und 
Landkinder, unabhängig von ihrer sozialen, kulturellen oder landsmannschaft­
lichen Herkunft angelegt werden. Dann müssen auch verpaßte Lebenschan­
cen lebenslang korrigierbar sein und müssen Hochbegabte in allen Bereichen 
besonders gefördert werden. Dann müssen alle Einrichtungen demokratische 
Strukturen und alle Beteiligten und Betroffenen Mitwirkungsrechte erhalten.“60

5. Fazit: Ein kurzer Frühling für den liberalen Bildungsaufbruch

Bildungsfragen waren in den 1960er Jahren „modisch“, sie drückten Progres­
sivität aus, Abkehr von konservativen, überholten, schlimmstenfalls sogar an­
tidemokratischen Geisteshaltungen. Mit „Bildung“ ließ sich Politik machen, 
konnten „alte Zöpfe abgeschnitten“ werden. Dies war wie gemacht für eine 
neue Generation von liberalen Politikern und Politikerinnen in der FDP, die 
die Partei zu transformieren suchten, von einem liberal-konservativen Profil 
zu einer Anwältin gesellschaftlicher und kultureller Modernisierung. Der pro­
grammatische Wandel wurde in der Erneuerung des politischen Personals 
sichtbar: Anfang 1968 übernahm Wolfang Mischnick den Vorsitz der Bundes­
tagsfraktion, Walter Scheel den der Partei; zum Bundesvorstand gehörten nun 
auch Hans-Dietrich Genscher und Hans Wolfgang Rubin.61

In dieser Hinsicht war besonders die Zeit der Großen Koalition für die 
Liberalen in bildungspolitischer Hinsicht günstig. Aus der – angesichts von 
fünfzig Abgeordneten gegenüber 468 der Regierungskoalition – praktisch 
machtlosen Opposition heraus vertrat die FDP eine populäre bildungspoliti­
sche Reformprogrammatik, die eine Reorganisation des Bildungssystems nach 
liberalen Perspektiven ergeben hätte. In den frühen 1960er Jahren war die 
FDP noch den verbreiteten Mustern einer Bildungsreform gefolgt, die sich 
an der ökonomischen Wettbewerbsfähigkeit orientierte und vor allem auf die 
quantitative Expansion setzte. Dies änderte sich mit den Erkenntnissen der 

60 Hildegard Hamm-Brücher, Rede auf dem FDP-Bundesparteitag, Freiburg, 
25.-27.10.1971. Teilweise abgedr. in: Dies.: Freiheit ist mehr als ein Wort (wie 
Anm. 40), S. 512.

61 Siehe im einzelnen dazu Ewald Grothe: Der „Machtwechsel“ von 1969 als demokra­
tisch-liberaler Wendepunkt. In: Ders.: Freiheitliche Ideen. Der schwierige Weg zur 
liberalen Demokratie. Hamburg 2023, S. 253–264.

Wolther von Kieseritzky

194

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildungsforschung und unter dem Einfluss der öffentlichen Debatte, in der 
engagierte Liberale wie Hildegard Hamm-Brücher und Ralf Dahrendorf her­
ausragten. Beide verfolgten – bei allen Unterschieden im konzeptionellen und 
theoretischen Zugriff – einen deutlich wertebasierten Ansatz in der Bildungs­
politik, der staatsbürgerliche und demokratische Bildung zum Ziel staatlicher 
Schulen und Hochschulen erklärte und die Minderung des strukturellen Bil­
dungsgefälles durch praktische Chancengleichheit zu erreichen suchte.

Erleichtert wurde die liberale Bildungsoffensive – wie beispielsweise auch 
die Ost- und Deutschlandpolitik – seit Mitte der 1960er Jahre durch eine 
inhaltliche Nähe zwischen Teilen der Medien und den linksliberalen Reform­
kräften.62 Diese partielle Übereinstimmung mit dem publizistischen Zeitgeist 
stärkte den liberalen Einfluss in manchen Bereichen der Politik trotz der 
parlamentarischen Schwäche der FDP bis Ende des Jahrzehnts.

Zwar war die Bildungsfrage für die Partei bedeutend, zugleich aber – zum 
Leidwesen von Hamm-Brücher und Dahrendorf – doch nur eines der poli­
tischen Felder, mit denen die Führungsspitze um Walter Scheel den Macht­
wechsel innerhalb der Partei und die Erneuerung des Liberalismus bewirken 
wollte. So erlahmte der Reformwille der FDP, aber auch der sozial-liberalen 
Koalition insgesamt, in vielen Bereichen der Innen- und Gesellschaftspolitik 
Mitte der 1970er Jahre. Dies trifft auch für die Bildungspolitik zu, der Paradig­
menwechsel zeigte sich bereits deutlich bei den Schwierigkeiten, auf die der 
„Bildungsgesamtplan“ Hamm-Brüchers traf. Ihr Rückzug nach Bayern und 
Dahrendorfs Abschied von der Bildungspolitik machten die Tendenzwende 
deutlich, auch wenn es vordergründig nur um zwei Personen ging. Karrieren 
in der Bundespolitik ließen sich seitdem mit der Bildungspolitik kaum mehr 
erfolgreich begründen – dies gilt für die FDP, vermutlich aber ebenso für 
andere Parteien.

Versucht man, das spezifisch liberale Profil in der Bildungspolitik zu fas­
sen, fällt vor allem die Offenheit und Vielfalt der beabsichtigten Strukturen 
auf: Liberale erkannten die Notwendigkeit einer strukturellen Bildungsreform, 
zähmten aber das Mammutprojekt durch einen pluralistischen Ansatz. Wo 
liberale Politik die Federführung für das Bildungswesen erhielt, ging es, 
vor allem seit den 1970er Jahren, beispielsweise weniger um den Ersatz des 
dreigliedrigen Schulsystems durch eine Einheitsschule, sondern eher um die 
Möglichkeit, unter verschiedenen Optionen zu wählen. Liberale Vielfalt sollte 
größtmögliche Effizienz erzeugen – und zugleich die auch sehr unterschiedli­
chen Auffassungen in der FDP integrieren.

62 Vgl. Christina von Hodenberg: Konsens und Krise. Eine Geschichte der westdeut­
schen Medienöffentlichkeit 1945–1973. Göttingen 2006, S. 361–396.

„Bildung ist Bürgerrecht“

195

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der liberal intonierte Bildungsaufbruch in den 1960er Jahren währte zwar 
nur einen kurzen Frühling, prägte aber Debatten und Konzepte, die bis heute 
nachwirken. Er vermochte auf vielen Gebieten die Bildungssituation in der 
Bundesrepublik dauerhaft zu verändern – Absolventenzahlen, Schulbau, insti­
tutionelle Neugründungen, aber auch in der frühkindlichen Bildung und im 
Anspruch lebenslanger Weiterbildung. Kaum verändert haben sich allerdings 
die Diskussionen über die aktuelle Bildungslage: Sie rufen mitunter nicht we­
niger dramatische Bilder auf, als zu Zeiten der von Georg Picht verkündeten 
„Bildungskatastrophe“ vor über sechzig Jahren.

Wolther von Kieseritzky

196

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weitere Beiträge

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die „Unbedingten“: Eine radikale politische 
Oppositionsbewegung im frühen Vormärz (1814–1819)1

Klaus Richter

1. Einleitung und Fragestellung

„Sieg! unendlicher Sieg! Aus eigener Überzeugung, in eigener Art leben wollen, 
mit unbedingtem Willen, außer welchem in der Welt vor Gott mir nichts eigen 
ist […].“2

So rühmte der Theologiestudent Carl Ludwig Sand in seiner Tagebucheintra­
gung vom 2. November 1818 enthusiastisch den unbedingten Willen als seine 
oberste Handlungsmaxime, als er sich offenbar zum Mord an dem Schriftstel­
ler und Diplomaten August von Kotzebue entschieden hatte, den er kaum 
fünf Monate später auch ausführen sollte. Dieser Mord gilt als das erste 
politisch motivierte Attentat der jüngeren deutschen Geschichte.3 Kotzebue 
hatte sich den Hass der Studenten zugezogen, weil er sich abfällig über die 
freiheitlichen und nationalen Ideen der Studenten geäußert hatte und zugleich 
dem russischen Zaren nahestand, der den Studenten als Verkörperung von 
Legitimismus und Despotie galt. Sand war Anfang des Jahres 1818 an die 
Universität Jena gekommen, zum Kreis der „Unbedingten“ gestoßen und hatte 
dort dessen Führungsfigur Karl Follen kennengelernt, der als Privatdozent 
der Rechtswissenschaft von der Universität Gießen nach Jena gewechselt war. 
„Unbedingte“ nannte sich eine kleine Studentengruppe innerhalb der studen­
tischen Reformbewegungen nach 1814, die an der Universität Gießen entstan­
den war, aber auch an anderen Universitäten Anhänger fand. Sie entwickelte 
eine national und freiheitlich bestimmte politische Programmatik, agitierte 
gegen die bestehenden politischen Verhältnisse und legte in ihren Schriften 
eine rigorose, „unbedingte“ und gewaltbereite Überzeugungstreue an den Tag.

1 Als Überblick: Willi Schröder: Burschenturner im Kampf um Einheit und Freiheit. 
Jena 1967, S. 221–277, und Klaus Richter: Die „Unbedingten“. Hintergründe, Ursachen 
und Merkmale studentischer Radikalisierung an der Universität Gießen 1814–1819. 
Weilerswist-Metternich 2025.

2 Zitiert nach Robert Wesselhöft: Carl Ludwig Sand, dargestellt durch seine Tagebücher 
und Briefe von einigen seiner Freunde. Altenburg 1821, S. 170.

3 Harro Zimmermann: Ein deutscher Gotteskrieger? Der Attentäter Carl Ludwig Sand. 
Die Geschichte einer Radikalisierung. Paderborn 2020, S. XI.

199

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn die Strafverfolgungsbehörden keine direkte Verwicklung Karl 
Follens in das Attentat auf Kotzebue nachweisen konnten und die Forschungs­
meinungen dazu immer noch geteilt sind, ist aufgrund von Sands erwiesenen 
Kontakten zu den Unbedingten und des oben wiedergegebenen Zitats doch 
davon auszugehen, dass Sand den Mord als Überzeugungstat im Geiste dieser 
Studentengruppe beging. Das Attentat nahmen die reaktionären Kräfte in 
Deutschland, an ihrer Spitze der leitende Minister des Kaiserreichs Österreich, 
Clemens Fürst von Metternich, zum Anlass, in Karlsbad im September 1819 
repressive staatliche Maßnahmen zu beschließen, allen voran eine massive Be­
schränkung der Presse- und Meinungsfreiheit durch eine verschärfte Zensur, 
die die Aktivitäten liberal und national gesinnter Oppositionsbewegungen, so 
auch die der Unbedingten, fürs Erste zum Erliegen brachte.

Die vorliegende Studie gliedert sich in drei Teile: Zunächst wird die Entste­
hungsgeschichte dieser spezifischen Studentengruppierung der Unbedingten 
in groben Zügen nachgezeichnet und die wesentlichen Einflussfaktoren für 
ihre Politisierung erläutert. Der zweite Teil befasst sich mit der Mentalität und 
dem Selbstbild der Unbedingten und versucht, ihre entwicklungspsychologi­
schen und ideengeschichtlichen Wurzeln zu ermitteln. Der dritte Teil behan­
delt anhand von zwei ausgewählten Quellen die politischen Ideen und Ziele 
der Gruppierung und stellt die Frage nach deren Modernität. Abschließend 
versucht ein Resümee, Antworten auf die Frage zu geben, welche Bedeutung 
den Unbedingten und ihrer Programmatik für die Demokratisierung Deutsch­
lands nach 1819 zukommt.

2. Die Anfänge der Unbedingten

Die Entstehungsgeschichte der Unbedingten, die ihren Ausgangspunkt an der 
Universität Gießen hatte, reicht zurück bis in die Anfangszeit der gegen die 
traditionellen Landsmannschaften gerichteten burschenschaftlichen Reform­
bewegung und der mit ihr verknüpften Politisierung der deutschen Studenten­
schaft zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Dieser Politisierungsprozess war über 
die Idee der bürgerlichen Bildung und studentischen Zivilisierung hinaus 
durch drei Faktoren bestimmt: die Teilnahme an den antinapoleonischen 
Befreiungskriegen und die dadurch erzeugte nationale Aufbruchstimmung, die 
Enttäuschung über die Ergebnisse des Wiener Kongresses, der nicht zur er­
hofften Einheit Deutschlands geführt hatte, sowie der Einfluss liberal denken­
der Mentoren an den Universitäten. Auf dem Wartburgfest im Oktober 1817 
erreichte der Politisierungsprozess der Studenten seinen Höhepunkt, indem 
sie die zeitgenössischen politischen Verhältnisse offen kritisierten und ihre 
nationalen und freiheitlichen Vorstellungen konkretisierten und publizierten.

Klaus Richter

200

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch der Politisierungsprozess der Studenten in Gießen weist die genann­
ten Einflussfaktoren auf: Zahlreiche Gießener Studenten hatten sich nach dem 
Oktober 1813 in euphorisch-patriotischer, zum Teil auch nationaler Stimmung 
als Freiwillige einem hessischen Jägerkorps angeschlossen. Die Enttäuschung 
über die Ergebnisse des Wiener Kongresses war unter den Gießener Studen­
ten jedoch noch stärker ausgeprägt als an anderen deutschen Universitäten. 
So hatte das Großherzogtums Hessen-Darmstadt zum einen als Mitglied des 
Rheinbunds stark unter den französischen Repressalien gelitten, zum anderen 
verweigerte der Landesherr dort entgegen der Bestimmung des Artikels 13 
der Deutschen Bundesakte bis 1820 eine Verfassung. Dies verstärkte die oppo­
sitionellen Strömungen unter den Studenten. Als Folge entstanden zwischen 
1814 und 1817 auch unter dem Einfluss national orientierter „Deutscher Gesell­
schaften“ im Rhein-Main-Gebiet und der Ideen des liberal gesinnten Profes­
sors Friedrich Gottlieb Welcker an der Universität Gießen eine Reihe kleiner, 
politisch gesinnter studentischer Gemeinschaften, deren Mitglieder man auf­
grund des demonstrativen Tragens der altdeutschen Tracht als „Schwarze“ 
bezeichnete.

Die Gießener „Schwarzen“ hatten sich die Einheit ihres Vaterlandes und 
eine freiheitliche Verfassung zum Ziel gesetzt. Sie gerieten ab 1816 unter den 
Einfluss von Karl Follen, den seine Anhänger als eine charismatische Person 
von scharfem Verstand, großer Rednergabe und energischer, authentischer 
Überzeugungskraft beschrieben.4 Unter seiner Leitung entstand in Gießen 
Anfang 1818 mit dem „engeren Verein“ eine neue, locker organisierte politische 
Gesinnungsgruppe innerhalb der „Schwarzen, die im Frühjahr 1818 erstmals 
unter dem Namen „Unbedingte“ in Erscheinung trat. Diese bekannte sich zu 
einem „Grundsatz“ von Karl Follen, wonach die innere Überzeugung absolut 
gesetzt, zum alleinigen Maßstab für das eigene Handeln erhoben und damit je­
de Tat gerechtfertigt werden sollte. Die Überzeugungstat war für ihn Ausdruck 
und Beleg einer kompromisslosen und unbedingten Realisierung der rechten 
Überzeugung und galt daher als moralische Pflicht, was auch die Anwendung 
von Gewalt nicht ausschloss.5 Mit Follens Wechsel an die Universität Jena 
geriet der dortige politisch orientierte „engere Verein“, der nach dem Vorbild 
von Gießen gegründet worden war und von dem Philosophen Jakob Friedrich 
Fries geleitet wurde, unter seinen Einfluss. Follen musste sein Ziel, diesen 
„engeren Verein“ in seinem Sinne zu einer politischen Organisation mit eigen­
ständiger Programmatik, regelmäßigen Versammlungen und einer Zeitschrift 

4 Friedrich Münch: Erinnerungen an Deutschlands trübste Zeit. Dargestellt in den Le­
bensbildern von Karl Follen, Paul Follen & Friedr(ich) Münch. St. Louis 1873, S. 9.

5 Dies wird insbesondere in der Lyrik Follens deutlich (s. Beispiel in Kap. 3).

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

201

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für agitatorische Zwecke auszubauen, nach dem Attentat von Carl Ludwig 
Sand jedoch aufgeben, da er nach Frankreich floh, um sich der gegen ihn 
eingeleiteten strafrechtlichen Verfolgung zu entziehen.

3. Entwicklungspsychologische und ideengeschichtliche Wurzeln

Das Gedankengut der Unbedingten verband politische Überzeugungen mit 
einer rigorosen Gesinnungsethik und wies Merkmale von politischem und 
zugleich religiös fundiertem Fanatismus auf. Sie traten in Gedanken und 
Worten für einen gewaltsamen politischen Umsturz ein und waren zudem 
von einem ausgeprägten Elite- und Sendungsbewusstsein erfüllt, das die Idee 
des Märtyrertums einschloss. Während sie ihre theoretischen Schriften selbst 
nicht publizierten, war es vor allem ihre religiös-pathetische und revolutionäre 
Lyrik, die sie in Flugschriften verbreiteten und in denen sich ihre Ideen und 
ihr Selbstbild widerspiegelten. Für diese propagandistisch eingesetzte Lyrik 
steht vor allem „Das große Lied“, als dessen Autor Karl Follen gilt. Es stellt eine 
Synthese aus einem Aufruf zum gewaltsamen Kampf gegen Unterdrückung 
und Willkür und dem feierlichen Gelübde einer verschworenen Gemeinschaft 
dar, den Märtyrertod auf sich zu nehmen, um die Freiheit zu erlangen. Nicht 
zuletzt ist es eine Prophezeiung und Verherrlichung des bevorstehenden Frei­
heitskampfes des deutschen Volkes. Für den radikalen Grundton, der das 
„Große Lied“ durchgehend auszeichnet, stehen exemplarisch folgende Verse:

„Schlagt Eure Plager todt
Rettet das Land
[…]
Wenn du Gewehr und Axt,
Schlachtbeil und Sense packst,
Zwingherrn den Kopf abhackst,
Brenn̕, alter Muth!“6

Die offene Gewaltbereitschaft der Unbedingten kommt auch in einem Zitat 
Karl Follens zum Ausdruck, in dem er Attentate als probates politisches Mittel, 
als „Krieg Einzelner gegen Einzelne“7 definiert.

Die Gesinnung der Unbedingten beruhte einerseits auf entwicklungspsy­
chologischen Faktoren und speiste sich andererseits aus zeitgenössischen phi­
losophischen Quellen. Bei den entwicklungspsychologischen Faktoren ist das 

6 Zitiert nach Johannes Wit: Fragmente aus meinem Leben und meiner Zeit. Dritter 
Band, Erste Abtheilung. Leipzig 1828, S. 435.

7 Ebd., S. 195.

Klaus Richter

202

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Streben des jungen Menschen nach Sinnstiftung und eigener Identität zu nen­
nen, wie es Erik H. Erikson in seiner Identifikationstheorie beschrieben hat.8 
Vereinfacht gesagt, geht dieser davon aus, dass gerade die Phase der Adoles­
zenz, in der der junge Mensch die Familie verlässt und sich auf den Weg in die 
Gesellschaft macht, für die Ausbildung einer stabilen, verlässlichen Identität 
bedeutsam ist. In ihr entscheide sich der Jugendliche für neue Bezugsperso­
nen, überprüfe alte Identifikationen, löse den Konflikt zwischen Identität und 
drohender Identitätsdiffusion und bestimme letztlich, wer er ist und wer er 
auf keinen Fall sein will.9 Für Erikson sind junge Menschen in dieser Phase 
ihrer Identitätsbildung gegenüber Ideologien daher besonders aufgeschlossen. 
Sie testen an ihnen Rollen und Identitäten aus und benötigen darüber hinaus 
weltanschauliche Alternativen, um zugleich Hingabe und Kritik auszuüben. 
Am Ende der Adoleszenz liegen für Erikson daher auch politische Einstel­
lungen, eigene Weltanschauungen und Werte weitgehend verfestigt vor und 
determinieren das weitere Leben.

Für die um 1795 geborenen Studenten, zu denen die Unbedingten gehörten, 
fiel die Phase der jugendlichen Identitätsfindung mit eine Zeit signifikanter 
politischer Umbrüche und neuartiger Ideen zusammen: Das Bildungsbürger­
tum mit seinem Ideal des selbstbestimmten Individuums trat als politisch-ge­
sellschaftliche Elite in den Vordergrund, die Französische Revolution hatte die 
Idee der Menschenrechte machtvoll in die Welt gesetzt und den Gedanken 
der Volkssouveränität gegen den feudalen Ständestaat und die absolutistische 
Herrschaft in Stellung gebracht. Das Heilige Römische Reich Deutscher Nati­
on gab es seit seiner formellen Auflösung 1806 nicht mehr; Napoleon hatte 
die politische Landschaft in Deutschland dramatisch verändert und die gegen 
ihn entfachten Befreiungskriege nahmen schon früh den Charakter und My­
thos eines Nationalbildungskrieges der Deutschen an. Die um ihre Identität 
ringenden studentischen Jugendlichen dürften diese Zeit des beschleunigten 
Wandels als Phase der Unsicherheit mit Blick auf ihre Zukunft und als Ori­
entierungslosigkeit erlebt haben. Zugleich bot sich ihnen eine Auswahl von 
Ideen und Sinnstiftungen, die sie verinnerlichen oder gegen die sie sich ab­
grenzen konnten. Dabei dürften politische Mentoren als neue, außerfamiliäre 
Bezugspersonen sowie das Freiwilligenerlebnis in den Befreiungskriegen eine 
wichtige Rolle gespielt haben. So fiel das Ringen um ein in sich geschlossenes, 
stabiles Ich, um die eigene Sinnstiftung in eine Zeit der Suche nach einer neu­
en politischen Ordnung in Deutschland, der viele Studenten einen zentralen 
Platz in ihrem Handeln und in ihrem eigenen Lebensentwurf einräumten. Das 

8 Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus. Frankfurt am Main 1973.
9 Erik H. Erikson: Der junge Mann Luther. Frankfurt am Main 1976, S. 45.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

203

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formte sie zu einer Generation10 und schuf ein starkes Gemeinschaftsgefühl. 
Man empfand sich als politische Avantgarde und Hoffnungsträger, was Macht 
und Größe suggerierte, und die Begeisterung entfachte, sich einem morali­
schen oder politischen Wert vorbehaltlos zu verschreiben.11 Diese Begeisterung 
spitzte sich bei den Unbedingten zu einer uneingeschränkten Verpflichtung 
für die eigene Sache zu.

Die grundlegende Auffassung der Unbedingten, dass kein objektives Urteil 
über eine Handlung möglich sei, sondern dass das menschliche Handeln 
nur subjektiv bewertet werden könne und dass zudem die innere, selbsttätige 
Überzeugung als das wertvollste Kennzeichen der menschlichen Autonomie 
eine Handlung bedingungslos rechtfertige, kann als Ausdruck eines morali­
schen Subjektivismus gedeutet werden. Dieser geht davon aus, dass das Sub­
jekt und sein freier Wille der zentrale Aspekt jedes Denkens und Urteilens 
sind. Man kann hinter dieser Vorstellung die Absolutsetzung des autonomen 
Ichs sehen, den subjektiven Idealismus, wie ihn Johann Gottlieb Fichte in sei­
ner „Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre“ entwickelt hatte.12 Das Ich 
ist für Fichte das Selbstbewusstsein, der Ursprung von allem, es setzt sich und 
die Welt. Mit diesem Verständnis des Selbstbewusstseins verbindet Fichte die 
absolute Freiheit, die mit dem menschlichen Wesen unzertrennlich verbunden 
ist. Der Mensch gilt Fichte kraft seiner Einbildungskraft als Gestalter der Welt, 
er ist autonom, mündig und frei. Die absolute Freiheit realisiert sich für ihn im 
menschlichen Handeln. Der Mensch verwirklicht sich nur im Handeln, wobei 
der Akzent nicht auf dessen Inhalt liegt, sondern allein auf dessen Faktizität. 
Der Maßstab des Handelns liegt im individuellen Gewissen, das in seiner 
Entscheidung nur auf sich gestellt ist.13

Ein weiterer Aspekt der Philosophie Fichtes scheint für das Gedankengut 
der Unbedingten von noch größerer Bedeutung zu sein: die Überzeugung. 
Dieser Begriff hatte im 18. Jahrhundert einen grundlegenden Wandel erfahren. 

10 Nach der maßgeblichen Theorie von Karl Mannheim kann man von einer Genera­
tion sprechen, wenn zwei Kriterien erfüllt sind: Die Mitglieder sind etwa gleichen 
Alters, und sie verbindet ein gemeinsamer Erfahrungsschatz. Dazu Karl Mannheim: 
Das Problem der Generation. In: Ders.: Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk. 
Hrsg. v. Kurt Wolff. Neuwied 1962, S. 509–565.

11 Wolfgang Hardtwig: Studentische Mentalität – Politische Jugendbewegung – Natio­
nalismus. Die Anfänge der deutschen Burschenschaft. In: Historische Zeitschrift 242, 
H. 3 (1986), S. 581–628, hier S. 607.

12 Johann Gottlieb Fichte: Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre. In: Johann 
Gottlieb Fichte’s sämmtliche Werke. 11 Bde. Hrsg. von Immanuel Hermann Fichte. 
Bonn/Berlin 1834–1846, Reprint Berlin 1971. Bd. 1.

13 Manfred Kühn: Johann Gottlieb Fichte. Ein deutscher Philosoph 1762–1814. Mün­
chen 2012, S. 224–242.

Klaus Richter

204

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


War er im Mittelalter zunächst juristisch konnotiert – er bedeutete, jemanden 
durch Zeugenaussagen einer Straftat zu überführen –, so wurde er im Pietis­
mus religiös aufgeladen im Sinne einer auf göttliche Inspiration basierenden 
sicheren Gewissheit. Im letzten Viertel des 18. Jahrhunderts erhielt er dann 
die heute geläufige Bedeutung, mit der „die innere, reflektierte Selbstgewißheit 
des Individuums“14 gemeint ist, verbunden mit den moralischen Momenten 
des Überzeugungshandelns und der Überzeugungstreue.15 Diese wurden zu 
zentralen Themen der Ethik Kants und Fichtes. Fichte beschäftigte sich mit 
ihm in seiner Wissenschaftslehre und verkündete dort einen Satz, der für den 
„Grundsatz“ der Unbedingten paradigmatischen Charakter hat: „Ueberzeu­
gung vom Irrthum ist schlechterdings unmöglich.“16 Seine Moralphilosophie 
fasste er in dem programmatischen Diktum zusammen: „Handle stets nach 
bester Überzeugung von deiner Pflicht; oder handle nach deinem Gewissen.“17 

Der Fichte-Schüler Jakob Friedrich Fries, der den studentischen Reformbewe­
gungen sehr nahe stand, übernahm von ihm den moralischen Imperativ des 
Überzeugungshandelns und radikalisierte diesen, indem er ihn zum Gebot 
des individuellen Handelns machte.18 Sein Leitsatz in der „Neuen oder anthro­
pologischen Kritik der Vernunft“ lautet: „Handle so, wie du überzeugt bist, 
daß du handeln musst.“19 Hier deutet sich an, dass Karl Follen, der mit Fries 
persönlich in Kontakt stand und dessen Werke kannte, für seinen „Grundsatz“ 
die Fries‘sche Überzeugungsethik rezipiert hatte. Nirgendwo sonst kommt dies 
deutlicher zum Ausdruck als an der folgenden Stelle in Follens Schrift „Über 
die Bestimmung des Menschen“. Dort schreibt er:

„Die Anstrengung des Willens zur Erkenntnis der Wahrheit nennen wir: Den­
ken. Sonach ist die Ueberzeugungspflicht nicht blos [sic] Gefühlspflicht, son­
dern zu gleich Denk- und Thatpflicht. Die Thatpflicht besteht in der Verwirk­
lichung alles dessen, was die Ueberzeugung fordert: Denken, Wort und Hand­

14 Gerald Hubmann: Ethische Überzeugung und politisches Handeln. Jakob Friedrich 
Fries und die deutsche Tradition der Gesinnungsethik. Heidelberg 1997, S. 104.

15 Dazu auch: Ernst-Rudolf Huber: Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789. Bd. 1: 
Reform und Restauration 1789 bis 1830. Stuttgart 1990 (rev. Nachdruck der 2. verbes­
serten Aufl.), hier S. 711 f.

16 Zitiert nach Kühn: Fichte (wie Anm. 13), S. 355.
17 Johann Gottlieb Fichte: System der Sittenlehre nach den Principien der Wissen­

schaftslehre. In: Fichte’s sämmtliche Werke (wie Anm. 12), Bd. 4, S. 156.
18 Hubmann: Ethische Überzeugung (wie Anm. 14), S. 112.
19 Jakob Friedrich Fries: Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft. Heidelberg 

1831, S. 152.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

205

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung. Der einmal gefassten Ueberzeugung soll der Mensch unbedingt folgen 
[…].“20

4. Die politische Programmatik

Ihre politische Programmatik formulierten die Unbedingten in der Schrift 
mit dem Titel „Grundzüge für eine künftige teutsche Reichsverfassung“. Sie 
entstand im Winter 1817/18 in Gießen21 und war das Ergebnis der politischen 
Diskussionen innerhalb des dortigen „engeren Vereins“.22 Anlass für die De­
batte dürfte der Artikel 13 der Deutschen Bundesakte gewesen sein, der fest­
legte, dass „in allen Bundesstaaten eine landständische Verfassung stattfinden 
[wird]“.23 So war die Schrift als Verfassungsentwurf eines zukünftigen deut­
schen Staates gedacht. Zugleich dürfte sie aber auch eine Reaktion der Unbe­
dingten auf das nach dem Wartburgfest ausformulierte politische Programm 
der Studenten mit dem Titel „Grundsätze und Beschlüsse vom 18. Oktober“ 
gewesen sein, das fast zeitgleich entstand.24 Man könnte also fast von einem 
Konkurrenzprogramm der Unbedingten sprechen.

Die „Grundzüge“, deren handschriftliches Original nicht mehr vorhanden 
ist, gelangten nach dem Attentat Sands in die Hände der staatlichen Ermitt­
lungsbehörde, die sie in ihren Bericht vom 30. November 1821 aufnahmen. 
1827 wurden sie in die „Anlagen zur Total=Übersicht von Lit. A bis JJ“ 
der Mainzer Zentraluntersuchungskommission aufgenommen. Erstmals veröf­
fentlicht wurden die „Grundzüge“ vom konservativen Publizisten Karl Ernst 
Jarcke in seinem Buch „C. L. Sand und sein, an dem kaiserlich-russischen 
Staatsrat von Kotzebue verübter Mord. Eine psychologisch-kriminalistische 
Erörterung“, das 1831 in Berlin erschien.

Der Verfasser der „Grundzüge“ war Adolph, der ältere Bruder Karl Fol­
lens.25 Karl Follen redigierte die Schrift dort, „wo ich“ – so Adolph Follen – 

20 Karl Follen: Über die Bestimmung des Menschen. In: Frank Mehring: Between 
Natives and Foreigners. Selected Writings of Karl/Charles Follen (1796–1840). New 
York 2007, S. 99–143, hier S. 103.

21 Bundesarchiv Berlin (BArch), DB 7/10, Hauptbericht, § 267.
22 Herman Haupt: Karl Follen. In: Ders./Paul Wentzcke: Hundert Jahre deutsche Bur­

schenschaft. Heidelberg 1921, S. 30.
23 Artikel 13 der Deutschen Bundesakte vom 8. Juni 1815. In: Quellen zur Geschichte 

des Deutschen Bundes, Abt. I, Bd. 1. Bearb. v. Eckhardt Treichel. München 2000, 
S. 1513.

24 Der Wortlaut der „Grundsätze und Beschlüsse““ bei Hans Ehrentreich: Heinrich 
Luden und sein Einfluß auf die Burschenschaft. [o.O.] 1913, S. 113 ff.

25 BArch, DB 7/10, Hauptbericht, § 267.

Klaus Richter

206

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„den Sinn der Ergebnisse der gemeinsamen Untersuchungen nicht gehörig 
gefaßt zu haben schien“.26 Seine Änderungen dokumentierte Karl Follen in 
mehreren Randglossen und einem „Nachtrag“ am Ende des Dokuments.

Die „Grundzüge“ sind in 34 Paragraphen unterteilt und beschreiben die 
wesentlichen Elemente eines politischen Ordnungsmodells. Die ersten drei 
Paragraphen sind dem Gedanken der staatlichen Einheit gewidmet. So wird 
zunächst definiert, wer die Deutschen sind und wer einem zukünftigen „deut­
schen Reich“ angehören soll. Das deutsche Volk wird ethnisch-kulturell und 
nicht politisch als Staatsvolk, als Gemeinschaft von Staatsbürgern definiert. 
So erklärt der erste Paragraph, dass die Deutschen ein Volk mit gleicher 
Abstammung, Sprache, Geschichte und gleichem Glauben seien. Folglich wer­
den auch Elsässer, „Friesen“ und Schweizer zum deutschen Volk gezählt. Das 
anzustrebende „deutsche Reich“ soll eine Vereinigung aller Deutschen sein. In 
ihm werden die deutschen ‚Stämme‘ „zur Erhaltung und steten Ausbildung 
jener volksthümlichen Gleichartigkeit […] auf ewige Zeit in ein großes Gan­
zes vereinigt“.27 Das Ziel der deutschen Einigung soll offenbar primär die 
Bewahrung und Pflege der Tradition und Homogenität deutscher Kultur sein. 
Damit die ethnischen Eigenheiten, wie Mundarten und Stammesgeschichte in 
einem geeinten Deutschland jedoch nicht verloren gehen, wird ein nach deut­
schen ‚Stämmen‘ in Reichslande gegliederter und somit föderaler Bundesstaat 
angestrebt. Die Neugestaltung Deutschlands wird hier nicht als politischer 
Akt, als ein Ergebnis politischer Willensbildung und kollektiver Selbstbestim­
mung, eben als Handlung einer souveränen Nation verstanden, sondern als 
Schöpfung eines integrierten, homogenen deutschen Abstammungs- und Kul­
turraums, einer Volks- und Kulturnation. Diese nennt man „Reich“, womit 
offenbar die Anschlussfähigkeit zum untergegangenen Heiligen Römischen 
Reich Deutscher Nation und seiner Geschichte hergestellt werden soll.

Im vierten und fünften Paragraphen finden wir einige zentrale Aussagen 
zum zukünftigen politischen System. Hier wird von der Rechtsgleichheit aller 
Deutschen gesprochen und zugleich festgelegt, dass allein das Volk die gesetz­
gebende Gewalt durch von ihm gewählte Vertreter ausüben soll. Die Volksver­
tretung ist ein Ein-Kammer-Parlament, das die Gesamtvertretung des Volkes 
darstellt. Es wird zwischen passivem und aktivem Wahlrecht unterschieden. 
Ersteres haben alle Staatsangehörigen, die „unbescholten“ und „wahrhaft“ sind. 

26 Zitiert nach: Richard Preziger: Die politischen Ideen des Karl Follen. Ein Beitrag zur 
Geschichte des Radikalismus in Deutschland. Tübingen 1912, S. 86.

27 Karl Ernst Jarcke: C. L. Sand und sein, an dem kaiserlich-russischen Staatsrat von 
Kotzebue verübter Mord. Eine psychologisch-kriminalistische Erörterung. Berlin 
1831, S. 88–114, hier S. 88.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

207

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Wahlmann“ kann aber nur derjenige sein, der darüber hinaus ein „unabhän­
gige[s] Hauswesen“ besitzt.28 Karl Follen ging in seiner Überarbeitung noch 
einen Schritt weiter, indem er die indirekte Wahl abschaffte und das passive 
Wahlrecht vom Besitz unabhängig machte. So bestimmte er, dass jeder Deut­
sche das aktive und passive Wahlrecht besitzt, der aufgrund seiner „Leibes= 
und Geistesbeschaffenheit, nach dem Urtheil der Aerzte und Lehrer zum 
selbstständigen Bürger ausgebildet [wurde]“29, zum Wehrdienst fähig ist und 
das Abendmahl empfangen darf. Frauen besaßen nach diesen Festlegungen 
somit grundsätzlich kein Wahlrecht.

In den „Grundzügen“ wird der Grundsatz der Gewaltenteilung vertreten. So 
existiert neben der Legislative eine „richterliche und vollziehende Gewalt“.30 

Sie wird von Richtern bzw. Beamten aus dem Volk ausgeübt, die gegenüber 
den Volksvertretungen rechenschaftspflichtig sind. Im Gerichtswesen gibt es 
ein reichseinheitliches Straf- und Zivilrecht, öffentliche Prozesse und einen ge­
ordneten Instanzenzug. Qualifikation, Auswahl und Ernennung von Beamten 
und Richtern sind präzise geregelt, wobei Öffentlichkeit und Leistungsprinzip 
zur Anwendung kommen sollen.

Breiten Raum nimmt die Beschreibung des Schulwesens ein, das Bildungs­
privilegien aufgrund sozialer Herkunft abschaffen und die persönliche Ent­
wicklung fördern soll. So wird eine allgemeine Schulpflicht ab dem achten 
Lebensjahr, ein verbindlicher Fächerkanon und eine berufliche Qualifizierung 
von Lehrern verlangt. Ferner wird eine einheitliche „christlich-teutsche Kir­
che“ gefordert, in der „die Glaubenslehre Christi […] zur Glaubenslehre des 
Reichs aufgenommen [wird]“.31 Andere Bekenntnisse – und hier explizit das 
Judentum – werden ausgeschlossen, weil es „den Zwecken der Menschheit zu­
wider“32 ist. In Paragraph 18 wird die Meinungs- und Pressefreiheit ausgespro­
chen. Die nachfolgenden Paragraphen sind dem Aufbau des Staates gewidmet, 
der sich in „Haus, Gemeine, Amt- oder Gausprengel, Reichsgau und Reich“33 

gliedert, wobei die Reichsgaue ein Reichsland und deren Vertreter einen Land­
tag bilden. Die Gemeinde verwaltet sich selbst. Der Landesfürst ist ein von 
Landtagsorganen gewählter Beamter, der an der Spitze der Verwaltung – also 
der Exekutive – eines Reichslandes steht und dem Landtag verantwortlich 
ist. Der Reichstag setzt sich aus den gewählten Vertretern der Landtage zusam­

28 Ebd.
29 Ebd., S. 90.
30 Ebd.
31 Ebd., S. 92.
32 Ebd.
33 Ebd., S. 99.

Klaus Richter

208

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men. Er ist der „Mund des Volkes; dessen Stimme ist Gesetz im Reich“.34 Er 
entscheidet demnach über neue Gesetze, über Krieg und Frieden und hat das 
Begnadigungsrecht. Wie der Fürst auf Landesebene, so ist der König höchs­
ter Repräsentant der Verwaltung im Reich und wird von Reichstagsorganen 
gewählt. Seine Macht ist beschränkt, von einer souveränen monarchischen 
Gewalt kann keine Rede mehr sein. So hat er „an Rechtsprechung, Gesetzge­
bung, Kriegs- und Friedensschlüssen, keinen größeren Antheil als jeder andere 
Bürger“.35 Zudem ist er bei Fehlverhalten absetzbar.

Der Paragraph 15 bestimmt die allgemeine Wehrpflicht, die mit dem 18. Le­
bensjahr beginnt und bis ins „Greisenalter“ andauert. Hinsichtlich der Be­
steuerung wird festgehalten, dass „zur Befreiung aller Kosten im Staate jeder 
nach Kräften, und nach durchaus gleichem Maaßstabe [sic] [beiträgt]“.36

In einem „Nachtrag“ nahm Karl Follen gravierende Veränderungen des 
Konzepts vor. Den föderativen Bundesstaat wandelte er in einen Zentralstaat 
um, der in Gaue als Verwaltungseinheiten eingeteilt ist. Den Landtagen entzog 
er die Gesetzgebungskompetenz und übertrug sie auf den Reichstag als alleini­
ge Legislative, der zudem die Aufsicht über die Exekutive wahrnehmen sollte. 
Die Bezeichnung „König“ strich Follen aus dem Konzept und ersetzte sie 
durch den Begriff des „Geschäftsfürsten“. Mit dieser nüchternen Bezeichnung 
machte er deutlich, dass es in seiner Verfassung keinen Platz mehr für das 
monarchische Prinzip gab. Der Monarch wird vom souveränen Träger der 
Staatsgewalt zum gewählten Oberhaupt der Verwaltung herabgesetzt, dem die 
einzige Aufgabe zugedacht wird, die vom Volk beschlossenen Gesetze unter 
dessen Aufsicht zu vollziehen.

Aus der Zeit direkt nach den Karlsbader Beschlüsse stammen auch meh­
rere politische Aufsätze der Unbedingten, deren Verfasser mutmaßlich Karl 
Follen ist. Diese Einschränkung muss hier gemacht werden, da die Original-
Manuskripte nicht mehr vorhanden sind. Zudem wurden die Aufsätze nicht 
von ihm selbst veröffentlicht, sondern zumeist nachträglich von seinen An­
hängern in den Jahren zwischen 1814 und 1819. Hier ist in erster Linie der 
ehemalige Unbedingte Johannes Wit zu nennen, der in seinen Memoiren drei 
Aufsätze erwähnt, die die Forschung Karl Follen zuschreibt.37 Hier erscheint 
insbesondere ein Aufsatz Follens als sehr aussagekräftig, den Wit als „Anhang 
D“ zum vierten Kapitel des dritten Bandes seiner Memoiren veröffentlichte, 
weil Follen dort seine Staatstheorie entwickelte und darauf aufbauend seine 

34 Ebd., S. 102.
35 Ebd., S. 106.
36 Ebd., S. 98.
37 Preziger: Die politischen Ideen (wie Anm. 26), S. 92–96.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

209

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Ziele und Methoden rechtfertigte. Die Schrift leitet er mit Ausfüh­
rungen zum Prozess der Staatsbildung ein, der für ihn zweistufig abläuft. So 
schließen sich die Menschen aus Gründen der Vernunft und der Moral sowie 
aus freier Entscheidung zunächst zur bürgerlichen Gesellschaft zusammen, da 
sie erkannt haben, nur in der Gemeinschaft der Bestimmung des Menschen 
gerecht werden zu können, die in der „Ausbildung und Entwicklung seiner 
Geisteskräfte, seines Wesens“38 gründet. Die bürgerliche Gesellschaft wird von 
Follen somit ganz im Sinne der Aufklärung als ein Zielbegriff, als das Ergebnis 
eines Bildungs- und Zivilisierungsprozesses verstanden, der auf dem Prinzip 
der Geselligkeit beruht. Die bürgerliche Gesellschaft wird für Follen zum 
Staat, indem sich ihre Mitglieder „unter eine bestimmte Direction begeben, 
eine Regierungsform schaffen“.39 Daher beruhe die Existenz eines Staates auf 
dem freien Willen und der Überzeugung seiner Bürger. Daraus folgert er, 
„daß der Staat für Alle dasselbe sei, Allen Pflichten, d.h. Beschränkung der 
Willkür auflege, also Allen auch Rechte, d.h. Garantie ihrer Freiheit gebe“.40 

Hier wird deutlich, dass Follen für das Prinzip der Volkssouveränität und 
für die Gleichheit als bürgerliches Grundrecht eintritt, was er mit folgendem 
Vergleich veranschaulicht:

„[...] der Staat soll nicht die Apanage des Einzelnen sein […] sondern das Allge­
meingut Aller; jeder Bürger ist Haupt des Staates, denn der gerechte Staat ist wie 
eine vollkommene Kugel, wo es kein Oben noch Unten giebt [sic], weil jeder 
Punkt Spitze sein kann und ist.“41

Follen kommt weiter zu dem Schluss, dass die „Uebereinstimmung in den 
Ansichten von Zweck und Mittel, die Gleichheit der Einzelnen […] die Grund­
bedingung eines solchen vernunftmäßigen Staates ausmacht“.42 Im Umkehr­
schluss zu obigen Gedanken hält er fest, dass einem Staat, der auf äußeren 
Zwang beruhe, die Legitimität fehle. Dieser stelle infolgedessen ein Unrecht 
dar und gerate damit in den Revolutionszustand. Deshalb sei er als aufgelöst 
zu betrachten, so dass seine Bürger wieder zu Individuen werden würden und 
sich dann im Zustand der Notwehr befänden.

Im weiteren Verlauf kommt Follen erneut auf den „rechtmäßig organisierten 
Staat“ zurück und erklärt, dass dieser einen „zeitlichen“ und einen „ewigen“ 
Zweck habe. Ersterer Zweck bestehe in seinen Aufgaben und Funktionen. 
Zu ihnen zählt Follen die Gesetzgebung, die Entscheidung über Krieg und 

38 Wit: Fragmente (wie Anm. 6), S. 331.
39 Ebd., S. 332.
40 Ebd., S. 334.
41 Ebd.
42 Ebd., S. 344.

Klaus Richter

210

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frieden, die Bildungseinrichtungen, die Kirche, die Beamtenbesoldung und 
die Diplomatie. Letztere Funktion des Staates sei gleichbedeutend mit dem 
Anrecht der Menschheit auf Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung. 
Dieses Anrecht sei schon vor der Existenz eines Staates vorhanden und stelle 
somit ein angeborenes Menschenrecht dar. Selbstbestimmung und Selbstver­
wirklichung sind für Follen Ausdruck der Freiheit. Insofern ergibt sich für ihn 
folgender Zweck des Staates:

„Der Staat ist da, um die allgemeine Freiheit Aller gegen die Willkür des Einzel­
nen zu schützen. Dieser Zweck nun ist die Grundidee aller Staaten, aller Zeiten, 
aller Verhältnisse, kurz unveränderlich.“43

Was die Verantwortung für den Staat betrifft, könne der „ewige Zweck“ im 
Gegensatz zum „zeitlichen Zweck“ an niemanden delegiert werden, sondern 
müsse vielmehr von jedem Bürger sichergestellt werden. Dennoch steht Follen 
einer direkten Demokratie skeptisch gegenüber. So solle der „zeitliche Zweck“ 
nicht zu einer „neue[n] Demokratie führen […], wo das Volk unmittelbar 
die Gesetze giebt [sic] und erequirt [sic]“.44 Vielmehr müsse das Volk die 
Gesetzgebung Männern ihres Vertrauens übertragen.

Weiter hält er fest, dass der rechtmäßige Staat auf einem Vertrag des Volkes 
mit der von ihm geschaffenen Regierung beruhe. Der Staat verdanke seine 
Existenz den Individuen, die ihn in der Absicht gründeten, dass er ihre Frei­
heit sichere. Dementsprechend werde der Vertrag verletzt, wenn eine Regie­
rung „die Willkür des Einzelnen gegen die allgemeine Freiheit unterstützt, mit 
sich selbst also in directen Widerspruch tritt“.45 Dieses Verhalten missbilligt 
Follen als Hochverrat, der zur Folge habe, dass jeder Bürger von seinen Pflich­
ten gegenüber dem Staat entbunden werde und er seine „Urrechte“ wieder 
zurückerhalte. Follen geht aber noch einen Schritt weiter: Der Bürger habe in 
diesem Fall sogar die Pflicht, den unrechtmäßigen Staat aufzulösen.46

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass für Follen Freiheit und 
Gleichheit die entscheidenden Legitimationsressourcen für den Staat sind. 
Freiheit scheint er zunächst als ein Recht auf Individualität und Selbstverwirk­
lichung zu verstehen, also als positive Freiheit. Im weiteren Verlauf seiner 

43 Ebd., S. 333.
44 Ebd.
45 Ebd., S. 335.
46 Follen hat sich hier vermutlich am Artikel 35 der Französischen Verfassung von 1793 

orientiert, der dieselbe Forderung ausspricht. So heißt es dort: „Wenn die Regierung 
die Rechte des Volkes verletzt, ist für das Volk und jeden Teil des Volkes der Aufstand 
das heiligste seiner Rechte und die unerläßlichste seiner Pflichten.“ In: <https://www.
verfassungen.eu/f/fverf93-i.htm> (11.6.2025).

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

211

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.verfassungen.eu/f/fverf93-i.htm
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.verfassungen.eu/f/fverf93-i.htm


Ausführungen radikalisiert Follen jedoch seinen Freiheitsbegriff, wenn er 
schreibt: „Die Freiheit treibt uns an, gewaltsam alles zu zerstören, was uns 
beschränken will.“47 Das klingt eher nach einer Apotheose der negativen Frei­
heit, und zwar nach der Befreiung von jeglichem inneren und äußeren Zwang. 
Follen muss aber eingestehen, dass es einen idealen Staat mit schrankenloser 
Freiheit nicht geben könne, da dieser Gesetze benötige, um seine Aufgaben 
und Funktionen zu erfüllen. Die Gesetze würden jedoch zu Beschränkungen 
der Freiheit führen, welche „im gerechten Staate nicht als etwas an sich 
Gutes, sondern nur als ein kleineres Uebel zur Vermeidung eines größeren 
angesehen werden können“.48 Die Bürger eines Staates müssten die daraus re­
sultierenden Unannehmlichkeiten hinnehmen, da sie den Staat benötigen, um 
ihre Bestimmung als Mensch verwirklichen zu können. Ob Follen mit dieser 
Argumentation sein radikales Freiheitsverständnis wirklich verteidigt, kann 
hier nicht näher erörtert werden. Jedenfalls ist es zweifelhaft, ob das, was er 
unter Freiheit verstand, überhaupt mit irgendeiner Staatsidee zu vereinbaren 
ist.

In den folgenden Abschnitten geht Follen auf die zeitgenössischen politi­
schen Verhältnisse ein und versucht, seine Revolutionstheorie aus seinem 
Staatsverständnis abzuleiten und zu rechtfertigen. Gleich zu Beginn bringt er 
seine Absichten in einer elitär klingenden Weise auf den Punkt:

„Wir wollen das allgemeine Wohl Aller, selbst mit Aufopferung unserer selbst; 
allein wir halten uns überzeugt, daß dasselbe nur im rechtmäßigen Staate gedei­
hen könnte; es ist daher nicht um unserer, sondern um der Menschheit willen, 
daß wir den Staat zerstören wollen, der die Menschheit in seiner Entwicklung 
stört, die allgemeine Freiheit durch die Willkür des Einzelnen unterdrückt.“49

Die Unbedingten stellt er so als Retter der Freiheit und Menschheitsentwick­
lung dar: Daraus ergibt sich für Follen das Recht und die Pflicht zum 
Handeln. Ein Staat, der die Freiheit durch die Willkür eines Einzelnen unter­
drückt, müsse zwangsläufig beseitigt werden, wobei aus seiner Sicht alle Mittel 
erlaubt sind:

„Wir sind keineswegs Revolutionäre, sondern nur Conterrevolutionäre, indem 
wir uns aus allen Kräften den revolutionären Maßregeln der Regierung wider­
setzen; Alles ist erlaubt gegen die Mörder unserer Freiheit.“50

47 Wit: Fragmente (wie Anm. 6), S. 338.
48 Ebd., S. 337.
49 Ebd., S. 339.
50 Ebd., S. 344.

Klaus Richter

212

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Rollen sind vertauscht: Die Revolution geht nicht vom Volk aus, sondern 
von der Regierung und ihren „revolutionären Maßregeln“, gegen die sich das 
Volk ganz legitim zur Wehr setzen muss und damit in Notwehr handelt.

Nachfolgend argumentiert Follen gegen das monarchische Prinzip. So hät­
ten die Bürger aus dem Bedürfnis heraus, dem Staat eine „gewisse Einheit 
nach außen zu geben“51, den Fürsten „erfunden“, ohne vorherzusehen, welches 
Unheil sie damit anrichten würden. Follen hält das Herrschen eines Einzelnen 
über Viele grundsätzlich für einen „Unsinn“, denn

„an sich ist es ganz gleichgültig, ob ein gescheiter oder dummer, ein schlechter 
oder guter Fürst herrsche; nicht in der Art und Weise, wie er herrscht, sondern 
daß er herrscht, darin liegt ja die Ungerechtigkeit.“52

Auch die konstitutionelle Monarchie lehnt er ab, weil das Volk seines Erach­
tens auf diese Weise nur „den Despoten Waffen gegen sich selbst in die Hände 
geben [würde]“.53

Wie lässt sich das politische Konzept der Unbedingten auf der Grundlage 
der beiden wiedergegebenen Schriften zusammenfassen? Das zentrale Ziel ist 
die Bildung eines geeinten, zunächst noch föderal gedachten deutschen Natio­
nalstaats in Gestalt eines deutschen Abstammungs- und Kulturraums. Weiter 
vertreten die Unbedingten das Prinzip der Volkssouveränität. Alle Gewalt soll 
vom Volke ausgehen. Daher obliegt ihm auch die Gesetzgebung, die durch ein 
Ein-Kammer-Parlament ausgeübt werden soll, dessen Mitglieder wiederum 
auf der Grundlage eines direkten und allgemeinen Wahlrechts bestimmt wer­
den; allerdings wird das Wahlrecht auf männliche Wähler ohne persönliche 
und charakterliche Schwächen beschränkt. Das Parlament vertritt das gesamte 
Volk, trifft seine Entscheidungen nach dem Mehrheitsprinzip und kontrolliert 
die Regierung. Zugleich herrscht die Vorstellung einer strikten Gewaltentei­
lung mit unabhängiger, öffentlicher Justiz und einer Exekutive, die von einem 
gewählten König respektive einem „Geschäftsfürst“ quasi als Kopf einer Regie­
rung geleitet wird. Berücksichtigt man überdies noch Follens ausgesprochene 
Ablehnung des monarchischen Prinzips und sein Ideal eines Zentralstaates, so 
kann man feststellen, dass die Unbedingten unter Follens Führung die Vision 
eines national geeinten, streng gewaltenteiligen, demokratisch-republikanisch 
orientierten und mit einem Präsidialsystem ausgestatteten Staates verfolgten.

Follen zeigte sich in seiner Staatslehre als Anhänger der Vertragstheorie: Die 
Bürger gründen den Staat aus freiem Willen und Überzeugung und schließen 
mit dessen Regierung einen Vertrag, mit dem die Freiheit garantiert werden 

51 Ebd., S. 340.
52 Ebd., S. 341.
53 Ebd., S. 335.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

213

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


soll. Staatliche Autorität ist somit für ihn nur mit Zustimmung des Volkes 
legitim. Neben der Sicherung der Freiheit müsse der Staat alle Staatsbürger 
gleich behandeln, da er seine Existenz auch der Gesamtheit aller Bürger ver­
danke. Die Abstammungs- und Kulturnation, die er in seinen „Grundzüge[n]“ 
entwickelt hatte, wandelt Karl Follen nun zur Staatsnation um, und das Volk 
als ethnische Einheit wird zum Staatsvolk. Follens Gedanken zur Staatsbil­
dung stehen der Theorie des Kontraktualismus nahe, wie sie der englische 
Philosoph John Locke in seiner „Zweiten Abhandlung über die Regierung“ 
1689 formuliert hatte:54 Die Menschen sind aus Vernunftgründen freiwillig 
dazu bereit, den freien, aber unsicheren Naturzustand zu verlassen, indem sie 
untereinander einen Gesellschaftsvertrag schließen, mit dem sie sich einerseits 
einer staatlichen Autorität und deren Regeln unterwerfen, mit dem sie aber 
andererseits die Intention verfolgen, dass eben diese Autorität ihre Freiheit 
und Sicherheit bewahrt und ihr Eigentum schützt.

Wenn man annimmt, dass neben John Lockes staatstheoretischen Überle­
gungen auch die Verfassung der Französischen Republik von 1793 den Unbe­
dingten als Vorbild gedient hat, dann vermisst man in ihrem Verfassungsent­
wurf eine vollständige Auflistung der Bürger- und Menschenrechte. So werden 
lediglich die Meinungs- und Pressefreiheit und die Gleichheit vor dem Gesetz 
erwähnt. Zudem passen die fehlende Trennung von Staat und Kirche und die 
Einschränkung der Glaubensfreiheit in Gestalt eines religiös begründeten An­
tisemitismus nicht in das ansonsten so progressiv gezeichnete Bild. Dennoch 
sind die politischen Vorstellungen der Unbedingten fortschrittlicher einzustu­
fen als die zwischen 1815 und 1820 gewährten landständischen Verfassungen in 
den ehemaligen Rheinbundstaaten und als die „Grundsätze und Beschlüsse“ 
des Wartburgfestes, da sie mehrere Ideen des modernen, westlichen liberalde­
mokratischen Verfassungsstaats vorwegnehmen. Dazu gehören der geeinte Na­
tionalstaat als Hüter der individuellen Freiheit, ein ausgeprägter Egalitarismus, 
die strikte Umsetzung des Prinzips der Volkssouveränität in Gestalt eines di­
rekt gewählten Ein-Kammer-Parlaments als uneingeschränkt gesetzgebendes 
Organ, die Gewaltenteilung in Legislative, Exekutive und Jurisdiktion und die 
Rechenschaftspflicht der Exekutive vor der Volksvertretung. Zudem werden 
bereits Merkmale eines modernen Nationalstaats genannt, wie die allgemeine 
Schul-, Wehr- und Steuerpflicht, ein einheitliches Rechtssystem und eine gere­
gelte und öffentliche Ernennung von Richtern, Beamten und Lehrern nach 
dem meritokratischen Prinzip.

54 John Locke: Zweite Abhandlung über die Regierung. Kommentar von Ludwig Siep. 
Frankfurt am Main 2018.

Klaus Richter

214

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unbedingten, allen voran Karl Follen, verstanden sich aber nicht nur 
als politische Theoretiker und Agitatoren, sondern auch als Avantgarde einer 
aus ihrer Sicht notwendigen Revolution, zumindest in ihren Schriften. Hierfür 
steht ein Zitat Follens: „Heute müssen wir die Revolution machen, in zwanzig 
Jahren macht sie sich selbst!“55 So verknüpften sie ihre gewaltbereite Über­
zeugungsethik und ihr libertäres Freiheitsverständnis mit ihren politischen 
Zielen und sahen folglich in einem gewalttätigen Umsturz ihr Recht und ihre 
Pflicht sowie die einzige Möglichkeit, das ungerechte monarchische System 
zu beseitigen und in Deutschland eine demokratische Republik nach ihren 
Vorstellungen zu errichten. Dabei diente die Französische Revolution von 
1789 als Leitbild. So schrieb Follen: „Unsere neue Revolution wird auch nicht 
ohne Blutvergießen abgehen können, wenn schon in geringerem Grade als die 
erste.“56

5. Resümee: Die Unbedingten im Lichte der demokratischen Entwicklung 
Deutschlands

Wie sieht das Urteil der Zeitgenossen und der Nachwelt über die deutsche 
burschenschaftliche Bewegung des beginnenden 19. Jahrhunderts und über 
die Unbedingten aus? Georg Wilhelm Friedrich Hegel, der akademische Kon­
kurrent von Jakob Friedrich Fries aus seinen Jenaer Zeiten, nannte jenen 
in der Vorrede der „Grundlinien der Philosophie des Rechts“ wegen dessen 
Rede am Wartburgfest einen „Heerführer dieser Seichtigkeit“ und kritisierte 
darin scharf dessen Überzeugungsethik. Er sah in ihr eine Absolutsetzung von 
Gefühl und Intuition und die Verachtung von Gesetz und Vernunft, die zur 
Zerstörung von öffentlicher Ordnung und Staatsgesetzen führe:

„Aber die Seichtigkeit führt von selbst in Rücksicht des Sittlichen, des Rechts 
und der Pflicht überhaupt, auf diejenigen Grundsätze, welche in dieser Sphäre 
das Seichte ausmachen, auf die Prinzipien der Sophisten […], — die Prinzipien, 
welche das, was Recht ist, auf die subjektiven Zwecke und Meinungen, auf das 
subjektive Gefühl und die partikuläre Überzeugung stellen, — Prinzipien, aus 
welchen die Zerstörung ebenso der inneren Sittlichkeit und des rechtschaffenen 
Gewissens, der Liebe und des Rechts unter den Privatpersonen, als die Zerstö­
rung der öffentlichen Ordnung und der Staatsgesetze folgt.“57

55 BArch, DB 7/10, Hauptbericht, § 309.
56 Wit: Fragmente (wie Anm. 6), S. 343.
57 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Natur­

recht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Frankfurt am Main 1964, Vorrede, S. 21.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

215

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgrund seiner harschen Kritik an der Überzeugungsethik stand Hegel wahr­
scheinlich auch den Unbedingten und ihren Ideen eher ablehnend gegenüber.

Der Historiker Heinrich von Treitschke fällte 1882 ein schroffes, geradezu 
vernichtend klingendes Urteil über die Unbedingten:

„Dergestalt hielt das Evangelium vom Umsturz aller sittlichen und politischen 
Ordnung zum ersten male [sic] in Deutschland seinen Einzug, jene furchtbare 
Lehre, die in mannigfacher Verkleidung wiederkehrend das Jahrhundert stets 
von Neuen beunruhigen und schließlich in der Doktrin der russischen Nihilis­
ten ihre höchste Ausbildung empfangen sollte.“58

Der Philosoph Herbert Marcuse urteilte 1941 ideologisch konträr und recht 
pauschal. So sah er in allen burschenschaftlichen Bewegungen grundsätzlich 
nur die Ohnmacht des Kleinbürgertums und ihres „Ressentiments“, wertete 
ihre Programmatik als „pseudodemokratische Ideologie“59 ab und meinte, 
in ihr die Vorstufe zur „Ideologie der faschistischen Volksgemeinschaft“ zu 
erkennen. Die Auffassung Marcuses scheint einseitig zu sein. Sicherlich, auch 
wenn man den Unbedingten ‚Deutschtümelei‘ vorwerfen kann und manche 
Passagen in ihren Schriften auf einen religiös motivierten Antisemitismus 
hinweisen, vertraten sie doch kein ausgesprochen völkisches oder rassistisches 
Gedankengut, das dem des Nationalsozialismus nahekäme. Ernst Rudolf Hu­
bers Urteil über die Unbedingten fällt da schon etwas ausgewogener aus:

„Doch war der große umstürzende Übergang vom Untertanenstaat zum Bür­
gerstaat ohne die Bereitschaft der Einzelnen zum äußersten Einsatz und zum 
äußersten Opfer nicht denkbar, […] die radikale Nationalbewegung […] war 
[…] von dem Bewußtsein bestimmt, daß es gelte, sich für das als wahr und 
notwendig erkannte in freier Tat, in Selbstverantwortung und auf das höchste 
Wagnis einzusetzen.“60

Wahrscheinlich kann das Urteil über die Unbedingten nicht anders als ambi­
valent ausfallen. So erkannte Max Weber, dass jede Gesinnungsethik am Prob­
lem der Heiligung der Mittel scheitern muss61. Dem Diktum Webers ist aber 
hinzuzufügen: Die „Unbedingtheit“ und das von Follen vertretene radikale 
Freiheitsideal führten zu Rigorismus, Intoleranz und Unbarmherzigkeit und 
rechtfertigten auch eine verbrecherische Tat. 

58 Heinrich von Treitschke: Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert. 2. Teil. 
Leipzig 1882, S. 439.

59 Dieses und das nächste Zitat: Herbert Marcuse: Schriften. Bd. 4: Vernunft und 
Revolution. Hegel und die Entstehung der Gesellschaftstheorie. Frankfurt am Main 
1962, S. 162 f.

60 Ernst-Rudolf Huber: Deutsche Verfassungsgeschichte (wie Anm. 15), Bd. 1, S. 698.
61 Max Weber: Politik als Beruf. München/Leipzig 1919, Nachdruck Ditzingen/Stuttgart 

1992, S. 72.

Klaus Richter

216

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann die Geschichte der Unbedingten auch aus einem anderen Blick­
winkel betrachten und sie nicht nur als die Geschichte der Ursachen und 
Merkmale politischer Radikalisierung junger Menschen verstehen. Vielmehr 
kann sie auch als ein Strang des bildungsbürgerlich geführten politischen 
Emanzipationsprozesses verstanden werden, der zu einer entschlossenen bür­
gerlichen Opposition gegen den nach 1815 wieder erstarkten Partikularismus 
führte, die sich ihrerseits zum Ziel gesetzt hatte, die nationale Einheit in Ver­
bindung mit Freiheits- und politischen Partizipationsrechten in ganz Deutsch­
land zu erlangen. Huber stellt in diesem Zusammenhang die hypothetische 
Frage, was in Deutschland geschehen wäre, hätte Sand sein Attentat nicht 
verübt, das den Regierungen ja den willkommenen Anlass zu repressiven 
Maßnahmen gab. Seine Antwort lautet: „Vermutlich wäre in kontinuierlicher 
Entwicklung innerhalb des nächsten Jahrzehnts eine mächtige oppositionelle 
Partei freiheitlich-nationalen Charakters in Deutschland hervorgetreten.“62 

Auch wenn man diese Vermutung nicht teilt, stellt sich doch die Frage, 
welche Bedeutung die Unbedingten für die Ausbildung einer radikaleren 
Strömung innerhalb des Liberalismus und die Entwicklung der gesamten 
republikanisch-demokratischen Bewegung in Deutschland hatten, die 1848/49 
schließlich ihren ersten Höhepunkt erlebte. Der Historiker Peter Wende sieht 
die Wirkung des studentischen Radikalismus darin, dass „ein großer Teil 
der geistigen Elite der Nation hier lernte, in der Erringung und Gestaltung 
von Freiheit und Einheit die politischen Aufgaben der Zeit zu erkennen“, 
registriert aber keine „ungebrochene Kontinuität“ von den Unbedingten zu 
den Revolutionären späterer Jahre.63 Dagegen kann man aber auch die These 
aufstellen, dass es eine weltanschaulich-ideenhistorische Kontinuität gegeben 
hat, die von den Unbedingten über das Hambacher Fest, den Frankfurter 
Wachensturm, das „Junge Deutschland“ und den politischen Vormärz bis hin 
zu den Demokraten und Republikanern der Jahre 1848/49 reichte. Folgt man 
dieser These, dann liegt es nicht fern, die Unbedingten als Wegbereiter für 
eine republikanisch-demokratische Bewegung zu bezeichnen, an deren spätere 
Protagonisten wie Louise Otto-Peters, Gustav Struve, Robert Blum, Friedrich 
Hecker und Carl Schurz man heute durchaus zu Recht als mutige Vorkämpfer 
und „Wegbereiter“ der deutschen Demokratie erinnert.64

62 Huber: Deutsche Verfassungsgeschichte (wie Anm. 15), Bd. 1, S. 731.
63 Peter Wende: Radikalismus im Vormärz. Untersuchungen zur politischen Theorie 

der frühen deutschen Demokratie. Wiesbaden 1975, S. 21–23.
64 Frank-Walter Steinmeier: Wegbereiter der deutschen Demokratie. 30 Mutige Frauen 

und Männer 1789–1918. München 2021.

Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz

217

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale 
in der „Neuen Ära“1

Robin Simonow

„Liberale sind keine Revolutionäre“, hat Dieter Langewiesche im letzten Band 
dieses Jahrbuchs mit Blick auf die Bedeutung von 1848 für die Geschichte des 
deutschen Liberalismus betont.2 Für kaum eine andere Gruppe dürfte dieser 
Satz mehr passen als für die Altliberalen des preußischen Abgeordnetenhauses 
der „Neuen Ära“ – jene gemäßigten oder auch konstitutionellen Liberalen, 
die sich im Nachgang der Revolution in Gotha darauf verständigt hatten, 
die Erfurter Unionsverfassung en bloc anzunehmen und das Dreiklassenwahl­
recht zu akzeptieren, danach im preußischen Landtag gegen Widerstände 
mit kleinsten Schritten parlamentarische Prozesse und Verfassung zu festigen 
versuchten und mit wenigen Ausnahmen von politischen Vereinen nichts wis­
sen wollten. Sie setzten auf das Vereinbarungsprinzip, Kompromisse und im 
Zweifel Konzessionen, um Einfluss beim Monarchen zu gewinnen und zu be­
wahren. Unter ihnen waren mitunter heute noch bekannte, doch überwiegend 
vergessene herausragende Persönlichkeiten wie Max Duncker, Ludwig Samuel 
Kühne, Karl August Milde, Robert von Patow, Maximilian von Schwerin, Edu­
ard Simson, Georg von Vincke und sein Vetter Karl von Vincke-Olbendorf.

Die Geschichtswissenschaft hat ihr Urteil über die Altliberalen zumeist im 
engen Zusammenhang mit der „Neuen Ära“ von 1858 bis 1862 gesprochen, 
als einige Politiker dieser Gruppierung in die Regierung berufen wurden.3 Im 

1 Dieser Beitrag greift Gedanken aus meiner Dissertation zur Geschichte der Deutschen 
Fortschrittspartei auf, die 2024 mit dem Preis der Wolf-Erich-Kellner-Gedächtnisstif­
tung ausgezeichnet wurde und bei der Kommission für Geschichte des Parlamentaris­
mus und der politischen Parteien erscheinen wird. Vgl. Robin Simonow: Verkannte 
Pioniere der Demokratie. Die Deutsche Fortschrittspartei im preußischen Verfassungs­
konflikt. Düsseldorf [erscheint 2025].

2 Dieter Langewiesche: Das Erbe der Revolution. Was bedeutet 1848 in der Geschichte 
des deutschen Liberalismus? In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 36 (2024), S. 9–
28, hier S. 15.

3 Zur „Neuen Ära“ vgl. statt vieler Titel, mit weiterführender Literatur und dem Schwer­
punkt auf der Schlüsselrolle des Herrenhauses: Hartwin Spenkuch: Das Preußische 
Herrenhaus. Adel und Bürgertum in der Ersten Kammer des Landtages 1854–1918. 
Düsseldorf 1998, S. 58–84, sowie Rainer Paetau: Die regierenden Altliberalen und der 
„Ausbau“ der Verfassung Preußens in der Neuen Ära (1858–1862). Reformpotenzial 

219

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fokus der Forschung standen dabei die Handlungsspielräume und Potenziale 
der „Neuen Ära“ insgesamt sowie die Rolle der altliberalen Minister, weniger 
die Parlamentarier im Abgeordnetenhaus samt ihrem engeren Umfeld.4 Auf 
diese soll aber im Folgenden geblickt werden, um drei Aspekte der Geschichte 
der preußischen Altliberalen näher zu beleuchten: ihre Selbstbeschränkung im 
Parlament (I), ihr bewusst hingenommener Glaubwürdigkeitsverlust (II) und 
ihre Stärken als Vermittler anhand vor allem Max Dunckers eher unbeachte­
tem Wirken im September 1862 (III).

I. Von der Tolerierungspolitik zur Selbstdemontage

Als im Oktober 1858 Prinz Wilhelm die Regentschaft Preußens übernahm, 
nachdem er bereits für etwa ein Jahr seinen kranken Bruder Friedrich Wil­
helm IV. vertreten hatte, schien vielen Zeitgenossen der Aufbruch in eine 
„Neue Ära“ zu beginnen. Auf das Ministerium Manteuffel-Westphalen folgte 
ein aus moderaten Konservativen und gemäßigten Liberalen zusammenge­
stelltes Kabinett unter der faktischen Leitung von Rudolf von Auerswald und 
mit politischen Schwergewichten wie Robert von Patow und Maximilian von 
Schwerin (ab Juli 1859), die während der „Reaktionszeit“ liberale Prinzipien im 
Abgeordnetenhaus verfochten hatten. Die mehrdeutigen Regierungsrichtlinien 
Wilhelms boten genügend Interpretationsspielraum für allerhand progressive 
Projektionen im freiheitlich-nationalistischen Lager von Liberalen bis Demo­
kraten. Auch die Repression gegen die Presse wurde gelockert und die Wahl­
beeinflussung heruntergefahren, so dass bei den Wahlen im November 1858 
knapp 150 Liberale ins Abgeordnetenhaus gelangten, was die Hoffnungen auf 
den Anbruch einer ersehnten liberalen Ära zu bestätigen schien. „Brauchen 
wir jetzt noch Beweise daß die früheren Wahlen geknechtet waren?!“, jubelte 

– Handlungsspielraum – Blockade. In: Bärbel Holtz/Hartwin Spenkuch (Hrsg.): Preu­
ßens Weg in die politische Moderne. Verfassung – Verwaltung – politische Kultur 
zwischen Reform und Reformblockade. Berlin 2001, S. 169–191.

4 Eine Ausnahme ist die nach wie vor wertvolle Studie von: Siegfried Bahne: Vor dem 
Konflikt. Die Altliberalen in der Regentschaftsperiode der Neuen Ära. In: Ulrich En­
gelhardt (Hrsg.): Soziale Bewegung und politische Verfassung. Beiträge zur Geschichte 
der modernen Welt. Stuttgart 1978, S. 154–196. Einen groben, aber überholten Über­
blick mit teils drastischer Kritik bietet: Gerd Fesser: Altliberale (Al) 1849–1876. In: 
Dieter Fricke u.a. (Hrsg.): Lexikon zur Parteiengeschichte. Bd. 1. Leipzig 1983, S. 59–65. 
Ein Ausschnitt des Netzwerks der deutschen Altliberalen ist mit einem kulturgeschicht­
lichen Blickwinkel neuerdings untersucht worden von: Michael Weaver: Political Fri­
endship. Liberal Notables, Networks, and the Pursuit of the German Nation State, 
1848–1866. New York/Oxford 2024.

Robin Simonow

220

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


August von Saucken-Julienfelde über den deutlichen Wahlsieg.5 Nicht einmal 
„die Democratie“ störe den Aufbruch, lobte Karl von Vincke-Olbendorf, da 
ihre Anhänger sich „sehr vernünftig“ verhalten und für altliberale Kandidaten 
gestimmt hätten, als absehbar wurde, dass der Prinzregent von möglichen 
demokratischen Kandidaturen beunruhigt werden würde, und überhaupt sei­
en auch die Beiträge in der Volkszeitung und der Nationalzeitung „wirklich 
vortrefflich“.6 Der Historiker Shlomo Na‘aman hat diesen zeitgenössischen 
Blick auf den Regierungswechsel einmal sehr pointiert, aber durchaus treffend 
festgehalten mit den Worten: „Man glaubte an die neue Ära, weil man sie 
wollte.“7

Mit dem bei seiner Regentschaftsübernahme 61 Jahre alten, nie für die 
Thronfolge erzogenen „Berufssoldaten“ Wilhelm, der unverändert an den 
überkommenen Prärogativen der Krone festhielt, war an eine Ära der Re­
form und des Aufbruchs jedoch nicht zu denken.8 Bis auf eine Reform der 
Grundsteuer scheiterten alle wesentlichen und von der liberalen Öffentlichkeit 
erwarteten Reform- und Gesetzesvorhaben, etwa zum Eherecht, zur Minister­
verantwortlichkeit, zur Oberrechnungskammer, zur Städte- und Kreisordnung 
sowie zum Schutz vor Verwaltungsübergriffen.9 Erschwerend hinzu kam noch 
die Heeresreform, Wilhelms Herzensprojekt, mit ihrem Festhalten an der 
unpopulären dreijährigen Dienstzeit samt dem Streit um die gesetzliche Mit­

5 August von Saucken-Julienfelde an Eduard Simson, 25.11.1858, Bundesarchiv (im Fol­
genden: BArch), N 1763/4, Bl. 43.

6 Karl von Vincke-Olbendorf an Theodor von Bernhardi, 24.11.1858, BArch, N 2021/25, 
Bl. 64.

7 Shlomo Na‘aman: Der Deutsche Nationalverein. Die politische Konstituierung des 
deutschen Bürgertums 1859–1867. Düsseldorf 1987, S. 43.

8 Vgl. Karl Heinz Börner: Kaiser Wilhelm I. 1797–1888. Deutscher Kaiser und König von 
Preußen. Eine Biographie. Köln 1984, insb. S. 126–199; Dierk Walter: Der Berufssoldat 
auf dem Thron. Wilhelm I. (1797–1888). In: Stig Förster/Ders./Markus Pöhlmann 
(Hrsg.): Kriegsherren der Weltgeschichte. 22 historische Portraits. München 2006, 
S. 217–233; Robert-Tarek Fischer: Wilhelm I. Vom preußischen König zum ersten 
Deutschen Kaiser. Wien u.a. 2020, insb. S. 137–227. Einseitig und zudem aufgrund 
methodischer Mängel nur mit äußerster Vorsicht zu benutzen, ist die Arbeit von: Jan 
Markert: Wilhelm I. Vom „Kartätschenprinz“ zum Reichsgründer. Berlin 2025. Vgl. 
dazu meine Rezension <https://www.freiheit.org/sites/default/files/2025-06/05-online
-25-1-markert-simonow.pdf> (10.7.2025).

9 Paetau: Altliberale (wie Anm. 3), S. 181–189; Wolfram Pyta: Liberale Regierungspolitik 
im Preußen der „Neuen Ära“ vor dem Heereskonflikt: Die preußische Grundsteuerre­
form von 1861. In: Forschungen zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, 
Neue Folge 2 (1992), S. 179–247.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

221

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freiheit.org/sites/default/files/2025-06/05-online-25-1-markert-simonow.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2025-06/05-online-25-1-markert-simonow.pdf


wirkung des Landtags.10 Ohne ein reformwilliges Staatsoberhaupt konnte die 
Blockadehaltung des Herrenhauses nicht überwunden werden, das laut Verfas­
sung Gesetze gemeinsam mit dem Abgeordnetenhaus und dem Monarchen 
verabschieden musste und so als „Verfassungsinstitution und […] Sammlungs­
punkt des konservativen Adels“ entscheidend zum Scheitern der „Neuen Ära“ 
beitrug.11

Als sich die Euphorie unter den führenden altliberalen Parlamentariern 
ein wenig gelegt und mehr Nüchternheit Einzug gehalten hatte, versuchten 
sie, mit einer rücksichtsvollen Tolerierungspolitik und der Parole „Nur nicht 
drängen!“ die überhöhten Erwartungen wieder einzufangen und dem Ministe­
rium den Rücken zu stärken.12 „Die Kammer ist ruhig, gesetzlich, patriotisch“, 
schrieb Vincke-Olbendorf deshalb erleichtert nach den ersten Plenarwochen 
im Februar 1859, „kein Bild von 1848, kein Drängen“. Nun komme „alles darauf 
an, nach oben zu beruhigen, dort Vertrauen zu erwerben und zu gewinnen; 
dadurch das Ministerium zu befestigen, und erst, wenn das geschehen, eine 
besonnene Entwicklung nach vorwärts zu erstreben“. Deswegen habe die libe­
rale Fraktion vereinbart, dem Ministerium „Zeit zu lassen die Initiative der 
Gesetzgebung selbst zu ergreifen“, selbst hingegen keine Anträge zu stellen, 
sondern nur Petitionen wahrzunehmen, „um die Beschwerden des Landes 
anzuerkennen und zur Abhülfe zu empfehlen“.13

Nicht allen in der Fraktion war das genug. Früh formierte sich um die 
parlamentarischen Neulinge Leopold von Hoverbeck, Max von Forckenbeck 
und ein wenig später dem erfahreneren Heinrich Theodor Behrend eine 
Gruppe von Abgeordneten, die als „Entschiedene“ bezeichnet wurden und 
mit dem Kurs der altliberalen Führung nicht einverstanden waren.14 Beflü­
gelt von der Gründung des Deutschen Nationalvereins im September 1859 
und dessen klarer programmatischer Ausrichtung zugunsten der Schaffung 
eines deutschen Bundes- und Verfassungsstaats samt Nationalparlament unter 
preußischer Führung kritisierten sie wiederholt die Tolerierungspolitik ihrer 

10 Dierk Walter: Preußische Heeresreformen 1807–1870. Militärische Innovationen und 
der Mythos der „Roonschen Reform“. Paderborn 2003; ders.: Roonsche Reform oder 
militärische Revolution? Wandlungsprozesse im preußischen Heerwesen vor den 
Einigungskriegen. In: Karl-Heinz Lutz/Martin Rink/Marcus von Salisch (Hrsg.): 
Reform, Reorganisation, Transformation. Zum Wandel in den deutschen Streitkräften 
von den preußischen Heeresreformen bis zur Transformation der Bundeswehr. Mün­
chen 2010, S. 181–198.

11 Spenkuch: Herrenhaus (wie Anm. 3), S. 550.
12 Bahne: Konflikt (wie Anm. 4), S. 163 f.
13 Karl von Vincke-Olbendorf an Theodor von Bernhardi, 11.2.1859, BArch, N 2021/25, 

Bl. 74–74v. Vgl. Bahne: Konflikt (wie Anm. 4), S. 170–173.
14 Vgl. zum Folgenden ausführlich: Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. I.

Robin Simonow

222

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fraktion.15 Die Entschiedenen drängten darauf, die Ziele des Nationalvereins 
zu übernehmen, im Parlament aktiver aufzutreten und zumindest eigene poli­
tische Vorstellungen zu artikulieren. Der richtungslosen Politik ihrer Fraktion 
und der grassierenden „Schlaffheit“, „Bequemlichkeit“ und „Gleichgültigkeit“ 
waren sie zunehmend überdrüssig. „Als Abgeordneter habe ich nicht Lust, 
ängstlich Rücksichten auf das gegenwärtige Ministerium oder die bisher leiten­
den Gothaer zu nehmen“, schrieb etwa Forckenbeck, als er Hoverbeck bat, 
dem Nationalverein beizutreten.16 Von den Altliberalen konnten sich indessen 
nur wenige mit dem Nationalverein anfreunden, darunter Moritz Veit, Carl 
Braemer und Carl von Saenger, die sich allerdings auch nur vorübergehend 
engagierten und spürbar fremd fühlten.17 Veit zufolge störten sich die meisten 
Altliberalen an der „Allgemeinheit und Unbestimmtheit des Vereinszweckes“ – 
was überhaupt erst die gewollte Integration von Demokraten und Liberalen er­
laubte – und deshalb an den schwer abzuschätzenden Folgen eines Beitritts.18

Dass sich die liberale Fraktion des Abgeordnetenhauses so sehr gegen die 
Kritik der Entschiedenen sperrte, lag an dem Fraktionschef Georg von Vincke, 
der die Fraktion weitgehend im Griff hatte.19 „Er brauchte im Grunde nur 
allein hier zu sein“, klagte Heinrich Beitzke nach Annahme der ersten provi­
sorischen Finanzierung der Heeresreform, da „jeder ohne Ausnahme seine 
Meinung vor ihm beugt“.20 Auch Hoverbeck räumte ein, er habe sich nicht 
ausschließlich, aber auch aufgrund von Vinckes Autorität zur Zustimmung 
verleiten lassen.21 Da waren einerseits Vinckes autoritäre Fraktionsführung, 

15 Zum Nationalverein als Kopf und Herzstück der nationalen Verfassungsbewegung 
vgl.: Andreas Biefang: Politisches Bürgertum in Deutschland 1857–1868. Nationale 
Organisationen und Eliten. Düsseldorf 1994; Jürgen Frölich: „Lager des ‚gothaisch-
liberalen Philistertums‘“ (F. Engels) oder „Geistig-politische Wiederaufnahme der 
Ideen von 1849“ (E. Marcks)? Der Deutsche Nationalverein in der deutschsprachigen 
Historiographie seit dem späten 19. Jahrhundert. In: Jahrbuch zur Liberalismus-For­
schung 16 (2004), S. 151–171.

16 Max von Forckenbeck an Leopold von Hoverbeck, 21.8.1859. In: Ludolf Parisius: 
Leopold Freiherr von Hoverbeck. Ein Beitrag zur vaterländischen Geschichte. Bd. 1. 
Berlin 1897, S. 164 f.

17 Biefang: Bürgertum (wie Anm. 15), S. 130 f.
18 Moritz Veit an Rudolf von Bennigsen, 2.12.1859, BArch, N 2350/366, Bl. 4–4v.
19 Zu Vincke vgl.: Hans-Joachim Behr: „Recht muß doch Recht bleiben“. Das Leben des 

Freiherrn Georg von Vincke (1811–1875). Paderborn 2009.
20 Heinrich Beitzke an seine Frau, o. D. [Mitte Mai 1860]. In: Horst Conrad (Hrsg.): Ein 

Gegner Bismarcks. Dokumente zur Neuen Ära und zum preußischen Verfassungs­
konflikt aus dem Nachlass des Abgeordneten Heinrich Beitzke (1798–1867). Münster 
1994, S. 188.

21 Stenographische Berichte über die Verhandlungen des Preußischen Hauses der Abge­
ordneten. 7. Legislaturperiode. 1. Session 1862. Bd. 1, S. 200.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

223

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine gelegentlichen verbalen Entgleisungen und mitunter eitlen Charakterzü­
ge, andererseits sein Charisma, seine herausragenden geistigen und rhetori­
schen Fähigkeiten, die ihm inner- und außerhalb des Parlaments zu Bezeich­
nungen wie „Alleinherrscher“, „Kammerkönig“, „Diktator“22, „Tyrann“23 und 
„Cäsar“24 verhalfen, in denen häufig sowohl Ablehnung als auch Anerkennung 
zum Ausdruck kamen. Einige gerieten sogar ins Schwärmen, wie Simson, 
der schrieb, dass seine Seele „nicht bloß voll Bewunderung, sondern voll 
Verehrung vor dem unvergleichlichen Menschen“ sei.25 Vincke stand bis zum 
Ende der „Neuen Ära“ stets im Mittelpunkt der Kritik an den Altliberalen, 
trat während des Verfassungskonflikts oft als Einzelkämpfer auf und isolierte 
sich zusehends von seinen Mitstreitern, etwa von Saucken-Julienfelde, von 
Schwerin, sogar von Eduard Simson, die anders als er allesamt den Schwenk 
zu den Nationalliberalen vollzogen.26

Seit Konstituierung der liberalen Fraktion im Januar 1859 kuratierten und 
besänftigten allen voran Vincke und Simson zwei Jahre lang die internen 
Kritiker, wenn sie Anträge zu liberalen Reformen oder zur Unterstützung der 
Politik des Nationalvereins vorlegen wollten, die autoritären Willensbildungs- 
und Entscheidungsprozesse in der Fraktion kritisierten oder diese über ein po­
litisches Programm abstimmen lassen wollten. Die politischen Entwicklungen 
gaben den Entschiedenen allerdings Recht: Der offensichtliche Stillstand bei 
innenpolitischen Reformen und die mangelnden Fortschritte in der deutschen 
Frage verliehen ihrer Kritik zusehends den nötigen Rückenwind, so dass sich 
die Fraktion Vincke im Februar 1861 doch noch in der deutschen Frage beweg­
te.27

Bei den Vorbereitungen zu einer Adresse an den König wurde in der Frakti­
on beschlossen, im Abgeordnetenhaus zwei Amendements zur Anerkennung 
Italiens und zur Deutschlandpolitik zu verabschieden, wofür im Gegenzug die 
Entschiedenen um Hoverbeck, Forckenbeck und Behrend ein drittes Amen­
dement zurückgezogen hatten, das angesichts zutage getretener Verwaltungs­
skandale zur Entlassung reaktionärer Beamter aufforderte. Das Amendement 

22 Zit. nach: Bahne: Konflikt (wie Anm. 4), S. 171.
23 Hans Viktor von Unruh: Erinnerungen. Hrsg. v. Heinrich von Poschinger. Stuttgart 

1895, S. 109.
24 Heinrich Rickert an Johann Jacoby, 21.12.1860. In: Edmund Silberner (Hrsg.): Johann 

Jacoby. Briefwechsel 1850–1877. Bonn 1978, S. 171.
25 Aus einem Brief Simsons, April 1859. Zit. nach: Bernhard von Simson: Eduard von 

Simson. Erinnerungen aus seinem Leben. Leipzig 1900, S. 328.
26 Behr: Vincke (wie Anm. 19), S. 326 u. 328 f.; August von Saucken-Julienfelde an Edu­

ard Simson, 15.12.1866, BArch, N 1763/4, Bl. 67–67v.
27 Das Folgende nach: Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. I, 4.

Robin Simonow

224

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur deutschen Frage firmierte unter dem Namen seines Antragstellers Fried­
rich Stavenhagen und entsprach in verklausulierter Formulierung den Zielen 
des Nationalvereins. Es verlangte, darauf hinzuwirken, dass die militärische 
und diplomatische Oberhoheit Deutschlands an Preußen übertragen und 
schließlich ein deutscher Bundesstaat samt Nationalparlament mit Preußen 
an seiner Spitze geschaffen werde. Vincke stand nicht nur inhaltlich hinter 
beiden Amendements (trotz seiner Aversion gegenüber dem Nationalverein), 
sondern wollte auch, statt auf dem heiklen Feld der Innenpolitik, lieber in der 
Außenpolitik dem verbreiteten Wunsch, mehr zu drängen, nachgeben, zumal 
mittlerweile mit Karl August Milde auch ein arrivierter Altliberaler zu mehr 
Initiative des Fraktionsvorsitzenden aufrief.28 Einstimmig votierte die Fraktion 
in ihrer letzten Sitzung vor der Plenardebatte für die beiden außenpolitischen 
Amendements.

Am 6. Februar 1861 gelang es Vincke, das Amendement zur Italienfrage mit 
knapper Mehrheit von 159 zu 146 Stimmen im Plenum durchzubringen – 
nicht nur zum Unmut der Minister und gegen den ausdrücklichen Wunsch 
und Rat des Außenministers Alexander von Schleinitz, sondern auch gegen 
den Widerspruch altliberaler Fraktionskollegen und Freunde, darunter Georg 
Beseler, Ignatz Bürgers, Max Duncker, Simson und Saucken-Julienfelde. Tags 
darauf verteidigte in erster Linie Vincke das Amendement Stavenhagen gegen 
Kritik von verschiedenen Seiten. Einzig und allein in dem Fall, versicherte er, 
wenn Schleinitz in Kenntnis „seine[r] Akten und Depeschen“ unmissverständ­
lich erkläre, es entstünde durch die Annahme des Antrags eine „Gefahr für 
den Staat“, würde er „in der elften Stunde“ noch von dem in seinen Augen 
vollkommen berechtigten Antrag zurücktreten. Daraufhin erbat der Außenmi­
nister das Wort und räumte ein, dass die Annahme des Amendements dem 
Ministerium „im höchsten Grade unerwünscht sein würde; daß aber eine 
Gefahr damit verbunden sein könnte, will ich nicht behaupten“.29 Vinckes 
Fallhöhe war damit immens geworden. Abseits des Rednerpults wirkten unter 
anderem die altliberalen Minister Schwerin und Patow auf führende Mitglie­
der der Fraktion ein, Stavenhagen zur Rücknahme des Antrags zu drängen, da 
ansonsten Schleinitz und weitere Minister zurücktreten würden.

Nun fiel auch Vincke um. Er vollzog schlagartig eine Kehrtwende und 
überzeugte Stavenhagen, das Amendement zurückzuziehen. Damit wollte es 
Hoverbeck indes nicht bewenden lassen, der Forckenbecks Schilderung zufol­

28 Bahne: Konflikt (wie Anm. 4), S. 173.
29 Stenographische Berichte (wie Anm. 21), 5. Legislaturperiode. 3. Session 1861. Bd. 1, 

S. 145.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

225

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge aufschrie: „Ich nehme es wieder auf !“30 Allerdings stimmten letztlich nur 41 
von 151 Fraktionsmitgliedern getreu ihrer Überzeugung bzw. der Vereinbarung 
in der Fraktion für das Amendement Stavenhagen. Nun war endgültig offen­
kundig geworden, dass den Altliberalen im Parlament mit der fehlenden Be­
reitschaft zur Übernahme von Risiken und Konsequenzen die Schlüsseleigen­
schaft abging, um ihre politischen Positionen und Ziele im Abgeordnetenhaus 
überhaupt nur artikulieren zu können. Wenn die Minister durch Rücktritts­
drohungen jeden Fraktionsbeschluss rückgängig machen und Gefolgschaft 
erzwingen konnten, war an ein autonomes Agieren der liberalen Fraktion, um 
bei den zentralen Fragen voranzukommen, nicht mehr zu denken.

Hoverbeck, Forckenbeck, Behrend und elf weitere Abgeordnete traten des­
halb nach der Adressdebatte aus der Fraktion Vincke aus und gründeten 
einen losen parlamentarischen Verein, dem sich wenig später auch die erst 
kürzlich durch Ersatzwahlen ins Abgeordnetenhaus eingetretenen 1848er Be­
nedikt Waldeck und Hermann Schulze-Delitzsch anschlossen. Im Juni 1861 
gründeten sie dann mit Gleichgesinnten außerhalb des Parlaments die strö­
mungsübergreifende Deutsche Fortschrittspartei, die sich in ihrem Programm 
die Forderungen nach deutscher Einheit im Sinne des Nationalvereins, der 
Umsetzung zahlreicher liberaler Gesetze und Reformen sowie der Einführung 
einer zweijährigen Dienstzeit bei der Infanterie auf die Fahnen schrieb. Um 
diese Positionen im Parlament vertreten zu können, riefen die Parteigründer 
für die kommenden Wahlen ganz bewusst dazu auf, nunmehr ausschließlich 
Kandidaten für das Abgeordnetenhaus zu nominieren, die über die Fähigkeit 
verfügten und die Bereitschaft zeigten, die Grundsätze des Programms auch 
bei Widerspruch aufrechtzuerhalten. Eine prinzipielle Opposition hatte dies, 
wie die Altliberalen behaupteten, indes nicht zur Folge.31

II. Königstreu wider besseres Wissen

Die altliberalen Parlamentarier waren nicht naiv. Viele von ihnen wussten bes­
tens Bescheid über die ständigen Konflikte im Ministerium und den schwieri­
gen Umgang mit dem König, der die notwendigen Reformen blockierte. Es 
handelte sich vielmehr um ein fehlgeleitetes Verständnis staatspolitischer Ver­
antwortung, sich schützend vor den König zu stellen, gleichwohl er es ihnen 

30 Max von Forckenbeck an seine Frau Marie, 7.2.1861, Geheimes Staatsarchiv Preußi­
scher Kulturbesitz (im Folgenden: GStA PK), VI. HA, NL Max von Forckenbeck, 
Nr. 36, n. f.

31 Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. II.

Robin Simonow

226

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Ausnahme gnädiger Audienzen in keiner Weise dankte und die Altlibe­
ralen politisch offenkundig schwächte. Vincke-Olbendorf antwortete einem 
kritischen Theodor von Bernhardi im August 1861, dass er „vollkommen“ 
damit übereinstimme, was Bernhardi „über die Mängel und die Schwäche und 
Halbheit“ der Regierung schreibe, „nur fragt es sich ob wir den eigentlichen 
Sitz des Uebels an derselben Stelle sehen“. Denn „unser guter König hat alle 
die trefflichen Eigenschaften seines Vaters, aber wie diesem fehlt ihm auch 
Manches gerade von dem, was eigentlich erst einen großen Fürsten macht“. 
Unglücklicherweise sei „bei minder befähigten Fürsten auf dem Throne die 
großartige Selbsterkenntnis und Resignation, andere frei und energisch für 
sich wirken zu lassen“, selten vorzufinden, „zumal wenn jene in absolutisti­
schen Ideen erzogen und aufgewachsen sind, und Mißtrauen, die Besorgniß 
sich etwas zu vergeben, auf der Wache steht“.32

Solche Äußerungen blieben aus naheliegenden Gründen privat, aber auch 
politische Konsequenzen wurden aus ihnen nicht gezogen. Vincke-Olbendorf 
bemühte sich sogar, Äußerungen König Wilhelms immer wieder vor seinen 
Abgeordnetenkollegen zu verheimlichen oder herunterzuspielen.33 Einen an­
deren Weg ging Milde. Er hatte mit dem Monarchen im Februar 1860 über die 
Heeresreform korrespondiert, in der dieser unverblümt seine Starrsinnigkeit 
und Unzugänglichkeit für sachliche Einwände, besonders von „Theoretiker[n] 
der Tribüne“34, offenbart hatte. Die Korrespondenz zeigte Milde Fraktionsge­
nossen einschließlich einiger Entschiedener, doch halfen auch diese Einblicke 
in den schwierigen Umgang mit dem König nicht, die Altliberalen in der 
Regierung zu stützen oder die Vorgehensweise der Fraktion Vincke zu verän­
dern.35 Dass politische Gegner in der Öffentlichkeit deshalb leichtes Spiel hat­
ten, die Altliberalen zu diskreditieren, nahm etwa Vincke-Olbendorf billigend 
in Kauf, „weil man mit der ganzen Wahrheit nicht hinausrücken darf und 
kann; – denn die Krone selbst können und dürfen wir nicht in die öffentliche 
Debatte der Zeitungen ziehen“.36 Auch Schwerin sah sich gezwungen, nach 
seiner Demission als Minister im März 1862 die ungerechtfertigte Kritik an 

32 Karl von Vincke-Olbendorf an Theodor von Bernhardi, 5.8.1861, BArch, N 2021/25, 
Bl. 106–106v.

33 Friedrich von Bernhardi (Hrsg.): Aus dem Leben Theodor von Bernhardis. Bd. 3: 
Die Anfänge der neuen Aera. Leipzig 1894, S. 272 f.

34 Wilhelm an Karl August Milde, 14.2.1860. In: Johannes Schultze (Bearb.): Die Brie­
fe Kaiser Wilhelms I. Briefe an Politiker und Staatsmänner. Bd. 2: 1854–1869. Ber­
lin/Leipzig 1931, S. 146.

35 Vgl. hierzu ausführlich: Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. I, 3.2.
36 Karl von Vincke-Olbendorf an Theodor von Bernhardi, 5.8.1861, BArch, N 2021/25, 

Bl. 107.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

227

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Person hinzunehmen, „weil er, aus Rücksicht auf den König, nicht 
die ganze Wahrheit sagen könne“.37 Diese Nachsicht und sich deshalb dem 
Ministerium zu beugen, wenn es „versichere nicht weiter gehen zu können“, 
und „die Schuld dann – ächt constitutionell – auf ihre Achseln [zu] nehmen“, 
kennzeichnete Vincke-Olbendorf zufolge die Altliberalen und markierte den 
wesentlichen Unterschied zu den Demokraten.38

Der Öffentlichkeit blieben solche Einsichten (weitgehend) verborgen, mit 
denen die alles andere als einfache Lage der Altliberalen im Parlament und 
in der Regierung hätte fairer bewertet werden können. Umso schwerer wurde 
ihre Stellung mit Gründung der Deutschen Fortschrittspartei am 5. Juni 1861. 
Die Fortschrittspartei war dank eines Zentralwahlkomitees und vor allem 
dank der Kooperation mit dem Nationalverein fast ad hoc wesentlich besser 
imstande, Wahlkämpfe zu führen, als die unorganisierten Altliberalen. Sie 
konnte auf Unterstützer in den Wahlkreisen setzen, koordinierte zentral ihre 
Öffentlichkeitsarbeit, verbreitete ihr Programm sowie Wahlaufrufe auf Flug­
blättern und wusste auflagenstarke, überregionale Zeitungen auf ihrer Seite.39 

Dahingehend fragte Saucken-Julienfelde stellvertretend für seine altliberalen 
Mitstreiter im September 1861 vorsichtig bei Veit an, „ob unsere Partei vor 
den Wahlen ein Lebenszeichen von sich geben“ wolle.40 Dieses „Lebenszei­
chen“ war dann ein elaborierter, fast neunzigseitiger Rechenschaftsbericht 
der Fraktion Vincke über die abgelaufene Legislaturperiode, erschienen in 
den Preußischen Jahrbüchern und als Sonderdruck, mit dem „praktisch-politi­
schen Zweck“, wie der Historiker Hans Rosenberg angesichts des Misserfolgs 
lakonisch formulierte, „der Deutschen Fortschrittspartei bei den bevorstehen­
den Wahlen den Wind aus den Segeln zu nehmen“.41 Hierzu rühmte Veit 
die Fraktion als „große und imponirende Regierungspartei“, allerdings ohne 
je „ministeriell“ gewesen zu sein, und betonte berechtigterweise, dass die 

37 Karl von Vincke-Olbendorf an Georg von Vincke, 23.3.1862, Niedersächsisches Lan­
desarchiv Osnabrück, Dep. 45b, Nr. 702, n. f.

38 Karl von Vincke-Olbendorf an Theodor von Bernhardi, 5.8.1861, BArch, N 2021/25, 
Bl. 106v-107.

39 Das Wesentliche zu dieser Kooperation bei: Biefang: Bürgertum (wie Anm. 15), 
S. 196–200; ders.: National-preußisch oder deutsch-national? Die Deutsche Fort­
schrittspartei in Preußen 1861–1867. In: Geschichte und Gesellschaft 23 (1997), 
S. 360–383, hier S. 374–376. Zum Zentralwahlkomitee vgl.: Simonow: Fortschrittspar­
tei (wie Anm. 1), Kap. III, 1.2.

40 August von Saucken-Julienfelde an Moritz Veit, 14.9.1861, Goethe- und Schiller-Archiv 
Weimar (im Folgenden: GSA), 151/334, Bl. 3.

41 Hans Rosenberg: Die nationalpolitische Publizistik Deutschlands. Vom Eintritt der 
Neuen Ära in Preußen bis zum Ausbruch des Deutschen Krieges. Eine kritische 
Bibliographie. Bd. 1. München/Berlin 1935, S. 185 f.

Robin Simonow

228

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„aufgestellten Forderungen“ der Fortschrittspartei „im Wesentlichen keine an­
dern sind, als diejenigen, welche die constitutionelle Partei“ seit dem Ersten 
Vereinigten Landtag 1847 stets vertreten habe. Den liberalen Rechts- und Ver­
fassungsstaat verwirkliche man nur, „indem man das feindliche Gebiet schritt­
weise erkämpft und jeden Schritt […] von Neuem befestigt“, um „dauerhafte[n] 
Fortschritt“ zu erreichen, nicht jedoch, wie die Fortschrittspartei angeblich 
beabsichtige, grundlos „im Sturme“, was nur die politischen Gegner stärke. 
Ließe sich darüber jedoch noch trefflich streiten, sei es hingegen eine „Unsitte“, 
andere Liberale aufgrund ihrer Auffassungen „moralisch“ zu verdächtigen und 
„Entschiedenheit und Willenskraft nur in der rücksichtslosen Verwirklichung 
politischer Grundsätze“ finden zu wollen.42 Ob die Fraktion Vincke „ihrer 
Aufgabe sich gewachsen gezeigt hat“, werde schließlich „das Land“ mit seinem 
„entscheidende[n] Votum“ beurteilen.43

Die Altliberalen fielen daraufhin bei den Wahlen zum Abgeordnetenhaus im 
Winter 1861 von 151 auf 91 und bei den Wahlen im Mai 1862 auf 41 Mandate 
zurück. Obendrein spalteten sie sich nunmehr in zwei Fraktionen: eine unter 
Georg von Vincke, eine andere unter Ludwig von Rönne, die der Fortschritts­
partei mehr zugeneigt war. Einzelne Altliberale fanden ihren Weg auch in 
das Linke Zentrum, das mit der Fortschrittspartei zusammenarbeitete. Nach 
den Wahlen im Oktober 1863 schrumpften die Altliberalen weiter und blieben 
„Wilde“ im Parlament, da die Konstituierung als Fraktion bei weniger als 15 
Abgeordneten keinen Sinn machte.44 Anders als Veit geschrieben – oder wohl 
eher gehofft – hatte, war die Frage nach der Glaubwürdigkeit, inwiefern die 
Altliberalen ihre Positionen auch im Parlament vertreten könnten und wollten, 
sehr wohl zu einem zentralen Wahlkampfthema geworden, bei dem sie leicht 
ins Hintertreffen gerieten. Eine Zusammenstellung ausgewählter namentlicher 
Abstimmungen wurde bereits kurz nach Schluss der abgelaufenen Legislatur­
periode publiziert und erwies sich als effektives Mittel, um die Mitglieder 
der Fraktion Vincke in die Bredouille zu bringen.45 Bei der Kandidatenvorstel­
lung auf einer Berliner Wahlversammlung im November 1861 wurde Adolf 
Friedrich Johann Riedel befragt, wieso er denn im Februar nicht für das 

42 [Moritz Veit:] Die Legislaturperiode des Hauses der Abgeordneten 1859–1861. In: 
Preußische Jahrbücher 8 (1862), S. 315–402, hier S. 318–324.

43 Ebd., S. 402.
44 Zu den Wahlergebnissen samt Wahlkreiskarten vgl. Simonow: Fortschrittspartei (wie 

Anm. 1), Kap. III, 2.
45 Günther Grünthal: Wahlkampfführung der Konservativen im preußischen Verfas­

sungskonflikt. In: Gerhard A. Ritter (Hrsg.): Wahlen und Wahlkämpfe in Deutsch­
land. Von den Anfängen im 19. Jahrhundert bis zur Bundesrepublik. Düsseldorf 1997, 
S. 63–78, hier S. 69.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

229

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Amendement Stavenhagen zur Deutschlandpolitik votiert habe. Er erklärte, 
nur deshalb seine Zustimmung verweigert zu haben, weil es nun einmal 
„nicht Brauch im Hause“ sei, wenn ein „junges unerfahrenes Mitglied“ wie 
Hoverbeck einen von einem älteren Mitglied zurückgezogenen Antrag wieder 
aufnehme: „Da höre alle Disciplin auf.“ Riedel wurde daraufhin nicht wieder 
aufgestellt, sondern musste Platz machen für Kandidaten der Fortschrittspar­
tei.46

Opfer des Stimmungswechsels wurde auch Simson, der die Wahl in seiner 
Geburtsstadt Königsberg deutlich gegen Schulze-Delitzsch verlor, „den frem­
den Menschen, den schwerlich ¼ der Wahlmänner jemals auch nur gesehn 
haben mag“. Er empfand die Niederlage als „persönliche Kränkung […] und in 
seiner Wirkung als ein zweites und schmerzhafteres Wegziehen aus der Vater­
stadt“.47 Einen Beitrag zur verlorenen Wahl Simsons und anderer Altliberaler 
leistete auch der erneute Vormarsch der pejorativen Verwendung der Bezeich­
nung „Gothaer“. Insbesondere Anhänger der Volkssouveränität nutzten sie, 
um die im „Gothaer Nachparlament“ im Juni 1849 zusammengekommenen 
gemäßigten Liberalen erbkaiserlicher Richtung für ihre Gefügigkeit und die 
Preisgabe wesentlicher Errungenschaften der Frankfurter Reichsverfassung 
zugunsten der nationalstaatlichen Einheit zu brandmarken.48 Saucken-Julien­
felde beschwerte sich über den „schändliche[n] Mißbrauch“ des Begriffs, „als 
wäre er gleichbedeutend mit ‚Feigling und Verräther‘“. Redner verwendeten 
die Bezeichnung ohne Kenntnisse darüber, „was in Gotha bezweckt wurde […] 
und die herbei geholten Dummköpfe – die nicht einmal wissen was Gotha 
ist – brüllen ihr Bravo“.49 Wiederholt schimpfte Saucken-Julienfelde über die 
„sogenannte FortschrittsPartei“. Sie „verdreht boshaft und hämisch Alles was 
unsere Partei gethan und gesprochen hat“ und schrecke auch nicht vor „nied­
rigen Verläumdungen“ zurück.50

Bei den vorgezogenen Neuwahlen im Mai 1862 waren Saucken-Julienfelde 
und einige seiner Mitstreiter dann sogar darauf angewiesen, das Zentralwahl­

46 Nationalzeitung, Nr. 550, 25.11.1861.
47 Eduard Simson an einen seiner Söhne, 12.12.1861. In: Simson: Erinnerungen (wie 

Anm. 25), S. 345 f.
48 Vgl. Christian Jansen: Einheit, Macht und Freiheit. Die Paulskirchenlinke und die 

deutsche Politik in der nachrevolutionären Epoche 1849–1867. Düsseldorf 2000, S. 36.
49 August von Saucken-Julienfelde an Max Duncker, 12.11.1861, GStA PK, VI. HA, NL 

Max Duncker, Nr. 117, Bl. 32. Vgl. auch: Ders. an Eduard Simson, 8.11.1863. In: Julius 
Heyderhoff (Bearb.): Deutscher Liberalismus im Zeitalter Bismarcks. Eine politische 
Briefsammlung. Bd. 1: Die Sturmjahre der preußisch-deutschen Einigung 1859–1870. 
Bonn 1925, S. 178 f.

50 August von Saucken-Julienfelde an Moritz Veit, 18.11.1861, GSA, 151/334, Bl. 5.

Robin Simonow

230

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


komitee der Fortschrittspartei um Hilfe zu ersuchen, damit er und andere in 
ihren angestammten Wahlbezirken überhaupt noch Chancen auf den Gewinn 
eines Mandats besaßen. Wilhelm Adolf Lette bat geradezu um Nachsicht beim 
Zentralwahlkomitee, es möge doch „nicht gegen die altbewährten, langjähri­
gen Männer der konstitutionellen Partei und deren Wahl“ agitieren.51 Trotz 
Fürsprache aus den Reihen des Zentralwahlkomitees war hingegen selbst ein 
verdienter Altliberaler wie Ludwig Samuel Kühne in Berlin, wo er seit 1852 
Mandatsträger war, nicht mehr durchzubringen, konnte aber immerhin noch 
im alternativen rheinischen Wahlbezirk Elberfeld-Barmen gewählt werden.52

Andere, zumeist weniger überregional bekannte Altliberale versuchten es 
mit einem gespielten Bekenntnis zur Fortschrittspartei und deren Programm, 
zogen dann jedoch später umso mehr den Zorn ihrer Wähler auf sich, wenn 
sie sich wider Erwarten der altliberalen Fraktion anschlossen. Sie wurden mit 
Misstrauensvoten, Aufforderungen zum Beitritt zur Fraktion der Fortschritts­
partei oder zur Mandatsniederlegung konfrontiert.53 Die Zeiten schienen vor­
über zu sein, in denen es ausreichte, „Gesinnung zu haben“, sie aber nicht „zur 
Geltung zu bringen“, wie Alexander Göschen, Mitgründer der Fortschrittspar­
tei, die Stimmung im Lande kurz nach Verabschiedung des Programms im Juli 
1861 richtig einzuschätzen wusste.54 Der rasche Aufstieg der Fortschrittspartei 
machte deutlich, dass die Altliberalen in den Augen einer zunehmenden An­
zahl preußischer Wähler ihre Glaubwürdigkeit verspielt hatten.

III. Vermittler und Versöhner

Bevor die Altliberalen Schiffbruch bei den Wahlen erlitten, hatte mit Max 
Duncker bereits zuvor einer ihrer Fähigsten sein Mandat niedergelegt und auf 
anderen Wegen nach politischem Einfluss gestrebt.55 Der 1811 in Berlin gebore­
ne Historiker war ein kluger politischer Beobachter, Publizist und Netzwerker, 

51 Wilhelm Adolf Lette an Karl Twesten, 20.3.1862. In: Heyderhoff: Liberalismus 
(wie Anm. 49), S. 83 f.; vgl. auch August von Saucken-Julienfelde an Karl Twesten, 
19.4.1862, GStA PK, VI. HA, NL Karl Twesten, Nr. 13, Bl. 16–17.

52 Kölnische Zeitung, 28.4. u. 8.5.1862.
53 Niederrheinische Volkszeitung, Nr. 27, 27.1.1862; Volkszeitung, 22.2.1862; Heinrich 

Beitzke an unbekannt, 26.2.1862. In: Conrad: Beitzke (wie Anm. 20), S. 229.
54 Nationalzeitung, Nr. 326, 16.7.1861.
55 Zu Dunckers Biografie und dem folgenden Abriss vgl.: Johannes Schultze: Zur 

Einführung. In: Max Duncker: Politischer Briefwechsel aus seinem Nachlaß. Hrsg. 
v. Johannes Schultze. Stuttgart 1923, S. XI–XXIV; Rudolf Haym: Das Leben Max 
Dunckers. Berlin 1891. Viele interessante Einzelheiten zu Duncker auch bei Weaver: 
Friendship (wie Anm. 4).

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

231

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber anders als Simson oder Vincke nicht für die Rednerbühne gemacht, die er 
deswegen bereits in der Paulskirche gemieden hatte.56 Seinem Selbstbewusst­
sein, politisch etwas bewegen zu können, tat dies indes keinen Abbruch, so 
dass er infolge des Regierungswechsels der „Neuen Ära“ in den Staatsdienst 
– genauer auf eine Anstellung beim Ministerium der Auswärtigen Angelegen­
heiten – drängte. Es reichte jedoch zunächst nur für die sogenannte Central­
stelle für Preßangelegenheiten im Staatsministerium (ab 1860: „Literarisches 
Bureau“), zu dessen Leiter er im April 1859 ernannt wurde. Dunckers Bemü­
hungen, die Pressearbeit der Regierung zu vereinheitlichen und besonders 
die Organisation des Literarischen Büros weiterzuentwickeln, waren zwar nur 
von mäßigem Erfolg gekrönt;57 auch verausgabte er sich kontinuierlich vergeb­
lich daran, die Demission von Schleinitz zu erreichen, dessen kraftlose und 
strikt legitimistische Außenpolitik er ablehnte, so dass ihm auch die ersehnte 
Tätigkeit im Außenministerium weiterhin versagt blieb.58 Als Duncker jedoch 
im März 1861 genug von dieser fruchtlosen, seinen Ansprüchen nicht genügen­
den Tätigkeit hatte und um Entlassung bat, um dem verstorbenen Friedrich 
Christoph Dahlmann auf die Bonner Professur für deutsche Geschichte und 
Staatswissenschaften zu folgen, eröffnete sich unerwartet die Gelegenheit für 
einen Karrieresprung: Um Duncker im politischen Berlin zu halten, gelang 
es seinen Freunden um Rudolf von Auerswald und Karl Anton Fürst von 
Hohenzollern-Sigmaringen, ihm die ersehnte einflussreiche und obendrein 
vielversprechende Position zu verschaffen – und zwar als Vortragender Rat 
beim Kronprinzen Friedrich Wilhelm.59

In seiner neuen Rolle als politischer Berater des preußischen Thronfolgers 
blühte Duncker auf. Er schrieb Brief auf Brief, Denkschrift auf Denkschrift 
und baute sein Netzwerk in Berlin aus. Er berichtete dem Kronprinzen münd­
lich wie schriftlich über politische Neuigkeiten aus dem In- und Ausland, 
über Vorgänge am Hof, in der Regierung, im Landtag, aus politischen Zirkeln 
und seinen Gesprächen mit Ministern, Diplomaten, Beamten, Parlamentariern 
und Militärs. Er analysierte das politische Geschehen, entwickelte originäre 

56 Vgl. besonders die Charakterisierung bei: Haym: Duncker (wie Anm. 55), S. 85–88.
57 Vgl. Gertrud Nöth-Greis: Das Literarische Büro als Instrument der Pressepolitik. 

In: Jürgen Wilke (Hrsg.): Pressepolitik und Propaganda. Historische Studien vom 
Vormärz bis zum Kalten Krieg. Köln 1997, S. 1–78, hier S. 8–12.

58 Vgl. Bastian Peiffer: Alexander von Schleinitz und die preußische Außenpolitik 1858–
1861. Frankfurt am Main 2012, S. 156 f.; Max Duncker an Ernst II. von Sachsen-Co­
burg und Gotha, 20.7.1859. In: Duncker: Briefwechsel (wie Anm. 55), Nr. 222.

59 Weaver: Friendship (wie Anm. 4), S. 115–118, 138 f.

Robin Simonow

232

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strategien und formulierte Handlungsempfehlungen.60 Einigen wurde der 
Einfluss Dunckers schnell zu groß. Friedrich von Wrangel etwa schimpfte 
ihn einen „scheinheilige[n] Demokrat[en]“, der nicht nur den Kronprinzen, 
sondern auch Königin Augusta dazu verleitet habe, „eine offen feindliche Poli­
tik gegen das Königsthum von Gottes Gnaden mit rastlosen [sic] Eifer“ und 
„dem besten Erfolg“ zu betreiben.61 Wiederholt gab es deshalb Bemühungen, 
Duncker erneut eine Professur schmackhaft zu machen, um ihn aus der Nähe 
des Kronprinzen zu entfernen. Dieser hing jedoch an seinem neuen Berater 
und schrieb im Juli 1862 an den Kultusminister Heinrich von Mühler: „[…] 
sein Verstand, seine Begabung, seine vielseitigen tiefen Kenntnisse haben für 
mich den Umgang mit ihm ebenso lehrreich wie anziehend gemacht.“ Lange 
habe er sich „eine Persönlichkeit solcher Art“ gewünscht, „und nachdem jener 
Wunsch endlich erfüllt ist, kann ich meinerseits nur entschieden erklären, daß 
ich G[eheimen]. R[ath]. Duncker auch fernerhin bei mir behalten möchte“.62 

Mit der „Danziger Episode“ begann das Verhältnis abzuflauen, als Friedrich 
Wilhelm die Ratschläge Dunckers zur öffentlichen Zurückhaltung nicht be­
herzigte, mehr noch, als sich Duncker der Politik Bismarcks annäherte und 
schließlich im Juni 1866 um seine Entlassung aus den Diensten des Kronprin­
zen bat.

Einem großen politischen Erfolg sollte Duncker dennoch zumindest nahe­
kommen, als der Streit über die Heeresreform im September 1862 auf seinen 
vorläufigen Höhepunkt zulief. Die Regierung ließ den Sommer über in Zeitun­
gen verbreiten, sie werde auch ohne verabschiedeten Staatshaushalt aufgrund 
einer „Lücke“ in der Verfassung regieren können, um die Abgeordneten, die in 
der Budgetkommission über den Etat berieten, einzuschüchtern.63 Die opposi­

60 Ein Editionsprojekt zu Dunckers Berichten an den Kronprinzen ist in Vorbereitung. 
Haym und Schultze nutzten nur die Entwürfe in Dunckers Nachlass. Haym ist 
zudem für heutige Zwecke aufgrund der selten nachvollziehbaren Zitate nur schwer 
benutzbar. Das Potenzial der Berichte für die ereigniszentrierte als auch eine um 
kulturelle Perspektiven erweiterte Politikgeschichte, für alltags- und monarchiege­
schichtliche Fragestellungen sowie für biografische Forschungen wurde bislang nicht 
ausgeschöpft.

61 Immediatbericht von Friedrich von Wrangel, 5.8.1862. In: Christina Rathgeber/Hart­
win Spenkuch (Bearb.): Instrumente monarchischer Selbstregierung. Zivil-, Militär- 
und Marinekabinett in Preußen 1786 bis 1918. Paderborn 2023, Nr. 172.

62 Friedrich Wilhelm an Heinrich von Mühler, 15.7.1862, GStA PK, VI. HA, NL Hein­
rich von Mühler, VI Nr. 8, n. f. Nach der „Danziger Episode“ wurde ein neuer Anlauf 
genommen, um Dunckers Einfluss auf den Kronprinzen einen Riegel vorzuschieben. 
Vgl. Helma Brunck: Bismarck und das Preußische Staatsministerium 1862–1890. Ber­
lin 2004, S. 122 f.

63 Hans-Christof Kraus: Ursprung und Genese der „Lückentheorie“ im preußischen 
Verfassungskonflikt. In: Der Staat 29 (1990), S. 209–234, hier S. 229 f.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

233

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionelle Mehrheit aus Fortschrittspartei und Linkem Zentrum wollte sich dem 
nicht fügen. Beide Fraktionen vereinbarten nach mehreren gemeinsamen Ver­
sammlungen und Beratungen in der Budgetkommission, sich darauf zurück­
zuziehen, ihr verfassungsmäßiges Mitbestimmungsrecht zu schützen, indem 
sie die Kosten der Heeresreform ohne Weiteres ablehnen würden, bis die 
ursprünglich von der Regierung vorgesehene gesetzliche Regelung geschaffen 
wäre. Auf diese Weise baute die Opposition größtmöglichen Druck auf die Re­
gierung auf, um deren nächsten Schritte abwarten zu können, ohne sich selbst 
bereits festlegen zu müssen und von der Regierung ausgespielt zu werden.64 

Anders als gemeinhin angenommen, berieten weder die Fraktionen noch die 
Budgetkommission inhaltlich über die Heeresreform oder die Stellung des 
Militärs allgemein, da die Regierung zu Beginn der Session davon abgesehen 
hatte, die nötige Novelle des Wehrgesetzes vorzulegen.65

Je näher der Beginn der Militärdebatte im Abgeordnetenhaus am 11. Sep­
tember 1862 rückte, desto größer wurden die Bedenken auf Seiten von Oppo­
sition und Staatsministerium, in einen unkalkulierbaren Verfassungskonflikt 
zu geraten.66 Diese Situation schien nach den Altliberalen zu rufen – nach 
Vermittlung, Kompromissen und Zugeständnissen. Wichtige Kommunikati­
onskanäle zwischen Regierung und Opposition waren schon den Sommer 
über zusammengebrochen, da Kriegsminister Albrecht von Roon der Budget­
kommission bewusst ferngeblieben war, informelle Gespräche keinen Erfolg 
zeitigten und deren Bekanntwerden zudem von Fraktionsgenossen nicht gern 
gesehen wurden. Diese Kluft versuchten die Altliberalen zu überbrücken. Sie 
verfügten über die nötigen gesellschaftlichen und politischen Verbindungen 
zu den Ministern und zum Hof, konnten zugleich zumeist auch in die Opposi­
tionsfraktionen von Fortschrittspartei und Linkem Zentrum hineinhorchen. 
Lette bemerkte unter der Mehrheit der Abgeordneten „den guten Willen zu 
einer verständigen Lösung“, nun komme es darauf an, dass „die Regierung 
ihrerseits Schritte thut und herauskommt“.67 Saenger, der besonders gute Kon­
takte zu den west- und ostpreußischen Abgeordneten der Fortschrittspartei 

64 Vgl. Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. V, 3.
65 Kritik wie etwa von Gerhard Ritter an dem „bunte[n] Gewirr zum Teil recht dilettan­

tischer Wünsche“ geht deshalb deutlich zu weit. Er entnimmt sie der Budgetkommis­
sion – nicht, wie er schreibt, einer Militärkommission, die nicht existierte, anders 
zusammengesetzt und mit entsprechendem Auftrag versehen worden wäre. Gerhard 
Ritter: Staatskunst und Kriegshandwerk. Das Problem des „Militarismus“ in Deutsch­
land. Bd. 1. Die altpreußische Tradition (1740–1890). München 1970, S. 187–189.

66 Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. V, 4.
67 Wilhelm Adolf Lette an Karl Francke, 26.8.1866, BArch, N 1756/10 (Mappe: Lette), 

Bl. 25v, 28.

Robin Simonow

234

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflegte, berichtete von „vielen der ‚entschiedenen‘ Fortschrittsmänner“, dass 
ihnen „nicht ganz wohl in ihrer ledernen Juristen-Haut“ sei und sie sich des­
halb einen Kompromiss wünschten.68 Ebenso versuchten Vincke und Simson 
sowie die ehemaligen Minister Patow und Schwerin in Gesprächen mit Abge­
ordneten und Ministern ihren Einfluss geltend zu machen, während Duncker 
Anfang September einen Plan ausarbeitete, um den Verfassungskonflikt zu 
vermeiden, für den er schließlich die Minister August von der Heydt und 
Heinrich von Holtzbrinck, später auch Roon gewinnen konnte.69 Dunckers 
Arbeiten bildeten das technische Fundament für Roons Erklärung am 17. Sep­
tember 1862, die Regierung sei auf Grundlage eines Vermittlungsantrags mit 
erneuter provisorischer Finanzierung zu Zugeständnissen in der Dienstzeitfra­
ge bereit, was später als „Episode“ in die Geschichtsbücher eingegangen ist.70

Duncker beabsichtigte mit seinem Plan, den er dem Kronprinzen am 
3. September erstmals anpries und am 5. September 1862 in einer Denkschrift 
ausarbeitete, einen Schlussstrich unter das leidige Thema der Heeresreform 
zu ziehen und so die Position der Regierung nachhaltig zu verbessern, um 
sich gestärkt der deutschen Frage widmen zu können.71 Als Ausgleich für das 
Zugeständnis der zweijährigen Dienstzeit schlug er vor, eine höhere Anzahl 
an Kapitulanten (Berufssoldaten) einzustellen, damit einhergehend zugleich 
mehr Unteroffiziere zu rekrutieren und zur besseren Ausbildung der Trup­
pe stehende Lager einzurichten. Da die faktische Dienstzeit aufgrund von 
Winterbeurlaubungen ohnehin nur bei zwei Jahren und sieben Monaten lag, 
erschien ihm eine Gefährdung von Staat und Dynastie für die Dienstzeitfrage 

68 Carl von Saenger an Karl Samwer, 6.9.1862, Landesarchiv Schleswig-Holstein (im 
Folgenden: LASH), Abt. 399.52, Nr. 114, Bl. 231–231v; das Zitat steht schon bei: Kurt 
Promnitz: Bismarcks Eintritt in das Ministerium. Berlin 1908, S. 65.

69 Max von Forckenbeck an seine Frau Marie, 17.9.1862, GStA PK, VI. HA, NL Max 
von Forckenbeck, Nr. 36, n. f.; Max Duncker, Notizen, 1.9.1862, GStA PK, VI. HA, NL 
Max Duncker, Nr. 200, Bl. 27; Max Duncker an Karl Samwer, 26.9.1862. In: Martin 
Philippson: Das Leben Kaiser Friedrichs des Dritten. Wiesbaden 1900, S. 423.

70 Vgl. zur „Episode“ ausführlich: Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1), Kap. V, 
5. Den Anteil Dunckers hat mit erstaunlicher Recherchearbeit und klugen Schluss­
folgerungen bereits Kurt Promnitz herausgestellt, wobei er jedoch Dunckers Rolle 
ein wenig überzeichnet und ihm das „Hauptverdienst“ bei dem Kompromissversuch 
zuschreibt. Vgl. Promnitz: Eintritt (wie Anm. 68), S. 124–146, insb. S. 134–136.

71 Vgl. für das Folgende: Dunckers Denkschrift vom 5.9.1862 im Nachlass des Kronprin­
zen, GStA PK, BPH, Rep. 52, J Nr. 88, Bd. 1, Bl. 421–429. Auf Dunckers Plan wird, 
jedoch ohne über die Denkschrift als Grundlage zu verfügen, kurz anhand von 
Einzeläußerungen eingegangen bei Adalbert Wahl: Beiträge zur Geschichte der Kon­
fliktszeit. Tübingen 1914, S. 93 f.; Ludwig Dehio: Bismarck und die Heeresvorlagen 
der Konfliktszeit. In: Historische Zeitschrift 144 (1931), S. 31–47, hier S. 33 f.; Ritter: 
Staatskunst. Bd. 1 (wie Anm. 65), S. 194, 364, Anm. 86.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

235

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht der Sache wert. Er erwartete zwar lediglich eine Kostenreduktion von 
symbolischem Wert in Höhe von 800.000 Thalern, versicherte jedoch, dass 
bei der Opposition im Abgeordnetenhaus und im Lande die Unpopularität 
der längeren Dienstzeit schwerer wiege, zumal Männer im wehrfähigen Alter 
dann auch kürzer dem Wirtschaftsleben entzogen wären. Die angedachten 
Kompensationen sollten den Wunsch des Königs nach einer gut ausgebildeten 
Armee erfüllen und ihm so den Wegfall des dritten Dienstjahres akzeptabel 
machen. Andere Alternativen, um den Verfassungskonflikt noch zu vermeiden, 
sah Duncker nicht, wähnte die Regierung jedoch auch unabhängig von der 
Zustimmung des Abgeordnetenhauses bei Übernahme seines Plans auf der 
Siegerstraße: In jedem Fall hätte man der Opposition eines ihrer zentralen 
Themen zur Mobilisierung der Bevölkerung aus der Hand genommen.

Dunckers Vorschlag gelangte bereits am 6. September 1862 in eine Sitzung 
des Staatsministeriums zur politischen Vorgehensweise in der Militärfrage, 
überraschenderweise durch den Kronprinzen, nicht durch einen der Minister. 
In der Sitzung kommentierte Roon gemäß Protokoll beiläufig, dass die kürzere 
Dienstzeit nur durch eine Erhöhung der Kapitulanten und der Unteroffiziere 
sowie der Einrichtung stehender Lager aufgefangen werden könne – also wie 
Duncker es in seinem Armeeplan vorschlug.72

Das kurz gefasste, ohnehin geglättete73 Protokoll zu der Sitzung von „auf­
fallend langer Dauer“74 vermittelt den Eindruck, als ob die Aussage als Teil 
eines Vortrags gefallen sei, zu dem es keine Nachfragen und keine Diskussion 
gegeben habe. Weitere Zweifel an dem Ablauf sät der Umstand, dass der Kron­
prinz ausgerechnet zu dieser Sitzung des Staatsministeriums nichts in seinem 
Tagebuch notierte, den Tag sogar insgesamt für nicht tagebuchwürdig erachtet 
zu haben scheint – und dies umso mehr, weil er noch drei Tage zuvor anläss­
lich einer anderen Sitzung darüber geklagt hatte, dass es aufgrund von Roons 
Abwesenheit „nichts Wichtiges, namentlich nicht die Militairbudgetfrage“, zu 
besprechen gegeben habe.75 Neben der sich aufdrängenden Unterschlagung 
eines dokumentierten, brisanten, wenn auch vorsichtigen Einmischens durch 

72 Protokoll der Staatsministeriumssitzung vom 6.9.1862, GStA PK, I. HA, Rep. 90 A, 
Nr. 3531, Bl. 169v.

73 Vgl. hierzu allgemein: Rainer Paetau (Bearb.): Die Protokolle des Preußischen Staats­
ministeriums 1817–1934/38. Bd. 5: 10. November 1858 bis 28. Dezember 1866. Hildes­
heim 2001, S. 35–37.

74 Allgemeine Zeitung, 10.9.1862.
75 Friedrich III.: Tagebücher von 1848–1866. Mit einer Einleitung und Ergänzungen 

hrsg. v. Heinrich Otto Meisner. Leipzig 1929, S. 157 f. (3.9.1862). Herausgeber Meisner 
bestätigt ausdrücklich (S. 158, Anm. 1), dass es im Original unter dem 6. September 
keinen Eintrag gibt.

Robin Simonow

236

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Kronprinzen in das Herzensprojekt seines Vaters und Königs ist hier ein 
zeitliches Detail von entscheidender Relevanz: Am Morgen vor der Sitzung 
des Staatsministeriums trug Duncker dem Kronprinzen seinen Lösungsvor­
schlag mündlich vor, begleitete diesen anschließend von Potsdam nach Berlin, 
ehe dieser an der Sitzung des Staatsministeriums teilnahm. Duncker muss es 
gelungen sein, den Kronprinzen dazu zu bewegen, seinen Vorschlag zumindest 
bei den Ministern einzubringen, um ihm so mehr politisches Gewicht zu 
verleihen.76 Denn erst später am Tag schickte Duncker seine Denkschrift an 
den Kronprinzen sowie Auszüge aus dieser an die Minister von der Heydt und 
Holtzbrinck.77 Und Roon konnte er, wie eingangs schon geschrieben, erst nach 
diesen beiden für seinen Plan gewinnen: Seinen Unterlagen zufolge besuchte 
Duncker ihn am 13. September und ließ tags darauf noch einmal schriftlich 
die wesentlichen Punkte folgen.78

Weiter involviert wurde Duncker nicht. Er konnte dann nur beobachten, 
wie das Abgeordnetenhaus am 16. September 1862 seine Drohung ernst mach­
te, indem es den ersten Titel der Heeresreformkosten in ein Extraordinarium 
überführte und verwarf, und die Regierung sich in der Person Roons darauf­
hin am nächsten Tag tatsächlich zu Zugeständnissen bereit erklärte. Für kurze 
Zeit sah es danach aus, als würde der Verfassungskonflikt noch verhindert 
werden können, dank der beträchtlichen Mithilfe der Altliberalen und allen 
voran Dunckers. „Der Armeeplan hätte beinahe reussiert“, schrieb Duncker 
fast schon stolz seinem Freund Karl Samwer.79 Aber der König machte diesen 
Kompromiss – wie auch alle anderen – bekanntlich zunichte.80

Ihre Verärgerung konnten die Altliberalen diesmal jedoch schwerer denn 
je verbergen. Nachdem Roon am 18. September die Bereitschaft zu Zugeständ­

76 Ob der Kronprinz den Plan teilweise oder vollständig mittrug, ist hierfür unerheb­
lich.

77 Nationalzeitung, Nr. 415, 6.9.1862. Zum Inhalt des Vortrags und zur Übersendung 
vgl.: Dunckers Bericht vom 6.9.1862, GStA PK, BPH, Rep. 52, J Nr. 88, Bd. 1, Bl. 420.

78 Zu entnehmen aus seinen Notizen, GStA PK, VI. HA, NL Max Duncker, Nr. 200, 
Bl. 31, und einem Briefkonzept unter diversen Unterlagen zur Heeresreform, ebd., 
Nr. 214, n. f.

79 Duncker an Samwer, 26.9.1862. In: Philippson: Friedrich (wie Anm. 69), S. 423.
80 Des Königs Intransigenz wurde entlang der Quellen schon herausgearbeitet von: 

Egmont Zechlin: Bismarck und die Grundlegung der deutschen Großmacht. Stutt­
gart 1960, S. 291, passim. Vgl. daran anschließend in unvollständiger Auswahl: Rit­
ter: Staatskunst. Bd. 1 (wie Anm. 65), S. 200; Theodor Schieder: Vom Deutschen 
Bund zum Deutschen Reich 1815–1871. München 1975, S. 137; Börner: Wilhelm (wie 
Anm. 8), S. 158; Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800–1866. Bürgerwelt 
und starker Staat. München 1991, S. 757; Walter: Heeresreformen (wie Anm. 10), 
S. 461; Fischer: Wilhelm (wie Anm. 8), S. 20, 73, 194–196.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

237

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nissen widerrief, waren es nicht die Abgeordneten der Fortschrittspartei, die 
in vorderster Reihe der allgemeinen Entrüstung Ausdruck verliehen, sondern 
die altliberalen Größen Vincke und Simson. Vincke lobte sogar die Verstän­
digungsbereitschaft der Fortschrittspartei, die er sonst nur mit abschätzigen 
Worten bedachte, und forderte nun, die gesetzliche zweijährige Dienstzeit ein­
zuführen. Simson versuchte sich zu zügeln und beteuerte, für manche seiner 
Vermutungen zu den Hintergründen der Vereitelung des Kompromisses kein 
„treffendes und nicht über die parlamentarischen Grenzen hinaus verletzendes 
Wort zu finden!“. Beide deuteten nun auch öffentlich an, wenn auch kurz und 
kryptisch, dass nicht die Minister, sondern der König der Sitz des Übels sei.81 

Und Stavenhagen, mittlerweile beim Linken Zentrum und stets mit großem 
Verständnis für König und Staatsministerium, klagte in einem Brief über den 
„Mangel an Einsicht, der dort oben herrscht“, womit er ebenfalls den König 
meinte: „Um der dreijährigen Dienstzeit willen die preußische Monarchie in 
den Dreck zu reiten, das übersteigt doch die Begriffe!“82

IV. Resümee und Ausblick

Die altliberalen Abgeordneten der „Neuen Ära“ wussten um die Blockadehal­
tung König Wilhelms gegenüber den notwendigen Reformen, sie kannten 
die schwierige Lage des Ministeriums, und sie taten ihr Bestes, sowohl den 
König als auch die Minister vor Kritik zu schützen. Bloß ging ihre risikoaver­
se und konfliktscheue Strategie, die eigenen Anliegen und Positionen stets 
zurückzustellen, um Einfluss zu gewinnen und Reformen zu erzielen, nicht 
auf. Sie hielten fortwährend daran fest und verschlossen die Augen vor den 
Konsequenzen ihrer Politik, die sie in der Öffentlichkeit in einem Maße 
diskreditierte, dass die preußischen Wähler sie im Dezember 1861 und im 
Mai 1862 reihenweise und in hohem Bogen aus dem Abgeordnetenhaus beför­
derten. Ihre Glaubwürdigkeit als Verfechter der deutschen Einheit und Anwäl­
te von Freiheitsrechten und Liberalisierung hatten sie verloren. Sie mussten 
Platz machen für „unverbrauchte“ Kräfte, die sich mehr an ihren Wählern, 
deren Interessen und Erwartungen orientierten, wie die Fortschrittspartei und 
später die Nationalliberale Partei, in der zumindest einige anpassungsfähige 
Altliberale wie Simson, Schwerin und Saucken-Julienfelde eine politische Hei­
mat fanden. Das brachte Wilhelm Wehrenpfennig, wahrlich kein sonderlich 

81 Stenographische Berichte (wie Anm. 21), 7. Legislaturperiode. 1. Session 1862. Bd. 3, 
S. 1745 (Simson, Zitat), 1754–1756 (Vincke).

82 Stavenhagen an Samwer, 28.9.1862, LASH, Abt. 399.52, Nr. 114, Bl. 256v–257.

Robin Simonow

238

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


progressiver Liberaler, im Juni 1867 hellsichtig auf den Punkt: „Der Fehler 
der alten Herren“ sei es, „die Verachtung des Publikums, der Wähler und der 
jedesmal populären Parteien […] bis zu einem Punkt“ zu treiben, „wo die 
Möglichkeit des Wirkens innerhalb parlamentarischer Formen aufhört“. Ohne 
Rückhalt in der Bevölkerung und folglich ohne parlamentarischen Einfluss 
helfe es auch nicht, „eine fehlerlose Staatsweisheit zu besitzen und höchst 
‚regierungsfähig‘ zu sein“.83

Die Stärken der Altliberalen lagen (mittlerweile) woanders, nicht im Parla­
ment – und wohl auch nicht in der Regierung –, sondern in der Scharnier­
funktion zwischen Abgeordneten, Ministern, Verwaltung und Hof. Durch ihre 
etablierten gesellschaftlichen und politischen Verbindungen bewegten sie sich 
freier als andere Politiker über die Grenzen der sich nur partiell überlappen­
den Bereiche, konnten Gespräche führen, vermitteln und Kompromisse an­
bahnen. Diese informellen, quellenmäßig nur aufwändig zu rekonstruierenden 
Aktivitäten der Altliberalen näher zu ergründen, dürfte sich auszahlen, um ihr 
Wirken in den 1860er Jahren noch klarer nachvollziehen zu können und sich 
von der rein parlamentarischen Betrachtungsweise zu entfernen. Die Quellen 
dazu sind wie hier und anderswo84 angedeutet vorhanden. Angesichts des 
bekannten Ausgangs der „Neuen Ära“ und des Verfassungskonflikts mag sich 
dadurch an der Geschichte des Scheiterns der Altliberalen womöglich nur 
wenig ändern. Aber Scheitern und Wirken müssen sich nicht ausschließen – 
auch das hat Dieter Langewiesche betont.85

83 Wehrenpfennig an Treitschke, 22.6.1867. In: Heyderhoff: Liberalismus (wie Anm. 49), 
S. 386, Anm. 1.

84 Weaver: Friendship (wie Anm. 4); Simonow: Fortschrittspartei (wie Anm. 1); Behr: 
Vincke (wie Anm. 19).

85 Langewiesche: Erbe (wie Anm. 2), S. 13 f.

Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“

239

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die 
Gleichberechtigung der Frauen

Edith Hanke

Marianne Weber (1870–1954) hat Frauen- und Demokratiegeschichte ge­
schrieben. Als Politikerin und Parlamentarierin setzte sie sich für die Gleich­
berechtigung von Frauen in Bildung, Beruf und Politik ein. Mit diesem quel­
lengestützten Beitrag soll sie als öffentlichkeitswirksame Frau aus dem Schat­
ten ihres Mannes Max Weber (1864–1920) herausgeholt werden. Thematisiert 
werden dabei zeitlos-aktuelle Fragen zur Rolle von Frauen in der Politik, zu 
den klassischen Frauenressorts, parlamentarischen Usancen, liberal-demokra­
tischen Grundwerten und zum Umgang mit antisemitischen Diffamierungen.

Marianne Weber mit ihren Kollegen der Fraktion der Deutschen Demokratischen 
Partei (DDP) in der Badischen Verfassunggebenden Nationalversammlung 1919. 
(Stadtarchiv Karlsruhe, 8/PBS oIV 3).

Abb. 1:

241

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einführung

Am 15. Januar 1919 schrieb Marianne Weber Demokratiegeschichte. Als erste 
gewählte Frau hielt sie vor einem deutschen Parlament die „Jungfernrede“. 
Sie sprach als Abgeordnete der Deutschen Demokratischen Partei (DDP) 
im Karlsruher Ständehaus, nicht nur als Vertreterin ihres Wahlkreises Mann­
heim-Heidelberg-Mosbach, sondern als Repräsentantin aller Frauen. Mit der 
Novemberrevolution 1918 hatten die Frauen in Deutschland das aktive und 
passive Wahlrecht erlangt. Marianne Weber war voller Enthusiasmus in den 
kurzen Winterwahlkampf eingestiegen, und es berührte sie, dass selbst Frau­
en der älteren Generation von ihrem neuen Recht Gebrauch machten und 
am 5. Januar 1919 an die Wahlurnen gingen. Baden war Vorreiter im neuen 
republikanischen Deutschland. Hier wurde zuerst gewählt und die Badische 
Verfassunggebende Nationalversammlung einberufen. Deshalb war Marianne 
Weber die erste deutsche Parlamentarierin, die das Wort ergriff und eine Rede 
hielt. Auch in ihrer 25-köpfigen Fraktion war sie die einzige Frau, was auf 
einer Fotografie eindrucksvoll zum Ausdruck kommt (Abb. 1).1 Sie übernahm 
das Amt der Parlamentsschriftführerin und arbeitete an der neuen Badischen 
Verfassung mit, die am 21. März 1919 in Kraft trat. Danach benannte sich die 
„Badische Verfassunggebende Nationalversammlung“ in „Badischer Landtag“ 
um. Ihr Abgeordnetenmandat gab Marianne Weber nach der Sommerpause 
1919 auf, weil sie gemeinsam mit ihrem Mann Max Weber nach München 
umzog. Trotz ihrer Proteste wurde ihr Mandat mit einem männlichen Nachrü­
cker und nicht mit einer Frau besetzt.2 In der DDP-Fraktion des Badischen 
Landtags waren die Männer nun wieder unter sich.

Dieses „politische Zwischenspiel“, wie es Marianne Weber bescheiden in 
ihren „Lebenserinnerungen“ nannte,3 geriet über Jahrzehnte hinweg in Verges­
senheit. Erst im Zuge des 100-jährigen Demokratie-Jubiläums 2019 wurde 
auch an die Politikerin Marianne Weber erinnert: in einer Stuttgarter Aus­
stellung, kuratiert vom Haus der Geschichte Baden-Württemberg,4 und in 
dem Projekt „100 Köpfe der Demokratie“ der Stiftung Bundespräsident-Theo­

1 Marianne Weber mit ihren DDP-Fraktionskollegen, 1919. In: Stadtarchiv Karlsruhe, 
8/PBS oIV 3. Siehe S. 241, Abb. 1.

2 Der Ökonomierat Otto Vielhauer wurde zu ihrem Nachfolger bestimmt, vgl. die Notiz 
in: Heidelberger Zeitung, Nr. 133 vom 11. Juni 1919, Beilage (ohne Paginierung).

3 Marianne Weber: Lebenserinnerungen. Bremen 1948, S. 79.
4 Franziska Dunkel/Paula Lutum-Lenger (Hrsg.): Vertrauensfragen. Der Anfang der De­

mokratie im Südwesten 1918–1924. Stuttgart 2018; zu Marianne Weber vgl. Christopher 
Dowe: Erste Rednerin im Parlament. In: Ebd., S. 62 f.

Edith Hanke

242

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dor-Heuss-Haus in Stuttgart.5 Auf Initiative des Landes Baden-Württemberg 
wurde ihre bedeutende Parlamentsrede nachgesprochen und auf YouTube ein­
gestellt, so dass sie heute hörbar ist und damit vor allem jüngere Menschen 
besser erreichen kann.6

Die Suche nach weiblichen Vorbildern in der heutigen, von vielen Seiten 
angegriffenen Demokratie erscheint wichtiger denn je. Es fragt sich deshalb, 
warum die Abgeordnete Weber vergessen werden konnte und die Parlamen­
tarierinnen der jungen Bundesrepublik Deutschland nach 1949 nicht an sie 
anknüpften. Lag es daran, dass sie nur eine Rolle auf der Karlsruher landespo­
litischen Bühne und nicht im Theatersaal der Weimarer Nationalversammlung 
übernommen hatte? Oder lag es vielleicht an ihrer kurzen Mandatszeit im 
Badischen Landtag? Oder ist der tiefere Grund darin zu suchen, dass sich 
Marianne Weber nach dem plötzlichen Tod ihres Mannes im Juni 1920 ganz 
auf die Herausgabe seines Werks und die Abfassung seiner Lebensgeschichte 
konzentrierte und sich damit selbst in den Schatten des heute weltberühmten 
Soziologen Max Weber stellte? Gunilla Budde nennt dies in Anlehnung an 
den „Matilda-Effekt“ den „Mariannen-Effekt“.7 Mit diesem Beitrag soll Mari­
anne Weber ein eigenes politisches Profil in der Geschichte des deutschen 
Parlamentarismus in der Übergangszeit vom Deutschen Kaiserreich in die 
Weimarer Republik zurückgegeben werden.

2. „Wir Frauen…“ – Der Weg ins Parlament

„[…] die politische Gleichberechtigung unseres Geschlechts ist zu uns gekommen 
wie der Dieb in der Nacht“, schrieb Marianne Weber am 8. Dezember 1918,8 
als die Revolution die Gleichstellung der Frauen brachte. Offen bekannte sie 
an renommierter Stelle, in einem Artikel auf Seite eins der liberalen „Frankfur­
ter Zeitung“:

„Wir Frauen wollen uns nicht verhehlen, daß wir uns diesen Durchbruch zur 
wahren Demokratie anders gedacht hatten. Wir hatten gehofft, ihn durch eige­

5 <https://www.demokratie-geschichte.de/koepfe/2262> (13.4.2025).
6 <https://www.des-volkes-stimme.de/die-erste-rede-marianne-weber-spricht-geschich

te/> (9.4.2025).
7 Gunilla Budde: Zur Einführung: Der „Mariannen-Effekt“. In: Dies./Edith Hanke 

(Hrsg.): Marianne Weber. Frauenfragen. Ausgewählte Reden und Schriften. Tübingen 
2025, S. 1–37.

8 Marianne Weber: Die Frauen und die Demokratische Partei. In: Frankfurter Zeitung, 
63. Jg., Nr. 340 vom 8. Dez. 1918, 1. Morgenblatt, S. 1. Wiederabdruck in: Budde/Hanke: 
Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 89 (Hervorhebung im Original).

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

243

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.demokratie-geschichte.de/koepfe/2262
https://www.des-volkes-stimme.de/die-erste-rede-marianne-weber-spricht-geschichte/
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.demokratie-geschichte.de/koepfe/2262
https://www.des-volkes-stimme.de/die-erste-rede-marianne-weber-spricht-geschichte/


ne Anstrengung, aber auch durch die wachsende Einsicht und Hilfe unserer 
bürgerlichen Parteigenossen zu erringen. Es ist unsagbar schmerzlich, daß erst 
aus dem Zusammenbruch unserer nationalen Hoffnungen, aus der Zertrümme­
rung unseres Staatswesens unsere politische Freiheit geboren wurde. Und dieses 
Geschenk der Revolution legt sich als schwere Verantwortung auf unsere Schul­
tern.“9

Standen hier noch Zweifel im Vordergrund, ob die Frauen auf diese Situation 
überhaupt vorbereitet seien und ob sie der neuen politischen Verantwortung 
gerecht werden könnten, so spricht aus der Antrittsrede vor der Badischen 
Verfassunggebenden Nationalversammlung am 15. Januar 1919, also nur einen 
guten Monat später, ein ganz anderes Selbstbewusstsein Marianne Webers. 
In dem historischen Moment, als sie das Wort auch im Namen aller Frauen 
in Baden ergriff, betonte sie – fast warnend an ihre männlichen Zuhörer 
gerichtet: „Wir Frauen können nur unserer hohen Freude und Befriedigung 
darüber Ausdruck geben, daß wir zu dieser Aufgabe mitberufen sind, und ich 
glaube sagen zu dürfen, daß wir besser für sie vorbereitet sind, als vielleicht die 
meisten von Ihnen glauben.“10

Und in der Tat hatten die meisten weiblichen Abgeordneten in Baden, 
ebenso wie auf Reichsebene, vor 1918 entweder als Akteurinnen in der Frau­
enbewegung und in Vereinen oder als Publizistinnen ihre ersten politischen 
Erfahrungen gesammelt. Bis zum Inkrafttreten des Reichsvereinsgesetzes im 
Mai 1908 war Frauen in Preußen und anderen deutschen Bundesstaaten die 
politische Betätigung untersagt – Baden stellte in dieser Hinsicht durch sein 
liberaleres Vereinsrecht eine löbliche Ausnahme dar, das eine politische Betäti­
gung von Frauen nicht explizit ausschloss.11 Somit konnte das Engagement von 
Frauen fast nur in den geschützten Räumen der eigenen Vereinsbildungen und 
dazugehörigen Publikationsorgane stattfinden. Öffentliche Auftritte und das 

9 Ebd.
10 Marianne Weber: [Rede vor der Badischen Verfassunggebenden Nationalversamm­

lung am 15. Januar 1919]. In: Verhandlungen des Badischen Landtags, I. Landtagspe­
riode (15. Januar 1919 bis 15. Oktober 1921), I. Sitzungsperiode (15. Januar bis 15. Ok­
tober 1919 […]). Karlsruhe 1920, S. 9. Wiederabdruck in: Budde/Hanke: Frauenfragen 
(wie Anm. 7), S. 93.

11 Birgit Bublies-Godau: „… eine Frauenfrage, die in den Bereich der Volkswirtschaft 
und Politik hineingehört.“ Friedrich Naumann und sein ambivalentes Verhältnis 
zur Frauenemanzipation. In: Jürgen Frölich/Ewald Grothe/Wolther von Kieseritzky 
(Hrsg.): Fortschritt durch sozialen Liberalismus. Politik und Gesellschaft bei Fried­
rich Naumann. Baden-Baden 2021, S. 79–103, hier S. 89; sowie zu den badischen Ver­
hältnissen Sybille Oßwald-Bargende: Richtungsweisend. Die Frauenrechtlerin Mari­
anne Weber als erste parlamentarische Rednerin. In: Sabine Holtz/Sylvia Schraut 
(Hrsg.): 100 Jahre Frauenwahlrecht im deutschen Südwesten. Eine Bilanz. Stuttgart 
2020, S. 169–186, hier S. 176.

Edith Hanke

244

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reden vor größeren Versammlungen musste erst geübt werden. Viele Frauen 
trauten sich das wegen ihrer höheren Stimmlage weniger zu als Männer. Ohne 
Mikrophone war es schwer, sich in Sälen mit mehreren hundert Anwesenden 
Gehör zu verschaffen. Dass es dabei – gerade in der revolutionären Umbruch­
zeit und im Wahlwinter 1918/19 – nicht immer gesittet zuging, beschreibt 
Marianne Weber eindringlich. Bei einer Wahlveranstaltung der Demokrati­
schen Partei in Mannheim flogen Stuhlbeine, Pfeifkonzerte der anwesenden 
Sozialisten und Arbeiter brachten die demokratischen Redner ins Schwitzen, 
und Marianne Weber, auf dem Podium sitzend, betrachtete sich dabei von 
außen, mit den Augen der wütenden Proletarier: „Ich belächelte meine Figur 
im Seidenkleide und meinen ganzen Habitus als Dame. Gott sei Dank, ich 
kam nicht mehr zum Zuge, die Versammlung war vorher zu Ende.“12 Dieses 
„Kneifen“ gehörte eigentlich nicht zu ihren Charaktereigenschaften. Aber auch 
sie musste lernen, sich in einer Männerwelt zu behaupten. Ihren ersten Tag im 
Fraktionszimmer der badischen Demokraten beschreibt sie in ihrem Bericht 
„Parlamentarische Arbeitsformen“:

„Es war ein seltsames und etwas banges Gefühl, als sich die Augen sämtlicher 
männlicher Kollegen auf den Neukömmling (sic!), die erste und leider bisher 
einzige Frau dieser Fraktion richteten, denn es ist etwas anderes, etwa auf einem 
erhöhten Podium am Rednerpult in angemessener Distanz von der Hörerschaft 
viele Augen auf sich gerichtet zu fühlen, oder aber als ganz ungewohnte Neu­
erscheinung den prüfenden Blicken eines geschlossenen Kreises von Arbeitsge­
nossen ausgesetzt zu sein.“13

Anfangs etwas holprig, gewöhnte sie sich jedoch an den Parlamentsalltag und 
die menschlich-geselligen Usancen der Karlsruher Abgeordneten.

Was qualifizierte Marianne Weber als Abgeordnete? Das Handbuch zur 
Badischen Verfassunggebenden Nationalversammlung von 1919 bietet einen 
stichwortartigen Lebenslauf nebst Fotografie: „Ehefrau und Schriftstellerin 
in Heidelberg; geb. 2.8.1870 in Oerlinghausen (Lippe); ev[angelisch]“; Schul­
besuch von 1876 bis 1882 in Lemgo; nach der Verheiratung 1893 Studium 
der Philosophie und Nationalökonomie; seit 1897 „in der Frauenbewegung 
tätig, gehört zu ihren Führerinnen“. Neben den Auslandsreisen nach England, 

12 Marianne Weber: Frauenbewegung in Heidelberg. [Vortragsmanuskript, ca. 1949]. 
In: Bayerische Staatsbibliothek (BSB) München, Ana 446.C, Nachlass (Nl.) Max und 
Marianne Weber, Schachtel 11. Wiederabdruck in: Budde/Hanke: Frauenfragen (wie 
Anm. 7), S. 48.

13 Marianne Weber: Parlamentarische Arbeitsformen. Zuerst in: Die Frau. Monats­
schrift für das gesamte Frauenleben unserer Zeit. Hrsg. von Helene Lange und 
Gertrud Bäumer, 26. Jg., Heft 10, Juli 1919, S. 295–302, hier S. 295. Wiederabdruck in: 
Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 107 f.

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

245

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frankreich, Italien und Amerika verweist das Kurzbiogramm zusätzlich auf 
ihre wichtigsten Schriften und einige Aufsätze zur Frauenfrage und zu sozi­
alethischen Themen.14 Anschaulich beschreibt ihr Vetter, der Theologe Otto 
Baumgarten, in einem späteren Geburtstagsartikel die familiären Wurzeln Ma­
rianne Webers: die traditionale, patriarchale Familienstruktur und die mit ihr 
verbundenen Werte, „einen ungemein zähen Arbeitswillen“, ein starkes soziales 
„Verpflichtungsgefühl“ und „eine hohe Achtung vor der Ehe, Familie, Gattin 
und Mutter“. Hinzu traten noch das Bestreben nach einem eigengesetzlichen, 
„starken Frauenleben“,15 das sie beständig antrieb, für gleiche Bildungschancen 
und gleiche Rechte von Frauen zu kämpfen.

Ausgangspunkt ihres Engagements in der Frauenbewegung war die Über­
nahme des Vorsitzes des Heidelberger Vereins „Frauenbildung – Frauenstudi­
um“ im November 1897. Selbstironisch schreibt Marianne Weber rückblickend 
über die Amtsaufnahme, dass man sie als junge Professorengattin zur Repu­
tationssteigerung des Vereins habe gewinnen wollen.16 Dass sie im Verein 
aber eigene Akzente setzte und ein anspruchsvolles Vortragsprogramm mit 
den Kollegen ihres Mannes auf die Beine stellte, habe die „ältlichen“ Damen 
in Heidelberg dann doch staunen lassen. Marianne Weber hörte – teilweise 
gemeinsam mit ihrer Freundin Else von Richthofen, der ersten Doktorandin 
Max Webers und ersten weiblichen Fabrikinspektorin Badens – philosophi­
sche und nationalökonomische Vorlesungen. Da Frauen in Baden erst nach 
1900 offiziell studieren durften, hing der Vorlesungsbesuch für Marianne 
Weber vom Einverständnis des Dozenten beziehungsweise in Heidelberg sogar 
von der Zustimmung der Fakultät ab. Einige Professoren verweigerten Frauen 
prinzipiell den Zugang, andere machten einen Rückzieher, falls sich keine 
weitere Gasthörerin fand. Es galt für eine Frau als unschicklich, alleine unter 
Männern im Hörsaal zu sitzen.

14 Die verfassunggebende badische Nationalversammlung 1919. Karlsruhe 1919, S. 144. 
Aufgeführt wird darin u.a. die Schrift: Marianne Weber: Ehefrau und Mutter in der 
Rechtsentwicklung. Tübingen 1907. Zur politischen Biographie Webers vgl. auch: 
Konrad Exner: Marianne Weber. Die erste Rednerin im badischen Parlament. In: 
Badische Heimat, 85. Jg., Heft 2, 2005, S. 277–280; sowie Hans-Peter Becht: Weber, 
Marianne. In: Ders. (Hrsg.): Handbuch der Badischen Ständeversammlung und des 
Badischen Landtags 1819–1933. Teilbd. 1, Stuttgart 2021, S. 676 f.

15 Otto Baumgarten: Marianne Weber zum 60. Geburtstag. In: Frankfurter Zeitung, 
74. Jg., Nr. 568 vom 2. August 1930. In: Bundesarchiv Berlin-Lichterfelde (BArch), 
NS 5-VI/17755.

16 Marianne Weber: Frauenbewegung in Heidelberg (wie Anm. 12), S. 1 (S. 41). Zu den 
Hintergründen vgl. die bislang ausführlichste Biographie: Bärbel Meurer: Marianne 
Weber. Leben und Werk. Tübingen 2010, S. 101 ff.

Edith Hanke

246

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voller Eifer fertigte Marianne Weber ihre Doktorarbeit über „Fichte’s So­
zialismus und sein Verhältnis zur Marx’schen Doktrin“17 bei dem befreunde­
ten Philosophen Heinrich Rickert an. Die Zulassung und der Doktortitel 
wurden ihr jedoch verwehrt, weil sie kein Abitur vorweisen konnte. Max 
Weber linderte die als ungerecht empfundene Zurückweisung, indem er die 
Arbeit seiner Frau in den „Volkswirtschaftlichen Abhandlungen der Badischen 
Hochschulen“ erscheinen ließ, einer Schriftenreihe für Dissertationen und 
Habilitationsschriften. Diese verletzende Erfahrung war für Marianne Weber 
Ansporn und Motivation, sich noch stärker für gleiche Bildungschancen für 
Mädchen und junge Frauen einzusetzen. Bis zu ihrem Umzug von Heidel­
berg nach München 1919 blieb sie Vorsitzende der lokalen Vereinssektion 
„Frauenbildung – Frauenstudium“.18 Durch Vorträge und Publikationen zum 
Thema Koedukation sowie Reiseberichte über das Schulwesen in Italien und 
Amerika wurde sie weit über die Heidelberger Stadtgrenzen hinaus bekannt. 
Der Heidelberger Vereinsvorsitz verschaffte ihr 1901 zugleich einen Sitz im 
siebenköpfigen Vorstand des Bundes Deutscher Frauenvereine (BDF). Dieser 
Zusammenschluss der bürgerlichen Frauenbewegung vertrat im selben Jahr 
137 Zweigvereine mit über 70.000 Mitgliedern19 und stellte damit zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts eine der stärksten Organisationen weiblicher Interessen 
im Deutschen Kaiserreich dar. Zunehmend war Marianne Weber auch als 
Vortragsrednerin deutschlandweit gefragt. 1904 hielt sie in Berlin beim Inter­
nationalen Frauen-Kongress sogar zwei Vorträge: einen zur Rechtsstellung 
der Frau und einen über Frauen in der Wissenschaft.20 Dadurch wurde sie 
auch international bekannt und vernetzte sich weiter. So besuchte sie bei 

17 Marianne Weber: Fichte’s Sozialismus und sein Verhältnis zur Marx’schen Doktrin 
(Volkswirtschaftliche Abhandlungen der Badischen Hochschulen, Band 4, Heft 3). 
Tübingen 1900; vgl. dazu die Rezension von Friedrich Naumann in: Die Hilfe, Nr. 30 
vom 29. Juli 1900, S. 3 f., sowie Brief von Max Weber an Marianne Weber vom 28. Juli 
1900. In: Max Weber: Briefe 1895–1902. Hrsg. von Rita Aldenhoff-Hübinger (Max 
Weber-Gesamtausgabe [MWG II/3]). Tübingen 2015, S. 755 mit Hrsg.-Anm. 4.

18 Bei der Mitgliederversammlung des Vereins am 7. Juli 1919 hielt sie einen Vortrag 
über ihre zwanzigjährige Tätigkeit, vgl. die Veranstaltungsanzeige. In: Heidelberger 
Zeitung, 61. Jg., Nr. 147 vom 28. Juni 1919, 2. Beilage, S. [4].

19 Vgl. Gertrud Bäumer: Die Geschichte der Frauenbewegung in Deutschland. In: He­
lene Lange/Gertrud Bäumer (Hrsg.): Handbuch der Frauenbewegung, I. Teil: Die 
Geschichte der Frauenbewegung in den Kulturländern. Berlin 1901, S. 1–166, hier 
S. 147.

20 Marianne Weber: Die historische Entwicklung des Eherechts. In: Der Internationale 
Frauen-Kongress in Berlin 1904. Bericht mit ausgewählten Referaten. Hrsg. im Auf­
trage des Vorstandes des Bundes Deutscher Frauenvereine von Marie Stritt. Berlin 
1905, S. 394–406; dies.: Die Beteiligung der Frau an der Wissenschaft. In: Ebd., 
S. 105–115. Wiederabdruck in: Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 135–144.

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

247

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Amerika-Reise, die sie wenige Wochen nach dem Berliner Frauentag 
antrat, das von ihrer Korreferentin M. Carey Thomas geleitete Frauencollege 
Bryn Mawr in Philadelphia.21 In Chicago wurde sie von der Sozialpolitikerin 
und Settlement-Begründerin Jane Addams sogar ermuntert, bei der Women’s 
Trade Union League das Wort zu ergreifen.22

3. Politik für Frauen. Die parlamentarische Arbeit

Nach dieser Vorgeschichte ist es ist naheliegend, dass sich Marianne Weber 
als Parlamentarierin für ihre Schwerpunktthemen einsetzte: Frauenrechte, Bil­
dungsfragen und Kommunalpolitik. Davon zeugen ihre Reden und Interpella­
tionen im Badischen Landtag. In der 12. Öffentlichen Sitzung der Badischen 
Verfassunggebenden Nationalversammlung am 20. März 1919 äußerte sich die 
Abgeordnete Weber zu den Paragraphen 8, 9 und 11 des Verfassungsentwurfs, 
„die staatsbürgerlichen und politischen Rechte der Badener betreffend“.23 In 
Sachen Frauenrechte hatte sie sich durch ihr mehr als 500 Seiten umfassendes 
und bis heute als Grundlagenwerk geschätztes Buch „Ehefrau und Mutter in 
der Rechtsentwicklung“ von 1907 weit über Frauenkreise hinaus einen Namen 
gemacht. Sie wurde auch ohne Jura-Studium als Rechtsexpertin anerkannt, 
offiziell dann auch 1922 durch die Ehrendoktorwürde, die ihr von der Juristi­
schen Fakultät der Universität Heidelberg verliehen wurde.

Im Frühjahr 1919 zeigte sie sich im Parlament stolz darüber, dass in der 
badischen Verfassung nun alle Rechte „ohne Unterschied des Geschlechts“ 
gelten sollten.24 Hier findet sich übrigens ein kleiner, aber feiner Unterschied 
zur Weimarer Verfassung, in der – worauf Sybille Oßwald-Bargende verweist25 

21 Brief von Marianne Weber an Helene Weber und Familie vom 27. Oktober 1904. In: 
Max Weber: Briefe 1903–1905. Hrsg. von M. Rainer Lepsius u. Gangolf Hübinger 
(MWG II/4). Tübingen 2015, S. 356–360, hier S. 357 f.

22 Am 11. September 1904 in der von Jane Addams mitgegründeten WTUL, dazu: Brief 
von Marianne Weber an Helene Weber vom 9. September 1904. In: Ebd., S. 279–284, 
hier S. 283, Hrsg.-Anm. 39. Vgl. auch die spätere Würdigung: Marianne Weber: Jane 
Addams. Zu ihrem 70. Geburtstag. In: Frankfurter Zeitung, 75. Jg., Nr. 672 vom 
9. September 1930, Abendblatt, S. 1 f.

23 Marianne Weber: Rede am 20. März 1919. In: Amtliche Berichte über die Ver­
handlungen der verfassunggebenden badischen National-Versammlung, Nr. 12 vom 
28. März 1919, Sp. 472–476; leicht überarbeitet: Dies.: Neue Frauenrechte in der 
badischen Verfassung. In: Heidelberger Zeitung, 61. Jg., Nr. 71 vom 25. März 1919, 
S. 1 f.

24 Ebd., Sp. 472.
25 Oßwald-Bargende: Richtungsweisend (wie Anm. 11), S. 181.

Edith Hanke

248

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– den Frauen nur „grundsätzlich“ die gleichen Rechte zugesprochen wur­
den. Marianne Weber betonte in ihrer Parlamentsrede das urdemokratische 
Grundrecht, „wonach jeder Mensch, sei er nun hoch oder niedrig, reich oder 
arm, als Mann oder als Weib geboren, zu denjenigen Posten aufsteigen darf, 
die er kraft seiner persönlichen Gaben und Leistungen ausfüllen kann“.26 

Angesichts der neu verliehenen Rechte sah sie Chancen und neue Entfaltungs­
möglichkeiten für Frauen in Gesellschaft und Politik. Ihnen – und das ist ihre 
praktische Folgerung – stünde nun der Zugang zu ehemals reinen Männerbe­
rufen offen, und dies gelte insbesondere für politische Ämter und öffentliche 
Verwaltungsstellen. Marianne Weber kämpfte explizit für die Gleichbehand­
lung von Frauen als Beamtinnen und Lehrerinnen, der damaligen Kernklientel 
des bürgerlichen Liberalismus. Ihren männlichen Kollegen gegenüber machte 
sie deutlich, dass mit alten Privilegien und Bevorzugungen nun Schluss sein 
müsse. „Gleicher Lohn für gleiche Leistung“,27 lautete ihre Devise, und dem­
entsprechend trat sie für Gleichbehandlung bei Beförderungen, aber auch für 
weniger Lohn bei familiär bedingten Auszeiten und Teilzeitregelungen ein. 
Marianne Weber konnte hart und klar in ihren Forderungen sein und betonte 
mehrfach, dass es kein Zurück zu den alten patriarchalen Vorrechten und der 
Abstempelung der Frauen zu „Bürgerinnen zweiten Ranges“ geben werde.28

Mit zwei Interpellationen stemmte sie sich gegen reaktionäre Tendenzen der 
Nachkriegszeit. Durch die sogenannten Demobilisierungsvorschriften sollten 
Frauen zugunsten der heimkehrenden Soldaten aus ihren Anstellungen frist­
los entlassen werden und überdies ihr Anrecht auf einen Ausbildungsplatz 
an Fachhochschulen und Universitäten verlieren.29 Dass diese Vorschriften 
von Männern am Grünen Tisch und ohne jede Praxisnähe erlassen worden 
waren, belegte Marianne Weber – auch das zeichnete ihren faktenbezogenen, 
sachlichen Stil aus – durch Zahlen zur Vorkriegsbeschäftigung von Frauen 
und durch die veränderte gesellschaftliche Lage infolge des kriegsbedingten 
gravierenden Verlustes an Männern. Hier schob sie, ohne es direkt auszuspre­
chen, dem aufkommenden frauenfeindlichen Revisionismus einen Riegel vor. 

26 Marianne Weber: [Rede am 20. März 1919] (wie Anm. 23), Sp. 473.
27 Marianne Weber: Frauenberufsfragen im badischen Verfassungsausschuß. In: Hei­

delberger Tageblatt und General-Anzeiger, Nr. 137 vom 20. Juni 1919, S. 3. Wiederab­
druck in: Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 102.

28 Marianne Weber: [Rede am 20. März 1919] (wie Anm. 23), Sp. 473.
29 Marianne Weber: [Redebeiträge am 4. Juli 1919, den Schutz der weiblichen Ange­

stellten und Arbeiter gegen Erwerbslosigkeit betr.]. In: Amtliche Berichte über die 
Verhandlungen des Badischen Landtags, Nr. 35 vom 12. Juli 1919, Sp. 1345–1350 
und 1355–1356, sowie: Dies.: [Berichterstattung, den Ausschluß weiblicher Studieren­
der vom Studium betr.]. In: Ebd., Nr. 43 vom 7. August 1919, Sp. 1662.

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

249

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konziliant ging sie dagegen auf die Ängste und Bedenken der Männer (und 
konservativen Frauen) ein, dass durch die weibliche Berufstätigkeit die Ehe- 
und Familienstruktur ausgehöhlt werden könnte. Sie betonte die Wahlfreiheit 
der bürgerlichen Frauen und wies auf die notwendigen sozialen Reformen hin, 
so dass Frauen aus den Unterschichten ausreichend finanzielle Unterstützung 
erhielten, um sich teilweise oder ganz um ihre Kinder kümmern zu können. 
Auch gestand sie zu, dass die Veränderungen in der äußeren Staatsform sehr 
schnell erfolgt seien, während es für den Gesinnungswandel deutlich mehr 
Zeit brauche. Ihr Frauenbild weicht in vielem von dem heutigen ab, denn sie 
setzte auf spezifisch weibliche Eigenschaften, die das Kulturleben bereichern 
und einen Gegenpol zum männlichen, „objektiven“ Kulturschaffen bedeuten 
würden.30 In dem Zusammenspiel der Geschlechter sowie einer arbeitsteiligen 
Kultur- und Politikgestaltung sah sie eine Bereicherung des Gemeinschaftsle­
bens.

Ähnlich argumentierte Marianne Weber bereits bei der 9. Öffentlichen 
Sitzung am 13. März 1919, in der es um die Beratung des neuen Gemeinde­
gesetzes ging. Hierdurch wurden Frauen zu „vollberechtigten Gemeindebür­
ger[n]“.31 In ihrem Redebeitrag betonte sie – wiederum unterfüttert mit sta­
tistischen Erhebungen –, dass Frauen bereits vor dem Krieg in städtischen 
Kommissionen zumeist ehrenamtlich mitgearbeitet und vor allem in der 
Kriegsfürsorge einen wichtigen Beitrag geleistet hätten. Nun forderte sie, dass 
deutlich mehr Frauen als Gemeindebeamtinnen und hauptamtliche Kreisfür­
sorgerinnen eingestellt werden sollten. Konkret sah sie den Bedarf in der 
Wohlfahrtspflege: Frauen als Schul-, Wohnungs- und Polizeipflegerinnen so­
wie als Fürsorgeerzieherinnen. Nicht zuletzt hob sie – weiblich entwaffnend – 
die Sonderrolle von Frauen hervor, die sie früher als „Menschenpflegerinnen“ 
beschrieben hatte32 und die sich nun neben den Stadtvätern als „Stadtmütter“ 
behaupten könnten. Soziologisch und im Duktus Max Webers begründete sie, 
dass Frauen gegen den formal-rationalen Bürokratismus das Einzelschicksal 
der Betroffenen stärker im Blick behielten und ihm mit „Gefühlskraft“ begeg­
nen würden. In dieser Rede, die Marianne Weber anlässlich der badischen 

30 Diesen Gedanken hatte Marianne Weber in kritischer Auseinandersetzung mit dem 
Soziologen Georg Simmel ausführlich dargelegt: Die Frau und die objektive Kultur. 
In: Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur. Hrsg. von Richard 
Kroner und Georg Mehlis. Bd. IV. Tübingen 1913, S. 328–363. Gekürzter Wiederab­
druck in: Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 179–193.

31 Marianne Weber: [Redebeitrag am 13. März, Beratung über den Gesetzentwurf, die 
Änderung der Gemeinde- und Städteordnung betr.]. In: Badische National-Versamm­
lung: Amtliche Berichte (wie Anm. 23), Nr. 9 vom 22. März 1919, Sp. 285–288.

32 Marianne Weber: Die Frauen und die Demokratische Partei (wie Anm. 8), S. 1 (S. 92).

Edith Hanke

250

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeindewahlen am 25. Juni 1919 nochmals in leicht abgeänderter Form im 
Heidelberger Tageblatt veröffentlichte,33 rekurrierte sie auf ihre eigenen Erfah­
rungen in der Kommunalverwaltung. Obwohl nach dem badischen Gesetz 
bestimmte städtische Kommissionen vor dem Krieg bereits zu einem Viertel 
mit Frauen zu besetzen waren, gab es doch ausreichend Mechanismen, um 
Frauen politisch kalt zu stellen.

Festverbürgte Ämter hatten Frauen meist nur in der Schul- und Armen­
fürsorge. In dieser Hinsicht war für Marianne Weber ihre Schwiegermutter 
ein prägendes Vorbild, denn Helene Weber gehörte in Charlottenburg zur 
städtischen Armendirektion mit Stimmrecht.34 Erst im Mai 1912 wurde Mari­
anne Weber zusammen mit ihrer Mitstreiterin Camilla Jellinek, der Leiterin 
der Heidelberger Rechtsschutzstelle und Ehefrau des Staatsrechtlers Georg 
Jellinek, in die städtische Schul- und sozialpolitische Kommission gewählt.35 

Einen Namen in der Stadt hatte sie sich bereits durch ihre Petitionen zur 
Abschaffung der Bordelle erworben.36 Es waren diese Aktionen, die wegen 
der Sittlichkeitsfrage von örtlichen Pfarrern unterstützt und von dem befreun­
deten Theologen Ernst Troeltsch sogar in der Ersten Kammer des badischen 
Landtags 1910 vorgetragen wurden.37 Kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkrie­
ges beteiligte sie sich dann aktiv am Wahlkampf für die Ortskrankenkassen. 
Die Frauenvereine Heidelbergs traten hierbei mit einer eigenen Liste an, die 
aber nur einen Sitz neben Gewerkschaftlern und christlich-nationalen Arbei­
tervereinigungen erringen konnten.38 Das andere große Betätigungsfeld fand 
Marianne Weber in der Kriegsfürsorge, wo es vor allem um die Beurteilung 
der Förderbedürftigkeit von Familien der unteren Schichten und von allein­
stehenden Soldatenfrauen ging. Spöttisch distanziert, beschreibt Eberhard Go­

33 Marianne Weber: Frauenaufgaben in der Gemeindeverwaltung. In: Heidelberger 
Tageblatt und General-Anzeiger, Nr. 115 vom 22. Mai 1919, S. 3 f. Wiederabdruck in: 
Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 95–100.

34 Rita Aldenhoff-Hübinger/Gangolf Hübinger: Das Berlin Max Webers. Erfahrungs­
welten einer Großstadt. Berlin 2025, S. 7.

35 Vgl. Meurer: Marianne Weber (wie Anm. 16), S. 344 f.
36 Vgl. Marianne Weber: Zur Sittlichkeitsfrage. Der Kampf gegen die gewerbsmäßige 

Prostitution. In: Centralblatt des Bundes deutscher Frauenvereine, 5. Jg., Nr. 10 vom 
15. August 1903, S. 73–75.

37 Ernst Troeltsch: Verhandlungen der Ersten Kammer vom 44. Landtag 1909/1910. 
Beilage Nr. 44 zum Protokoll der 8. Sitzung der Ersten Kammer am 9. April 1910. 
In: Ders.: Reden, Voten und Berichterstattung in der Stände-Versammlung des Groß­
herzogtums Baden 1909–1915. Hrsg. von Harald Haury (Ernst Troeltsch Kritische 
Gesamtausgabe, Band 23). Berlin 2022, S. 51–60, bes. S. 53–56.

38 Vgl. den Brief Max Webers an Marianne Weber vom 18. März 1914. In: Max Weber: 
Briefe 1913–1914. Hrsg. von M. Rainer Lepsius u. Wolfgang J. Mommsen (MWG II/8). 
Tübingen 2003, S. 560 mit Hrsg.-Anm. 1.

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

251

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thein, Professor für Nationalökonomie und ab 1919 ihr Fraktionskollege im 
Karlsruher Landtag, Marianne Weber in ihrer sozialen Fürsorgearbeit:

„Frau Weber war mit einer kleinen, verfallenen, proletarischen Näherin beschäf­
tigt, die nur noch wenige graue Haare und noch weniger Zähne hatte; sie entließ 
sie mit lehrhaft mütterlicher Ermahnung, um mir dann zu erzählen: da sei sie 
nun Rechtsschutz und zugleich amtlich bestellte Vormünderin; denn die Person 
habe 5 uneheliche Kinder von 5 verschiedenen Männern […] und eben habe sie 
von einem verheirateten Mann, der auch 5 Kinder habe, ein 6tes bekommen. Da 
gelte es nun Alimente von dem unehelichen Vater herauszuschlagen.“39

4. Facetten des Liberalismus

Das Deutsche Kaiserreich bot genügend Anschauungsmaterial, in welche 
Richtungen der Liberalismus sich auf- und zerspalten konnte: Auf der einen 
Seite die Fortschrittlichen und die Freisinnigen, auf der anderen Seite die 
Nationalsozialen und die Nationalliberalen, die, wie etwa Max Weber sen., 
Abgeordneter im Reichstag und Preußischen Abgeordnetenhaus, klar zum 
Kaiserreich standen. Sie waren Anhänger der konstitutionellen Monarchie, 
manche von ihnen aber auch einer parlamentarischen Monarchie nach bri­
tischem Vorbild. Diese Haltung vertrat Max Weber jun. bis zum Vorabend 
der Revolution 1918. Liberalismus und Demokratie zusammen zu denken, 
musste die jüngere Generation ohne die 1848er Erfahrungen erst lernen. Al­
fred Weber, Max Webers nächstjüngerer Bruder, tat sich leichter mit diesem 
Gedanken und gehörte im November 1918 zu den Mitbegründern der linksli­
beralen Deutschen Demokratischen Partei. Gemeinsam mit Theodor Wolff, 
Albert Einstein, Hugo Preuß, Friedrich Naumann und anderen Unterstützern 
unterschrieb Marianne Weber den Gründungsaufruf „Männer und Frauen des 
neuen Deutschland!“, sogar vor ihrem zögernden Ehemann.40

Bereits in seiner Antrittsvorlesung vom Mai 1895, umstritten wegen der 
„Brutalität“ der vorgetragenen Ansichten, hatte Max Weber bezweifelt, ob das 
deutsche Bürgertum „reif “ für eine politisch führende Rolle im Deutschen 

39 Brief von Eberhard Gothein an Marie Luise Gothein vom 2. September 1911. In: 
Michael Maurer/Johanna Sänger/Editha Ulrich (Hrsg.): Im Schaffen genießen. Der 
Briefwechsel der Kulturwissenschaftler Eberhard und Marie Luise Gothein (1883–
1923). Köln u.a. 2006, S. 390–392, hier S. 391.

40 Der Aufruf erschien in: Berliner Tageblatt, Nr. 587 vom 16. November 1919. Vgl. dazu: 
Eberhard Demm: Ein Liberaler in Kaiserreich und Republik. Der politische Weg 
Alfred Webers bis 1920. Boppard a. Rh. 1990, S. 258 mit Anm. 258 (allerdings ohne 
Erwähnung von Marianne Weber!), dort auch die Hintergründe der Parteigründung, 
ebd., S. 256–278; sowie Meurer: Marianne Weber (wie Anm. 16), S. 395.

Edith Hanke

252

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaiserreich sei.41 Diese Ansicht prägten auch seine Weltkriegsschriften zur 
Neuordnung Deutschlands. Für die Demokratie sei die deutsche Gesellschaft 
noch nicht „reif “, weil ihr gewisse Formqualitäten fehlen würden. Es ist 
daher nicht weit hergeholt, dass auch Marianne Weber die Frage nach der 
„Reife“ der Frauen für politische Verantwortung und Ämter 1918/19 aufgriff. 
Demokratie lebte und lebt von einer vitalen Zivilgesellschaft. Diesen Zusam­
menhang konnte das Ehepaar Weber auf seiner mehrwöchigen Reise durch 
die USA beobachten. Mit soziologisch geschultem Blick fiel Marianne Weber 
die völlig andere Behandlung der Frauen auf: Sie würden den Männern auf 
Augenhöhe begegnen und von ihnen als „Kameraden“ geschätzt. Verantwort­
lich machte sie dafür die demokratische Gesinnung in den Vereinigten Staaten. 
Gleichbehandlung im Haus, in der Schule und im öffentlichen Leben – das 
imponierte ihr. Es erstaunte sie, dass amerikanische Professorenfrauen ohne 
Dienstmädchen den Haushalt selber führen mussten, dabei aber von ihren 
Männern und Kindern, Jungen wie Mädchen, unterstützt wurden. Ständische 
Privilegien, wie sie das deutsche Bürgertum kannte, gäbe es dort nicht mehr. 
Zugleich waren beide Webers von der „absolute[n] Autoritätslosigkeit“ der 
amerikanischen Jugend beeindruckt.42 In New York besuchten sie einen Kin­
der-Club der Educational Alliance, die jüdische Einwandererkinder auf das 
Leben in der amerikanischen Gesellschaft vorbereiten wollte, was man in 
heutiger Terminologie als ein Integrationsprojekt für Migranten bezeichnen 
könnte. Über den Besuch einer Versammlung in einem solchen Kinderklub 
verfasste Marianne Weber einen empathischen Bericht:

„Eine Versammlung zwölfjähriger Proletarierkinder, der ich beiwohnte, leitete 
der knirpsige ‚Mr. Chairman‘ nach allen Regeln der Kunst. Zunächst wurde 
über die Aufnahme eines neuen Mitglieds abgestimmt […], und dann kam 
die Hauptsache, eine sorgfältig einstudierte Diskussion über die hochpolitische 
Frage, ob es besser sei, die Senatoren durch die Legislaturen der Einzelstaaten 
oder durch das ganze Volk wählen zu lassen.“

Und sie resümiert:

„Drüben befördert man derartige Vereinigungen als eine Vorschule demokra­
tischer Bürgertugenden, und es ist nicht zu leugnen, daß sich die Kinder da­
durch nicht nur parlamentarische Formen und gute Manieren, sondern auch 
die Grundsätze der Selbstverwaltung und Kooperation aneignen, sich zugleich 

41 Max Weber: Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik. Akademische An­
trittsrede. In: Ders.: Landarbeiterfrage, Nationalstaat und Volkswirtschaftspolitik. 
Schriften und Reden 1892–1899. Hrsg. von Wolfgang J. Mommsen (MWG I/4). Tü­
bingen 1993, S. 543–574, hier S. 568 und dazu den Editorischen Bericht, S. 538.

42 Brief Max Webers an Helene Weber und Familie vom 16. November 1904. In: Max 
Weber: Briefe 1903–1905 (wie Anm. 21), S. 388–390, hier S. 389.

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

253

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst behaupten und unterordnen lernen und eine nicht zu unterschätzende 
gegenseitige Kontrolle ihres Betragens ausüben.“43

Aus diesen Zeilen spricht der Idealismus Marianne Webers, die daran glaubte, 
durch Erziehung und Bildung Menschen prägen und so eine Basis für eine 
demokratische Gesellschaft legen zu können. Diese Haltung spiegelt sich auch 
in dem häufig belehrend-aufklärerischen Duktus ihrer Reden und Schriften.

Was für Marianne Webers Liberalismus-Begriff entscheidend war, ist der 
bürgerliche Wertekanon, der durch die Philosophie des deutschen Idealismus 
und protestantische Moralvorstellungen unterfüttert wurde. M. Rainer Lepsi­
us verwendet für diese im Heidelberger Weber-Haus gepflegte Weltanschau­
ung die Begriffe „Kulturliberalismus, Kulturprotestantismus und Kulturfemi­
nismus“, letzterer speziell für Marianne Weber zutreffend.44 Sehr klar buch­
stabiert sie diese Werthaltung in ihrem bereits zitierten Zeitungsartikel „Die 
Frauen und die demokratische Partei“ aus:

„Tiefster Ausgangspunkt der liberalen Demokratie ist die Achtung vor der Men­
schenwürde, der Glauben an den absoluten Wert des einzelnen. Um dieses Wertes 
willen fordert sie für alle Freiheit, das Recht zu freier sittlicher Selbstbestim­
mung und Selbstverantwortlichkeit. Sie will jedem einzelnen so viel Freiheit 
sichern, als er bedarf zur vollen Entfaltung seiner wertvollen Gaben und seiner 
sittlichen Persönlichkeit. Gerade auf diese Idee, daß jeder, der Menschenantlitz 
trägt, zu wirklicher Freiheit berufen ist, stützen auch wir modernen Frauen 
unsere Forderungen. […] Die echte Demokratie überwölbt die natürliche Un­
gleichheit der Menschen mit der Idee der Gleichheit aller vor dem Gesetz, ihrer 
Gleichberechtigung gegenüber dem Staat.“45

Hiermit formulierte sie einen ur-liberalen Grundsatz: Menschen sind unter­
schiedlich; der Staat kann nur rechtliche Gleichheit garantieren. Was der Ein­
zelne aus diesen Rechten macht, liegt in seiner persönlichen Verantwortung. 
Und sie fügt in ihrem Beitrag die praktisch-sozialen Konsequenzen an: „Die 
Demokratie sieht in dieser politischen Mitverantwortlichkeit das wichtigste 

43 Marianne Weber: Was Amerika den Frauen bietet. Reiseeindrücke (1905). In: Cen­
tralblatt des Bundes deutscher Frauenvereine, 6. Jg., Nr. 23 vom 1. März 1905, S. 177–
179, hier S. 179. Wiederabdruck in: Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 76 
(Hervorhebung im Original). Vgl. auch: Brief von Marianne Weber an Helene 
Weber und Familie vom 11. November 1904. In: Max Weber: Briefe 1903–1905 (wie 
Anm. 21), S. 381–388, hier S. 386.

44 M. Rainer Lepsius: Kulturliberalismus, Kulturprotestantismus und Kulturfeminis­
mus. Das Max-Weber-Haus in Heidelberg, Ziegelhäuser Landstraße 17. In: Ders.: 
Max Weber und seine Kreise. Essays. Tübingen 2016, S. 159–209, bes. S. 188–195 u. 
207 f.

45 Marianne Weber: Die Frauen und die demokratische Partei (wie Anm. 8), S. 1 
(S. 90 f.) (Hervorhebung im Original).

Edith Hanke

254

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erzieherische Mittel, um auch den letzten Volksgenossen mit dem Gemein­
schaftsleben zu verbinden […].“46

Diese Aussagen schlagen eine Brücke zum Engagement von Friedrich Nau­
mann und seinem Kreis um den Nationalsozialen Verein. Die Mitglieder die­
ses Kreises verstanden sich als Liberale, die ein soziales Kaisertum anstrebten. 
Die Arbeiterschaft sollte durch die Lösung der Sozialen Frage, d.h. durch 
politische und soziale Reformen, und vor allem durch bessere Bildung in das 
Deutsche Kaiserreich eingebunden werden. Dieses Ziel ging mit dem kultur­
protestantischen Bestreben einher, den sozialistischen Internationalismus zu 
bändigen und in nationale Bahnen umzuleiten. Aus den Reden und Schriften 
Naumanns, aber auch des Ehepaars Weber, kann man deutlich die Fokussie­
rung auf den deutschen Nationalstaat ablesen, gerade in der Phase seiner 
Infragestellung während des Umbruchs 1918/19. Ein nationaler Liberalismus 
stellte zu dieser Zeit eher eine Selbstverständlichkeit als eine Ausnahme dar. 
Max Weber und insbesondere seine Mutter Helene Weber unterstützten die 
Bestrebungen Naumanns, die ausgehend vom Evangelisch-sozialen Kongress 
1896/97 zur Gründung einer eigenen Partei mit den entsprechenden Publika­
tionsorganen und Kandidaturen für den Deutschen Reichstag führten. Die 
Erfolglosigkeit Naumanns bestätigte allerdings Max Webers ursprüngliche 
Skepsis gegenüber dieser Parteigründung. Ungeachtet dessen blieben die Nähe 
und Freundschaft der Familie Weber zu Naumann bestehen. Marianne Weber 
schätzte ihn als Persönlichkeit, vor allem, weil er Max Weber während der 
schlimmsten Krankheitsphase die Treue hielt und sich als guter Seelsorger 
erwies. Dennoch gab es inhaltliche Auseinandersetzungen zwischen Marianne 
Weber und den Anhängern Friedrich Naumanns, was die Anschauungen über 
Frauen und die Frauenbewegung betraf.

Das führt mitten in die erste größere publizistische Kontroverse, die Mari­
anne Weber im Herbst 1901 mit Hellmut von Gerlach, dem Chefredakteur 
von Naumanns Zeitschrift „Die Zeit. Nationalsoziale Wochenschrift“ austrug. 
Gerlachs Bericht über zwei, fast zeitgleich stattgefundene Kongresse der bür­
gerlichen Frauenbewegung, des „Allgemeinen deutschen Frauenvereins“ in 
Eisenach und der „Fortschrittlichen Frauenvereine“ in Berlin, war mit spitzer 
Feder geschrieben. Trotz aller differenzierenden Beschreibung des „altlibera­
len“ Lagers um Helene Lange und des von ihr mitbegründeten „Allgemeinen 
Deutschen Frauenvereins“ im Gegensatz zum radikaleren linksliberalen „Ver­
band fortschrittlicher Frauenvereine“ um Minna Cauer und Anita Augspurg, 
musste der Artikel als eine Ohrfeige für die gesamte bürgerliche Frauenbewe­
gung verstanden werden. Diese habe, egal ob rechts oder links orientiert, 

46 Ebd. (S. 91).

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

255

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht den „Wille[n] zur Politik“, so von Gerlachs Vorwurf. Demgegenüber 
stellte er die proletarische Frauenbewegung, insbesondere ihre Anführerinnen 
Clara Zetkin und Rosa Luxemburg, als leuchtende Vorbilder dar. Sie waren 
mit der Überschrift „Politische Frauen“ gemeint, denn Sozialistinnen und 
Marxistinnen würden ihre eigene Partei unterstützen und als Genossinnen so­
zialdemokratische Parteipolitik betreiben. Dazu seien die bürgerlichen Frauen 
viel zu unentschlossen. Zugespitzt brachte es von Gerlach auf die – nicht ganz 
unwahre – Formel: „Die proletarische Frauenbewegung ist aus der Not heraus 
geboren, die bürgerliche aus der Ethik.“47

Der Artikel erreichte Marianne Weber im fernen Rom, wo sie sich mit 
ihrem Mann zu dessen Rekonvaleszenz aufhielt. Und der Artikel provozierte 
sie. Ihre Gegendarstellung war ein leidenschaftliches Bekenntnis zu eben jenen 
ethischen und ideellen Grundlagen der gemäßigten bürgerlichen Frauenbewe­
gung. Friedrich Naumann, der Herausgeber der „Zeit“, war aus strategischen 
Gründen wenig erfreut über ihre Absicht, „den Gerlachschen Frauenartikel 
angreifen [zu] wollen“.48 Schließlich war die Gegendarstellung eines anderen 
Autors – wie Naumann brieflich mitteilte – bereits zurückgewiesen worden, 
weil man im ersten Jahrgang der Wochenzeitung keinen Eindruck der Zer­
strittenheit bieten wollte. Trotzdem gab Naumann am Ende nach, und so 
erschien Marianne Webers Replik am 14. November 1901 in der „Zeit“ unter 
der Überschrift „Politik und Frauenbewegung“. Sie machte prinzipielle Gründe 
geltend, weshalb die Frauenbewegung als „Gesamtheit“ sich nicht in einzelne 
Parteien aufsplittern sollte. Nicht um „Klassenkampf “, die Beseitigung der 
kapitalistischen Gesellschaft oder andere politische Ziele gehe es, sondern um 
den universellen Anspruch der Frauenbewegung, getragen von „autonomen 
sittlichen Idealen“, die spezifisch weiblichen Forderungen zu vertreten. Eine 
parteipolitische Agitation einzelner Frauen sei zwar möglich, aber sie erfolge 
„nicht im Namen der Frauenbewegung“.49 Eine „Erwiderung“ von Gerlachs 
wurde direkt hinter Webers Artikel abgedruckt. Bei der Generalversammlung 
des BDF ein Jahr später in Wiesbaden vermied von Gerlach den direkten 

47 Hellmut von Gerlach: Politische Frauen: In: Die Zeit. Nationalsoziale Wochenschrift. 
Hrsg. von Friedrich Naumann, 1. Jg., Nr. 2 vom 10. Oktober 1901, S. 35–37, hier S. 37 
(Hervorhebung im Original).

48 Brief von Friedrich Naumann an Marianne Weber vom 18. Oktober 1901. In: BArch, 
Nl. Friedrich Naumann, N 3001/106.

49 Marianne Weber: Politik und Frauenbewegung. In: Die Zeit (wie Anm. 47), 1. Jg., 
Nr. 7 vom 14. November 1901, S. 206–209, hier S. 209 (Hervorhebung im Original).

Edith Hanke

256

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontakt mit Marianne Weber. Sie konnte nur mutmaßen, dass er „offenbar 
durch unsre kleine litterarische Fehde“ verärgert war.50

Weitere Kreise zog Marianne Webers Artikel allerdings in der Frauenbe­
wegung selbst, denn Marie Stritt veröffentlichte einen Nachdruck im „Cen­
tralblatt des Bundes deutscher Frauenvereine“. Trotz der grundlegenden Be­
deutung des Artikels distanzierte sich Stritt von den „darin vertretenen 
persönlichen Anschauungen der Verfasserin“.51 In den Folgejahren nahmen 
die Spannungen zwischen beiden Frauen zu, und Marianne Weber beklagte 
sich gegenüber ihrer Schwiegermutter über die „despotische Bundesmutter“.52 

Möglicherweise hatte Weber, die 1901 frisches Vorstandsmitglied im BDF war, 
die Vorsitzende Stritt vorab nicht über den Artikel informiert und sie dadurch 
in ihrer Position angegriffen. Aber auch inhaltlich distanzierten sich die bei­
den weiblichen Führungspersönlichkeiten zunehmend voneinander. Während 
Stritt die Erwerbstätigkeit aller Frauen forderte, vertrat Weber eine gemäßigte 
Position, die das Ehefrauen- und Mutterdasein verteidigte und auf die Wahl­
möglichkeit und freie Entscheidung der Frauen in dieser Frage pochte. 1910 
löste Gertrud Bäumer, eine enge Vertraute Friedrich Naumanns, Marie Stritt 
im Vorsitz des BDF ab. Auch Marianne Weber verband eine enge Freundschaft 
mit „Trude“, so dass sie sich von ihr überreden ließ, 1919 den Vorsitz des Ver­
bandes zu übernehmen.53 Weber hatte ihr Abgeordnetenmandat gerade aufge­
geben, während Bäumer als DDP-Abgeordnete in die Weimarer Nationalver­
sammlung einzog. Hieran wird deutlich, dass die gemäßigten bürgerlichen 
Frauen eine zu enge Verquickung von Parteipolitik und Engagement in der 
Frauenbewegung vermieden. Die Frauen, auch verschiedener Parteiobservanz, 
sollten aus ihrer Sicht eine gemeinsame Vertretung im BDF behalten.

50 Brief von Marianne Weber an Helene Weber vom 20. Oktober 1902. In: BSB Mün­
chen, Ana 446.C. Nach einer Transkription. In: Max Weber-Arbeitsstelle, Bayerische 
Akademie der Wissenschaften (BAdW) München.

51 Marianne Weber: Politik und Frauenbewegung. In: Centralblatt des Bundes deut­
scher Frauenvereine. Hrsg. von Marie Stritt, 3. Jg., Nr. 17 vom 1. Dezember 1901, 
S. 129 f., die redaktionelle Anm. auf S. 129.

52 Brief von Marianne Weber an Helene Weber vom 26. Februar 1910. In: BSB Mün­
chen, Ana 446.C. Nach einer Transkription. In: Max Weber-Arbeitsstelle, BAdW 
München.

53 Vgl. bes. die Briefe von Marianne Weber an Max Weber vom 26. Juni (Fahrt zur 
BDF-Vorstandskonferenz nach Erfurt) und 2. Juli 1919. In: Ebd.

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

257

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Kampf gegen den Antisemitismus

Marianne Weber war als neu gewählte Vorsitzende des BDF direkt einer 
vereinsinternen Zerreißprobe ausgesetzt. In der aufgeheizten Atmosphäre der 
revolutionären Umbrüche der Nachkriegszeit machte sich ein zunehmend un­
verhohlener Antisemitismus breit: auf der Straße, in der Presse, in den Partei­
en, den Parlamenten und selbst an den Universitäten, wie die Eheleute Weber 
irritiert feststellen mussten. Gemeinsam unterzeichneten sie Anfang Januar 
1919 zusammen mit 89 Heidelbergern eine Erklärung für „unsere jüdischen 
Mitbürger“, denen „offen oder versteckt […] die Ursache alles militärischen, 
politischen und wirtschaftlichen Unglücks, das über unser Vaterland hereinge­
brochen ist, zugeschrieben“ worden sei.54 Während einer Hochschuldebatte 
im Badischen Landtag war der Jurist Guido Leser offenbar mit seinem Par­
teikollegen Eberhard Gothein aneinandergeraten und hatte sich gegen die Be­
nachteiligung von Privatdozenten und Juden an den Universitäten eingesetzt. 
Marianne Weber war – wie sie an ihren Mann berichtete – die Einzige, die sich 
in der Landtagsfraktion der DDP hinter Leser stellte.55

Nun, im Spätsommer 1919, hatte Marianne Weber am Vorabend ihrer Wahl 
zur Vorsitzenden bei der BDF-Generalversammlung in Hamburg einen Vor­
trag über „Die Mitarbeit der Frauen am geistigen und sittlichen Wiederaufbau 
unseres Volkslebens“ gehalten. Der heutige Leser wird den Vortrag als natio­
nal-patriotisch, vielleicht sogar nationalistisch auffassen. Aber die „rechten“, 
alldeutsch und völkisch gesonnenen Zeitgenossinnen empfanden Marianne 
Webers Ausführungen zur Länge des Krieges und den seelischen Folgen be­
reits als einen Affront gegen ihre nationalen Gefühle. Um die Wogen zu glät­
ten, suchte Weber noch während der Zusammenkunft das direkte Gespräch. 
Rückblickend bekannte sie, dass sie „sehr ungern“ jemanden verletze, aber aus 
Gewissensgründen „gerade in diesem Kreise und an diesem Abend mit vollster 

54 Erklärung. In: Heidelberger Zeitung, Nr. 12 vom 15. Januar 1919, S. 3; vgl. auch: Erklä­
rung gegen antisemitische Propaganda. In: Max Weber: Zur Neuordnung Deutsch­
lands. Schriften und Reden 1918–1920. Hrsg. von Wolfgang J. Mommsen (MWG I/16). 
Tübingen 1988, S. 510–512.

55 Brief von Marianne Weber an Max Weber vom 8. Juli 1919. In: BSB München, Ana 
446.C. Nach einer Transkription. In: Max Weber-Arbeitsstelle, BAdW München. 
Dort schreibt sie: „Unser eifriger Guido Leser hat sich neulich in der Fraktion einen 
gründlichen Rüffel zugezogen. Er […] hat dem hochverehrten ‚Mitglied der Fraktion‘ 
Gothein bei der Hochschuldebatte widersprochen. G. hat nämlich alle Schatten weg­
zuwischen gesucht, Leser trat als Anwalt der vernachlässigten Privatdozenten und vor 
allem der Juden auf – wobei unser Fraktionschef mit 2 andern den Saal verließ[en]. 
O der arme Guido – ich war die einzige, die dann in der Fraktion für ihn die Lanze 
brach.“

Edith Hanke

258

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufrichtigkeit“ hätte sagen müssen, was ihrerseits „gesagt werden mußte“.56 

Nach der Publikation des Vortrags meldete sich am 26. Januar 1920 ein – wie 
sie vermutete – männlicher Kritiker zu Wort. In der „Deutschen Zeitung“ 
beklagte er „Judentum und Internationalismus in der Frauenbewegung“ und 
bezog sich auch auf Webers Vortrag.57 Sein Hauptvorwurf an den BDF laute­
te, dass der Vorstand sich hauptsächlich aus Jüdinnen und Demokratinnen 
zusammensetzen und deshalb nicht die gesamte weibliche Bevölkerung in 
Deutschland repräsentieren würde. Den Anschluss an die Internationale Frau­
enliga betrachtete er sogar als Verrat an deutschen Interessen. Marianne Weber 
konnte die Vorwürfe als Bundesvorsitzende nicht stehen lassen und antwor­
tete im „Zentralblatt des Bundes Deutscher Frauenvereine“.58 Unter der Über­
schrift „Vom ‚Ring nationaler Frauen‘“ setzte sie sich mit den Argumenten der 
von ihr abgelehnten „Sonderbündelei“ auseinander. Auf die antisemitischen 
Auslassungen, „daß der Bund ‚im Laufe der Zeit immer mehr in jüdisches 
Fahrwasser geraten und derzeit die Stätte der fast unumschränkten Herrschaft 
Judas‘ sei“,59 reagierte sie mit Bestürzung und Scham, die ihr zunächst die 
Worte zu rauben schienen. Falsche Tatsachen würden behauptet, deren Kor­
rektur nicht der Rede wert sei, aber „der Ton, die demagogische Routine dieses 
Artikels, die Gesinnungsart, die er ausströmt, sind derart, daß man sich tief 
in die Seele über die politische Kampfesweise unserer Tage schämt, daß man 
sich noch tiefer schämen müßte, wenn eine Frau diesen Artikel geschrieben 
hätte!“60

Dabei war dieser Angriff fast schon ein Déjà-vu für Marianne Weber. Knapp 
zehn Jahre zuvor, hatte der Philosoph Arnold Ruge die Frauenbewegung in 
Heidelberg beschimpft als „eine Bewegung, die sich zusammensetzt aus alten 
Mädchen, sterilen Frauen, Witwen und Jüdinnen, die aber, welche Mütter sind 
und die Pflichten der Mutter erfüllen, sind nicht dabei.“61 Marianne Weber 

56 Marianne Weber: Vom „Ring nationaler Frauen“. In: Die Frauenfrage. Zentralblatt 
des Bundes Deutscher Frauenvereine, 22. Jg., Nr. 5 vom 1. März 1920, S. 34–36, hier 
S. 34. Wiederabdruck in: Budde/Hanke: Frauenfragen (wie Anm. 7), S. 79–85, hier 
S. 79f.

57 E. Witte: Judentum und Internationalismus in der Frauenbewegung. In: Deutsche 
Zeitung, 25. Jg., Nr. 46 vom 26. Januar 1920, Morgenausgabe, Rubrik „Frauen-Zei­
tung“, S. 3.

58 Marianne Weber: Vom „Ring nationaler Frauen“ (wie Anm. 56).
59 Ebd., S. 36 (S. 84).
60 Ebd. (S. 84f.) (Hervorhebung im Original).
61 Arnold Ruge: Eingesandt. In: Heidelberger Tageblatt, Nr. 382 vom 3. Dezember 1910, 

2. Bl., S. 3, hier zit. nach: Max Weber: Briefe 1909–1910. Hrsg. von M. Rainer Lepsius 
u. Wolfgang J. Mommsen (MWG II/6). Tübingen 1994, S. 715 (Hervorhebung im 
Original).

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

259

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fühlte sich schon damals als Vorsitzende des Heidelberger Vereins „Frauen­
bildung – Frauenstudium“ zu einer Gegendarstellung verpflichtet. Es war 
keine glückliche Fügung, dass sich ihr Ehemann in den Konflikt einmischte, 
offenbar durch Kollegen gedrängt, sich ritterlich-schützend vor seine Frau zu 
stellen. Die ganze Affäre weitete sich zu einem öffentlichen Skandal aus. Da­
bei ging es kaum noch um die sexistischen, antisemitischen Diffamierungen 
Ruges, sondern um verletzte männliche Ehre, die bis zu einer Duellforderung 
und mehreren Prozessen führte.62 Heute mag man die Eigendynamik der 
so genannten Affäre Ruge bedauern, weil sie von der inhaltlichen Auseinan­
dersetzung mit dem Antisemitismus ablenkte. Allerdings lässt Max Webers 
späteres Statement gegen den um sich greifenden Antisemitismus an der Uni­
versität München keinerlei Zweifel an seiner Haltung zu. Er stellte sich mutig 
vor einen angegriffenen jüdischen Studenten und attackierte den Rektor offen 
wegen dessen Untätigkeit. Auch Marianne Weber war sich sicher, dass ihr 
Mann im Dritten Reich zu seinen jüdischen Studenten gehalten hätte. Das 
schrieb sie offen auf eine Postkarte an Julie Meyer.63 In ihrem eigenen Kreis 
agierte sie dagegen nach 1933 deutlich vorsichtiger, was ihre Freundschaft zum 
Ehepaar Gertrud und Karl Jaspers belastete.64

6. Schlussbetrachtungen

Marianne Webers parlamentarisches „Zwischenspiel“ dauerte nicht einmal ein 
Jahr. Ihre Reden, Zeitungsartikel und Zeitschriftenbeiträge zeigen sie 1918/19 
als eine überzeugte Demokratin und Kämpferin für die Gleichberechtigung 
der Frauen. Aber sie war nach wenigen Wochen ermüdender Parlamentsarbeit 
nicht unglücklich, dass diese Episode endete. Ihr Aufsatz „Parlamentarische 
Arbeitsformen“ ist ein Lehrstück aus dem Maschinenraum der parlamentari­
schen Demokratie. Darin wägt sie auch die Vor- und Nachteile der Fraktions­
disziplin ab. Während die Sozialdemokraten und auch das Zentrum sehr ge­
schlossen auftraten, tendierten – wie sie schreibt – die liberalen Demokraten, 
„die ja fast ausnahmslos von den alten freiheitlichen Idealen durchtränkt sind“, 
am ehesten dazu, „die Abstimmung freizugeben“.65 Auch andere Beobachtun­

62 Die Prozessakten sind abgedruckt in: Max Weber: Briefe 1911–1912. Hrsg. von M. Rai­
ner Lepsius u. Wolfgang J. Mommsen (MWG II/7). Tübingen 1998, S. 816–988.

63 Julie Meyer-Frank: [Erinnerungen]. In: Rüdiger vom Bruch/Rainer A. Müller 
(Hrsg.): Erlebte und gelebte Universität. Die Universität München im 19. 
und 20. Jahrhundert. Pfaffenhofen 1986, S. 322–325, hier S. 325.

64 Vgl. dazu: Budde: Zur Einführung (wie Anm. 7), S. 35 f.
65 Marianne Weber: Parlamentarische Arbeitsformen (wie Anm. 13), S. 297 (S. 111 f.).

Edith Hanke

260

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen treffen heute noch zu, selbst wenn man im Plenum keine Zeitung mehr 
liest oder Briefe schreibt. Diese Alltagsroutine setzte sich auch bald bei Mari­
anne Weber durch, die sogar während der Sitzungen und auf den Briefbögen 
des Badischen Landtags an ihren Mann schrieb.66 Man hat den Eindruck, 
dass die politische Arbeit sie intellektuell nicht ausreichend auslastete. Es zog 
sie zurück zur Frauenbewegung und dann über Jahre an den heimischen 
Schreibtisch, wo sie das Werk ihres verstorbenen Mannes herausgab, seine 
Biographie schrieb und somit den Grundstein für seinen Weltruhm legte.67

Der Vetter Otto Baumgarten hat Max und Marianne Weber als ein Ehepaar 
im Hegelschen Sinn gedeutet: „die Einheit zweier, die doch voneinander ver­
schieden sind“.68 Diese kongeniale Verbindung habe über den Tod von Max 
Weber hinaus gewirkt. Gilt dies, so darf man fragen, auch für die Entschei­
dung der Stiftung Bundespräsident-Theodor-Heuss-Haus, Max und Marianne 
Weber in politischer Hinsicht als einen Kopf – und nicht zwei eigene Köpfe 
– der Demokratiegeschichte zu würdigen?69 Im Bekenntnis zum Liberalismus, 
zum deutschen Nationalstaat, zu einer privatkapitalistischen Wirtschaftsord­
nung, der gesellschaftlich führenden Rolle des Bürgertums, dem Ethos der in­
dividuellen Verantwortung und schließlich auch zur republikanischen Staats­
verfassung waren Max und Marianne Weber Geistesverwandte. Max Weber 
war, das ist unbestritten, ein politisch-intellektueller Kopf mit bestechend kla­
rer Analysefähigkeit und einer charismatischen Redegabe. Marianne Weber 
sah ihn sogar, wie einige seiner Zeitgenossen, als künftigen Reichskanzler 
der Weimarer Republik. Er scheiterte aber bereits an der Kandidatur in sei­
nem Wahlkreis und schrieb dann mit bitterer Selbstironie, dass er nun unter 
den Gesetzen zu leben habe, die seine Frau mache – „noch feministischer 
kann man doch nicht sein!“70 Marianne Weber war eine politisch denkende, 
reflektierte Frau, die sich trotz ihrer hohen ideellen Ansprüche nicht vor klein­

66 Am 2. Juli 1919 schreibt sie auf dem alten Briefbogen der „II. Kammer“, der mit 
der neuen Landtagsangabe überstempelt war, an ihren Mann: „Da bin ich wieder 
und throne auf dem Podium dieses hübschen Rundsaales und höre die […] Ausein­
andersetzungen unsres sehr gescheiten Finanzministers […].“ Brief von Marianne 
Weber an Max Weber vom 2. Juli 1919. In: BSB München, Ana. 446.C.; Kopie und 
Transkription in: Max Weber-Arbeitsstelle, BAdW München.

67 Vgl. Edith Hanke: „Max Webers Schreibtisch ist nun mein Altar“. Marianne Weber 
und das geistige Erbe ihres Mannes. In: Karl-Ludwig Ay/Knut Borchardt (Hrsg.): Das 
Faszinosum Max Weber. Die Geschichte seiner Geltung. Konstanz 2006, S. 29–51.

68 Baumgarten: Marianne Weber (wie Anm. 15).
69 Wie Anm. 5.
70 Brief von Max Weber an Martha Riegel vom 29. Januar 1919. In: Max Weber: Briefe 

1918–1920. Hrsg. von Gerd Krumeich u. M. Rainer Lepsius (MWG II/10). Tübingen 
2012, S. 414 f., hier S. 414 (Hervorhebung im Original).

Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen

261

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teiliger, mühsamer Vereins- und Parlamentsarbeit scheute. Ihr kommunalpoli­
tisches Engagement zeugte von Bürgernähe und Pragmatismus. Sie wusste, 
welche Gesetze für wen gemacht wurden und welche Auswirkungen diese 
auf das Leben der Bürger und Bürgerinnen haben würden. Anders als ihr 
Ehemann, der mit der Gabe der freien Rede ausgestattet war, las sie von gut 
ausgearbeiteten Manuskripten ab, die sie nachher fast unverändert publizieren 
konnte. Sie war auch aufgrund ihres Charakters um Ausgleich, Zusammenhalt 
und Kompromiss bemüht. Diese Grundeigenschaften einer funktionierenden 
parlamentarischen Demokratie entsprachen ihrem, aber nicht Max Webers 
Naturell. Nüchtern bilanzierte Marianne Weber ihre politisch-parlamentari­
schen Erfahrungen:

„Nur wer einmal in die sich hinter verschlossenen Türen vollziehende Arbeit 
des Gesetzgebers und Politikers hineingeschaut und an ihr verantwortlich mit­
gewirkt hat, weiß anschaulich, was es in einem demokratischen Parlament be­
deutet, daß Politik die Kunst des Möglichen ist; nur er erfährt, welches Maß von 
Beraten, Verhandeln, Entgegenkommen, Verzichten von seiten aller zu gleichem 
Recht und mit gleicher Verantwortung Beteiligten nötig ist, um eingreifende 
Gesetze und Handlungen […] überhaupt zustande zu bringen.“71

71 Marianne Weber: Parlamentarische Arbeitsformen (wie Anm. 13), S. 299 (S. 115) 
(Hervorhebung im Original).

Edith Hanke

262

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard 
Koebner (1885–1958)

Peter Tietze

„Jerusalem in fact gives you very little of a background for general history.“1 

Im Gegenteil müsse der Geschichtsforscher in Jerusalem mit „an awareness 
of frustration, or at least of impediments blocking his way at every turn“2 

rechnen. So bewertete mit unverhohlener Enttäuschung der gebürtige Breslau­
er Richard Koebner rückblickend seine Zeit als Geschichtsprofessor an der 
Hebräischen Universität zu Jerusalem von 1934 bis zu seiner Emeritierung 
1955.

Koebner bezog seine Klage über den „short supply of historical inspiration 
derived from the town and the country“3 ausschließlich auf sein eigenes Fach­
gebiet der allgemeinen, Universal- oder Welt-Geschichte (general history).4 
Diese sei Koebner zufolge „anchored in the ‚West‘“.5 Doch anders als in Europa 
und Nordamerika fehle es, so Koebner weiter, in Israel an einer alltäglichen, 
unmittelbaren und vorwissenschaftlichen Vertrautheit mit dieser allgemeinen 
Geschichte:

„Though it is true that Jewish history and Israeli history form part of European 
and Mediterranean history, they are too subordinate a part to be used as centres 
around which this more extensive history could be grouped. What general 
history may mean to Israelis of the present cannot be learned from what it 
meant to their forefathers. The past which you explain to Hebrew-speaking 
students in lectures on general history has very little contact with that of their 
own people. The chasm is widened by the fact that their families, in most cases, 
hail from Slavonic countries, while the general history, with which they are to be 
acquainted, is […] as much anchored in the ‚West‘ as that taught to a European 
or an American student.”6

1 Richard Koebner: On Teaching History in Jerusalem. In: Norman Bentwich (Hrsg.): 
Hebrew University Garland. A Silver Jubilee Symposium. London 1952, S. 76–86, hier 
S. 76.

2 Ebd.
3 Ebd., S. 77.
4 Koebner verwendete alle drei deutschen Begriffe, soweit ich sehe, weitgehend syno­

nym.
5 Ebd., S. 78.
6 Ebd.

263

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus heutiger Sicht fallen in diesem Zitat zwei Aspekte sogleich ins Auge: zum 
einen der allein auf den „Westen“ zentrierte Blick sowie zum anderen die 
Herabsetzung „slawischer“ Kulturen und der damit assoziierten „Ostjuden“ 
zu nachgerade geschichtslosen Völkern.7 Was ist mit Koebner, dem langjähri­
gen Mitglied der Deutschen Demokratischen Partei (DDP), geschehen, so 
möchte man fragen, der sich noch 1933 für eine ausgeglichene Betrachtung 
der miteinander verwobenen Geschichte von Deutschen und Polen eingesetzt 
hatte?8 Zweifelsohne handelt es sich hierbei nicht bloß um einen rhetorischen 
‚Ausrutscher‘, sondern um den Ausdruck einer tiefen Enttäuschung, großer 
Ratlosigkeit und vielleicht auch des persönlichen Scheiterns eines nahezu ver­
gessenen sozialliberalen Denkers im Angesicht eines bis heute andauernden, 
scheinbar unlösbaren Konfliktes. Es war freilich ein Scheitern, das trotz allem 
fruchtbare Ansätze hervorgebracht hat, die auch über die Geschichtswissen­
schaften hinaus an Aktualität nicht eingebüßt haben und deren Wiederentde­
ckung sich lohnt.

Koebner war ein überraschend innovativer, kritischer und liberaler Denker, 
also das genaue Gegenteil eines konservativen, rückwärtsgewandten ‚Jecken‘, 
wie er heute gelegentlich in Israel wahrgenommen wird.9 In vielerlei Hinsicht 
war Koebner das, was man um 1900 einen „Freisinnigen“ nannte. Und doch 
erscheint er aus heutiger Perspektive als eine zutiefst widersprüchliche Figur: 
nicht frei von Ressentiments und doch ein erklärter Feind jedes Dogmatis­
mus; ein deutscher Bildungsbürger und zugleich ein anglophiler Pragmatiker; 
ein sozialliberaler, säkularer Demokrat und zugleich ein Bewunderer des 
Britischen Empires; ein Experte für die „deutschrechtliche Ostsiedlung“ im 
Mittelalter und zugleich ein Vorkämpfer für eine anti-metaphysische, kritisch-
konstruktivistische Geschichtstheorie.

7 Etwas pointierter, aber den Aspekt des Antislawismus aussparend, formulieren Adi 
Livny und Ada Warni: „The complete confluence of general history with Western histo­
ry in Koebner’s essay may seem archaic and even arouse discomfort in contemporary 
readers. Yet even those challenging his approach might empathize with Koebner the 
immigrant historian: though his native Europe was the point of encounter with his 
students, for many of the latter, already born in Palestine, Europe remained an abstract, 
intangible concept“ (Adi Livny/Ada Warni: „There is no past apart from that past 
which issues in the present“. On Richard Koebner’s Essay. In: AD ACTA. The Hebrew 
University, Jewish Scholars, and the Exile from Europe. Ausstellung an der National 
Library of Israel in Jerusalem, Herbst-Winter 2018–2019. [Jerusalem 2018], S. 17–19, hier 
S. 18).

8 Vgl. hierzu ausführlich Peter Tietze: Von der Ostforschung zur Historischen Seman­
tik. Richard Koebner, ein deutsch-jüdischer Pionier der Begriffsgeschichte. In: Viertel­
jahrshefte für Zeitgeschichte 67 (2019), S. 31–72.

9 Vgl. Rivka Feldhay: The Humanities through the Lens of Migration. Richard Koebner’s 
Transition from Germany to Jerusalem. In: Naharaim 11/1–2 (2017), S. 13–23.

Peter Tietze

264

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie geht das alles so vermeintlich Widersprüchliche zusammen? Die Ant­
wort ist: mit einem „re-interpretativen“ (Koebner) oder präziser: mit einem 
re-problematisierenden Denken, dessen erkenntnistheoretische und soziopo­
litische Leitidee die Hoffnung auf eine ‚Einheit durch Vielfalt‘ darstellt. Bei­
de Grundmuster von Koebners Denken, Re-Problematisierung und ‚Einheit 
durch Vielfalt‘, möchte ich anhand einiger zentraler Stationen in Koebners 
Leben und Werk illustrieren.

1. Das liberale Breslau

Der aus dem weitgehend säkularen10 jüdischen Breslauer Bildungsbürgertum 
stammende Koebner studierte zunächst in Breslau und im liberalen Genf, 
dann in Berlin, wo er sich einer Gruppe junger Studenten um den Kulturhis­
toriker Kurt Breysig anschloss. Breysig stand zusammen mit Karl Lamprecht 
für eine Abkehr von der alten „Historischen Schule“ in der Nachfolge Leo­
pold von Rankes, die heute gemeinhin als „Historismus“ bezeichnet wird.11 
Stattdessen propagierte Breysig eine national-liberale und monistische, also 
radikal diesseitige Neuausrichtung der Geschichtswissenschaft. Letzteres war 
besonders für Studenten jüdischer Herkunft attraktiv, verhieß doch zumindest 
Breysigs Version des Monismus eine Überwindung der religiösen Gegensätze 
in einem neuen, auf soziologischen und massenpsychologischen Gesetzmäßig­
keiten aufbauenden, säkularen Weltbild. Koebner erhielt von Breysig auch die 
Anregung zu seiner Doktorarbeit über den Bedeutungswandel des Begriffs der 
‚Ehe‘12 im Mittelalter. Hier wird bereits sichtbar, was mit „Re-Problematisie­
rung‘ gemeint ist, nämlich das Kritisieren und Umschreiben historischer Nar­
rative ausgehend von aktuellen Problemwahrnehmungen. Zur Re-Problemati­
sierung traten später noch weitere Aspekte hinzu, vor allem ein Bewusstsein 
für die Standortgebundenheit der Geschichtswissenschaft und für die Kontin­

10 Zum jüdischen Säkularismus siehe David Biale: Not in the Heavens. The Tradition 
of Jewish Secular Thought. Princeton 2010. Hier wird er im Sinne einer gewissen 
Distanz zur institutionalisierten Religionsausübung verwendet.

11 Vgl. Jörn Rüsen/Friedrich Jaeger: Geschichte des Historismus. Eine Einführung. 
München 1992.

12 Die Dissertation erschien in mehreren Teilen: die ersten drei Kapitel im von Ge­
org Steinhausen herausgegebenen „Archiv für Kulturgeschichte“: Richard Koebner: 
Die Eheauffassung des ausgehenden deutschen Mittelalters. In: Archiv für Kulturge­
schichte 9 (1911), Teil 1: S. 136–198; Teil 2: S. 279–318. Der Rest erschien als eigenstän­
dige Publikation: Ders.: Die Eheauffassung des ausgehenden deutschen Mittelalters. 
Vorbemerkungen und Kap. 4: Die religiöse Beurteilung des ehelichen Lebens. Breslau 
1911.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

265

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genz, aber auch die unhintergehbare Sprachgebundenheit und den Konstruk­
tions-Charakter der Realität, was Koebner zufolge eine Verantwortung der 
Geschichtswissenschaft zur ständigen Selbstkritik und zum Engagement für 
eine sozial-liberale Gesellschaft mit sich bringe.

Dies äußerte sich darin, dass Koebner direkt nach dem Ersten Weltkrieg 
der linksliberalen DDP beitrat, der sich zeitgleich viele Bildungsbürger pro­
testantischer und jüdischer Herkunft anschlossen. Koebner engagierte sich 
beispielsweise zusammen mit der Philosophin, späteren Ordensfrau und Holo­
caust-Opfer Edith Stein in der politischen Bildungsarbeit des Breslauer Orts­
vereins der DDP. Die schlesische Metropole galt bereits im Kaiserreich als 
Hochburg der deutsch-jüdischen Symbiose unter dem Banner des Linkslibera­
lismus.13 In den frühen 1920er Jahren waren überdies – und ganz im Gegen­
satz zur deutschen Historikerzunft insgesamt – viele von Koebners Breslauer 
Historiker-Kollegen in der DDP aktiv. Dieser Konstellation entstammte auch 
Koebners Habilitationsschrift über die „Anfänge des Gemeinwesens der Stadt 
Köln“.14 Es kam darin eine weitere Leitidee zum Tragen, nämlich das Ideal 
einer ‚Einheit durch Vielfalt‘, welche Koebner zeitlebens beschäftigen sollte. 
Ausgerechnet durch den Geschichtstheoretiker Reinhart Koselleck wurde Ko­
ebners Habilitationsschrift Mitte der 1990er Jahre wieder ins allgemeine Be­
wusstsein der Begriffshistoriker gerufen. Koselleck machte auf eine ablehnen­
de Rezension seines eigenen Vaters, des Historikers und Geschichtsdidaktikers 
Arno Koselleck,15 von 1923 aufmerksam und kam auf Koebners Verwendung 
des Begriffs ‚Volksgemeinschaft‘ zu sprechen. Dabei insinuierte Koselleck wie 
schon sein Vater zuvor, dass Koebners vermeintlich rein verfassungs- und 
rechtsgeschichtliche Köln-Studie durch den Gebrauch dieses Begriffs bereits 
in ihrer Konzeption anachronistisch angelegt gewesen sei.

Beim Begriff ‚Volksgemeinschaft‘ denken wir heute zwangsläufig an ganz­
heitliche, homogenisierende und völkisch-autoritäre Machtkonzeptionen. 
Aber der Begriff war im Jahr 1922, als Koebner seine Arbeit veröffentlichte, 
noch bedeutungsoffen und nicht allein auf eine rechte, antiliberale Position 
festgelegt. Ganz im Gegenteil: In den Anfangsjahren der Weimarer Republik 

13 Vgl. Till van Rahden: Juden und andere Breslauer. Die Beziehungen zwischen Juden, 
Protestanten und Katholiken in einer deutschen Großstadt von 1860 bis 1925. Göttin­
gen 2000.

14 Vgl. Richard Koebner: Die Anfänge des Gemeinwesens der Stadt Köln. Zur Entste­
hung und ältesten Geschichte des deutschen Städtewesens. Bonn 1922.

15 Vgl. zu Person und Werk Manfred Hettling/Wolfgang Schieder: Theorie des histo­
risch Möglichen. Zur Historik von Reinhart Koselleck. In: Dies. (Hrsg.): Reinhart 
Koselleck als Historiker. Zu den Bedingungen möglicher Geschichten. Göttingen 
2021, S. 9–60, hier S. 12–17.

Peter Tietze

266

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war das Konzept der ‚Volksgemeinschaft‘ vor allem ein Fahnenwort demokrati­
scher Parteien wie der DDP.16 Maßgeblich für Koebners Verwendung dieses 
Begriffs waren Friedrich Naumanns „praktischer Liberalismus“ und ein ideali­
siertes Bild des englischen Parlamentarismus. Denn Koebner glaubte in der 
mittelalterlichen Stadtverfassung Kölns, wie sie durch das urbane Bürgertum 
gegen den Widerstand des Klerus etabliert wurde, eine soziale Einheit zu 
erkennen, die nicht trotz, sondern gerade aufgrund der relativ hohen sozia­
len Differenzierung in diesem städtischen Raum sich gleichsam „natürlich“ 
herausgebildet habe. Es habe sich um eine ‚Volksgemeinschaft‘ gehandelt, die 
gerade nicht durch Homogenität und Hierarchie charakterisiert gewesen sei, 
sondern durch „bürgerliche“ Selbstverwaltung und soziokulturelle Pluralität, 
in der Konflikte zwar weiterhin vorkamen, aber der gesellschaftliche Zusam­
menhalt durch das Bewusstsein der wechselseitigen, durch Arbeitsteilung be­
dingten Abhängigkeit aufrechterhalten wurde. In vielerlei Hinsicht hat der 
Wiener „Volkshistoriker“ Otto Brunner mit seinem über ein Jahrzehnt später 
veröffentlichten Buch „Land und Herrschaft“ das völkische Gegenmodell dazu 
entworfen.17 Koebner hat den Begriff der Volksgemeinschaft fortan nicht mehr 
verwendet, zu sehr überwog darin bereits ein exkludierender, homogenisieren­
der Impetus.

Koebner war ein aufmerksamer Beobachter der soziopolitischen Entwick­
lungen in der Weimarer Zeit und stellte bereits Mitte der 1920er eine weitge­
hende Polarisierung der Gesellschaft fest, die er als zentrale Gefahr für die 
noch junge Demokratie erkannte. Seine einstmals so liberale Heimatstadt 
Breslau verwandelte sich Ende der 1920er Jahre in eine Hochburg völkischer 
und antisemitischer Gesinnung, wie etwa die heftigen Proteste gegen die Be­
rufung des Juristen Ernst Cohn im Jahr 1932 zeigten.18 Koebner war schon 
im Jahr zuvor im Rahmen der Breslauer Ortsgruppe des Central-Vereins 

16 Wie Norbert Götz und Wolfgang Hardtwig zeigen, war der bereits zeitgenössisch 
heftig umstrittene Terminus in der unmittelbaren Nachkriegszeit kein exklusiver 
Kampfbegriff der politischen Rechten, sondern schien zeitweilig sogar zu „einem 
demokratischen Gründungsmythos des postmonarchistischen Deutschlands“ aufzu­
steigen (Norbert Götz: Volksgemeinschaft. In: Michael Fahlbusch/Ingo Haar (Hrsg.): 
Handbuch der völkischen Wissenschaften. Personen – Institutionen – Forschungs­
programme – Stiftungen. München 2008, S. 713–721, hier S. 713; siehe auch Wolfgang 
Hardtwig: Volksgemeinschaft im Übergang. Von der Demokratie zum rassistischen 
Führerstaat. In: Detlef Lehnert (Hrsg.): Gemeinschaftsdenken in Europa. Das Ge­
sellschaftskonzept „Volksheim“ im Vergleich 1900–1938. Köln 2013, S. 227–253, hier 
S. 234.

17 Vgl. Tietze: Von der Ostforschung (wie Anm. 8), insb. S. 48 f.
18 Vgl. Leonie Breunung/Manfred Walther: Die Emigration deutscher Rechtswissen­

schaftler ab 1933. Bd. 1. Berlin/Boston 2012, S. 81–102, hier S. 83 f.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

267

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens (C.-V.) gegen den zunehmenden 
Antisemitismus an der Schlesischen Friedrich-Wilhelms-Universität engagiert, 
musste aber nach „Fühlungnahme mit den Dozenten“ bereits im April 1932 
erkennen, dass öffentliche Protestkundgebungen gegen den grassierenden An­
tisemitismus aufgrund der zu erwartenden, gewaltsamen Gegendemonstratio­
nen nicht mehr möglich seien und nur noch die Versendung von Aufklärungs­
material in Frage komme.19 Dass die Weimarer Demokratie in den frühen 
1930er Jahren die Rechtssicherheit und den Schutz von Minderheiten nicht 
mehr effektiv garantieren konnte, war eine tiefe Verlusterfahrung für Koebner 
und ein Vorzeichen dessen, was ab 1933 folgen sollte.

Als Koebner im Zuge der NS-Rassengesetzgebung die Lehrerlaubnis entzo­
gen wurde,20 setzten sich noch seine Historikerkollegen, darunter auch Her­
mann Aubin, beim preußischen Kultusministerium erfolglos für Koebners 
Verbleib in Breslau ein. Es wurde Koebner allerdings vom neuen Regime 
gestattet, an dem seit Ende der 1920er Jahre vorbereiteten Internationalen 
Historikerkongress in Warschau im August 1933 als offizielles Mitglied der 
deutschen Delegation teilzunehmen, doch nur, weil man auf seine Expertise in 
Sachen mittelalterlicher „Deutscher Ostkolonisation“ nicht verzichten konnte 
und um der Welt zu zeigen, „wie wenig man nichtarischen Dozenten zu 
Leide tut“, wie es in einem internen Bericht des damaligen Vorsitzenden des 
Historikerverbandes und „Reichsbeauftragten“ für die Warschauer Kongress-
Delegation, Karl Brandi, hieß.21

2. Jerusalem und die Politik der Idee

Ebenfalls im August 1933 erhielt Koebner bereits den Ruf an die Hebräische 
Universität Jerusalem. Der dortige Professor für Jüdische Geschichte Yitzhak 
(Fritz) Baer beschrieb gegenüber dem ebenfalls in Jerusalem lehrenden Phi­
losophen Ernst Simon den „sehr wertvolle[n] Koebner“ als „Zionisten“, der 

19 Central Archive of the History of the Jewish People, Jerusalem (CAHJP), HM2/8705–
403, Bl. 248, Protokoll der Arbeitsausschußsitzung vom 4. April 1932.

20 An der Breslauer Universität lehrten vergleichsweise viele Wissenschaftler jüdischer 
Herkunft, weshalb dort auch die Entlassungsquote aufgrund der NS-Rassegesetze mit 
27,6 Prozent entsprechend hoch ausfiel (Michael Grüttner: The Expulsion of Acade­
mic Teaching Staff from German Universities, 1933–45. In: Journal of Contemporary 
History 57 (2022), S. 513–533, hier S. 517).

21 Vertraulicher Bericht Karl Brandis, zit. in Eduard Mühle: Für Volk und deutschen 
Osten. Der Historiker Hermann Aubin und die deutsche Ostforschung. Düsseldorf 
2005, S. 100.

Peter Tietze

268

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„schon früher den Wunsch äußerte, gelegentlich eines Besuches hier, zu Gast­
vorlesungen eingeladen zu werden“.22 Ein Besuch Koebners in Jerusalem vor 
1933 kann indes nicht belegt werden. Zudem steht dies im Gegensatz zur 
Wahrnehmung des Breslauer Historikers und Gymnasiallehrers Willy Cohn, 
der sich in seinen bekannten Tagebüchern über die Berufung Koebners 
echauffierte und Koebner vorwarf, dass er „weder jüdisch noch politisch 
hervorgetreten“ und zudem ein „gänzlich unpolitischer Mensch“ sei,23 der 
es „immer abgelehnt [habe], Beziehungen zum Judentum zu unterhalten“. 
Mithin ein „Mann ohne jede Beziehung zur jüdischen Atmosphäre“.24 Diesen 
Äußerungen Cohns sollte man allerdings nicht allzu viel Gewicht beimessen, 
denn es zeigte sich darin auch eine langjährige Rivalität der beiden fast 
gleichaltrigen Breslauer Gelehrten. Doch auch Koebner selbst bekannte im 
September 1933 gegenüber dem britischen Historiker Walter Adams, dass „die 
geistige Atmosphäre von Jerusalem“ für ihn „sehr fremdartig“ sei, da er „der 
zionistischen Bewegung fern stehe“.25 Stattdessen hoffe er, so Koebner weiter, 
„von England aus mit der deutschen Wissenschaft, wie mit der europäischen 
überhaupt, wesentlich besser in Fühlung bleiben zu können, als dies von 
Jerusalem aus möglich ist“.26 Erst als dies nicht gelang, trat Koebner zum 
Oktober 1934 die Professur in Jerusalem an. Dieses Motiv, in Kontakt zu 
bleiben, Anschlussfähigkeit trotz Unterschieden aufrechtzuhalten, sich nicht 
in einer Minderheitsposition zu isolieren, zeigt sich auch hier als zentral und 
bestimmend für Koebner.

Koebner hatte sich in seiner ganzen Forschungsarbeit als Historiker nie für 
das Partikulare allein um seiner selbst willen interessiert, sondern das dahin­
terstehende „Universale“ oder doch zeitspezifisch „Allgemeine“ gesucht.27 Dies 
mag ein Grund gewesen sein, warum er sich in seinen Veröffentlichungen 
nicht eingehender mit jüdischer Geschichte befasste. Er war vielmehr im Aus­
tausch mit seinem langjährigen Freund und späteren Jerusalemer Kollegen, 

22 National Library of Israel (NLI), ARC 4° 1751/01/50, Fritz Baer an Ernst Simon, 
10.5.1933.

23 Willy Cohn: „Kein Recht, nirgends.“ Tagebuch vom Untergang des Breslauer Juden­
tums 1933–1941. Hrsg. v. Norbert Conrads, Bd. 1. Köln/Weimar 2006, S. 36 (Eintrag 
vom 29.4.1933).

24 Ebd., S. 104 (Eintrag vom 19.11.1933).
25 Bodleian Library Oxford (BLO), MS S.P.S.L. 255/1, Bl. 16 f., Richard Koebner an 

Walter Adams, 5.9.1933.
26 Ebd.
27 Dan Diner hat eine solche – Partikularismus und Universalismus miteinander ver­

söhnende – Perspektive auch und insbesondere für die „Epistemik des Holocaust“ 
fruchtbar gemacht. Vgl. Dan Diner: Gegenläufige Gedächtnisse. Über Geltung und 
Wirkung des Holocaust. Göttingen 2007, insb. S. 13 f.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

269

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem jüdischen Religionsphilosophen Julius Guttmann, dem er auch seine 
oben genannte Habilitationsschrift widmete, bereits früh zur Überzeugung 
gelangt, dass das Judentum in der Moderne keine selbstständige „Volksgemein­
schaft“ mehr darstelle.

Koebner, so scheint es auf den ersten Blick, hat an dieser Überzeugung 
festgehalten trotz der zum damaligen Zeitpunkt in Israel dominierenden 
zionistischen Nationsauffassung28 und trotz der nationalsozialistischen Juden­
verfolgung, die viele säkular geprägte Europäer dazu zwang, sich selbst als 
‚jüdisch‘ markiert zu verstehen.

Mit seinem bei Max Weber entlehnten Ethos der Verantwortlichkeit stand 
Koebner auch in Jerusalem in gewisser Hinsicht quer zu den verschiedenen 
utopischen Entwürfen seiner Zeit. Denn seine Konzeption von allgemeiner 
Geschichte führte schrittweise zu einer Abkehr vom methodischen Nationalis­
mus, dem er vor 1933 noch verpflichtet gewesen war. Dies war ein Bruch und 
eine Weiterentwicklung zugleich, denn, wie anhand seiner methodologisch-
theoretischen Hauptschrift „Vom Begriff des historischen Ganzen“ ersichtlich 
wurde,29 war Koebner davon überzeugt, dass der Referenzrahmen für jegliche 
Geschichtsschreibung durch das Gemeinschaftsbewusstsein jener Gruppe be­
stimmt werde, zu der sich der jeweilige Geschichtsforschende als zugehörig 
verstand. Infolge der beiden Weltkriege sei allerdings ein neues, globales 
Geschichtsbewusstsein entstanden, deren zentrale Akteure, insbesondere die 
beiden Supermächte, die Vereinigten Staaten von Amerika (USA) und die 
Sowjetunion (UdSSR), um die Deutungshoheit konkurrierten.

Da Israel in den 1950er Jahren zur westlichen Einflusssphäre gehörte, legte 
Koebner mit seiner eingangs genannten Feststellung, dass die ‚Allgemeine 
Geschichte‘ im Westen verankert sei, lediglich das begriffsgeschichtliche Fak­
tum offen, dass die Definition dessen, was jeweils als ‚Allgemeine Geschichte‘ 
zu gelten hat, durch konkrete wissens- und machtpolitische Konstellationen 
vorgeprägt ist. Demzufolge gelte es, die Tatsache anzuerkennen, dass die Ge­
schichtswissenschaft ihre Gegenstände und Gegenstandsbereiche (wie hier die 
‚Allgemeine Geschichte‘) nicht vollkommen frei bestimmen könne, sondern 
diese bereits durch ein „populäres Geschichtsbewusstsein“ in groben Zügen 

28 Vgl. hierzu Michael Brenner: Israel. Traum und Wirklichkeit des jüdischen Staates. 
Von Theodor Herzl bis heute. München 2016, S. 128–160.

29 Richard Koebner: Vom Begriff des historischen Ganzen [ca. 1933]. In: Ders.: Ge­
schichte, Geschichtsbewußtsein und Zeitwende. Vorträge und Schriften aus dem 
Nachlaß. Hrsg. v. Institut für Deutsche Geschichte der Universität Tel Aviv in Zu­
sammenarbeit mit dem Richard-Koebner-Lehrstuhl für Deutsche Geschichte an der 
Hebräischen Universität Jerusalem und H. D. Schmidt, London. Redaktion: Frank 
Stern. Gerlingen 1990, S. 49–128.

Peter Tietze

270

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgeprägt antreffe und sich darüber auch bewusst werden müsse. Erst dann 
könne in einem zweiten Schritt zur Kritik dieser vor- oder außerwissenschaft­
lichen Geschichts-Begriffe übergegangen werden. Dass dahinter bei Koebner 
auch ein spezifisches Politikverständnis stand, soll im Folgenden kurz skizziert 
werden.

Die Vorstellung Koebners, dass die grundlegenden Geschichts-Begriffe 
durch ein „populäres“, d.h. vor- und außerwissenschaftliches „Geschichtsbe­
wusstsein“, vorgegeben seien, war nicht gleichbedeutend mit blindem Gehor­
sam gegenüber der jeweils dominierenden öffentlichen Meinung. Das gilt 
auch für Koebners Forschungsverständnis vor 1933. Er stand der öffentlichen 
Meinung zu keinem Zeitpunkt unkritisch gegenüber, noch war er politisch 
gänzlich untätig gewesen, wie es sein späterer Jerusalemer Schüler und Mit­
verfasser seines letzten, postum erschienenen begriffsgeschichtlichen Werks,30 

Helmut Dan Schmidt, in polemischer Absicht gegenüber Ernst Simon rückbli­
ckend unter dem Eindruck der Studentenrevolte von 1968 behauptete: „[T]he 
service of those in power had become a natural habit for Koebner. The Ger­
man professor, Staatsdiener, was hardly in a position to go his own ways.“31

Ein Beispiel soll Koebners kritische politische Haltung illustrieren. In sei­
nem Tagebucheintrag vom 6. September 1936 findet sich der Hinweis auf eine 
„Politik der Idee“; ein Politikverständnis erwachsen nicht zuletzt im Kontext 
von Koebners Engagement im Freimaurertum.32 Für viele aus Mitteleuropa ab 
Mitte der 1930er Jahre eingewanderten ‚säkularen‘ oder ‚assimilierten‘ Juden 
dienten deutschsprachige Logen in Jerusalem als ein wichtiger Treff- und 
Orientierungspunkt, vor allem für die liberal gesinnten unter ihnen. Koebner 
selbst, so zeigen seine Tagebucheinträge, schätzte nicht nur diesen sozialen 
Aspekt, sondern auch das kulturell-spirituelle Angebot der Loge und scheint in 
der Vermittlung der freimaurerischen Inhalte eine leitende Position eingenom­
men zu haben. Sein Politikverständnis und dasjenige, was er „Esoterik“ nann­

30 Vgl. Richard Koebner/Helmut Dan Schmidt: Imperialism. The Story and Significance 
of a Political Word 1840–1960. Cambridge 1964 (unveränderte Nachdrucke 1965 u. 
2010).

31 NLI, ARC 4° 1751/01/881, Helmut Dan Schmidt an Ernst Simon, 16.6.1968.
32 Die bei Eva Telkes-Klein zu findende Behauptung, dass Koebner Mitglied im frei­

maurerähnlichen, jüdischen Orden B’nai B’rith gewesen sei, konnte nicht bestätigt 
werden. Vgl. dies.: L’Université hébraïque de Jérusalem à travers ses acteurs : la pre­
mière génération de professeurs (1925–1948). Paris 2004, S. 243. Eine Mitgliedschaft 
in beiden Organisationen war gleichzeitig möglich und kann für Koebner daher auch 
nicht ausgeschlossen werden.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

271

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te, hingen jedenfalls aufs Engste zusammen. So schrieb Koebner im genannten 
Tagebucheintrag,33 der wohl als Vorlage für eine Ansprache diente, folgendes:

„Esoterik ist niemals Milieuprodukt (kein Kathed[er]-Sozialism[us]), sondern 
steht immer über dem Milieu. Sie muß das Gewissen ihrer Zeit sein. Es gibt nur 
eine Realpolitik: die Politik der Idee.“34

Es verbleibt im Ungefähren, was genau diese „Politik der Idee“ beinhalten soll­
te. Deutlich ist zunächst nur, was damit nicht gemeint ist, nämlich bloße Inter­
essenpolitik für ein bestimmtes soziales ‚Milieu‘, wie es aus Koebners Sicht der 
Katheder-Sozialismus35 deutscher Intellektueller um 1900 gewesen sei. Noch 
dürfe es eine ‚Realpolitik‘ geben, welche sich entweder nur an den vermeintli­
chen Sachzwängen orientiere oder einem ungezügelten Machiavellismus das 
Wort rede.36 Vielmehr rief Koebner hier jenes von Max Weber geprägte Ver­
ständnis von ‚Realpolitik‘ ins Bewusstsein, das auf einer Verantwortungsethik 
aufbaute, welche den Bereich der Politik nicht der ausschließlichen Dominanz 
moralischer Fragen von historischer Schuld und Opfertum überantwortet.37 

Stattdessen gehe es darum, gewissenhaft und verantwortungsvoll zum Wohle 
aller Zeitgenossen zu handeln.

Koebners Forderung an die Politik, das „Gewissen ihrer Zeit“ zu sein, hatte 
somit zwei implizite Voraussetzungen: zum einen den spezifisch westlichen 
Wertehintergrund, der nicht zuletzt im Falle der Freimaurer aufs Engste mit 
dem Begriff der ‚Aufklärung‘ verbunden war, und zum anderen die Voraus­
setzung einer den unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppierungen über­
geordneten sozialen Einheit, die allerdings nicht mehr als konkret beschreib­
bare Instanz vorgestellt wurde, sondern als ein immer wieder aufs Neue zu 
beschreibendes und entsprechend umkämpftes ‚Symbol‘. Verkürzt gesagt, ging 
es ihm um den nicht gerade leicht zu bewerkstelligenden Ausgleich von Parti­
kularem und Universalem, ohne dabei einer Seite den Vorzug zu geben.

33 Der Tagebucheintrag ist nicht in Koebners eigener Handschrift verfasst, vermutlich 
hat er die Rede seiner Schwester Charlotte diktiert.

34 NLI, ARC 4° 1809–2, Tagebuch, Eintrag 6.9.1936.
35 Vgl. Otto Ladendorf: Historisches Schlagwörterbuch. Leipzig 1906: „Kathedersozia­

listen, ein Spottname, womit H. B. Oppenheim in einem Artikel der Nationalzeitung 
vom 17. Dez. 1871 diejenigen deutschen Professoren der Nationalökonomie zu treffen 
gedachte, welche im Gegensatz zur freihändlerischen Richtung eine staatliche Sozial­
gesetzgebung lebhaft befürworteten“ (<https://www.textlog.de/schlagworte-katheder
sozialisten.html>).

36 Eine Übersicht über ihre historischen Ausformungen bietet John Bew: Realpolitik. 
A History. Oxford 2016.

37 Vgl. Kari Palonen: Eine Lobrede für Politiker. Ein Kommentar zu Max Webers 
„Politik als Beruf “. Wiesbaden 2002, S. 112.

Peter Tietze

272

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.textlog.de/schlagworte-kathedersozialisten.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.textlog.de/schlagworte-kathedersozialisten.html


In diesem Sinne ist wohl auch der vieldeutige Begriff der ‚Esoterik‘ hier 
zu verstehen, der im Tagebuch nicht definiert wird. Deutlich kommt darin 
die intendierte Verbindung von „Gottsuche“ und Politik zum Ausdruck,38 aber 
nicht unbedingt im Sinne einer okkulten Geheimlehre, sondern vor allem 
als Absage an die Vorstellung, man könne gesellschaftliche Probleme und 
Phänomene ganz ‚objektiv‘, gleichsam ‚von außen her‘ (also exoterisch) be­
trachten und beschreiben. Stattdessen kommt hier Koebners Verständnis von 
„Geschichtlichkeit“ zum Tragen, wonach jede Beobachtung und Darstellung 
sozialer Phänomene selbst wiederum nur ein historisch bedingtes soziales 
Phänomen ist und entsprechend lediglich ‚von innen her‘ (also esoterisch) 
gedeutet werden kann. ‚Esoterik‘ in diesem Sinne ist also ein Handeln aus 
dem Bewusstsein, dass die eigene soziale Position stets in wechselseitiger 
Abhängigkeit steht mit den vielen anderen, die sie mittel- oder unmittelbar 
umgeben. Damit wird auch die Rede von der „Politik der Idee“ verstehbar als 
eine Politik der Einsicht (begriffsgeschichtlich hergeleitet vom Altgriechischen 
ἰδεῖν „erblicken“, „erkennen“) in die wechselseitige Verbundenheit durch kon­
tingente Beziehungsgeflechte oder wie Koebner es später formulierte: durch 
die „cross-currents of historical contingency“.39 Mit anderen Worten geht es 
hierbei um jene „Einheit durch Vielfalt“, die Koebner in verschiedenen Varia­
tionen zeitlebens beschäftigt hat.

Doch Koebners Hoffnung auf eine „Politik der Idee“ wurde im Juni 1938, 
also einige Monate vor dem Münchner Abkommen und den Novemberpogro­
men, auf eine schwere Probe gestellt, als er erkannte, dass der „antisemitic 
fanatism“ den Juden nur noch „the right of death“ gelassen habe. Denn „the 
British policy of professing patience has not proved to be fruitful“. Zudem 
drohe dieses Scheitern der britischen Politik schwerwiegende Probleme für 
Palästina mit sich zu bringen, denn „Arab terrorists are hoping for World-An­
tisemitism“, wie Koebner an den britischen Historiker Walter Adams schrieb.40

Als sich der Zweite Weltkrieg als unvermeidlich abzeichnete, verstärkte sich 
Koebners politisches Engagement, und es kam bei ihm – wie sein Schüler 

38 Ähnliche Vorstellungen waren etwa auch bei Hugo Bergmann zu finden, wenn er 
1933 in seinem Tagebuch schrieb: „Jedenfalls: der Zionismus hört auf interessant 
zu sein, wenn nicht das Transzendentale in seinem Mittelpunkt steht“ (Schmuel 
Hugo Bergmann: Tagebücher und Briefe. Bd. 1. Königstein/Ts. 1985, S. 348, Eintrag 
28.11.1933).

39 Richard Koebner: The Concept of Western Civilization. In: The Cambridge Journal 4 
(1951), S. 207–224, hier S. 211.

40 BLO, MS S.P.S.L. 255/1, Bl. 94–97, hier Bl. 95, Richard Koebner an Walter Adams, 
23.6.1938.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

273

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Helmut Dan Schmidt schrieb – zu einer „geistigen Neuorientierung“.41 Ko­
ebner, der noch bis 1938 regelmäßig im Sommer nach Deutschland gereist 
war, unter anderem um seine Forschungen zur mittelalterlichen Ostsiedlung 
weiterzuführen,42 erkannte nun endgültig, dass sein auf Rechtsstaatlichkeit 
und Interessenausgleich beruhendes „bürgerliches“ Geschichts- und Gemein­
schaftsbewusstsein sich sowohl als realitätsfern als auch politisch unwirksam 
erwiesen hatte. Er gelangte nunmehr zu der Überzeugung, dass nicht nur 
die allgemeine Politik, sondern auch eine wirksame Kulturpolitik, die mit 
seinem Habitus eines „deutschen Mandarins“ aufs Engste verbunden war,43 

tiefer an den grundlegenden Strukturmerkmalen des modernen Geschichts- 
und Gemeinschaftsbewusstseins ansetzen müsse: Die Wissenskritik musste 
zur Grundlage einer Gesellschaftskritik werden.

3. Salman Schocken und sein Kreis

Im Laufe seiner Zeit in Jerusalem entwickelte Koebner schrittweise Sympathi­
en für dasjenige, was heute vielfach als „Kulturzionismus“ bezeichnet wird, 
zumindest was den Wunsch nach einer der modernen westlichen Zivilisation 
angemessenen Form des Judentums anbelangt.44 Koebner fand schnell Auf­
nahme im Kreis um den Verleger und Geschäftsmann Salman Schocken, dem 
fast alle deutsch-jüdischen Intellektuellen Jerusalems angehörten, so etwa Ko­
ebners enger Freund Julius Guttmann, aber auch S. J. Agnon, Hugo Bergmann, 
Gershom Scholem, Ernst Simon und Martin Buber.45 Im Gegensatz zum 
Großteil dieses intellektuellen Kreises zeigte Salman Schocken selbst allerdings 
„nie Sympathien für Brit Schalom“.46 Dieser auf Deutsch als „Friedensbund“ 
zu übersetzende Verband, zu dem etwa Martin Buber, Gershom Scholem, 
Hugo Bergmann, Ernst Simon und Judah L. Magnes gehörten, setzte sich – 

41 Helmut Dan Schmidt: Richard Koebner (1885–1958). Von Breslau nach Jerusalem. In: 
Koebner: Geschichte (wie Anm. 29), S. 11–21, hier S. 15.

42 BLO, MS S.P.S.L. 255/1, Bl. 94–97, hier Bl. 95, Richard Koebner an Walter Adams, 
23.6.1938.

43 Siehe Paul Mendes-Flohr: The Mandarins of Jerusalem. In: Naharaim 4 (2011), 
S. 175–182.

44 Vgl. Michael Brenner: Jüdische Kultur in der Weimarer Republik. München 2000, 
S. 33 f. et passim und zur Verwendung des Begriffs in Palästina/Land Israel von der 
Staatsgründung siehe ders.: Israel (wie Anm. 28), insb. S. 97–99.

45 Vgl. Anthony David: The Patron. A Life of Salman Schocken 1877–1959. New York 
2003, und Stefanie Mahrer: Salman Schocken. Topographien eines Lebens. Berlin 
2021.

46 Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 208.

Peter Tietze

274

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie auch seine Nachfolgeorganisation Ichud – für einen bi-nationalen, also 
jüdisch-arabischen, föderativen Staat in Palästina ein.47

Für Salman Schocken bedeutete seine Emigration nach Palästina im Jahr 
1934 zunächst eine deutliche Einschränkung seiner wirtschaftlichen Betäti­
gungsmöglichkeiten im Vergleich zum Kaufhauskonzern- und Verlagsgeschäft 
in Deutschland, das im Dezember 1938 durch die Nationalsozialisten zwangs­
liquidiert wurde.48 Schocken betätigte sich fortan als Vorsitzender des Exeku­
tivkomitees der Hebräischen Universität, kaufte die Tageszeitung Ha-aretz auf 
und gründete in Palästina einen weiteren Verlag unter seinem Namen, wobei 
jedoch sein Engagement für die Hebräische Universität den meisten Raum 
einnahm.49

Die noch junge Jerusalemer Universität befand sich seit Anfang der 1930er 
Jahre in einem Konflikt zwischen dem für eine bi-nationale, jüdisch-arabi­
sche Union plädierenden Kanzler Judah L. Magnes50 einerseits und dem Prä­
sidenten der zionistischen Weltorganisation Chaim Weizmann andererseits. 
Schocken arbeitete in enger Abstimmung mit Weizmann nicht nur an einer 
Konsolidierung der Finanzen, sondern an einer grundlegenden Umstrukturie­
rung der Universität, welche durch das Herausdrängen Magnes‘ aus dem ein­
flussreichen Kanzleramt und dessen Abfindung mit einer rein symbolischen 
Ehrenpräsidentschaft ermöglicht werden sollte.51 Diese Auseinandersetzung 
ging in ihrer politischen Bedeutung weit über das universitäre Milieu hinaus 
und kulminierte aus Schockens Sicht in der Alternative zwischen der Abkapse­
lung in einer vornehmlich mitteleuropäisch geprägten Kulturenklave oder der 
Öffnung für die gesamte jüdische Welt im Verbund mit der westlichen Welt, 
insbesondere aber mit Unterstützung durch Großbritannien und die USA. 
Bevor Koebner sich zu einer engeren Zusammenarbeit mit den Binationalisten 
überzeugen ließ, hatte er bis zu Schockens unerwarteter Übersiedlung in die 
USA im Oktober 1940 eng mit diesem auf dessen Ziel hingearbeitet.

47 Vgl. hierzu etwa Dietmar Wieschemann: Traum vom Frieden. Das bi-nationale Kon­
zept des Brith-Schalom zur Lösung des jüdisch-arabischen Konfliktes in der Zeit von 
1925–1933. Schwalbach a.T. 1998; Shalom Ratzabi: Between Zionism and Judaism. 
The Radical Circle in Brith Schalom 1925–1933. Leiden u.a. 2002; Dimitry Shumsky: 
Brit Shalom. In: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur. Im Auftrag der Säch­
sischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig hrsg. v. Dan Diner. Bd. 1. Stuttgart/
Weimar 2011, S. 422–427.

48 Vgl. Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 277, 331.
49 Ebd., S. 277.
50 Vgl. Daniel P. Kotzin: Judah L. Magnes. An American Jewish Nonconformist. Syra­

cuse, NY 2012.
51 Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 288 f.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

275

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Koebner habe, wie dessen Schüler Helmut Dan Schmidt anlässlich Ko­
ebners Emeritierung betonte, ein „hebräisches Kultur-Ghetto als ein völlig 
irreales Ideal“ betrachtet und sei stattdessen für die „Entwicklung eines hebräi­
schen Jischuw als eines Teiles der britischen Völkergemeinschaft zusammen 
mit dem arabischen Jischuw“52 eingetreten. Die hier anzutreffende Verwen­
dung des Begriffs ‚Jischuw‘ (hebr.: Niederlassung, Siedlung, Bevölkerung) ist 
ungewöhnlich, denn üblicherweise wird dieser Terminus nur für die jüdische 
Siedlungsgruppe in Palästina verwendet. Genau auf diese Verengung des zio­
nistischen Blicks macht der Satz auf begrifflicher Ebene aber gerade aufmerk­
sam.

Schocken und Koebner scheinen auch sonst in politischer Hinsicht ähnli­
che Auffassungen geteilt zu haben. Im Jerusalemer Privatarchiv von Salman 
Schocken findet sich etwa der Hinweis, dass Koebner zusammen mit seinem 
Freund aus Breslauer Tagen, dem Religionsphilosophen Julius Guttmann, von 
Schocken im Sommer 1939 für die Partei Achdut Haam (Einigkeit des Volkes) 
angeworben wurde.53 Dabei handelt es sich um eine kurzlebige Splitterpartei, 
die im Zuge der Aufspaltung der 1931 in Krakau gegründeten „Weltvereinigung 
der Allgemeinen Zionisten“ (Zionim Klalim) entstanden war. Zu den führen­
den Persönlichkeiten der Achdut Haam gehörten vor allem Vertreter des mit­
teleuropäischen, „liberalnationalen zionistischen“54 Bürgertums, die eine freie 
Marktwirtschaft anstrebten und auf den Fortbestand des britischen Mandates 
hofften,55 im Sinne „einer weitgehenden politischen Autonomie unter dem 

52 Beide Zitate sind im Original auf Deutsch verfasst und finden sich in Helmut Dan 
Schmidt: Professor Richard Koebner, der Lehrer. Eine Wuerdigung zum Beschluss 
seiner 21jaehrigen Lehrtaetigkeit an der Hebraeischen Universitaet. In: Yedioth 
hayom, Nr. 29 vom 22.7.1955, S. 3.

53 Salman Schocken Library, Jerusalem [nachfolgend: SchA], 556/12, „Für Einladung 
zur Zirkelversammlung der Partei [Achdut ha-am] in der Bibliothek Schocken am 
Mittwoch, 19.7.1939, 5.30 h nachm“, ms. Durchschlag, 3 S. Auf dieser 73 Personen um­
fassenden Adressliste findet sich neben „Prof. Koebner“ (an sechster Stelle) auch der 
Eintrag „J. Guttmann“, wobei aufgrund des Fehlens der akademischen Titel unsicher 
ist, ob es sich hierbei tatsächlich um den Religionsphilosophen Julius Guttmann han­
delt. Weitere geladene Universitätsmitglieder waren der Arzt Ludwig Halberstädter, 
der Orientalist und Leitende Mitarbeiter der Universitäts- und Nationalbibliothek 
Gotthold Weil sowie das Ärzte-Brüderpaar Hermann und Bernhard Zondek.

54 Zu deutsch-jüdischen liberalen Strömungen in Palästina vgl. Anja Siegemund: Eine 
Bürgergesellschaft für den Jischuw. Deutsche liberalnationale Zionisten in Palästina. 
In: Tel Aviver Jahrbuch für deutsche Geschichte 41 (2013), S. 60–81.

55 In einem an die Exekutive der Jewish Agency gerichteten Memorandums-Entwurf 
vom Dezember 1938 heißt es: „Jüdische und arabische Autonomie für Bezirke und 
Sachgebiete. Wenn Judenstaat und staatspolitische Parität gegenwärtig nicht zur Dis­
kussion gestellt werden können, müssen wir eine Lösung anstreben, bei der wir 

Peter Tietze

276

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schutz der britischen Mandatsmacht“.56 Die Achdut Haam wurde bereits 1942 
von der „Neuen Alija“-Partei (Alija Chadascha) ideell beerbt, die sich als 
Interessenvertretung deutschsprachiger Einwanderer verstand. Auch Koebner 
engagierte sich später in der von der Alija Chadascha organisierten Kultur- 
und Bildungsarbeit.

Technokratie, dirigistische Wirtschaftspläne und eine defensiv-abwartende 
Haltung im jüdisch-arabischen Konflikt zeichnete die insgesamt sehr realpo­
litisch und pragmatisch gehaltenen Ziele der Partei Achdut Haam aus. Kenn­
zeichnend war zudem eine Skepsis gegenüber der parlamentarischen Massen­
demokratie, da man angesichts des Scheiterns der Weimarer Republik von 
deren Dysfunktionalität in Krisenzeiten überzeugt war. Das traf offenbar auch 
auf Koebner zu.

Denn dieser stellte sich angesichts der scheinbaren Ausweglosigkeit des 
jüdisch-arabischen Konfliktes, der seit 1936 mit Terroranschlägen auf beiden 
Seiten einen hohen Blutzoll forderte, noch im März 1939 die durchaus ernst 
gemeinte Frage, „ob nicht die faschistischen Staaten es fertig gebracht ha­
ben, Probleme zu lösen, mit denen die demokratischen nicht fertig wurden 
(Arbeitslosigkeit)“.57 Koebner war mit diesen Überlegungen in seinem dama­
ligen, überwiegend deutschsprachigen Jerusalemer Freundes- und Kollegen­
kreis keineswegs allein. So stimmte der Philosoph Hugo Bergmann, dessen 
Tagebucheinträgen dieses Zitat entstammt und der zur Verwunderung seiner 
Jerusalemer Kollegen zeitlebens ein Verehrer des Anthroposophen Rudolf Stei­
ner war,58 der an Koebners Frage anschließenden Bemerkung David Werner 

in dem nun einmal gegebenen Rahmen das Maximum an Autonomie und Selbst­
ständigkeit in den uns lebenswichtigen Bereichen (Einwanderung, Verteidigung, Er­
ziehung, Entwicklung der Wirtschaft und Bodenerwerb) erlangen“ (SchA, 556/12, 
Präsidium der Partei Achdut Haam an die Exekutive der Jewish Agency, Tel Aviv, 
28.12.1938, hs. Vermerk „Entwurf !“, ms. 7 S., hier S. 2). Als Präsidiumsmitglieder 
werden darin aufgeführt (S. 7): „Auerbach, Bileski, Foerder, Ginsburg, Hurwitz, Kro­
janker, Medsini, Moses, Pinner, Rosenblueth, Schocken, Tuchler.“

56 Brenner: Israel (wie Anm. 28), S. 91.
57 So Koebners Äußerung in einer privaten Gesprächsrunde bei David Werner Senator 

am 1.3.1939 nach der Erinnerung Hugo Bergmanns. Anwesend waren zudem Martin 
Buber, Bergmanns Ehefrau Escha, der aus Breslau stammende und kurz zuvor aus­
gewanderte Mathematiker Otto Toeplitz und der Physiker Shmuel Sambursky. Als 
Reaktion auf Koebners Frage hielt Bergmann fest: „Aber es wurde erwidert, es ist 
keine Kunst, Probleme zu lösen, wenn man den Menschen aufopfert“ (Bergmann: 
Tagebücher & Briefe [wie Anm. 38]. Bd. 1, S. 497 f.).

58 Vgl. Andreas Kilcher: Kabbalah and Anthroposophy. A Spiritual Alliance According 
to Ernst Müller. In: Julie Chajes/Boaz Huss (Hrsg.): Theosophical Appropriations. 
Esotericism, Kabbalah, and the Transformation of Traditions. Beer Sheva 2016, 
S. 197–220, hier S. 215 f. Bergmanns Engagement für Steiners und Müllers Anthro­

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

277

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Senators zu, „daß die faschistischen Staaten Dinge vollbracht haben, welche in 
der Linie des Richtigen liegen, wie die Einigung des deutschen Volkes, auch 
die Forderung nach Kolonien ist an sich berechtigt“.59

Es wäre jedoch verfehlt, Koebners Frage vorschnell als ein klares Bekennt­
nis zum Faschismus zu werten, vielmehr manifestierte sich darin ein tiefes 
Gefühl der Niedergeschlagenheit angesichts der enttäuschten Hoffnungen, die 
Koebner als DDP-Mitglied nur wenige Jahre zuvor noch in die Demokratie 
gesetzt hatte.60 Hinzu kam die erwähnte Frustration über das Scheitern der 
Appeasement-Politik. Dennoch findet sich in Bergmanns Tagebuch im Eintrag 
zu dieser privaten Gesprächsrunde am 1. März 1939 folgende Schlussbemer­
kung, welche die vermeintlichen Erfolge des Faschismus deutlich relativierte: 
„Töplitz [sic] erzählte, und auch Köbner [sic], daß die Deutschen jetzt alle 
melancholisch seien. Ungefähr die Stimmung: es lohnt eigentlich nicht zu 
leben.“61 Hierbei steht allerdings zu vermuten, dass beide damit mehr über sich 
selbst aussagten als über die Deutschen im NS-Reich.

Der Achdut Haam jedenfalls, die sich als „Partei des fortschrittlichen Bür­
gertums“ bezeichnete,62 war nur wenig Erfolg bei den Wahlen zum 21. Zionis­
tenkongress Ende Juli 1939 beschieden,63 und stellte danach ihre Tätigkeiten 
relativ bald ein. Dies lag nicht zuletzt daran, dass es sich eher um eine Samm­
lungsbewegung und Interessenvertretung eines bestimmten soziokulturellen 

posophie, die er auch mit der Kabbalah verknüpft sah, wurde insbesondere von 
Gershom Scholem kritisiert.

59 Bergmann: Tagebücher & Briefe (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 497 f.
60 Martin Buber, der ebenfalls am Gespräch teilnahm, sprach zwei Monate später von 

der „faschistischen Suggestion“, die nur deshalb habe verfangen können, weil es die 
sozialistischen und demokratischen Kräfte nicht verstanden hätten, die „Sehnsucht 
nach einer neuen sinnvollen Wirklichkeit, in die man sich aus dem organisierten 
Chaos der Gegenwart hinüberretten könnte“, zu stillen (Martin Buber: [Rede an­
lässlich des 1. Mai 1939]. In: ders.: Werkausgabe. Bd. 11: Schriften zur politischen 
Philosophie und zur Sozialphilosophie. Teilband 2: 1938–1965. Hrsg. u. komm. v. 
Massimiliano De Villa, eingel. v. Franceso Ferrari. Gütersloh 2019, S. 27–30, hier 
S. 28).

61 Bergmann: Tagebücher & Briefe (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 497 f.
62 Deutschsprachige Wahlanzeige „Achduth Haam. Die Partei des fortschrittlichen Bür­

gertums“. In: Tamzit Itonejnu vom 21.7.1939, S. 3. Als Kandidaten werden u.a. aufge­
führt: „1. Felix Rosenblueth, Tel Aviv. 2. Elias Auerbach, Haifa. 3. Herbert Foerder, Tel 
Aviv. 4. Kurt Tuchler, Tel Aviv. 5. Gustav Krojanker, Jerusalem.“ An letzter, 26. Stelle 
steht Salman Schocken. Siehe auch CZA J18/49–42, Wahlplakat „Achdut Haam“, 
deutsch und hebräisch (verm. Juni/Juli 1939) mit hs. Zusatz „nicht verwendet“.

63 SchA, 556/12, Felix Rosenblueth an Salman Schocken, Kurt Blumenfeld, Martin 
Rosenblueth, Jerusalem 6.8.1939, ms. Felix Rosenblueth berichtet darin über das 
enttäuschende Wahlergebnis im Nationalrat.

Peter Tietze

278

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milieus handelte denn um eine Gruppe mit konkreten politischen Vorstell­
ungen.

Der geringe Erfolg mag dazu beigetragen haben, dass Schocken fortan 
den Kontakt zu anderen, stärker kulturzionistisch ausgerichteten Strömungen 
suchte. So fand im August 1940, also kurz bevor er für alle seine Jerusalemer 
Bekannten gänzlich unerwartet in die USA übersiedelte, eine dreistündige 
„Aussprache“ in seinem luxuriösem Jerusalemer Wohnhaus statt, an der ne­
ben Schocken und Koebner namhafte deutschsprachige Vertreter der bi-na­
tionalen Idee teilnahmen, darunter Martin Buber, Gershom Scholem, David 
Werner Senator und Ernst Simon. Schocken war von dieser Veranstaltung tief 
enttäuscht: Kaum jemand der Teilnehmer, außer „Simon mit dem obligaten 
Hinweis auf die Araber“, habe „echtes Interesse“ für die „praktische Parteipoli­
tik“ geschweige denn für seine Abgrenzungsbemühungen gegenüber anderen 
zionistischen Gruppen gezeigt.64 Bergmann, Simon und Koebner hatten ihrer­
seits im Vorfeld – allerdings vergeblich – andere, wesentlich allgemeinere The­
men für das Treffen vorgeschlagen: Koebner wollte etwa ganz grundsätzlich 
über den „Aufbau des Jischuv und seine besonderen Probleme“ sprechen.65

Schocken ging es mithin um konkrete Lösungen und praktische Erfolge, 
Koebner und seinen Universitätskollegen hingegen um die Schaffung eines 
hinreichenden Problembewusstseins für die Komplexität eines Konflikts, der 
bis heute einer ‚Lösung‘ entbehrt. Ein weiteres, im Zeitraum von 21 Tagen 
geplantes Treffen desselben Kreises fand wohl nicht mehr statt. Inzwischen 
hatte der Zweite Weltkrieg auch das Mandatsgebiet Palästina erreicht, insbe­
sondere durch die italienische Bombardierung Tel Avivs am 9. September 
1940.66 Einen Monat später, im Oktober 1940, verließ Salman Schocken bereits 
Jerusalem. Über die Gründe für seine „Abreise ohne Abschied“ und für seine 
dauerhafte Übersiedlung in die USA ist viel spekuliert worden.67 Schockens 
Frustration darüber, dass die Unterstützung für seine politischen Pläne in 
Jerusalem ausblieb, dürfte einen nicht ganz unerheblichen Anteil daran gehabt 
haben.

64 SchA, 556/84, „Notiz ueber die Veranstaltung im Wohnhaus am 10. August 1940 um 
8.15“, Jerusalem, 11.8.1940, ms. Eingeladen waren: „Dr. Weltsch, Prof. Koebner, Prof. 
Scholem, Prof. Guttmann, Dr. Samburski, Dr. Jonas, Dr. Spitzer, Dr. E. Simon, Prof. 
Schwabe, Prof. Buber, Dr. Senator.“ Man achte auf die Reihenfolge, die als kleines 
Indiz für die Nähe Koebners zu Schocken gelten darf.

65 Ebd.
66 Vgl. Dan Diner: Ein anderer Krieg. Das jüdische Palästina und der Zweite Weltkrieg, 

1935–1942. München 2021, S. 134.
67 Vgl. Mahrer: Salman Schocken (wie Anm. 45), S. 365–367.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

279

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassend betrachtet hatte Koebner in Salman Schocken einen 
wichtigen Förderer,68 nicht zuletzt in beruflicher Hinsicht, und Schocken 
wiederum in Koebner einen weitsichtigen Berater in wissenschaftsorganisato­
rischen Fragen während der ersten Jahre im für beide noch fremden Kontext 
Jerusalems gefunden.69 Beide unterschieden sich jedoch in ihrem Politikver­
ständnis, welches bei Schocken parteipolitisch-pragmatisch auf Ent-Problema­
tisierung abzielte, bei Koebner als „Politik der Idee“ grundsätzlich re-proble­
matisierend angelegt war und radikale Veränderungen sowie die vorschnelle 
Schaffung von ‚harten Fakten‘ ablehnte.

Mit Schockens Weggang fand die Konstellation, welche die Voraussetzung 
für Koebners im weiteren Sinne politisches Engagement in seinen ersten 
Jahren in Jerusalem gebildet hatte, ein abruptes Ende. Ein Briefwechsel der 
beiden über das Jahr 1940 hinaus ist m.W. nicht überliefert. Doch eine weitere 
Konstellation, diejenige der britischen Kulturpolitik, hatte Koebner bereits 
seit etwa 1936 in ihren Bann gezogen.70 Diese wurde von einer dritten Kon­
stellation, dem Kulturzionismus in Koebners engerem, universitärem Umfeld, 
bis zum Ende des Krieges abgelöst, und sie prägte seine künftige Sicht auf 
den arabisch-jüdischen Konflikt.71 Der Übergang von einer Konstellation in 
die andere war jedoch kein radikaler Richtungswechsel. Er war ebenso sehr 
durch äußere Umstände geprägt wie durch innere Selbstreflexion erfolgte 
Neujustierung und Schwerpunktverlagerung entsprechend der Weberschen 
Verantwortungsethik und der sich daraus ergebenden realpolitischen Orien­
tierung. Zwischen den Konstellationen gab es zeitliche und inhaltliche Über­
lappungen, aber auch deutliche Widersprüche und Konflikte. Nicht zuletzt 
darin liegt einer der Gründe für Koebners aus heutiger Sicht widersprüchlich 
erscheinende Äußerungen.

68 Zu Schockens zunehmender Verbitterung darüber, dass er von seiner Jerusalemer 
Umgebung vermeintlich ausschließlich als Mäzen wahrgenommen wurde, siehe ebd., 
S. 363.

69 Zum Zusammenhang von Emigration und Patronage siehe etwa Andrew Chand­
ler/Katarzyna Stokłosa/Jutta Vinzent (Hrsg.): Exile and Patronage. Cross-cultural 
Negotiations Beyond the Third Reich. Münster 2006.

70 Vgl. hierzu Tietze: Von der Ostforschung (wie Anm. 8), insb. S. 62–68.
71 Vgl. hierzu Peter Tietze: Die falsche Analogie. Der Begriffshistoriker Richard Koebner 

und das jüdische Palästina. In: Mimeo. Blog der Doktorandinnen und Doktoranden 
am Dubnow-Institut, 9.5.2022, <https://mimeo.dubnow.de/die-falsche-analogie/> 
(12.5.2025).

Peter Tietze

280

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mimeo.dubnow.de/die-falsche-analogie
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://mimeo.dubnow.de/die-falsche-analogie


4. Ein „Prediger in der Wüste“ für das Britische Empire

War Salman Schocken bis Oktober 1940 Koebners zentrale Bezugsperson in 
Jerusalem gewesen, so bemühte Koebner sich im Laufe des Krieges noch 
stärker als zuvor, den Kontakt zur britischen Mandatsregierung zu vertiefen. 
Koebners Bemühungen während des Krieges, im Jischuw um Verständnis für 
die britische Politik zu werben, entsprachen nicht nur der weitverbreiteten 
England-Begeisterung der Freisinnigen seiner Kindertage. Sein pro-britisches 
Engagement hatte vielmehr damit zu tun, dass Koebner bereits 1936, im Zu­
sammenhang mit einer organisatorischen Umstrukturierung der Hebräischen 
Universität in Jerusalem unter den Einfluss britischer „Kulturpropaganda“ 
geraten war, wie er gegenüber Salman Schocken freimütig bekannt hatte, und 
sich von deren „aufrichtige[m] Bestreben, […] durch Diskussion und Selbst­
kritik zu einheitlichen Grundsätzen zu kommen“,72 hatte überzeugen lassen. 
Koebner plädierte in diesem Zusammenhang für eine stärkere Anbindung 
der Hebräischen Universität an die Hochschulen des Commonwealth und die 
Einführung des Englischen als zweiter Unterrichtssprache neben dem Hebräi­
schen.

Damit stieß Koebner freilich nicht überall auf ungeteilte Zustimmung. Zu 
einem „Prediger in der Wüste“ für das britische Empire wurde er nach eigener 
Aussage jedoch vor allem mit seinen ab März 1940 gehaltenen öffentlichen 
Vorträgen über englische Geschichte, die das Verständnis für die Motive bri­
tischer Politik im jüdischen Palästina vertiefen sollten.73 Koebner versuchte 
Ende des Jahres 1944 mit finanzieller Unterstützung des Public Information 
Office der britischen Mandatsverwaltung eine Sammlung dieser, ursprünglich 
auf deutsch oder englisch verfassten (kultur-)politischen Vorträge über das 
britische Empire in hebräischer Übersetzung in der Wochenzeitung Ha-galgal 
(„Das Rad“) zu veröffentlichen.74 Diese wurde in enger Abstimmung mit 
der Rundfunkstation Kol Jeruschalajim („Stimme Jerusalems“) betrieben und 
galt in politischen Fragen als Organ der britischen Mandatsregierung. Die 
Veröffentlichung kam allerdings nicht zustande, weil die Übersetzung ins 
Hebräische sich immer weiter hinauszögerte. Der tiefere Grund dafür war 
der Umstand, dass Koebner sich die Übersetzung ins Hebräische nicht selbst 

72 SchA, 054/7–1, „Bericht Prof. Koebner über seine Tätigkeit in London. Teil III: 
Association of the Buero of the Universities of the British Empire“. Anlage zu Koebner 
an Salman Schocken, 31.7.1936.

73 Vgl. Anonym: Lecture in Series „England and the English“. In: The Palestine Post vom 
4.3.1940, S. 2.

74 Der folgende Abschnitt wurde bereits in leicht veränderter Form veröffentlicht in 
Tietze: Von der Ostforschung (wie Anm. 8), S. 66.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

281

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zutraute, sondern den ihm noch aus Breslauer Tagen bekannten Orientalisten 
Martin Plessner damit beauftragt hatte, der allerdings erhebliche Bedenken 
gegenüber Koebners Texten entwickelte. So warf Plessner Koebner vor, das 
Faktum zu unterschlagen, dass die Britische Mandatsregierung letztlich nur 
ihre eigenen Interessen verfolge und die Förderung der in ihrem Machtbe­
reich stehenden Völker vernachlässige.75 Koebner widersprach und forderte 
nun seinerseits von Plessner ein grundsätzliches „Umdenken“: Es gelte das 
entmündigende preußische Ideal des fürsorglichen Staates zu verwerfen (dem 
sich Koebner selbst noch vor der Emigration verpflichtet gefühlt hatte), und 
stattdessen in eigenverantwortlicher „Kontrolle und Kritik“ am Gelingen des 
Empires „mitzuarbeiten“, womit Koebner auf sein Ideal einer ‚Einheit durch 
Vielfalt‘ zu sprechen kam:

„Englische Politik und englische Verwaltung sind zwei weitgehend verschieden­
artige Gegenstände (anders als in Deutschland!); die palästinensischen Verhält­
nisse müssen aber noch überdies mit besonderem Maß gemessen werden. Es 
ist ein preußisches Vorurteil, daß eine Verwaltung an sich gut sein kann; eine 
Verwaltung ist nur gut, wenn die Bevölkerung durch Bereitstellung der Kräfte, 
durch Legalität und – falls sie geistig und politisch so entwickelt ist, wie z.B. die 
Juden in E.I. [= Erez (Land) Israel] das von sich behaupten – durch Kontrolle 
und Kritik mitarbeitet. In Palästina kommt die besondere Schwierigkeit hinzu, 
daß Juden und Araber nach Eigenart ihrer Tradition ungleichartige Einstellung 
des Beamten verlangen.“76

Aber das Ideal der Politik zerbrach an der Realität der Verwaltung, doch Koeb­
ner wollte es nicht wahrhaben. Das hatte viele Gründe, persönliche vielleicht, 

75 Central Zionist Archives, Jerusalem (CZAJ), A530/39, Martin Plessner an Richard 
Koebner, 18.10.1944, hs. 4 S., hier S. 2 f.: „Der Bürger wird zur Zusammenarbeit 
mit einem Staatsapparat aufgefordert, der weder in der Lage noch bereit ist, ihm 
den nötigen Schutz gegen Gesetzesbrecher zu geben. Das sind doch auffallende 
Dinge, die offenkundig nicht auf ‚this country‘ beschränkt sind, die aber offenbar 
die Kolonialverwaltung nicht beeinträchtigt haben. Trotzdem sind sie natürlich sehr 
geeignet, die Staatsautorität zu untergraben und ein psychologisches Verhältnis zu 
schaffen, das weder für England ehrenvoll noch für das verwaltete Land nützlich 
ist. Es scheint hier diese seltsame Scheu vor dezidiertem Handeln außer im Falle 
höchster Gefahr vorzuliegen, die unsereinem so unverständlich ist, weil man nicht 
versteht, warum der Staat nicht für Ordnung, Recht und Gesetz im Verhältnis der 
Einwohner (um nicht zu sagen Bürger) untereinander sorgt, soweit nicht ein wirkli­
ches oder vermeintliches Interesse Englands selbst vorliegt, oder im Falle von Kapi­
talverbrechen. Eine bessere Verwaltung wäre doch viel eher geeignet, die Achtung vor 
den Einrichtungen zu erhöhen, auf die England stolz ist, und würde so indirekt ein 
friedenstiftendes Moment sein. Darüber könnte man, glaube ich, im Rahmen dieser 
Vorträge einen Abschnitt einschalten.“

76 CZAJ, A530/39, Richard Koebner an Martin Plessner, 6.11.1944, S. 3 f.

Peter Tietze

282

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber, was hier mehr interessiert, sicher auch solche, die mit der Entfaltung 
seiner Geschichtstheorie zusammenhingen. Denn das ‚Empire‘, dem er auch 
eine postum veröffentlichte Monographie widmete,77 bot in Koebners Augen 
ein alternatives temporales Ordnungsmodell zur ubiquitären „Ideologie der 
Zeitwende“, welche in seiner Sicht die Ursache für die kataklystische Moderne 
bildete. 

Ein gutes Beispiel für Koebners Gegenentwurf einer ‚re-problematsieren­
den‘ Haltung78 ist sein 1945 auf Hebräisch veröffentlichter Artikel „Unpoliti­
sche Betrachtungen unserer politischen Probleme“, in welchem er sich kritisch 
mit dem Import und der Übertragung des deutschen Begriffs der „politischen 
Bildung“ ins Hebräische auseinandersetzte, einem Begriff also, dem er in 
seiner Breslauer Zeit etwa in der Öffentlichkeitsarbeit des DDP-Ortsvereins 
noch verpflichtet gewesen war. Nun aber warnte der – aufgrund seiner Nähe 
zur liberalen Alija Chadascha durchaus nicht „unpolitische“ – Koebner davor, 
jene durch „politische Bildung“ erlernten und vermeintlich ewigen politischen 
und historischen Wahrheiten zur Grundlage des gesellschaftlichen Handelns 
in Palästina zu machen. Vielmehr gelte es, diese Gewissheiten stets immer 
wieder aufs Neue selbstkritisch zu hinterfragen und von exkludierenden und 
entwertenden Kategorisierungen politischer Feinde abzusehen, da sie es un­
möglich machten, das konstruktive, zukunftsoffene Gespräch wieder neu auf­
zunehmen.79

Genau diese Überlegungen führten Koebner schließlich zu einem Engage­
ment für eine bi-nationale Union in Israel/Palästina. Als er auf einem Ge­
sprächsabend bei dem Verwaltungsdirektor der Jerusalemer Universität, David 
Werner Senator, im Oktober 1939 von den Teilnehmern, den ehemaligen Brit 
Schalom-Mitgliedern Hugo Bergmann, Gershom Scholem und Ernst Simon, 
erfuhr, dass die Jewish Agency unter der Leitung von David Ben-Gurion fest 
damit rechne, dass ein Resultat des nunmehr ausgebrochenen Weltkrieges die 
Gründung des jüdischen Nationalstaates sein werde, zeigte er sich – so berich­

77 Vgl. Richard Koebner: Empire. Cambridge 1961, und Koebner/Schmidt: Imperialism 
(wie Anm. 30).

78 Vgl. Reinhard Laube: „Perspektivität“. Ein wissenschaftssoziologisches Problem zwi­
schen kulturbedingter Entproblematisierung und kulturwissenschaftlicher Reproble­
matisierung. In: Otto Gerhard Oexle (Hrsg.): Das Problem der Problemgeschichte 
1880–1932. Göttingen 2001, S. 129–179. Zum Zusammenhang zur Begriffsgeschichte 
vgl. Peter Tietze: „Der Angriff der Gegenwart auf die übrige Zeit.“ Richard Koebners 
und Reinhart Kosellecks Historische Semantikforschungen zwischen Historismus 
und Posthistoire. In: Forum Interdisziplinäre Begriffsgeschichte, hrsg. v. Ernst Müller 
5/2 (2016), S. 6–22.

79 Richard Koebner: Unpolitische Betrachtungen unserer politischen Probleme [hebr.]. 
In: Baajot (Kislew – Aw, 5705 [1944/45]), Bd. 2, H. 7, S. 8–13.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

283

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet Bergmann – zutiefst erschrocken.80 Koebner glaubte zunächst jedoch noch 
fest an die britische Schutzmacht. Erst im Jahr 1942 sollte er sich „breitschla­
gen lassen“ (Hugo Bergmann), der politischen Vereinigung Ichud (יחוד = Uni­
on) beizutreten, die, gegründet von Judah L. Magnes, Ernst Simon und Martin 
Buber, einen bi-nationalen, föderalen Staat anstrebte.81 Koebner blieb aller­
dings skeptisch, ob eine solche Föderation zum damaligen Zeitpunkt bereits 
realisierbar sei, da in seinen Augen auf beiden Seiten die Voraussetzungen für 
eine politische Zusammenarbeit noch nicht vorhanden waren. So berichtet 
Hugo Bergmann, dass Koebner ihn auch auf die möglichen Nachteile einer 
Föderation mit den Arabern aufmerksam gemacht habe:

„[…] dann bei Köbner [sic], der mir die Plattform von Ichud zeigte, die aller­
dings sehr kläglich ist, keine zionistische Forderung enthält, und Köbner [sic] 
sagt mit Recht, er sei nicht so sicher, ob wir so ohne weiteres in der arabischen 
Föderation glücklich sein werden, ob sie uns nicht zwingen werden, arabische 
Forderungen nach außen zu vertreten.“82

Die von Koebner verfolgte „Politik der Idee“, im Sinne einer bereits im Cen­
tral-Verein ausgeübten rationalen Aufklärungsarbeit und eines Interessenaus­
gleichs auf der Basis von Gleichberechtigung, beruhte auf der Voraussetzung 
des tatsächlichen Vorhandenseins sozialgeschichtlicher Verflechtungen sowie 
eines weitgehend gemeinsam geteilten historischen und sozialen Bewusstseins. 
Beide, sowohl die soziopolitischen als auch die kulturellen Vorbedingungen, 
galt es Koebner zufolge zuallererst zu etablieren, bevor ein bi-nationaler Staat 
gegründet werde könne.

Zusammenfassend gesagt konnte es Koebner zufolge angesichts der in den 
1920er Jahren unter dem Historismus-Begriff83 verhandelten, unaufhaltsamen 
Veränderungsprozesse nicht darum gehen, neue und vermeintlich endgültige, 
mythische Ordnungen zu entwerfen, wie es allenthalben an den Rändern des 
politischen Spektrums geschah. Vielmehr bestehe die Aufgabe einer liberalen 
„Realpolitik“ darin, die Kontingenz und soziale Konstruiertheit jener die Ge­
sellschaft stützenden Sinngebungen sich immer wieder aufs Neue problemati­
sierend vor Augen zu führen. Durch eine derartige stete „Re-Interpretation“ 
und „Re-Problematisierung“, die Koebner im Empire verwirklicht glaubte, 

80 Bergmann: Tagebücher (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 505.
81 Vgl. Hedva Ben-Israel: Bi-Nationalism versus Nationalism. The Case of Judah 

Magnes. In: Israel Studies 23/1 (2018), S. 86–105, derzufolge Koebner zu den wichtigs­
ten Unterstützern Magnes‘ und der Ichud-Bewegung an der Universität gehörte (ebd., 
S. 89).

82 Bergmann: Tagebücher (wie Anm. 38). Bd. 1, S. 590.
83 Koebner hatte als Rezensent in den frühen 1920er Jahren maßgeblich zur Rezeption 

der Schriften Ernst Troeltschs über die „Krise des Historismus“ beigetragen.

Peter Tietze

284

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werde so die Geschichte auch für zukünftige Entwicklungen nutzbar gemacht. 
Diese Umdeutung musste Koebner zufolge auch an dem Nations-Begriff an­
setzen, der die Geschichtswissenschaft bis dahin geprägt hatte. Der Gedanke 
einer „nationalen Existenz als volle politische Autarkie der Nation“ habe „kei­
ne Wirklichkeit mehr“, befand Koebner bereits im Juli 1946, denn die „Abhän­
gigkeit kleiner und sogar mittelgroßer Völker von den wirklichen Großstaaten 
hat sich vermehrt“.84 Damit näherte er sich einer Position an, die man heute 
als transkulturell bzw. transnational bezeichnen könnte,85 da in seinen Analy­
sen immer stärker die tatsächlichen Beziehungsgeflechte in den Vordergrund 
traten, um die festen Kategorien überkommener Geschichtsbilder zu hinterfra­
gen. Koebner hatte nun in der Bekämpfung populärer Geschichtsmythen eine 
Aufgabe der Geschichtswissenschaft gefunden, die seine frühere neutrale Ein­
stellung in eine gesellschaftskritische Position weiterentwickelte (wenngleich 
mit einigen blinden Flecken in Bezug auf das britische Empire).

5. Schlussbemerkung

Was also ist an Koebners Mahnung zum ständigen Neu-Denken, zum un­
ablässigen „Re-Problematisieren“ auch heute noch aktuell? Zugegeben: die 
„Öffentlichkeit“ in der westlichen Welt ist seit Koebners Zeit tiefgreifenden 
Strukturveränderungen unterworfen. Dem eigenverantwortlichen öffentlichen 
Intellektuellen von einst ist mächtige Konkurrenz durch Denkfabriken, Nicht­
regierungsorganisationen und vor allem durch den zügellosen Populismus 
in den sozialen Medien erwachsen, der scheinbar keiner klaren Linie mehr 
folgt. Die Wissenschaften haben heute keinen herausgehobenen Stellenwert 
mehr; sie sind vielmehr zurückgeworfen in den Meinungskampf mit anderen, 
denkbar ungleichen Wahrheitsansprüchen.

Vom Begriffshistoriker Koebner können wir, wie ich glaube, auch heute 
noch lernen, dass die Wissenschaften und insbesondere die „Kulturwissen­
schaften“ (wie er sie nannte) sich aus diesen Auseinandersetzungen um die 
Deutungshoheit keineswegs heraushalten, sondern vielmehr im Modus im­
manenter Kritik aktiv daran beteiligen sollten. Koebner war sich im Klaren 
darüber, dass dies einer Sisyphusarbeit gleichkommt und die Kulturwissen­
schaften dabei keine letztgültigen Lösungen anzubieten haben. Was diese von 

84 Richard Koebner: Was sind die Lehren der Geschichte? [1946]. In: Ders.: Geschichte, 
Geschichtsbewußtsein und Zeitwende (wie Anm. 29), S. 248–259, hier S. 259.

85 Vgl. etwa Wolfgang Welsch: Was ist eigentlich Transkulturalität? In: Lucyna Darow­
ska/Thomas Lüttenberg/Claudia Machold (Hrsg.): Hochschule als transkultureller 
Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universität. Bielefeld 2010, S. 39–66.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

285

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihren Kritikern unterscheidet, ist etwas anderes: Ihre Waffen sind vor allem 
die Differenzierung und die Problemorientierung. Gegen die populistischen 
Vereinfacher richtet sich die Differenzierung, welche nach der spezifischen, 
kontextgebundenen Funktion von Begriffen, Semantiken und Narrativen fragt 
und so zum Instrument der Freiheit gegen autoritäre Vereinnahmungen wird. 
Als Gegengewicht zur Komplexitätssteigerung durch Differenzierung müssen 
die Kulturwissenschaften zugleich aber immer auch jene Problemkonstellatio­
nen herausarbeiten, die den großen sozialen Debatten zugrunde liegen und die 
stets auch die Frage nach geteilten Erfahrungen und gemeinsamen Erwartun­
gen berühren. Koebner verstand diese, auf die Grundlagen gesellschaftlichen 
Zusammenhalts zurückverweisende Problemorientierung als Mahnung zur 
sozialen Verantwortung im Sinne Max Webers. Zur Verantwortung dafür, 
die Vielheit der am Meinungskampf beteiligten Stimmen zu erhalten und 
zugleich sichtbar zu machen, dass die im Meinungsstreit aufeinander bezo­
genen Gruppen etwas unausgesprochen voraussetzen, was es unbedingt zu 
verteidigen gilt: nämlich den demokratischen Rechtsstaat als Garanten freier 
Öffentlichkeit. In diesen beiden Aspekten zeigt sich Koebners auch heute noch 
relevanter sozialer Liberalismus.

Dieses Motiv: in Kontakt zu bleiben, Anschlussfähigkeit trotz Unterschie­
den aufrechtzuhalten, sich nicht in einer Minderheitsposition zu isolieren und 
doch zugleich das Recht auf Differenz zu wahren, war zentral und bestimmend 
für Koebner. Dass Koebner damit auch ein Vermittler zwischen der deutschen 
Bildungstradition und der jüdischen Kultur im Land Israel wurde, ist insofern 
zutreffend, als er seine kritisch-sozialliberale Position nach Jerusalem hinüber­
rettete und dort weiterentwickelte. Ein typischer „Jecke“, der im Land Israel 
sich nicht anders zu helfen weiß, als die deutsche Mehrheitskultur der Weima­
rer Zeit unreflektiert weiterzuführen, war Koebner allerdings nicht.

Vielmehr war Koebner erstens ein kritischer Denker, weil er in seinen 
semantischen Studien die strukturellen, insbesondere chronopolitischen Vor­
aussetzungen für die Rechtfertigungen soziopolitischen Handelns offenlegte 
sowie zugleich deren Negativfolgen sichtbar machte und seine eigene Position 
davon nicht ausnahm. Seine Perspektive war sozial, weil er stets auf die Not­
wendigkeit von Kooperation und Gemeinschaftsbildung unter Beachtung aller 
beteiligten Akteure abhob. Aber auch, weil Koebner soziale Gruppierungen 
in funktioneller Abhängigkeit zu einer vorausgesetzten, aber aufgrund ihrer 
Geschichtlichkeit nie restlos beschreibbaren sozialen ‚Einheit‘, sei es die ‚Stadt‘, 
die ‚Nation‘, das ‚Empire‘ oder die ‚Weltgemeinschaft‘, behandelte. Und schließ­
lich war seine Haltung liberal, weil er sowohl auf Rechtsstaatlichkeit beharrte 
als auch auf das Recht des Einzelnen auf Differenzierung von der Mehrheits­
gesellschaft. Die drei Attribute „kritisch“, „sozial“ und „liberal“ sind freilich 

Peter Tietze

286

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus ihrem Kontext heraus zu verstehen und entsprechen nicht dem heutigen 
Sprachgebrauch. Sie können nicht ohne weiteres mit „politisch-korrekt“, „sozi­
al-engagiert“ oder „sozialdemokratisch“ übersetzt werden.

Koebner war kein dogmatischer Gesinnungsethiker, vielmehr war er von 
der prioritären Verantwortung für die Aufrechterhaltung einer rechtsstaatli­
chen Ordnung überzeugt, auch wenn dies zulasten ihrer demokratischen Ver­
fasstheit ging, wie etwa in Bezug auf Koebners zeitweilige Hoffnungen, die er 
in das Britische Kolonialreich setzte. Da Koebner von der Notwendigkeit des 
britischen Schutzes für das jüdische Palästina überzeugt war, ließ er gerade in 
diesem Punkt kritisches Bewusstsein vermissen und verstieg sich stattdessen 
in die einseitige und empirisch anfechtbare Apologetik eines vermeintlich 
geläuterten britischen ‚Imperialismus‘.

Das Adjektiv „kritisch“ bezieht sich deshalb vor allem auf Koebners Vorstell­
ungen von der gesellschaftlichen Funktion der Geschichtswissenschaft, die im 
Sinne einer „Gewissensprüfung“ darin bestehen sollte, populäre Geschichts­
bilder kritisch zu hinterfragen. Insbesondere machte er dabei auf die exklu­
dierende Funktion von „Wir“-Erzählungen aufmerksam sowie auf Strategien 
politischer Einflussnahme mithilfe historischer Analogie-Bildungen.

Koebner wird hier insofern als „sozial“ bezeichnet als er stets bemüht war, 
alle an einem bestimmten Problemkomplex beteiligten Parteien zu berück­
sichtigen. So war er in seinen Forschungen zur „deutschrechtlichen Ostsied­
lung“ auch noch 1933 um die Einbindung der polnischen Perspektive bemüht 
und hatte zuvor als einer der wenigen mit diesem Thema befassten deutschen 
Forscher Polnisch gelernt. Ebenso wird dies sichtbar in Koebners späteren 
Bemühungen um die Einbindung der arabischen Seite im Rahmen des Ichud.

Das Attribut „liberal“ ist bei Koebner jedoch nicht mit „libertär“ gleich­
zusetzen, sondern entsprang einem ausgeprägten bildungsbürgerlichen Selbst­
verständnis und war in erster Linie meritokratisch ausgerichtet. In dieser 
Leistungsorientierung war Koebner jedoch immerhin so konsequent, dass er – 
in den frühen 1950er Jahren auch in Israel keinesfalls üblich – seiner begabten 
Jerusalemer Studentin Hedva Ben-Israel zu einem begehrten Promotions-Sti­
pendium an der Universität Cambridge verhalf, das nach eigener Aussage 
Grundlage ihrer späteren Karriere als Historikerin war.86

Koebner machte sich keine Illusionen über den Erfolg seiner Bemühungen: 
seine kulturpolitischen Interventionen waren für ihn stets Resultat einer indi­
viduellen „Gewissensprüfung“ als Forscher-Persönlichkeit. Er entwickelte ein 

86 Dazu das Hintergrundgespräch des Verfassers mit Prof. Dr. Hedva Ben-Israel (1925–
2023, Ph.D. 1955, Univ. of Cambridge) an der Hebräischen Universität Jerusalem am 
13.8.2014.

Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)

287

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individuelles Forscherethos, aber kein Programm kollektiver parteipolitischer 
Einflussnahme. Vielmehr haben demnach Geschichtsforschende gerade aus 
der Einzigartigkeit ihrer jeweiligen Position heraus die Aufgabe, das „Gewissen 
ihrer Zeit“ zu sein. Koebners „re-problematisierende“ Position beruhte somit 
auf der Grundannahme, dass eine ‚Einheit durch Vielfalt‘ möglich sei.

Peter Tietze

288

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kohl gegen Genscher. Der Streit über Führung und Ausrichtung 
der deutschen Außenpolitik in den Jahren 1987 bis 1990

Felix Diekmann

Nachdem 1982 eine Koalition aus CDU/CSU und FDP gebildet worden 
war, prägte die Zusammenarbeit zwischen dem neuen Bundeskanzler Helmut 
Kohl und Hans-Dietrich Genscher, der Bundesaußenminister und Vizekanzler 
blieb, die deutsche Politik. Zu Beginn war ihr Verhältnis gut. Anders als 
in der Schlussphase der sozialliberalen Koalition, in der eine vergiftete Atmo­
sphäre geherrscht hatte, verlief die Arbeit in Kohls erster Legislaturperiode 
harmonisch. Günter Verheugen, bis 1982 ein enger Mitarbeiter von Genscher, 
sagte 1986: „Das Verhältnis zwischen Genscher und Kohl war auf der Seite 
Genschers nicht auf Berechnung aufgebaut. Das war reine Sympathie.“1 Davon 
sollte wenig übrig bleiben. Bereits 1990 stellte der Journalist Udo Bergdoll fest, 
dass das Verhältnis der beiden „zerrüttet“2 sei.

Diese Entwicklung ist nicht als persönlicher Bruch zu verstehen. Kohl und 
Genscher wussten um ihre gegenseitige politische Abhängigkeit. Stattdessen 
handelte es sich um die Entstehung eines Missgunst schaffenden Konkurrenz­
verhältnisses. Aus einem Konflikt über die Ausrichtung der deutschen Außen­
politik erwuchs ein Streit um ihre Führung. An ihrem Beginn stand eine 
innenpolitische Machtverschiebung im Jahr 1987, welche es Genscher ermög­
lichte, mit Kohl auf Augenhöhe zu agieren. Darauf folgten Konflikte über 
den richtigen Umgang mit dem neuen Generalsekretär der KPdSU, Michail 
Gorbatschow, die Europäische Währungsunion und die Oder-Neiße-Grenze, 
in deren Folge Genscher das Primat des Kanzlers in der Außenpolitik immer 
stärker infrage stellte. Bei der Aushandlung der deutschen Einheit und der 
Zukunft der europäischen Sicherheitsarchitektur sollten sich diese Konflikte 
schließlich kumulieren.

In der Forschung ist diese persönlich-politische Auseinandersetzung bisher 
noch nicht nachgezeichnet worden. Dies liegt daran, dass bisher mit der 
Begründung, dass zwischen den beiden in grundsätzlichen Fragen der Außen­
politik ein hohes Maß an Übereinstimmung geherrscht habe, die Schlussfol­

1 Zitiert nach: Manfred Schell: Die Kanzlermacher. Mainz 1986, S. 235.
2 Udo Bergdoll: Kohl und Genschers FDP. Porträt einer Zerrüttung. In: Reinhard Appel 

(Hrsg.): Helmut Kohl im Spiegel seiner Macht. Bonn 1990, S. 201–211.

289

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerung gezogen worden ist, dass der Streit keine großen Auswirkungen für 
die deutsche Außenpolitik gehabt hätte.3 Diese Deutung steht aber im Wider­
spruch zu der Tatsache, dass Kohl und Genscher bei so vielen Themen von 
höchster Bedeutung sehr grundsätzlich über die Ausrichtung der deutschen 
Außenpolitik gestritten haben. Daher soll an dieser Stelle argumentiert wer­
den, dass sich Kohl und Genscher, auch wenn sie in Bezug auf Ziele und 
Methoden übereinstimmten, in der Einschätzung der historischen Situation 
in Bezug auf ihre Chancen und Risiken wesentlich unterschieden. Anhand 
der vier zentralen Konfliktfelder – Gorbatschow, Währungsunion, Oder-Nei­
ße-Grenze und Wiedervereinigung – soll dargestellt werden, wie der Streit 
entstand und sich entwickelte, welche Auswirkungen er hatte und wann und 
wieso sich jeweils Kohl oder Genscher durchsetzte.

Dabei ist zu beachten, dass die Außenpolitik der Bundesrepublik das Er­
gebnis der politischen Willensbildung eines komplexen Geflechts vielfältiger 
Akteure darstellt, bei denen besonders die politischen Parteien von großer 
Bedeutung sind. Kohl und Genscher agierten innerhalb der Funktionssysteme 
ihrer Parteien, welche ihre eigenen Traditionen, Überzeugungen und Macht­
zentren hatten, die mit der Koalitionsräson in Einklang gebracht werden 
mussten. Dementsprechend standen hinter dem Streit nicht nur persönliche 
Ansichten, sondern auch die Positionen der CDU/CSU und FDP, welche 
durch Kohl und Genscher vertreten wurden und den Rahmen für ihr Handeln 
setzten.

1. Ein Außenminister auf Augenhöhe. Die Machtverschiebung 1987

Als der FDP 1983 mit sieben Prozent unerwartet deutlich der Wiedereinzug in 
den Bundestag gelang, hatte Genscher die größte Krise seiner politischen Kar­
riere überstanden. Wäre die Partei an der Fünf-Prozent-Hürde gescheitert, wä­
re das sein politisches Ende gewesen. Trotzdem war Genscher geschwächt aus 
dem Koalitionswechsel hervorgegangen. Die FDP hatte im Vergleich zur letz­
ten Bundestagswahl rund ein Drittel ihres Stimmenanteils verloren und war 
mit dem Aufstieg der Grünen konfrontiert, welche erstmals in den Bundestag 
eingezogen waren. Die neue Partei, die ähnliche Wählerschichten wie die FDP 

3 Siehe als Beispiel: Andreas Wirsching: Der Weg zur deutschen Einheit. Die „deutsche 
Frage“ als roter Faden in der Politik Hans-Dietrich Genschers. In: Kerstin Brauck­
hoff/Irmgard Schwaetzer (Hrsg.): Hans-Dietrich Genschers Außenpolitik. Wiesbaden 
2015, S. 245–261, hier S. 259.

Felix Diekmann

290

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ansprach,4 schien auf dem Weg zu sein, die schwächelnde FDP als dritte Kraft 
im deutschen Parteiensystem abzulösen.5 Bei der Europawahl 1984 erhielt 
sie 8,2 Prozent, wogegen die FDP mit 4,8 Prozent an der Fünf-Prozent-Hür­
de scheiterte. Schwer angeschlagen trat Genscher vom Parteivorsitz zurück. 
„Genscher-Dämmerung“6 titelte der Spiegel. Dass er Außenminister blieb, lag 
auch an den schwachen personellen Alternativen. Viele junge Politiker hatten 
die FDP infolge des Koalitionswechsels verlassen. Neuer Parteivorsitzender 
wurde der Europapolitiker Martin Bangemann, der als Spitzenkandidat im 
Wahlkampf blass geblieben war.

Zu diesem Zeitpunkt war Genscher weit davon entfernt, mit dem Kanzler 
auf Augenhöhe zu agieren.7 Kohl ließ wichtige Entscheidungen im Kanzleramt 
vorbereiten, wo sein Vertrauter Horst Teltschik eine Art Kommandozentrale 
für die deutsche Außenpolitik aufzubauen gedachte. Die ab 1983 schrittweise 
errichtete Sonderbeziehung zum französischen Staatspräsidenten Mitterrand 
wurde ganz wesentlich von Teltschik mit dessen Berater Jaques Attali ausge­
handelt.8 Beim Saarbrücker Abkommen9 über den Abbau der Grenzkontrol­
len zwischen Frankreich und Deutschland war das Auswärtige Amt nicht 
eingebunden. Auch bei den daran anschließenden Verhandlungen über einen 
europaweiten Abbau, dem späteren Schengener Abkommen10, leitete das Kanz­
leramt die Verhandlungen.11 Die Aufwertung des Kanzleramtes bedeutete aller­
dings nicht, dass Kohl Genscher von Entscheidungen ausschloss. Durch viele 
Telefonate und regelmäßige Treffen band der Kanzler seinen Außenminister 

4 Franz Walter: Gelb oder Grün? Kleine Geschichte der besserverdienenden Mitte in 
Deutschland. Bielefeld 2010, S. 37.

5 Udo Leuschner: Die Geschichte der FDP. Von den Anfängen 1945 bis zur Verban­
nung aus dem Bundestag 2013. Münster 2015, S. 116–143.

6 Der Spiegel 26 (1984): „Genscher-Dämmerung. Abwärts mit der F.D.P.“ <https://ww
w.spiegel.de/spiegel/print/index-1984-26.html> (26.3.2025).

7 Hans-Peter Schwarz: Helmut Kohl. Eine politische Biographie. München 2012, 
S. 360–365.

8 Ulrich Lappenküper: Mitterrand und Deutschland. Die enträtselte Sphinx. München 
2011, S. 147–196.

9 Saarbrücker Abkommen vom 13. Juli 1984: <https://www.cvce.eu/de/obj/abkommen
_zwischen_frankreich_und_der_brd_uber_den_schrittweisen_abbau_der_kontrolle
n_an_der_deutsch_franzosischen_grenze_saarbrucken_13_juli_1984-de-46468e59-5
4ec-41c1-a15e-258d92568910.html> (20.3.2025).

10 Schengener Durchführungsabkommen vom 19. Juni 1990: <https://eur-lex.europa.eu
/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:42000A0922(02):DE:HTML> (20.3.2025).

11 Andreas Pudlat: Der lange Weg zum Schengen-Raum: Ein Prozess im Vier-Phasen-
Modell. In: Journal of European Integration History 18 (2011), 2, S. 303–325.

Kohl gegen Genscher

291

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/spiegel/print/index-1984-26.html
https://www.cvce.eu/de/obj/abkommen_zwischen_frankreich_und_der_brd_uber_den_schrittweisen_abbau_der_kontrollen_an_der_deutsch_franzosischen_grenze_saarbrucken_13_juli_1984-de-46468e59-54ec-41c1-a15e-258d92568910.html
https://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:42000A0922(02):DE:HTML
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/spiegel/print/index-1984-26.html
https://www.cvce.eu/de/obj/abkommen_zwischen_frankreich_und_der_brd_uber_den_schrittweisen_abbau_der_kontrollen_an_der_deutsch_franzosischen_grenze_saarbrucken_13_juli_1984-de-46468e59-54ec-41c1-a15e-258d92568910.html
https://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:42000A0922(02):DE:HTML


eng ein.12 Da es zu diesem Zeitpunkt keine wesentlichen Streitpunkte zwischen 
den beiden gab, stellte sich die Frage nach dem Primat in der Außenpolitik 
auch noch nicht.

Den Umschwung brachte die Bundestagswahl am 25. Januar 1987. Als Ende 
1986 die CDU/CSU in Umfragen nahe der absoluten Mehrheit und die FDP 
nahe der Fünf-Prozent-Hürde lag, setzte der CSU-Parteivorsitzende Franz 
Josef Strauß auf eine Alleinregierung der CDU/CSU, in der er Genscher 
als Außenminister und Vizekanzler ablösen würde.13 Daraufhin machte die 
FDP Genschers Verbleib zum zentralen Wahlkampfthema.14 Um Weihnachten 
begannen die Umfragewerte der FDP auf Kosten der CDU/CSU zu steigen 
und im Januar verdrängte Genscher Finanzminister Gerhard Stoltenberg vom 
ersten Platz bei den persönlichen Beliebtheitswerten.15 Schließlich erreichte 
die CDU/CSU bei der Bundestagswahl nur enttäuschende 44,3 Prozent, wo­
hingegen die FDP mit 9,1 Prozent unerwartet gut abschnitt. Kohl sprach in 
seinen Erinnerungen von einem „Eigentor“16.

Genschers Position war jetzt dreifach gestärkt. Erstens blieben seine Beliebt­
heitswerte hoch, zweitens hatte die FDP mehr Einfluss in der Koalition und 
drittens war er parteiintern nun unantastbar. Kohls Plan, außenpolitische 
Kompetenzen ins Kanzleramt zu verlagern, war dadurch undurchführbar 
geworden. Bei den Koalitionsverhandlungen setzte Genscher durch, dass bei­
de Staatsministerposten im Auswärtigen Amt von der FDP besetzt wurden. 
Teltschik sollte schließlich 1990, von Genscher frustriert, in die Wirtschaft 
wechseln.17 Damit war die Machtverschiebung allerdings noch nicht abge­
schlossen. Auf Genschers Stärkung folgte eine Schwächung Kohls. Die lange 
geplante Steuerreform führte zum Dauerstreit und wurde weitestgehend zwi­
schen den verschiedenen Interessen zerrieben. Zudem belastete die Affäre um 

12 Stefan Fröhlich: Die innenpolitischen Kontroversen über die Europapolitik in der 
Regierung Kohl. In: Hanns Jürgen Küsters (Hrsg.): Deutsche Europapolitik Christli­
cher Demokraten. Von Konrad Adenauer bis Angela Merkel (1945–2013). Düsseldorf 
2014, S. 363–382.

13 Elisabeth Noelle-Neumann/Matthias Reitzle: Was man aus der Bundestagswahl von 
1987 lernen kann – Wahlforschung und Anwendung. In: Hans-Jochen Veen/Elisabeth 
Noelle-Neumann (Hrsg.): Wählerverhalten im Wandel. Bestimmungsgründe und 
politisch-kulturelle Trends am Beispiel der Bundestagswahl 1987. Paderborn 1991, 
S. 245–300.

14 Hans-Dietrich Genscher: Erinnerungen. Berlin 1995, S. 525 f.
15 Spiegel-Umfrage zur Bundestagswahl 1987 des Institut Emnid. Durchgeführt vom 

2.-11. Januar 1987. <https://www.spiegel.de/politik/wollen-noch-waehler-wechseln-a
-0c8cf431-0002-0001-0000-000013521736> (20.3.2025).

16 Helmut Kohl: Erinnerungen 1982–1990. München 2005, S. 475 f.
17 Ebd., S. 512.

Felix Diekmann

292

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/politik/wollen-noch-waehler-wechseln-a-0c8cf431-0002-0001-0000-000013521736
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/politik/wollen-noch-waehler-wechseln-a-0c8cf431-0002-0001-0000-000013521736


den Schleswig-Holsteinischen Ministerpräsidenten Uwe Barschel die CDU. 
Hauptverlierer war dabei Stoltenberg, der nicht nur die Verantwortung für die 
Steuerreform trug, sondern auch Barschels Förderer gewesen war.18 Allerdings 
sackten auch Kohls Beliebtheitswerte in den Keller.19 Während Genscher über 
seiner Partei schwebte, wurde Kohl in der CDU immer mehr infrage gestellt. 
Ende 1987 war damit eine neue Konstellation entstanden. Ein ungewöhnlich 
starker Außenminister stand einem angeschlagenen Bundeskanzler gegenüber.

2. Die Diskussion über den richtigen Umgang mit Gorbatschow

Seitdem Michail Gorbatschow 1985 Generalsekretär der KPdSU geworden 
war, wurde im Westen darüber gerätselt, wie sein Reformkurs zu bewerten 
sei. Sowohl Kohl als auch Genscher gingen zunächst davon aus, dass sich die 
sowjetische Politik nicht grundsätzlich ändern würde.20 Ab 1986 entwickelten 
sich ihre Einschätzungen aber auseinander. Kohl blieb skeptisch. Er betrachte­
te Gorbatschow als gewieften Medienexperten, der den Westen spalten und die 
Bundesrepublik in den Neutralismus treiben wolle.21 Genscher dagegen war 
zunehmend überzeugt, dass sich die sowjetische Politik tatsächlich fundamen­
tal wandelte. Als er im Juli 1986 in Moskau mit Gorbatschow sprach,22 war er 
von dessen Offenheit und Klarheit positiv überrascht.23

Im September 1986 konnte auch dank sowjetischen Entgegenkommens die 
Konferenz über vertrauens- und sicherheitsbildende Maßnahmen und Abrüs­
tung in Europa (KVAE) erfolgreich abgeschlossen werden. Für Genscher war 
dies nach seiner Moskaureise die zweite Erfahrung, die zum Wandel seiner 
Einschätzung führte.24 Schon jetzt hätte er gerne eine Neuausrichtung der 
deutschen Politik gefordert. Allerdings entschied er sich, bis nach der Bundes­

18 Gerhard Stoltenberg: Wendepunkte. Stationen deutscher Politik 1947 bis 1990. Berlin 
1997, S. 277–313.

19 Schwarz: Kohl (wie Anm. 7), S. 390–393.
20 Hermann Wentker: Die Deutschen und Gorbatschow. Der Gorbatschow-Diskurs im 

doppelten Deutschland 1985–1991. Berlin 2020, S. 41–55.
21 Schwarz: Kohl (wie Anm. 7), S. 456–461.
22 Gespräch Genschers mit Gorbatschow am 22. Juli 1986. In: Akten zur Auswärtigen 

Politik der Bundesrepublik Deutschland (AAPD) 1986, S. 1090–1105.
23 Vgl.: Hans-Dietrich Genscher: Interview des Deutschlandfunk Kultur am 2.3.2011. 

<https://www.deutschlandfunkkultur.de/ich-hatte-das-gefuehl-der-meint-das-ehrlic
h-100.html> (20.3.2025).

24 Hermann Wentker: Hans-Dietrich Genscher und die Sowjetunion 1985–1989. Perzep­
tion und Politik. In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 33 (2021), S. 97–115, hier 
S. 102 f.

Kohl gegen Genscher

293

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/ich-hatte-das-gefuehl-der-meint-das-ehrlich-100.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/ich-hatte-das-gefuehl-der-meint-das-ehrlich-100.html


tagswahl 1987 zu warten.25 Kohl dagegen hielt an seiner bisherigen Meinung 
fest. In einem Interview mit dem amerikanischen Nachrichtenmagazin News­
week im Oktober 1986 machte er seine Vorbehalte gegenüber Gorbatschow 
deutlich und verglich ihn dabei mit dem nationalsozialistischen Propaganda­
minister Joseph Goebbels. Für Kohl wurde dies zum Kommunikationsdesas­
ter.26

Im Februar 1987 stellte Genscher seine Sicht über Gorbatschow in einer 
Rede vor dem Weltwirtschaftsforum in Davos vor.27 Der Termin war klug 
gewählt. Durch das Gipfeltreffen mit dem amerikanischen Präsidenten Ronald 
Reagan in Reykjavik hatte Gorbatschow bewiesen, dass er bereit war, seinen 
Worten Taten folgen zu lassen.28 Genscher forderte, Gorbatschow nicht länger 
„mit verschränkten Armen“ zu begegnen, sondern seine Vorschläge „ohne 
Vorurteile und Illusionen“ zu prüfen. Es gelte, die „Möglichkeiten einer neuen 
Entwicklung im West-Ost-Verhältnis“ zu nutzen, um eine „europäische Frie­
densordnung“ zu entwickeln. Die Rede endete mit dem prägnanten Ausruf: 
„Nehmen wir Gorbatschow ernst, nehmen wir ihn beim Wort.“ Damit hatte 
sich Genscher deutlich von Kohl distanziert.

Aus dieser Distanz wurde Streit, als Gorbatschow sich Ende Februar 1987 
bereit erklärte, über den Abbau landgestützter Nuklearraketen in Europa zu 
verhandeln. Kohl, Strauß und CDU-Verteidigungsminister Manfred Wörner 
fürchteten eine Denuklearisierung Europas, welche angesichts der konventio­
nellen Überlegenheit des Warschauer Paktes unbedingt zu vermeiden sei.29 

Daher setzten sie sich dafür ein, dass Raketen mit einer Reichweite von 
500 bis 1000 km nicht vollständig abgebaut werden sollten. Gegenüber dem 
belgischen Premierminister Wilfried Martens äußerte Kohl,30 dass eine Null-
Lösung bei diesen Waffen für ihn „nicht hinnehmbar“ sei. Abrüstung sei 
„kein Selbstzweck“ und Gorbatschow habe sowieso „bisher nicht viel getan“. 
Genscher sah das anders und forderte eine doppelte Null-Lösung, die neben 
den Nuklearraketen mit mittlerer Reichweite (1000 bis 5500 km) auch die 
mit kürzerer (500 bis 1000 km) umfassen sollte. Für ihn war die Gelegenheit 

25 Genscher: Erinnerungen (wie Anm. 14), S. 516.
26 Schwarz: Kohl (wie Anm. 7), S. 456 f.
27 Hans-Dietrich Genscher: Rede vor dem World Economics Forum in Davos am 

1.2.1987. In: Ders. (Hrsg.): Unterwegs zur Einheit. Reden und Dokumente aus beweg­
ter Zeit. Berlin 1991, S. 137–150, hier S. 146 u. 150.

28 William Taubman: Gorbatschow. Der Mann und seine Zeit. Eine Biographie. Mün­
chen 2018, S. 309–370.

29 Christian Hacke: Neues Denken im Osten. Das Ende des Ost-West-Konflikts (1985–
1989). In: Brauckhoff/Schwaetzer: Genschers Außenpolitik (wie Anm. 3), S. 193–201.

30 Gespräch Kohl mit Martens am 6. Mai 1987. In: AAPD 1987, S. 626–635.

Felix Diekmann

294

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekommen, die „turmhohe sowjetische Überlegenheit bei den nuklearen Waf­
fen zu beseitigen“, „den Teufelskreis von Rüstung, Gegenrüstung und erneuter 
Rüstung zu stoppen“ und eine „Revolution in der Abrüstung“ auszulösen.31 

Den Wert der Raketen mit geringerer Reichweite für die Sicherheit der Bun­
desrepublik schätzte er dagegen als gering ein.

Daraus entwickelte sich ein handfester Koalitionsstreit. Kohl unterstellte 
Genscher, sich auf seine Kosten als Friedenspolitiker profilieren zu wollen. 
Gegenüber der Bild am Sonntag klagte ein anonymer Vertrauter Kohls: „Es 
ist einfach unanständig, uns wegen parteitaktischer Vorteile in die Ecke der 
Friedensstörer stellen zu wollen.“32 Die Stimmung in der Koalition war nun 
eisig. Erst nach wochenlanger Kontroverse einigte sich die Bundesregierung 
am 1. Juni 1987 darauf, der doppelten Null-Lösung unter der Bedingung, dass 
die deutschen Pershing IA Kurzstreckenraketen ausgenommen sein sollten, 
zuzustimmen.

Schnell zeigte sich jedoch, dass die Sowjetunion darauf bestand, die Pers­
hing einzubeziehen. Da Frankreich, Großbritannien und die USA mit der dop­
pelten Null-Lösung einverstanden waren, konnte Kohl sich dem auch nicht 
realistisch verweigern. Wäre es bei seiner Haltung geblieben, hätte er sich in­
ternational isoliert, den Streit mit Genscher verschärft und der Friedensbewe­
gung eine Möglichkeit gegeben, sich zu revitalisieren. Die CDU/CSU-Fraktion 
resignierte, wohingegen Strauß sich vergeblich gegen Kohl aufbäumte.33 Am 
26. August erklärte der Bundeskanzler seine Zustimmung. Damit war der Weg 
frei für den INF-Vertrag34, der am 8. Dezember 1987 unterschrieben wurde. 
Im November 1988 sollte Gorbatschow dann durch die Ankündigung einer 
massiven einseitigen Abrüstung der konventionellen sowjetischen Streitkräfte 
endgültig alle Zweifel an seinen Intentionen zerstreuen.35

Genscher hatte sich mit seiner Linie durchgesetzt und seine Einschätzung 
Gorbatschows hatte sich als richtig erwiesen. Seine Beziehung zu Kohl hatte 
jedoch gelitten. Genscher hatte nach dem Bild-Artikel einen Brief an Kohl 
geschrieben, in welchem er ihm versichert hatte: „meine Freundschaft zu Dir 

31 Genscher: Erinnerungen (wie Anm. 14), S. 566 f.
32 Bild am Sonntag vom 17. Mai 1987: Raketen: So leidet die Freundschaft Kohl/Gen­

scher.
33 Schwarz: Kohl (wie Anm. 7), S. 448 f.
34 Treaty Between The United States Of America And The Union Of Soviet Socialist 

Republics On The Elimination Of Their Intermediate-Range And Shorter-Range 
Missiles (INF Treaty), Washington 1987. <https://2009-2017.state.gov/t/avc/trty/1023
60.htm#text> (10.4.2025).

35 Wentker: Genscher und die Sowjetunion (wie Anm. 24), S. 112.

Kohl gegen Genscher

295

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://2009-2017.state.gov/t/avc/trty/102360.htm#text
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://2009-2017.state.gov/t/avc/trty/102360.htm#text


bleibt bestehen“36. Zudem verzichtete er nach Kohls Einlenken auf jedes Tri­
umphgeheul.37 Dennoch war weiterer Streit vorprogrammiert. Genscher hatte 
das Primat des Kanzlers erfolgreich infrage gestellt und mit der Europäischen 
Währungsunion gab es ein weiteres Anliegen, bei dem er einen Richtungs­
wechsel einleiten wollte.

3. Die Entscheidung für eine Europäische Währungsunion

Sowohl Kohl als auch Genscher waren überzeugte Anhänger der Europä­
ischen Einigung. Ihre gemeinsamen Anstrengungen hatten wesentlich dazu 
beigetragen, dass mit der Einheitlichen Europäischen Akte (EEA)38 1986 der 
Weg zur Vollendung des Binnenmarktes geebnet worden war. Beide waren 
auch grundsätzlich Anhänger einer Europäischen Währungsunion. Uneinig­
keit herrschte aber bei der Frage, wann mit ihrer Errichtung begonnen werden 
sollte. Während Genscher das Projekt möglichst umgehend angehen wollte, 
plante Kohl, sich aus innenpolitischen Gründen Zeit zu lassen.

Bereits während der Verhandlungen über die EEA war das Thema aufge­
kommen und im November 1985 hatte das Bundeskabinett darüber diskutiert. 
Stoltenberg hatte eine Liberalisierung des Kapitalverkehrs und eine stabilitäts­
orientierte Konvergenz der Wirtschafts- und Finanzpolitik als Vorbedingun­
gen gefordert. Dahinter stand die vom Finanzministerium und der Bundes­
bank favorisierte Deutung, dass die Währungsunion als Krönungsakt am Ende 
der Europäischen Einigung stehen solle. Genscher hatte widersprochen und 
gewarnt, Deutschland werde sich durch eine Verweigerungshaltung in der Ge­
meinschaft isolieren. Dabei unterstützte ihn Wirtschaftsminister Bangemann, 
der betonte, dass sich Deutschland, wenn es seine währungspolitischen Vor­
stellungen durchsetzen wolle, einer Diskussion nicht verweigern dürfe. Kohl 
hatte schließlich Stoltenberg beigepflichtet und die Debatte damit beendet. Für 
den Kanzler stellte es eine „innenpolitische Frage von äußerster Wichtigkeit“ 
dar, dass die Bundesbürger ihr Vertrauen in die Währungsstabilität nicht ver­
lieren. Daraufhin hatte Deutschland Verhandlungen über die Währungsunion 
blockiert, was aufgrund der starken Stellung der D-Mark bedeutete, dass das 
Projekt nicht weiterverfolgt werden konnte.39

36 Brief von Genscher an Kohl vom 18. Mai 1987. In: AAPD 1987, S. 709.
37 Genscher: Erinnerungen (wie Anm. 14), S. 574.
38 Mitgliedsländer der Europäischen Gemeinschaft: Einheitliche Europäische Akte vom 

29.06.1987. <https://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CELEX:1198
6U/TXT> (10.4.2025).

39 Ministergespräch am 28. November 1985. In: AAPD 1985, S. 1696–1702. Zitat S. 1700.

Felix Diekmann

296

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CELEX:11986U/TXT
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CELEX:11986U/TXT


Anfang 1988 nahm Genscher diese Diskussion wieder auf. Dies war das 
Ergebnis mehrerer Entwicklungen des Jahres 1987. Erstens waren, wie be­
schrieben, Genscher gestärkt und Stoltenberg geschwächt aus dem Jahr her­
vorgegangen. Zweitens war Genscher überzeugt, dass die neue Dynamik im 
Ost-West-Verhältnis auch ihre Entsprechung im europapolitischen Prozess 
finden müsse.40 Wo auch immer Gorbatschows Politik hinführen würde, die 
Europäische Gemeinschaft sollte bereit sein, den Umbruch mitzugestalten. 
Drittens war Genscher nach der Währungskrise 1986/87 und dem Börsencrash 
vom 13. Oktober 1987 zu der Schlussfolgerung gekommen, dass eine Europäi­
sche Währungsunion der beste Schutz vor neuen Krisen böte.41 Viertens hatte 
sich Frankreich in Folge dieser Krisen dazu durchgerungen, die deutschen 
Vorstellungen von Währungsstabilität und Liberalisierung des Kapitalverkehrs 
zu akzeptieren,42 was die Argumente entkräftete, die Stoltenberg vorgebracht 
hatte.

Am 25. Februar 1988 forderte Genscher im Bundestag, die Verweigerungs­
haltung aufzugeben.43 Am nächsten Tag veröffentlichte er ein nicht mit dem 
Kabinett abgestimmtes Memorandum, in dem die Schaffung einer unabhängi­
gen und der Geldwertstabilität verpflichteten Europäischen Zentralbank nach 
Vorbild der Bundesbank vorgeschlagen wurde. Zwar protestierten das Finanz­
ministerium und die Bundesbank gegen Genschers Vorgehen, da sie aber 
nicht plausibel erklären konnten, warum sich Deutschland gegen eine Wäh­
rungsunion stellen solle, die vollständig deutschen Vorstellungen entsprach, 
behielt Genscher die Oberhand. Dabei zeigte die Debatte, wie stark Genschers 
Stellung in der FDP geworden war. 1985 hatte der Anführer des wirtschaftsli­
beralen Flügels der Partei Otto Graf Lambsdorff noch öffentlich die Position 
der Bundesbank unterstützt.44 Jetzt stand er wie die gesamte Partei hinter 
Genscher. Nachdem sich führende Vertreter der Wirtschaft und Politiker aus 

40 Victor Jaeschke: Die FDP, Europa und das Ende des Ost-West-Konflikts 1987–1992. 
In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 33 (2021), S. 117–138, hier S. 118 f.

41 Kenneth Dyson/Kevin Featherstone: The Road to Maastricht. Negotiating Economic 
and Monetary Union. Oxford/New York 1999, S. 162 f.; Hans-Dietrich Genscher: Re­
de vor dem Europäischen Parlament in Straßburg am 20. Januar 1988. In: Deutsche 
Gesellschaft für Auswärtige Politik (Hrsg.): Europa-Archiv 6 (1988), S. 149–158.

42 Frédéric Bozo: In search of the Holy Grail. France and European Monetary Uni­
fication, 1984–1989. In: Michael Gehler/Wilfried Loth (Hrsg.): Reshaping Europe. 
Towards a Political, Economic and Monetary Union, 1984–1989. Baden-Baden 2020, 
S. 283–330.

43 Hans-Dietrich Genscher: Rede vor dem Bundestag am 25.2.1988. <https://dserver.bu
ndestag.de/btp/11/11061.pdf> (10.4.2025).

44 Otto Graf Lambsdorff: Rede vor dem Bundestag am 27.11.1985. < https://dserver.bun
destag.de/btp/10/10177.pdf> (10.4.2025).

Kohl gegen Genscher

297

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dserver.bundestag.de/btp/11/11061.pdf
https://dserver.bundestag.de/btp/10/10177.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dserver.bundestag.de/btp/11/11061.pdf
https://dserver.bundestag.de/btp/10/10177.pdf


allen Parteien hinter das Memorandum gestellt hatten, beschloss Kohl, der 
zuerst abwartend reagiert hatte, ebenfalls Genschers Position einzunehmen.45

Entschlossen, nicht als Getriebener dazustehen, übernahm Kohl nun die 
Führung. Am 2. Juni erhielt er von Mitterrand die endgültige Zustimmung 
zur Liberalisierung des Kapitalverkehrs. Insgeheim versprach Kohl als Gegen­
leistung, dass er auf dem nächsten Gipfeltreffen des Europäischen Rates im 
Juni 1988 in Hannover einem Ausschuss der Notenbankgouverneure unter 
Führung von Kommissionspräsident Jaques Delors zustimmen würde.46 We­
der das Kabinett noch die Bundesbank wurden davon in Kenntnis gesetzt. 
Nachdem sich Kohl am ersten Tag des Gipfels versichert hatte, dass die briti­
sche Premierministerin Margaret Thatcher den Ausschuss nicht verhindern 
würde, schickte er am Abend seinen Berater Joachim Bitterlich zu Delors, um 
einen Entwurf für die offiziellen Schlussfolgerungen des Rates auszuarbeiten. 
Am nächsten Morgen ließ er diesen Entwurf dem mitgereisten Staatssekretär 
des Finanzministeriums Hans Tietmeyer zeigen, wodurch die Anhänger des 
Blockadekurses von Kohls Positionswechsel erfuhren.47

Tietmeyer informierte telefonisch Bundesbankpräsident Karl Otto Pöhl, der 
sich von Kohl verraten fühlte und im ersten Impuls die Berufung in den 
Ausschuss verweigern wollte. Tietmeyer, der zwar Pöhls inhaltliche Position 
teilte, gegenüber Kohl aber loyal war, konnte ihn jedoch davon überzeugen, 
teilzunehmen. Pöhl schrieb noch einige wütende Briefe an Kohl, auf die er 
aber keine Antwort erhielt. Ändern konnte er nichts mehr. Daher kam Pöhl, 
wie von Genscher gehofft, zu der Schlussfolgerung, dass es jetzt am besten sei, 
die deutschen Interessen offensiv zu vertreten. Der Abschlussbericht48, den der 
Ausschuss im April 1989 vorlegte, folgte schließlich weitgehend der von Gen­
scher vorgezeichneten Linie und sollte zum Ablaufplan der Euro-Einführung 
werden.49

45 Wilfried Loth: Helmut Kohl und die Währungsunion. In: Vierteljahrshefte für Zeit­
geschichte 61 (2013), 4, S. 455–480, hier S. 460 f.

46 Dyson/Featherstone: Road to Maastricht (wie Anm. 41), S. 337–340.
47 Joachim Bitterlich: Grenzgänger: Deutsche Interessen und Verantwortung in und für 

Europa. Erinnerungen eines Zeitzeugen. Stuttgart 2021, S. 101–103; Loth: Kohl und 
die Währungsunion (wie Anm. 45), S. 461.

48 Committee for the Study of Economic and Monetary Union (Delors-Committee): 
Report on economic and monetary union in the European Community, 12.4.1989. 
<https://www.cvce.eu/en/obj/report_on_economic_and_monetary_union_in_the
_european_community_12_april_1989-en-725f74fb-841b-4452-a428-39e7a703f35f.h
tml> (10.4.2025).

49 Dyson/Featherstone: Road to Maastricht (wie Anm. 41), S. 340 f.; Loth: Kohl und 
die Währungsunion (wie Anm. 45), S. 461 f.; Bitterlich: Grenzgänger (wie Anm. 47), 
S. 102 f.

Felix Diekmann

298

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cvce.eu/en/obj/report_on_economic_and_monetary_union_in_the_european_community_12_april_1989-en-725f74fb-841b-4452-a428-39e7a703f35f.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cvce.eu/en/obj/report_on_economic_and_monetary_union_in_the_european_community_12_april_1989-en-725f74fb-841b-4452-a428-39e7a703f35f.html


Innerhalb rund eines Jahres war es Genscher damit gelungen, bei zwei der 
wichtigsten Anliegen der deutschen Außenpolitik seine Linie durchzusetzen. 
Wie bei Gorbatschow war auch bei der Währungsunion entscheidend gewe­
sen, dass er sowohl in Deutschland als auch bei den Verbündeten wichtige 
Unterstützer fand, die ihm halfen, auf den Kanzler Druck auszuüben. Dass 
Kohl – anders als bei der doppelten Null-Lösung – diese Auseinandersetzung 
offenbar nicht besonders persönlich nahm, lag wahrscheinlich daran, dass 
er diesmal keine grundsätzlichen Einwände gegen Genschers Position hatte. 
Dennoch gingen die beiden mit einem angespannten Verhältnis in das Jahr 
1989.

4. Der Streit über die Oder-Neiße-Grenze

Am 18. Juni 1989 erschütterte ein politisches Beben die Bundesrepublik. Die 
rechtspopulistischen Republikaner erhielten bei der Europawahl 7,1 Prozent, 
wohingegen die CDU/CSU 8,1 Prozent verloren und auf 37,8 Prozent absack­
ten. Laut Kohls Erinnerungen wäre sein Sturz „unausweichlich“50 gewesen, 
wenn die SPD stärkste Partei geworden wäre, doch zu seinem Glück schnitt 
diese einen halben Prozentpunkt schlechter ab als die CDU/CSU. Dennoch 
war Kohls Position jetzt prekär. Um seine politische Zukunft zu sichern, hatte 
Kohl bereits im April 1989 ein Bündnis mit dem neuen CSU-Vorsitzenden 
Theo Waigel geschlossen,51 der daraufhin als Finanzminister in sein Kabinett 
eingetreten war. Damit hatte sich Kohl jedoch in die Abhängigkeit der CSU 
begeben, und diese räumte dem Ziel, Wähler von den Republikanern zurück­
zugewinnen, oberste Priorität ein.

Dabei knüpfte die CSU an ihre Erfahrungen mit der rechtsradikalen NPD 
an, welche bei der Bundestagswahl 1969 über vier Prozent der Stimmen erhal­
ten hatte. In der Selbstwahrnehmung der CSU war es Strauß gewesen, der mit 
seiner Polemik gegen die Neue Ostpolitik die rechten Wähler zurückgewon­
nen und die NPD marginalisiert hatte. Hier versuchte Waigel anzuschließen, 
als er am 1. Juli beim Deutschlandtreffen der Landsmannschaft Schlesien in 
Hannover vor einer großen Karte, die Deutschland in den Grenzen von 1937 
zeigte, sagte: „Mit der Kapitulation am 8. Mai 1945 ist das Deutsche Reich 
nicht untergegangen“.52 Damit stellte er die Oder-Neiße-Grenze infrage, wel­

50 Kohl: Erinnerungen 1982–1990 (wie Anm. 16), S. 898.
51 Theo Waigel: Ehrlichkeit ist eine Währung. Erinnerungen. Berlin 2019, S. 298 f.
52 Zitat aus: Die Zeit 28 (1989): Worte der Woche (7.7.1989). <https://www.zeit.de/1989/

28/worte-der-woche/komplettansicht> (10.4.2025).

Kohl gegen Genscher

299

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/1989/28/worte-der-woche/komplettansicht
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/1989/28/worte-der-woche/komplettansicht


che die Bundesrepublik 1970 im Warschauer Vertrag53 anerkannt hatte. Von 
Kohl kam kein Widerspruch. Selbst als er im August seine parteiinternen Wi­
dersacher besiegt und alle Putschpläne im Keim erstickt hatte,54 wies er Waigel 
nicht in die Schranken. In Interviews betonte Kohl zwar die Aussöhnung mit 
Polen, vermied aber eindeutige Aussagen zur Oder-Neiße-Grenze, wobei er 
wie Waigel formaljuristisch55 argumentierte, dass nur ein wiedervereinigtes 
Deutschland in der Lage sei, eine endgültige Entscheidung über die Grenze zu 
treffen.56

Natürlich strebten weder Kohl noch Waigel tatsächlich eine Grenzrevision 
an. Ihr Motiv war, bei der Bundestagswahl 1990 rechte Wähler zu gewinnen. 
Ob das funktioniert hätte, wenn die Wahl unter gewohnten Umständen statt­
gefunden hätte, darf bezweifelt werden. Die Wähler der Republikaner waren 
nicht durch Grenzfragen motiviert, sondern durch ihre Angst vor Zuwande­
rung, die durch die gestiegene Zahl von Asylanträgen und Spätaussiedlern an­
gefacht wurde.57 Zudem zeigte sich bereits, dass die Umstände außergewöhn­
lich waren. In der Nacht zum 11. September, demselben Tag, an dem Kohl auf 
dem Bremer CDU-Parteitag triumphierte, wurde die Grenze zwischen Ungarn 
und Österreich geöffnet. Der Eiserne Vorhang war durchlässig geworden.

Genscher war sich völlig bewusst, dass jede Unklarheit bei der Oder-Neiße-
Grenze das Vertrauen in Deutschland untergrub und eine Belastung für die 
deutsche Außenpolitik darstellte. Zudem lehnte er das Verhalten von Kohl und 
Waigel auch moralisch ab. Im Gespräch mit dem damaligen polnischen Minis­
terpräsidenten Wojciech Jaruzelski hatte er 1985 gesagt, dass der Warschauer 
Vertrag „den Teufelskreis von Unrecht und Gegenunrecht durchbrochen“ habe 

53 Vertrag zwischen der Bundesrepublik Deutschland und der Volksrepublik Polen über 
die Grundlagen der Normalisierung ihrer gegenseitigen Beziehungen vom 7. Dezem­
ber 1970 (Warschauer Vertrag). <https://www.bgbl.de/xaver/bgbl/text.xav?SID=&tf=
xaver.component.Text_0&tocf=&qmf=&hlf=xaver.component.Hitlist_0&bk=bgbl&s
tart=%2F%2F*%5B%40node_id%3D%271117646%27%5D&skin=pdf&tlevel=-2&noh
ist=1&sinst=24E48B25> (10.4.2025).

54 Schwarz: Kohl (wie Anm. 7), S. 520–527.
55 Dabei bezogen sie sich auf den Beschluss des Bundesverfassungsgerichts vom 7. Juli 

1975 zu den Verfassungsbeschwerden über die Rechtmäßigkeit der Verträge von Mos­
kau und Warschau (BVerfG 40, 141 – Ostverträge). <https://www.servat.unibe.ch/dfr/
bv040141.html> (10.4.2025).

56 Peter Römer: Geteilte Geschichte, geteilte Politik. Der deutschpolnische Streit um die 
Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze 1989/90. In: Marcus Böick/Anja Hertel/Fran­
ziska Kuschel (Hrsg.): Aus einem Land vor unserer Zeit. Eine Lesereise durch die 
DDR-Geschichte. Berlin 2012, S. 243–253, hier S. 247.

57 Moritz Fischer: Die Republikaner. Geschichte einer rechtsextremen Partei 1983–1994. 
Göttingen 2024, S. 304–383.

Felix Diekmann

300

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bgbl.de/xaver/bgbl/text.xav?SID=&tf=xaver.component.Text_0&tocf=&qmf=&hlf=xaver.component.Hitlist_0&bk=bgbl&start=%2F%2F*%5B%40node_id%3D%271117646%27%5D&skin=pdf&tlevel=-2&nohist=1&sinst=24E48B25
https://www.servat.unibe.ch/dfr/bv040141.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bgbl.de/xaver/bgbl/text.xav?SID=&tf=xaver.component.Text_0&tocf=&qmf=&hlf=xaver.component.Hitlist_0&bk=bgbl&start=%2F%2F*%5B%40node_id%3D%271117646%27%5D&skin=pdf&tlevel=-2&nohist=1&sinst=24E48B25
https://www.servat.unibe.ch/dfr/bv040141.html


und für ihn daher „nicht ein einfacher Vertrag wie jeder andere“58 sei. Des 
Weiteren war die – gegen große innenpolitische Widerstände erkämpfte – 
Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze mittlerweile zum Kernbestand der poli­
tischen Identität der FDP geworden. Nachdem Genscher Waigels Äußerungen 
öffentlich missbilligt und sogar den Fortbestand der Koalition infrage gestellt 
hatte,59 griff er zu einem drastischen Mittel. Ohne Absprache mit Kohl rich­
tete sich Genscher am 27. September 1989 vor der Generalversammlung der 
Vereinten Nationen direkt an den anwesenden polnischen Außenminister und 
sagte:

„Das polnische Volk ist vor fünfzig Jahren das erste Opfer des von Hitler-
Deutschland vom Zaune gebrochenen Krieges geworden. Es soll wissen, dass 
sein Recht, in sicheren Grenzen zu leben, von uns Deutschen weder jetzt 
noch in Zukunft durch Gebietsansprüche in Frage gestellt wird. Das Rad der 
Geschichte wird nicht zurückgedreht. Wir wollen mit Polen für ein besseres 
Europa der Zukunft arbeiten. Die Unverletzlichkeit der Grenzen ist Grundlage 
des friedlichen Zusammenlebens in Europa.“60

Damit gewann der Streit zwischen Kohl und Genscher eine neue Dimension. 
Bei seiner Rede in Davos und mit seinem Memorandum zur Währungsunion 
hatte Genscher zumindest theoretisch nur als Privatmann Vorschläge unter­
breitet. Jetzt hatte er in seiner offiziellen Funktion als Außenminister dem 
erklärten Willen des Bundeskanzlers widersprochen, was als Missachtung der 
Richtlinienkompetenz angesehen werden könnte.61 Für die Koalition war das 
eine starke Belastung. Nachdem die SPD einen Entschließungsantrag in den 
Bundestag eingebracht hatte, in dem Genschers Aussage vor den Vereinten 
Nationen im Wortlaut wiederholt wurde, hatten die Koalitionspartner große 
Mühe, eine Antwort zu geben. Schließlich einigten sie sich darauf, am 9. No­
vember 1989 einen eigenen Antrag einzubringen, in dem Genschers Aussage 

58 Gespräch Genschers mit Jaruzelski am 6. März 1985. In: AAPD 1985, S. 307–320.
59 Römer: Geteilte Geschichte (wie Anm. 56), S. 247.
60 Hans-Dietrich Genscher: Rede vor der Generalversammlung der Vereinten Nationen 

am 27.9.1989. Zitiert nach: Tim Geiger: Die deutsche Einheit als Beitrag zu einem 
System gesamteuropäischer Sicherheit. Hans-Dietrich Genschers Handschrift im 
Prozess der deutschen Einigung 1989/90. Teil 1. In: Jahrbuch zur Liberalismus-For­
schung 33 (2021), S. 139–167, hier S. 158.

61 Artikel 65 des Grundgesetzes stellt die Richtlinienkompetenz des Kanzlers der Eigen­
verantwortung der Minister für ihren Geschäftsbereich gegenüber. Was das genau 
bedeutet, ist dort nicht näher definiert und niemals gerichtlich geklärt worden. Es ist 
aber unstrittig, dass der Kanzler seine Richtlinien in jeder Form erteilen kann und 
dass die Minister verpflichtet sind, im Rahmen dieser Richtlinien zu handeln. Vgl. 
Peter Huber/Rupert Scholz (Hrsg.): Grundgesetz: Kommentar. Bd. 6. Ergänzungslie­
ferung 106. München 2024.

Kohl gegen Genscher

301

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um den Zusatz „für die Bundesrepublik“ ergänzt wurde, was der CDU/CSU 
ermöglichte, ihren formaljuristischen Einwand in einer separaten Erklärung 
zu bekräftigen.62 Dadurch war der Konflikt aber nur vertagt.

Noch am selben Tag wurden infolge einer missverständlich kommunizier­
ten Reiseregelung der DDR-Führung die Grenzübergänge in Berlin geöffnet. 
Kohl, der gerade zum Staatsbesuch in Polen eingetroffen war, entschloss sich 
daraufhin zur Enttäuschung seiner Gastgeber, umgehend nach Berlin weiter­
zufliegen.63 Ohne dass der Streit um die Oder-Neiße-Grenze geklärt worden 
war, kehrte nun die deutsche Wiedervereinigung auf die Agenda der Weltpoli­
tik zurück. Im Verhältnis zwischen Kohl und Genscher existierte damit ein 
ungelöstes Problem, welche es weiter belasten sollte.

5. Die Verhandlungen zur deutschen Wiedervereinigung

Nach dem Fall der Mauer war das SED-Regime am Ende. Innerhalb weniger 
Wochen zerfiel es auf allen Ebenen. Die sozialistische Diktatur war unter­
gegangen. Nun verschob sich der Fokus der Revolution auf die Einheit.64 

Ende November 1989 wurde deutlich, dass die überwiegende Mehrheit der 
Menschen in Ostdeutschland eine Wiedervereinigung befürwortete. Dadurch 
geriet die Bundesregierung unter Handlungsdruck, woraufhin Kohl begann, 
eine Initiative zu planen.65 Genscher sollte dabei möglichst außen vor gelassen 
werden. In Kohls Umfeld wurde er als Konkurrent wahrgenommen. Sein 
großer Auftritt in der Prager Botschaft war dort missgünstig aufgenommen 
worden. Dabei behielt Kohl die innenpolitische Fokussierung bei, die er seit 
der Europawahl angenommen hatte. Statt seine Initiative mit einer Anerken­
nung der Oder-Neiße-Grenze zu verbinden, benutzte er sie für einen Versuch, 
den nächsten Schritt zur Währungsunion bis nach der Bundestagswahl zu 
verzögern.

Seit dem Treffen des Europäischen Rats in Madrid im Juni war der Weg zur 
Regierungskonferenz geöffnet. Kohl hatte Paris auch schon signalisiert, dass 
er bereit sei, beim nächsten Treffen des Rats im Dezember zu vereinbaren, 
dass die Konferenz Ende 1990 beginnen solle.66 Bei seinem Abendessen mit 

62 Römer: Geteilte Geschichte (wie Anm. 56), S. 248; Geiger: Deutsche Einheit (wie 
Anm. 60), S. 159.

63 Kohl: Erinnerungen 1982–1990 (wie Anm. 16), S. 964–968.
64 Andreas Rödder: Geschichte der deutschen Wiedervereinigung. München 2011, 

S. 35–41.
65 Kohl: Erinnerungen 1982–1990 (wie Anm. 16), S. 988 f.
66 Loth: Kohl und die Währungsunion (wie Anm. 45), S. 465.

Felix Diekmann

302

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitterrand am 24. Oktober distanzierte er sich jedoch von diesem Zeitplan. 
Nach dem Fall der Mauer beschloss Kohl endgültig, den Start der Regierungs­
konferenz bis nach der Bundestagswahl zu verschieben. Am 27. November 
schlug er Mitterrand per Brief einen Beginn der Regierungskonferenz im März 
1991 vor.67 Innenpolitisch war es verständlich, dass Kohl im Wahlkampf keine 
Diskussion um die populäre D-Mark führen wollte. Außenpolitisch hatte er je­
doch einen Fehler begangen, denn in Paris wertete man den Brief als verdeckte 
Absage. Attali notierte: „Die deutschen Probleme werden die europäische 
Konstruktion hinwegfegen.“68

Einen Tag später, am 28. November, stellte Kohl sein Zehn-Punkte-Pro­
gramm vor.69 Kohl hatte weder den Koalitionspartner noch die europäischen 
Verbündeten im Voraus informiert, sodass sowohl Genscher als auch Mit­
terrand überrascht wurden. Von der FDP wurde die Nichterwähnung der 
Oder-Neiße-Grenze als schwerer Fehler angesehen.70 In Paris wurde sogar 
eine Abwehrreaktion ausgelöst. Noch am selben Tag rief Mitterrand an und 
forderte aufgebracht die Einsetzung der Regierungskonferenz, die definitive 
Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze und die Bekräftigung des Atomwaffen­
verzichts der Bundesrepublik als Vorbedingungen zur Wiedervereinigung.71

Mitterrands Verhalten beruhte vor allem auf historisch gewachsenen Ängs­
ten und Perzeptionen,72 wobei seine persönlichen Erfahrungen im Zweiten 
Weltkrieg eine Rolle spielten. Die Wiedervereinigung verhindern, wollte er 
nicht. Stattdessen war sein Ziel, Deutschlands langfristige europäische Einbin­
dung zu sichern, wofür er die Währungsunion als Garantie ansah.73 Seine 
heftige Reaktion war daher vor allem das Ergebnis der Unsicherheit, die Kohl 
durch seine Volten zur Währungsunion und Oder-Neiße-Grenze geschaffen 
hatte. Genscher flog am 30. November nach Paris. Dort beruhigte er den 
Präsidenten und gab ihm die ersehnte Zusage zum Start der Regierungskonfe­

67 Brief Kohls an Mitterrand. In: Hans Jürgen Küsters (Hrsg.): Deutsche Einheit. Doku­
mente zur Deutschlandpolitik. Sonderedition aus den Akten des Bundeskanzleramtes 
1989/90. Berlin 1998. Dokument 100 und 100A, S. 565–567.

68 Jaques Attali: Verbatim. Tome 3: Chronique des années 1988–1991. Paris 1995, S. 349.
69 Helmut Kohl: Rede im Bundestag am 28. November 1989. <https://dserver.bundesta

g.de/btp/11/11177.pdf> (20.4.2025).
70 Kohl: Erinnerungen 1982–1990 (wie Anm. 16), S. 1002.
71 Loth: Kohl und die Währungsunion (wie Anm. 45), S. 467.
72 Frederike Schotters: Frankreich und das Ende des Kalten Krieges. Gefühlsstrategien 

der équipe Mitterrand 1981–1990. Berlin/Boston 2019, S. 352–397.
73 Georges Saunier: France, the East European Revolutions, and the Reunification of 

Germany. In: Wolfgang Mueller u.a (Hrsg.): The Revolutions of 1989: A Handbook. 
Wien 2015, S. 385–402.

Kohl gegen Genscher

303

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dserver.bundestag.de/btp/11/11177.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dserver.bundestag.de/btp/11/11177.pdf


renz.74 Diese sollte, wie von Frankreich gewünscht, im Dezember 1990 begin­
nen und schließlich zum Vertrag von Maastricht75 führen.

Genscher, der sich durch diese Episode bestätigt fühlte, begann jetzt noch 
eigenständiger zu agieren. Streckenweise arbeiteten Kohl und Genscher sogar 
aneinander vorbei. Da Genscher und Teltschik sich Informationen vorenthiel­
ten, waren die USA manchmal besser darüber informiert, welchen Standpunkt 
sie jeweils zu einem Thema einnahmen, als der eine vom anderen.76 Dabei 
beabsichtigte Genscher, wie er beim NATO-Außenministertreffen am 14. De­
zember 1990 erläuterte, eine „Friedensordnung vom Atlantik bis zum Ural“ zu 
schaffen, wobei die beiden Bündnisse erhalten bleiben, aber in „kooperativen 
Sicherheitsstrukturen“ überführt werden sollten.77

Als Gorbatschow am 30. Januar 1990 sein grundsätzliches Einverständnis 
für eine deutsche Wiedervereinigung in Aussicht gestellt hatte, betonte Gen­
scher am nächsten Tag, dass es „eine Ausdehnung des Nato-Territoriums nach 
Osten […] nicht geben“ werde.78 Dies stellte einen Versuch dar, Gorbatschow 
davon zu überzeugen, der NATO-Mitgliedschaft eines vereinten Deutschlands 
zuzustimmen. Ursprünglich wurde Genscher dabei vom amerikanischen Au­
ßenminister James Baker unterstützt; allerdings entschied sich Präsident 
George Bush schon bald, diesen Verhandlungsweg nicht weiterzuverfolgen. 
Zugleich wurde Genscher von Wörner, mittlerweile NATO-Generalsekretär, 
und von Stoltenberg, mittlerweile Verteidigungsminister, heftig kritisiert. Aus 
ihrer Sicht gab es keinen Grund, warum der Westen präventiv ein Zugeständ­
nis machen sollte, um das Gorbatschow noch nicht einmal gebeten hatte. 
Ende Mai einigten sich Bush und Kohl in Camp David dann darauf, dass 
die Zustimmung der Sowjetunion nicht durch politische Zugeständnisse, son­
dern durch finanzielle Unterstützung erreicht werden solle. Dies wurde zur 
Verhandlungsstrategie des Westens. Genscher verfolgte seine Linie zwar noch 
weiter, aber das Verhandlungsergebnis sollte das nicht mehr beeinflussen.79

74 Genscher: Erinnerungen (wie Anm. 14), S. 676–680.
75 Mitgliedsländer der Europäischen Gemeinschaft: Vertrag über die Europäische Uni­

on. Maastricht 1992. <https://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=C
ELEX:11992M/TXT> (20.4.2025).

76 Mary Elise Sarotte: Nicht einen Schritt weiter nach Osten. Amerika, Russland und 
die wahre Geschichte der NATO-Osterweiterung. München 2023, S. 76.

77 Genschers Vortrag beim NATO-Außenministertreffen am 14. Dezember. In: AAPD 
1989, S. 1758.

78 Zitiert nach: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 19.4.2014: Ost-Erweiterung der 
Nato: Das große Rätsel um Genschers angebliches Versprechen. <https://www.faz.ne
t/aktuell/politik/ost-erweiterung-der-nato-was-versprach-genscher-12902411.html> 
(20.4.2025).

79 Sarotte: Nicht einen Schritt weiter (wie Anm. 76), S. 73–104.

Felix Diekmann

304

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CELEX:11992M/TXT
https://www.faz.net/aktuell/politik/ost-erweiterung-der-nato-was-versprach-genscher-12902411.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CELEX:11992M/TXT
https://www.faz.net/aktuell/politik/ost-erweiterung-der-nato-was-versprach-genscher-12902411.html


Nachdem die Volkskammerwahl in der DDR am 18. März 1990 bewiesen 
hatte, dass die Mehrheit der Ostdeutschen eine schnelle Wiedervereinigung 
wünschte, reisten Kohl und Genscher am 23. März gestärkt zu jeweils einer 
europäischen Institution. Kohl traf die Europäische Kommission in Brüssel, 
wohingegen Genscher vor der WEU-Versammlung in Luxemburg sprach. Da 
die Kommission anders als die meisten nationalen Regierungen ihrer Mit­
gliedstaaten die Wiedervereinigung vorbehaltlos begrüßte, hatte Kohl einen 
angenehmen Aufenthalt und bekam in Brüssel vor allem Lob zu hören.80 Kurz 
danach erfuhr er jedoch, dass in Luxemburg Genscher nicht nur die polni­
sche Westgrenze erneut für unveränderlich erklärt hatte, sondern auch davon 
gesprochen hatte, die beiden Bündnissysteme langfristig in einen „Verbund 
gemeinsamer kollektiver Sicherheit“ zu überführen.81 Laut Teltschik war Kohl 
„voller Zorn“82, als er davon erfuhr. Zum einen hatte Genscher erneut seine 
Autorität missachtet, und zum anderen glaubte er nicht, dass die NATO ersetzt 
werden könne. Daraufhin ließ er Genscher schriftlich mitteilen, dass er nicht 
nur gegen beide Positionen sei, sondern sein Vorgehen auch als inakzeptabel 
ansehe.83

Im Verlauf der nächsten Monate wurden die sowjetischen Widerstände 
überwunden. Nachdem Gorbatschow am 7. März 1990 eine NATO-Mitglied­
schaft des vereinten Deutschlands noch ausgeschlossen hatte, sagte er am 
31. Mai zu Bush, dass Deutschland selbst über seine Bündniszugehörigkeit 
entscheiden könne. Am 15. Juli gab Gorbatschow dann Kohl zu verstehen, 
dass er die NATO-Mitgliedschaft Deutschlands als gegeben ansah. Wie von 
Bush und Kohl geplant, war Gorbatschows Meinungswechsel durch deutsche 
Finanzhilfen für die kollabierende sowjetische Wirtschaft erreicht worden.84 

Genschers Ansatz dagegen hatte keine Rolle gespielt. Bush war nicht gewillt, 
Alternativen zur NATO zu erörtern, und Gorbatschow benötigte vor allem 
Geld und erwog mittlerweile einen sowjetischen NATO-Beitritt.85 Dement­
sprechend ist es auch falsch, aus Genschers Aussage vom 31. Januar abzuleiten, 
dass die NATO durch die Osterweiterung wortbrüchig geworden sei.

80 Gespräch Kohls mit der Kommission am 23.3.1990. In: AAPD 1989, Dok. 81, S. 333–
336.

81 Hans-Dietrich Genscher: Rede vor der Versammlung der Westeuropäischen Union 
am 23.3.1990 in Luxemburg. In: Ders. (Hrsg.): Unterwegs zur Einheit. Reden und 
Dokumente aus bewegter Zeit. Berlin 1991, S. 258–268, Zitat S. 265.

82 Horst Teltschik: 329 Tage. Innenansicht der Einigung. Berlin 1991, S. 182 f.
83 Sarotte: Nicht einen Schritt weiter (wie Anm. 76), S. 112.
84 Hanns Jürgen Küsters: Das Ringen um die Deutsche Einheit. Die Regierung Helmut 

Kohl im Brennpunkt der Entscheidungen 1989/90. Freiburg im Breisgau 2009, S. 297–
354.

85 Sarotte: Nicht einen Schritt weiter (wie Anm. 76), S. 107–110.

Kohl gegen Genscher

305

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Abschluss der Verhandlungen musste noch die Grenzfrage geklärt 
werden. Anfang März war die Koalition bei der Frage, ob nach der Volks­
kammerwahl beide deutschen Staaten einen Vertrag mit Polen unterzeichnen 
sollten, aneinandergeraten.86 Am Ende hatte Genscher Kohl abgerungen, dass 
die beiden freigewählten Parlamente und Regierungen möglichst bald nach 
den Wahlen eine gleichlautende Erklärung abgeben würden. Polen, wo die 
Vorstellung, einem übermächtigen, vereinten Deutschland gegenüberzustehen, 
große Angst ausgelöst hatte,87 wollte verständlicherweise mehr und unterbrei­
tete beiden deutschen Staaten Ende April den Entwurf eines Grenzvertrages. 
Kohl lehnte es jedoch ab, zu verhandeln. Sein Misstrauen gegenüber Genscher 
war so groß, dass er ihm unter ausdrücklichem Verweis auf seine Richtlinien­
kompetenz verbot,88 eigenständig zu verhandeln.

Nachdem Gorbatschow am 15. Juni seine endgültige Zustimmung zur 
NATO-Mitgliedschaft des wiedervereinten Deutschland gegeben hatte, war 
es höchste Zeit, die Oder-Neiße-Grenze zu bestätigen. Alle vier Siegermächte 
verlangten das. Kohl erklärte, dass Deutschland Polen innerhalb von drei 
Monaten nach dem Zusammentritt des gesamtdeutschen Bundestags den Ent­
wurf eines Grenzvertrages vorlegen würde. Daraufhin konnte Genscher beim 
dritten Zwei-plus-Vier-Ministergespräch am 17. Juli, bei dem der polnische 
Außenminister eingeladen war, die Angelegenheit abschließend regeln. Abwei­
chend von Kohls Zeitrahmen vereinbarte er allerdings, dass der Vertrag nach 
der Wiedervereinigung schnellstmöglich unterschrieben werde.89 Bis auf weni­
ge Abweichler stimmte die CDU/CSU-Fraktion diesem Vorgehen zu,90 womit 
der größte Streitpunkt zwischen Kohl und Genscher ausgeräumt war. Am 
14. November konnte Genscher in Warschau den Deutsch-Polnischen Grenz­
vertrag91 unterschreiben. Die Republikaner sollten nicht davon profitieren. Sie 
erhielten bei der Bundestagswahl im Dezember nur 2,1 Prozent der Stimmen.

86 Geiger: Deutsche Einheit (wie Anm. 60), S. 161 f.
87 Heike Amos: Die Oder-Neiße-Grenze. Vom Problem zur Verhandlungslösung 

1989/90. In: Tim Geiger u.a. (Hrsg.): Zwei plus Vier. Die internationale Gründungs­
geschichte der Berliner Republik. Berlin/München 2022, S. 87–101, hier S. 98–101.

88 Horst Möller/Heike Amos (Hrsg.): Die Einheit das Auswärtige Amt, das DDR-Au­
ßenministerium und der Zwei-plus-Vier-Prozess. Dokument 103, S. 517 f.

89 Geiger: Deutsche Einheit (wie Anm. 60), S. 165.
90 Schwarz: Kohl (wie Anm. 7), S. 578.
91 Vertrag zwischen der Bundesrepublik Deutschland und der Republik Polen über 

die Bestätigung der zwischen ihnen bestehenden Grenze vom 14. November 1990. 
<https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/newsletter-und-abos/bulletin/v
ertrag-zwischen-der-bundesrepublik-deutschland-und-der-republik-polen-788572> 
(20.4.2025).

Felix Diekmann

306

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/newsletter-und-abos/bulletin/vertrag-zwischen-der-bundesrepublik-deutschland-und-der-republik-polen-788572
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundesregierung.de/breg-de/service/newsletter-und-abos/bulletin/vertrag-zwischen-der-bundesrepublik-deutschland-und-der-republik-polen-788572


Den Abschluss der Verhandlungen brachte der Zwei-plus-Vier-Vertrag92, 
der am 12. September in Moskau unterschrieben wurde. Bis wenige Stunden 
vor Vertragsabschluss war über die Stationierung nichtdeutscher Truppen auf 
dem Gebiet der ehemaligen DDR verhandelt worden. Zusammen mit dem 
sowjetischen Außenminister Eduard Schewardnadse und James Baker gelang 
es Genscher aber noch, einen Kompromiss zu finden.93 Damit konnte die 
Wiedervereinigung wie geplant am 3. Oktober stattfinden. Einzig Margaret 
Thatcher hatte sich bis zuletzt dagegen gesperrt.94 Ihre Einflussmöglichkeiten 
waren aber gering gewesen. Ihr damaliger Außenminister Douglas Hurd sagte 
im Rückblick: „Genscher und Kohl waren der Schlüssel. Sie machten das 
Wetter. Und sie vertrauten einander nicht einmal“.95 Mitterrand dagegen konn­
te zufrieden sein. Seine vier Anliegen, Währungsunion, Oder-Neiße-Grenze, 
Atomwaffenverzicht und NATO-Mitgliedschaft, waren vollzogen worden. Für 
Deutschland begann jetzt dank seiner erfolgreichen Außenpolitik eine neue 
Epoche, mit sicheren Grenzen, starken Bindungen und im Frieden mit seinen 
Nachbarn.

6. Fazit

Die Konflikte zwischen Kohl und Genscher folgten einem wiederkehrenden 
Muster. Kohl legte sich auf eine Position fest und Genscher versuchte sie zu 
revidieren, wobei er relevante Kräfte in Deutschland und wichtige auswärtige 
Verbündete der Bundesrepublik hinter sich hatte. Sowohl bei der doppelten 
Null-Lösung als auch bei der Währungsunion konnte sich Genscher damit 
durchsetzen. Bei der Oder-Neiße-Grenze gab Kohl dagegen nicht nach, was 
sein Verhältnis zu Genscher und die Koalition schwer belastete. Ermutigt 
davon, dass er Gorbatschow richtig eingeschätzt hatte, und durch Mitterrands 
Reaktion auf das Zehn-Punkte-Programm in seinen Bedenken gegenüber 
Kohl bestätigt, versuchte Genscher, die Führung in der Außenpolitik zu über­
nehmen. Seine Vorschläge zur Zukunft der europäischen Sicherheitsarchitek­

92 Vertrag über die abschließende Regelung in Bezug auf Deutschland vom 12. Septem­
ber 1990 (Zwei-plus-Vier-Vertrag). <https://www.auswaertiges-amt.de/resource/b
lob/243466/2851e102b97772a5772e9fdb8a978663/vertragstextoriginal-data.pdf> 
(20.4.2025).

93 Genscher: Erinnerungen (wie Anm. 14), S. 865–873.
94 Klaus Larres: Margaret Thatcher and German Unification revisited. In: Mueller: 

Revolutions of 1989 (wie Anm. 73), S. 355–384.
95 Douglas Hurd gegenüber Mary Elise Sarotte. In: Sarotte: Nicht einen Schritt weiter 

(wie Anm. 76), S. 89.

Kohl gegen Genscher

307

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.auswaertiges-amt.de/resource/blob/243466/2851e102b97772a5772e9fdb8a978663/vertragstextoriginal-data.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.auswaertiges-amt.de/resource/blob/243466/2851e102b97772a5772e9fdb8a978663/vertragstextoriginal-data.pdf


tur widersprachen jedoch den Vorstellungen des amerikanischen Präsidenten 
Bush, weswegen Kohl sich diesmal durchsetzte.

Hinter dem Streit standen dabei unterschiedliche Weltanschauungen. Gen­
schers Handeln war vom liberalen Fortschrittsoptimismus geprägt. Gorbat­
schows Politik wurde als Chance betrachtet, und die Bestätigung der Wäh­
rungsunion und der Oder-Neiße-Grenze sollten auch dazu dienen, Deutsch­
land in die bestmögliche Lage zu versetzen, diese Chance zu nutzen. Kohl 
dagegen dachte mehr im Rahmen eines sicherheitsorientierten Konservativis­
mus. Gorbatschow wurde mit Misstrauen bedacht und die Dynamik, die sich 
aus seiner Politik entwickelte, wurde erst spät erkannt. Dementsprechend 
erschien die Bestätigung der Währungsunion und der Oder-Neiße-Grenze 
als nicht besonders dringend und wurde der Bekämpfung innenpolitischer 
Gefahren, wie dem Verlust des Vertrauens der Bürger in die Währungsstabili­
tät oder dem Aufstieg einer rechtsradikalen Partei, untergeordnet. Auch die 
Diskussion um die Zukunft der europäischen Sicherheitsarchitektur war von 
diesen unterschiedlichen Perspektiven geprägt. Während Genscher an koope­
rative Strukturen für eine zukünftige Friedensära dachte, glaubte Kohl daran, 
dass die NATO für künftige Krisen in eine gute Position gebracht werden 
sollte. Im Rückblick lässt sich feststellen, dass Kohl die Möglichkeiten, die sich 
durch Gorbatschow boten, unterschätzt und Genscher die Möglichkeiten für 
eine neue Sicherheitsarchitektur überschätzt hatte.

Im Streit zwischen Kohl und Genscher spiegelten sich auch die unterschied­
lichen Ansichten ihrer Parteien. Bei der Ostpolitik und insbesondere in Bezug 
auf die Oder-Neiße-Grenze waren die Nachwirkungen älterer Auseinanderset­
zungen deutlich zu spüren. Hier prallte das Selbstverständnis der FDP, die 
Bewahrerin der Neuen Ostpolitik zu sein, auf das Selbstverständnis der CSU, 
dass es keine Partei rechts von ihr geben dürfe. Verschärfend kam hinzu, 
dass die politische Situation des Jahres 1989 den Raum für Kompromisse 
einschränkte. Kohl, der um sein politisches Überleben kämpfte, hatte sich 
in Abhängigkeit der CSU begeben, und Genscher wollte die einmalige außen­
politische Gelegenheit, die sich anbahnte, nicht mit der Grenzfrage belasten. 
Kein Konfliktfeld hat die Koalition stärker belastet und mehr zum persönli­
chen Zerwürfnis beigetragen als die Oder-Neiße-Grenze.

Dass es durch den Streit nicht zum Bruch kam, lag daran, dass Kohl und 
Genscher bei grundsätzlichen Fragen ähnliche Vorstellungen hatten und dass 
die Koalitionsräson ihre Zusammenarbeit verlangte. Dabei blieb ihr Verhältnis 
trotz der wachsenden Konkurrenz professionell. Genschers Eigenständigkeit 
erzeugte zwar Dissonanz, ermöglichte ihm aber auch als Korrektiv zu oder 
Garant einer Position aufzutreten, wovon die deutsche Außenpolitik profitier­

Felix Diekmann

308

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te. Schlussendlich stand dem konfliktreichen Verhältnis eine sehr erfolgreiche 
Außenpolitik gegenüber.

Kohl gegen Genscher

309

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liberale Profile

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch eine Chance für die Liberalen? Eine ideengeschichtliche 
Annäherung an Karl-Hermann Flach

Stephan Lawall

Mit dem bis heute aktuell wirkenden Titel „Noch eine Chance für die Libe­
ralen oder die Zukunft der Freiheit“ erschien Anfang 1971 Karl-Hermann 
Flachs Streitschrift.1 Flach, der im Oktober des gleichen Jahres auf dem 
Freiburger Parteitag zum ersten Generalsekretär der Freien Demokratischen 
Partei (FDP) gewählt wurde, formuliert in dem Werk seine Vorstellung vom 
Liberalismus. Die „persönliche Freiheit und Menschenwürde der größtmögli­
chen Zahl“ stand für ihn im Mittelpunkt liberaler Weltanschauung.2 Daraus 
leitete er einen auf der sozialen Marktwirtschaft aufbauenden sozialliberalen 
Weg ab, der zwischen dem Kapitalismus und dem Sozialismus liege.3 Freiheit 
wollte Flach nicht nur als Idee erwogen und per Gesetz verwirklicht sehen, 
sondern auch in die Alltagswelt der Menschen umgesetzt wissen. Hierzu ge­
hörten für ihn Mitbestimmungsrechte der Arbeitnehmer in Betrieben, gleiche 
Bildungschancen und realistische Möglichkeiten der Vermögensbildung und 
des Eigentumserwerbs – Forderungen, die auch in den Freiburger Thesen, 
dem Grundsatzprogramm der FDP von 1971 zu finden sind.4 In zahlreichen 
Artikeln und Büchern tat Flach seine Meinung kund.5 Als Journalist, Publizist 
und Politiker wandelte er gekonnt zwischen den beruflichen Welten hin und 

1 Karl-Hermann Flach: Noch eine Chance für die Liberalen oder die Zukunft der Frei­
heit. Eine Streitschrift. 1. Aufl. Frankfurt am Main 1971.

2 Karl-Hermann Flach: Noch eine Chance für die Liberalen oder die Zukunft der Frei­
heit. Eine Streitschrift. 6. Aufl. Frankfurt am Main 1976, S. 12.

3 Flach: Chance (wie Anm. 2), S. 20 f.
4 Walter Scheel/Karl-Hermann Flach/Werner Maihofer (Hrsg.): Die Freiburger Thesen 

der Liberalen. Reinbek bei Hamburg 1972. Zu Flachs Forderungen siehe Flach: Chance 
(wie Anm. 2), S. 28 f. u. 85.

5 Zum Beispiel Karl-Hermann Flach: Eine überfällige Entscheidung. In: Tribüne, 1963, 
Heft 8, S. 807–812. Flachs Publikationen: Karl-Hermann Flach: Erhards schwerer Weg. 
Stuttgart 1963; ders.: Kennen Sie eigentlich die FDP? Bonn 1963; ders.: Macht und 
Elend der Presse. Mainz 1967; ders.: Unter uns Pharisäern. Gleichnisse. Mainz 1967; 
ders.: Das 1x1 der Politik. 12 Kapitel für den Staatsbürger. Hamburg 1970; Flach: 
Chance (wie Anm. 1).

313

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


her.6 Sein Einsatz für den Liberalismus spiegelte sich in allen Berufsfeldern 
wider und zeichnete ihn als treuen Liberalen aus.7 Flach sah sich selbst als 
sozialliberal, obwohl er die Begriffe „links-“ und „sozialliberal“ zu vermeiden 
versuchte.8

Ein aktuelles Promotionsvorhaben möchte mit ideengeschichtlichen Ansät­
zen neue Perspektiven auf Karl-Hermann Flach öffnen. Es soll erstmals eine 
ausführliche Biografie über Flach vorgelegt werden, die seine politischen Ideen 
mit den liberalen Theorien seiner Mitstreiter Werner Maihofer und Ralf Dah­
rendorf vergleicht und einordnet. Werner Maihofer, Professor für Strafrecht 
und Rechtsphilosophie, und der Soziologieprofessor Ralf Dahrendorf galten 
ebenso wie Flach als sozialliberale Vordenker. Beide traten als Hochschullehrer 
öffentlichkeitswirksam in Erscheinung und erlebten als Quereinsteiger einen 
politischen Senkrechtstart in der FDP. Sowohl Dahrendorf als auch Maihofer 
und Flach prägten die Programmatik der Freien Demokratischen Partei, die 
sich in den Freiburger Thesen 1971 niederschlug. Die Theorien der drei Vor­
denker bieten sich im ideengeschichtlichen Vergleich an, um Verflechtungen, 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu erkennen und die Ideen Karl-Her­
mann Flachs einordnen zu können. In diesem Beitrag wird der Lebensweg 
von Flach rekonstruiert und die Vorgehensweise des Forschungsvorhabens 
erläutert.

1. Wer war Karl-Hermann Flach? Herkunft und frühe Jahre

Karl-Hermann Flach kam am 19. Oktober 1929 als drittes und jüngstes Kind 
der Familie eines Prokuristen in Königsberg/Preußen auf die Welt. Über die 
Herkunft seiner Mutter Margarethe Flach, geborene Brödtler, ist kaum etwas 
bekannt. Sein Vater, Karl Flach, war bei der Holzgroßhandlung Richard An­
ders im Königsberger Stadtteil Mühlenhof angestellt. In Königsberg besuchte 

6 Jutta Roitsch: Zwischen FDP und FR. Wirken und Wirkung des Politikers und Publi­
zisten Karl-Hermann Flach. <https://www.humanistische-union.de/publikationen/vor
gaenge/175-vorgaenge/publikation/zwischen-fdp-undfr/> (26.03.2024).

7 Walter Scheel: Geleitwort von Bundespräsident Walter Scheel. In: Joachim Bretschnei­
der/Harald Hofmann (Hrsg.): Karl-Hermann Flach. Liberaler aus Leidenschaft. Mün­
chen/Gütersloh/Wien 1974, S. 7.

8 Im Film „Liberale ‘71“ bezeichnet sich Flach als „Sozial-Liberalen“, die Betonung liege 
„ganz sicher auf liberal“. Archiv des Liberalismus (ADL), Bestand Barthold C. Witte, 
20859, Filmskript „Liberale ’71“, S. 11a. Siehe ebenso Klaus Weber: Der Linksliberalis­
mus in der Bundesrepublik um 1969. Konjunktur und Profile. Frankfurt am Main 2012, 
S. 257.

Stephan Lawall

314

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.humanistische-union.de/publikationen/vorgaenge/175-vorgaenge/publikation/zwischen-fdp-undfr/
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.humanistische-union.de/publikationen/vorgaenge/175-vorgaenge/publikation/zwischen-fdp-undfr/


Karl-Hermann Flach die Jahn-Volksschule und anschließend bis zur kriegs­
bedingten Schließung 1944 die Hindenburg-Oberschule. Horst Köpke, sein 
späterer Jugendfreund aus Rostock, berichtete, dass Flach während der na­
tionalsozialistischen Zeit in der Marine-Hitlerjugend „eine kleine Funktion“ 
ausübte.9 Bevor die Rote Armee Königsberg besetzte, flüchtete seine Mutter 
mit ihm und seinen beiden älteren Schwestern nach Rostock. Der Vater blieb 
in Königsberg. Sein weiteres Schicksal ist ungeklärt.10 Wie die Familie das 
Kriegsende erlebte, ist ebenso unbekannt. In Rostock ging Karl-Hermann 
Flach ab Herbst 1945 wieder zur Oberschule, während seine beiden Schwes­
tern die Universität besuchten. Die fünf Jahre ältere Maria-Dorothea Flach 
studierte Humanmedizin und zog 1948 als Ärztin nach Schwerin. Margarethe 
Flach, geboren 1926, studierte Philologie. Beide Schwestern traten kurz nach 
ihrem jüngeren Bruder im Juni beziehungsweise Juli 1946 der Liberal-Demo­
kratischen-Partei (LDP) bei.11

Karl-Hermann Flach war bereits am 15. April 1946 als Schüler der LDP 
beigetreten. Sein frühes politisches Engagement wurde jedoch durch eine Tu­
berkuloseerkrankung unterbrochen, die ihn zu längeren Aufenthalten in Sana­
torien zwang und ihn sein Leben lang begleitete.12 Die Rostocker Zeit ist von 
seinen Wegbegleitern Horst Köpke und Friedrich-Franz Wiese ausführlicher 
beschrieben worden.13 Beide gehörten wie auch Flach zum Freundeskreis des 

9 Horst Köpke: Im Schweriner Hotel „Zum Petermännchen“ (1948/49). In: Bretschnei­
der/Hofmann: Flach (wie Anm. 7), S. 12.

10 Horst Köpke vermutete, Karl Flach sei ohne seine Flucht „von den einmarschieren­
den Russen verhaftet, wahrscheinlich erschossen“ worden. Köpke: Schweriner Hotel 
(wie Anm. 9), S. 12.

11 Über die familiäre Herkunft von Karl-Hermann Flach ist bislang wenig geschrieben 
worden. Die LDP-Mitgliedskarten der Schwestern liegen in Flachs Nachlass im Ar­
chiv des Liberalismus in Gummersbach. ADL, Bestand Flach, N47–242, S. 1–3.

12 Zudem musste er sich einer Operation unterziehen, bei der Ohrknochenteile entfernt 
wurden. Flach war von da an auf dem linken Ohr taub. Köpke: Schweriner Hotel 
(wie Anm. 9), S. 12. Ebenso Natalja Jeske: Arno Esch. Eine Biografie. Schwerin 2021, 
S. 169.

13 Köpke: Schweriner Hotel (wie Anm. 9), S. 11–16; Horst Köpke/Friedrich-Franz 
Wiese: Mein Vaterland ist die Freiheit. Das Schicksal des Studenten Arno Esch. 
Rostock 1990.

Noch eine Chance für die Liberalen?

315

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jurastudenten Arno Esch14 und waren aktive Mitglieder der LDP.15 Durch Esch 
inspiriert, engagierte sich Karl-Hermann Flach im Rostocker Kreisverband 
als Jugend- und Pressereferent. Von da an finden wir Zeitungsartikel und 
Reden des erst 18-jährigen Liberalen.16 Im Herbst 1948 begann Flach ein Pres­
sevolontariat bei der der LDP zugehörigen Norddeutschen Zeitung, dessen 
stellvertretender Chefredakteur er ein Jahr später wurde.17

Das Jahr 1949 markiert einen Wendepunkt in Flachs Lebenslauf. Nach der 
Verhaftung von Arno Esch und weiteren engen Freunden durch die sowjeti­
schen Behörden floh er kurzentschlossen mit Horst Köpke und zwei weiteren 
Mitstreitern nach West-Berlin. Dort durfte er an der Deutschen Hochschule 
für Politik ein Studium der Politikwissenschaften aufnehmen, das er 1953 mit 
der Diplomprüfung erfolgreich abschloss.18 In Berlin trat Flach der FDP bei 
und engagierte sich aktiv im Liberalen Studentenbund Deutschlands (LSD).19 
In dieser Zeit lernte er zahlreiche Weggefährten kennen, die ihn auch später 

14 Arno Esch war Mitglied des Zentralvorstands der LDP und in Rostock einer der füh­
renden LDP-Politiker. Als Jurastudent verfasste er liberale Schriften, u.a. zum Kriegs­
dienstverweigerungsrecht oder zur politischen Weltanschauung „Die neun Axiome 
des Neuliberalismus“. 1949 wurde Esch verhaftet, nach Moskau entführt, von einem 
sowjetischen Militärtribunal zum Tode verurteilt und zwei Jahre später in Moskau 
erschossen. Sein Leben und Wirken ist von Natalja Jeske aufgearbeitet worden. Jeske: 
Esch (wie Anm. 12).

15 Der Freundeskreis der jungen LDP-Mitglieder um Arno Esch ist von Ines Soldwisch 
beschrieben worden. Ines Soldwisch: „... etwas für das ganze Volk zu leisten und nicht 
nur den Zielen einer Partei dienen...“. Geschichte der Liberal-Demokratischen Partei 
(LDP) in Mecklenburg 1946–1952. Berlin 2007, S. 228–237. Ebenso führt Natalja Jeske 
aus, dass Flach „vermutlich Ende 1947 zum Freund und engsten Mitstreiter von Esch“ 
geworden sei. Eschs Ideen hätten Flach geprägt. Jeske: Esch (wie Anm. 12), S. 169 u. 
412 f.

16 Zum Beispiel in der Norddeutschen Zeitung vom 21. November 1948 „Fortschrittli­
cher als Marx. Die Bedeutung des modernen Liberalismus“. ADL, Bestand Flach, 
N47–242, S. 81. Zahlreiche Artikel der Norddeutschen Zeitung liegen in Flachs Nach­
lass: ADL, Bestand Flach, N47–242. Für seine frühen politischen Reden in Rostock 
siehe: ADL, Bestand Köpke, N95–6, S. 23.

17 Über diese Zeit berichtet Hans-Georg Fleck ausführlicher und veröffentlichte einen 
Briefwechsel von 1949 zwischen Flach und dem SED-Anhänger Hermann Turley. 
Hans-Georg Fleck: Aufbruch – zu konträren Ufern. Ein Briefwechsel des jungen 
Karl-Hermann Flach. In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 22 (2010), S. 215–250.

18 Über Flachs Studienzeit in Berlin erschien ein Artikel in der OSI-Zeitung, dem 
Magazin des Otto-Suhr-Instituts. Christian Walther: Karl-Hermann Flach. In: OSI-
Zeitung. Magazin am Otto-Suhr-Institut 26 (2023), S. 36–40.

19 Gemeinsam mit Barthold C. Witte und weiteren Mitstreitern gehörte Karl-Hermann 
Flach 1950 zu den Gründungsmitgliedern dieses einheitlichen Bundesverbandes. 
Barthold C. Witte: Für die Freiheit eine Gasse. Aus dem Leben eines liberalen 
Bürgers. Stuttgart/Leipzig 2003, S. 214. Siehe ebenso: Joachim Bretschneider: Vom 

Stephan Lawall

316

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Partei begleiten sollten und zu seinem privaten Freundeskreis gehörten. 
Hierzu zählten beispielsweise Barthold C. Witte, der spätere Geschäftsführer 
der Friedrich-Naumann-Stiftung und Staatssekretär im Auswärtigen Amt un­
ter Walter Scheel, sowie Joachim Bretschneider und Peter Juling, die für die 
FDP in der Öffentlichkeitsarbeit tätig waren, aber auch Freunde und Bekannte 
aus Rostocker Zeiten, wie Horst Köpke und Hans-Günter Hoppe, der in den 
1960er Jahren Finanz- und Justizsenator in West-Berlin wurde.

2. Der liberale Journalist und Politiker

Nach dem Studienabschluss heiratete Karl-Hermann Flach im Januar 1954 die 
aus Bötzingen am Kaiserstuhl stammende Elisabeth Schulz. Beide litten an 
Tuberkulose und hatten sich zwei Jahre zuvor während eines Kuraufenthalts 
im Sanatorium Todtmoos im Südschwarzwald kennengelernt. Fast zeitgleich, 
im Februar 1954, setzte Flach seine berufliche Laufbahn im Journalismus fort 
und nahm eine Stelle als Redakteur bei Europress, einem Pressedienst für 
europäische Politik und Wirtschaft in Frankfurt am Main, an. Ein halbes Jahr 
später wechselte er nach Bonn in den Dienst der Wirtschafts- und Sozialpoli­
tik, einer der FDP nahestehenden Vereinigung.20 Dort legte er den Grundstein 
für seine politische Karriere. Innerhalb weniger Jahre arbeitete sich Flach in 
der FDP über die Öffentlichkeitsarbeit bis zum Bundesgeschäftsführer (1959) 
hoch. Gemeinsam mit dem Bundeswahlkampfleiter Wolfgang Döring organi­
sierte er den Wahlkampf 1957.

In dieser Zeit war Flach auch publizistisch tätig und prägte das Bild der Par­
tei als notwendige „dritte Kraft“ in der deutschen Parteienlandschaft.21 Beim 
nächsten Bundestagswahlkampf 1961 erreichte die FDP, diesmal mit Flach als 
Wahlkampfleiter, mit 12,8 Prozent ihr bis dahin bestes Wahlergebnis.22 Eine 
große Politikerkarriere hätte ihm bevorstehen können, doch Flach wechselte 

politischen Studium in Berlin zur politischen Praxis in Bonn (1949 bis 1955). In: 
Bretschneider/Hofmann: Flach (wie Anm. 7), S. 18 f.

20 Bretschneider: Vom politischen Studium (wie Anm. 19), S. 19 f.
21 Flach und sämtliche Parteifreunde in der FDP versuchten ein drohendes Zwei-Partei­

en-System der beiden großen Volksparteien CDU und SPD in der Bundesrepublik 
zu verhindern. Hierzu etablierten sie das Bild einer notwendigen dritten Partei, der 
FDP. Im Drei-Parteien-System sollte die Wahrscheinlichkeit reduziert werden, dass 
eine der beiden Volksparteien die absolute Mehrheit erhält. Weber: Linksliberalismus 
(wie Anm. 8), S. 37 u. 92.

22 Nach Klaus Weber war das Wahlergebnis „zu einem Gutteil sein [Flachs] Verdienst“. 
Ebd., S. 38.

Noch eine Chance für die Liberalen?

317

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Jahr später in den Journalismus zurück. Den nationalliberalen Kurs des 
Parteivorsitzenden Erich Mende wollte er nicht mittragen.

Bei der Frankfurter Rundschau (FR) erhielt Flach eine Stelle als innenpoli­
tischer Ressortleiter. In dieser Funktion war er weniger mit der Nachrichtenre­
daktion beschäftigt, sondern konnte sich politischen Kommentaren widmen 
und besaß genügend Zeit, um zusätzlich publizistisch tätig zu werden. In 
diesen Jahren bei der überregional renommierten Zeitung verfasste Flach die 
meisten seiner Bücher: Genannt seien „Erhards schwerer Weg“ (1963), „Macht 
und Elend der Presse“ (1967), „1x1 der Politik“ (1970) und sein letztes und 
bekanntestes Werk „Noch eine Chance für die Liberalen“ (1971).23 Doch auch 
für die FR wurde Flach prägend. Ehemalige Kolleginnen und Kollegen aus der 
Redaktion bescheinigen ihm einen „besonderen Anteil“ an der linksliberalen 
Ausrichtung und Profilierung der Zeitung.24 Er galt als konsequent liberal und 
vertrat seine Meinung als innenpolitischer Kommentator sehr prononciert.25 

Innerhalb von zwei Jahren stieg Flach zum stellvertretenden Chefredakteur 
auf. Später kam die Funktion des Prokuristen hinzu. In der FR traf Flach auch 
auf zwei Freunde aus Rostocker LDP-Zeiten: Horst Köpke, der mit ihm nach 
West-Berlin geflohen war und Karl-Heinz Krumm, der 1955 aus sowjetischer 
Haft entlassen wurde und in die Bundesrepublik übersiedeln durfte. Beide 
blieben auch nach 1971 bei der FR, als Flach zur Arbeit bei der FDP zurück­
wechselte. Seine Sekretärin Ursula Mehler und ein Redaktionskollege Dieter 
Chemin-Petit, der die Redaktion der „freien demokratischen korrespondenz“ 
(fdk) bei der FDP übernahm, folgten Flach dagegen.

Aus der „Reserve“ der Frankfurter Rundschau meldete sich Karl-Hermann 
Flach auf dem Bundesparteitag der FDP in Freiburg 1971 zurück.26 Vom Bun­
desvorstand vorgeschlagen, wählten ihn die Delegierten zum ersten Generalse­
kretär der Freien Demokraten. In dem neu geschaffenen Parteiamt kümmerte 
sich Flach um die Öffentlichkeitsarbeit der FDP, trat in innerparteilichen 
Konflikten als Vermittler auf und erledigte organisatorische Aufgaben. Die 
ebenfalls auf dem Parteitag verabschiedeten Freiburger Thesen hatte Flach 

23 Zur Liste gehören auch „Kennen Sie eigentlich die FDP?“ (1963) und „Unter uns 
Pharisäern“ (1967). Siehe Anm. 5.

24 Beispielsweise die ehemaligen Redakteure Wolf Gunter Brügmann, Roderich Reifen­
rath und die Redakteurin Jutta Roitsch. Richard Meng/Thomas Kaspar (Hrsg.): 
Haltung zählt. Anspruch und Geschichte der Frankfurter Rundschau. Berlin 2021, 
S. 20 u. 47. Roitsch: Wirken (wie Anm. 6).

25 Horst Köpke: Linksliberaler Publizist (1962 bis 1971). In: Bretschneider/Hofmann: 
Flach (wie Anm. 7), S. 33. Ebenso: Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 8), S. 39 f.

26 Zitiert aus der Antrittsrede von Flach am 26. Oktober 1971. Karl-Hermann Flach: Die 
Zukunft der Liberalen. In: ADL, Bestand Flach, N47–162, S. 5–38.

Stephan Lawall

318

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht mitverfasst. Doch seine Streitschrift „Noch eine Chance für die Libera­
len“ bildete nach Klaus Weber einen „wichtigen Referenzpunkt“ für die Pro­
grammkommission.27 Hier stellt sich die Frage, wie viel von Flachs Ideen in 
den Thesen tatsächlich steckt und welchen Einfluss seine Streitschrift über die 
FDP hinaus erzielte. Bis heute wird Karl-Hermann Flach gerne als Vordenker 
in verschiedenen links- und sozialliberalen Kreisen genannt.28

In der FDP wurde Flachs Rückkehr in die Partei 1971 „euphorisch“ aufge­
nommen.29 Es folgte ein äußerst ereignisreiches und aufreibendes Jahr mit der 
Landtagswahl in Baden-Württemberg, dem gescheiterten Misstrauensvotum 
gegen die sozial-liberale Koalition und den vorgezogenen Bundestagswahlen 
im Herbst 1972. In dieser Zeit war Flach als Krisenmanager gefragt, der das 
öffentliche Bild der Freien Demokraten ins Positive wenden musste. Hierbei 
bestritt er mit realistischem Blick, aber konsequent den Weg seiner soziallibe­
ralen Vorstellungen und argumentierte für die Fortführung der sozialliberalen 
Koalition.30 Bei der Bundestagswahl 1972 erhielt er erstmals ein Bundestags­
mandat und wurde zum stellvertretenden Fraktionsvorsitzenden der Freien 
Demokraten gewählt. Innerhalb der Partei trieb er eine Organisationsreform31 

voran und brachte sich inhaltlich in der liberalen Medienpolitik ein. Deren 
Ausgestaltung erlebte Flach nicht mehr.

Flach starb, von schwerer Krankheit gezeichnet, mit 43 Jahren an den Fol­
gen eines Schlaganfalls am 25. August 1973. Die Trauerfeier in der Frankfur­
ter Paulskirche und die zahlreichen Nachrufe verdeutlichen den politischen 
Stellenwert, den er damals besaß. Innerhalb der FDP zählte er nach den 
drei Bundesministern Walter Scheel, Hans-Dietrich Genscher und Josef Ertl 

27 Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 8), S. 256.
28 Beispielsweise bezieht sich die Partei Liberale Demokraten – die Sozialliberalen auf 

Flach: <https://liberale-demokraten.de/geschichte/> (18.06.2025). Flach taucht 
mehrfach im Lesebuch über linksliberale und radikaldemokratische Politik auf. Vgl. 
Roland Appel/Michael Kleff (Hrsg.): Grundrechte verwirklichen Freiheit erkämpfen. 
100 Jahre Jungdemokrat*innen. Baden-Baden 2019, S. 22, 27, 29, 35, 105 f., 154, 171, 
208, 324, 427. Siehe ebenso: Tom Strohschneider: Sozial erfüllte Freiheit. Zu Karl-
Hermann Flach (1929–1973). In: Online-Nachrichten der Rosa-Luxemburg-Stiftung, 
veröffentlicht am 25.08.2023. <https://www.rosalux.de/news/id/50839/sozial-erfuellt
e-freiheit> (18.06.2025).

29 Klaus Weber spricht davon, dass Flach der Partei Selbstbewusstsein zurückgegeben 
habe und seine Rückkehr das „Herz der Partei“ anrührte. Weber: Linksliberalismus 
(wie Anm. 8), S. 257.

30 Beispielsweise im Interview mit Josef Gerwald im Deutschlandfunk vom 25. Juni 
1972. ADL, Bestand Flach, N47–165, S. 34–47. Nach den Erinnerungen von Willy 
Brandt verfasste Flach angeblich die Bundestagsrede von Walter Scheel zum Miss­
trauensvotum am 27. April 1972. Vgl. Willy Brandt: Erinnerungen. Berlin 1999, S. 289.

31 Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 8), S. 267.

Noch eine Chance für die Liberalen?

319

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://liberale-demokraten.de/geschichte/
https://www.rosalux.de/news/id/50839/sozial-erfuellte-freiheit
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://liberale-demokraten.de/geschichte/
https://www.rosalux.de/news/id/50839/sozial-erfuellte-freiheit


zur medienwirksamsten Person.32 Seine langfristige Wirkung für den sozialen 
Liberalismus ist kaum zu unterschätzen.

3. Flach, Maihofer und Dahrendorf im Vergleich – Aktualität und 
ideengeschichtliche Herangehensweise

Trotz seiner kurzen Karriere hinterließ Karl-Hermann Flach als Gesicht des 
sozialliberalen Flügels bleibenden Eindruck in den Reihen der Nachkriegslibe­
ralen der 1950er, 1960er und frühen 1970er Jahre. Er zählte in der FDP zu einer 
Generation, die auf die Altliberalen der Weimarer Republik, wie Theodor 
Heuss oder Reinhold Maier, nachfolgte und neue Impulse in den politischen 
Liberalismus einbrachte. Außerdem lösten die aufstrebenden Linksliberalen 
die Führungsriege der Nationalliberalen um Erich Mende ab. Flach prägte die 
FDP nachhaltig auf ihrem sozialliberalen Kurs und bis heute bringen Politiker 
und Journalisten den sozialen Liberalismus mit ihm in Verbindung.33 Darüber 
hinaus hatten seine Ideen auch jenseits der Freien Demokraten großen Ein­
fluss auf liberale Kreise in der Bundesrepublik, wie es sich am Beispiel der 
Deutschen Jungdemokraten (DJD), einem damals der FDP nahestehenden, 
aber unabhängigen liberalen Jugendverband, beobachten lässt.34 Nach seinem 
Tod veröffentlichten Freunde und Parteifreunde Reden und Denkschriften 
über ihn.35 Diese Schriften prägen das Bild von Karl-Hermann Flach bis 
heute. 1977 gründeten sie die Karl-Hermann-Flach-Stiftung, mit dem Ziel, in 
seinem Sinne weiterzuarbeiten und politische Bildung im Bundesland Hessen 

32 Vgl. ebd., S. 258 u. 268 f.
33 Siehe beispielsweise Thomas Schmid: Karl-Hermann Flach. Er wollte eine FDP, die 

auch für Habenichtse eine Aufstiegspartei ist. In: Die Welt, 29.8.2023. <https://ww
w.welt.de/debatte/kommentare/article247168018/Karl-Hermann-Flach-Er-wollte
-eine-FDP-auch-fuer-Habenichtse.html> (19.06.2025); Fritz Goergen: Liberalismus 
im Gefolge der Anderen. In: Preußische Allgemeine, 14.10.2021. <https://paz.de/
artikel/liberalismus-im-gefolge-der-anderen-a5605.html> (19.06.2025); Rainer 
Hank: Deshalb sind Liberale nicht mehr links. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 
16.09.2013. <https://www.faz.net/aktuell/wirtschaft/wirtschaftspolitik/liberalismus-de
shalb-sind-liberale-nicht-mehr-links-12555018.html> (19.06.2025).

34 Appel/Kleff (Hrsg.): Grundrechte (wie Anm. 28), S. 22, 27, 29, 35, 105 f., 154, 171, 208, 
324, 427.

35 Horst Köpke, Barthold C. Witte, Joachim Bretschneider, Wolfgang Schollwer, Werner 
Stephan und weitere Weggefährten berichten aus eigener Perspektive über die ge­
meinsame politische Arbeit und die Lebensabschnitte, in denen sie Karl-Hermann 
Flach begleiteten. Bretschneider/Hofmann: Flach (wie Anm. 7). Siehe ebenso: Peter 
Juling: Karl-Hermann Flach. In: Claus Hinrich Casdorff (Hrsg.): Demokraten. Profi­
le unserer Republik. Königstein/Ts. 1983.

Stephan Lawall

320

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/debatte/kommentare/article247168018/Karl-Hermann-Flach-Er-wollte-eine-FDP-auch-fuer-Habenichtse.html
https://paz.de/artikel/liberalismus-im-gefolge-der-anderen-a5605.html
https://www.faz.net/aktuell/wirtschaft/wirtschaftspolitik/liberalismus-deshalb-sind-liberale-nicht-mehr-links-12555018.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/debatte/kommentare/article247168018/Karl-Hermann-Flach-Er-wollte-eine-FDP-auch-fuer-Habenichtse.html
https://paz.de/artikel/liberalismus-im-gefolge-der-anderen-a5605.html
https://www.faz.net/aktuell/wirtschaft/wirtschaftspolitik/liberalismus-deshalb-sind-liberale-nicht-mehr-links-12555018.html


zu fördern.36 Denn den liberalen Ideen von Flach wohnt eine ungebroche­
ne Aktualität inne. Viele Themen, die in seinen Vorstellungen auftauchen, 
wie Chancengerechtigkeit, Pressefreiheit oder Kapitalismus-Kritik, werden bis 
heute diskutiert.

Angesichts der anscheinend ungebrochenen Aktualität Karl-Hermann 
Flachs und seiner Bedeutung für die Geschichte des Liberalismus in Deutsch­
land stellen sich Fragen: Was zeichnet Flach im Kern aus? Welche Phasen, Le­
benseinschnitte und Denkströmungen prägten ihn? Und inwieweit beeinfluss­
te Flach den politischen Liberalismus in Deutschland – kurz- und langfristig? 
In diesem Zusammenhang ist auch zu untersuchen, wie und an welcher Stelle 
in der Geschichte des Liberalismus Flach einzuordnen ist.

Das Promotionsvorhaben setzt sich zum Ziel, die Fragen anhand eines 
Vergleichs der liberalen Ideen von Karl-Hermann Flach mit denen seiner 
beiden sozialliberalen Mitstreiter Ralf Dahrendorf und Werner Maihofer zu 
beantworten. Der Theorievergleich orientiert sich an verschiedenen Monogra­
fien und kürzeren Aufsätzen der linksliberalen Vordenker. Im Mittelpunkt 
der Quellenarbeit steht Flachs Streitschrift „Noch eine Chance für die Libera­
len”.37 Neben der Textanalyse soll mithilfe von Manuskripten, Randnotizen 
und Korrespondenzen untersucht werden, welche Schriften und Denkströ­
mungen für Flach bei diesem Werk prägend waren. Arno Esch dürfte nicht 
der Einzige gewesen sein.38 Anschließend verfolgt das Forschungsvorhaben 
auch die Rezeption der Streitschrift von 1971 bis heute auf der Grundlage 
von Zeitungsartikeln, politischen Büchern, Parteiprogrammen und Plakaten. 
Zeitzeugeninterviews mit Weggefährten und politisch engagierten Menschen 
werden die Schrift- und Bildquellen ergänzen und um individuelle Perspekti­
ven bereichern.

Liberale Vorstellungen zur Presse- und Meinungsfreiheit und ihrer Bedeu­
tung für die Demokratie verfasste Karl-Hermann Flach in „Macht und Elend 
der Presse”.39 Als Journalist analysierte er die Entwicklung der Medien und 
schlug aus seinem liberal-demokratischen Verständnis heraus Lösungen vor. 
Die beiden Werke bilden einen Teil seines Liberalismus-Verständnisses ab und 
werden in der Analyse durch die Heranziehung von Reden und zahlreichen 
Zeitungsartikeln ergänzt.

36 <https://www.karl-hermann-flach-stiftung.org/ziele-und-aufgaben> (29.05.2025).
37 Siehe Anm. 1 und 2.
38 Siehe Anm. 14 und 15.
39 Flach: Macht und Elend (wie Anm. 5).

Noch eine Chance für die Liberalen?

321

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.karl-hermann-flach-stiftung.org/ziele-und-aufgaben
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.karl-hermann-flach-stiftung.org/ziele-und-aufgaben


Ralf Dahrendorf lieferte mit seiner soziologischen und politischen Analy­
se „Gesellschaft und Demokratie in Deutschland”40 einen bedeutenden Dis­
kursbeitrag der 1960er Jahre, der als „Kristallisationspunkt seiner Programma­
tik“41 gilt und ein zentrales Werk für den Theorievergleich darstellt. Darüber 
hinaus werden frühere Werke wie die Aufsatzsammlung „Gesellschaft und 
Freiheit“42 seine Bemühungen um Bildungsreformen zur Chancengleichheit43 

berücksichtigt, um sein Weltbild in verschiedenen Punkten zu erfassen.
Die liberale Gedankenrichtung Werner Maihofers wird in seiner Rede zum 

Freiburger Parteitag 1971 prägnant von ihm selbst zusammengefasst.44 Die 
Rede behandelt die liberale Ideengeschichte und stellt für seine politischen 
Vorstellungen ein zentrales Werk dar, das sich mit den anschließenden Aus­
führungen Karl-Hermann Flachs vergleichen lässt. In den 1960er Jahren veröf­
fentlichte Maihofer kürzere Aufsätze und nahm an Podiumsdiskussionen teil, 
auf denen das politische Tagesgeschehen analysiert und debattiert wurde.45 In 
diesen Formaten trat der Juraprofessor öffentlichkeitswirksam auf und teilte 
seine politischen Vorstellungen über den freiheitlichen und demokratischen 
Rechtsstaat mit. Maihofer setzte sich ebenso wie Flach kritisch mit dem 
Marxismus und Kapitalismus auseinander.46 Die theoretische Diskussion und 
die Rückschlüsse, die beide aus den politischen Weltanschauungen ziehen, 
werden einen wesentlichen Aspekt des inhaltlichen Vergleichs einnehmen. 
Darüber hinaus zielt das Forschungsvorhaben darauf ab, den Wirkungsgrad 
der drei Intellektuellen auf die Freiburger Thesen zu untersuchen. Hier wird 

40 Ralf Dahrendorf: Gesellschaft und Demokratie in Deutschland. München 1965. 
Sieben Jahre später erschien ein weiteres Werk, das seine soziologische Forschung 
kennzeichnet: Ralf Dahrendorf: Konflikt und Freiheit. Auf dem Weg zur Dienstklas­
sengesellschaft. München 1972.

41 Franziska Meifort: Ralf Dahrendorf. Eine Biographie. München 2017, S. 119.
42 Ralf Dahrendorf: Gesellschaft und Freiheit. Zur soziologischen Analyse der Gegen­

wart. München 1961.
43 Ralf Dahrendorf: Bildung ist Bürgerrecht. Hamburg 1965.
44 Werner Maihofer: Liberale Gesellschaftspolitik. In: ADL, Bestand FDP-Bundespar­

teitage, A1–441.
45 Werner Maihofer: Die Revolte der Jugend für die Evolution der Gesellschaft in Ost 

und West. In: speculum. Saarbrücker Studentenzeitung 14 (1968), Nr. 6/7, S. 12–18; 
ders.: Freiheit. In: Hans-Jürgen Schultz (Hrsg.): Politik für Nichtpolitiker. Ein ABC 
zur aktuellen Diskussion. Stuttgart/Berlin 1969, S. 157–167; ders.: Politische Angst und 
Hoffnung in unserer Zeit. In: Karl Schlechta (Hrsg.): Angst und Hoffnung in unserer 
Zeit. Darmstädter Gespräch 1965. Darmstadt 1966, S. 88–97.

46 Werner Maihofer: Sozialistischer Gesellschaftsentwurf und demokratische Staatsver­
fassung. In: Gerhard Szczesny (Hrsg.): Club Voltaire. Jahrbuch für kritische Aufklä­
rung, Bd. 3. Berlin 1967, S. 46–62.

Stephan Lawall

322

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu prüfen sein, ob Karl-Hermann Flach nicht der einflussreichere Ideengeber 
als Maihofer für das Parteiprogramm der FDP 1971 war.

4. Neue Perspektiven auf Flach und sein Umfeld

Der ideengeschichtliche Vergleich wird in die Biografie von Flach eingebettet, 
um die Verflechtung zwischen seiner liberalen Weltanschauung und seinen 
Ideengebern aufzuschlüsseln. Bereits bei der Frage nach Flachs Prägung kam 
seine Herkunft, sein Rostocker Umfeld und das spätere politische Netzwerk 
zur Sprache. Insbesondere in den Kindheits- und Jugendjahren ist die Quel­
lenlage leider dürftig, doch es liegt die Vermutung nahe, dass Flach bereits in 
jungen Jahren nachhaltig beeinflusst wurde. Er galt früh als „vollendet“47, was 
genauer untersucht werden muss. Über seine Familie aus Königsberg/Preußen 
sind nur wenige Angaben aus seinem Lebenslauf bekannt. Hier wird die Arbeit 
versuchen, mit Rückgriff auf private Unterlagen wie beispielsweise Fotografien 
oder Korrespondenzen Näheres über seine Herkunft aufzudecken.

Auch das politische Netzwerk von Flach ist bislang noch nicht ausreichend 
untersucht worden, zeigt aber auf den ersten Blick große Kontinuitäten und 
eine starke gegenseitige Unterstützung auf. Zu zahlreichen Freunden aus Ros­
tocker und Berliner Studienzeiten hielt Flach langfristig engen Kontakt und 
verband sich mit ihnen in den sogenannten liberalen Vorfeldorganisationen. 
Auch hier wird Flachs Rolle noch zu untersuchen sein. Er blieb nach seiner 
Studienzeit dem LSD verbunden und gehörte zu den Gründungsmitgliedern 
des Seniorenverbandes Verband Liberaler Akademiker (VLA). Eine engere 
Verbindung hatte Flach ebenso zu den Deutschen Jungdemokraten.48 In seiner 
Funktion als Generalsekretär entwickelte sich hier vermutlich ein ambivalen­
tes Verhältnis.

Die unterschiedlichen Beziehungen und personellen Verflechtungen werden 
unter Berücksichtigung von Korrespondenzen, persönlichen Zusammentref­
fen und Protokollen näher unter die Lupe genommen und im Hinblick auf 
einen Ideenaustausch und Flachs Berufslaufbahn analysiert. Flachs doppelter 
Wechsel zwischen Journalismus und Politik ist ungewöhnlich und hängt stark 
mit verschiedenen persönlichen Beziehungen und politischen Hintergründen 

47 So beispielsweise Barthold C. Witte in der Trauerrede über Karl-Hermann Flach am 
31.8.1973 in Bötzingen. ADL, Bestand Flach, N47–166, S. 204 f.

48 Für die DJD hielt Flach ab 1958 Vorträge und leitete 1961 beim Deutschland-Treffen 
in Detmold den Arbeitskreis Jugend in der Welt. Vgl. Broschüre „Deutschland-Treffen 
der Deutschen Jungdemokraten. Detmold 23.–25. Juni 61“. ADL, Bestand Deutsche 
Jungdemokraten, D1–2327.

Noch eine Chance für die Liberalen?

323

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammen. An dieser Stelle wird besonders sein Verhältnis zum jeweiligen 
Parteivorsitzenden der FDP zu untersuchen sein.49 Die Berufswechsel 1962 
und 1971 markieren ebenso wie seine Flucht Wendepunkte in seinem Leben, 
die mit Zeitungsartikeln, Korrespondenzen und Nachlässen multiperspekti­
visch beleuchtet werden sollen, um Hintergründe und Motive aufzudecken.50 

Nach seiner Rückkehr in die Politik 1971 übte Flach das neugeschaffene Partei­
amt des Generalsekretärs der FDP aus. Es bleibt zu analysieren, wie er die 
Aufgaben des Generalsekretärs in Reden und Interviews definierte und wie er 
die neue Rolle in der Partei tatsächlich ausfüllte. Letzteres soll anhand von 
Sitzungsprotokollen und Korrespondenzen erfasst werden.

Neue Perspektiven auf Flach generiert auch die komplementäre Sichtweise 
aus seinem Umfeld auf ihn. Hier geht die Arbeit der Frage nach, ob sich 
die bisher vorherrschenden Bilder seiner Weggefährten bestätigen lassen oder 
ihnen auch widersprochen werden muss. Wie wurde Flach beispielsweise von 
den Jungdemokraten gesehen und nach seinem Tod eingeschätzt? Wie haben 
ihn Kollegen aus dem Journalismus oder der Politik – politische Gegenspieler 
miteingeschlossen – wahrgenommen? Letztlich haben sich auch die deutschen 
Geheimdienste für Flach interessiert. Johanna Olbrich alias Sonja Lüneburg, 
eine Sekretärin aus dem Büro des Generalsekretärs der FDP, wurde nach 
1990 als Inoffizielle Mitarbeiterin des Ministeriums der Staatssicherheit (MfS) 
enttarnt. An dieser Stelle eröffnet sich die Frage, wie der ost- aber auch der 
westdeutsche Geheimdienst Flach eingeschätzt haben und welche Informatio­
nen sie über ihn sammelten.

Quellentechnisch wird die Biografie in erster Linie über Flachs Nachlass 
im Archiv des Liberalismus erschlossen.51 Daran schließt sich die Auswertung 
einer Vielzahl weiterer Archive von staatlicher Seite und politischen Institu­
tionen an, um ergänzende Informationen zu erhalten und Flach aus unter­

49 Reinhold Maier, Parteivorsitzender von 1957 bis 1960, nahm für Flach eine Vorbild­
funktion ein. Zu Maiers Nachfolger Erich Mende entwickelte Flach ein distanziertes 
Verhältnis. Sein Wechsel zur Frankfurter Rundschau 1962 wird oft mit Mende und 
dessen „Umfall“ gegenüber Konrad Adenauer in Verbindung gebracht, was noch 
bestätigt werden müsste. Vermutlich liegen noch weitere, vielschichtige Gründe für 
seinen Wechsel vor. Auch seine Rückkehr zur Arbeit in der FDP 1971 hängt mit dem 
damaligen Parteivorsitzenden Walter Scheel zusammen. Zum Berufswechsel 1962 
siehe: Weber: Linksliberalismus (wie Anm. 8), S. 38 f.

50 Beispielsweise von Erich Mende und Walter Scheel. Welche sozialdemokratischen 
und christdemokratischen Politiker oder Journalisten Flachs Wechsel kommentarisch 
begleiteten wird noch zu zeigen sein.

51 ADL, Bestand Flach, N47. Zudem kann im ADL auf weitere Nachlässe und Akten der 
Bundespartei zurückgegriffen werden, die beispielsweise Korrespondenzen, Sitzungs­
protokolle und Anträge enthalten.

Stephan Lawall

324

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedlichen Perspektiven zu betrachten.52 Die archivalischen Schrift- und 
Bildquellen werden durch Zeitzeugengespräche mit ehemaligen Kolleginnen 
und Kollegen aus Politik und Journalismus bereichert.

Die oben aufgeführten Fragestellungen erheben keinen Anspruch auf Voll­
ständigkeit, sondern sollen zukünftig ausgebaut werden. Sie zeigen zunächst 
auf, wo derzeit Lücken in der Forschung bestehen und dienen primär dazu, 
einen Leitfaden für die Biografie zu entwickeln. Gemeinsam mit dem Theo­
rievergleich werden die Fragestellungen und Untersuchungen in die Lebens­
beschreibung eingebettet. Die politische Biografie über Karl-Hermann Flach 
zielt nicht nur darauf ab, eine umfangreiche Lebensbeschreibung zu erstellen, 
sondern:

1. Flach als Politiker und Intellektuellen im Theorievergleich einzuordnen,
2. seine Handlungsspielräume als Journalist und Politiker zu erfassen,
3. sein Umfeld zu beleuchten und
4. verschiedene Sichtweisen auf ihn als Mensch, Politiker und Journalist aufzu­

decken.

Damit möchte das Promotionsvorhaben einen weiterführenden Beitrag zur 
sozialliberalen Politikgeschichte in Deutschland leisten.

52 Hier seien das Bundesarchiv in Koblenz und Berlin, das Hauptstaatsarchiv in Stutt­
gart und das Institut für Stadtgeschichte Frankfurt am Main genannt, in denen u.a. 
Nachlässe und Korrespondenzen liegen. Von den Archiven der Politischen Stiftungen 
werden neben dem Archiv des Liberalismus auch das Archiv der sozialen Demokratie 
und das Archiv für Christlich-Demokratische Politik konsultiert.

Noch eine Chance für die Liberalen?

325

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit 
ohne Umschweife

Alexander Schwitteck

„Wir haben es bis zum Konsumindividualismus gebracht, zum Verantwortungs­
individualismus sind wir aber noch nicht fähig.“1

Die gegenwärtige weltpolitische Konstellation wird von vielen als Zäsur in der 
Entwicklungsgeschichte der liberalen Moderne wahrgenommen. Ihre norma­
tiven Grundlagen und Errungenschaften – wie Rechtsstaatlichkeit, repräsenta­
tive Demokratie, politischer Pluralismus sowie eine sozial eingebettete Markt­
wirtschaft – geraten unter heftigen Legitimationsdruck. Der liberale Konsens 
befindet sich in einem Belagerungszustand, bei dem emanzipative Fortschrit­
te zunehmend Opfer reaktionärer Rückabwicklung werden. Der Wind hat 
sich gedreht: Chinas autoritärer Einfluss wächst, Russlands entgrenzter, krie­
gerischer Machtpragmatismus breitet sich aus, und selbst in den Vereinigten 
Staaten, einst Kernland liberaler Selbstgewissheit, gerät eben diese unter dem 
Druck des autoritären Populismus ins Wanken.

Inmitten dieser Umbruchszeit verstarb am 5. Februar 2025 im Alter von 
78 Jahren mit Wolfgang Kersting einer der renommiertesten politischen Phi­
losophen Deutschlands – ein Denker, der zeitlebens für eine philosophisch 
fundierte Verteidigung des Liberalismus eintrat. In einem Moment, in dem der 
Liberalismus von vielen bereits abgeschrieben wird, hat die deutschsprachige 
politische Philosophie eine starke Stimme verloren, die für die normative Kraft 
und ethische Tiefe liberalen Denkens stand – und die der aktuellen Debatte 
dringend guttäte. Als Grenzgänger zwischen philosophischem Seminar und 
Zeitungskommentar, zwischen gelehrsamer Kant-Exegese und pointierter Ge­
genwartsdiagnose publizierte Kersting insgesamt 27 Bücher, war Herausgeber 
von zahlreichen Sammelbänden, verfasste unzählige Fachartikel, Buchbeiträ­
ge, Rezensionen und Zeitungsartikel und wirkte darüber hinaus als akademi­
scher Lehrer und öffentlicher Redner.2

1 Wolfgang Kersting: Der liberale Liberalismus. Notwendige Abgrenzungen. Freiburg 
2005, S. 22.

2 Eine umfassende Bibliografie zu Wolfgang Kerstings wissenschaftlichem sowie öffentli­
chem Wirken ist auf seiner Website abrufbar, <https://www.wolfgangkersting.com> 
(20.06.2025).

327

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wolfgangkersting.com
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wolfgangkersting.com


Dieser Beitrag unternimmt – bei aller gebotenen Kürze – den Versuch, 
das philosophische Denken und wissenschaftliche Werk Wolfgang Kerstings 
in seiner Spannweite zu würdigen und es in den Debatten seiner Lebenszeit 
zu verorten, in denen es wirkte und über das hinaus es selbst posthum weiter­
strahlt. Zugleich soll Kerstings Rolle als engagierter citoyen und Intellektueller 
gewürdigt werden. Er beschränkte sich keineswegs auf die Rolle des distan­
zierten Beobachters im philosophischen Elfenbeinturm, sondern intervenierte 
dezidiert im politischen Diskurs und beteiligte sich mit klarer Positionierung 
an gesellschaftspolitischen Debatten.

Eine vollständige Erfassung seines Oeuvres – mit all seinen Verästelungen, 
und Querverbindungen und auch Sackgassen – kann hier nicht geleistet wer­
den. Der Fokus liegt daher auf ausgewählten Gedankenlinien und Themenan­
kern, die exemplarisch entfaltet werden, um schließlich zu zeigen, wie viel 
Orientierungswissen in Kerstings Werk für unsere Gegenwart steckt, der es 
mehr denn je an einem wehrhaften und normativ geerdeten Liberalismus 
mangelt.

1. Die Wohlgeordnete Freiheit und der Liberale Kant

Geboren am 10. Juli 1946 in Osnabrück, studierte Kersting Philosophie, Ger­
manistik und Geschichte in Göttingen und Hannover. 1974 wurde er mit einer 
Arbeit zur Ethik in Hegels Phänomenologie des Geistes promoviert, 1982 folgte 
die Habilitation über Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilosophie an der 
Universität Hannover. Das Thema seiner Habilitation mag prima facie nicht 
ungewöhnlich erscheinen. Ein Blick in die einschlägigen Publikationslisten 
und Journale zeigt, dass das Interesse an ihr nicht abreißt.

Aus der rezeptionsgeschichtlichen Perspektive stellt die Beschäftigung mit 
der kantischen Rechts- und Staatsphilosophie jedoch ein relativ neues Phäno­
men dar. Lange dominierte die Vorstellung, dass Kants politische Schriften 
von geringerer Qualität und daher als sekundär zu behandeln seien. Dies 
gipfelte in dem einflussreichen Diktum Hannah Arendts, dass Kant anders als 
beispielsweise Hobbes, Locke oder Rousseau keine politische Philosophie ver­
fasst habe und man vielversprechendere Ressourcen für die politische Theorie 
in anderen Teilen seiner Philosophie finden könnte.3 Sein zentrales rechts- 
und staatsphilosophisches Hauptwerk Die Metaphysik der Sitten und die darin 

3 Hannah Arendt selbst vertrat die Ansicht, dass sich Kants „versteckte“ politische Theo­
rie in seiner dritten Kritik „Die Kritik der Urteilskraft“ zu finden sei. Im Urteilen 
erblickt Arendt eine genuin politische Fakultät, die bei Kant aus dem ästhetischen Ge­

Alexander Schwitteck

328

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthaltene Rechtslehre bezeichnete sie als „langweilig“ und „pedantisch“.4 Sie 
folgte damit bereits dem durch Arthur Schopenhauer erhobenen Vorwurf, 
dass es sich bei Kants Spätwerk um die Arbeit eines bereits senilen Geistes 
handle. Diese Vorbehalte verfestigten sich durch die stetige Wiederholung 
schnell zur philosophiegeschichtlichen Lehrmeinung und wurden durch ein­
flussreiche Behauptungen wie die Bertrand Russells, dass „Kant, der Begrün­
der des deutschen Idealismus, […] politisch nicht bedeutend“ sei, ebenfalls im 
angelsächsischen Raum reproduziert.5

Kerstings Habilitationsschrift Wohlgeordnete Freiheit6 kann man als Fron­
talangriff gegen diese etablierte Doxa interpretieren. Noch ein Jahr vor 
der Veröffentlichung seiner Habilitationsschrift urteilte Hans-Georg Deggau, 
Kants Rechtslehre sei durchgängig aporetisch.7 Kerstings Schrift ist eine der 
ersten systematischen Arbeiten, die Kant als vollwertigen politischen Denker 
ernst nimmt und seine politische Philosophie mit allgemeinem Anspruch re­
konstruiert. Entsprechend selbstbewusst betreibt Kersting im Vorwort Erwar­
tungsmanagement. Ihm geht es um eine „umfassende philosophische Rehabi­
litierung der Rechtsphilosophie Kants“.8

Er zeigt detailliert auf, dass sich in der Rechtslehre eine Systematik entfaltet, 
die es ermöglicht, von einer zusammenhängenden politischen Philosophie 
bei Kant zu sprechen, die den Vergleich zu den Klassikern der politischen 
Ideengeschichte nicht zu scheuen braucht. In seiner Rezension des Buches von 
Deggau wirft Kersting ihm vor, das „systematische Profil der Kantischen Leh­
re“ durch eine Interpretationssprache zu verdecken, „die dem Theorietyp der 
Rechtslehre nicht angemessen ist und der Argumentationskultur Kants nicht 
gerecht werden kann“. Für Kersting steht stattdessen fest: „Die klassische neu­
zeitliche politische Philosophie kulminiert in der Rechtsmetaphysik Kants.“9

Besonders stellt Kersting heraus, dass sich Kant ebenso wie viele seiner 
Zeitgenossen in der argumentativen Grammatik des Kontraktualismus be­
wegt, doch seine Bezugnahme funktioniert anders. Zwar bedient er sich dem 
gängigen Vokabular des Vertrages und des Naturzustandes, aber er löst sich 
von den utilitaristischen Erwägungen, die man beispielsweise bei Hobbes oder 

schmacksurteil herauszudestillieren sei. Vgl. Hannah Arendt: Das Urteilen. München 
2012.

4 Ebd., S. 17.
5 Bertrand Russel: Philosophie des Abendlandes. Im Zusammenhang mit der politischen 

und sozialen Entwicklung. Darmstadt 1954, S. 582.
6 Wolfgang Kersting: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilo­

sophie. 3. Auflage. Paderborn 2007.
7 Hans-Georg Deggau: Die Aporien der Rechtslehre Kants. Stuttgart 1983.
8 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 71.
9 Ebd., S. 22.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

329

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Locke findet, die den Vertragsschluss argumentativ tragen. Bei Kant wird, 
wie Kersting herausarbeitet, das exeundum e statu naturali vernunftrechtlich 
begründet:

„Keiner qualifiziert vor Kant die Notwendigkeit der Staatseinrichtung als in der 
reinen Rechtsvernunft begründet. Keine Naturzustandstheorie außer der Kanti­
schen interpretiert das allen gemeinsame Ergebnis als Inhalt einer Rechtspflicht 
a priori.“10

Eine weitere Rekalibrierung der Debatte erfolgte durch die systematische 
Verortung der politischen Philosophie Immanuel Kants im Kontext des Li­
beralismus. Dass Kant heute im Pantheon des Liberalismus zu finden ist 
und er „ohne Zweifel“ in die Geschichte des Liberalismus gehört, ist nicht zu­
letzt den Bemühungen Kerstings zu verdanken.11 In früheren Interpretationen 
wurde das politische Denken Kants häufig als autoritär oder gar reaktionär 
interpretiert. Sein ausdrückliches Lob des aufgeklärten Absolutismus unter 
Friedrich II. wurde mitunter als Beleg dafür herangezogen, dass Kant einem 
vormodernen Staatsideal verhaftet sei. Auch seine kategorische Ablehnung 
des Widerstandsrechts wurde vielfach als Ausdruck einer illiberalen Haltung 
gewertet. So unterstellt etwa Kurt Borries Kant in diesem Zusammenhang eine 
„Glorifikation der Macht“.12

In Kerstings Interpretation erscheint Kant hingegen als genuin liberaler 
Denker, dessen politische Philosophie zentrale Elemente liberaler Grundüber­
zeugungen enthält und vorwegnimmt. Erwähnt werden sollen hier insbeson­
dere das Menschenrecht auf Freiheit, die Idee des Rechtsstaats, das Ideal einer 
republikanisch-demokratischen Staatsform sowie die konstitutive Bedeutung 
von Eigentum für die Rechtsordnung. Eine besondere Stellung erhält Kant 
für den Liberalismus in Kerstings Interpretation zudem durch die „Kritik des 
polizeistaatlichen Wohlfahrtseudämonismus seiner Zeit“, der sich maßgeblich 
aus Kants Bruch mit der eudämonistisch-aristotelischen Tradition speist und 
an deren Stelle er die Verpflichtung auf die Freiheit als oberstes Prinzip der 
Sittlichkeit setzt.13

Hierbei erblickt Kersting eine Kontinuität mit der deutschen Freiheitsbewe­
gung und dem „Konzept liberal-rechtsstaatlicher Freiheitssicherung“. Kants 
Argument „der mangelnden Allgemeinverbindlichkeit“ einer auf „materialer 

10 Ebd., S. 253.
11 Dieter Schönecker: Immanuel Kant. In. Michael G. Festl (Hrsg.): Handbuch Libera­

lismus. Wiesbaden 2021, S. 29.
12 Kurt Borries: Kant als Politiker. Zur Staats- und Gesellschaftslehre des Kritizismus. 

Leipzig 1928, S. 172.
13 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 22.

Alexander Schwitteck

330

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzipien fußende[n] Eudämonismus- und Despotismuskritik“ war „der phi­
losophische Leitstern im bürgerlichen Kampf gegen den entmündigenden 
und entfaltungshemmenden Wohlfahrts- und Polizeistaat des 18. Jahrhun­
derts“.14 Der praktischen Philosophie Kants, das arbeitet Kersting minutiös 
aus, ist ein unverwechselbarer Antieudämonismus und Antipaternalismus ein­
geschrieben. Nach Kant darf niemand, auch nicht der Staat, einen Menschen 
zum Glücklichsein zwingen. Jeder soll von seiner Freiheit auf eine Weise 
Gebrauch machen, welche

„ihm selbst gut dünkt, wenn er nur der Freiheit Anderer, einem ähnlichen Zwe­
cke nachzustreben, die mit der Freiheit von jedermann nach einem möglichen 
allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann [...] nicht Abbruch thut.“15

John Rawls hatte mit seiner affirmativen Bezugnahme auf Kant in dem für 
die Wiederbelebung der politischen Philosophie im 20. Jahrhundert zentralen 
Werk Eine Theorie der Gerechtigkeit16 zwar den Grundstein für einen zweiten 
Blick auf Kant gelegt, dabei aber reichlich aus Kants moralphilosophischen 
Schriften geschöpft, während er Kants eigentliche politische Schriften kaum 
rezipierte. Hier war es Kersting, der den liberalen Gehalt der politischen 
Philosophie Kants sui generis betonte und seinen Einfluss auf die liberale 
Theoriebildung der Gegenwart unterstrich:

„Und wenn die zeitgenössischen Liberalen die sich komplementär als individu­
elle Autonomie, staatliche Toleranz und weltanschauliche Neutralität manifes­
tierende klassische bürgerliche Freiheitskonzeption aufgreifen und befestigen, 
wenn sie die modernitätstypische rechtfertigungstheoretische Grundidee nach­
drücklich in Erinnerung bringen, daß den freien, gleichen und darum in re­
ziproken normativen Verhältnissen zueinander stehenden Individuen legitim 
nur allgemein anerkennungsfähige Verhaltensnormierungen und Freiheitsein­
schränkungen zugemutet werden dürfen, dann erweisen sie sich auch als treue 
Kantianer.“17

Im Rückblick zur dritten Neuauflage von Kerstings Buch im Jahre 2007 resü­
miert Volker Gerhardt, selbst einer der kenntnisreichsten lebenden Kant-Ex­
perten, dass sich „[b]is heute, immerhin fünfundzwanzig Jahre nach Kerstings 
Habilitation, […] die Diskussion auf dem Niveau, das er vorgebeben hat“ 

14 Ebd., S. 288.
15 Immanuel Kant: Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt 

aber nicht für die Praxis. In: Kants Gesammelte Werke. Ausgabe der Preußischen 
(heute: Berlin-Brandenburgischen) Akademie der Wissenschaften. Berlin 1900 ff., 
Band VIII, S. 290.

16 John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main 1979.
17 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 22.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

331

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewegt.18 Diesem Urteil ist beizupflichten. Angesichts der Tatsache, dass Kerst­
ing Die Wohlgeordnete Freiheit ohne die Unterstützung eines Textverarbei­
tungsprogramms verfasste und außerdem keine elektronisch durchsuchbare 
Version von Kants Gesammelten Schriften zur Verfügung stand, beeindruckt 
die Fülle der von ihm herangezogenen Verweise – insbesondere auf Kants 
Vorarbeiten und unveröffentlichte Manuskripte. Zwar hat die nachfolgende 
philologische und philosophiehistorische Forschung die interpretative Tiefen­
schärfe sowie den Detailgrad in der Auseinandersetzung mit Kants politischer 
Philosophie weiter erhöht, doch bleibt Kerstings Abhandlung ein Maßstab, an 
dem sich gegenwärtige wie künftige Arbeiten weiterhin messen lassen müssen.

2. Schüler und Lehrer der politischen Philosophie

Nach Lehrtätigkeiten in Hannover, Marburg, Göttingen, Lüneburg und Mün­
chen wurde Kersting 1993 Professor für Philosophie an der Christian-Al­
brechts-Universität zu Kiel, wo er bis zu seiner Emeritierung 2011 wirkte und 
lehrte. Bis zum Eintritt in den Ruhestand hielt Kersting regelmäßig Vorlesun­
gen zur Geschichte der politischen Philosophie. Jeder Schüler der politischen 
Ideengeschichte wird auch heute an der ein oder anderen Stelle mit Kerst­
ing in Berührung kommen. Seine Einführungen zur politischen Philosophie 
Platons19, Machiavellis20, Hobbes21, Rousseaus22, Rawls23 zeugen davon, dass 
Kersting ein außerordentliches Interesse an der Ideengeschichte pflegte und 
diese Einführungen als Produkte seiner Beschäftigung mit der Materie gelten 
können. Dabei sind diese aber keineswegs rein kommentarische Einführun­
gen, sondern zugleich immer produktive Interpretationen, die als unverzicht­
bare Wegbegleiter und Orientierungshilfen bei der Erschließung der politi­
schen Ideengeschichte fungieren, indem sie auf elegante Weise historische 
Kontextualisierung mit systematischen Erschließungen verbinden. Dabei ist 
Kersting selbst, wie Ludger Heidbrink notiert, „nie Schüler oder Anhänger 

18 Volker Gerhardt: Vorwort des ersten Rezensenten. In: Kersting: Wohlgeordnete Frei­
heit (wie Anm. 5), S. 11–12, hier S. 11.

19 Wolfgang Kersting: Platons Staat. Darmstadt 1999.
20 Wolfgang Kersting: Niccolò Machiavelli. Leben – Werk – Wirkung. München 1988.
21 Wolfgang Kersting: Thomas Hobbes zur Einführung. Hamburg 1992.
22 Wolfgang Kersting: Jean-Jacques Rousseaus Gesellschaftsvertrag. Darmstadt 2002.
23 Wolfgang Kersting: John Rawls zur Einführung. Hamburg 1993.

Alexander Schwitteck

332

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Schule gewesen. Seine philosophischen Positionen sind unabhängig von 
Schulstreitigkeiten oder akademischen Rücksichtnahmen entstanden.“24

In seiner Auseinandersetzung mit der politischen Ideengeschichte entwi­
ckelte Kersting ein besonderes Interesse an der Tradition des Vertragsgedan­
kens. In seiner Abhandlung Die politische Philosophie des Gesellschaftsver­
trags25 unternimmt er eine umfassende Darstellung und kritische Analyse 
der Vertragstheorie von ihren frühneuzeitlichen Ursprüngen bis zu den aktuel­
len Theorieproduktionen. Neben ausführlichen Kapiteln zu Thomas Hobbes, 
John Locke, Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant widmet er sich auch 
zentralen Vertretern des zeitgenössischen Kontraktualismus wie John Rawls, 
Robert Nozick und James Buchanan. Hervorzuheben ist zudem Kerstings phi­
losophiehistorischer Exkurs zu den Kritikern des Vertragsparadigmas sowie 
seine Darstellung der Entwicklung des deutschen Kontraktualismus. Letztere 
führt außerdem zu weniger bekannten Denkern, eröffnet jedoch gerade da­
durch neue Perspektiven auf die breite Wirkungsgeschichte des Vertragsgedan­
kens.

Diese systematischen und historischen Rekonstruktionen werden flankiert 
durch metatheoretische Reflexionen zum Status und zur Leistungsfähigkeit 
des Vertragsparadigmas sowie durch einen Ausblick auf dessen zukünftige 
Bedeutung. Dabei betont Kersting, dass die normativen Prämissen des neu­
zeitlichen Kontraktualismus oft auf vorausgesetzten, selbst nicht-vertraglich 
legitimierten Grundlagen beruhen. Speziell moderne Gesellschaften sind in 
hohem Maße auf moralische Ressourcen wie Selbstbindung, demokratische 
Partizipation und rechtliche Normativität angewiesen – vertragsexterne Hin­
tergrundbedingungen, die von vielen ökonomisch rationalitätsbasierten Theo­
rien unzureichend berücksichtigt werden. Kersting plädiert deshalb für einen

„neuen hermeneutischen Kontraktualismus […], der auf alle Ansprüche einer 
Schöpfung des Normativen ex nihilo verzichtet hat und auf der Grundlage 
der normativen Grammatik unserer politisch-kulturellen Selbstverständigung 
unsere geteilten Wertüberzeugungen problemangemessen expliziert und sich 
dadurch als Gerechtigkeitsheuristik bewährt.“26

In seiner akademischen Tätigkeit hat Kersting maßgeblich dazu beigetra­
gen, die politische Philosophie als zentrale Reflexionsinstanz der Politik in 
Deutschland zu etablieren. Um die Bedeutung dieses Beitrags würdigen zu 
können, muss man sich vergegenwärtigen, dass die politische Philosophie lan­

24 Ludger Heidbrink: Für einen nüchternen Liberalismus. Nachwort in: Wolfgang 
Kersting Verteidigung des Liberalismus. München 2009, S. 211.

25 Wolfgang Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags. Darmstadt 
1994.

26 Ebd., S. 354.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

333

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge Zeit ein Schattendasein in der akademischen Peripherie fristete – reduziert 
auf ein archivierendes, museales Interesse, ohne als produktive Denkwerkstatt 
wirksam zu werden.

Diese Marginalisierung war wesentlich eine Folge der zunehmenden Aus­
differenzierung der Wissenschaften, insbesondere der Sozialwissenschaften. So 
etablierten sich im Zuge dieser Entwicklung disziplinspezifische Perspektiven 
auf das Politische – etwa in Soziologie, Ökonomie und Psychologie –, die 
durch ihre empirische Erkenntnisproduktion beeindruckten und die Philoso­
phie entthronten. In diesem Zusammenhang verschob sich der Fokus der Poli­
tikanalyse zunehmend von der genuin philosophisch-normativen Frage ‚Was 
ist der gute Staat?‘ hin zur empirischen Untersuchung des ‚Wie‘ politischer 
Prozesse. Verstärkt wurde dieser Wandel durch den Aufstieg des logischen 
Empirismus und der analytischen Sprachphilosophie in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts. In diesem intellektuellen Klima galten normative Fragen 
zunehmend als bloße Ausdrucksformen subjektiver Geschmacksurteile und 
wurden dementsprechend diskreditiert.

Kersting fügt in seiner Reflexion über das Absterben der politischen Philo­
sophie noch einen weiteren Aspekt an. „Vielleicht“, so schreibt er, „waren die 
politischen Verhältnisse für den Tod der politischen Theorie verantwortlich.“27 

Er diagnostiziert eine enge Wechselwirkung zwischen politischer Theoriebil­
dung und politischer Wirklichkeit. Wenn in der politischen Wirklichkeit kein 
Bedarf an einer Reflexion über die eigenen Grundlagen besteht, verschwindet 
die politische Theorie:

„Ein Bedürfnis nach politischer Theorie aber entsteht, wenn die politische 
Wirklichkeit spannungsvoll und unruhig ist, wenn sich keine kulturelle Selbst­
gewißheit einstellen kann, Verschleiß- und Übergangsphänomene auftauchen, 
wenn konkurrierende Vergangenheitsdarstellungen, Gegenwartsdiagnosen und 
Zukunftsprojekte die Gesellschaft in einen zweifelbesetzten Zustand, in einen 
Zustand nervöser Reflexivität versetzen. Wenn eine Gesellschaft hingegen sich 
im Zustand kultureller Selbstgewißheit befindet, wenn alle Theorieprojekte ein­
gelöst sind und das Sein das Sollen eingeholt hat, dann gibt es kein Bedürfnis 
nach politischer Theorie. Die Zeiten des Glücks sind leere Blätter auch im Buch 
der Theoriegeschichte.“28

Leere Blätter finden sich bei Kersting keineswegs. In den 1990er Jahren 
mischte er sich aktiv in die Debatte über das Verhältnis von Liberalismus 
und Kommunitarismus ein. In seinem Sammelband Recht, Gerechtigkeit und 

27 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 16.
28 Ebd., S. 17.

Alexander Schwitteck

334

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


demokratische Tugend29 versammelt er eine Reihe von Beiträgen, die sich 
innerhalb dieser anhaltenden Theoriedebatte positionieren und in kritischer 
Auseinandersetzung mit der US-amerikanischen Diskussion stehen. Erhellend 
ist dabei insbesondere seine Auseinandersetzung mit Pluralismus und Verfas­
sungspatriotismus sowie sein Beitrag zur Diskussion über Freiheit und libe­
rale Tugenden. Ferner widmete er sich der Philosophie der internationalen 
Beziehungen. In einem Beitrag des von ihm mitherausgegebenen Bands Politi­
sche Philosophie der internationalen Beziehungen30 bleibt er seinen kantischen 
Grundlagen treu und argumentiert für einen kosmopolitischen Kognitivis­
mus, der das Menschenrecht in seiner internationalen Geltung als Grundlage 
aufgreift. In einer gewissen Distanz zu Kant setzt er jedoch nicht allein auf 
den republikanischen Frieden, sondern plädiert für eine globale institutionelle 
Rechtsordnung, deren Hauptakteure weiterhin die Nationalstaaten bleiben.

Es wäre eine philosophiegeschichtliche Übertreibung, die Wiederbelebung 
der politischen Philosophie allein John Rawls zuzuschreiben, doch knüpfte er 
mit seinem Opus Magnum an das reiche Erbe der politischen Ideengeschichte 
an und entfachte durch die breite Rezeption – sowohl in kritischer als auch 
in affirmativer Hinsicht – ein neues Interesse an genuin politisch-philosophi­
schen Fragestellungen.31 Dieser Impuls traf in Deutschland auf fruchtbaren 
Boden bei Wolfgang Kersting. Nochmals Volker Gerhardt: „Aber wenn man 
fragt, wer diesen Impuls in Deutschland produktiv aufgenommen und syste­
matisch weitergeführt hat, dann ist man – nach Otfried Höffe und noch vor 
Jürgen Habermas – bei Wolfgang Kersting.“32

3. Soziale Gerechtigkeit und Kritik der Gleichheit

In seiner Zeit an der Universität in Kiel gründete Kersting 2008 das „Kieler 
Forum für politische Philosophie und Wirtschaftsethik“, dessen Direktor er 
bis 2011 war. Das Forum widmete sich Fragen der sozialen Marktwirtschaft 
und der Rolle des Staates. Kersting betonte in mehreren Publikationen, dass 
ein freier Markt sein volles Potenzial nicht im luftleeren Raum, sondern nur 

29 Wolfgang Kersting: Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend. Abhandlungen 
zur praktischen Philosophie der Gegenwart. Frankfurt am Main 1997.

30 Christine Chwaszcza/Wolfgang Kersting (Hrsg.): Politische Philosophie der interna­
tionalen Beziehungen. Frankfurt am Main 1998.

31 Vgl. dazu Elif Özmen: Einleitung. 100 Jahre John Rawls, 50 Jahre „Eine Theorie der 
Gerechtigkeit“. Ein Blick zurück nach vorne. In: Zeitschrift für Praktische Philoso­
phie 8 (2021), Heft 2, S. 71–88.

32 Gerhardt: Vorwort des ersten Rezensenten (wie Anm. 18), S. 11.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

335

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerhalb eines Rahmens, der durch gemeinsame Regeln und institutionelle 
Kontrolle gestützt wird, entfalten kann. Die Vorstellung, ökonomische Freiheit 
könne unabhängig von politischer Ordnung gedeihen, verkenne die wechsel­
seitige Abhängigkeit beider Sphären. Wie Kersting beispielsweise in Gerechtig­
keit und öffentliche Vernunft33 und in Moral und Kapital34 akzentuiert, darf 
der wirtschaftliche Liberalismus – mit seinen Verheißungen von Autonomie, 
materiellem Wohlstand und individueller Entfaltung – nicht von politischen 
Prinzipien entkoppelt werden – hier erweist er sich als Ordoliberaler par 
excellence.

Denn die demokratische Rechtsordnung bildet das Fundament, auf dem 
sich marktwirtschaftliche Prozesse überhaupt erst in einer zivilisierten Form 
entfalten können. Ohne rechtliche Bindung, ohne öffentliche Kontrolle und 
ohne gesellschaftliche Teilhabe tendiert wirtschaftliches Handeln zur Macht­
konzentration. Umgekehrt bleibt eine freiheitlich verfasste Gesellschaft unvoll­
ständig, wenn sie nicht zugleich die produktiven und freiheitsmehrenden 
Kräfte einer freien Ökonomie nutzt. Zusammen mit Demokratie und Rechts­
staat bildet der Markt für Kersting das Dreigestirn der liberalen Moderne 
und einen zentralen Ort für Freiheitserfahrungen sowie eine Schule für das 
Erlernen liberaler Tugenden.35

Die Auseinandersetzung mit wirtschaftspolitischen und -ethischen Frage­
stellungen wurde bei Kersting zunächst durch eine intensive Beschäftigung mit 
dem Begriff der sozialen Gerechtigkeit vorbereitet. Im Zentrum stand dabei 
die normative Frage nach der legitimen Rolle des Staates bei der Bereitstellung 
von Wohlfahrt. Hierbei verschob sich Kerstings Fokus von philosophiehisto­
rischen Arbeiten hin zu eigener Theoriebildung. Kommentatoren bemerkten 
gar, dass „man gespannt war, wie lange es dauern würde, bis der Autor einen 
eigenen Ansatz liberaler politischer Gerechtigkeitsphilosophie vorstellen wür­
de“.36

33 Kersting Wolfgang: Gerechtigkeit und öffentliche Vernunft. Über John Rawls‘ politi­
schen Liberalismus. Paderborn 2006.

34 Wolfgang Kersting/Claus Langbehn/Frank Ahlmann (Hrsg.): Moral und Kapital. 
Grundfragen der Wirtschafts- und Unternehmensethik. Paderborn 2008.

35 Zur sittlichen Funktion des Marktes siehe Wolfgang Kersting: Wie gerecht ist der 
Markt? Ethische Perspektiven der sozialen Marktwirtschaft. Hamburg 2012.

36 Hermann-Josef Große Kracht: Renaturalisierung sozialer Ungleichheiten? Zu Wolf­
gang Kerstings vergeblicher Hoffnung, auf dem Weg von John Rawls über Robert 
Nozick zu einer liberalen Sozialstaatsphilosophie zu gelangen. In: Politische Viertel­
jahresschrift 45 (2004), Heft 3, S. 395–413.

Alexander Schwitteck

336

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner Monografie Theorien der sozialen Gerechtigkeit37, dem von ihm 
herausgegebenen Sammelband Politische Philosophie des Sozialstaats38 sowie 
der Aufsatzsammlung Kritik der Gleichheit39 widmet er sich einem aus sei­
ner Sicht ungelösten politikphilosophischen Problem: dem bislang fehlenden 
angemessenen normativen Legitimationsrahmen für den Sozialstaat. In den 
Worten Kerstings:

„Statt eines begrifflich scharfen und politisch orientierungskompetenten legiti­
matorischen Profils kann der herrschende Sozialstaat nur eine diffuse, erheblich 
gefühlslastige, freilich in hohem Maße konsensfähige Gerechtigkeitspräsumtion 
vorweisen.“40

In Theorien der sozialen Gerechtigkeit führt Kersting anhand bereits bestehen­
der Versuche der philosophischen Legitimation des Wohlfahrtstaats vor, wieso 
seiner Auffassung nach der Egalitarismus als Begründungsinstanz scheitern 
muss. In seiner sezierenden Kritik der inneren Architektonik der Versuche 
von John Rawls, Thomas Nagel und Roland Dworkin schreckte er auch nicht 
vor polemischen Gegnerbeschreibungen zurück, welche die Argumentation 
zusätzlich durch rhetorische Schärfe stützen. Per exemplum sei hier die Be­
zeichnung von Thomas Nagels Philosophie als „moralischer Kathedersozialis­
mus“ zu erwähnen. Während Kersting in früheren Publikationen der linksli­
beralen Sozialstaatsbegründung à la Rawls aufgeschlossener gegenüberstand, 
kritisiert er hier scharf den Egalitarismus.41 Er basiere nach Kerstings Inter­
pretation auf sowohl falschen epistemologischen sowie anthropologischen 
Grundannahmen, die die egalitäre Korrektur gesellschaftlicher Ungleichver­
teilung legitimatorisch scheitern ließen. Dabei hat Kersting ausdrücklich die 
Voraussetzung der Gleichheit und die daraus erwachsene Verpflichtung auf 
Umverteilung im Fadenkreuz. Nachdrücklich kritisiert Kersting die Anwen­
dung des Gerechtigkeitsprädikats auf natürliche Verteilungszustände. Die na­
türliche Lotterie, die uns mit Fähigkeiten, Begabungen sowie physischen und 
psychischen Eigenschaften ausstattet, entziehe sich der Gerechtigkeitsbewer­
tung, da eine Adresse fehle, der man diese Ungleichheit zurechnen kann. Wer 
sie trotzdem anwendet, unterliegt einem epistemischen Kategorienfehler. Ein 

37 Wolfgang Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart 2000.
38 Wolfgang Kersting (Hrsg.): Politische Philosophie des Sozialstaates. Weilerswist-Met­

ternich 2000.
39 Wolfgang Kersting (Hrsg.): Kritik der Gleichheit. Weilerswist-Metternich 2002.
40 Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit (wie Anm. 37), S. 1.
41 Vgl. Wolfgang Kersting: Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend. Frankfurt 

am Main 1997; ders.: Gleiche gleich und Ungleiche ungleich. Prinzipien der sozialen 
Gerechtigkeit. In: Andreas Dornheim u.a. (Hrsg.): Gerechtigkeit. Interdisziplinäre 
Grundlagen. Opladen 1999, S. 46–77.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

337

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschenrechtlicher Anspruch auf Umverteilung oder gar „naturkorrektive 
Kompensationsleistungen“ lassen sich für Kersting demnach aus unverdienten 
Ungleichheiten nicht moralisch rechtfertigen.42

Kersting bleibt bei dieser Kritik aber nicht stehen. Vielmehr sieht er in 
der Idee des Egalitarismus eine „dunkle Metaphysik“ schlummern, die einmal 
in Gang gesetzt inhumane Praktiken produzieren muss.43 Wenn man jede 
durch die natürliche und soziale Lotterie erzeugte Ungleichheit als Benachtei­
ligung ansieht, die nach gerechtigkeitsethischer Korrektur verlangt, muss dem 
Egalitaristen jedes Mittel recht sein, um diese zu kompensieren. Dies geht 
weit über die Umverteilung von Ressourcen hinaus. Deshalb muss der Egalita­
rist, Kersting zufolge, ein natürlicher Verbündeter der Technik und Biopolitik 
sein. Diese erlauben es, durch die Brechung des Naturzwanges unverdiente 
Ungleichheiten zu korrigieren. In Anlehnung an die durch Peter Sloterdijks 
Rede Regeln für den Menschenpark44 ausgelösten Kontroverse schreibt Kerst­
ing: „Der Egalitarist ist ein ernstzunehmender Anwärter auf den Posten eines 
Gärtners im Menschenpark.“45

Trotz dieser massiven Kritik an den egalitaristischen Versuchen der Sozi­
alstaatbegründung gelangt Kersting nicht wie seine libertären Verächter zu 
dem Schluss, dass eine Sozialstaatsbegründung unmöglich sei. Seine Zurück­
weisung des libertären Nachtwächterstaats, der die Ausweitung staatlichen 
kollektiven Handelns über die rechtsstaatliche Einhaltung der Vertragsfreiheit 
für illegitim hält, dekliniert er an der Theorie Robert Nozicks durch. Diese 
biete „die bislang theoretisch phantasievollste und argumentativ raffinierteste 
Zurückweisung des Sozialstaats“.46 Besonders kritisiert Kersting, dass Nozicks 
rechtstheoretische Ausgangsthese, dass alle „Rechte nur absolute Verfügungs­
rechte über Eigentum sind“ und „der Wohlfahrtsstaat [daher] organisierte 
Rechtsverletzung“ sei, nicht begründet, sondern als Prämisse einfach voraus­
gesetzt wird.47 Für Kersting ergibt sich daraus, dass die libertäre minimalstaat­
liche Konsequenz „ohne argumentative Unterstützung“ bleibt und damit zu­

42 Wolfgang Kersting: Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kritik 
egalitaristischer Sozialstaatsbegründung. In: Kersting: Politische Philosophie des So­
zialstaats (wie Anm. 37), S. 202–256, hier S. 211.

43 Vgl. Wolfgang Kersting: Der Sozialstaat im Spannungsfeld zwischen Freiheit und 
Gleichheit. In: Kersting: Kritik der Gleichheit (wie Anm. 39), S. 23–96, hier S. 81–84.

44 Peter Sloterdijk: Regeln für den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu Heideggers 
Brief über den Humanismus. Frankfurt am Main 1999.

45 Kersting: Der Sozialstaat im Spannungsfeld (wie Anm. 43), S. 82.
46 Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit (wie Anm. 37), S. 7.
47 Ebd., S. 346.

Alexander Schwitteck

338

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rückgewiesen werden kann. Zusätzlich stehe sie in diametralem Widerspruch 
zu unseren normativen Überzeugungen.48

Die Sozialstaatsbegründung stellt für Kersting trotz der Zurückweisung des 
Egalitarismus und Libertarismus eine Möglichkeit wie auch eine menschen­
rechtliche Notwendigkeit dar. Die Begründung müsse jedoch aus den Fängen 
der vagen Vorstellungen der sozialen Gerechtigkeit und Gleichheitspräsum­
tion herausgeholt werden und stattdessen auf das solide Fundament des 
„unstrittigen […] normativen Individualismus und politischen Liberalismus“ 
gestellt werden.49 Der „Liberalismus ohne Umschweife“, ein „Liberalismus sans 
phrase“ wie ihn Kersting nennt, ist seine Antwort auf die Unfähigkeit des 
Egalitarismus, den Sozialstaat zu begründen. Der Liberalismus sans phrase 
sei, so Kersting, dem Suffizienzprinzip verpflichtet, das nicht gleich, sondern 
genug gibt. An die Stelle einer Gesellschaft, die durch Umverteilung für eine 
Angleichung natürlicher und sozialer Startbedingungen sorgt, soll ein Staat 
treten, der durch rechtlich gesicherte Ansprüche die individuelle Lebensfüh­
rung auf einem genügenden Niveau ermöglicht. Dabei möchte Kersting den 
Sozialstaat auf vier Säulen aufbauen:

1. Im Zentrum der ersten Säule dieses Konzepts steht der aus der Kritik des 
Egalitarismus destillierte verdienst-ethische Naturalismus und die politische 
Solidarität, die sich innerhalb rechtlich kodifizierter Leistungen bewegt 
und sich aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus speist. Diese men­
schenrechtlich notwendige Solidarität erschöpft sich bei Kersting nicht in 
Kompensation oder Ergebnisgleichheit, sondern in der Bereitstellung von 
Mindestgarantien. Aus der Kritik des Egalitarismus ergibt sich für Kersting, 
dass nicht Ungleichheit der „moralische Skandal ist, sondern Not, Unterver­
sorgung“.50 Der Staat soll nicht alles gleichmachen, sondern garantieren, 
dass jeder genug hat, um ein menschenwürdiges Leben zu führen.

2. Die zweite Säule seines Modells betrifft das Prinzip der Entwicklungschan­
cengleichheit.51 Diese interpretiert er als gesellschaftliche Verantwortung, 
jedoch nicht im Sinne eines egalitaristischen Ausgleichs durch bloße Trans­
ferleistungen. Stattdessen fordert Kersting die strukturelle Ermöglichung 
von Entwicklungschancen für alle. Zentral sei die Einrichtung eines „allge­
mein zugänglichen, vertikal wie horizontal hinreichend ausdifferenzierten 
Erziehungs- und Ausbildungssystems“52, das jedem Einzelnen die Möglich­

48 Ebd., S. 347.
49 Ebd., S. 6.
50 Ebd., S. 245.
51 Vgl. ebd., S. 354–375.
52 Ebd., S. 8.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

339

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit bietet, seine Talente und Begabungen zu entfalten und die ihm mögli­
chen Fähigkeiten zu trainieren. Entwicklungschancengleichheit wird hier 
nicht als nachträglicher Ausgleich verstanden, sondern als vorausschauende 
Infrastrukturpolitik, die die Voraussetzungen für individuelle Autonomie 
und rationale Lebensplanung schafft.

3. Die dritte Säule bildet die einkommensneutrale Grundversorgung. Diese 
richtet sich an diejenigen, die nicht in der Lage sind, ein hinreichendes 
Erwerbseinkommen zu erzielen. Der Sozialstaat hat hier die Aufgabe, durch 
einschlägige Leistungen verschiedener Versicherungssysteme soziale Sicher­
heit auf einem existenzsichernden Niveau zu gewährleisten: „Der Sozial­
staat ist dazu da, daß jeder Bürger genug bekommt, daß die materiellen 
Grundbedingungen bürgerlicher Lebensführung garantiert sind.“53 Auch 
diese Versorgung ist dem Suffizienzprinzip verpflichtet, d.h., sie garantiert 
ein „Genug“ – kein Übermaß, keine Angleichung, sondern ein solidarisches 
Minimum.

4. Die letzte Säule dreht sich um die arbeitsmarktpolitische Offensive.54 Kerst­
ing unterstreicht den ethischen Wert von Arbeit und ihre gesellschaftliche 
Relevanz, nicht nur als ökonomisches Mittel, sondern als bürgerethisches 
Gut. Arbeit schafft Sinn, Teilhabe und Identität – eine bürgerfreundliche 
Politik müsse sich daher um ihre Vermehrung bemühen: „Für den Libera­
lismus sans phrase […] ist die effektivste Sozialpolitik die Schaffung von 
Arbeitsplätzen.“55

Dieses eigenständige Modell Kerstings stellt eine normative Rekonstruktion 
des Sozialstaats dar, die nicht den traditionellen Gegensatz von Gleichheitsori­
entierung und Freiheitssicherung reproduziert. Stattdessen formuliert es eine 
Synthese, in der Gerechtigkeit nicht über Ergebnisangleichung, sondern über 
faire Ausgangsbedingungen, verlässliche Mindestgarantien und echte Entwick­
lungschancen definiert wird. Die Kombination aus individueller Verantwor­
tung, solidarischer Grundsicherung und aktivierender Arbeitsmarktpolitik bil­
det die innere ethische Architektonik eines Sozialstaats, der zugleich realistisch 
und normativ anspruchsvoll ist.56

53 Wolfgang Kersting: Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kritik 
egalitaristischer Sozialstaatsbegründung. In: Kersting: Politische Philosophie des So­
zialstaats (wie Anm. 38), S. 202–256, hier S. 244.

54 Vgl. Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit (wie Anm. 37), S. 398–403.
55 Ebd., S. 253.
56 Kerstings philosophische Begründung des Sozialstaates und gleichzeitig scharfe Kri­

tik am realexistierenden Wohlfahrtstaat blieb nicht unwidersprochen. Gerade inner­
halb der bundesdeutschen Sozialstaatsdebatte während der Agenda 2010-Reformen 
brachte sie Kersting die Kritik des Neoliberalen ein. Hermann-Josef Große Kracht 

Alexander Schwitteck

340

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seine aus dieser philosophischen Begründung abgeleitete polemische Kritik 
am realexistierenden Sozialstaat wurde in einem Nachruf zwar als neokonser­
vative Kritik etikettiert – eine Einordnung, die hinsichtlich des Tons und der 
Zuspitzung nicht völlig unbegründet ist –, aber sie speist sich aus einer ganz 
anderen Quelle, nämlich aus der liberalen Verpflichtung auf die Freiheit.57 Die 
von Kersting diagnostizierte freiheitsgefährdende und moralzehrende Funkti­
on eines paternalistischen Sozialstaates mag heute – angesichts der lautstarken 
Ablehnung des Sozialstaates aus libertären Kreisen – nicht unsere drängendste 
Sorge sein. Kersting hätte sich dieser Verachtung jedoch entschieden entgegen­
gestellt.

4. Der kritisch-engagierte Intellektuelle, Liberalismus als Lebensform und 
„philosophische Nebensachen“

Allzu leicht infiziert man sich im philosophischen Elfenbeinturm mit 
dem morbus hermeneuticus58. Diese Krankheit verkehrt wissenschaftliche Re­
flexion in ein selbstreferentielles Glasperlenspiel ohne Kontakt zum politisch-
gesellschaftlichen Leben. Ausgestattet mit hinreichender intellektueller Immu­
nität war Kersting dagegen geschützt und stets ein kritischer Beobachter und 
Kommentator der politischen Gegenwart. „Politische Philosophie ist ihre Zeit 
in Gedanken gefasst“, schreibt er in Anlehnung an Hegel, um die wechselseiti­
ge Durchdringung von politischer Wirklichkeit und theoretischer Reflexion 
nachdrücklich zu betonen.59

Sein Denken blieb dabei weder in abstrakter Systematik stecken noch verlor 
es sich in bloßer Zeitkritik. Seiner Maxime, dass die politische Philosophie 
„zurück auf den Marktplatz [müsse], nicht aber um dem Zeitgeist zu erliegen, 
sondern um die Zeit auf die Höhe ihres Begriffs zu bringen“, war er in seiner 
publizistischen Tätigkeit verpflichtet. In den zahlreichen Rezensionen, Essays 

spricht beispielsweise angesichts Kerstings Argumentation von einer „Renaturalisie­
rung sozialer Ungleichheiten“. Kerstings Kritik der libertären Verächter des Sozial­
staats falle am Ende auf ihn zurück. Vgl. Große Kracht: Renaturalisierung sozialer 
Ungleichheiten? (wie Anm. 36).

57 Victor Loxen: Liberalismus ohne Phrase, <https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/nac
hruf-auf-wolfgang-kersting-110285651.html> (29.05.2025).

58 Herbert Schnädelbach: Morbus hermeneuticus. Thesen über eine philosophische 
Krankheit. In: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 3 (1981), Heft 1, S. 3–6.

59 Wolfgang Kersting: Analyse, Konstruktion und Verstehen. Rationalitätskonzeptionen 
in der politischen Philosophie. In: Ders.: Politik und Recht. Abhandlungen zur 
politischen Philosophie der Gegenwart und zur neuzeitlichen Rechtsphilosophie. 
Weilerswist-Metternich 2000, S. 67.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

341

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/nachruf-auf-wolfgang-kersting-110285651.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/nachruf-auf-wolfgang-kersting-110285651.html


und Kommentaren hauptsächlich in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung aber 
ebenfalls in anderen Publika griff er leidenschaftlich in aktuelle politische 
Debatten ein und fungierte als Übersetzer zwischen der philosophischen 
Zunft und der interessierten Öffentlichkeit. Dabei war er als „Freund scharfer 
Abgrenzungen und kräftiger Formulierungen“ auch hitzigen Auseinanderset­
zungen nicht abgeneigt.60

Neben seiner öffentlichkeitswirksamen Parteinahme in der Sozialstaatsde­
batte der 2000er Jahre,61 vertrat Kersting pointierte Positionen in der Multikul­
turalismusdebatte. Das Bemerkenswerte an Kerstings Argumentation ist ihre 
durchgängig philosophische Fundierung. So spricht er sich etwa für Quoten­
regelungen zur Korrektur historischen Unrechts aus, stützt diese Forderung 
jedoch auf vertragstheoretische Überlegungen.62 Mit Nachdruck richtet er den 
Blick zudem auf die prekären vorpolitischen Voraussetzungen des Liberalis­
mus unter den unhintergehbaren pluralistischen Bedingungen spätmoderner 
Gesellschaften. Was zunächst wie eine Binsenweisheit erscheinen mag, stellt 
liberale Ordnungen vor ein fundamentales Problem: Ohne liberal gesinnte 
Bürger droht der Liberalismus selbst zu erodieren:

„Der Liberalismus ist eine anspruchsvolle Ordnung, die der Loyalität der Bür­
ger, ihrer affektiven Bejahung und aktiven Mitarbeit bedarf. Gehen dem Libera­
lismus die Bürger aus, wird er unbekömmlich, die politische Welt verödet, die 
Kultur der Distanz verschwindet, und das Recht wird feige. Der Liberalismus 
muss sich also selbst als ein Gut begreifen und nicht zögern, in ethischer 
Parteilichkeit und aus politischem Selbstinteresse durch couragierte politische 
Erziehung für seinen Fortbestand zu sorgen.“63

Kersting fordert Liberale dazu auf, den Liberalismus selbstbewusst normativ 
aufzuladen, anstatt ihn als neutrale politische Philosophie misszuverstehen. 
Die historische Genese des Liberalismus hin zur Ausweitung der Toleranz zu­
nächst gegenüber Konfessionen, dann gegen Glücksvorstellungen und schließ­
lich gegenüber den Vorstellungen eines guten Lebens macht ihn aber nicht 
beliebig. Es muss Kersting zufolge eine „tugendethische Neuvermessung des 

60 Wilfried Hinsch: Rezension von Kritik der Gleichheit. In: Frankfurter Rundschau, 
30.12.2002.

61 Vgl. bspw. Wolfgang Kersting: Sozialstaatliche Freiheitsgefährdung. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, Nr. 131, 7. Juni 2008, S. 15; und ders.: Abschied von der Vertei­
lungsgerechtigkeit. Der Sozialstaat befindet sich in einer Moralkrise, die auch eine 
politische Sinnkrise zu werden droht. In: Die Tagespost, Nr. 50/51, 29. April 2003, 
S. 12.

62 Vgl. Kersting: Verteidigung des Liberalismus (wie Anm. 24), S. 188 f.
63 Wolfgang Kersting: Liberalismus als Lebensform. In: vorgänge 189 (2010), Heft 1, 

S. 28–35.

Alexander Schwitteck

342

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liberalismus“ stattfinden. Tugenden sind jedoch untrennbar an ihre jeweilige 
Zeit und ihren Ort gebunden. Sie sind nur allgemein in ihrer Funktion, als 
sie sich „nützlich für die Herausbildung, biographische Stabilisierung und 
politische Artikulation liberaler Bürgerlichkeit erweisen“.64 Tugendfragen sind 
deshalb für Kersting immer strittige Fragen gerade unter den Bedingungen 
spätmoderner Gesellschaften, die fundamental durch die Pluralisierung der 
Lebensformen gekennzeichnet sind. Sie lassen sich nicht auf höherer Ebene 
auflösen, sondern immer nur beruhigen und temporär schlichten.

Wolfgang Kersting hat auf dem Gebiet der politischen Philosophie und 
auch für ihre außerakademische Wahrnehmung eine außerordentliche Leis­
tung erbracht. „Allerdings wäre es eine Verengung“, wie Claus Langbehn in 
der Festschrift zu seinem 60. Geburtstag betont, das „philosophische Schaffen 
Kerstings auf dasjenige eines ausschließlich politischen Philosophen zu redu­
zieren“.65 Dem ist beizupflichten. Trotz der Notwendigkeit des akademischen 
Spezialisierungsdruckes sind seine Neugier und seine vielfältigen Interessen 
an der Philosophie lebendig geblieben.

So widmete er sich selbst Fragen der philosophischen Lebenskunst der 
ars vivendi. Für den Liberalen Kersting galt grundsätzlich das alttestamenta­
rische Bilderverbot: Du sollst dir kein Bild vom guten Leben machen! Mit 
gewissem ironischem Unterton trägt eine zentrale Publikation Kerstings zu 
diesem Thema den Untertitel „Philosophische Nebensachen“. In Gerechtigkeit 
und Lebenskunst66 und in dem Sammelband Kritik der Lebenskunst67 lernen 
wir Kersting als einen unterhaltsamen Essayisten neu kennen, der über den 
philosophischen Zeitgeist und seine Moden schreibt sowie über das Verhält­
nis der Philosophie zur Gesellschaft nachdenkt. Kersting entfaltet hier eine 
philosophische Zeitdiagnostik, in der er die Bedingungen menschlicher Exis­
tenz in der Spätmoderne des 21. Jahrhunderts analysiert. Er konstatiert das 
Verschwinden großer sinnstiftender Erzählungen, was in einer zunehmenden 
Orientierungslosigkeit resultiere. An die Stelle des Dienstes an transzendenta­
len Idealen tritt oft ein immanent-individualisiertes Streben nach Selbstopti­
mierung. Zwar floriert eine Lebensoptimierungsindustrie, die mit Ratgebern, 
Achtsamkeitstechniken und Wellnessangeboten vermeintliche Antworten lie­
fert, doch diese bleiben letztlich bloße Surrogate – oberflächliche Imitationen 

64 Ebd.
65 Claus Langbehn: Recht, Gerechtigkeit und Freiheit. Aufsätze zur politischen Philoso­

phie der Gegenwart. Festschrift für Wolfgang Kersting. Paderborn 2006, S. 8.
66 Wolfgang Kersting: Gerechtigkeit und Lebenskunst: Philosophische Nebensachen. 

Münster 2005.
67 Wolfgang Kersting/Claus Langbehn (Hrsg.): Kritik der Lebenskunst. Frankfurt am 

Main 2007.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

343

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der antiken Lebenskunstphilosophie eines Marc Aurel oder Seneca, die man 
heute am Bahnhofskiosk erwerben kann. Eine Reorientierung der zeitgenössi­
schen Philosophie an Fragen der Lebenskunst wäre für ihn nur um den Preis 
einer Regression möglich – ein Preis, den er nicht zu zahlen bereit war.

5. Die Wohlgeordnete Freiheit als unvollendetes Projekt

Wolfgang Kersting bemerkte einmal, er hätte gerne Theaterwissenschaften stu­
diert und „für den Rest des Lebens Shakespeare inszeniert“.68 Hätte er diesen 
alternativen Lebensentwurf tatsächlich verwirklicht, so wäre der politischen 
Philosophie in Deutschland eine ihrer wichtigsten liberalen Stimmen verloren 
gegangen. Kersting war maßgeblich an der Wiederbelebung des politischen 
Denkens in Deutschland beteiligt – in seiner Funktion als akademischer Phi­
losoph, als kritischer Intellektueller und auch als engagierter Bürger. Es gelang 
ihm in besonderer Weise, philosophische Diskurse in die öffentliche Debatte 
einzuspeisen und zur Explikation zentraler normativer und politischer Fragen 
unserer Zeit beizutragen. Seine Interpretationen der Klassiker der politischen 
Ideengeschichte, seine Analysen von Gerechtigkeit, Sozialstaatlichkeit und 
Demokratie sowie sein Eintreten für eine aufgeklärte, vernunftgeleitete Öffent­
lichkeit haben Maßstäbe gesetzt. Dass sich Kersting gegen die Bühne und 
für das Seminar, gegen die Regiearbeit und für das philosophische Schreiben 
entschieden hat, war ein Gewinn – nicht nur für die akademische Philosophie, 
sondern für die politische Kultur der Bundesrepublik insgesamt. Sein Werk 
bleibt ein eindrucksvolles Zeugnis dafür, wie politische Philosophie Orientie­
rung stiften und begriffliche Klarheit schaffen kann.

Kerstings Spätwerk Verteidigung des Liberalismus69 stellt den Höhepunkt 
seiner jahrzehntelangen Auseinandersetzung mit den Grundlagen des Libera­
lismus dar. 2010 erhielt er dafür den Bayerischen Buchpreis und 2012 den 
Freiheitspreis der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit. Die Jury des 
Freiheitspreises würdigte Kerstings Verdienste um die Freiheit und fasste tref­
fend zusammen, was heute noch gilt: „Es gebricht den Freunden der Freiheit 
beileibe nicht an Kampfesmut. Woran es fehlt, ist vielmehr die natürliche 
Überzeugungskraft, die der Schärfe des Gedankens und der fairen Diskussi­

68 Zitiert nach Heidbrink: Für einen nüchternen Liberalismus (wie Anm. 24), S. 210 f.
69 Kersting. Verteidigung des Liberalismus (wie Anm. 24).

Alexander Schwitteck

344

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on entspringt.“70 Gerade in der Gegenwart des Jahres 2025, die uns in den 
Zustand „nervöser Reflexion“ versetzt hat und in der „die gesellschaftliche 
Konsensidylle verschwunden und der Vorrat an stabilisierenden ideologischen 
Gemeinsamkeiten und Selbstverständlichkeiten aufgebraucht“ scheinen, wer­
den Stimmen wie seine dringend benötigt. Sie können „kathartische, die Ge­
sellschaft in schmerzvolle Selbsterkenntnisprozesse stürzende Problemlagen“ 
deliberativ begleiten und durch begriffliche Aufklärung den Reflexionsbedarf 
bedienen.71

Angesichts des gegenwärtigen Stands des Liberalismus können wir von ihm 
lernen und uns versichern, dass er eine progressive Idee ist, die fähig ist 
zur Selbstreflexion und Kritik. Der „liberale Liberalismus“ Kerstingscher Prä­
gung stand dafür paradigmatisch.72 Gleichzeitig hatte er eine Ahnung davon, 
dass die „Herdfeuer der Tradition“ erkaltet sind und sie nicht mehr zum 
Lodern gebracht werden können: „Die Wunden der Moderne können wir 
nicht durch eine Flucht aus der Moderne, sondern nur durch eine kritische 
Handhabung der Wertperspektiven, Einstellungen und Errungenschaften der 
Moderne selbst heilen […].“73 Wir sind zu einem Münchhausen-Schicksal 
verurteilt, da wir die „Vorstellungen eines guten Lebens, einer wohlgeordneten 
Gesellschaft ausschließlich aus den Selbstverständigungsmaterialien des mo­
dernen Individuums aufbauen“ müssen.74 Wir haben nur diese Bordmittel zur 
Verfügung.

Wolfgang Kerstings intellektuelle Lebensaufgabe war es, mit diesen begrenz­
ten Mitteln einen humanistisch fundierten, existenziell verankerten Liberalis­
mus zu bauen – einen „liberalen Liberalismus“, der gerade in der Gegenwart 
als Quelle der Inspiration und Orientierung dienen kann. Das Ideal der wohl­
geordneten Freiheit bleibt ein unabgeschlossenes Projekt. Es gilt, dieses trotz 
zeitweiliger Regression und wiederkehrender gegenläufiger Versuchung mit 
intellektuellem und politischem Mut fortzuschreiben. Kersting hat bereits eini­
ge Kapitel vorgelegt, auf deren Grundlage wir weiterarbeiten können.

70 Karen Horn: Begründung der Jury. In: Verleihung des Freiheitspreises, 3. November 
2012 in Frankfurt am Main. Potsdam 2013, S. 14–18, hier S. 15; online: <https://shop.f
reiheit.org/#!/Publikation/338> 11.7.2025.

71 Wolfgang Kersting: Rede des Preisträgers „Einige Bemerkungen zur Freiheit“. In: 
Verleihung des Freiheitspreises (wie Anm. 71), S. 27–38, hier S. 37.

72 Kersting: Der liberale Liberalismus (wie Anm. 1).
73 Kersting: Rede des Preisträgers (wie Anm. 72), S. 37.
74 Ebd.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

345

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shop.freiheit.org/#!/Publikation/338
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shop.freiheit.org/#!/Publikation/338


https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang 
Gerhardt (1943–2024)

Thomas Volkmann

Wolfgang Gerhardt, der im September 2024 verstorbene ehemalige Partei- und 
Fraktionsvorsitzende der FDP sowie Vorstandsvorsitzende der Friedrich-Nau­
mann-Stiftung für die Freiheit, hätte im Juni 2025 den dreißigsten Jahrestag 
seiner Wahl zum Parteivorsitzenden feiern können. In der Rückschau erkennt 
man im politischen Wirken dieses liberalen Spitzenpolitikers eine tiefe Ver­
wurzelung in einer liberalen Bürgerlichkeit, die sein Handeln maßgeblich 
bestimmt und geprägt hat und die mit seinem Tod ein Stück weit aus der 
nachfolgenden liberalen Politikergeneration verschwunden ist.

In diesem Beitrag wird argumentiert, dass die bürgerlich-liberale Haltung 
Gerhardts in der jeweiligen Funktion förderlich für den gelegentlich kriseln­
den politischen Liberalismus in Deutschland war. Ausgehend von der 1995 
erlangten Spitzenposition in der FDP wird in den einzelnen Kapiteln zunächst 
auf die in Kindheit und Jugend wirksamen Prägungen im mittelhessischen 
bürgerlich-bäuerlichen Milieu zurückgeschaut, die den Weg Gerhardts in die 
Politik, und dann auch in der Politik beeinflusst haben. Die nachfolgenden 
Kapitel zeigen die Entwicklung Gerhardts auf der Basis des bürgerlichen 
Bildungsideals, zum einen in seiner thematischen Spezialisierung in der Aus­
bildung, als auch in seiner politischen Schwerpunktsetzung zunächst als Mit­
arbeiter, dann als junger Politiker. In den weiteren Abschnitten geht es um 
die vorrangige parlamentarische Beschäftigung Gerhardts mit bürgerlichen 
Themen – Bildung, Innere Sicherheit, Bürgerrechte, Kultur und Wissenschaft 
– sowie seine sich im Lauf der Jahre beständig weiterentwickelnde spezielle, 
von bürgerlichen Tugenden bestimmte Art, Politik zu betreiben. Insbesondere 
Gerhardts Auffassung von Freiheit in der Bürgergesellschaft – als Freiheit 
und Verantwortung – steht dann im Fokus der Kapitel zu seiner Zeit an der 
Spitze von Partei und Bundestagsfraktion und besonders an der Spitze der 
Friedrich-Naumann-Stiftung, die sein politisches Leben abrundete.

347

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Wahl zum FDP-Bundesvorsitzenden

Als die FDP sich am zweiten Juni-Wochenende 1995 in der Mainzer Rhein­
goldhalle zu ihrem Bundesparteitag traf, hatte sie turbulente Wochen und Mo­
nate hinter sich. Nach dem mit 6,9 Prozent schlechten Ergebnis der Liberalen 
bei der Bundestagswahl 1994 (nach 11 Prozent bei der Wahl 1990), nach zum 
Teil ebenfalls sehr mäßigen Ergebnissen bei Wahlen in den Bundesländern 
und angesichts eines zunehmenden Ansehensverfalls der schwarz-gelben Bun­
desregierung unter Bundeskanzler Helmut Kohl war der Bundesvorsitzende 
der FDP, Bundesaußenminister Klaus Kinkel, hart kritisiert worden. „Wir 
brauchen erst mal eine schonungslose Analyse, weshalb die FDP Profil, Eigen­
ständigkeit und Existenzberechtigung verloren hat“, hatte zum Beispiel die 
linksliberale Grand-Dame der FDP, Hildegard Hamm-Brücher, im Vorfeld des 
Geraer Parteitags im Dezember 1994 gesagt.1 Und der brandenburgische FDP-
Landesvorsitzende Paepke hatte gegenüber der „Berliner Zeitung“ geäußert, 
spätestens im Sommer nächsten Jahres solle Kinkel als FDP-Chef zurücktre­
ten: „Wir brauchen einen Bundesvorsitzenden, der genügend Zeit hat, um die 
Partei wieder auf Vordermann zu bringen."2 Die Aussprache auf dem Geraer 
Parteitag war hart; Kinkel sah sich gezwungen, eine (in der Parteisatzung 
nicht vorgesehene) „Vertrauensfrage“ zu stellen und gewann diese. Beim Bun­
desparteitag in Mainz ein halbes Jahr später trat er dann nicht mehr für den 
Vorsitz an.

Nun wurde eine Persönlichkeit gesucht, die die FDP aus der Agonie des 
Bundestagswahlergebnisses und aus den Streitereien um den zukünftigen Kurs 
und die politische Ausrichtung in eine bessere Zukunft führen konnte. Der 
dort neugewählte Generalsekretär Guido Westerwelle hatte auf dem Bundes­
parteitag in Gera im Dezember 1994 die Delegierten mit einer mutigen, auch 
kritischen Rede überzeugt und in gewisser Weise einen Weg vorgezeichnet, 
indem er sagte: „Auf lange Sicht wird die FDP von innen austrocknen, wenn 
sie jetzt nicht die Konsequenzen als erneuerte Freiheits-, Fortschritts- und 
Toleranzpartei zieht, die aus eigener Kraft gewählt werden will.“3

Wolfgang Gerhardt, seit 1982 jeweils Stellvertreter der FDP-Bundesvorsit­
zenden Hans-Dietrich Genscher, Martin Bangemann, Otto Graf Lambsdorff 

1 Berliner Zeitung, 10.12.1994. <https://www.berliner-zeitung.de/auf-dem-sonderparteita
g-in-gera-muss-sich-klaus-kinkel-massiver-kritik-der-basis-stellen-fdp-fuehrung-steht
-am-pranger-li.20202> (9.6.2025).

2 Ebd.
3 Reden von Dr. Guido Westerwelle. Hrsg. von der Friedrich-Naumann-Stiftung für die 

Freiheit. Berlin 2022, S. 65.

Thomas Volkmann

348

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.berliner-zeitung.de/auf-dem-sonderparteitag-in-gera-muss-sich-klaus-kinkel-massiver-kritik-der-basis-stellen-fdp-fuehrung-steht-am-pranger-li.20202
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.berliner-zeitung.de/auf-dem-sonderparteitag-in-gera-muss-sich-klaus-kinkel-massiver-kritik-der-basis-stellen-fdp-fuehrung-steht-am-pranger-li.20202


und Klaus Kinkel, wurde am 10. Juni 1995 in dieses Amt gewählt. Welchen 
politischen Weg war er bis dahin gegangen?

2. Politische Anfänge

1965, mit 21 Jahren und noch mitten im Studium, war Wolfgang Gerhardt 
der FDP beigetreten. Zunächst hatte er sich in der Hochschul- und Jugendpo­
litik engagiert, 1967/68 als Landesvorsitzender des Liberalen Studentenbundes 
Deutschlands (LSD) und stellvertretender Landesvorsitzender der Deutschen 
Jungdemokraten (DJD) in Hessen, wo er sich damals den Ruf eines „eher 
Linksliberalen“ erworben hatte. Eine Einschätzung, für die es keine Zitate oder 
direkten Quellen gibt, die aber aufgrund der politischen Ausrichtung von LSD 
und DJD in jenen Tagen plausibel ist.4 Von 1969 an hatte er als Leiter des 
Regionalbüros in Hannover bei der Friedrich-Naumann-Stiftung gearbeitet, 
war dann 1971 als persönlicher Referent des Ministers Hanns-Heinz Bielefeld 
ins hessische Innenministerium gewechselt, wo er unter dessen Nachfolger 
Ekkehard Gries das Ministerbüro geleitet hatte.5

Für Gerhardt als „homo politicus“ war der Weg in die aktive Politik damit 
vorgezeichnet und das Rüstzeug war erworben. Nach einer erfolglosen Kan­
didatur 1974 im Wahlkreis 15/Fulda-Nord und Vogelsbergkreis-Ost und auf 
der FDP-Landesliste (Platz 13) zog er nach der Landtagswahl 1978 in den 
Hessischen Landtag ein. Schnell erwarb er sich den Ruf als guter Debatten­
redner und Fachpolitiker; bald gehörte er dem Innen- und Kulturpolitischen 
Ausschuss des Landtags an. In der damals aus sieben Personen bestehenden 
Landtagsfraktion gab es zudem viele Möglichkeiten, sich als politischer Gene­
ralist einer Regierungsfraktion einzubringen und weiterzuentwickeln.

Wolfgang Gerhardt sollte in seiner politischen Arbeit in Hessen schnell 
an Bedeutung gewinnen, und die politische Lage im Land wirkte dabei wie 
ein Beschleuniger. Die sozialliberale Koalition hatte nach der Wahl 1978 mit 
zusammen 50,9 Prozent der Stimmen ihre Arbeit fortsetzen können, wobei die 
SPD gegenüber 1974 leicht dazugewonnen, die FDP aber leicht an Stimmen 
verloren hatte. Die Koalitionsverhandlungen waren nach Aussage des Minis­

4 So bei Jürgen W. Falter: Der beste Außenminister, den Deutschland nie hatte. In: 
Reden von Dr. Wolfgang Gerhardt. Hrsg. von der Friedrich-Naumann-Stiftung für die 
Freiheit. Berlin 2024, S. 454–463, hier S. 456.

5 Siehe Ludwig Luckemeyer: Liberale in Hessen 1848–1980. Melsungen 1980, S. 354.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

349

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terpräsidenten Holger Börner „solidarisch im Stil, aber hart in der Sache“ 
verlaufen6.

Die erste Parlamentsrede Gerhardts betraf das Thema „Straßenterror in 
Frankfurt/Main am 25.11.1978“. Hintergrund war, dass an diesem Tag bei einer 
Demonstration gegen den Schah von Persien und die Militärregierung im Iran 
in Frankfurt über 300 Menschen verletzt worden waren, darunter allein sieb­
zig Polizeibeamte – eine nicht so einfache Aufgabe, war Gerhardt doch zuvor 
Mitarbeiter des Innenministers gewesen. Weitere (frühe) Reden Gerhardts im 
Parlament beschäftigten sich mit der Ausländer- und Asylpolitik, wo insbeson­
dere die CDU auf Verschärfungen drängte, aber auch mit Reformen in der 
Hochschulpolitik.

Konfliktpotenzial in der hessischen Koalition entstand spätestens ab 1980 
mit der Diskussion um den Neubau der „Startbahn West“ des Frankfurter 
Flughafens, die in der hessischen Gesellschaft, aber auch in der SPD stattfand, 
wo es einige ablehnende Stimmen gab. Die FDP-Fraktion im Landtag hatte 
sich klar für die Startbahn ausgesprochen, allerdings gab es in der Landespar­
tei auch andere Meinungen.7

In der hessischen FDP wurde nach der Kommunalwahl im März 1981, die 
für die Partei keine „berauschenden“8 Ergebnisse brachte, zunehmend über 
Koalitionsfragen diskutiert, wobei einige der Repräsentanten für ein Offenhal­
ten der Koalitionsfrage, andere für eine Beibehaltung der Koalitionsaussage 
zugunsten der SPD plädierten. Auf einem Landesparteitag im März 1981 mach­
te der Landesvorsitzende Ekkehard Gries „die Bemerkung, dass die Distanz 
der FDP zur CDU und SPD gleich groß sei“9 – ein klares Signal der Umorien­
tierung der FDP. Es wurde allerdings vereinbart, die Koalitionsdiskussion bis 
zum nächsten Parteitag im Juni 1981 zu verschieben.

Auf diesem Parteitag befürwortete Gries dann eine Koalitionsaussage zu­
gunsten der CDU zur „Lösung unserer wirtschafts- und sozialpolitischen 
Schwierigkeiten“ und vertrat die Auffassung, „dass SPD und FDP zur Lö­
sung dieser wichtigen Probleme nicht mehr übereinstimmen“.10 Der Parteitag 
stimmte mit 169 zu 129 Stimmen für den Antrag des Landesvorstands – aller­
dings führte diese Entscheidung auch zu Unmut bei einigen Mitgliedern und 
zu „erheblichen Emotionen“.11

6 So zitiert bei Wolfgang Staudt: Liberale in Hessen seit 1945. Wiesbaden 1996, S. 109.
7 Dazu ebd., S. 114.
8 Ebd.
9 Ebd., S. 116.

10 Zitiert ebd., S. 116 f.
11 Jürgen Dittberner: Die FDP. Wiesbaden 2005, S. 61, insb. Anm. 68.

Thomas Volkmann

350

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Effekt der hier getroffenen Entscheidung war ein klarer Imageschaden 
der FDP – nicht nur in Hessen: „Seit der Entscheidung der hessischen Libera­
len für eine Koalitionsaussage zugunsten der CDU hatte sich in der Öffentlich­
keit ein Bild von der FDP als opportunistische, machtbesessene und nur nach 
taktischen Gesichtspunkten handelnde Partei etabliert. Das schlug auf die 
Bonner Koalition zurück, das Klima zwischen den beteiligten Personen wurde 
von Tag zu Tag frostiger.“12 Im August 1982 erklärte Otto Graf Lambsdorff, 
„die Hessen-Wahlen würden der Test für eine Wende der FDP hin zur CDU 
werden“.13

Die Landtagswahl fand im Oktober 1982 statt, zwei Wochen nach dem 
Bruch der sozialliberalen Koalition in Bonn. Die FDP war in der geschilderten 
Meinungslage chancenlos und verpasste deutlich den Wiedereinzug ins Parla­
ment. Zusätzlich zu den geschilderten Differenzen über den Koalitionskurs 
in Hessen und in Bonn verschärfte das zwischenzeitliche parlamentarische 
Aus der FDP die Stimmungslage in der Partei. Ekkehard Gries übernahm die 
politische Verantwortung und trat als Landesvorsitzender zurück. Nun wurde 
jemand gesucht, der den Landesverband der FDP einigen und aus der Krise 
holen konnte.

Wolfgang Gerhardt hatte sich – nimmt man die dokumentierten öffentli­
chen Äußerungen zum Maßstab – im Streit um die Koalitionsaussage nicht 
öffentlich exponiert. Nun erklärte er sich bereit, den Vorsitz der hessischen 
FDP zu übernehmen. Er wurde gewählt, „nicht zuletzt, weil er in dieser 
schwierigen Situation den Mut aufbrachte, Verantwortung für den weiteren 
Weg des hessischen FDP-Landesverbandes zu übernehmen“14 und stand nun, 
wie er später in einem Interview selbst sagte, vor der Aufgabe, „die Partei mit 
großer persönlicher Kraftanstrengung aus dem Sumpf zu ziehen“15.

Der Beginn war durchaus schwierig, und es war, in den Worten von Ruth 
Wagner, die nach dem Ausscheiden der FDP aus dem Landtag in der „Parla­
mentarischen Arbeitsgemeinschaft“ mitwirkte, „nicht unproblematisch, und 
manchmal auch ärgerlich, dass der neue Landesvorsitzende Dr. Gerhardt in 
den Medien damals noch relativ unbekannt gewesen war und alle immer nach 
Ekkehard Gries und seinen Einschätzungen gefragt hätten“16.

Gerhardt und seine Unterstützerinnen und Unterstützer versuchten, die 
FDP „im politischen Leben Hessens und in der Landeshauptstadt Wiesbaden 

12 Staudt: Liberale (wie Anm. 6), S. 119.
13 So dargestellt bei Dittberner: Die FDP (wie Anm. 11), S. 62.
14 Staudt: Liberale (wie Anm. 6), S. 123.
15 Zit. nach ebd.
16 Zit. nach ebd., S. 125 f.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

351

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


präsent“ zu halten17. Dies gelang, auch bekräftigt durch die Entwicklungen 
im politischen Bonn, wo die FDP bei der Bundestagswahl im März 1983 klar 
den Sprung über die Fünf-Prozent-Hürde schaffte. Und auch in Wiesbaden 
zeichnete sich bald ab, dass es Neuwahlen geben würde: Die Landtagswahlen 
1982 hatten keine regierungsfähige Mehrheit erbracht und Ministerpräsident 
Holger Börner (SPD) war nur geschäftsführend im Amt.

Nach der Neuwahl im Oktober 1983 kehrte die FDP – die im Wahlkampf 
mit dem Slogan geworben hatte: „Hessen muss regierbar werden! Hessen 
braucht einen entscheidungsfähigen Landtag“18 – mit 6,5 Prozent der Stim­
men ins Parlament zurück. Gerhardt hatte, noch ganz am Anfang seiner 
politischen Karriere, viel riskiert und gewonnen. Nun führte er ab 1983 die 
Fraktion in Hessen als ihr Vorsitzender an und stand an vorderster Stelle 
gegen die Regierung aus SPD und Grünen, die mit sich selbst fast genauso 
viel zu kämpfen hatte wie mit der Opposition. „Die hessische FDP“, so schrieb 
ein Weggefährte aus diesen Zeiten, „erwarb sich durch Wolfgang Gerhardt 
das Prädikat einer seriösen und wirkmächtigen Opposition gegen Rot-Grün“.19 
Das lag nicht zuletzt auch am Führungsstil Gerhardts: „Das persönliche Klima 
zwischen den einzelnen FDP-Mandatsträgern galt als ausgesprochen gut und 
die Übereinstimmung in den Sachfragen war groß.“20

Im Februar 1987 zerbrach die rot-grüne Koalition in Hessen, die ohnehin 
„auf sehr wackeligen Beinen“ gestanden und sich als „Konfliktbündnis“ geriert 
hatte, an internem politischem Streit, bei dem es vor allem um die Zukunft der 
Hanauer Nuklearbetriebe Alkem gegangen war.21 Die Strategie der FDP hatte 
„im Wesentlichen auf Sach- und Stilkritik des rot-grünen Bündnisses“ gezielt, 
und speziell „in der Frage der Kernenergienutzung bemühte sich Gerhardt um 
einen moderateren, nachdenklicheren Ton als die CDU“.22

Bei der Wahl im April 1987 erreichten CDU und FDP gemeinsam eine 
regierungsfähige Mehrheit. Wolfgang Gerhardt wurde Hessischer Minister für 
Wissenschaft und Kunst, Bevollmächtigter des Landes Hessen beim Bund und 
zugleich Stellvertreter des Ministerpräsidenten Walter Wallmann. Es gelang, 
„Wissenschaft, Kunst und Kultur als Wachstumsbereiche im Regierungspro­
gramm zu verankern und Versäumnisse der Vergangenheit aufzuholen“23 – ein 

17 Ebd.
18 Zitiert ebd., S. 127.
19 Hans-Joachim Otto: Präzise Analysen und überzeugende Sacharbeit. In: Reden von 

Dr. Wolfgang Gerhardt (wie Anm.4), S. 156 f., hier S. 157.
20 Staudt: Liberale (wie Anm. 6), S. 130.
21 Zitate ebd.
22 Ebd., S. 132.
23 Ebd.

Thomas Volkmann

352

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutliches Zeichen der Handschrift Gerhardts, dem es als Wissenschaftsminis­
ter auch gelang, „zusätzliche Mittel in großem Umfang für seinen Modernisie­
rungskurs freizumachen“.24 Allerdings verloren bei der darauffolgenden Land­
tagswahl 1991 CDU und FDP dennoch ihre Mehrheit, Gerhardt schied aus der 
Landesregierung aus und übernahm erneut die Funktion des Vorsitzenden der 
FDP-Landtagsfraktion.

Insgesamt lässt sich die Zeit Wolfgang Gerhardts an der Spitze der hessi­
schen FDP als Konsolidierung nach der Krise des Jahres 1982 beschreiben, 
nicht nur mit der Rückkehr in den Landtag, sondern auch mit der Regierungs­
beteiligung 1987. So urteilt der Politikwissenschaftler Theo Schiller: „Die FDP 
Hessen stellt sich seit Mitte der 1980er Jahre nach Struktur und Funktion 
im Parteiensystem als eine relativ stabile Größe dar. Sie ist und war fest im 
bürgerlichen Lager mit der CDU verankert und versteht sich als ‚liberales 
Korrektiv‘ mit einer stark wirtschaftsliberalen Ausrichtung.“25

3. Regionale Verwurzelung

Der Karriereweg Wolfgang Gerhardts in der Politik ist deutlich von seiner 
Heimatverbundenheit, von seiner tiefen Verwurzelung in Hessen geprägt. Am 
Silvestertag 1943 war er in der kleinen hessischen Gemeinde Helpershain im 
Vogelsberg zur Welt gekommen. Seinen Vater, einen Berufssoldaten, der 1944 
im Krieg getötet worden war, hat er nie kennengelernt. Seine Mutter und 
seine Großeltern waren die entscheidenden Personen in seiner Kindheit und 
Jugend. Sie ermöglichten ihm eine schulische Ausbildung und danach ein 
Studium der Erziehungswissenschaften, Germanistik und Politik in Marburg, 
das er mit der Promotion zum Dr. phil. abschloss.

Bei aller Heimatverbundenheit war Wolfgang Gerhardt auch in jungen Jah­
ren und in seinen politischen Anfangszeiten allerdings nicht auf regionale An­
sätze und Themen beschränkt. Befragt nach seinen politischen Grundlagen, 
antwortete er nach dem Ende seiner politischen Karriere,

„schon in seinen ersten Jahren in der Politik habe ihn Ralf Dahrendorf als der 
große liberale Vordenker fasziniert. Politisch imponiert habe ihm vor allem die 
Position des FDP-Mitbegründers Hans Wolfgang Rubin, einer der sogenannten 
Jungtürken in der nordrhein-westfälischen FDP und Befürworter einer neuen 
Ostpolitik. […] Inhaltlich motiviert zum politischen Engagement habe ihn die 

24 Ebd.
25 Theo Schiller: Die FDP Hessen im bürgerlichen Koalitionslager. In: Wolfgang 

Schroeder (Hrsg.): Parteien und Parteiensystem in Hessen. Wiesbaden 2008, S. 142–
160, hier S. 142.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

353

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsicht, dass die Bundesrepublik Deutschland eine neue Ostpolitik brauche, 
dass sie sich längerfristig durch das Beharren auf der Hallstein-Doktrin inter­
national isolieren werde und dass die Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze 
Voraussetzung für den Erfolg einer neuen Ostpolitik sei.“26

Die kurze Entfernung vom heimatlichen Ort im Vogelsberg zur damaligen 
DDR-Grenze mag dieses Bewusstsein für die Notwendigkeiten einer neuen 
Deutschlandpolitik geschärft haben, das sich in seiner Rede im Bundesrat 
am 10. November 1989, am Tag nach dem Mauerfall, spiegelte. „Die gestrige 
Nacht“, so Gerhardt, „hat deutlich gemacht, dass Grenzen ihre Bedeutung in 
der Zukunft verlieren werden. Wenn Grenzen ihre Bedeutung verlieren, sollte 
über Grenzen nicht mehr diskutiert werden.“27

Bereits in seinen Anfängen als aktiver Politiker stand auch die liberale 
Bildungspolitik im Zentrum seiner Aufmerksamkeit. „Die bildungspolitische 
Diskussion in der FDP 1945 bis 1951“ war schon Thema seiner Dissertation ge­
wesen. Vor dem Hintergrund seiner eigenen Familiengeschichte war Bildung 
sicherlich ein Lebensthema Gerhardts im Sinne einer Chancengesellschaft 
und des Dahrendorf-Satzes von der „Bildung als Bürgerrecht“, auf den er sich 
direkt bezieht, wenn er schreibt: „Das Bürgerrecht auf Bildung gehört laut Ralf 
Dahrendorf […] zu den modernen ‚civil rights‘. Es sollte deshalb durch die, 
die es besitzen und es in Anspruch nehmen können, nicht vergeudet werden. 
Bildung ist unser Pass für die Zukunft, sie ist der Ressourcenspender für die 
Chance zu selbstbestimmtem Leben.“28

Die regionale und die familiengeschichtliche Verwurzelung gab dem poli­
tischen Wirken Gerhardts eine Stringenz in Themen und Überzeugungen, 
die er bis zum Ende seiner Tätigkeiten beibehielt und die ihm nutzte, ihm 
Glaubwürdigkeit vermittelte und Respekt eintrug. „Man muss zwar immer den 
Rückspiegel im Auge behalten, aber auch durch die Frontscheibe nach vorne 
blicken. Dennoch: Das Dorf bleibt in irgendeiner Weise eine Art Quellcode 
meines Lebens“, schrieb er später in privaten, unveröffentlichten Erinnerun­
gen.29

26 So Falter: Der beste Außenminister (wie Anm. 4), S. 455.
27 „Zur deutschen Wiedervereinigung“, 10.11.1989. In: Reden von Dr. Wolfgang Gerhardt 

(wie Anm. 4), S. 105–107, hier S. 106.
28 Wolfgang Gerhardt: Freiheit, Fairness, Chancen – Zum normativen Profil liberaler 

Politik. Hrsg. von der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit. Potsdam 2015, 
S. 12.

29 Wolfgang Gerhardt: Vogelsberger Erinnerungen. Wiesbaden, unveröffentlicht.

Thomas Volkmann

354

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Bundespolitische Ambitionen

Zu Beginn der 1990er Jahre richtete sich das Augenmerk Wolfgang Gerhardts 
verstärkt auf bundes- und europapolitische Zusammenhänge. Seit 1982 Mit­
glied im FDP-Bundesvorstand und seit 1985 Stellvertretender Bundesvorsit­
zender hatte er nun „für sich und mit der Partei entschieden […], seine weitere 
politische Laufbahn in Bonn fortzusetzen“.30 Nach drei Jahren erneuter Amts­
zeit als Vorsitzender verließ er die hessische Landtagsfraktion und zog nach 
der Bundestagswahl 1994 über die hessische Landesliste als Abgeordneter ins 
Bonner Parlament ein. Dort übernahm er den Themenbereich der Bildungs- 
und Forschungspolitik.

Gerhardts Einstieg in die Bundespolitik erfolgte in durchaus schwierigen 
Zeiten. Die FDP hatte bei der Bundestagswahl 1994 ein Ergebnis von 6,9 Pro­
zent erzielt und erneut den Einzug in das Parlament geschafft. Die Kritik an 
der Parteiführung war allerdings lauter geworden und kulminierte im schon 
erwähnten Bundesparteitag im Dezember 1994 im thüringischen Gera, infolge 
dessen der damalige FDP Vorsitzende Klaus Kinkel mitteilte, nicht erneut für 
das Amt zu kandidieren.

5. Der Weg an die Parteispitze

Der Parteitag in Gera hatte schwerwiegende Auswirkungen für die FDP. Zum 
einen war die in der Partei schon grassierende Unzufriedenheit mit der politi­
schen Lage, aber speziell mit der Situation der FDP in der Regierungskoaliti­
on überdeutlich geworden. In Serie war die FDP bei den Wahlen 1994 aus 
den Landesparlamenten ausgeschieden, zum Teil mit desaströsen Ergebnissen, 
speziell in den neuen Bundesländern. Und auch die Bundestagswahl war nur 
mit einem schlechten Ergebnis und nach einer Kampagne gut gegangen, über 
die Generalsekretär Westerwelle später sagte, „nur mit der Faust in der Tasche“ 
habe er im Wahlkampf den Slogan ertragen: ‚FDP wählen, damit Helmut Kohl 
Kanzler bleibt‘.31 Zum anderen war mit eben Guido Westerwelle eine starke 
Persönlichkeit, für viele vielleicht sogar ein Hoffnungsträger, auf der Bildfläche 
erschienen. Zum Dritten brauchte die FDP einen neuen Vorsitzenden.

Hatte auch die Rede des neuen Generalsekretärs zur Befriedung des Par­
teitags beigetragen, so gab es doch weiterhin Diskussionen, manchmal auch 

30 Staudt: Liberale (wie Anm. 6), S. 140.
31 Zitiert nach: Nie wieder kleinmachen. In: Der Spiegel 3/1998 vom 11.1.1998: <https://

www.spiegel.de/politik/nie-wieder-kleinmachen-a-7de9546a-0002-0001-0000-00000
7809442> (9.6.2025).

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

355

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/politik/nie-wieder-kleinmachen-a-7de9546a-0002-0001-0000-000007809442
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/politik/nie-wieder-kleinmachen-a-7de9546a-0002-0001-0000-000007809442


Streit über die weitere politische Ausrichtung. Der so genannte „Freiburger 
Kreis“, in dem sich die Bürgerrechtsliberalen um Gerhart Baum versammelt 
hatten, forderte politische Kurskorrekturen und Abgrenzung vom Koalitions­
partner CDU/CSU. Eine erstarkende Gruppe so genannter Nationalliberaler 
verlangte ziemlich genau das Gegenteil, nämlich eine stärkere Rückbesinnung 
auf liberal-konservative Werte. In dieser Situation brauchte es einen Vorsit­
zenden, der diesen aufkommenden Richtungsstreit nicht nur moderieren, 
sondern auch gestalten konnte. Entsprechend gewann Wolfgang Gerhardt 
beim Bundesparteitag 1995 in Mainz die Abstimmung gegen den führenden 
Liberalen aus Nordrhein-Westfalen, Jürgen Möllemann, deutlich. Grund dafür 
war sicherlich auch seine schon bewiesene Fähigkeit, unterschiedliche Interes­
sen und Auffassungen konstruktiv zusammenzuführen, wie er es auch selbst 
betonte:

„Angesichts unserer eigenen Geschichte, des Pendelausschlags deutscher Poli­
tik, ist der Zwang zur Mitte hin notwendiger und unentbehrlicher Bestandteil 
der Politik der Liberalen, und er ist für unser Land notwendig. Gerade jetzt, wo 
es noch mehr zusammenwachsen muss, darf die Politik nicht von den Rändern 
her bestimmt werden.“32

Die Delegierten des Parteitages wussten, was sie bekommen würden, wenn 
sie Wolfgang Gerhardt ihre Stimme gaben. „Ich kann mich nicht verändern, 
ich werde ein Vorsitzender sein, der überlegt, der nachdenkt und der nicht 
nur jeden Tag da sein will, sondern da sein muss, damit die Botschaft der 
FDP präzisiert wird, und zwar dauerhaft präzisiert wird“, hatte er bei seiner 
Vorstellungsrede auf dem Bundesparteitag gesagt.33 Hier spiegelt sich das, 
wofür er schon bekannt war und was seine weitere Zeit in unterschiedlichen 
politischen Ämtern prägen sollte: Eine gewisse Bedächtigkeit, eine Nachdenk­
lichkeit, die jedoch möglicherweise in der aufgeheizten Situation, in der die 
Liberalen sich damals befanden, sogar gewünscht war.

6. Herausforderungen als Parteivorsitzender

In seinen sechs Jahren als Bundesvorsitzender der FDP hatte Gerhardt einige 
schwierige Situationen und Herausforderungen zu bewältigen. Dies begann 
schon kurz nach seiner Wahl mit dem Ausgang des Mitgliederentscheids 

32 Rede auf dem Bundesparteitag 1995 in Mainz, zitiert nach Staudt: Liberale (wie 
Anm. 6), S. 150.

33 Rede zur Kandidatur als Bundesvorsitzender der FDP, 10.6.1995. In: Reden von Dr. 
Wolfgang Gerhardt (wie Anm. 4), S. 170–177, hier S. 174.

Thomas Volkmann

356

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der FDP zum so genannten „Großen Lauschangriff “, bei dem eine Mehrheit 
für die Einführung von Mitteln der technischen Wohnraumüberwachung ge­
stimmt hatte. Wolfgang Gerhardt befand sich in einem politischen Dilemma: 
Zum einen musste er den Bestand der Regierungskoalition und die Zusam­
menarbeit mit dem Koalitionspartner CDU/CSU sichern, der in dieser Frage 
eindeutig festgelegt war. Zum anderen musste er verhindern, dass die Bürger­
rechtsliberalen in der FDP sich durch die Entscheidung an den Rand gedrängt 
fühlten. „Freiheit stirbt auch zentimeterweise, wenn Kriminalität Menschen 
Angst macht und den Staat resignieren lässt“, sagte Gerhardt auf dem Dreikö­
nigstreffen der FDP 1996,34 wenige Wochen, nachdem die liberale Bundesjus­
tizministerin Sabine Leutheusser-Schnarrenberger wegen der Entscheidung 
zum „Großen Lauschangriff “ von ihrem Amt zurückgetreten war.

Ein weiterer Problempunkt war der Zustand der christlich-liberalen Regie­
rungskoalition im Bund. Gemeinsam mit dem ebenfalls aus Hessen stammen­
den Vorsitzenden der FDP-Bundestagsfraktion, Hermann Otto Solms, musste 
Gerhardt die Arbeit der immer stärker von Verschleißerscheinungen geprägten 
schwarz-gelben Bundesregierung am Laufen halten. Die Landtagswahlen 1995 
waren für die FDP wechselhaft ausgefallen: Im Februar in Hessen hatten die 
Liberalen 7,4 Prozent erreicht; im Mai in Nordrhein-Westfalen und in Bremen 
hatten sie den Einzug ins Parlament verfehlt, und auch in Berlin war die Partei 
im Oktober – bei der ersten Landtagswahl unter Gerhardts Verantwortung 
als Bundesvorsitzender – an der Fünf-Prozent-Hürde gescheitert. Die lange 
Serie von Wahlniederlagen hatte eine lange Reihe frustrierter und verärgerter 
ehemaliger Mandatsträger mit sich gebracht. „Erst der auch persönliche Fall 
so vieler ins politische Aus nach der Wahlkaskade 1994/95 hatte manche 
FDP-Mitglieder aufgeweckt. Viele waren seitdem auf der Suche nach aktuellen 
liberalen Zielen der Gegenwart“, schrieb ein Beobachter.35

Angesichts dieses Befundes insistierte Gerhardt in seiner ersten Rede als 
Parteivorsitzender im Januar 1996 auf dem Dreikönigstreffen in Stuttgart: „Die 
FDP will den Erfolg der Koalition. Wir sind ein zuverlässiger Partner, aber 
wir legen Wert auf die Erkennbarkeit unserer Ziele und unserer Erfolge“. 
Das strahlte offensichtlich auch auf die Bundesländer aus, denn bei den im 
Frühjahr 1996 anstehenden Landtagswahlen in Baden-Württemberg, Rhein­
land-Pfalz und Schleswig-Holstein konnten unerwartet gute Ergebnisse mit 
zum Teil deutlichen Zugewinnen gefeiert werden. Natürlich war dies auch 
durch gute Voraussetzungen für die FDP in den drei Ländern begründet: 
In Baden-Württemberg konnte eine Stärkung der FDP die Ablösung der 

34 Rede am 6.1.1996. In: Ebd., S. 206.
35 Dittberner: Die FDP (Anm. 11), S. 104.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

357

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungeliebten Großen Koalition bewirken, in Rheinland-Pfalz die Stimme für 
die FDP die Fortsetzung der sozialliberalen Koalition trotz Schwächelns der 
SPD bringen, und in Schleswig-Holstein würde die FDP möglicherweise in 
Regierungsverantwortung kommen (was letztlich aber nicht gelang). Zudem 
verfügte die FDP bei dieser Wahl in allen drei Landesverbänden über promi­
nente und beliebte Spitzenkandidaten.

Nach den schwierigen Jahren 1994 und 1995 sah es nun also deutlich besser 
für die Partei aus. Gerhardts charakteristische Art der Führung – das Nach­
denkliche und Abwägende – zeigte sich, als er trotz der Wahlerfolge mahnte: 
„Meine Damen und Herren, wir sind nach dem 24. März nicht überheblich. 
Wir sind auch nicht marktschreierisch. Wir dürfen aber zuversichtlich sein. 
Wir wollen argumentativ sein. Wenn wir ein Stück Bescheidenheit im Auftre­
ten haben, nutzt das der gesamten Freien Demokratischen Partei.“36

Beim Bundesparteitag in Gera 1994 war auch eine Kommission für den 
Entwurf eines neuen Grundsatzprogramms eingesetzt worden. Gerhardt über­
ließ seinem Generalsekretär Guido Westerwelle die Steuerung der Gruppe, die 
den Auftrag hatte, die FDP inhaltlich, strategisch und personell auf die zu er­
wartenden Stürme des sich abzeichnenden Endes der „Kohl-Ära“ einzustellen: 
Das Ergebnis, die „Karlsruher Thesen“, wurde dann auf dem Bundesparteitag 
1997 als „Wiesbadener Grundsätze. Für die liberale Bürgergesellschaft“ noch 
weiter verdichtet.37 In diese Überlegungen zu einer politisch eigenständigeren 
Zukunft der FDP platzte im April 1997 die Ankündigung Helmut Kohls, bei 
der Bundestagswahl im Jahr darauf erneut für das Kanzleramt zu kandidieren. 
Eine personelle und inhaltliche Neuausrichtung der Union, wie sie viele in der 
FDP für notwendig hielten, um bei der Wahl gemeinsam erfolgreich sein zu 
können, war also nicht zu erwarten. Und SPD und Grüne hatten bereits sehr 
öffentlichkeitswirksam bekundet, nach der Wahl zusammen regieren zu wol­
len. „Eigentlich bleibt Gerhardt und den anderen Liberalen gar nichts anderes 
übrig, als in Treue fest zu Kohl zu stehen“, schrieb der „Spiegel“ dazu.38 In der 
Tat war der Wille nach politischer Gestaltung bei den Liberalen erkennbar 
größer als eine mögliche Sehnsucht nach der Opposition. Die Erklärung des 
Kanzlers zur Kandidatur werde von der FDP „als Bereitschaft zur Fortsetzung 
der notwendigen Reformpolitik gewertet“, erklärte Gerhardt dann auch am 

36 Rede auf dem Bundesparteitag der FDP in Karlsruhe, 8.6.1996. In: Reden von Dr. 
Wolfgang Gerhardt (wie Anm. 4), S. 214–237, hier S. 237.

37 Dazu Hans-Jürgen Beerfeltz: Vorfahrt für Freiheit. Die Verbreiterung der FDP durch 
programmatische Substanz seit den Wiesbadener Grundsätzen 1997. In: Wolfgang 
Gerhardt (Hrsg.): Die Kraft der Freiheit. Geschichte, Gegenwart und Zukunft des 
Liberalismus. Stuttgart/Leipzig 2008, S. 114–151, hier S. 120 ff.

38 Gerhardt: Vogelsberger Erinnerungen (wie Anm. 30).

Thomas Volkmann

358

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tag nach der Ankündigung Kohls auf einem Landesparteitag der FDP.39 In 
einer Presseerklärung vier Tage danach forderten Gerhardt als Parteivorsitzen­
der und Hermann Otto Solms als Fraktionsvorsitzender „neue Dynamik für 
Reformen“ und wurden dabei indirekt zitiert: „Die Bereitschaft von Bundes­
kanzler Dr. Helmut Kohl, 1998 erneut für dieses Amt zu kandidieren, schaffe 
Klarheit, sei alleine aber keine Garantie für einen Wahlerfolg der Koalition“40. 
Schon Anfang 1997 hatte Gerhardt die Lage skeptisch eingeschätzt: „Allgemein 
herrschen derzeit im Lande eher Entschlusslosigkeit und der Wunsch, es sich 
in dem bisherigen System so lange wie möglich behaglich einzurichten.“41

Die politische Stimmung wendete sich zunehmend in Richtung „Regie­
rungswechsel“ in Bonn. Und auch in den Bundesländern wurde es für die 
FDP schwierig; die Liberalen verpassten im Frühjahr und Herbst in Nieder­
sachsen und in Sachsen-Anhalt knapp, in Bayern sehr deutlich den Einzug in 
die jeweiligen Landtage. Bei der Bundestagswahl im September 1998 wurde 
dann die schwarz-gelbe Bundesregierung abgewählt. Die FDP erreichte nur 
noch 6,2 Prozent der Stimmen und begann – nach 29 Jahren andauernder 
Regierungsbeteiligung – ihre elf Jahre als „putzmuntere Opposition“, so der Be­
griff, der dem damaligen FDP-Generalsekretär Guido Westerwelle zugeschrie­
ben wird.42

Die Rolle Wolfgang Gerhardts veränderte sich in der neuen politischen 
Konstellation deutlich. Die FDP befand sich nun in der Opposition, die Arbeit 
für Partei und Fraktion wandelte sich. Nach fast drei Jahrzehnten ununter­
brochener Mitwirkung in der Bundesregierung, in der die tägliche und die 
langfristige politische Agenda wesentlich durch die Schwerpunktsetzungen 
der Regierungstätigkeit bestimmt worden waren, mussten eigene, zwischen 
Partei und Bundestagsfraktion synchronisierte Inhalte gesetzt werden. Zudem 
richtete sich das politische Interesse der Medien nun auf die neuen Koalitions­
parteien SPD und Grüne, so dass es für die FDP notwendig wurde, in der Op­
position alles zu tun, die öffentliche Aufmerksamkeit durch eigene Aktionen 
hoch zu halten. Um in der für die Partei angespannten Situation die Kräfte zu 
bündeln, beanspruchte Wolfgang Gerhardt neben dem Parteivorsitz auch den 
Vorsitz der Bundestagsfraktion für sich. Die Grundlinien für eine konstruktive 
Oppositionsarbeit steckte er dann in seiner Rede auf dem Dreikönigstreffen 

39 Freie demokratische korrespondenz vom 4.4.1997, Ausgabe 60. Hrsg. vom Presse­
dienst der Freien Demokratischen Partei.

40 Freie demokratische korrespondenz vom 8.4.1997, Ausgabe 62.
41 Wolfgang Gerhardt: Es geht. Wir haben alle Chancen. München 1997, S. 197.
42 Zum Beispiel Franz Walter: Ende einer anstrengenden Ära. In: Der Spiegel vom 

3.4.2011; <https://www.spiegel.de/politik/deutschland/westerwelles-rueckzug-ende-ei
ner-anstrengenden-aera-a-754772.html> (9.6.2025).

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

359

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/politik/deutschland/westerwelles-rueckzug-ende-einer-anstrengenden-aera-a-754772.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/westerwelles-rueckzug-ende-einer-anstrengenden-aera-a-754772.html


der FDP im Januar 1999 ab. „Wir sind Oppositionspartei im Deutschen Bun­
destag. Wir sind darauf programmatisch und personell vorbereitet“.43 Und das 
Programm, das er bei dieser Rede skizzierte, war ambitioniert: „Wir werden 
Lösungen auf allen politischen und gesellschaftlichen Feldern für unser Land 
voranbringen […]. Wir erheben einen umfassenden Anspruch zur Gestaltung 
der Politik in Deutschland.“ Und er schloss mit den Worten: „Alles in allem 
haben wir beste Voraussetzungen, uns zu mausern. Nutzen wir 1999 ohne 
Koalitionsschere im Kopf, angriffslustig und kämpferisch, anspruchsvoll in 
unseren Themen und intellektuell auf der Höhe der Zeit und mit guter Laune.“

Gestalten und moderieren – das waren Gerhardts vornehmliche Aufgaben 
in diesen Zeiten. Gleichzeitig konnte er in der neuen Rolle noch stärker als 
zuvor seine Leidenschaft für politische Grundsatzarbeit ausleben und noch 
deutlicher als vorher seine außenpolitischen Ambitionen vorantreiben. Als 
Fraktionsvorsitzender musste er sich zwangsläufig auch in internationalen 
Fragen politisch positionieren; er führte vermehrt Gespräche mit internatio­
nalen Partnern und pflegte seine entsprechenden Kontakte, zum Beispiel re­
gelmäßig in den USA.

Wolfgang Gerhardt führte Partei und Bundestagsfraktion mit Ruhe und der 
ihm eigenen Gelassenheit auch in schwierigen Situationen durch die ersten 
Jahre als Opposition. Allerdings begannen schon hier die Diskussionen da­
rüber, ob sein Führungsstil optimal geeignet war, der FDP in den Jahren eines 
von Öffentlichkeit und Medien durchaus mit Sympathie und Lob gesehenen 
rot-grünen „Projekts“ die notwendige Aufmerksamkeit und Durchschlagskraft 
zu verschaffen. Insbesondere der umtriebige und mit den Klaviaturen der neu­
en Mediengesellschaft bestens vertraute Generalsekretär Westerwelle forderte 
immer wieder, intern, aber auch andeutungsweise offen, eine andere Art der 
Öffentlichkeitsarbeit ein.

Nach schlechten Wahlergebnissen der FDP bei der Europawahl und meh­
reren Landtagswahlen 1999 brachte das Jahr 2000 eine Konsolidierung, mit 
guten Ergebnissen und deutlichen Zugewinnen bei Landtagswahlen, auch 
gegründet auf eine konstruktive Zusammenarbeit zwischen Partei und Bun­
destagsfraktion. Gleichzeitig wuchsen die öffentliche Kritik an der rot-grünen 
Bundesregierung und die Nervosität innerhalb der Koalition. Es schien nicht 
ganz unwahrscheinlich, dass die nächste Bundestagswahl 2002 einen Wechsel 
bringen könnte, möglicherweise auch eine Rückkehr der FDP in die Regie­
rung.

43 Rede auf dem Dreikönigstreffen in Stuttgart, 6.1.1999. In: Reden von Dr. Wolfgang 
Gerhardt (wie Anm. 4), S. 305–316, hier S. 312, auch für die folgenden Zitate.

Thomas Volkmann

360

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der Diskussion um die hierfür notwendige Wahlkampfstrategie wurde 
innerhalb der FDP die Kritik an Gerhardts Führungsstil forciert, insbesondere 
aus Nordrhein-Westfalen und Schleswig-Holstein.44 Seine spezielle Art, Politik 
zu betreiben, schien plötzlich veraltet, überholt und bei der immer rasante­
ren Entwicklung in der Medienwelt nicht mehr zielführend. Im Januar 2001 
verständigten sich Gerhardt und Westerwelle darauf, dass beim anstehenden 
Bundesparteitag letzterer anstelle Gerhardts für den Parteivorsitz kandidieren 
solle, Gerhardt aber den Vorsitz der Fraktion weiterführe. Rechtzeitig zur 
Wahl 2002 sollte die neue Führung installiert und arbeitsfähig sein.

7. Trennung von Parteivorsitz und Fraktionsvorsitz

In seiner Arbeit als Vorsitzender der Bundestagsfraktion nahm Wolfgang Ger­
hardt zwar unverändert starken Einfluss auf die Politik der FDP, aber nach 
dem Wechsel im Parteivorsitz hatte Guido Westerwelle eindeutig die Führung 
inne. Dies äußerte sich insbesondere in der Strategie und der Planung des 
Bundestagswahlkampfes 2002, in der die FDP das so genannte „Projekt 18“ 
verfolgte. Damit einher gingen spezielle, für die FDP bis dahin eher unge­
wöhnliche Wahlkampfmaßnahmen, die allesamt das Ziel hatten, mit besonde­
ren Mitteln politischer Kommunikation die öffentliche Aufmerksamkeit auf 
die Liberalen zu lenken. Dies trug dann der FDP im Vorfeld der Wahl Kritik in 
den Medien, danach auch den Vorwurf eines „Spaßwahlkampfs“ ein.45 Wolf­
gang Gerhardt fremdelte mit dieser Art der Wahlkampfführung. Sie entsprach 
nicht seinem Stil, Politik zu betreiben, und das äußerte er auch öffentlich.

Die politische Lage erhielt durch die Anschläge auf das World Trade Center 
in New York im September 2001 eine neue Dynamik. Auch der Wahlkampf 
wurde durch die Geschehnisse massiv beeinflusst. Plötzlich stand das Thema 
Außen- und Sicherheitspolitik ganz oben auf der Agenda, und es war nur 
noch wenig Raum für Spaß-Elemente. Das Hochwasser in Ostdeutschland 
im Sommer 2002, bei dem sich Bundeskanzler Gerhard Schröder geschickt 
als „Krisenkanzler“ inszenieren konnte, änderte schließlich die Stimmung im 
Land.

Wolfgang Gerhardt war für den Fall einer schwarz-gelben Koalition nach 
der Wahl 2002 als Außenminister im Gespräch gewesen. Das Wahlergebnis 

44 Dazu Dittberner: Die FDP (wie Anm. 11), S.111; Falter: Der beste Außenminister (wie 
Anm. 4), S. 458 f.

45 Zum Beispiel „Der geplatzte Traum von der 18“. In: Der Spiegel vom 20.3.2003; 
<https://www.spiegel.de/politik/deutschland/fdp-der-geplatzte-traum-von-der-18
-a-230041.html> (9.6.2025). Zusammenfassend Dittberner: Die FDP (wie Anm. 11), 
S. 111.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

361

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/politik/deutschland/fdp-der-geplatzte-traum-von-der-18-a-230041.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/fdp-der-geplatzte-traum-von-der-18-a-230041.html


fiel jedoch anders aus als erwartet: Die FDP blieb deutlich unter den ange­
peilten 18 Prozent, die rot-grüne Koalition konnte mit knappem Vorsprung 
vor Union und FDP weitermachen. Gerhardts Ambitionen zerschlugen sich 
dadurch. Aber auch das war ein Kennzeichen seiner Art, Politik zu betreiben: 
Er machte unverdrossen weiter, auch nach dieser Enttäuschung. Die rot-grüne 
Regierungskoalition, mit deren Ende nicht Wenige bei der Wahl gerechnet 
hatten, geriet immer mehr ins Schlingern. Über wichtige Regierungsprojekte 
gab es zwischen den Parteien, aber auch innerhalb der Koalition Streit, und 
mehr und mehr verlor Bundeskanzler Schröder an Unterstützung. Im Mai 
2005, nach einer für die SPD deftig verlorenen Landtagswahl in Nordrhein-
Westfalen, kündigte Schröder an, den Weg für Neuwahlen im September des 
gleichen Jahres freimachen zu wollen.

Auf diese Situation waren die Liberalen durch ihre Arbeit im Parlament und 
das harmonische Zusammenspiel zwischen Fraktion und Bundespartei gut 
eingestellt. Die Chancen für eine Regierungsbeteiligung standen laut vielen 
Meinungsumfragen im Frühsommer 2005 gut, und wie bereits 2002 war Ger­
hardt dann als Außenminister vorgesehen. „Es gilt die Kontinuität zu wahren, 
aber auch neue Schwerpunkte zu setzen. Menschen- und Bürgerrechte, trans­
atlantische Beziehungen, Europa, Entwicklungspolitik, die UN-Reformen so­
wie Antworten auf die neuen globalen Bedrohungen für Mensch und Umwelt“, 
sagte er in seiner stark außenpolitisch geprägten Rede beim Bundesparteitag 
im September 2005 in Berlin.46

Ein Wahlsieg von Union und FDP und eine gemeinsame Regierung schie­
nen in den Monaten vor der Wahl 2005 gut möglich, manchen sogar wahr­
scheinlich. Man sprach von einer „Wunschkoalition“. Am Wahlabend aber kam 
es anders: Zwar gewann die FDP ordentlich hinzu, die Union aber verlor an 
Stimmen – es reichte nicht für eine gemeinsame Regierung. Und erneut blieb 
Wolfgang Gerhardt das Amt des Bundesaußenministers verwehrt, das ihm 
viele Beobachter zugetraut hatten.47

Nachdem aufgrund des Wahlergebnisses die FDP in der Opposition blieb, 
meldete der Parteivorsitzende Westerwelle sein Interesse an einer Übernahme 
auch des Vorsitzes der Bundestagsfraktion an, um die Arbeits- und Abstim­
mungsstrukturen der Liberalen auf Bundesebene zusammenzuführen, so wie 
es auch Wolfgang Gerhardt 1998 getan hatte. Nach Diskussionen innerhalb 
der Fraktion einigte man sich darauf, dass Gerhardt ein weiteres Jahr an der 
Spitze der Bundestagsfraktion bleiben, danach aber auf den Vorstandsvorsitz 
der Friedrich-Naumann-Stiftung wechseln solle.

46 Dittberner: Die FDP (wie Anm. 11), S. 384.
47 Hierzu Falter: Der beste Außenminister (wie Anm.4), S. 454 ff.

Thomas Volkmann

362

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die schwierige Zeit nach der nicht erfolgreich absolvierten Bundestagswahl 
nutzte Gerhardt, um die in Teilen neue Bundestagsfraktion „auf den Weg“ 
zu bringen. Im Mai 2006 erfolgte vereinbarungsgemäß der Amtswechsel. 
Gerhardt fungierte nur noch als „einfacher Abgeordneter“; seine Reden im 
Deutschen Bundestag betrafen verstärkt Grundsatzfragen und Debatten zur 
deutschen Geschichte.

8. Vorstandsvorsitzender der Friedrich-Naumann-Stiftung

Nach seiner Wahl zum neuen Vorstandsvorsitzenden durch das Kuratorium 
der Friedrich-Naumann-Stiftung im Mai 2006 leitete Wolfgang Gerhardt früh­
zeitig eine Neustrukturierung und inhaltliche Fokussierung der Stiftung ein. 
Seine Vorstellungen zur Arbeit der Stiftung, maßgeblich auch im von ihm 
hoch geschätzten Bereich der internationalen Politik, feilte er sorgsam zurecht. 
Seine Stiftungstätigkeit startete er mit dem „Mut zur Veränderung“, wie es sein 
Vorstandskollege Wolf-Dieter Zumpfort in einer Würdigung schrieb.48 In dem 
Gedanken, dass die Stiftung bei aller Qualität ihrer Arbeit ihr tatsächliches 
Potenzial nicht ausschöpfte, entwickelte Gerhardt, gemeinsam mit Ratgebern 
aus den Gremien der Stiftung, Ideen und Konzepte zur Neuausrichtung.

„Freiheit“ war schon lange Wolfgang Gerhardts Kernthema gewesen. In vie­
len Reden und Publikationen hatte er seinen Begriff von Freiheit definiert.49 

Spätestens als führender Repräsentant der Friedrich-Naumann-Stiftung hatte 
er nun die Gelegenheit, ohne parteipolitische oder parlamentarische Zwänge 
seine ganz grundsätzliche Auffassung von Freiheit durchzudeklinieren. Ein 
wichtiger, und zugleich in der Durchsetzung schwieriger Punkt war dabei 
die Ergänzung des Namens der Stiftung durch die Worte „für die Freiheit“. 
„Wir müssen aufpassen, dass das Bewusstsein für die Gefährdung von Freiheit 
nicht ganz verloren geht“, hatte Gerhardt am 14. Mai 2006 in einem Interview 
mit der „Welt am Sonntag“ gesagt – und die Stiftung war für ihn der richti­
ge Ort, das klarzumachen. „Die politische Bildungsarbeit der Friedrich-Nau­
mann-Stiftung muss darauf reagieren“, schrieb er in einem internen Papier, 
„und verstärkt den Wert der Freiheit und ein Bewusstsein für ihre Gefährdun­
gen bei den Bundesbürgern neu verankern.“ Es sei „nur folgerichtig, dass sich 

48 Wolf-Dieter Zumpfort: Für die Freiheit – Eine persönliche Rückschau. In: Für die 
Freiheit. Festschrift für Dr. Wolfgang Gerhardt zum 75. Geburtstag. Hrsg. von der 
Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit. Potsdam 2018, S. 78 ff., hier S. 84.

49 Zum Beispiel „Liberale dürfen keine Patina ansetzen“. In: Wolfgang Gerhardt: Frei­
heit und Verantwortung. Reden und Aufsätze. Wiesbaden 1992, S. 7 ff.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

363

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Stiftung im Namen dazu bekennt und deutlich macht, dass sie und keine 
andere die Stiftung für die Freiheit ist.“

Die Arbeit bei der Stiftung unterschied sich von dem, was Gerhardt in 
den Jahrzehnten zuvor gemacht hatte: Weg vom Tagesgeschäft, weg von der 
schnellen politischen Reaktion, nicht mehr in der Zwangsjacke parlamentari­
scher Verfahrensvorschriften oder parteitaktischer Zwänge, stattdessen hin zu 
grundsätzlicher Arbeit im Rahmen eines Think Tanks. Gerhardt erweiterte 
diesen Anspruch der Stiftung, nicht aus Kalkül, sondern aus seinem Naturell 
heraus, Politik ganzheitlich und wertebasiert zu sehen. In seiner Jugend hatte 
er den Berufswunsch gehabt, Journalist oder Schriftsteller zu werden. In der 
neuen Funktion kam er nun auch wieder verstärkt dazu, selbst zu schreiben 
und sich mit ausführlichen Stellungnahmen zu politischen Fragen zu Wort 
zu melden. „Freiheit und Fairness“ hieß eine der Schriften, die er vorlegte 
und danach immer wieder überarbeitete, „Freiheit und Verantwortung“ eine 
andere. Das Grundsätzliche bewegte ihn, und seine Texte beschäftigten sich 
mit den Herausforderungen der Freiheit angesichts aktueller Probleme. Nicht 
umsonst hieß eine weitere Publikation, eher eine Gedankensammlung zur 
wiederholten Bearbeitung als ein konzises Manifest, ganz einfach: „Was jetzt 
zu tun ist“.

9. Krise und Wiederaufstieg des politischen Liberalismus nach 2013

Das Ausscheiden der FDP aus dem Deutschen Bundestag nach der Bundes­
tagswahl 2013 stellte auch die Stiftung vor existenzielle Probleme. Zum ersten 
Mal in der Geschichte der Bundesrepublik fehlte mit der Bundestagsfraktion 
eine bedeutende Stimme liberaler Politik, und ein nochmaliges Scheitern der 
FDP bei der nachfolgenden Wahl hätte möglicherweise die Stiftung in ihrer 
Existenz bedrohen können. Schnell musste man also in eine neue Rolle finden, 
die Wolfgang Gerhardt vor den Gremien darin beschrieb, „einen wahrnehm­
baren Beitrag zur Renaissance des politischen Liberalismus in Deutschland zu 
leisten“.

Unter Gerhardts Vorstandsvorsitz wurden in den Gremien der Stiftung um­
fassende Maßnahmen für eine Steigerung der Effizienz der Stiftungsarbeit be­
schlossen. Leistungsfähige Strukturen in der politischen Bildungsarbeit waren 
ein Ziel, befördert auch durch eine deutlich wachsende Zahl an Kooperations­
partnern und vernetzten Institutionen. Die Kommunikationsstruktur wurde 
zielgerichtet ausgebaut und auch verstärkt digital ausgerichtet. Öffentlichkeits­
wirksame Veranstaltungen mit Breitenwirkung wurden initiiert und verstetigt. 
Ein weit gefasstes und eng gesponnenes Netzwerk in der internationalen Ar­

Thomas Volkmann

364

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beit wurde geknüpft und gepflegt. Die Herausforderungen wurden angenom­
men und gemeistert. „Die Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit vertritt 
die Freiheit“, sagte Gerhardt in seiner Abschiedsrede als Vorstandsvorsitzen­
der, „und sie gibt nie auf “.50

Am 25. September 2018 übergab er den Vorsitz an den früheren Finanzmi­
nister von Sachsen-Anhalt und Wirtschaftswissenschaftler Karl-Heinz Paqué 
und konnte dabei auf die bis dahin längste Amtszeit eines Vorstandsvorsitzen­
den der Stiftung zurückblicken.

10. Was bleibt?

Eine Würdigung der politischen Arbeit Wolfgang Gerhardts kommt nicht 
umhin, auch diejenigen anzuführen, die von ihm als Person und/oder als 
Politiker nicht überzeugt waren. Von Beginn an begegnete Gerhardt einer 
Reihe von Vorurteilen, die zum Teil auch in den eigenen Reihen bewusst 
gestreut und befeuert wurden. Für viele blieb das verschlossen, was Gerhardt 
täglich umtrieb: das Gefühl, oder die Meinung, dass sich zu viele Menschen 
nicht mehr die Mühe des Nachdenkens machten, dass sie zu wenig läsen, 
zu wenig in großen Zusammenhängen dächten. Er war in seiner politischen 
Arbeit nicht auf den schnellen Effekt aus, wollte nicht nur Schlagzeilen produ­
zieren, schnell dahingeworfene, auf den Boulevard zielende Bonmots oder gar 
persönliche Angriffe und Sottisen. Stattdessen versuchte er, die Probleme, vor 
denen das Land stand, zunächst gedanklich zu durchdringen und dann mit 
seiner Auffassung von Freiheit abzugleichen.

Das Bürgerliche als Grundprinzip des politischen Habitus von Wolfgang 
Gerhardt war weitestmöglich entfernt vom spießbürgerlichen Auftreten der 
so genannten „Alternative für Deutschland“. Die Verächtlichmachung einer 
gepflegten Bürgerlichkeit im Gerhardtschen Sinne als langweilig oder nicht 
mehr zeitgemäß hat allerdings zusammen mit einer gewissen De-Intellektuali­
sierung der Politik zum Erstarken der Populisten von rechts beigetragen.

Von den Kritikern wird oft übersehen, dass in Gerhardts politischer Palette 
nicht nur liberal-konservative Farben vorhanden waren. Es gab auch deutliche 
soziale Komponenten und gesellschaftspolitische Überzeugungen, die in sei­
ner eigenen Geschichte begründet waren, sein Menschenbild geformt hatten 
und die Vielen vielleicht eher als „links“ galten. „Denn es ist niemand wirklich 
frei“, so Gerhardt auf dem Bundesparteitag 1996, „nur weil er nicht arm ist. 

50 Rede auf dem Festakt der Friedrich-Naumann-Stiftung, 24.9.2018. In: Reden von Dr. 
Wolfgang Gerhardt. (wie Anm. 4), S. 446–453, hier S. 451.

Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)

365

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frei ist erst jemand, wenn er sozial an Freiheit teilhaben und diese auch 
nutzen kann“.51 Hier scheint der Kanon des sozialen Liberalismus im Erbe 
von John Stuart Mill oder Ralf Dahrendorf und im Sinne der Freiburger 
Thesen des Jahres 1971 klar durch. Sein Ansatz war ein bildungsbürgerlicher 
Liberalismus, weshalb er auch schrieb: „Wer nicht ein Mindestmaß an histo­
rischem Wissen in der Schule angeboten bekommt, wird Probleme bei der 
Bewertung von Entwicklungen haben und sich nur schwer in Deutschland 
und der Welt zurechtfinden.“52 Gerhardt hatte viele Klassiker gelesen, von 
Goethe über Schiller oder Lessing und den Manns bis Flach, Dahrendorf, 
Maihofer oder auch Sloterdijk, konnte sie aus dem Kopf zitieren und eignete 
sich auch immer noch neue Seiten der Diskussion um Freiheit an, wie John 
Rawls oder Wolfgang Kersting. Sein Thema war die Freiheit in allen ihren 
Schattierungen, in allen ihren gesellschaftlichen Auswirkungen und auf allen 
politischen Feldern.

Wolfgang Gerhardt starb am 13. September 2024 in Wiesbaden. Den Bruch 
der „Ampelkoalition“ und das Ergebnis der Bundestagswahl 2025 hat er nicht 
mehr miterlebt. „Die Freiheit ist noch nicht gewonnen“, hatte er immer wieder 
gemahnt.

51 Rede auf dem Bundesparteitag der FDP in Karlsruhe (wie Anm. 36), S. 214.
52 Gerhardt: Es geht (wie Anm. 43), S. 163.

Thomas Volkmann

366

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

Mette Bartels, Jg. 1985, Dr. phil., Wissenschaftliche Mitarbeiterin im Archiv der 
deutschen Frauenbewegung in Kassel

 
Felix Diekmann, Jg. 1990, Dr. des. phil., Heinrich-Heine-Universität Düssel­
dorf, Dissertation zur Europapolitik von Hans-Dietrich Genscher in den Jah­
ren 1981 bis 1992

 
Hans-Georg Fleck, Jg. 1953, Dr. phil., Historiker, Mitherausgeber des Jahrbuchs 
zur Liberalismus-Forschung von 1989–2011, Wolf-Erich-Kellner-Preisträger 
1991 

 
Johannes Giesinger, Jg. 1972, Dr. phil., Wissenschaftlicher Mitarbeiter des 
Ethik-Zentrums der Universität Zürich, Gymnasiallehrer für Philosophie und 
Deutsch 

 
Edith Hanke, Jg. 1962, Dr. phil., Wissenschaftliche Mitarbeiterin der Bayeri­
schen Akademie der Wissenschaften München, Projekt „MWG digital“, digita­
le Edition der Max Weber-Gesamtausgabe 

 
Christiane Hoffrath, Jg. 1964, Dr. phil., Leiterin des Dezernats „Historische 
Bestände und Sammlungen, Bestandserhaltung und Digitalisierung“ der Uni­
versitäts- und Stadtbibliothek Köln 

 
Wolther von Kieseritzky, Jg. 1960, Dr. phil., Referent für Historische Forschung 
und Public History, Archiv des Liberalismus, Potsdam, Mitherausgeber des 
Jahrbuchs zur Liberalismus-Forschung 

 
Hans-Christof Kraus, Jg. 1958, Prof. Dr. phil., Professor für Neuere und Neues­
te Geschichte an der Universität Passau 

 
Frank-Michael Kuhlemann, Jg. 1955, Prof. i.R. Dr. phil., bis 2021 Professor für 
Neuere und Neueste Geschichte und Didaktik der Geschichte an der Techni­
schen Universität Dresden 

367

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephan Lawall, Jg. 1996, M.A., Doktorand der Geschichte an der Bergischen 
Universität Wuppertal 

 
Sabine Mangold-Will, Jg. 1972, Prof. Dr. phil., Wissenschaftliche Mitarbeiterin 
der Otto-von-Bismarck-Stiftung Friedrichsruh, apl. Professorin für Neuere 
und Neueste Geschichte an der Bergischen Universität Wuppertal 

 
Michael Maurer, Jg. 1954, Prof. em. Dr. phil., bis 2020 Professor für Kulturge­
schichte an der Friedrich-Schiller-Universität Jena 

 
Klaus Richter, Jg. 1959, Dr. rer. nat., Kulturwissenschaftler und Historiker, 
Doktorand der Geschichte an der Bergischen Universität Wuppertal 

 
Horst F. Rupp, Jg. 1949, Prof. em. Dr. theol., bis 2015 Professor für Religions­
pädagogik und Didaktik des Religionsunterrichts an der Universität Würzburg 

 
Alexander Schwitteck, Jg. 1998, M.Sc., Referent im Programm „Liberale Demo­
kratie“ am Zentrum Liberale Moderne, Doktorand der Philosophie an der 
Universität Bonn 

 
Robin Simonow, Jg. 1989, Dr. des. phil., Bibliotheksreferendar an der Hoch­
schul-, Landes- und Stadtbibliothek Fulda, Wolf-Erich-Kellner-Preisträger 
2024 

 
Peter Tietze, Jg. 1981, Dr. phil., Lektor für Ideengeschichte, Universität Stock­
holm, Wolf-Erich-Kellner-Preisträger 2024 

 
Thomas Volkmann, Jg. 1959, M.A., Stellvertretender Leiter des Liberalen Insti­
tuts der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit 

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

368

https://doi.org/10.5771/9783748965121 - am 19.01.2026, 09:08:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Themenschwerpunkt: „Liberalismus und Bildung“
	Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte|Johannes Giesinger
	1. Einleitung
	2. Liberalismus und Bildung: Grundlegende Themen
	3. Chancengleichheit und Bildung
	4. Befähigung zur Freiheit
	5. Herausforderungen für den Liberalismus
	6. Fazit

	Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau. Wilhelm von Humboldts Reformziele und -bestrebungen in Preußen|Michael Maurer
	I.
	II.
	III.
	IV.

	Bildungspolitik und liberale Reformbestrebungen zwischen Vormärz und Reichsgründungszeit|Hans-Christof Kraus
	I.
	II.
	III.
	IV.

	Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg – Entwurf einer liberalen Pädagogik im 19. Jahrhundert|Horst F. Rupp
	1. Das Leben Diesterwegs – und seine pädagogischen Impulse
	2. Diesterwegs liberaler pädagogischer Entwurf
	3. Die Stiehlschen Regulative – der zur preußischen Staatspädagogik erhobene Gegenentwurf zur liberalen Pädagogik Diesterwegs
	4. Weiterführende Thesen zu Diesterwegs liberaler Pädagogik

	Bürgerliche Bildung im Hause Mevissen|Christiane Hoffrath
	1. Es hatte sich nichts wirklich verändert
	2. Bildungswege eines Autodidakten, Bildungsvorstellungen eines Familienoberhaupts
	3. Bücherwissen
	4. Die Erinnerungen der Töchter

	Aufstieg durch Bildung? Volksbildungskonzepte im politischen und gesellschaftlichen Liberalismus des Deutschen Kaiserreichs|Hans-Georg Fleck
	1. Bildung und Liberalismus – eine symbiotische Beziehung
	2. Bildung und liberale Parteiprogrammatik
	3. Mittler liberaler Volksbildung
	3.1 Die Gesellschaft für Verbreitung von Volksbildung (GVV)
	3.2. Die Humboldt-Akademie Berlin

	4. Zusammenfassung

	Gärtnern als Bildungsprojekt um 1900. Elvira Castners Gartenbauschule für bürgerliche Frauen|Mette Bartels
	1. Der Ausgangspunkt: Helene Lange und die Reform der Mädchenbildung
	2. Bildungsprojekt im Garten: Der Gärtnerinnenberuf
	3. Liberalisierung der Geschlechterzuschreibungen?
	4. Gärtnerinnen und Klasse
	5. Gärtnerinnen arbeiten für das „Volkswohl“
	6. Abschließende Überlegungen

	Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns|Frank-Michael Kuhlemann
	I. Frühe pädagogische Erfahrungen und Reflexionen
	II. Schule und Lehrerschaft, Unterricht und Erziehung in moralphilosophischer und bildungstheoretischer, politischer und historischer Perspektive
	III. Zur Staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung
	IV. Resümee

	Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus in der Bildungspolitik der Weimarer Demokratie|Sabine Mangold-Will
	1. Beckers Weg in die Kulturpolitik und sein parteipolitisches Bekenntnis in der Weimarer Republik
	2. Becker und die Legitimierung staatlicher Bildungspolitik
	2.1 Ziel Beckerscher Bildungspolitik: deutsche Einheitskultur für ein deutsches Einheitsvolk
	2.2 Beckers bildungspolitische Skepsis

	3. Becker und die Republik
	4. Das Dilemma des Liberalismus: Becker und die Studentenschaften
	5. Fazit

	„Bildung ist Bürgerrecht“. Die liberale Bildungsoffensive in den 1960er und frühen 70er Jahren|Wolther von Kieseritzky
	1. Die Ökonomisierung: Bildung als Strategie im Wettbewerb der Systeme
	2. Bundesdeutsche Bestandsaufnahme: Bildung und Gesellschaft nach der Phase des Wiederaufbaus
	3. Liberaler Neuansatz: Bildung als Erziehung zur Demokratie
	3.1. Bildungspolitik als Gesellschaftspolitik. Dahrendorfs Formel der „Bildung als Bürgerrecht“
	3.2. Wider den „Untertanengeist“: Hildegard Hamm-Brüchers Ideal der demokratischen Bildung

	4. Vom Aufbruch zur Tendenzwende: Bildungsreform im Übergang zur sozialliberalen Koalition
	5. Fazit: Ein kurzer Frühling für den liberalen Bildungsaufbruch


	Weitere Beiträge
	Die „Unbedingten“: Eine radikale politische Oppositionsbewegung im frühen Vormärz (1814–1819)|Klaus Richter
	1. Einleitung und Fragestellung
	2. Die Anfänge der Unbedingten
	3. Entwicklungspsychologische und ideengeschichtliche Wurzeln
	4. Die politische Programmatik
	5. Resümee: Die Unbedingten im Lichte der demokratischen Entwicklung Deutschlands

	Nachgeben, konnivieren und vermitteln. Preußische Altliberale in der „Neuen Ära“|Robin Simonow
	I. Von der Tolerierungspolitik zur Selbstdemontage
	II. Königstreu wider besseres Wissen
	III. Vermittler und Versöhner
	IV. Resümee und Ausblick

	Marianne Weber als Politikerin: Ihr Kampf für die Gleichberechtigung der Frauen|Edith Hanke
	1. Einführung
	2. „Wir Frauen…“ – Der Weg ins Parlament
	3. Politik für Frauen. Die parlamentarische Arbeit
	4. Facetten des Liberalismus
	5. Der Kampf gegen den Antisemitismus
	6. Schlussbetrachtungen

	Ein Liberaler in Jerusalem. Der Begriffshistoriker Richard Koebner (1885–1958)|Peter Tietze
	1. Das liberale Breslau
	2. Jerusalem und die Politik der Idee
	3. Salman Schocken und sein Kreis
	4. Ein „Prediger in der Wüste“ für das Britische Empire
	5. Schlussbemerkung

	Kohl gegen Genscher. Der Streit über Führung und Ausrichtung der deutschen Außenpolitik in den Jahren 1987 bis 1990|Felix Diekmann
	1. Ein Außenminister auf Augenhöhe. Die Machtverschiebung 1987
	2. Die Diskussion über den richtigen Umgang mit Gorbatschow
	3. Die Entscheidung für eine Europäische Währungsunion
	4. Der Streit über die Oder-Neiße-Grenze
	5. Die Verhandlungen zur deutschen Wiedervereinigung
	6. Fazit


	Liberale Profile
	Noch eine Chance für die Liberalen? Eine ideengeschichtliche Annäherung an Karl-Hermann Flach|Stephan Lawall
	1. Wer war Karl-Hermann Flach? Herkunft und frühe Jahre
	2. Der liberale Journalist und Politiker
	3. Flach, Maihofer und Dahrendorf im Vergleich – Aktualität und ideengeschichtliche Herangehensweise
	4. Neue Perspektiven auf Flach und sein Umfeld

	Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife|Alexander Schwitteck
	1. Die Wohlgeordnete Freiheit und der Liberale Kant
	2. Schüler und Lehrer der politischen Philosophie
	3. Soziale Gerechtigkeit und Kritik der Gleichheit
	4. Der kritisch-engagierte Intellektuelle, Liberalismus als Lebensform und „philosophische Nebensachen“
	5. Die Wohlgeordnete Freiheit als unvollendetes Projekt

	Bürgerliche Politik in Umbruchszeiten. Ein Nachruf auf Wolfgang Gerhardt (1943–2024)|Thomas Volkmann
	1. Die Wahl zum FDP-Bundesvorsitzenden
	2. Politische Anfänge
	3. Regionale Verwurzelung
	4. Bundespolitische Ambitionen
	5. Der Weg an die Parteispitze
	6. Herausforderungen als Parteivorsitzender
	7. Trennung von Parteivorsitz und Fraktionsvorsitz
	8. Vorstandsvorsitzender der Friedrich-Naumann-Stiftung
	9. Krise und Wiederaufstieg des politischen Liberalismus nach 2013
	10. Was bleibt?


	Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

