3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

Woher hat das Christentum seinen Anthropozentrismus geerbt, wenn er
nicht aus der biblischen und frithjiidischen Tradition stammt? Dazu gibt
es nur eine Alternative, und sie ldsst sich bestens belegen: Die griechisch-
romische Philosophie der Antike. Denn sie denkt anerkanntermaflen seit
dem 5. Jahrhundert vor Christus zur iiberwiltigenden Mehrheit anthropo-
zentristisch. Die bis heute beste Gesamtdarstellung des Themas hat Urs
Dierauer 1977 vorgelegt. Seinen Analysen folge ich in diesem Kapitel -
fokussiert auf die Fragen der Vernunftbegabung der Tiere und des Anthro-
pozentrismus.

Im angelsichsischen Sprachraum hat Richard Sorabji 1993 eine ideen-
geschichtliche Studie vorgelegt, die dem Ursprung des abendldndischen
Anthropozentrismus und seiner Exklusion der Tiere aus der moralischen
Gemeinschaft nachgeht. Leider hat er Dierauers Opus nicht rezipiert -
vermutlich aus sprachlichen Griinden. Zwischen Sorabji und Dierauer gibt
es Gemeinsamkeiten und Unterschiede:

— Sorabji sieht die entscheidende ,Krise®; auf Grund der die Tiere als Aloga
qualifiziert werden, bei Aristoteles (Richard Sorabji 1993, 7). Dierauer
hingegen terminiert sie bereits bei den Vorsokratikern des 5. Jahrhun-
derts v.Chr. und schreibt auch Sokrates eine nicht unbedeutende Rolle
zu. Im Vergleich zu diesen relativiert er die Rolle des Aristoteles, so
wie auch Cecilia Muratori (2019, 261). Auf Grund der {iberzeugenden
Belege Dierauers, die durch die Quellensammlung von Stephen T. New-
myer 2011 bestatigt werden, werde ich dieser Position folgen. Aristoteles
bleibt gleichwohl einer der wichtigen Faktoren in der Entfaltung des
griechisch-rémischen Anthropozentrismus. Und natiirlich, darin ist Ga-
ry Steiner Recht zu geben, sind es erst die Stoiker, die ,die Grenzlinie
zwischen Mensch und Tier zu einem kosmischen Prinzip erheben® (Gary
Steiner 2008, 36). Es zeichnet sich also ein Prozess ab, der im 5. Jahrhun-
dert v.Chr. beginnt und mindestens bis ins 3. Jahrhundert v.Chr. reicht.
Aristoteles ist in diesem Prozess ein wichtiger Player, aber nicht der
einzige oder alles entscheidende Krisenfaktor. ,Das dufierste Ende dieses
Weges ist die unbedingte Ablehnung der Verpflichtung zur Gerechtigkeit
gegeniiber den Tieren.“ (Gary Steiner 2008, 44) Sie verkorpert den ,Kul-
minationspunkt dieser Krise“ (Gary Steiner 2008, 44).

63

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

— Sorabji ist auch an der Frage des Ubergangs von der griechisch-romi-
schen Philosophie zur jiidischen und christlichen Theologie interessiert,
die Dierauer nicht behandelt. Sorabjis plausible These ist, dass Judentum
und Christentum ihren Anthropozentrismus von Aristoteles und den
Stoikern ibernommen haben: ,The Aristotelian and Stoic denial of ra-
tionality to animals proofed all too congenial to Jews and Christians”
(Richard Sorabji 1993, 8) Die Ubernahme des Anthropozentrismus von
Aristoteles diirfte sich fiir das frithe Christentum kaum nachweisen las-
sen, dazu ist Aristoteles mit seiner Ablehnung einer unsterblichen Seele
zu verpont. Doch die Ubernahme des Anthropozentrismus von der Stoa
wird sich als richtig erweisen.

- Damit verbindet Sorabji allerdings eine weitere These, die auf dem Hin-
tergrund von Dierauers Analysen modifiziert werden muss. Sorabji be-
hauptet, dass Christentum und Judentum in relativ freier Wahl einen von
vielen gleich starken Ansétzen der Philosophie iibernommen hitten: ,we
are heirs of a Western Christian tradition which selected only one side
from a much more wide-ranking Greek debate.” (Richard Sorabji 1993, 8)
Die Analysen Dierauers hingegen deuten eher darauf hin, dass Judentum
und Christentum ohne grofie und bewusste Wahl die anthropozentristi-
sche Mainstream-Philosophie ihrer Zeit rezipiert haben, wihrend die
nicht-anthropozentristischen Ansétze schon lange vor dem Auftreten des
Christentums massiv in der Minderheit waren.

Schauen wir also in die Quellen, um die skizzierten Linien herauszuarbei-
ten.

3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche

Schon Homer (8./ 7. Jahrhundert v.Chr.) erkennt den Tieren nur Gefiihle,
nicht aber Denken zu. Denn immer wenn die Helden der Ilias mit Tieren
verglichen werden, geschieht das in Bezug auf Gefiihle, nicht auf Gedan-
ken (Urs Dierauer 1977, 8). Gefiihle sind fiir Homer und seine Zeit also
bereits ganz selbstverstidndlich Teil der Animalitit im Menschen und Tiere
Symbole der Irrationalitit. Ja, durch den Vergleich mit Tieren werden die
menschlichen Emotionen deutlicher und unverstellter sichtbar, da sie bei
den Tieren nicht von der Vernunft ,gezahmt“ und geformt werden. Ohne
es auszusprechen, setzen die Homerischen Epen die Vernunftlosigkeit der
Tiere voraus.

64

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche

Hesiod (um 700 v.Chr.) spricht ,dann zum ersten Mal die Uberzeugung
aus, dass das Verhiltnis der Menschen zueinander durch ein genau entge-
gengesetztes Prinzip beherrscht werde und beherrscht werden miisse als
das gegenseitige Verhiltnis der Tiere: durch Rechtlichkeit, nicht durch
Gewalt" (Urs Dierauer 1977, 14) In seinen ,Erga kai hemerai® schreibt er:
»Das ja ordnete Zeus als Gesetz an unter den Menschen: / Straflos fressen
einander die Fische, das Wild auf den Fluren/ Und die gefliigelten Vogel,
da keins aus ihnen das Recht kennt; / Aber den Menschen verlieh er das
Recht, die gesegnetste Gabe. (Hesiod, Erga kai hemerai 276-280) Dass es
einerseits viele pflanzenfressende Tiere gibt und andererseits die meisten
Menschen nicht vegetarisch leben und andere Tiere verzehren, tibergeht
Hesiod galant. Nur so kann er die prinzipielle Abgrenzung zwischen Men-
schen und Tieren behaupten: Wahrend die Menschen geméf$ dem Nomos,
dem Recht und der verniinftigen Lebensordnung handeln, verhalten sich
die Tiere willkiirlich, grausam und rechtlos.

Mit Xenophanes (um 570 — nach 500 v.Chr.) wird eine essenzontologi-
sche Hierarchisierung greifbar, die von da an die griechischen Debatten
bestimmt: Gotter stehen hoher als Menschen, Menschen hoher als Tiere.
Allerdings warnt Xenophanes davor, die Menschen zu nahe an die Gotter
heranzuriicken und zu weit von den Tieren zu entfernen. Die Menschen
seien von den Géttern sehr grundlegend unterschieden (Xenophanes, VS
21 B 23). Auch Heraklit (520 - 460 v.Chr.) sieht zwischen Gottern und
Menschen eine ebenso grofie Distanz wie zwischen Menschen und Tieren
(Heraklit, VS 22 B 82/ 83). Doch in den nachfolgenden Jahrhunderten
wird die Distanz der Menschen zu den Tieren kontinuierlich vergrofiert
und jene zu den Gottern verkleinert. Insbesondere die immer stirkere
Betonung, die Menschen hitten mit den Géttern die Vernunft gemeinsam,
die den Tieren fehle, wird dafiir in Anschlag gebracht werden. Letztlich
ist also schon hier der Keim dafiir gelegt, dass das frithe Judentum und
das frithe Christentum die Gottebenbildlichkeit des Menschen aus Gen
1,26 derelationalisieren und essenzialisieren und auf die Vernunftnatur hin
ausdeuten (vgl. Kapitel 4 und 5).

Die Sophisten (450 — 380 v.Chr.) entwickeln vor allem eine Kulturtheo-
rie, um das spezifisch Menschliche zu bestimmen. Kultur ist fiir sie nicht
mehr eine Gabe der Gétter, sondern eine Errungenschaft der Menschen.
Tiere hingegen sind aus sophistischer Sicht kulturlos. Denn Kultur entstehe
genau in dem Moment, da der Mensch die tierliche Lebensform (61ptwdng
plog) verldsst und in eine durch Recht und Moral geordnete Lebensform
tibergeht. ,,Das Dasein der Tiere erschien so als minderwertige Lebensform,

65

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

die die Menschen bereits weit hinter sich gelassen hatten“ (Urs Dierauer
1977, 28) Kunst und Technik gehen dabei mit Recht und Moral Hand in
Hand, wenn der Mensch sich vom Tier wegentwickelt.

Threr aller Bedingung ist die Sprache, die Tiere nicht haben: ,In allem
anderen, was wir haben, unterscheiden wir uns ganz und gar nicht von den
tibrigen Lebewesen, ja sind sogar vielen in Schnelligkeit, Starke und andern
Eigenschaften unterlegen. Weil wir aber die Méglichkeit haben, einander
zu {iberzeugen und einander gegenseitig alles, was wir wollen, mitzuteilen,
haben wir uns nicht nur vom tierischen Dasein geldst, sondern haben
uns auch zusammengeschlossen, Stadte gegriindet, Gesetze aufgestellt und
Kiinste und Handwerk erfunden. Uberhaupt ist bei allem, was wir Positives
geleistet haben, die Redegabe (Adyog) mitbeteiligt” (Isokrates, Nicocles
Oratio 3, 5-6)

»In sophistischer Zeit ist wahrscheinlich auch jene Bezeichnung fiir die
Tiere aufgekommen, die sich vor allem im Hellenismus und in der Spétan-
tike grof3er Beliebtheit erfreute: ta GAoya {@a, ,jene Lebewesen, die keinen
Logos haben' ... oder auch einfach ta dAoya“ (Urs Dierauer 1977, 33).
Natiirlich: Schon im 5. Jahrhundert gibt es zu dieser profilierten These Wi-
derspruch, denn Beobachtungen lassen erkennen, dass Tiere untereinander
kommunizieren. Auch die sophistische Uberzeugung, dass die Tiere ohne
Vernunft tun, was der Mensch verniinftig plant, ist keineswegs allgemein
anerkannt. Dennoch setzen sich langfristig sowohl die Begriffe als auch die
dahinterstehenden Uberzeugungen der Sophisten durch. Die Unterschei-
dung der Menschen von den Tieren durch Vernunft und Sprache ,gehort
zu den folgenreichsten Thesen des fiinften Jahrhunderts (Urs Dierauer
1977, 39) Fiir die Tiere sind diese Folgen fatal: ,Die sich im 5. Jahrhundert
v. Chr. anbahnende Selbstentdeckung des Menschen hat zur Kehrseite eine
zunehmende Tierverdeckung [...] Das Wirken der Tiere unterliegt einem
Logos, [...] im Gegensatz zum menschlichen Tier, das [...] einen Logos hat.*
(Bernhard Waldenfels 2017, 252, Hervorhebung im Original) Tiere als Alo-
ga konnen nicht in ihrer Eigenwertigkeit wahrgenommen und gewiirdigt
werden.

Als erster Vertreter der Aloga-These diirfte Alkmaion von Kroton (spates
6. — frithes 5. Jahrhundert v.Chr.) gelten. Der entscheidende Grund ist fiir
ihn die Fahigkeit des Menschen zum Schlussfolgern (texpaipeaBat) von
den Sinneseindriicken auf Ursachen (nach Diogenes Laertius, VS 24 B 1)
und damit zum Verstehen (§uvinm) anstelle bloffen Wahrnehmens (nach
Theophrast, VS 24 A 5/ B la). Diese Befihigung hitten die Tiere nicht,
sie konnten blofl wahrnehmen. Die menschliche Uberlegenheit beruhe

66

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

also nicht auf Korperkraft, sondern auf Intelligenz. Alkmaion unterscheidet
sich in diesem Punkt stark von Empedokles und Anaxagoras, die allen
Lebewesen Verstand und die Fahigkeit zu Liebe und Hass zuerkennen (Urs
Dierauer 1977, 43; Jean-Francois Balaudé 1997, 31-54).

Doch bis zum Ende des 5. Jahrhunderts hat sich seine Vorstellung durch-
gesetzt und wird sehr selbstverstandlich anerkannt. So schreibt beispiels-
weise Euripides iiber ein Pferd: ,Und ist doch nur ein Tier, das weder
spricht (&pBoyyov)/ Noch denken kann, ein nutzloses (dypnotov) Ge-
schopf“ (Euripides, Die Troerinnen, VV 671-672).

3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates

Auch Sokrates (469 - 399 v.Chr.) gibt diese Uberzeugung mehrfach zu
erkennen (nach Platon, Laches 196e-197b; Politeia 441lb; Kratylos 399c¢).
Bei ihm begegnet uns auflerdem erstmals ein harter Anthropozentrismus:
Die Tiere sind aus seiner Sicht nur um der Menschen willen geschaffen,
deren hervorragende Begabung sich vor allem darin zeigt, sich die Tiere
nutzbar zu machen (Xenophon, Memorabilia 4, 3, 10). Gleichzeitig dient
der Anthropozentrismus bei Sokrates erstmals dazu, durch die auf den
Menschen ausgerichtete Teleologie der Schépfung die weise Vorhersehung
und Fiirsorge der Gotter zu untermauern. Das Framing des Anthropozen-
trismus ist also dezidiert theologisch. ,Es ist dies zum ersten Mal in der
griechischen Literatur, dass uns eine so enge Verbindung von Theologie
und Anthropozentrismus begegnet.“ (Urs Dierauer 1977, 52) Schauen wir
uns die entsprechende Passage in Xenophons Memorabilia 4, 3 genauer an:

9. Ich, sagte Euthydemos, erwége schon das, ob iberhaupt die Gotter et-
was Anderes tun, als fiir die Menschen sorgen; nur das eine verursacht mir
noch Bedenklichkeiten, dass auch die andern lebenden Wesen an diesen
Wohltaten teilnehmen. —

10. Ist es denn nicht klar, erwiderte Sokrates, dass auch diese der Men-
schen wegen geschaffen und grof§ gezogen werden (xol tadta avOpHTwy
gvexa yiyvetal te xai avatpépetar)? Denn welches andere Geschopf hat
von den Ziegen, Schafen, Rindern, Eseln und den {ibrigen Tieren so viele
Vorteile zu genieflen wie der Mensch? Denn, wie ich glaube, niitzen sie
mehr als die Pflanzen; wenigstens néhrt und bereichert er sich von jenen
so gut wie von diesen. Viele Menschen gebrauchen die Gewéchse der Erde
gar nicht als Nahrung, sondern leben, indem sie sich von der Milch ihrer
Herden, von Butter und Fleisch ndhren. Darin aber stimmen alle Volker

67

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

tiberein, dass sie die niitzlichen Tiere zahmen und bandigen (ti0acedovteg
xal dapalovteg T xpriowpo TV {Hwv) und sich zum Kriege und zu vielen
andern Verrichtungen ihrer Hilfe bedienen. -

Auch hierin stimme ich dir bei, sagte Euthydemos, denn ich sehe, dass
selbst solche Tiere, die uns an Stirke weit iiberlegen sind, dem Menschen
so gehorsam (Umoyeipia) werden, dass er sie gebrauchen kann, wozu er nur
will (doTe xpflaBat avTols 6 Tt &v PovAwvTan). —

11. Denke aber auch ferner daran, dass sie fiir das viele Schéne und Niitz-
liche, weil es so verschieden untereinander ist, fiir jedes uns die geeigneten
Sinneswerkzeuge gegeben haben, vermittelst deren wir alle Giiter geniefen;
dass sie uns die Vernunft (Aoywopov) eingepflanzt haben, vermoge welcher
wir, indem wir die sinnlichen Wahrnehmungen zu Gegenstidnden des Den-
kens und der Erinnerung machen, ermitteln kénnen, wozu ein jedes Ding
niitzlich ist, und allerlei Mittel erfinden, das Gute zu genieflen und das
Bose von uns fern zu halten; 12. endlich dass sie uns auch die Fihigkeit,
uns einander verstandlich zu machen, (épunveiav) gegeben haben, mittelst
welcher wir alles Gute durch Belehrung einander mitteilen und gemeinsam
genief8en, uns iiber Gesetze einigen und in Staaten leben. -

Ja, ja, Sokrates, die Gotter miissen sehr fiir die Menschen besorgt sein.”

Dieser Dialog zwischen Euthydemos und Sokrates offenbart, dass
der Anthropozentrismus, den Sokrates vertritt, noch keineswegs selbstver-
stindlich ist. Mit leicht spottischem Unterton und subtiler Uberspitzung
stellt ihn Euthydemos in Frage. Sokrates hingegen fallt mit der Tiir ins
Haus und antwortet sofort und ohne Umschweife mit der Kernthese des
Anthropozentrismus, dass alle Lebewesen nur um der Menschen willen
geschaffen seien. Diese These plausibilisiert er mit dem Faktum, dass es
zwar Menschen gibt, die fast ausschliefSlich Tiere, aber keine Pflanzen
nutzen - nimlich die nomadisch lebenden Viehhirten -, jedoch keine Men-
schen, die nur Pflanzen, aber keine Tiere nutzen - denn auch vegetarisch
lebende Ackerbauern halten Arbeitstiere und trinken Milch. Wahrend Eut-
hydemos ihm in dieser Hinsicht zustimmt, {iberzeugt ihn das nachfolgende
Argument offenbar weniger, der Mensch sei durch die Vernunft (Aoyiopéc)
und die Sprache (éppnvein) einzigartig begabt. Und gegeniiber der theolo-
gischen Schlussfolgerung von der unendlichen Fiirsorge der Gotter fiir die
Menschen bleibt er wohl doch eher skeptisch bis sprachlos. So sind Xeno-
phons Memorabilien ein eindrucksvolles Zeugnis fiir den Ursprung und
die von Anfang an theologische Priagung des Anthropozentrismus, aber
auch dafiir, dass dieser keineswegs widerspruchlos angenommen wird. Der

68

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

Weg bis zu seiner endgiiltigen Durchsetzung als Mainstream griechischer
Philosophie dauert mehrere Jahrhunderte.

3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon

Platon (428 - 348 v.Chr.) ibernimmt die sokratische These von der allein
dem Menschen anvertrauten Vernunft. Doch er wendet sie in den Impera-
tiv, davon nun auch Gebrauch zu machen, was die Menschen aus seiner
Sicht nur selten tun. Denn zum Vernunftgebrauch benétige es grofle An-
strengung und lange Erziehung (Platon, Theiatetos 186 b-c). Der Mensch
koénne sich einerseits den Gottern ndhern, andererseits den Tieren. Mit den
Gottern hat er das Aoyiotikdv gemeinsam, die Vernunft (Platon, Politeia
IX, 12-13, 589 d - 590 d), mit den Tieren das Qupoeidric, das Muthaft-Lei-
denschaftliche, und das é¢mBopnTicév, das Begehrende (Platon, Nomoi V,
732 e; VI, 782 d - 783 a; Philebos 31 d; 32 e; 35 c-e; 36 b; vgl. dazu Bernhard
Waldenfels 2017, 253-254). Folgerichtig muss die Vernunft das Tierhafte
im Menschen zu domestizieren versuchen. Platons berithmtes und in der
barocken Kunst oft rezipiertes Bild beschreibt die Vernunft als Lenkerin
eines zweispannigen Wagens. Eines der beiden Pferde, die die positiven
und negativen Strebungen der Gefiihle reprasentieren, gehorcht, das andere
nicht (Platon, Phaidros 246 a-b; 253 e - 254 e). Die Domestikation von
Tieren wird damit zum Paradigma der menschlichen Selbstdisziplinierung
und -erziehung. In beiden Vorgingen wird der Vernunft die lenkende
Funktion zugewiesen: ,Gut handelt der Mensch dann, wenn seine Vernunft
die Fithrung tibernimmt, die irrationalen, tierischen Seelenkrifte bandigt
und bezdhmt und so in der Seele Ordnung und Harmonie herstellt:“ (Urs
Dierauer 1977, 68) Wo aber Menschen nicht zur Selbsterziehung in der
Lage sind, soll nach Platons demokratieskeptischen Vorstellungen ein ver-
niinftiger Herrscher einspringen und diese Aufgabe tibernehmen (Platon,
Politeia IX, 13, 590 c-d). Denn in einem freiheitlich-demokratischen Staat
wiirden sich sogar die Tiere anarchisch verhalten (Platon, Politeia VIII, 14,
563 ¢).

Eines der schwierigsten Probleme beziiglich Platons Bewertung der Tiere
ist die Frage, wie man seine Seelenwanderungslehre mit der Exklusivitat
der Vernunftbegabung des Menschen zusammenbringt (Urs Dierauer 1977,
77). Zahlreiche Stellen belegen, dass Platon an das Wandern der Seele vom
Menschen zum Tier und vom Tier zum Menschen glaubt. Aber wie stellt
er sich vor, dass eine vernunftbegabte Menschenseele plétzlich in einem

69

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

vernunftlosen Tier wohnt und umgekehrt? Dierauer geht davon aus, dass
fir Platon die Vernunftseele im Tier nicht ihre Vernunftkraft, sondern
nur die Moglichkeit zu deren Anwendung verliert (Urs Dierauer 1977,
78). Gleichwohl wird man zugeben miissen, dass die scharfe Abgrenzung
zwischen Menschen und Tieren, wie sie die Bezeichnung letzterer als Aloga
bedeutet, mit der klassischen griechischen Seelenwanderungsvorstellung
nur schwer zu vereinbaren ist. In ihrer Eigendynamik zielt diese vielmehr
auf eine Ahnlichkeit zwischen Menschen und Tieren, die gréf3er ist als ihre
Unéhnlichkeit. Unter den Neuplatonikern haben sich daher in spdteren
Jahrhunderten zahlreiche, einander vielfiltig widersprechende Theorien
dariiber gebildet, wie man das Problem 16sen kann. So richtig iiberzeugt
hat jedoch keine davon.

In seinem Spatwerk wendet sich Platon stirker der Naturbeobachtung
zu, die bei seinem Schiiler Aristoteles eine zentrale Rolle einnehmen wird.
Hier erkennt Platon eine gewisse Erinnerungsfihigkeit der Tiere an (Pla-
ton, Philebos 35 d), die graduell sehr unterschiedlich ausgebildet ist und
offenkundig nicht dem begehrenden Teil der Seele zugeschrieben werden
kann. ,Vielleicht wiirde Platon sagen, die Erinnerung der Tiere sei eine
Funktion jener seelischen Kraft, von der er in den Nomoi (961 d) behaup-
tet, sie ermdgliche zusammen mit der Wahrnehmung die Erhaltung aller
Lebewesen, und die er an jener Stelle Nus nennt.“ (Urs Dierauer 1977, 94)
Eine stirkere Betonung der Ahnlichkeiten zwischen Menschen und Tieren,
wie sie bei Aristoteles eine grofle Rolle spielt, deutet sich an.

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

Anders als die Vorsokratiker Empedokles und Anaxagoras, die auch den
Pflanzen Wahrnehmung, Gefiihl und Begehren zuerkannten, zieht Aris-
toteles (384 — 322 v.Chr.) eine scharfere Grenze zwischen Pflanzen und
Tieren und riickt zugleich die Tiere etwas ndher an den Menschen heran.
Denn Pflanzen sind fiir ihn, weil ohne Wahrnehmung (aicOnoi), keine
Lebewesen ({®a), sondern nur lebend ({@vta) (Aristoteles, De anima II, 2,
413 a 20 - b 4). Diese grundlegende Unterscheidung zwischen Pflanzen und
Tieren wird spéter nie mehr bestritten, sondern eher noch vertieft, wenn
die Stoiker den Pflanzen - iiber Aristoteles hinausgehend - sogar die Seele
absprechen (Urs Dierauer 1977, 114).

Aristoteles betrachtet die Sinnesorgane nicht nur als fiir das Uberleben
unerlisslich, sondern auch als dem guten Leben (e0) forderlich (Aristoteles,

70

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

De anima III, 12, 434 b 23-26). Damit schreibt er der Sinnenlust einen
gewissen Eigenwert zu — und indirekt all jenen Individuen, die Sinnenlust
empfinden konnen, also auch den Tieren (Urs Dierauer 1977, 115-116).
Dennoch ist die Aloga-These fiir Aristoteles unantastbar. Tiere haben fiir
ihn aus verschiedenen Griinden keine Vernun(ft:

— Der Mensch hat einen besonderen Korperbau, der seine Vernunftbega-
bung erst ermdglicht: Denn allein der Mensch besitzt einen aufrechten
Gang, weil er allein eine gottliche Natur hat (Aristoteles, De partibus
animalium IV, 10, 686 a 27-31). AufSerdem sind dem Menschen die
Hénde gegeben worden, weil er intelligent ist, und nicht, wie Anaxagoras
meinte, ist er intelligent geworden, weil er Hande hat (Aristoteles, De
partibus animalium IV, 9, 686 a 27 — 687 b 5; vgl. Giuliana Lanata 1994,
23; Mario Vegetti 1994, 130). Diese beiden aristotelischen Gedanken zu
den morphologischen Ermoglichungsbedingungen fiir Intellekt und Ver-
nunft werden in der Stoa aufgegriffen und ausgebaut (Giuliana Lanata
1994, 21; vgl. Kapitel 3.5).

- Tiere bilden keine abstrakten Begriffe: Sie erkennen das Sein (eivaut)
einer Sache nicht (Aristoteles, De anima III, 4, 429 b 10-22). Denn sie
haben keinen abstrakten Begriff vom Allgemeinen (xa86Aov OTéANYLG),
sondern nur konkrete Vorstellungen und Erinnerungen an das Einzelne
(xaf' Exaota @avtacio kai pviun) (Aristoteles, Nikomachische Ethik
VIIL, 5, 1147 b 4) — wenn auch mit einem gewissen Bezug zum Allgemei-
nen (Aristoteles, Analytica posteriora II, 19, 100 a 16 — b 1). Tiere haben
demnach eine Vorstellung von und Erinnerung an einen ganz bestimm-
ten Duft, beispielsweise den eines Beutetiers oder Beutegreifers, besitzen
aber keinen Begriff von dem, was ,Duft“ im Allgemeinen ist.

- Tiere empfinden keine geistigen Freuden: Wihrend sich Menschen am
Duft als solchem erfreuen kdnnten, auch am Duft von nicht essbaren
Dingen wie einer Rose oder Weihrauch, konne dies ein Hund oder Lowe
nicht - er wiirde sich einzig am Geruch seiner Beutetiere freuen, in
Vorwegnahme des Fressens (Aristoteles, Nikomachische Ethik III, 13,
1118 a 18-23). Der Mensch konne folglich Freude empfinden, ohne etwas
zu beriihren, und damit rein geistig, das Tier nur in Erwartung der Be-
rithrung oder in deren Vollzug, und damit sinnenhaft. ,Der Unterschied
zwischen menschlichem und tierischem Streben besteht fiir Aristoteles
nicht allein darin, dass der Mensch bewusst, das Tier aber blof§ unbe-
wusst dem Guten sich zuwendet, sondern auch darin, dass die Giiter des

71

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

72

Tiers auf biologischer, diejenigen des Menschen aber auf sittlicher und
erkenntnisméfliger Ebene liegen.“ (Urs Dierauer 1977, 124)

Tiere haben keine Sittlichkeit: Zwar gesteht Aristoteles Tieren natiirli-
che Tugenden (uowol dpetai) zu. Der Mensch aber habe ethische
Tugenden, die er in klugem Urteil selbst bestimmt, durch bewusstes
Uben erwirbt und aus Einsicht verwirklicht (Aristoteles, Nikomachische
Ethik VI, 13, 1144 b 14-31). Deswegen sei es blof3 eine metaphorische
Redeweise, wenn jemand die Tiere tugend- oder lasterhaft nenne, denn
sie hatten keine sittliche Einsicht (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII,
7, 1149 b 30-35). Analog zielten Gemeinschaft und Freundschaft unter
Tieren immer auf einen Nutzen, wahrend sie beim Menschen auf das
Sittliche ausgerichtet seien (Aristoteles, Eudemische Ethik VII, 2, 1236
b 1-6; Politeia I, 2, 1253 a 7-18). — Aus der Unterscheidung zwischen
Lasterhaftigkeit und Tierhaftigkeit (6npt6tng, Bestialitit) ergibt sich fiir
Aristoteles allerdings auch, dass es nicht sachgerecht ist, von einem bes-
tialischen Verhalten des Menschen zu sprechen, wenn dieser lasterhaft
handelt. Lasterhaft handeln bedeutet, dass es an einem verniinftigen Ur-
teil fehlt — tierhaft handeln wiirde bedeuten, dass ein starker emotionaler
Impuls vorhanden ist (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII, 7, 1150 a 1-
3; vgl. Richard Bodéiis 1997, 247-258). Bei Menschen vom ,,bestialischen”
Verhalten zu reden ist also ein Kategorienfehler. Wenn Tiere weder Tu-
genden noch Laster haben (Aristoteles, Nikomachische Ethik VII, 1, 1145
a 25-26), kann der Mensch kein Wolf werden (Aristoteles, De partibus
animalium III, 2, 663 a 13). Hier distanziert sich Aristoteles von einer
langen Tradition, auch von Platon, und zwar zu Gunsten der Tiere.

Tiere sprechen, aber nicht auf Grund freier Ubereinkunft: Eine gewisse
Relativierung der Aloga-These zeigt sich bei Aristoteles in einer relativ
weitgehenden Anerkenntnis tierlicher Kommunikation. Hier kommt sei-
ne genaue Naturbeobachtung zum Tragen, die ihn subtile Details tierli-
chen Verhaltens erkennen lasst. So betont er, auch Tiere auflerten lautlich
ihre inneren Inhalte (Aristoteles, Politeia I, 2, 1253 a 10-14) - allerdings
nur jene Inhalte, die sie begreifen konnten, also nicht solche von Recht
und Moral. Végel mit ihrer reichen Ausdrucksfahigkeit konnten sogar
lehren und Wissen vermitteln, also Tradition bilden (Aristoteles, De
partibus animalium II, 17, 660 a 35 - b 2; Aristoteles, Metaphysik I, 1, 980
b 21-25). Vigel derselben Art hatten dartiber hinaus unterschiedliche
Dialekte und lehrten einander das Singen - sie bildeten ihre Sprache also
in einem gewissen Mafe auch nach Ubereinkunft (Aristoteles, Historia
animalium IV, 101-111, 536 b 14-19). Allerdings kommunizierten die Tiere

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles

iiberwiegend bis génzlich von Natur aus, wihrend die Menschen ihre
Sprache vor allem auf Grund von Ubereinkunft entwickelten (Aristote-
les, De interpretatione I, 2, 16 a 27-29).

Tiere haben keine Kunst und Uberlegung: Selbst die begabteren Tie-
re ,leben in ihren Vorstellungen (pavtoacion) und Gedéchtnisinhalten
(pvfpan) und haben nur geringen Anteil an Erfahrung (épmeipia), das
Geschlecht der Menschen dagegen lebt auch in Kunst (téyvn) und Uber-
legungen (Aoyiopdr). (Aristoteles, Metaphysik I, 1, 980 b 28)

Tiere konnen nicht in die Zukunft planen und verantwortlich handeln:
Sie kénnen keine komplexeren Planungen unternehmen, wenn ungeahn-
te Schwierigkeiten entstehen, also nicht im eigentlichen Sinne handeln
(mpérTerv) (Aristoteles, Eudemische Ethik II, 6, 1222 b 18-20; Nikoma-
chische Ethik VI, 2, 1139 a 17-20). Die nichtmenschlichen Lebewesen
fihrten ihr Leben von Natur (gpUoet) aus, einige auch auf Grund von
Gewohnheiten (£0et), doch nur der Mensch aus Vernunft (Aéyw) (Aris-
toteles, Politik VII, 13,1332 b 3-5).

Tiere konnen nicht reflektiert entscheiden: Aristoteles gesteht zu, dass
manche Tiere intelligent (ppdvipog) sind und ihren Verstand (ppévnoic)
gebrauchen (Aristoteles, Historia animalium I, 1, 488 b 15; Metaphysik I,
1, 980 b 22; Nikomachische Ethik VI, 7, 1141 a 26-28). Auch seien gewisse
Tiere intelligenter als andere (Aristoteles, Historia animalium VIII, 1, 589
a 1; De partibus animalium II, 2, 648 a 6-8; II, 2, 650 b 24-27; De
generatione animalium II, 6, 53 a 10-13; Metaphysik I, 1, 980 b 21), wobei
der Mensch am intelligentesten sei (Aristoteles, De anima II, 9, 421 a
18-23; De partibus animalium IV, 10, 686 b 22; 1V, 10, 687 a 7-10.16 —
18; De generatione animalium II, 6, 44 a 30). Damit scheint der Unter-
schied zwischen tierlicher und menschlicher Intelligenz eher graduell als
qualitativ. Aber: Beratend (PouAevutikdc), also auf Grund eigener und
gemeinschaftlicher Uberlegung entscheidend ist fiir Aristoteles nur der
Mensch (Aristoteles, Historia animalium I, 1, 488 b 24-25).

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass Aristoteles auf Grund seiner

prazisen Naturbeobachtung einige Fahigkeiten der Tiere anerkennt. Aber

immer wenn es scheint, als wiirde er zwischen Menschen und Tieren nur

einen graduellen Unterschied machen, kommt sofort ein Argument dazu,
das den prinzipiellen Unterschied zwischen ihnen untermauert. Kein ande-
rer Philosoph vor ihm hat die Aloga-These so umfangreich entfaltet und
so vielschichtig begriindet wie Aristoteles. Damit tragt er entscheidend zum
Siegeszug dieser These bei.

73

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

Der Anthropozentrismus spielt bei Aristoteles hingegen eine geringere
Rolle. Denn die theologische Frage nach der Fiirsorge der Gotter hat
fir ihn anders als die teleologische Frage nach einer alles umfassenden
Entwicklungsrichtung der Natur wenig Bedeutung. Dennoch: ,Einmal geht
Aristoteles sogar soweit, die Behauptung auszusprechen, auch die Tiere
seien um der Menschen willen hervorgebracht worden (Politeia I, 9, 1256 b
15-22) [...] Diese radikal anthropozentrische Auflerung steht bei Aristoteles
vollig vereinzelt da. (Urs Dierauer 1977, 155)

Die Stelle lautet bei Aristoteles folgendermaflen: ,Man muss klarerweise
zugestehen, dass die Pflanzen fiir die Tiere geschaffen sind und die Tiere
fiir die Menschen; die Haustiere, damit er sie nutze und sich von ihnen
erndhre; die wilden Tiere, zumindest zum grofiten Teil, damit er sich von
ihnen erndhre und sich ihrer fiir andere Bediirfnisse bediene, damit von
ihnen Kleidung und andere Werkzeuge gemacht werden kénnen. Und da
die Natur nichts Unvollkommenes oder Zweckloses macht, hat sie diese alle
fur den Menschen gemacht. (Aristoteles, Politeia I, 9, 1256 b 15-22; dazu
kommentierend Mario Vegetti 1994, 131)

Zurecht weist Dierauer auf den Kontext der Stelle hin. Es geht um die
Grundordnung des Staates und der Politik. In diese Passagen fliefen viele
damals populdre Gedanken ein, so wie kurz davor die These, es gebe
Menschen, die von Natur aus SklavInnen seien. ,Aristoteles rechtfertigt
hier in ganz dhnlicher Weise eine bestehende Institution, die Sklaverei, wie
er kurz darauf die faktische Ausniitzung der Tiere mit dem Hinweis auf
deren Naturhaftigkeit begriindet.“ (Urs Dierauer 1977, 156-157) Anschlie-
Bend stellt er sogar explizit eine Analogie her: Sklavinnen sind Menschen,
die von vernunftbegabten Menschen so weit entfernt sind wie die Tiere,
weil sie nicht iber Vernunft verfiigen, sondern nur der Vernunft anderer
gehorchen kénnen (Aristoteles, Politeia I, 5, 1254 b 16-26). Hier werden
also wie schon bei fritheren Autoren die Aloga-These und die Anthropo-
zentrismus-These inhaltlich miteinander verkniipft. Die eine begriindet die
andere. Auflerdem entspricht der Anthropozentrismus durchaus der aristo-
telischen Teleologie, die dem Gedanken folgt, dass Niederes dem Hoéheren
dient. Dennoch: ,Aristoteles erblickt das Telos der Tiere wie dasjenige der
Menschen in der Entfaltung ihrer Méglichkeiten und in der Verwirklichung
ihrer Lebensform, nicht aber in ihrem Dienst an hoheren Wesen. Darin
besteht ein grundlegender Akzentunterschied zwischen der Teleologie des
Aristoteles und derjenigen der Stoa, die den Menschen als Zweck der gan-
zen Naturordnung betrachtete.“ (Urs Dierauer 1977, 156)

74

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

Das Urteil anderer Autoren ist hier durchaus hérter. Denn trotz aller
groflartigen Naturwissenschaft bleibt Aristoteles in der Politik und Ethik
sehr darum bemiiht, bestehende gesellschaftliche Hierarchien zu rechtferti-
gen und zu stabilisieren - einschliefilich der Verkniipfung von ,Speziesis-
mus, Rassismus und Sexismus“ (Giuliana Lanata 1994, 28). Man muss ja
nicht gleich die entscheidende ,Krise®, auf Grund der die Tiere als Aloga
qualifiziert werden, bei Aristoteles lokalisieren (Richard Sorabji 1993, 7).
Dennoch geht es um mehr als nur eine einzige Stelle, wie Dierauer behaup-
tet. Denn mehrfach betont Aristoteles, es gebe keine Rechtsgemeinschaft
zwischen Menschen und Tieren (Aristoteles, Politeia I, 5, 1254 b 12ff; 111, 9,
1280 a 32; Nikomachische Ethik VIII, 11, 6, 1161 b 1ff; vgl. Giuliana Lanata
1994, 35) - ein zentraler Baustein des Anthropozentrismus, der in der Stoa
entscheidende Bedeutung gewinnt. So diirfte es eine kluge Formulierung
sein, Aristoteles ein ,,doppeldeutiges Genie® zu nennen (Mario Vegetti 1994,
135).

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

»Es gibt keine andern antiken Texte, die so oft und mit solchem Nachdruck
den Unterschied von Mensch und Tier hervorheben wie die stoischen und
stoisch beeinflussten Schriften. (Urs Dierauer 1977, 224) Mit diesen Worten
umreiflt Urs Dierauer die Sonder- und Schliisselstellung der Stoa fiir die
Sicht des Mensch-Tier-Verhiltnisses in der antiken Philosophie.

Nun umfasst die Stoa einen Zeitraum von rund 500 Jahren. Der his-
torische Kontext ihrer Entstehung um 300 v.Chr. ist die tiefe Krise der
griechischen Stadtstaaten. Thr begegnet die Stoa mit der starken Fokussie-
rung auf die Moralitédt des Individuums einerseits und die kosmopolitische
Rechtsgemeinschaft aller Menschen andererseits. Wenn die ,,Mesopolis“ des
Stadtstaats briichig wird, miissen die ,,Mikropolis“ des Individuums und
die ,Makropolis“ der weltumspannenden Menschengemeinschaft die Last
ibernehmen und zu zweit tragen.

Eine gewisse Problematik erwéchst aus der Quellenlage: Von den Vertre-
tern der alteren Stoa (300 - 150 v.Chr.) sind — mit Ausnahme von Kleanthes’
Hymnus auf Zeus - keine vollstindigen Werke erhalten. Die Uberlieferung
ihrer Lehren beruht grofienteils auf Paraphrasen und Zusammenfassungen
durch Autoren spaterer Epochen, unter ihnen auch Gegner der stoischen
Philosophie. Jedoch erweist sich die stoische Lehre durch fiinf Jahrhunder-
te als erstaunlich konstant, weswegen man vermuten darf, dass die frithe

75

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Stoa dhnlich lehrte wie die mittlere und spite (Urs Dierauer 1977, 221).
Die mittlere Stoa (150 - 0 v.Chr.) kennen wir durch ihre Rezeption bei
Cicero, der ein Schiiler des Poseidonius war und von daher eine griindliche
Kenntnis stoischer Ideen besitzt. Die jiingere Stoa (0 - 200 n.Chr.) ist
bestens dokumentiert durch die erhaltenen Werke von Seneca, Epiktet und
Marc Aurel.

3.5.1 Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie

Kontext aller stoischen Uberlegungen ist die Oikeiosis-Lehre, die Lehre von
der liebenden Zuwendung der Lebewesen zu und Anfreundung mit sich
selbst. Diese sei eine Strebung, die die Natur allen Lebewesen mitgegeben
habe. In der Begrifflichkeit moderner Biologie wiirden wir vom natiirlichen
Streben nach Selbsterhaltung sprechen. So referiert Diogenes Laertios aus
dem verlorengegangenen Werk Ilept teAdv des Chrysipp (281/ 276 — 208/
204 v.Chr.):

»Der erste Trieb, so sagen sie, der sich in einem lebenden Wesen regt, sei
der, sich selbst zu erhalten (tnpeiv éovtd); er sei eine Mitgabe der Natur
von Anbeginn an, wie Chrysipp im ersten Buch iiber die Endziele mit
den Worten sagt, fiir jedes lebende Wesen sei seine erste ihm von selbst
zugewiesene Angelegenheit sein eigenes Bestehen sowie das Bewusstsein
davon. Denn es war doch nicht zu erwarten, dass die Natur das lebende
Wesen sich selbst entfremde, oder auch, dass sie, nachdem sie das Geschdopf
einmal hervorgebracht, sich weder die Selbstentfremdung (&AAotpidoor)
noch die Selbstanfreundung (oixei®oat) habe angelegen sein lassen. Es
bleibt also nur tbrig zu sagen, dass sie es nach vollzogener Schopfung
mit sich selbst befreundet habe (oixeidoor Tpog éautd). Denn so wehrt
es alles Schidliche ab und verschaftt allem, was seiner Eigenart dienlich
ist, freien Zutritt* (Diogenes Laertios, Leben und Meinungen berithmter
Philosophen VII, 85)

Nun ist zwar das natiirliche Streben nach Selbsterhaltung Menschen und
Tieren gemeinsam. Beide sollen ihrer Natur gemaf3 leben. Doch weil der
Mensch sich ab einem gewissen Alter als vernunftbegabtes Wesen erkennt
und liebt, bedeutet fiir ihn naturgeméfy zu leben im Unterschied zu den
Tieren vernunftgemifd zu leben. Ein vernunftgeméfies Leben geht jedoch
tiber die natiirlichen Strebungen hinaus. Dieser Gedanke untermauert ei-
nerseits die grundlegende Verbundenheit aller Menschen untereinander,

76

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

reif3t aber andererseits eine tiefe Kluft zwischen Menschen und Tieren auf.
Es kommt zu einer fundamentalen Abgrenzung von den Tieren.

3.5.2 Tierliches Verhalten als naturhaft

Freilich ist die stoische These, dass die Tiere einem naturhaften Streben
folgen, das sie weder erlernen noch verstehen, nicht einfach aus der Luft ge-
griffen. Im Gegenteil, die Stoiker fithren eine Reihe empirischer Beobach-
tungen an, um sie zu untermauern. Marcus Tullius Cicero (106 — 43 v.Chr.)
verweist beispielsweise auf Entenkiiken, die spontan ins Wasser steigen und
zu schwimmen beginnen, ohne dass ihre Eltern sie das lehren miissen; auf
Hiihner, die auch Enteneier ausbriiten und daher offenkundig ohne Uberle-
gung einem inneren Automatismus folgen; auf Jungvogel, die spontan ihre
Fliigel ausbreiten und zu fliegen versuchen; auf neugeschliipfte Krokodile
und Schildkroten, die von ihren Eltern nichts lernen konnen, weil diese
die Eier im Sand vergraben und sich dann aus dem Staub gemacht haben;
auf neugeborene Saugetiere, die sofort an der Mutterbrust saugen (Cicero,
De natura deorum 2, 128-129). Und Lucius Aeneus Seneca (1 - 65 n.Chr.)
verweist auf die Spinnen, die wundervolle Netze bauen konnen, ohne das
jemals gelernt zu haben, sowie auf das spontane Fluchtverhalten der Tiere
vor ihren natiirlichen Feinden, das ebenfalls vom ersten Moment des Le-
bens an zu beobachten ist (Seneca, Epistula 121, 23).

Bei welchem der frithen Stoiker diese Beispiele ihren Ursprung haben,
muss wohl im Dunkeln bleiben. Cicero und Seneca legen ihre Quellen
nicht offen. Bei Aristoteles finden sich die genannten Beispiele noch nicht,
obgleich der bereits zwischen einem Verhalten von Natur aus und einem
Verhalten auf Grund von Ubereinkunft unterscheidet und damit in Umris-
sen die stoische Position andeutet. Manches diirfte von Poseidonios (135
- 51 v.Chr.) stammen, aber das bleibt letztlich spekulativ (Urs Dierauer
1977, 213). Entscheidend ist jedoch der gewaltige Erkenntnisfortschritt, der
in der Unterscheidung von spontanem (die moderne Wissenschaft wiirde
sagen ,angeborenem®) und erlerntem Verhalten und in der Kriteriologie
fiir beides liegt. Spontanes, natiirliches Verhalten geschieht ohne LehrerIn
allein durch natiirliche Fithrung: ,sine magistro duce natura” (Cicero, de
natura deorum 2, 128). Das ,Wissen’, das solches Verhalten steuert, wird
nicht durch Erfahrung gewonnen: ,scientia non experimento collecta” (Se-
neca, Epistula 121, 19). Und zur Bestimmung eines Verhaltens als naturhaft
und nicht erlernt dienen zwei Kriterien: Die Schnelligkeit, mit der sich

77

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

das betreffende Verhalten ,,sofort” einstellt, und seine Stereotypie, die keine
Varianz kennt. ,Langsam und in mannigfacher Abwandlung kommt, was
die Erfahrung lehrt; was hingegen die Natur lehrt, ist bei allen gleichartig
und wird ihnen sogleich zuteil (et tardum est et varium quod usus docet;
quidquid natura tradit et aequale omnibus est et statim).“ (Seneca, Epistula
121, 20)

Bis in die moderne Naturwissenschaft wirkt diese paradigmatische Di-
chotomie von ,angeborenem® und erlerntem Verhalten nach. Grundsétzlich
hat sie sich als sehr fruchtbar erwiesen. Jedoch ist sie mittlerweile in zwei
Hinsichten modifiziert worden:

- Alle Lebewesen mit zentralem Nervensystem, auch die Menschen, verfii-
gen fiir nahezu alle Verhaltensweisen iiber einen angeborenen Basisme-
chanismus, ohne den Lernprozesse gar nicht initiiert werden konnten.
Bei den ersten Schritten ins Leben bedienen sie sich dieser angeborenen
Mechanismen, und auch spiter werden diese nicht einfach ausgeldscht.
Wohl aber wird das gesamte Verhalten der Lebewesen mit zentralem
Nervensystem (abgesehen von spinalen Reflexen!) durch Lernerfahrun-
gen kontinuierlich weiterentwickelt und ausdifferenziert. Der radikale
Gegensatz von angeborenen und erworbenen Verhaltensweisen stimmt
also nicht - weder bei Menschen noch bei Tieren. Vielmehr wird man
sagen miissen, dass alle Verhaltensweisen einen angeborenen Kern besit-
zen, der durch Erfahrungen eigenstindig geformt und individuell entfal-
tet wird.

- Damit eriibrigt sich auch der harte stoische Gegensatz zwischen Tieren,
die angeblich nur naturhafte Verhaltensweisen zeigen, und Menschen,
die ab einem gewissen Alter angeblich nur noch erworbene, reflektierte
Verhaltensweisen zeigen. Denn der Kategorienfehler der oben genannten
Beispiele liegt darin, dass mit einer Ausnahme lauter Verhaltensweisen
von neugeborenen Tieren mit dem Verhalten erwachsener Menschen
verglichen werden. Korrekt hitte man das Verhalten des Nachwuchses
von Tieren mit dem des Nachwuchses von Menschen und das erwachse-
ner Tiere mit dem erwachsener Menschen vergleichen miissen. Doch
das Huhn, das Enteneier ausbriitet, wird nicht mit einem Menschen ver-
glichen, der sich (in spontaner Rithrung angesichts des Kindchensche-
mas!) eines elternlosen Tierbabies annimmt, und auch das Beispiel des
angeborenen Saugverhaltens an der Mutterbrust wird nicht genutzt, um
eine Gemeinsamkeit zwischen Menschen und anderen Sdugetieren fest-
zuhalten. Ein einziges Mal wird einem Tier eine gewisse Lernfdhigkeit

78

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

zugesprochen, nimlich dem Pferd, das nach langem Uben den Weg in
seinen Stall von selbst findet (Seneca, Epistula 124, 16-17). Ansonsten
bleibt das Lernen jedoch den Menschen vorbehalten.

So fruchtbar sich also die stoische Unterscheidung von naturhaftem und
erworbenem Verhalten im Laufe der Jahrtausende erweist, so wenig ist
sie doch geeignet, den Unterschied zwischen Menschen und Tieren zu be-
schreiben. Genau dieser Kategorienfehler hat tierethisch betrachtet schwer-
wiegende Folgen.

3.5.3 Vernuntft als Proprium des Menschen

»Obwohl Hinweise auf das naturgeméfie Leben der Tiere in der stoischen
Ethik gar nicht so selten sind, iiberwiegt doch bei weitem die Betonung
des radikalen Unterschieds von Mensch und Tier. Immer wieder wird
unterstrichen, wie wichtig es fiir den Menschen sei, die grundsitzliche
Differenz gegeniiber den Tieren nicht zu vergessen.” (Urs Dierauer 1977,
204) Mit diesen Worten deutet Dierauer zurecht an, dass die Abgrenzung
des Menschen von den Tieren fiir die Stoa kein Selbstzweck ist, sondern
in moralpadagogischer Absicht geschieht. Das belegt beispielsweise Cicero,
wenn er ermahnt: ,Es ist fiir jede Untersuchung tiber die Pflicht sinnvoll,
sich immer bewusst zu sein, wie weit die Natur des Menschen dem Vieh
und den iibrigen Tieren iiberlegen ist. Die Tiere haben ja nur Empfinden
fir sinnliche Lust (voluptas) und geben sich ihr rein triebhaft hin. Der
menschliche Geist aber wird lernend und denkend genéhrt (hominis au-
tem mens discendo alitur et cogitando)...“ (Cicero, De officiis 1, 105) Der
Vergleich mit den Tieren soll die Grofle und Bedeutung der spezifisch
menschlichen Pflichten verdeutlichen. Ahnlich schreibt auch Seneca: , Auf
keine Weise kann ich dir mehr niitzen, als wenn ich dir jenes Gut zeige, das
deiner Natur entspricht, und wenn ich dich von den Tieren trenne und auf
die Stufe Gottes stelle.“ (Seneca, Epistula 124, 21)

Die Vernunft ist fiir die Stoiker das einzige wirkliche Gut des Menschen,
alle anderen Giiter, die er mit den Tieren gemeinsam hat, sind Adiaphora
(&didpopa), ethisch neutrale Wirklichkeiten. In diesem Sinne fragt Seneca:
+Weshalb iibst du deine Korperkrifte? Dem Vieh und den wilden Tieren hat
die Natur weit groflere verliechen. Weshalb pflegst du dein Aussehen? Wenn
du auch alles erdenkliche unternimmst, wirst du doch von den Tieren
an Schonheit tibertroffen. Weshalb kimmst du dein Haar mit ungeheurer
Sorgfalt? Magst du es nun nach Art der Parther fallen lassen oder nach Ger-

79

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

manenart aufbinden ..., so schiittelt doch jedes beliebige Pferd eine dichtere
Mihne und prangt auf dem Nacken des Lowen ein schonerer Haarbusch.
Wenn du dich im Schnelllauf iibst, so wirst du doch dem Haislein nicht
gewachsen sein.“ (Seneca, Epistula 124, 22)

In einem anderen Brief entfaltet Seneca seine These mit einer noch
grofleren Anzahl von Beispielen: , Alle Dinge bestehen in ihrem Gut. Die
Fruchtbarkeit und der Geschmack das Weins empfehlen die Weinrebe, die
Schnelligkeit den Hirsch; wie stark die Ochsen im Hinblick auf den Riicken
seien, fragst du, deren einziger Nutzen ist, eine Last zu tragen; beim Hund
ist der Spiirsinn das Beste, wenn er wilde Tiere aufspiiren muss, die Lauffa-
higkeit die Beste, wenn er sie verfolgen muss, die Kithnheit die Beste, wenn
er sie beiflen und auf sie losgehen muss: Das muss bei jedem das Beste sein,
fir das er geboren wird, wofiir er geschitzt wird. Was ist das Beste beim
Menschen? Die Vernunft! Durch diese {ibertrifft er die Tiere, durch diese
folgt er den Géttern. Die vollendete Vernunft ist das ihm eigene Gut, die
tibrigen sind ihm mit den Tieren und Pflanzen gemeinsam. Er ist stark -
auch die Léwen sind stark. Er ist schon - auch die Pfauen sind schon. Er ist
schnell - auch die Pferde sind schnell. Ich sage nicht: Der Mensch wurde
in all diesen Dingen iibertroffen. Ich frage nicht, was er als GrofStes in sich
hat, sondern was das Seine ist. Er hat einen Korper - auch die Baume
haben Korper. Er hat eine Antrieb und eine freiwillige Bewegung — auch die
Raubtiere und Wiirmer haben einen Antrieb und eine freiwillige Bewegung.
Er hat eine Stimme - aber eine um wieviel klarere Stimme haben die
Hunde, eine um wieviel durchdringendere Stimme haben die Adler, eine
um wieviel schwerere Stimme haben die Stiere, eine um wieviel leichtere
und lieblicherer Stimme haben die Nachtigallen? Was ist dem Menschen
eigen? Die Vernunft. Diese vollendet das Gliick des Menschen, wenn sie
richtig und vollkommen ist. Wenn also jedes Ding lobenswert ist, wenn
es sein Gut vollendet hat und zum Ziel seiner Lebensart gekommen ist,
fir den Menschen jedoch die Vernunft sein eigenes Gut ist, wenn er sie
vollendet hat, dann ist die Vernunft lobenswert und hat ihr wesensmafliges
Ziel erreicht. Diese vollendete Vernunft wird Tugend genannt, und dieselbe
ist ehrenwert.“ (Seneca, Epistula 76, 8-10)

Man ahnt die Falle, in die die Stoiker wie auch die meisten Griechen vor
ihnen gehen. Mit aller Gewalt suchen sie nach dem exklusiven Proprium
des Menschen, denn angeblich kénne nur dieses Exklusive das Ziel der
menschlichen Lebensart bestimmen. Doch warum soll das eigentlich so
sein? Kann nicht auch ein Gut, das der Mensch mit anderen Tieren teilt,
sein hochstes sein? Dass die Frage nach dem bonum hominis zentral ist,

80

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

ist vollig einsichtig. Aber warum muss dieses bonum ein exklusiver Besitz
sein? Diese Frage wird in den hier referierten Texten nirgends auch nur
gestreift. Man wird den Eindruck nicht los, dass das menschliche Selbstbe-
wusstsein durch die Abwertung anderer Lebewesen gewonnen werden soll.

Wie schon Aristoteles und in weitgehender Orientierung an ihm haben
auch die Stoiker klare Vorstellungen davon, welche spezifischen Fahigkeiten
jenen Lebewesen vorbehalten sind, die Vernunft besitzen (vgl. zum Folgen-
den Urs Dierauer 1977, 225-235):

- Sprache: Dass Tiere keine Sprache haben, ist eine so fundamentale
Grundiiberzeugung der gesamten Stoa, dass man iiber sie nicht mehr viel
reden zu miissen glaubt. Sie ist uns daher vor allem durch die Gegner
der Stoa tiberliefert. Bei Seneca findet sich gleichwohl der Hinweis, die
Artikulationen der Tierstimmen seien ,nicht artikuliert und wirr und
zu Worten nicht fahig (non explanabilis et perturbata et verborum ineffi-
cax)“ — und das sei ein Bild ihrer Seele, die ebenfalls des Logos entbehre
(Seneca, De ira 1, 3, 7). In diesem einen Punkt weichen die Stoiker
massiv von Aristoteles ab, der den Tieren sehr wohl Sprache zugestanden
hatte.

- Ein bewusstes Verhiltnis zu Vergangenheit und Zukunft: Tiere leben, so
Seneca, weitestgehend in der Gegenwart. An Vergangenes erinnern sie
sich nur, wenn die Erinnerung durch einen Sinnesreiz ausgelost wird,
und Zukiinftiges konnen sie sich tiberhaupt nicht vorstellen (Seneca,
Epistula 124, 16). Cicero gesteht den Tieren immerhin eine eng begrenzte
Zukunftserwartung und -vorstellung zu (Cicero, De officiis 1, 11). Die
enge Begrenzung ergibt sich fiir ihn aus der Tatsache, dass Tiere anders
als Menschen nicht in Kausalzusammenhangen denken konnten.

- Willens- und Handlungsfreiheit: ,Jedes Vernunftwesen handelt erst
dann, wenn es zuvor durch die Vorstellung (specie) von irgendetwas
erregt worden ist, dann einen Antrieb (impetus) empfangen hat und
wenn schliefSlich die Zustimmung (adsensio) diesen Antrieb bestitigt
hat® (Seneca, Epistula 113, 18) Diese freie Zustimmung (griechisch
ovykatdfeaig) hat nur der Mensch, denn sie setzt ein verniinftiges Urteil
iiber die Vorstellung und den von ihr ausgelésten Antrieb voraus. Wah-
rend also alle Lebewesen dem Plan der Gotter folgen miissen, sind die
Menschen die einzigen, die das aus freien Stiicken tun kénnen und sollen
(Marc Aurel, Meditationes 10, 28).

- Moralitit: Tiere haben weder Tugenden noch Laster (Seneca, De ira
1,3,7). Wenn umgangssprachlich von ihrer Tauglichkeit gesprochen wird,

81

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

dann ist dies also nicht im moralischen Sinne gemeint. Als empirischen
Beleg fiir diese These fithren die Stoiker ein Gefiihl an, das den Tieren
fehle. Kein Tier schime sich fiir etwas oder erréte auf Grund eines
Fehlverhaltens (Epiktet, Diatribae 3, 7, 27). IThm fehle also die aidwg, das
Gefiihl fiir das moralisch Angemessene. Nur der Mensch habe Sinn fiir
Ordnung und Maf3 - dsthetisch ebenso wie ethisch (Cicero, De officiis
1, 14). Die moderne Verhaltensforschung belehrt uns auch hier eines
Besseren.

- Gotteserkenntnis und Gottesverehrung: Im Zeus-Hymnus des Kleanthes
(331 - 232 v.Chr.) wird die menschliche Pflicht zum Lobpreis der Gott-
heit mit der exklusiven Gottesverwandtschaft sowie der ausschlief3lichen
Sprachbegabung des Menschen begriindet: ,Dich, Zeus, zu rithmen ge-
ziemt allen sterblichen Menschen; denn sie stammen von dir und haben
Sprache erhalten ganz allein von allem, was lebt und wandelt auf Erden.
(Stoicorum veterum fragmenta I, 537, 3-5) Doch nicht nur die Gottesver-
ehrung, sondern auch die Gotteserkenntnis ist eine exklusive Begabung
des Menschen: ,Man behauptet..., der Geist sei den Menschen von Gott
eingegeben worden. Dadurch sind wir mit den Himmlischen verwandt
und konnen ihr Geschlecht oder Stamm (genus vel stirps) genannt wer-
den. So gibt es denn auch unter so vielen Arten von Lebewesen kein
anderes aufSer dem Menschen, das ein Wissen von Gott hat (Cicero, De
legibus 1, 24)

Natiirlich kénnte man die meisten Elemente, die von den Stoikern aus-
schlieflich der Vernunft zugeschrieben werden, mit den Mitteln heutiger
Verhaltensforschung und Neurowissenschaft auch bei Tieren nachweisen.
Doch soll die gute Intention der stoischen Uberlegungen nicht {ibergangen
werden. Wie schon gesagt: Die starke Betonung der Vernunftbegabung
des Menschen dient der Untermauerung des ethischen Anspruchs, diese
Vernunft auch zu gebrauchen und vernunftgeméfl zu leben (Urs Dierauer
1977, 225). Diese moralpddagogisch gute und richtige Absicht wird jedoch
in der Stoa auf eine Weise verwirklicht, die schwere Kollateralschaden fiir
die Tiere mit sich bringt. Denn sie ist nicht abzutrennen von der ,Konse-
quenz und Radikalitdt, mit der die Stoiker die Vernunftlosigkeit der Tiere
unterstreichen® (Urs Dierauer 1977, 224). Dem Anthropozentrismus ist da-
mit der rote Teppich ausgelegt. Die Tiere werden aus der (kosmopolitisch
ungemein weit gefassten!) universalen Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen.

82

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

3.5.4 Teleologisch strikter Anthropozentrismus

Die Darstellung der stoischen Schépfungslehre hatte ihren Ausgang bei der
Oikeiosis-Lehre genommen. Diese natiirliche Strebung aller Lebewesen,
sich mit sich selbst anzufreunden und um die Selbsterhaltung besorgt zu
sein, hat aus Sicht der Stoiker einen grofleren Horizont. In ihrer vollen
Bedeutung wird sie erst verstandlich im Rahmen der stoischen Teleologie,
des Anthropozentrismus.

In seiner Abhandlung iiber die Natur der Gotter beschreibt Cicero zu-
néchst mit vielen Beispielen, wie wundervoll und zweckméflig die Lebewe-
sen geschaffen sind und wie es im Grunde keine Funktion ihres Korpers
gibt, die nicht ihren Sinn hitte. Dann wirft er ein: ,Vielleicht kénnte nun
jemand fragen, um wessentwillen (cuiusnam causa) denn ein so gewaltiges
Werk geschaffen wurde. Etwa fiir Baume und Kréuter, deren Erhaltung
doch durch das Naturgesetz gesichert ist, obgleich sie ohne Empfindungs-
vermogen (sine sensu) sind? Das ist doch absurd! Oder aber fiir die Tiere?
Es ist aber doch wohl ebenso unwahrscheinlich, dass sich die Gétter fiir
Geschopfe, die nicht einmal reden und denken kénnen (mutarum et nihil
intellegentium), so grofle Miihe gemacht haben. Fiir wen also soll die Welt
nun geschaffen sein? Natiirlich fiir die vernunftbegabten lebenden Wesen,
das sind Gotter und Menschen, die zweifellos vollkommensten Wesen;
denn die Vernunft (ratio) tibertriftt alles. (Cicero, de natura deorum 2, 133)

Der Abschnitt kann als eine Summe des stoischen Anthropozentrismus
verstanden werden. Samtliche Schliisselbegriffe der Ontologie der Lebewe-
sen tauchen auf, und die gesamte Hierarchie der Geschopfe wird durchge-
gangen. Am Schluss bleibt nur der Rekurs auf die Vernunft. Doch Cicero
will den Beweis fiir diese These noch untermauern. Den letzten Teil seiner
Abhandlung leitet er daher folgendermaflen ein: ,Es bleibt, dass ich am
Schluss meiner Rede endlich noch zeige, alles in dieser Welt (omnia in
hoc mundo), was die Menschen gebrauchen, sei um der Menschen willen
geschaffen und zubereitet worden (hominum causa facta esse et parata).
(Cicero, de natura deorum 2, 154) In der Folge geht Cicero nacheinander
die verschiedenen geschaffenen Wirklichkeiten durch und zeigt, dass sie
alle dem Nutzen der Menschen dienen:

— Die Welt als ganze: ,Am Anfang ist die Welt selbst um der Gétter und
Menschen willen gemacht worden, und was immer in ihr ist, zum Nut-
zen der Menschen bereitet und erfunden worden. Denn die Welt (mun-
dus) ist gleichsam das gemeinsame Haus (domus) der Gotter und Men-
schen oder ihrer beider Stadt (urbs); nur jene namlich, die die Vernunft

83

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

gebrauchen (ratione utentes), leben nach Recht und Gesetz (iure ac lege
vivunt).“ (Cicero, de natura deorum 2, 154) Cicero interpretiert also
»-Haus“ und ,Stadt® als Rechtsgemeinschaften. Und zu diesen kénnen
nur Vernunftwesen gehoren, ergo Gotter und Menschen. - Man erkennt
den Zirkelschluss: Wenn die Welt als Rechtsgemeinschaft definiert wird,
kommt sie nur den Verniinftigen, ndmlich den Rechtssubjekten, zugute.
Und weil die Menschen verniinftig sind, haben sie die Welt als Rechtsge-
meinschaft gestaltet. Der stoische Anthropozentrismus dreht sich hier im
Kreis.

- Die Gestirne: ,Schon der Umlauf der Sonne, des Mondes und der {ibri-
gen Gestirne, obgleich er auch zum Zusammenhalt der Welt beitrigt,
gibt dennoch ebenso ein Schauspiel fiir die Menschen. Denn es gibt
keine unersttlichere Spezies, keine schonere und an Vernunft und Bega-
bung herausragendere (nulla est enim insatiabilior species, nulla pulchri-
or et ad rationem sollertiamque praestantior). IThren Lauf beobachtend
haben wir namlich die Reife der Zeiten, ihre Verschiedenheiten und
Veridnderungen erkannt. Wenn diese also allein den Menschen bekannt
sind, missen sie um der Menschen willen gemacht worden sein (quae si
hominibus solis nota sunt, hominum facta esse causa iudicandum est).
(Cicero, de natura deorum 2, 155)

- Die Pflanzen: ,lhrer und aller Dinge Nutzen und Fiirsorge (usus et cura)
ist Sache der Menschen. (Cicero, de natura deorum 2, 156) ,,Und auch
wenn die wilden Tiere manche von ihnen rauben oder stehlen, sagen wir
deswegen nicht, sie seien um ihretwillen gewachsen. Denn die Menschen
bauen ihre Friichte auch nicht um der Miuse oder Ameisen, sondern um
ihrer Ehepartner, Kinder und Familienangehdrigen willen an. Deshalb
genieflen die wilden Tiere wie gesagt heimlich, die Herren (domini) aber
offentlich und frei (Cicero, de natura deorum 2, 157) Hier iibergeht
Cicero die Wildpflanzen und schliefit von den Kulturpflanzen, die der
Mensch anbaut, auf alle Pflanzen - rhetorisch geschickt, argumentativ
aber defizitar.

- Die Tiere: ,Und es liegt fern, dass dies um der wilden Tiere gemacht
worden ist, da wir sehen, dass die wilden Tiere selbst um der Menschen
willen geschaffen sind (ipsas bestias hominum gratia generatas esse).
(Cicero, de natura deorum 2, 158-163, hier 158)

Mit beeindruckender Konsequenz zieht Cicero den Anthropozentrismus
durch seine Abhandlung durch. In dieser Stringenz hat dies die vorstoische
Philosophie nicht getan, und selbst innerhalb der Stoa ist kaum jemand

84

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

vergleichbar deutlich. Dennoch: ,Auch wenn der Anthropozentrismus
nicht {iberall in der Stoa gleich extrem formuliert wird, so gehért doch
die Behauptung, die Tiere seien um der Menschen willen geschaffen wor-
den, zu jenen Sitzen, die praktisch fiir alle Stoiker bezeugt sind“ (Urs
Dierauer 1977, 240) Der Grund - ich wiederhole mich - liegt in der Ver-
nunftbegabung des Menschen und der Vernunftlosigkeit der Tiere und aller
anderen Lebewesen: ,Die vernunftlosen Tiere und tiberhaupt Dinge und
Gegenstinde, also das Vernunftlose, brauche du als Verniinftiger grof3sinnig
und frei. Mit den Menschen aber gehe auch auf gemeinschaftlicher Basis
um, da sie ja Vernunft haben:“ (Marc Aurel, Meditationes 6,23,1)

Es begegnen uns also stets dieselben zwei Argumente zur Begriindung des
Anthropozentrismus:

- In der Tatsache, dass alles fiir die Menschen geschaffen ist, wird die
urspriingliche Absicht der Gottheiten sichtbar, die in grofler Fiirsorge
das Beste fiir die Menschen wollen (Cicero, De natura deorum 2, 158-
161; vgl. auch Cicero, De divinatione 1, 118.120 und Stoicorum veterum
fragmenta II, 1163-1166). ,Zugespitzt konnte man im Sinne der Stoa
sagen: das Joch ist nicht dem Ochsen angepasst, sondern umgekehrt der
Ochse dem Joch (vgl. Cic. nat. deor. 2,159).“ (Urs Dierauer 1977, 242)

- Die Vernunftlosigkeit der Tiere begriindet, warum sie keine eigenstdndi-
gen Teloi im Sinne der kosmischen Teleologie sein konnen. Das Niedri-
gere dient dem Hoheren, das Vernunftlose dem Verniinftigen: ,,Oder war
es nicht offenkundig, dass die niedrigeren Wesen wegen der hoheren, die
hoheren aber wegen einander da sind? Hoher aber als das Unbeseelte ist
das Beseelte und hoher als das Beseelte ist das Verniinftige. (Mark Aurel,
Meditationes 5,16) Eventuelle Gegenargumente werden dann jeweils in
das anthropozentristische System eingepasst, etwa wenn die Niitzlichkeit
der Raubtiere damit erkldrt wird, dass sie die Verstandes- und Korper-
stirke des Menschen fordern (Cicero, De natura deorum 2, 161), die
Niitzlichkeit der Wanzen damit, dass sie den Menschen rechtzeitig vom
Schlaf aufwecken, und die der Méduse damit, dass sie den Menschen
zur Achtsamkeit im Umgang mit Lebensmitteln ermahnen (Stoicorum
veterorum fragmenta I, 1163). So kann Dierauer zusammenfassen: ,, Mit
dem Nachweis der Vernunftlosigkeit der Tiere stand und fiel das Dogma
von der Erschaffung der Tiere zum Wohl des Menschen.” (Urs Dierauer
1977, 243)

Nun muss anerkannt und gewiirdigt werden, dass manche Stoiker punktu-
elle Relativierungen ihres harten Anthropozentrismus zulassen. In Bezug

85

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

auf nichtmenschliche Lebewesen etwa rdumt Seneca ein, die Natur sorge
auch fiir jene Lebewesen, die keinen Nutzen fiir andere haben (,aliis inuti-
lia“; Seneca, Epistula 121,24). Mitunter spricht sich Seneca sogar gegen den
sonst von ihm vertretenen Anthropozentrismus aus: ,Nicht wir sind ndm-
lich fur das Weltall der Grund, Winter und Sommer wechseln zu lassen...
Allzu hoch schitzen wir uns ein, wenn wir uns wiirdig genug vorkommen,
dass unseretwegen so Grofles in Bewegung gesetzt werde. (Seneca, De ira
2, 27, 2; vgl. auch Seneca, De beneficiis 6, 23, 3-4) Aber es handelt sich
eher um Ausnahmen, die die Regel bestitigen. Besonders setzt dem konse-
quenten Anthropozentrismus natiirlich das Faktum zu, dass es auch unter
den Menschen Krankheit, Leid und Tod gibt. Wie kann das sein, wenn die
Goétter doch alles so wunderbar fiir den Menschen geschaffen haben? Marc
Aurel 10st das Problem, indem er den Menschen seinerseits dem Ganzen
des Kosmos und den Géttern unterstellt: ,Denke dir also dasjenige, was
die gemeinsame Natur fiir vollstindige Erreichung des Zieles bestimmt, als
etwas deiner Gesundheit Ahnliches und heifle alles, was geschieht, wenn es
dir auch noch so hart erscheint, willkommen, weil es zum Ziele hinfuhrt,
ndmlich zur Gesundheit der Welt und zum gedeihlichen Wirken und zur
Seligkeit des hochsten Gottes. Denn er wiirde einem Menschen nichts der
Art zuschicken, wenn es nicht dem Ganzen niitzlich wire.* (Marc Aurel,
Meditationes 5, 8; dhnlich Epiktet, Diatribae 4, 7, 6)

Max Pohlenz, einer der bedeutendsten Erforscher der Stoa im 20. Jahr-
hundert, vertrat 1959 die These, der harte Anthropozentrismus der Stoa
liege ,dem griechischen Geiste urspriinglich fern“ (Max Pohlenz 1959, 99).
Es sei »also ein ganz neues Lebensgefiihl, wenn die Stoa gerade diesen Ge-
danken [...] in den Mittelpunkt ihrer Weltbetrachtung riickt. Aber ebenso
fremd wie dieses Lebensgefiihl dem alten Griechentum ist, so vertraut ist
es uns aus dem Alten Testament...“ (Max Pohlenz 1959, 100) Und er stellt
die gewagte These auf, der Griinder der Stoa, Zenon von Kition (333 - 261
v.Chr.), habe den Anthropozentrismus aus seiner vom alttestamentlichen
Denken geprigten zypriotischen Heimat mitgebracht. Diese These wurde
und wird jedoch von den meisten ForscherInnen abgelehnt (vgl. Urs Dier-
auer 1977, 240). Denn an ihr stimmt wirklich gar nichts: Weder denkt
das Alte Testament anthropozentristisch noch war Zypern zur Zeit Zenons
judisch gepragt noch gibt es irgendeinen textlichen Anhalt dafiir, dass
und wie Zenon den Anthropozentrismus aus dem frithjidischen Kontext
tibernommen haben sollte. Und schliefllich haben wir heute anders als zu
Pohlenz® Zeiten eine gute Rekonstruktion des griechischen Ursprungs des
Anthropozentrismus.

86

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

Aber auch Dierauers These, der Anthropozentrismus sei vermutlich im
griechischen und jiidischen Kulturkreis gleichzeitig entwickelt worden, ist
auf dem Hintergrund der neueren Bibelexegese (vgl. Kapitel 2) nicht zu
halten. Vielmehr fallt der enorme Kontrast zwischen dem (einschliefflich
der in griechischer Sprache verfassten ,apokryphen® Biicher, allerdings
ausschliefilich der griechischen Bibeliibersetzung der Septuaginta!) tiber
weite Teile biozentristisch denkenden Alten Testament und dem anthropo-
zentristischen Mainstream der griechisch-romischen Philosophie eklatant
ins Auge. Nirgends in der Bibel findet man einen Satz, der auch nur ansatz-
weise so formuliert wie Cicero: ,Am Anfang ist die Welt selbst um der
Gotter und Menschen willen gemacht worden, und was immer in ihr ist,
zum Nutzen der Menschen bereitet und erfunden worden.“ (Cicero, de na-
tura deorum 2, 154) Dieser Anthropozentrismus ist, wenn auch manchmal
starker, manchmal schwiécher, in der gesamten Stoa zu finden (Urs Dier-
auer 1977, 220). Und auch in der Frage, ob nichtmenschliche Geschopfe
zur Rechtsgemeinschaft gehéren oder nicht, widersprechen Bibel und grie-
chische Philosophie einander diametral. Das soll im folgenden Abschnitt
gezeigt werden.

3.5.5 Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren

Fiir das Alte Testament hatten wir im vorangehenden Kapitel herausgear-
beitet, dass es die Rechtsgemeinschaft von Menschen und Tieren selbstver-
standlich voraussetzt. Gemeinsam befinden sich Tiere und Menschen im
Rettungsboot der Arche, gemeinsam sind sie PartnerInnen im Bund Gottes
mit seiner Schépfung. Folgerichtig werden ihnen dann auch zahlreiche
Normen der Tora gewidmet.

Auch in der griechischen Philosophie wird vereinzelt eine solche Po-
sition vertreten. Der Aristoteles-Schiiler Theophrast (371 - 287 v.Chr.)
beispielsweise erkennt auf Grund ihrer natiirlichen Verwandtschaft eine
Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren an, wie die wenigen
Fragmente seiner Schrift ,Uber die Frommigkeit“ erkennen lassen. Doch
im Mainstream griechischer Philosophie ist fiir eine solche Rechtsgemein-
schaft kein gedanklicher Spielraum. Zu schwer féllt die Aloga-These ins
Gewicht. Sowohl die Epikureer als auch die Stoiker leugnen eine solche mit
dem Argument, dass Tiere keine Vertrige schlieflen konnen. Auflerdem,
so fiigen die Stoiker hinzu, beruht die Einbeziehung in das Recht auf natiir-
licher Verwandtschaft, und eine solche gibt es seitens der Menschen nur

87

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

mit den anderen vernunftbegabten Wesen. Das Recht bediirfe der funda-
mentalen Gleichheit in der Rechtsfahigkeit. Tiere seien daher letztlich wie
Sachen zu behandeln. So fasst Cicero die stoische Lehre zusammen: ,Wie
sie glauben, die Menschen seien untereinander durch Rechtsgemeinschaft
verbunden (iuris vincula), so sind sie andererseits der Ansicht, der Mensch
habe kein Rechtsverhiltnis mit den Tieren (homini nihil iuris esse cum
bestiis). Trefflich sagte nimlich Chrysipp, das Ubrige sei um der Menschen
und Gotter willen entstanden, diese aber um ihrer Gemeinschaft (commu-
nitatis) und ihres Bundes (societatis) willen, so dass also die Menschen die
Tiere ohne Unrecht zu ihrem Nutzen brauchen konnen (ut bestiis homines
uti ad utilitatem suam possint sine iniuria). (Cicero, De finibus bonorum
et malorum 3, 67)

Der strikte Anthropozentrismus der Stoa schlieft nach der Argumentati-
on Chrysipps die Zuschreibung von Tierrechten aus. Denn sie wiirde ja
die Nutzungsmoglichkeiten der Tiere durch die Menschen einschranken,
und zwar aus nicht-anthropozentristischen Griinden. Auf der anderen Seite
wird aus denselben Griinden eine enge Verbindung zwischen Menschen
und Géttern hergestellt. Sie sind durch die Vernunft verbunden, folglich
stehen sie in einer Moral- und Rechtsgemeinschaft. Der stoische Anthro-
pozentrismus ist verdeckt ein Theo-Anthropozentrismus. Menschen und
Gotter bilden eine gemeinsame Polis, einen gemeinsamen Staat, aus dem
die Tiere jedoch ausgeschlossen sind. So fasst Cicero groflartig zusammen:

»Es ist also, da es ja nichts Besseres als die Vernunft gibt und diese
sowohl im Menschen als auch in Gott ist, die erste Gemeinsambkeit des
Menschen mit Gott die Vernunft. Denen aber, die eine gemeinsame Ver-
nunft haben, ist auch die richtige Vernunft (recta ratio) gemeinsam: Da
diese das Gesetz (lex) ist, muss man davon ausgehen, dass wir Menschen
auch durch das Gesetz mit den Géttern verbunden sind. Ferner besteht
unter denjenigen, unter denen die Gemeinschaft des Gesetzes (communio
legis) herrscht, auch die Gemeinschaft des Rechts (communio iuris). Die-
jenigen aber, denen diese Dinge gemeinsam sind, miissen auch als Ange-
horige desselben Staates (civitatis eiusdem) gelten... Sie gehorchen aber
dieser himmlischen Ordnung, dem gottlichen Geist und dem allmachtigen
Gott (caelesti discriptioni mentique divinae et praepotenti deo), so dass
nunmehr diese gesamte Welt als ein gemeinsamer Staat der Gotter und
Menschen anzusehen ist (uniuersus mundus una civitas communis deorum
atque hominum).“ (Cicero, De legibus 1, 23; ahnlich, wenn auch kiirzer
Cicero, De legibus 1, 33)

88

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa

Man erkennt sofort, wie kontrar die stoische Position der biblischen
gegeniibersteht. Nicht die Vernunft ist dort der Grund fiir die Teilnahme am
Bund Gottes, sondern das Geschaffen- und Geliebtsein durch Gott und sein
freies Angebot an alle Geschopfe. Nicht die Fahigkeit, sich an Gesetze und
Rechtsnormen zu halten, fithrt zur Mitgliedschaft in der Civitas, sondern die
Tatsache, dass man das eine Lebenshaus der Schépfung miteinander teilt,
mithin im selben Boot sitzt und darin entweder gemeinsam zugrunde geht
oder gemeinsam gut lebt. So grofartig der stoische Gedanke von der Ver-
nunftbegabung der Menschen auch entfaltet wird, offenbaren die biblischen
Texte doch seinen gewaltigen blinden Fleck und dessen fatale Folgen. Die
nichtmenschlichen Lebewesen kommen schlicht nicht in den Blick.

3.5.6 Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen
Anthropozentrismus

An dieser Stelle ist die Zeit reif fiir eine Zwischenbilanz, die in maxima-
ler Knappheit die Kernaspekte des stoischen Anthropozentrismus auf den
Punkt bringt. Ausgangspunkt sind, es wurde mehrfach betont, die beiden
Pramissen der giitigen Vorsehung der Gotter und der Vernunftbegabung
des Menschen, der dadurch den Gottern dhnlich und zur Beziehung mit
ihnen fihig wird. Aus diesen beiden folgt zwingend der Anthropozentris-
mus, also die Uberzeugung, dass die gesamte Welt allein fiir den Menschen
geschaffen ist.

Fiir das praktische Leben des sittlich verantwortungsvollen Menschen
ergeben sich daraus zwei Maximen. Die eine betrifft seine Beziehung zu
den Tieren und zur nichtmenschlichen Natur insgesamt: Sie sollen domes-
tiziert, d.h. in verniinftige Bahnen gelenkt werden, damit sie moglichst
viel Nutzen und mdglichst wenig Schaden fiir den Menschen bewirken.
Die andere Maxime betrifft die Beziehung des Menschen zu seinem Leib
und vor allem zu seinen Gefiihlen: Sie sollen beherrscht werden, denn sie
sind das ,Tier in uns‘ das sich ohne kluge Fithrung von dufleren Reizen
leiten lasst und den Menschen véllig fremdbestimmt macht. Dass damit in
etlichen Texten auch die hierarchische Uberordnung des vernunftbegabten
Mannes iiber die emotional bestimmte Frau begriindet wird, sei nur am
Rande bemerkt.

89

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

uonjeyIsawo ewdipered
uayosIIaYeq JYunu
-I9A J9p aoxhinotizAl yoInp &
WOU0I3)aY 19319]
-93s[ynjo8 ura1 “wAoyn sye o117,
Sunya1Zag-Ia1 ] -YISUd\

uonjeysawo ewdpered
LJURUISLIaYaq yunu
-I9A Iop aovniaorizAl yonp &
JWTWTISIqPUIATJ
¢ SUN Ul DL S[e Ud)JeydsSuaplo]
Sunya1Zog-qIaT-YISUIA

sue[J USYDI[}I0S Sap SO[3],
1ST UOpIY Jne UIsIp dqedaqyunu
-IoA 331ZUTo Sep S[e YOSUIN 1o
snwstuazodoayuy

181qeyoq uauYI Jrur SunyIZag
(UdUIPUE)SIDA YOSTISI[ENII[[IUT)
INZ pun Jyoew YPIUYE UIo5)
uap 19p Sohoy Jey Yosusy 19T
Sunya1Zog-yosusA-1305)

SOWSOY Uap INJ
ue[q Un3 uaurd
‘SO[a, UT2 1qI3 S &
(01040d1L) 101300) JOP SUNYDSIOA
9130703[3T, YOSTUISOY

Snuus1uazododyjuyy ualyasiogs sap zjaN-uaap[ sv( plqnvyIs

90

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Diese zweite Maxime der stoischen Ethik wird in tierethischen Debatten
gerne iibersehen, obwohl sie die abendldndische Ethik mindestens genau-
so gepragt hat wie die erste, und obwohl sie mit der ersten denkerisch
untrennbar verbunden ist. Das ,Tier in uns“ werden die Menschen genauso
behandeln wie das ,Tier auflerhalb von uns® Und das heifl{t, wenn man
die stoische Beherrschungsparadigmen iibernimmt: Genauso fragwiirdig.
Denn warum sollten wir unsere Gefiihle prinzipiell ,beherrschen“? Haben
sie wirklich nichts in sich Gutes? Und konnen wir Gefiihle nicht auch
durch andere Gefiihle kritisch begleiten und ausgleichen? Warum sollte
es allein die Vernunft sein, die sie beurteilt und korrigiert? Konnte es
nicht sogar manches Mal so sein, dass Gefiihle das korrigieren, was uns
absolut verniinftig scheint? Einerseits hat es Charme, wenn man dieselbe
Behandlung fiir sich selbst wie fiir die Tiere fordert. Andererseits scheint es
hochst problematisch, wenn dafiir das Modell einer Hierarchie und einer
Alleinherrschaft der Vernunft gelten soll.

Man ahnt bereits an dieser Stelle, warum der stoische Anthropozentris-
mus fiir das frithe Christentum attraktiv sein wird. Die beiden Prémissen
lassen sich viel besser mit christlichen Uberzeugungen verbinden als die
Primissen anderer philosophischer Konzepte dieser Zeit. Noch dazu ist
die Stoa das populédrphilosophische Modell der Spatantike schlechthin. Die
Opfer fiir die christliche Rezeption liegen eher in den beiden Maximen, die
aus dem Anthropozentrismus folgen: Sie werden kaum biblisch begriind-
bar sein. Doch dazu kommen wir dann in Kapitel 6.

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Die anthropozentristische These der Stoa ist steil und pointiert. Es ist
daher nicht verwunderlich, dass sie Widerspruch hervorruft. Der geistige
Ursprung ihrer Kritiker ist vor allem der Neupythagoreismus des 1. Jahr-
hunderts v.Chr., der zwischen Menschen und Tieren nur graduelle, aber
nicht prinzipielle Unterschiede erkennt. Aber auch Skeptizismus (représen-
tiert im Pyrrhonismus) und Neuplatonismus tragen zu den kritischen Posi-
tionen bei.

Insgesamt erweckt die antistoische Kritik den Eindruck, manche Verfei-
nerungen der stoischen Argumentation zu iibergehen. Die empirischen
Beobachtungen der jiingeren Stoa werden jedenfalls nicht aufgegriffen, vor
allem betreffend die Spontaneitdt, Gleichférmigkeit und Beschranktheit
vieler tierlicher Verhaltensweisen. Vielmehr beziehen sich die Kritiker na-

91

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

hezu ausschliefSlich auf die éltere Stoa. Da sie zudem vielfach dhnliche
Argumente und dieselben Beispiele tierlichen Verhaltens verwenden, liegt
dieVermutung nahe, dass sie gemeinsame, uns unbekannte Quellen zitie-
ren, die vor Philon zu datieren waren (Urs Dierauer 1977, 269; Ubaldo
Pérez-Paoli 2001, 97). Allerdings variiert das Argumentationsniveau der An-
tistoiker stark. Auf ihre besten Vertreter und deren Argumente geht umge-
kehrt die jiingere Stoa hochstens sehr oberflachlich ein. Recht konstruktiv
scheint das Gespréch von beiden Seiten nicht gewesen zu sein.

Die Kritik an der Stoa ist so einfach wie wirksam: Deren Hauptargu-
ment, die Tiere verhielten sich von Natur aus zweckmiflig, wahrend die
Menschen dies trotz ihrer Vernunft oft nicht titen, wird als solches akzep-
tiert. Aber das richtige Verhalten der Tiere von Natur aus sei eben genau
ihre Art der Vernunftausiibung. Schliefllich hdtten auch die Gotter ihr
Wissen nicht erlernen oder erwerben miissen und seien doch verniinftig.
Letztlich wird hier eine offene Flanke der Stoa aufgedeckt. Denn wenn die
Tiere wie die gesamte Welt von den Géttern geschaffen und die Goétter der
Inbegriff der Vernunft sind, dann muss in allem Geschaffenen eine gewisse
Vernunft innewohnen. Diese muss nicht an die menschliche Vernunft her-
anreichen. Aber die Tiere als Aloga zu bezeichnen ist dann jedenfalls nicht
mehr moglich - der tiefe Graben zwischen Menschen und Tieren wird
durch einen fliefenden Ubergang ersetzt.

Anschlielend wird dann - dem stoischen Schema entsprechend -
aufgezeigt, dass Tiere sowohl Denken (¢vdid8etog Adyog) als auch Spra-
che (mpogopikég Adyog) besitzen. Dabei werden teilweise Beispiele vorge-
bracht, die aus Sicht der heutigen Verhaltensforschung bestitigt werden
koénnen, teilweise aber auch solche, die ins Reich der Phantasie gehoren
(Urs Dierauer 1977, 271). Den antiken Philosophen war es noch nicht még-
lich, die Stichhaltigkeit einzelner Berichte tierlichen Verhaltens zu iiberprii-
fen.

,Uberall zeigt sich die Tendenz, menschenihnliche Gedanken und Ge-
fithle in das Tier hineinzulesen® (Urs Dierauer 1977, 272). So richtig diese
Beobachtung Dierauers ist, so wenig ldsst sie sich doch zur pauschalen
Diskreditierung der Antistoiker ins Feld fiihren. Ebenso wenig ist die
anthropomorphe Deutung tierlichen Verhaltens automatisch sachgerecht.
Vielmehr wire Beispiel fiir Beispiel eine Diskussion auf der Basis moderner
Verhaltensforschung notig — die aber von unserer Fragestellung wegfiihren
wiirde.

92

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

3.6.1 Tiberius Iulius Alexander

In seinem Dialog ,Alexander oder iiber den Vernunftbesitz der Tiere®
(lateinischer Kurztitel De animalibus), von dem nur eine armenische Uber-
setzung erhalten ist, referiert Philon von Alexandrien (15 v. - 40 n.Chr.),
der selbst den stoischen Anthropozentrismus vertritt, die nicht-anthropo-
zentristische Position seines Neffen und Schwiegersohns Tiberius Iulius
Alexander, um dessen Argumente anschliefSend zu widerlegen. Philons ei-
gene Position werden wir in Kapitel 4.2 kennenlernen. Hier geht es vorerst
um die Position seines Neffen. Sie ist der dlteste Beleg einer fundierten
antistoischen Kritik und entstammt der Neuen Akademie.

Einleitend duflert Alexander seinen Widerspruch zum stoischen An-
thropozentrismus. Es gebe keinen einseitigen Nutzen der Tiere fiir den
Menschen, sondern einen wechselseitigen Nutzen beider fiireinander. Men-
schen und Tiere konnten einander sehr gut helfen und unterstiitzen (Phi-
lon, De animalibus 10). Im weiteren Verlauf der Abhandlung geht er dann
auf das zentrale Argument fiir den stoischen Anthropozentrismus ein, nim-
lich die Behauptung, Tiere hitten keine Vernunft. ,Die Vernunft ist das
beste, was existiert; doch die Menschen haben den Tieren nichts davon
zugesprochen. Vielmehr haben sie diese sich selber zugeeignet, als ob sie
von der Natur eine irreversible Belohnung erhalten hitten.“ (Philon, De
animalibus 11)

Ganz der stoischen Unterscheidung folgend sieht Alexander zwei Arten
der Vernunft - diejenige im Bewusstsein und Denken (¢v31d8etog Adyoq)
und diejenige in der geduflerten Sprache (mpogopikés Adyog). ,,Aber auch
wenn beide Arten der Vernunft bei Tieren unvollkommen erscheinen, sind
sie nichtsdestoweniger fundamental“ (Philon, De animalibus 12)

Relativ kurz widmet sich Alexander nun der tierlichen Féhigkeit zur
Kommunikation, die er am Beispiel zahlreicher Vogelarten belegt (Philon,
De animalibus 13-15). Viel ausfithrlicher aber behandelt er anschlieffend
die Vernunft in Bewusstsein und Denken der Tiere: ,, Aber welchen Nutzen
hat es, ausfiihrlich tiber die geduflerte Vernunft zu sprechen und die Ver-
nunft im Bewusstsein zu missachten?“ (Philon, De animalibus 16)

Alexander betont, dass er seine Thesen auf zahlreiche empirische Beob-
achtungen des Verhaltens von Tieren in ihren genuinen Biotopen stiitzt:
»Einige Menschen [...] betreten Haine, Dickichte, Simpfe und Marschland,
um verschiedene Tierarten zu beobachten und aufzudecken, ob nur der
menschliche Verstand nach dem géttlichen Ebenbild gemacht wurde und
eine grofie Ehre empfangen hat, getrennt und unterschieden von der aller

93

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

anderen Geschopfe, oder ob Gott allen Geschdpfen einen gemeinsamen
Vorteil gegeben hat.“ (Philon, De animalibus 16) Dieser Satz ist in doppel-
ter Hinsicht bemerkenswert. Einerseits bekundet er die Wichtigkeit der
Verhaltensforschung und der sachgerechten Interpretation ihrer Ergebnisse.
Andererseits begegnen wir in diesem Satz erstmals einer Kritik an der
stoisch inspirierten Interpretation der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26.
Alexander stellt in Frage, ,ob nur der menschliche Verstand nach dem gott-
lichen Ebenbild gemacht wurde.“ Offensichtlich war diese essenzontologi-
sche und nicht relational-funktionale Interpretation der Gottebenbildlich-
keit in seiner Wahrnehmung ein herausragendes Element der theologischen
Argumentation seines Onkels und Schwiegervaters Philon, womdglich aber
auch des hellenistischen Judentums im Alexandria seiner Zeit ganz allge-
mein. Jedenfalls ist Philon der erste, bei dem wir diesen Gedanken schrift-
lich dokumentiert finden - und das, wie wir in Kapitel 4.2 sehen werden, in
etlichen Texten.

Die Kernthese Alexanders ist die, dass die Vernunft zwar in unterschied-
lichen Graden, aber eben in allen Tieren vorhanden ist. ,Die Natur legt in
alle Seelen die Vernunft als beherrschende Kraft, allerdings so, dass sich
beim einen nur eine schwache Andeutung und eine tritbe und leicht zer-
storbare Gestalt der Vernunft findet, beim anderen hingegen [...] eine deut-
liche und kaum zerstorbare. Eine nicht gut sichtbare Form der Vernunft
ist also den iibrigen Lebewesen gegeben, eine bestindige und offenkundige
aber dem Menschen.” (Philon, De animalibus 29)

Diese Vernunft dufSert sich bei manchen Tieren in einer enormen Kunst-
fertigkeit (téxvr). Ausfithrlich beschreibt Alexander das am Netzbau der
Spinnen, am Wabenbau und der Arbeitsteilung der Bienen, am Nestbau der
Schwalben und an den Kunststiicken dressierter Zirkustiere (Philon, De
animalibus 17-28). Auch fiir die Heilkunst sieht er Belege, denn manche
Tiere wiissten, was ihnen im Fall einer Verletzung oder Krankheit hilft
(Philon, De animalibus 38-39).

Noch umfassender stellt er Beispiele fiir die These dar, dass Tiere ,Tu-
genden der Vernunftseele® (Philon, De animalibus 30) aufweisen. Er nennt
die Vorsicht, besonders im Umgang mit ihrem Nachwuchs (Philon, De ani-
malibus 34), und die Fahigkeit zu einer freiwilligen, artiibergreifenden und
gerechten Kooperation, die Alexander zwischen freilebenden thrakischen
Falken und den Vogelfingern erkennt (Philon, De animalibus 37). Tiere
seien fahig zur Klugheit (Philon, De animalibus 45-46), Maf8haltung - im
sexuellen Bereich sogar weit mehr als die Menschen (Philon, De animali-
bus 47-50), Tapferkeit (Philon, De animalibus 51-59) und Gerechtigkeit

94

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

(Philon, De animalibus 60-65). Sie besitzen also alle vier platonischen
Kardinaltugenden. Allerdings zeigen Tiere auch vielféltige Laster — Gier,
Betrug, Sodomie, Angst, Aggressivitit und viele andere mehr (Philon, De
animalibus 66-70). Beide, Tugenden und Laster, setzen Vernunft voraus
(Philon, De animalibus 71).

Im Einzelfall kénnte man natiirlich auf dem Hintergrund moderner Ver-
haltensbiologie trefflich diskutieren, ob die Beispiele Alexanders als Belege
einer gewissen tierlichen Intelligenz geeignet sind oder nicht. Dass sie
jedoch insgesamt die bindre Logik des stoischen Anthropozentrismus - hier
die vernunftbegabten Menschen, dort die vernunftlosen Tiere — mit Recht
in Frage stellen, scheint unbezweifelbar.

Das berithmteste und am meisten zitierte Beispiel einer gewissen tierli-
chen Intelligenz stammt laut Sextus Empiricus (Pyrrhonische Hypotyposen
1, 69, vgl. Kapitel 3.6.3) ausgerechnet vom Stoiker Chrysipp. Die tierfreund-
liche Minderheit der griechischen Philosophie rezipiert es als klaren Beleg
der tierlichen Fahigkeit zum Schlussfolgern. So auch Alexander (Philon,
De animalibus 45-46): Ein Jagdhund kommt bei der Verfolgung eines
fliehenden Hirsches an eine Wegkreuzung. Er schnuppert zuerst am linken
Weg, dann am rechten, und findet beide Male keine Fahrte. Dann nimmt
er ohne zu schnuppern den dritten und letzten Weg, um den Hirsch weiter
zu verfolgen. Der Hund, so Alexander und viele andere Vertreter der Min-
derheitsmeinung, schlussfolgert: Wenn nicht A und auch nicht B, dann (bei
insgesamt nur drei Moglichkeiten) zwingend C. Er braucht seine Folgerung
nicht mehr schnuppernd verifizieren.

Das élteste erhaltene Beispiel der Kritik am stoischen Anthropozentris-
mus und seiner Aloga-These zeigt gut, wohin die Kritik geht: Sie wendet
sich nicht dagegen, dass der Mensch graduell intelligenter als die tibrigen
Tiere sei, wohl aber dagegen, dass er allein Vernunft besitze, wihrend Tiere
vollig vernunftlos seien.

3.6.2 Plutarch von Chaironeia

Der Platoniker Plutarch von Chaironeia (40 - 125 n.Chr.) hat ein umfang-
reiches literarisches Werk hinterlassen. Darin finden sich v.a. drei Abhand-
lungen tiber die Tiervernunft und den moralischen Status der Tiere.

Das erste der drei ist ,De esu carnium® - ein eher frithes und argumen-
tativ noch nicht so ausgereiftes, zudem liickenhaft iiberliefertes Werk, das
dennoch einige Themen anklingen ldsst, die die Singularitat Plutarchs in-

95

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

nerhalb des antiken Tierethik-Diskurses deutlich machen. Plutarch fordert
konsequent die Umkehr der Beweislast: Nicht wer auf Fleisch verzichtet,
muss sich rechtfertigen, sondern wer es isst. Die Frage der Behandlung
der Tiere durch den Menschen ist fiir ihn eine Frage der Gerechtigkeit
(pog o {wa Sikanov: Plutarch, De esu carnium 2, 7, 999 B). In diesem
Rahmen ist die Verhadltnisméfiigkeit zwischen menschlichem Nutzen und
tierlichem Schaden unabdingbar (Plutarch, De esu carnium 1, 2, 994 D).
Die Zufiigung von Tierleid braucht einen angemessenen Grund. Wenn das
Werk auch bei diesen Andeutungen bleibt, tritt die Richtung des Denkens
Plutarchs damit ausgesprochen klar zutage.

Ein kleines, aber duflerst kunstvolles und gewitztes Stiick ist Plutarchs
»Bruta animalia ratione uti, das den Vernunftgebrauch der Tiere bereits
im Titel tragt. Plutarch greift darin auf eine Episode aus Homers Odyssee
zuriick. Odysseus kommt zur Zauberin Kirke, die seine Geféhrten in Tiere
verwandelt hat, und verlangt, dass sie diese wieder in ihre menschliche
Gestalt zuriickverwandelt. Anders als in Homers Odyssee fordert Kirke
ihn bei Plutarch jedoch auf, zundchst einmal die Tiere zu fragen, ob sie
tiberhaupt in Menschen zurtickverwandelt werden wollen. Um das heraus-
zufinden, spricht Odysseus stellvertretend mit dem Schwein Gryllos, das -
feine Ironie — selbstverstandlich sprechen und argumentieren kann.

Gryllos® Position ist klar und unumstof3lich: Menschen seien doch die
erbarmlichsten Kreaturen (Plutarch, Bruta animalia ratione uti 2, 986 D).
Im Unterschied zu Odysseus hatten er, Gryllos, und die anderen Gefahrten
die Erfahrung beider Weisen zu leben - als Tiere und als Menschen -
und zbgen es vor, Tiere zu bleiben (Plutarch, Bruta animalia ratione uti
2, 986 E; eine feine Anspielung auf Sokrates, der die gegenteilige Option
vertrat). Denn die Tiere hitten viel mehr Tugend (épety) als die Menschen
(Plutarch, Bruta animalia ratione uti 3, 986 F — 987 B). Das beweist Gryllos
dem Odysseus entlang der vier Kardinaltugenden. So kann er abschlieflend
feststellen, dass Tiere Vernunft (Aéyog) und Verstand (oUveoig) haben,
wenn auch in unterschiedlichem Mafle. Doch glaube er nicht, dass das
verniinftige Denken, Verstehen und Erinnern (@poveiv kot AoyileaBat xai
pvnpovedey) zwischen den verschiedenen Tieren so starke Unterschiede
aufweise wie zwischen den verschiedenen Menschen (Plutarch, Bruta ani-
malia ratione uti 10, 992 D).

Eine der vielen Feinheiten in der Abhandlung Plutarchs liegt im hochdif-
ferenzierten Gebrauch der griechischen Bezeichnungen fiir Tiere. Wahrend
{@ov fiir Tiere und Menschen gleichermaflen verwendet wird und damit
das Verbindende zwischen ihnen bezeichnet, meint Onplov das Tier im Ge-

96

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

gensatz zum Menschen und diesem hierarchisch untergeordnet. Plutarch
kehrt diese begriffsimmanente Hierarchie um und bezeichnet vor allem aus
dem Munde des Gryllos mit Onpiov das dem Menschen iiberlegene Tier
(Angela Pabst 2019, 80).

Odysseus bleibt skeptisch zuriick: ,Aber Vorsicht, Gryllos, ist es nicht
sehr gewagt, denen Vernunft (A6yog) zuzuschreiben, denen keine Gotteser-
kenntnis (Beod vénoig) gegeben ist?“ (Plutarch, Bruta animalia ratione
uti 10, 992 E) Gryllos antwortet nur mit dem doppeldeutigen Verweis auf
den Vater des Odysseus, Sisyphos, der sich listenreich gegen die Gotter
aufgelehnt hat. Damit endet der Dialog.

Das dritte fiir uns relevante Werk Plutarchs ist eine Abhandlung {iber
die Intelligenz der Tiere: ,De sollertia animalium ist ein philosophisch-rhe-
torischer Dialog, der die Spezialfrage erdrtert, ob Land- oder Wassertiere
verniinftiger sind. Es geht also nicht um einen Beweis, dass Tiere verniinftig
sind, im Gegenteil, dies wird vorausgesetzt, auch wenn sich im einleitenden
Dialog einige Gegenargumente finden, die der Dialogteilnehmer Soklaros
erfolglos vertritt.“ (Beatrice Wyss 2019, 31) In Wirklichkeit geht es um die
tierethische Frage: ,Der Essay ist [...] ein Beitrag zur Tierethik, nicht zur
Philosophie {iber das Wesen der Tiere. (Angela Pabst 2019, 87).

Eingangs duflert Autobulos die These, dass die entscheidende Trennli-
nie zwischen seelen- und damit vernunftlosen Wesen auf der einen Seite
und seelen- und vernunftbegabten Wesen auf der anderen Seite verlaufe.
Also nicht zwischen Menschen auf der einen und Tieren und Pflanzen
auf der anderen Seite, sondern zwischen Menschen und Tieren auf der
einen und Pflanzen auf der anderen Seite. Denn Tiere hitten eine genaue
Vorstellung davon, welche Wesen ihre Freunde und welche ihre Feinde
sind. Und ,die Handlungen des Ergreifens oder Verfolgens, die sich aus
der Wahrnehmung dessen ergeben, was niitzlich ist, sowie das Entkom-
men oder Fliehen vor dem, was destruktiv oder schmerzhaft ist, kdnnten
keineswegs bei Kreaturen auftreten, die von Natur aus nicht in der Lage
sind, irgendeine Art von Uberlegung und Beurteilung, Erinnerung und
Anteilnahme zu vollziehen. Diese Wesen also, denen du alle Erwartung,
Erinnerung, Gestaltung oder Vorbereitung und alle Hoffnungen, Angste,
Wiinsche oder Trauer absprichst — sie werden auch keine Verwendung fiir
Augen oder Ohren haben [...] Wenn wir also so konstituiert sind, dass wir,
um Empfindung zu haben, Verstindnis haben miissen, dann muss daraus
folgen, dass alle Geschopfe, die Empfindung haben, auch verstehen kénnen
[...] Was diejenigen betrifft, die torichterweise behaupten, dass Tiere kein
Vergniigen oder Arger oder Angst empfinden oder Vorbereitungen treffen

97

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

oder sich erinnern, sondern dass sich die Biene ,sozusagen’ erinnert und
die Schwalbe ,sozusagen’ ihr Nest vorbereitet und der Lowe ,sozusagen’
wiitend wird und das Reh ,sozusagen’ Angst hat — ich weif8 nicht, was sie
mit denen tun werden, die sagen, dass Tiere nicht sehen oder héren, son-
dern ,sozusagen’ horen und sehen; dass sie keinen Schrei haben, sondern
,sozusagen’ schreien; dass sie auch gar nicht leben, sondern ,sozusagen’
leben.“ (Plutarch, De sollertia animalium 3, 960 C - 961 F) Fur Plutarch
ist es also inkonsistent, einige tierliche Fihigkeiten analog zu menschlichen
zu deuten und andere nicht. Interessant ist dabei die Argumentation, dass
die Sinnesorgane geistige Vorstellungen hervorrufen, die ihrerseits in Ver-
bindung mit Erinnerungen Erwartungen und Wiinsche produzieren. Damit
dies geschehen kann, brauche es die Fahigkeit, Konzepte zu bilden.

Die Inkonsistenz des Vergleichs wird nach Autobulos fortgesetzt, wenn
die Stoiker behaupten, die Vernunft der Tiere sei ihnen von Natur aus gege-
ben, wihrend sie beim Menschen erlernt und erworben sei. Im Gegensatz
dazu sieht er in der Vernunft von Menschen wie Tieren naturhafte und er-
worbene Anteile: ,Die Vernunft als solche wird von der Natur eingepflanzt,
aber die wahre und vollkommene Vernunft ist das Ergebnis von Fiirsorge
und Bildung. Und deshalb hat jedes Lebewesen die Fahigkeit zu denken;
aber wenn das, was sie suchen, wahre Vernunft und Weisheit ist, kann nicht
einmal der Mensch sagen, dass er sie besitzt [...] so hat auch nicht jedes
Vernunftwesen auf die gleiche Weise eine geistige Geschicklichkeit oder
einen Scharfsinn, der Perfektion erreicht hat. Denn so wie es bei Tieren
viele Beispiele fiir soziale Bindung und Tapferkeit und Einfallsreichtum
[...] gibt, so gibt es auf der anderen Seite viele Beispiele fiir das Gegenteil:
Ungerechtigkeit, Feigheit, Dummbheit.“ (Plutarch, De sollertia animalium 4,
962 C - D)

Schon der alltdgliche Sprachgebrauch zeigt fiir Plutarch, dass Pflanzen
in diesem Sinne weder Lernvermégen noch Vernunft besitzen: ,Weshalb
nennen wir das Schaf ungelehriger als den Hund, nicht aber den einen
Baum ungelehriger als den andern? Und weshalb nennen wir den Hirsch
feiger als den Lowen, nicht aber das eine Gemiise feiger als das andere?
Die Ursache liegt offenbar darin: So wie bei unbeweglichen Dingen das
eine nicht langsamer als das andere und bei tonlosen Dingen das eine nicht
leiser als das andere ist, so ist auch das nicht feiger und stumpfsinniger und
unbeherrschter, was nicht von Natur aus die Fahigkeit zum Denken (7] tod
@povely dUvopig) besitzt. Indem diese Fihigkeit namlich jedem wieder in
anderem Ausmaf3 zuteil geworden ist, sind die offensichtlichen Differenzen

98

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

unter den Lebewesen entstanden.” (Plutarch, De sollertia animalium 4, 962
F-963A)

Wenn man also Tiere im Blick auf ihre Vernunftfahigkeit vergleiche,
dann zeige das, dass sie immerhin etwas Vernunft haben miissen: ,Auf
die gleiche Weise sollten wir also nicht von den Tieren sagen, dass es
ihnen vollig an Intellekt und Verstindnis mangelt und sie keine Vernunft
besitzen, obwohl ihr Verstindnis weniger scharf und ihr Intellekt dem
unseren unterlegen ist. Was wir sagen sollten, ist, dass ihr Intellekt schwach
und triib ist, wie ein schwaches und getriibtes Auge. (Plutarch, De sollertia
animalium 5, 963 A - C)

Der Clou des Dialogs ist freilich die Infragestellung des Anthropozentris-
mus. Und diese ist bei Plutarch eng mit seinem Plddoyer fiir eine vegeta-
rische Erndhrungsweise verbunden. So wendet Soklaros ein: ,Die Stoiker
und Peripatetiker sind sich [...] einig, dass Gerechtigkeit dann nicht entste-
hen konne, sondern véllig ohne Form und Substanz bleiben wiirde, wenn
alle Tiere an der Vernunft teilhaben. Denn entweder sind wir notwendiger-
weise ungerecht, wenn wir sie nicht verschonen; oder, wenn wir sie nicht
zur Nahrung nehmen, wird das Leben undurchfithrbar oder unmdoglich
[...] Wir haben also keine Hilfe oder Losung fiir dieses Dilemma, das uns
entweder des Lebens selbst oder der Gerechtigkeit (Sikatoavy) beraubt,
es sei denn, wir bewahren jene alte Begrenzung und jenes Gesetz, durch
das der Schépfer die natiirlichen Arten unterschied und jeder Klasse ihren
besonderen Bereich gab [...] Diejenigen, die nichts von richtigem Handeln
uns gegeniiber wissen, konnen auch kein Unrecht von uns empfangen.
(Plutarch, De sollertia animalium 6, 964 A — C) Soklaros referiert hier
die stoische Verneinung einer Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und
Tieren: Nur diejenigen, die sich selber an Gesetze halten konnen, also die
moral agents, kdnnen einen moralischen Status besitzen und moral patients
sein.

Doch Autobulos hilt die anthropozentristische Schlussfolgerung fiir un-
zutreffend: ,Es gibt eine Alternative, ein gewaltfreies Prinzip, das einerseits
die Tiere nicht der Vernunft beraubt, andererseits aber die Gerechtigkeit
derer bewahrt, die sie auf rechte Weise nutzen [...] Pythagoras [...] lehrte
uns, wie wir ohne Ungerechtigkeit von den Tieren profitieren kénnen. Es
ist sicherlich keine Ungerechtigkeit, Tiere zu bestrafen und zu téten, die
unsozial und nur verletzend sind, oder diejenigen zu zahmen, die sanft
und freundlich zum Menschen sind, und sie zu unseren Helfern bei den
Aufgaben zu machen, fiir die sie von Natur aus hervorragend geeignet
sind [..] Denn das Leben wird weder abgeschafft noch beendet, wenn ein

99

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Mensch fiir seine Bankette keine Platten mit Fisch oder Génseleberpastete
oder Fleisch von Rindern und Ziegen mehr hat — oder wenn er nicht mehr
im Theater oder auf der Jagd einige Tiere gegen ihren Willen zwingt, sich
zu behaupten und zu kdmpfen [..] Tatsache ist, dass nicht diejenigen die
Tiere ungerecht behandeln, die sie benutzen, sondern diejenigen, die sie
schéddlich und achtlos und auf grausame Weise benutzen” (Plutarch, De
sollertia animalium 7, 964 E - 965 B) Autobulos hilt also eine Tiernutzung
fiir verantwortbar, solange sie den Tieren keine Gewalt antut, sondern
ihre eigenen Bestrebungen und Bediirfnisse achtet. Diese Forderung der
Gerechtigkeit gegeniiber Tieren um ihrer selbst willen ist in der gesamten
antiken Philosophie einzigartig (Richard Sorabji 1993, 125; Bardo Maria
Gauly 2012, 53; Stephen T. Newmyer 2014, 232).

Nachdem nun von allen Gespréchsteilnehmern anerkannt wird, dass
Tiere in abgestuftem Mafle Vernunft haben, stellt sich die eigentliche
Hauptfrage, ob Land- oder Wassertiere mehr Vernunft und Tugendhaftig-
keit besitzen. Der Jager Aristotimos liefert zahllose Beispiele zu Gunsten
der Landtiere (Plutarch, De sollertia animalium 9, 965 E - 22, 975 C), der
Fischer Herakleon eine dhnlich grofle Beispielfiille zu Gunsten der Wasser-
tiere (Plutarch, De sollertia animalium 23, 975 C - 36, 985 C). Am Ende
geht der Wettstreit unentschieden aus - fiir Plutarch sehr typisch (Angela
Pabst 2019, 88). Gewonnen hat die These, dass alle Tiere Vernunft besitzen
(Plutarch, De sollertia animalium 37, 985 C) und deswegen geschont wer-
den miissen. ,So zeigt sich, dass die jungen Jager und Petrijiinger [...] ihr
eigenes Tun delegitimiert haben (Angela Pabst 2019, 89)

Beatrice Wyss bringt die Pointe des Dialogs, der ein viel hoheres in-
tellektuelles Niveau hat als Philons Alexander, auf den Punkt: Plutarchs
Kritik ,scheint es um die scharfe Trennung von dhoyo {@a und Aoyikog
avOpwtog zu gehen. Ich vermute als Grund ein Unbehagen an der strikten
Trennung von Lebewesen entlang einer Demarkationslinie, deren Existenz
man zwar irgendwie als gegeben annimmt, die sich aber in Wirklichkeit
nicht so trennscharf nachweisen ldsst, es ist dies die Vernunft, der Adyog,
der voig. Es ist diese Selbstsicherheit der Stoiker, die so genau wissen,
dass das Tier, obwohl es Seele hat und ein Lebewesen ist und als solches
Gottes teilhaftig ist (Gott ist in stoischer Sicht das aktive Prinzip in der
Materie und in allen Lebewesen), dennoch ganz und gar vom Menschen
verschieden ist, weil es eben keinen voUg und keinen Adyog hat.“ (Beatrice
Wyss 2019, 33)

100

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

3.6.3 Sextus Empiricus

Der Arzt und Philosoph Sextus Empiricus (2. Jahrhundert n.Chr.) ist ein
Vertreter des Pyrrhonismus, einer Variante des Skeptizismus, die auf den
antiken griechischen Philosophen Pyrrhon von Elis (ca. 362 - 275 w.
Chr.) zuriickgeht. In seinem ,Grundriss der pyrrhonischen Skepsis®, auch
»Pyrrhonische Hopotyposen® genannt, stellt er die menschlichen Erkennt-
nismoglichkeiten massiv in Frage. Der Vergleich zwischen tierlichen und
menschlichen Erkenntnismdglichkeiten in den Pyrrhonischen Hypotypo-
sen 62-78 dient ihm weniger dazu, die grofle Intelligenz der Tiere, sondern
eher die eng begrenzte Erkenntnisfahigkeit des Menschen aufzuzeigen.

Zunichst belegt Sextus, dass die Tiere die besseren Sinneswahrnehmun-
gen und damit auch die besseren Vorstellungen von der Wirklichkeit haben
(Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 62-64). Dann wendet er
sich der Vernunft zu, und dort zuniachst dem inneren Denken (év8140etog
A6yog) und anschlieflend der sich dufiernden Sprache (mpogopikdg Adyog).
Was das Denken betrifft, bestehe es gemafl den schirfsten Gegnern des
Sextus, den Stoikern, in ,der Wahl des Arteigenen und der Meidung des
Artfremden, der Kenntnis der hierauf gerichteten Techniken, der Wahrneh-
mung der Tugenden, die der eigenen Natur entsprechen, und der Dinge,
die sich auf die Affekte und Leiden beziehen. (Sextus Empiricus, Pyrrhoni-
sche Hopotyposen 65)

Sextus beschrinkt sich im Folgenden auf eine einzige Tierspezies, den
Hund, an dessen Beispiel er saimtliche Aspekte einen nach dem anderen
aufzuweisen versucht. Die Klugheit des Hundes demonstriert er mit Ver-
weis auf Argos, den Hund des Odysseus, der nach Homers Epos seinen
Herrn bei dessen Riickkehr aus Troja als einziger erkennt — ungeachtet
der enormen koérperliche Veranderung des Helden (Sextus Empiricus, Pyr-
rhonische Hopotyposen 68). Als zweites Beispiel fithrt er die schon von
Tiberius Iulius Alexander bekannte Beobachtung Chrysipps an, ,der Hund
wende das fiinfte mehrgliedrige unbewiesene Argument an, wenn er an
einen Dreiweg komme und nach dem Spiiren auf den zwei Wegen, die das
Wild nicht entlang gelaufen sei, sofort den dritten entlang stiirme, ohne
hier iiberhaupt gespiirt zu haben. Er schliefle namlich, sagt der antike
Philosoph, dem Sinne nach folgendermaflen: ,Das Wild ist entweder hier
oder hier oder hier entlang gelaufen. Weder aber hier noch hier. Also hier.“
(Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 69) ,Sextus stiitzt sich fiir
das Argument, dass Hunde etwas von Dialektik verstehen, auf Chrysipp;

101

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

das ist sehr raffiniert und hinterhiltig; er schldgt die Stoiker gleichsam mit
ihrem Hauptvertreter. (Beatrice Wyss 2019, 32)

Nachdem Sextus schliefSlich noch gezeigt hat, wie der Hund im Falle
einer Verletzung oder Krankheit fiir seine Genesung sorgt (Sextus Empiri-
cus, Pyrrhonische Hopotyposen 70-71), kann er resiimieren: ,Dann ist der
Hund wohl vollkommen hinsichtlich der innerlich denkenden Vernunft;
denn auf diesen Dingen beruht die Vollkommenbheit dieser Vernunft.“ (Sex-
tus Empiricus, Pyrrhonische Hopotyposen 72)

Uber die sich sprachlich #uflernde Vernunft schreibt Sextus relativ
knapp. Er bemerkt: ,Wenn wir auch die Sprachen der sogenannten ver-
nunftlosen Tiere nicht verstehen, so ist es doch nicht véllig unwahrschein-
lich, dass sie miteinander reden und wir es nur nicht verstehen. Denn wir
verstehen ja auch nicht die Sprache der Barbaren, wenn wir sie horen,
sondern halten sie fiir eine undifferenzierte Lautfolge. Und von den Hun-
den horen wir, dass sie einen anderen Laut ausstofen, wenn sie jemanden
abwehren, als wenn sie heulen oder geschlagen werden oder wedeln. Uber-
haupt, wollte sich jemand hierauf konzentrieren, so wiirde er bei diesem
und den anderen Tieren in den verschiedenen Situationen eine grofle Un-
terschiedlichkeit der Laute feststellen, so dass man daher mit Recht sagen
konnte, dass die sogenannten vernunftlosen Tiere auch an der sprachlich
duflernden Vernunft teilhaben (Sextus Empiricus, Pyrrhonische Hopoty-
posen 74-75)

Die skeptische Conclusio lautet daher, ,dass wir unsere Vorstellungen
nicht hoher einschitzen konnen als die der vernunftlosen Tiere. Wenn
aber die vernunftlosen Tiere fiir die Beurteilung der Vorstellungen nicht
unglaubwiirdiger sind als wir und wenn entsprechend der Verschiedenheit
der Lebewesen unterschiedliche Vorstellungen entstehen, dann werde ich
zwar sagen konnen, wie mir jeder der zugrundeliegenden Gegenstinde
erscheint, wie er aber seiner Natur nach ist, dariiber werde ich mich wegen
des oben Gesagten notwendig zuriickhalten miissen.“ (Sextus Empiricus,
Pyrrhonische Hopotyposen 78)

3.6.4 Kelsos
Der Platoniker Kelsos lebt in der zweiten Halfte des 2. Jahrhunderts. In
seiner verschollenen Schrift ,Wahre Lehre® (AAn6n¢ Adyog), die er um

180 n.Chr. in Alexandria geschrieben hat, kritisiert er als erster {iberhaupt
den stoischen Anthropozentrismus in seiner christlichen Gestalt und ver-

102

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

tritt demgegeniiber einen konsequenten platonischen Kosmozentrismus.
Uberliefert sind uns nur Fragmente seiner Schriften durch Origenes (siehe
unten Kapitel 5.7) in seiner um 248 n.Chr. verfassten Abhandlung ,Contra
Celsum® Kelsos ist zu dieser Zeit bereits verstorben, doch erlebt sein Buch
offensichtlich noch eine lebhafte Resonanz, so dass Origenes die Auseinan-
dersetzung damit fiir lohnend halt.

Kelsos stellt das Christentum als eine ungebildete und sich gesellschaft-
lich isolierende Stromung dar (Horacio E. Lona 2005, 50-54 und 473-
474; Michael Fiedrowicz 2011, 29-34; Peter Gemeinhardt 2022, 35 unter
Berufung auf Origenes, Contra Celsum 3, 44) und sieht keinen Grund
fir die von ihm bereits als typisch christlich wahrgenommene Annahme,
die Welt sei des Menschen wegen erschaffen worden. Eher kénne man
argumentieren, sie sei um der Tiere willen da. Denn von Natur aus sei
keine einzelne Art zur Herrschaft {iber die Welt bestimmt. Der christliche
Anthropozentrismus sei daher verfehlt, denn der Kosmos bilde eine Ge-
samtheit, in der jeder Bestandteil seine gleichberechtigte Bedeutung habe.
An Stelle des Anthropozentrismus kénne man ebenso gut behaupten, dass
»das Weltganze nicht mehr der Menschen als der vernunftlosen Lebewesen
wegen geschaffen worden ist (008&v paAiov avBpwmwv f| TV GAdywv
{owv Evexev yéyove ta mavta).“ (Origenes, Contra Celsum 4, 74) Denn
die klassischen stoisch-christlichen Argumente zu Gunsten des Anthropo-
zentrismus sind fiir Kelsos nicht stichhaltig: ,Warum sollten diese Dinge
mehr fir die Menschen zur Nahrung bestimmt sein als fiir die Gewiéchse,
die Bdume, Gréser und Disteln? [...] Wollte man auch zugeben, dass diese
Dinge Werke Gottes seien, so sind sie doch nicht mehr fiir uns Menschen
zur Nahrung bestimmt als fiir die Gewiéchse, die Badume, Gréser und Dis-
teln [...] Und wenn du sagst, dass diese Dinge — ndmlich die Gewdchse, die
Baume, Graser und Disteln — fiir die Menschen wachsen, warum willst du
dann behaupten, dass sie fiir die Menschen eher wachsen als fiir die wildes-
ten vernunftlosen Tiere?” (Origenes, Contra Celsum 4, 74-75) ,Wenn du
mir aber auch den Ausspruch des Euripides entgegenhiltst: ,Dann dienen
die Sonne und die Nacht den Sterblichen; so frage ich: Warum denn uns
mehr als den Ameisen und Fliegen? Denn auch jenen dient die Nacht zur
Erholung, der Tag aber zum Sehen und zur Tétigkeit. (Origenes, Contra
Celsum 4, 77)

Erst am Ende einer langen Abhandlung kommt Origenes auf die kos-
mozentristische Gegenthese des Kelsos zu sprechen, die er so wiedergibt:
»Also nicht fiir den Menschen ist das Weltganze gemacht, wie auch nicht
fir den Lowen oder den Adler oder den Delphin, sondern damit diese

103

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

Welt als Werk Gottes in ihren Teilen ganz vollstindig und vollkommen
(0OAéKANpov xal Téhewov) sei in allen Stiicken. Aus diesem Grunde sind
alle Dinge wohl abgemessen (pepétpntor to mévte), nicht mit Ricksicht
aufeinander - hochstens beildufig -, wohl aber mit Riicksicht auf das Ganze
(tod 6Aov). Gott sorgt fiir das Ganze (péhet 1@ Be® tod 6Ahov), und seine
Vorsehung (mpévota) verldsst dieses niemals; auch wird es nicht schlechter,
noch nimmt es Gott nach einiger Zeit wieder zu sich selbst zuriick.“ (Orige-
nes, Contra Celsum 4, 99)

Auch die anthropozentristische Interpretation des biblischen Herr-
schaftsauftrags stellt Kelsos massiv in Frage: ,Wenn uns jemand die Herr-
scher der Vernunftlosen (&pyovtog t@v aAdywv) nennen wollte, da wir
die vernunftlosen Lebewesen jagen und verspeisen, so werden wir fragen:
Warum sind nicht wir vielmehr ihretwegen geschaffen, da sie doch Jagd auf
uns machen und uns fressen? Aber wir bediirfen auch der Netze und der
Waffen und zahlreicher Menschen als Helfer und der Hunde wider die zu
erjagenden Tiere; jene dagegen sind von der Natur sofort und an sich mit
den Waffen versehen worden, mit denen wir von ihnen leicht bezwungen
werden?“ (Origenes, Contra Celsum 4, 78) ,,Auf eure Behauptung, Gott ha-
be uns das Vermégen verliehen, wilde Tiere (6npia) zu fangen und nutzbar
zu machen, wollen wir bemerken, dass wahrscheinlicher Weise, ehe Stad-
te und Gewerbe und derartige Genossenschaften und Waffen und Netze
vorhanden waren, allerdings Menschen von Tieren geraubt und gefressen,
Tiere aber von Menschen durchaus nicht gefangen wurden.“ (Origenes,
Contra Celsum 4, 79) ,Daher hat Gott wenigstens in dieser Hinsicht eher
die Menschen den Tieren unterworfen. (Origenes, Contra Celsum 4, 80)

Schliellich versucht Kelsos auch, die Aloga-These zu widerlegen und
eine Vernunftbegabung der Tiere nachzuweisen. Hierzu greift er vor allem
auf das Beispiel der staatenbildenden Insekten zuriick: ,Wenn es den An-
schein hat, dass die Menschen deshalb iiber den vernunftlosen Tieren
stehen, weil sie Stddte erbaut haben und eine staatliche Verfassung mit
Obrigkeiten und Herrschaften besitzen, so besagt das gar nichts; denn auch
die Ameisen und die Bienen haben dies.“ (Origenes, Contra Celsum 4,
81) Und diese kleinen Tiere besitzen sogar bestimmte Kunstfertigkeiten:
»Die Ameisen entfernen von den Friichten, die sie aufbewahren, die Keime,
damit sie nicht schwellen, sondern ihnen das ganze Jahr hindurch zur
Nahrung dienen konnen.“ (Origenes, Contra Celsum 4, 83) Schliefilich be-
obachtet Kelsos auch Kommunikation und Sprache zwischen ihnen: ,,Und
wenn sie sich begegnen, so unterreden sie sich auch miteinander (&AAAotg
dwohéyovtar), deshalb verfehlen sie auch den Weg nicht. Sie haben also

104

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

eine vollkommen ausgebildete Vernunft, gemeinsame Vorstellungen von ge-
wissen allgemeinen Wahrheiten, eine Sprache, Sachverhalte und Sprachin-
halte (Aéyov cupmApwaois 0Tt Top' aVTOTS KOt KOVOL Evvolon KolBoMKMY
TVWV Kol QwVT kol TuyxavovTto kot onpowvopeva). (Origenes, Contra
Celsum 4, 84) So kann Kelsos schlieflen: ,Wohlan nun, wenn jemand
vom Himmel herab auf die Erde hinblickte, was wiirde er wohl fiir einen
Unterschied finden zwischen dem, was wir tun, und dem, was Ameisen und
Bienen treiben?“ (Origenes, Contra Celsum 4, 85)

In einem Punkt gibt sich Kelsos allerdings eine gravierende Blof3e, die
Origenes (Contra Celsum 4, 86-99) lang und breit auskostet: Kelsos teilt
die dgyptische Uberzeugung, die Tiere konnten weissagen, hitten somit
eine besondere Nihe zu den Gottern und seien gewissermaflen religioser
als die Menschen!.. Hier kann Origenes leicht an den jiidischen Philoso-
phen Philon anschlieflen (siehe Kapitel 4.2), der sich bereits zwei Jahrhun-
derte zuvor entschieden gegen die dgyptische Tiermantik gewandt hat und
in seiner und des Origenes® gemeinsamer Heimatstadt Alexandria noch gut
bekannt ist. Wie Philon das hellenistische Judentum, stellt Origenes das sto-
isch gepréagte Christentum als aufgekldrt dar und entlarvt die dgyptischen
tiergestiitzten Weissagungspraktiken als aberglaubisch und unverniinftig.

Schliefilich kommt Kelsos aber auch auf die Frage des Fleischverzehrs
zu sprechen: ,Wenn es also nach einem von den Vitern tibernommenen
Brauch (mdtpilov) geschieht, dass sie [sc. die ChristInnen] sich irgendwel-
cher Opfertiere enthalten (iepeiwv Tiveyv améyxovrtar), miissen sie sich sol-
cher (twv Towwvde) ginzlich enthalten — und (iiberhaupt) des Genusses
aller Tiere, wie es auch Pythagoras richtig erscheint, da er die Seele und
ihre Organe ehrt“ (Origenes, Contra Celsum 8, 28 in der Interpunktion
von Johannes Arnold 2010, 72) Die Argumentation des Kelsos gegen den
Fleischverzehr der Christinnen verlduft also folgendermaflen: In fast allen
anderen Religionen kennt man Tiere, die sowohl zum Opfer als auch zum
Verzehr vollig tabu sind, wie etwa im Judentum die unreinen Tiere. So
miisste es logischerweise auch im Christentum sein. Da dieses aber alle
Arten von Opfertieren ablehnt, miisste es konsequenterweise auch ganz auf
Fleisch verzichten (Johannes Arnold 2010, 73). Kelsos beruft sich hier auf
Pythagoras, dem er offenkundig zustimmt.

Kelsos geht es, darin ist Lucia Bacci (2007, 117 und 119) zuzustimmen,
nicht wirklich um die Tiere. An ihnen hat er wenig Interesse. Vielmehr
mochte er einerseits wider den Stachel des anthropozentristischen Main-

11 Zum urspriinglichen Wortlaut des Kelsos-Zitats siehe Johannes Arnold 2010, 68-71.

105

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-rémischen Philosophie

streams locken, andererseits interessiert ihn das grofle Ganze der kosmi-
schen Harmonie. Er ist ein echter Holist. Vor dieser verblassen alle Teile des
Kosmos, auch Menschen und Tiere.

3.6.5 Porphyrios von Tyros

Der neuplatonische Philosoph Porphyrios (233 - 305 n.Chr.) kommt vom
syrischen Tyros iiber Athen nach Rom, wo er sich zum wichtigsten Schiiler
Plotins entwickelt. Wie sein Lehrer ist Porphyrios ein entschiedener Geg-
ner des Christentums und ein kenntnisreicher Kritiker der Bibel. Eine der
prominentesten Schriften seines iiber 60 Monografien umfassenden Werks
ist die Kampfschrift ,,Gegen die Christen’, die allerdings auf ein Edikt des
Kaisers Konstantin hin genau deswegen vollstandig vernichtet wird. Andere
seiner Schriften finden im Christentum hingegen positive Aufnahme.

Fiir unsere Fragestellung ist besonders seine Abhandlung ,,De abstinentia
ab esu animalium“ -~ ,Uber die Enthaltung von Beseeltem* — von Bedeu-
tung, das den besonders gottesfiirchtigen und nach Vollkommenheit stre-
benden Philosophen die Fleischabstinenz empfiehlt (Ubaldo Pérez-Paoli
2001, 94). Wihrend Porphyrios in den ersten beiden Biichern dieses Werks
die psychischen und spirituellen Wirkungen des Fleischgenusses behandelt
und im vierten Buch kulturgeschichtliche Uberlegungen zur Ernihrung
in der Frithzeit der Menschheit anstellt, geht es ihm im dritten Buch um
den moralischen Status der Tiere und deren Vernunftfdhigkeit. Es ist das
eigentlich tierethische der vier Biicher.

Zunidchst setzt sich Porphyrios ausfithrlich mit der Aloga-These aus-
einander. Er bestreitet die stoische Koppelung der Vernunftfahigkeit an
die Frage, ob ein Verhalten erlernt ist: ,Wer sagt, die Tiere hitten dies
[zweckmaflige Verhalten] von Natur (¢@voet) aus, merkt gar nicht, dass er
behauptet, sie seien von Natur aus verniinftig.“ (Porphyrios, De abstinentia
3, 10) Porphyrios verweist auf die Géotter, die die Vernunft auch nicht
durch Lernen erworben haben: ,Das Géttliche ist auch nicht durch Lernen
(n&bnog) verniinftig (Aoywév) geworden. Denn es gab nie eine Zeit, wo
es vernunftlos (¢Aoyov) war, sondern gleichzeitig mit seiner Existenz war
es auch verniinftig (Porphyrios, De abstinentia 3, 10) Tiere hitten also
entgegen der stoischen Uberzeugung sehr wohl Vernunft, sonst kénnten
sie weder dem Menschen dienen noch untereinander neiden und streiten
(Porphyrios, De abstinentia 3, 13). Alle Tiere hitten in gewissem Mafle

106

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream

Vernunft, wenn auch die meisten sehr unvollkommen (Porphyrios, De
abstinentia 3, 18).

Im zweiten Schritt setzt sich Porphyrios mit dem stoischen Anthropo-
zentrismus auseinander. Tiere seien nicht allein oder primar zum mensch-
lichen Nutzen geschaffen — wozu gébe es sonst nicht jagdbare Wildtiere
(Porphyrios, De abstinentia 3, 20)? Und tiberhaupt wire in einer so strikt
(mono-)teleologischen Sicht wie der stoischen der Mensch seinerseits zum
Nutzen der Lowen geschaffen (Porphyrios, De abstinentia 3, 25). Nein,
Tiere hitten dieselbe Entstehungsweise wie Menschen und seien deshalb
im Unterschied zu den Pflanzen deren Verwandte (Porphyrios, De absti-
nentia 3, 26). Es ist pikant, dass Porphyrios hier den in der stoischen
Lehre so zentralen Begrift der oixelwoilg umdeutet. Bedeutete er bei den
Stoikern das Sich-Beheimaten in der eigenen Existenz, wird er nun fiir die
verwandtschaftliche Beziehung zwischen Menschen und Tieren verwendet.

Aus den vorangehenden naturphilosophischen Uberlegungen folgt fiir
Porphyrios die Rechtsgemeinschaft zwischen Mensch und Tier, die das Ver-
bot einschlief3t, zahme Tiere zu téten, und nur die Notwehrtétung erlaubt.
Das Prinzip der Gerechtigkeit verlange fiir jede Gewaltanwendung eine
Notwendigkeit, Fleischverzehr sei aber nicht notwendig (Porphyrios, De
abstinentia 3, 18.26). SchlieSlich sei Gott das Prinzip der Nicht-Schidigung
zu Eigen (Porphyrios, De abstinentia 3, 27). - Dieser letzte Satz wird
von der iiberwiltigenden Mehrheit der InterpretInnen so gelesen, dass es
Porphyrios wie Pythagoras, aber anders als Plutarch nicht um das Tier
als solches, sondern um das géttliche Handeln an den Tieren geht, das
fiir die Menschen vorbildhaft sein soll. Philosophisch leben heifit, sich
den vollkommenen Gott zum Vorbild nehmen - und das gilt dann eben
auch fir sein Handeln an den nichtmenschlichen Geschopfen (Ubaldo
Pérez-Paoli 2001, 94; Stephen T. Newmyer 2006, 97-98 und 2014, 232).

3.6.6 Zusammenfassung

Ungefiahr seit der Zeitenwende gibt es spiirbare Kritik am stoischen Main-
stream: An seiner scharfen Trennung zwischen Menschen und Tieren. An
seiner frappierenden Gewissheit beziiglich der Aloga-These. An seinem
strikten und monolinearen Anthropozentrismus. Und an seinem unerbittli-
chen Ausschluss der Tiere aus der Rechtsgemeinschatft.

Diese Kritik kommt von verschiedenen Seiten und aus verschiede-
nen philosophischen Traditionen - Neupythagoreismus, Neuplatonismus,

107

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Vorgeschichte 2: Tiere in der griechisch-romischen Philosophie

Skeptizismus - und dort teilweise von eher unbekannten, teilweise aber
auch von sehr prominenten Personlichkeiten wie Plutarch und Porphyrios.
Zunichst richtet sie sich gegen die Stoa als philosophische Schule, dann
auch gegen Judentum und Christentum, insofern diese die stoischen Ideen
rezipieren.

Die argumentative Qualitit der anti-anthropozentristischen Kritik ist
sehr unterschiedlich, und ebenso ihre Begriindung. Tiberius Iulius
Alexander und Kelsos argumentieren eher populédrphilosophisch entlang
der empirisch gemachten naturwissenschaftlichen Beobachtungen. Sextus
Empiricus duflert vor allem Skepsis an der menschlichen Erkenntnisféhig-
keit — es geht gar nicht um das Tier oder die Tierethik. Porphyrios denkt
vorwiegend von der Seelenwanderungslehre her und propagiert zugleich
das Ideal der Vollkommenbheit als lebenspraktische Option fiir einige weni-
ge Auserwihlte. Die Tiere kommen vorwiegend indirekt und iiber andere
Lehren vermittelt vor. Plutarch ist der einzige, dem es wirklich zentral
und direkt um die Tiere und um Gerechtigkeit gegeniiber den Tieren
geht. Zugleich ist seine Argumentation zweifelsohne am feinsinnigsten und
ausdifferenziertesten.

Die Rezeption der antistoischen Kritik bleibt gleichwohl begrenzt. Schon
lange vor dem Siegeszug des Christentums im 4. und 5. Jahrhundert, ndm-
lich schon seit ihrer Entstehung um die Zeitenwende ist sie die Position
einer Minderheit, was ihre Reprisentanten wohl auch erkennen. Dennoch
stellt sich die Frage, wie der stoische Anthropozentrismus in das Frithju-
dentum und das frithe Christentum einziehen konnte, wo er doch allen
bisher dargestellten biblischen Texten diametral widerspricht. Das erklaren-
de Paradigma lautet: Hellenisierung bzw. Hellenismus. Thm widmet sich
das néchste Kapitel.

108

hittps://dol.org/10.5771/8783748017090-63 - am 13.01.2026, 10:18:12. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748917090-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Weichenstellungen in der vorsokratischen Epoche
	3.2 Theologischer Anthropozentrismus bei Sokrates
	3.3 Die Vernunft als Lenkerin bei Platon
	3.4 Breite Entfaltung der Aloga-These bei Aristoteles
	3.5 Perfektionierung des rationalistischen Anthropozentrismus in der Stoa
	3.5.1 Die Oikeiosis-Lehre als Rahmentheorie
	3.5.2 Tierliches Verhalten als naturhaft
	3.5.3 Vernunft als Proprium des Menschen
	3.5.4 Teleologisch strikter Anthropozentrismus
	3.5.5 Keine Rechtsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren
	3.5.6 Zusammenfassung: Die Kernaspekte des stoischen Anthropozentrismus

	3.6 Kritik einer Minderheit am stoischen Mainstream
	3.6.1 Tiberius Iulius Alexander
	3.6.2 Plutarch von Chaironeia
	3.6.3 Sextus Empiricus
	3.6.4 Kelsos
	3.6.5 Porphyrios von Tyros
	3.6.6 Zusammenfassung


