
10. Ayn Rand: Some men are islands

Überblendung. Ayn Rand ist auf dieser Seite des Atlantiks nicht allzu bekannt. Das ist in

denUSA ganz anders,wo ihr bis heute andauernder Einfluss auf das konservative, ultra-

liberale und eben reaktionäre Denken kaum überschätzt werden kann. In der Tat stellt

AynRandeinenbesonderenund lehrreichenFall indieser Liste reaktionärerAutorendar.

Es handelt sich erstens um die einzige weibliche Autorin, die hier auftaucht. Das kann

Zufall sein und nur meiner Auswahl geschuldet. Es passt aber sehr wohl zu der reaktio-

närenSorgeumsMännliche,die auchRand teilt.ZweitenshatRanddieErschütterungen

und Veränderungen derWelt, von denen alle Reaktionäre gerne schreiben, wohl unmit-

telbarermiterlebt als andere:Geboren ist sie 1905alsAlissaSinowjewaRosenbaum,Toch-

ter russischer Juden, in St. Petersburg.1 Ihre Familie verliert nach derOktoberrevolution

ihr Vermögen und verarmt.Mit Anfang 20 gelingt es Rand, ein begrenztes Visum für die

USA zu bekommen: Sie findet das Land der Freiheit und wird niemals nach Russland

zurückkehren. Aufgrund ihrer Erfahrung mit den Kommunisten wird sie zeit ihres Le-

bens nicht nur einemilitante Feindin all dessenwerden,was nach Kollektivismus riecht;

sie wird in teils eklatantem Gegensatz zu vielen anderen reaktionären Autoren keiner-

lei Sympathien für diktatorische und totalitäre politische Systeme zeigen: Die Freiheit

des Individuums geht ihr über alles. Dieser selbe Individualismus führt sie auch dazu,

alle kollektiven Identitätszuschreibungen, egal ob positiver oder negativer Art, abzuleh-

nen. Zwar war sie selbst kämpferische Atheistin, doch wird sie als Jüdin – wie sie zu-

mindest für die anderen erscheinenmusste –sicherlich auch indieserHinsicht reichlich

Anschauungsmaterial aus erster Hand erhalten haben.

Drittens ist bedeutsam, dass Rand zuerst als Schriftstellerin in Erscheinung getre-

ten ist, bevor sie sich ausdrücklich als Philosophin betätigt hat. Keine Frage, ihre litera-

rischenWerke sind unmittelbarer Ausdruck genau dieser Philosophie; sie sind vielmehr

Ideenbücher als sie irgendetwas anderes sind. Genau darin besteht sogar ihre unüber-

1 Corey Robin eröffnet sein Rand gewidmetes Kapitel mit dem treffenden Titel ›Garbage and Gra-

vitas‹ mit dieser ätzenden wie vollkommen wahren Erklärung: »Saint Petersburg in revolt gave us

Vladimir Nabokov, Isaiah Berlin, and Ayn Rand. The first was a novelist, the second a philosopher.

The third was neither but thought she was both.« (The reactionary mind. 76)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

sehbareSchwäche.Dennochhat sich jabereits gezeigt,dassdieVerbindungderReaktion

mit der Literatur keine zufällige ist.

Vor allem aber zeigt Rands Denken eine eigentümliche Ambivalenz: In ihm wer-

den zwei unterschiedliche, wenn auch nicht inkompatible Denkweisen übereinander

geschoben und -geblendet, so dass eine ganz spezifische geistige Gestalt entsteht, die

zum einen charakteristisch für Rands Denken ist, die aber zum anderen auch enorme

propagandistische Bedeutung haben kann. Es ist genau diese Überblendung, die Rands

anhaltendeWirksamkeit für die ideologischeÜberhöhung des Liberalismus in all seinen

brutalen Konsequenzen begründet. Es ist konkret die Überblendung von klassischem

individualistischem Liberalismus und reaktionärem Ressentiment – und es behält

immer die Reaktion das letzteWort.

Liberalismus. Diese Überblendung lässt sich z.B. in einem kleinen Text beobachten, in

dem sich Rand die Frage vorlegt, ob eine Frau Präsidentin der Vereinigten Staaten wer-

den könne.2 Die erste Antwort ist: Ja. Frauen haben dieselben Fähigkeiten undBegabun-

gen wieMänner, es gibt auch keinen Unterschied in der Natur (etwa der zwischen Emo-

tionalität und Rationalität), der eine Frau für dieses Amt disqualifizieren würde. Das ist

eine konsequente Fassung des liberalen Individualismus: Es gibt nur Individuen, und

nur die Leistung derselben kann uns über etwaige Begabungen usw. aufklären. Rand

schiebt aber sogleich noch eine zweite Antwort hinterher: Zwar kann eine Frau Präsi-

dentin werden. Sie kann es aber nicht vernünftigerweise wollen.

Begründetwird diese überraschendeWendungdann ebendochwiedermit einer Be-

hauptung über das Wesen der Frauen und der Männer. Denn die Frau ist ihremWesen

nach eine Verehrerin vonHelden (»hero worship«); siemuss zu einemMann aufschauen

können. Aber dazumuss sie demMann gewachsen sein, ihm gleich sein (»equal« – dass

das in direktemWiderspruch zumAufschauen steht, scheint Rand nicht zu stören).Hel-

denverehrung ist anspruchsvoll, sagtRand.Die Fraumuss demMannwürdig sein.Dann

verehrt sie in ihmnicht irgendeineQualität, sondern seineMännlichkeit selbst.Deshalb

kann die Frau als solche Männer nicht als Gleiche behandeln und schon gar nicht ih-

re Anführerin werden, weshalb die Ausübung der Präsidentschaft für eine vernünftige

Frau eine unerträgliche psychische Qual darstellen müsste. Es folgt hieraus wie neben-

bei, dass es auch ein Wesen des Männlichen gibt, das mit dem Heldentum identifiziert

erscheint.

Lassen wir für einen Moment die Frage beiseite, wie überzeugend das ist. Bemer-

kenswert ist zuerst einmal, wie selbstverständlich Rand hier von einem Paradigma ins

nächste übergeht. Rand vertritt unermüdlich einen radikalen Individualismus. Es gibt

für Rand überhaupt nur Individuen: sowohl ontologisch betrachtet, wo es nun einmal

nurEinzelgegenständegibt, aber noch viel sicherer gibt es beimMenschennur Individu-

en. JederVersuch, irgendwelcheGruppenzusammenzufassen, imGutenwie imSchlech-

ten, und ihnen als Gruppen eine Konsistenz zuzuschreiben, wird von Rand als Kollekti-

vismus gebrandmarkt. Und Kollektivismus ist so ziemlich das Schlimmste, was Rand

sich vorstellen kann. Deshalb ist für sie jede Politik der systematischen Unterstützung

2 About a Woman President. In: The Voice of Reason. 267–270.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 255

gewisser unterrepräsentierter Gruppen falsch (etwa durch Quoten),3 aber eben auch je-

der Rassismus, der nur die roheste und niedrigste Form von Kollektivismus darstellt:

»Racism is adoctrineof,by and for brutes. It is a barnyardor stock-farmversionof collec-

tivism, appropriate to amentality that differentiates between various breeds of animals,

but not between animals andmen.«4

Besonders eindringlich plädiert Rand dafür, dass nur Individuen Rechte haben kön-

nen. Der Ausdruck »kollektive Rechte« ist daher ein Widerspruch in sich selbst.5 Auch

gibt es überhaupt keine Gesellschaft. Es gibt nur Individuen. Die Rolle der Politik kann

einzigdarinbestehen,derenFreiheitwirkungsvoll zu schützen,vor allem indemjedeGe-

waltanwendung geahndet wird. Im Idealfall ist eine Regierung ein »impersonal robot«.

DieDomänederRegierungbesteht aus dendrei Bereichender Polizei,umdieBürger vor

Kriminellen zu schützen, der Armee, um das Land vor Eindringlingen zu schützen, und

der Gerichtshöfe, um Dispute zu schlichten. Irgendeine innovative, initiative Funktion

kann der Regierung nicht zukommen. Es gilt vielmehr, den Bereich der Politik zuguns-

ten individueller Freiheiten, die vor allem ökonomische sind, so weit als irgendmöglich

einzugrenzen. Rand ist eine erklärte Feindin aller Totalitarismen; sie ist aber in Wahr-

heit auch keine Anhängerin der Demokratie,6 da sie nämlich die gesamte Eigenständig-

keit und den Eigenwert eines Bereichs der Politik bestreitet. Wo immer Politik sich von

ihrer eng umgrenzten Rolle entfernt, wo sie also nach dem Verständnis vieler anderer

Menschen eigentlich erst Politik wird, hat sie für Rand ihre Bestimmung verraten. Am

Ende ist bei Rand gar kein Platz für Politik.Der Staat wird zum sprichwörtlichenNacht-

wächterstaat. An seine Stelle tritt das eigentliche Reich der Freiheit: der Kapitalismus.

Noch in ihrem letztenVortrag ventiliertRanddie alte, vonMandeville undSmith verbrei-

tete Idee,wonach das Profitstreben privater Unternehmer gleichzeitig und automatisch

die einzige echte Bereicherung aller und die einzige Garantie einer freien Gesellschaft

ist.7

Rand ist also eine kämpferische und streitbare Vertreterin eines radikalen marktli-

beralen Individualismus, und das in einer fast schon idealtypischen Eindeutigkeit. Der

radikalliberale Shift von der Politik zur Ökonomie wird z.B. in dieser Aufstellung ihrer

Grundüberzeugungen deutlich, in der sie jeweils eine Kategorie benennt und dann die

Position bezeichnet, die sie vertritt. Die Liste liest sich so:

3 Vgl. Representation Without Authorization. In: The Voice of Reason. 233–238.

4 Racism. In: The Virtue of Selfishness. 147–157. 147.

5 Vgl. Man’s Rights. In: The Virtue of Selfishness. 108–117. Und: Collectivized ›Rights‹. Ebd. 118–124.

6 »Demokratie« ist inWahrheit ein verdächtiger Begriff, weil er mit seiner Betonung der Vielen wie-

der dem Vorurteil der Gleichheit und damit dem Kollektivismus Vorschub leisten kann. In dem

frühem Roman Anthem, einer Dystopie einer radikal kollektivistischen Gesellschaft, tragen alle

MenschenNamen, die sich aus einemSchlagwort und einer Zahl zusammensetzen. Solche Schlag-

wörter – allesamt rote Tücher Rands – sind z.B. »Gleichheit«, »Einstimmigkeit, »Einheit« oder eben

»Demokratie«. Immerhinheißt dieweiblicheProtagonistin »Liberty – 5–3000«. Es ist aber bezeich-

nend, dass das, was sich der Protagonist hier (und in anderen Texten Rands) erkämpft, die Freiheit

als »freedom« ist.

7 Vgl. The Sanctions of the Victims. In: The Voice of Reason. 149–157.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

»1.Metaphyics: ObjectiveReality. 2.Epistemology: Reason. 3.Ethics: Self-interest. 4.Pol-

itics: Capitalism.«8

Dort also, wo man eine Auskunft über die Politik erwarten würde, bekommt man

stattdessen eine über die ökonomischeOrdnung.Politik existiert inWahrheit also nicht,

und wo man meint, sie zur Existenz bringen zu müssen, da ist schon dieser Irrtum der

Anfang vomEndeder Freiheit.Genauso emblematisch ist die Erklärung,dass imHerzen

derEthikdasEigeninteresse stehenmuss. Ichwerde auf denmilitantenEgoismusRands

noch näher eingehen. Sicher ist, dass auch diese Idee, wonach alles Gute und Rechte im

aufgeklärten Eigeninteresse besteht und aus ihm fließt, eine urliberale ist.

Man versteht, weshalb Rand eine so große ideologische und propagandistische Be-

deutung ausüben konnte. Für die Rechtfertigung des Kapitalismus und für die Exaltati-

on der individuellen Freiheit wird man kaum eine wortreichere und kompromisslosere

Anwältin finden, davon abgesehen, dass sie genau dank dieser Kompromisslosigkeit ei-

ne schillernde Figur war. So konnten und können sich verschiedenste Persönlichkeiten

aus dem rechten und marktliberalen Spektrum der USA auf sie berufen, und das selbst

dort, wo sie solche Berufungen ausdrücklich abgelehnt hat.

Der Kampf um die Individualität. Wenn das der Kern der Sache wäre, dann hätten wir eben

eine Radikalliberale vor uns. AynRand hätte in diesemBuch nichts zu suchen.Bei allem,

was man mit gutem Grund gegen den Liberalismus und den Kapitalismus vorbringen

kann: Sie sind nicht dasselbe wie Reaktion und Faschismus.

Aber in der Tat ist das alles auch nur die halbe Wahrheit, oder sogar ein bisschen

weniger. Das Beispiel der weiblichen Präsidenten hat es schon gezeigt: Der Diskurs der

Individuen ist zugleichdurch einen zweitenDiskurs verdoppelt,der sichüber den ersten

legt und ihn dominiert. Man könnte auch diesen zweiten Diskurs noch quasi-liberal le-

sen.Dann nämlichwürde er die harte Konsequenz des Liberalismus ungerührt ausspre-

chen, die ganz einfach darin besteht, dass in einer Welt der ökonomischen Freiheit und

der gleichen Chancen nicht jeder denselben Erfolg haben wird. Die theologische Denk-

figur, wonach es zwar nicht die Werke sind, die rechtfertigen, wonach aber der weltli-

che Erfolg das sichtbare Anzeichen der Rechtfertigung undGnade sind, greift auch hier:

Am Ende sind im freien Kapitalismus die Armen selbst schuld an ihrer Armut, hätten

sie doch alle Gelegenheit gehabt, sich aus ihrer Armut durch Arbeit oder Einfallsreich-

tumzubefreien.Zumindest geht so die liberalistischeMär.Manche Liberale akzeptieren

diese Konsequenz ausdrücklich, andre drucksen eher herum, wenn es zu diesem heik-

len Punkt kommt. Immer aber steht dieses Argument bereit,wenn der angeblich so freie

undmenschenfreundliche Kapitalismus mit seinen Folgen konfrontiert wird.

Man findet nun bei Rand Motive, die dem sehr nahekommen. Wir müssen im Falle

von Rand aber die Reihenfolge umkehren. Rand akzeptiert nicht diemanichäische Kon-

sequenz der Armen und der Reichen als ein Produkt der kapitalistischen Logik. Es ist

ganz im Gegenteil dieser Manichäismus, der bei Rand primär ist und der dann, mit ei-

ner spürbaren Phasenverschiebung, im Kapitalismus wiedergefunden wird.

Wie bei allen reaktionärenAutorendreht sich auch bei Rand alles umeinenKampf.Es

ist der Kampf der großen Einzelnen gegen die Masse. Das, worum gekämpft wird, ist die Möglich-

8 Introducing Objectivism. In: The Voice of Reason. 3–5. 3

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 257

keit des Einzeln-Seins selbst, echte Freiheit, authentische Individualität.Das heißt, dass es zwar

für alle Freiheit geben muss, dass aber nicht alle zur Freiheit fähig sind. Freiheit ist zu-

gleich ein politischer, sozialer oder ökonomischer Begriff und ein höchst anspruchsvol-

ler individueller. Freiheit meint die Basis für ein gemeinschaftliches Leben und die ganz

seltene Verwirklichung echten Menschseins, und wieder ist die Nicht-Deckungsgleich-

heit nicht zu übersehen.Mit Matthäus kannman von der Freiheit und demMenschsein

sagen: »Denn viele sind gerufen, aber nur wenige auserwählt.« (22, 14) Weil alle gerufen

sind, ist ihr Nicht-Erscheinen auch als eigenes Verschulden anzurechnen. (Andererseits

passt das Paradigma eines großen, metaphysischen Kampfes nun einmal ganz und gar

nicht zum liberalen Paradigma des Ausgleichs durch Handel.)

Das ist der eigentliche Kern von Rands Denken, und es ist ein dramatischer Kern. Es

wird hier in Wahrheit nicht gedacht, sondern inszeniert, so wie ironischerweise in ih-

ren Romanen nicht inszeniert, sondern schlecht gedacht wird. Es ist diese Nachstellung

einer nie stattgefundenenSchlacht,die die literarischeMaschinerieRandantreibt. In ei-

nemwahrhaftenWiederholungszwang kommt sie immer und immerwieder genau dar-

auf zurück, und zwar in einer schwer erträglichen Eintönigkeit. So handeln etwa sämt-

liche Dialoge inThe Fountainhead von nichts anderem, und das fast wortgleich.

Die verschiedenen Aspekte dieses Dramas lassen sich noch genauer aufschlüsseln.

Auf der einen Seite steht die Masse, die Vielen, die Mehrheit, das Kollektiv, die Second-

Hander, die Parasiten. Rand verwendet all diese Termini, und gerade die rohesten mit

besonderer Lust. Deren Existenz ist der eigentliche affektive Fokus von Rands Denken,

auch wenn sie selbst anderes behauptet. Denn das vernichtende Urteil, das unberührt

von aller Differenzierung peremtorisch über die meisten Menschen gesprochen wird,

wird durchaus noch hie und da rationalisiert, und zwar imWortsinn.

Rand schlägt zum einen eine sehr konventionelle Naturphilosophie vor, wonach die

Glieder eines jeden Reichs ihnen eigene Funktionen vorweisen können, um das eigene

Überleben zu sichern.9 Das Ganze ist also sehr naiv biologistisch und funktionalistisch

gedacht. Jedenfalls kommt demMenschen als Proprium, d.h. als das ihm eigene Instru-

ment zur Bewältigung der Aufgaben des Lebens, die Vernunft zu. Anders als die pflanz-

lichen und tierischen Eigenschaften jedoch läuft die Vernunft nicht von selbst ab. Alle

Wesenhandeln automatisch –bis aufdenMenschen.Der jedochmuss sichdazu entschei-

den. Der abstrakte Vitalismus und grobe Biologismuswird also durch ein inkongruentes

Gemisch von Rationalismus und Voluntarismus ergänzt, und dieses Mit- und Gegen-

einander von Rationalismus und Voluntarismus ist wieder nur dieselbe Überblendung,

diesmal auf der Ebene der Anthropologie. »Man has to be man by choice […].«10

Manmuss sich also aktiv für eine vernünftige Lebensführung entscheiden, undman

kann indieserEntscheidungauch versagen.Das ist ja nunwahrlich keine originelle Idee,

aber während viele Philosophen in dieser ersten Konstatierung den Auftrag sehen, de-

nen, die noch nicht vernünftig geworden sind, zu helfen, ist diese Diagnose für Rand

willkommener (und inWahrheit aufgesuchter) Anlass zu einer Herabwürdigung der al-

lermeisten Menschen, über die Rand offenbar ganz genau Bescheid weiß. Die Verach-

9 Diese Thematik ist besonders ausführlich dargestellt in: The Objectivist Ethics. In: The Virtue of

Selfishness. 13–39.

10 Ebd. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

tung der Vielen rechtfertigt sich daraus, dass deren Unvernunft ihre eigene Schuld ist.11

Es gibt eben solche, die richtig entscheiden und auf sich allein gestellt das Richtige ver-

wirklichen, und es gibt die, die das nicht tun. Das nun ist die Pointe dieser halbgaren

Theorie: dass die Rationalen und damit alleinÜberlebensfähigen und –diese Ergänzung

wird nicht ausgesprochen, aber dem Leser anheimgestellt – Überlebenswürdigen im-

merwenige sind,währenddieVielen in einerExistenz der viehischen,untermenschlichen

Bewusstlosigkeit dahindämmern. Das alte Thema ist gefunden: der Konflikt zwischen

den großen, heldenhaften Individuen und der breiten, dummen, tierischenMasse.

Man bemerkt auch strukturell die Übereinanderschiebung, von der ich gesprochen

habe, denn während das Ganze auf der einen Seite von einem kategorischen Individua-

lismus anhebt, ist man hier bei einer Beschreibung angelangt, die scheinbar im Gegen-

satz zu allen erklärten Zielen eine kollektive Existenz kennt. Es ist die kollektive Existenz

derjenigen, die zu einer vernünftigen Existenz nicht fähig oder willens sind. Individua-

lität ist also weniger eine Konstatierung als vielmehr ein maximaler Anspruch, dem nur

die wenigsten gewachsen sind. Der Kampf, den Rand inszeniert, ist damit letzten En-

des der Kampf um die Möglichkeit von Individualität in einer Welt, die nur aus Individuen

besteht und doch nicht nur aus Individuen besteht.

Die Verurteilung der Vielen ist brutal und absolut hemmungslos. Schon die »philo-

sophischen« Ausführungen lassen alle Differenzierung vermissen:

Reason is the faculty that identifies and integrates the material provided by man’s

senses. It is a faculty that man has to exercise by choice. Thinking is not an automatic

function. In any hour and issue of his life, man is free to think or evade that effort.

Thinking requires a state of full, focused awareness. The act of focusing one’s con-

sciousness is volitional. Man can focus his mind to a full, active, purposefully directed

awareness of reality – or he can unfocus it and let himself drift in a semiconscious

daze, merely reacting to any chance stimulus of the immediate moment, at the mercy

of his undirected sensory-perceptual mechanism and of any random, associational

connections it might happen to make.

When man unfocuses his mind, he may be said to be conscious in a subhuman sense

of the word, since he experiences sensations and perceptions. But in the sense of the

word applicable to man […] an unfocused mind is not conscious.12

Man sieht, wie hier die Geschichte in einem sich moderat gebenden Rationalismus an-

fängt, dann aber sofort über einen Voluntarismus in eine Theorie kippt, in der die al-

lermeistenMenschenmehr Ähnlichkeit mit Zombies haben als mit Menschen.13 Da diese

Untermenschen (und Rand gebraucht den Begriff des Untermenschlichen ganz präzi-

se als die Gesamtheit der Mittel, die nicht auf der Höhe der Vernunft sind) von sich aus

keine echten Leistungen hervorbringen können, sind sie auf die anderen, die wirklich

11 Man muss sich eben für die Vernunft entscheiden, und die meisten sind zu faul/zu dumm/zu bö-

se…, um diese Entscheidung zu treffen. Mit dieser Auslegung, die unvermeidlich ist, aber aus gu-

temGrund nicht immer so offen ausgesprochenwird, wird endgültig klar, dass die Verachtung der

Menge ganz und gar erfahrungsunabhängig ist. Rands Ressentiment ist a priori.

12 Ebd. 22.

13 Das Beispiel der Zombies fällt dort sogar, ebd. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 259

vernünftigenMenschen angewiesen. Somit sind die Zombies auch Parasiten: Wesen, die

sich an andere dranhängen und von deren Kraft zehren, sei es, indem sie ihnen blind

hinterherlaufen, sei es, indem sie versuchen, sich durch Gewalt zu erwerben, was nur

die schöpferische Individualität erringen kann.

Die Zombies und Parasiten sind die Irrationalen, und als solche sind sie die Verkör-

perung des Unfriedens: Ein Unvernünftiger stellt sich in Gegensatz zur Realität, so dass

sein Bewusstsein in einen Prozess der Selbstauflösung treten muss: »he turns his inner

life into a civil war of blind forces engaged in dark, incoherent, pointless, meaningless

conflicts (which, incidentally, is the inner state of most people today.)«14

Die Verkommenheit dieses Denkens und seiner Vertreter zeigt sich weiterhin in der

Ethik. Wie so viele Denker, die vom Ressentiment getrieben sind, sieht auch Rand das

Ressentiment immer bei den anderen. Sie inszeniert in ihrer üblichen Weise einen un-

geheuer simplifizierten Konflikt, in dem zwei große Mächte gegeneinander kämpfen –

und wieder ist alles Kampf: Dem Egoismus steht der Altruismus gegenüber. Der Altruis-

mus ist in Rands Interpretation jene Ethik, in der jeder gezwungen werden soll, für die

anderen zu arbeiten und zu sorgen und nichts für sich zu behalten oder zu wünschen.

Letztlich ist der Altruismus genau der Versuch der Aufhebung aller Individualität. Die-

ses ganz sachferne, nur noch von einer Ideologie diktierte »Verständnis« von Altruismus

(in Wahrheit nicht mehr als eine schlechte Karikatur) lässt sich etwa in dem frühen Ro-

man Anthem ablesen: In dieser Dystopie wird eine Gesellschaft in Szene gesetzt, in der

sich der Altruismus zusammenmit irgendeiner Art von Steinzeitkommunismus durch-

gesetzt hat. Das Ganze ist zwar recht atmosphärisch, aber doch auch ein wenig lächer-

lich: SowurdedasWort »Ich« ausgerottet; alle sprechennur imPlural von sich: »wir«.Die

Wiederentdeckung des Wortes »Ich« durch den Erzähler und die Frau, die sich ihm aus

Liebe in der Flucht vor der Gesellschaft angeschlossen hat, ist nun von der ersten Seite

an vorhersehbar, sodassdieser großepathetischeAugenblick ziemlichkindischwirkt: so

wie eine Halbwüchsige sich einen grandiosen Moment vorstellt. Ich werde noch darauf

zurückkommen, dass diese Einschätzungmehr als Polemik ist.

InRands Ideologie ist diese Idee einerMoral,dieRücksicht aufdenNächstennimmt,

immermit demKonzept desOpfers (»sacrifice«) verbunden.Sie kann in aller Strenge kei-

ne solche Moralität denken, es sei denn als ein Zwang, sich selbst und seine Bedürfnisse

rückhaltlos zu opfern. Dieser Zwang ist zuerst von außen auferlegt und bald auch inter-

nalisiert. So zehren sich die Opfer der Opferlogik in einem Dienst an den anderen auf,

ohne dass für sie etwas zurückbleibt. Natürlich hat Rand recht: Wenn der Altruismus

das sagen und fordern würde, dann wäre er unmenschlich. Ein Zwang zur Aufopferung

wäre nichts anderes als eine psychische Vergewaltigung. Allerdings hat das, außerhalb

der Romane und Pamphlete von Rand, auch kaum je irgendwer gefordert. So geraten

diese Schilderungen denn auch zur Karikatur, die wieder die Obsessionen der Autorin

offenlegen, anstatt allzu viel über die sonst vielbeschworene Realität auszusagen. (InThe

Fountainhead kommt die Rolle dieser Karikatur der Figur Catherine Halsey zu.)

Die Feindschaft zwischen den großen, eigenständigen Menschen und den Zombies

und Parasiten erhält inTheFountainhead noch eineweitere Gestalt.Der Feind ist ungreif-

bar,dieBedrohung ist anonym.»Itwas awar inwhichhewas invited tofight nothing, yet

14 Ebd. 31. Und auch hier wieder die reaktionäre Obsession mit demMotiv des Bürgerkriegs.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

he was pushed forward to fight, he had to fight, he had no choice – and no adversary.«15

»A war… against?…The enemy had no name and no face.«16

Vor allem aber wird diese Feindschaft am Ende, im großen Plädoyer des Helden

Howard Roark, als ein Gegensatz der schöpferischen Individuen und der Nachahmer

verstanden. Auf der einen Seite stehen die, die künstlerisch wie wissenschaftlich krea-

tiv sind, die Meisterwerke schaffen und große Einsichten erreichen: Sie sind es ganz

eigentlich, die die Menschheit voranbringen. Rand ist vielleicht unfähig, auf jeden Fall

aber entschieden unwillig, irgendeine selbst historische oder soziale Dimension von

Wissenschaft undKunst zu erkennen.Auf der anderen Seite stehen die, die sich das alles

zunutze machen, die die Erkenntnisse der Wissenschaftler gebrauchen und vernutzen

und die sich in endloser Wiederholung der stilistischen Durchbrüche ergehen, die die

Kunst denGenies zu verdanken hat.Die Trennlinie ist immer klar bei Rand, kein noch so

leiser Zweifel stört die Ruhe ihres unterkomplexen Manichäismus: Hier der »Creator«,

dort die »Second-Hander«, die noch einmal als »Parasiten« auftauchen.17

Die Überschiebung und Umkehrung des leistungsfokussierten Liberalismus hin zu

einem reaktionären Abscheu vor den Massen18 vollendet sich schließlich in dem Satz:

»The contest has another name: the individual against the collective.«19

Das Eigenartigste ist aber die Erklärung, die Rand für die Natur dieses Kollektivs

gibt. Denn wenn die Vielen sich wie Parasiten an die schöpferischen Geister hängen,

dann weiß man doch noch nicht, warum sie diese mit solcher Unerbittlichkeit verfol-

gen. Es gibt hier einen echten Hass, der die Second-Hander den Creators nachstellen

lässt.Die Feindschaft und der Krieg sind für Rand real. Aber wieso sollten die Vielen, die

von der Vernunft nicht so Gesegneten die anderen hassen? Und wieso sollten sie sie ver-

nichten wollen? Ein Parasit strebt schließlich gerade nicht die Vernichtung seinesWirts

an, zumindest nicht direkt. Nun ja, Rand würde zweifelsfrei erklären, dass die Unver-

nünftigen eben qua ihrer Unvernunft zu diesem Verstoß gegen das Gesetz der Selbster-

15 The Fountainhead. 173.

16 The Fountainhead. 338.

17 Auf 712 nicht weniger als siebenmal in diesen Worten!

18 Der entscheidende Punkt, der die liberale von der reaktionären Logik unterscheidet, ist der Unter-

schied zwischen Epigenese und Präformation, zwischen Aposteriori und Apriori: Der Liberalismus

erklärt, dass imGrundsatz alleMenschen gleich sind. Eine freie Gesellschafts- undWirtschaftsord-

nung vorausgesetzt, werden sich sodann zwar Unterschiede herausbilden (im Parameter des »Er-

folgs«), doch sind diese Unterschiede auf die verschiedene Art undWeise, die Befähigung oder Be-

reitschaft zurückzuführen, die eigene Grundausstattung ins Treffen zu führen (»Leistung«). Dass

das ein ideologisches Konstrukt ist, ist ohnehin klar. Dass daher in dieser Rationalisierung der Un-

terschiede mindestens eine Naivität, eher aber noch ein gewisser Zynismus, oder vielleicht auch

nur eine Gleichgültigkeit liegen, ist ebenso unzweifelhaft. Reaktionär wird diese Logik aber erst –

und oft auch nur unausgesprochen –, wenn sich die Folge umkehrt: Dann steht amAnfang nur dem

Anschein nach eine Gleichheit aller, die die fundamentale Ungleichheit der Menschen bloß über-

deckt, von denen einige zum Gewinnen und Führen berufen sind, während die anderen, aufgrund

ihrer Unzulänglichkeit, ohnehin keine Ansprüche auf Mitsprache oder Entscheidung geltend ma-

chen dürfen. In dieser Optik sind die sich in Leistung und Erfolg ausdrückenden Unterschiede nur

die Manifestationen einer quasi schicksalhaften Scheidung der Menschen in die wenigen wirkli-

chen Menschen und den nutzlosen Rest.

19 Ebd. 715.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 261

haltung getrieben würden, aber das beantwortet die grundlegende Frage ja noch nicht:

Wie kommt es überhaupt zu demHass der Vielen auf dieWenigen?

Rand gibt darauf keine wirklich befriedigende Antwort. Am Ende steht dieser Hass

wie eineNaturgewalt da.Dienaheliegende, ja trivialeErklärungaus irgendeinem»Neid«

findetbeiRandkaumPlatz. Irgendwie scheintdie schiereExistenzder anderen,derGro-

ßen, Selbstbewussten, Stolzen, Schöpferischen einen fast reflexartigen Hass zu produ-

zieren.Es gibt inTheFountainhead eineReihe von Figuren,die alle gemein haben,dass sie

zumindest intellektuell zudenFreienundStolzengehörenunddiedeshalb auchalle das-

selbe verstehen, nämlich eben die Natur dieses Gegensatzes. Sie sind nur unterschieden

durch ihre jeweilige Haltung zu diesem Gegensatz. Neben dem Helden Howard Roark

sind das Dominique Francon, Roarks Geliebte, Gail Wynand, ein machtbesessener Zei-

tungsmogul und Ellison Toohey, ein durch und durch zynischer Intellektueller. Domini-

que drückt die schiere, offenbar auf nichts weiter zurückführbare Selbstgewissheit des

Hasses der Mittelmäßigen einmal so aus: »Ask anything of men. Ask them to achieve

wealth, fame, love, brutality, murder, self-sacrifice. But don’t ask them to achieve self-

respect.They will hate your soul.Well, they know best.Theymust have their reasons.«20

Welche Gründe das sind, sucht man vergebens. Noch eigenartiger ist das in der Gestalt

des Ellison Toohey: Der ist erklärter Sozialist, Menschenfreund, Altruist, aber eben nur

erklärter. In Wahrheit weiß er um die Verhältnisse der Welt, und das sind eben die, die

Rand überall verbreitet. Warum nun aber Toohey alles daransetzt, nicht nur den Hel-

den Roark zu vernichten, sondern überhaupt die gesamte Denkweise auszurotten, nach

der die großen Individuen eine geschichtsmächtige Funktion haben, bleibt völlig rätsel-

haft. Es wird eine Art persönlichen Ehrgeizes angedeutet, die dem scharfsinnigen Too-

hey schon vonKindesbeinen an lehrte, in dieserVerstellungdenKönigsweg zurMacht zu

erkennen. Das wäre immerhin halbwegs einleuchtend, aber eben nur als eine individu-

elle, als eine vereinzelteMotivation.Der universale Hass derMittelmäßigen, den Domi-

nique bemerkt, wäre damit nicht erklärlich. Genauso bleibt es reine Behauptung, dass

sich eine Gesellschaft freiwillig in den Zustand vorsintflutlicher Technik und brutaler

Auslöschung aller Spuren eines Ich begeben würde, wie es die Prämisse von Anthem ist.

Manmerkt, dass Rand diese Feindschaft und diesen Hass braucht. Er kommt allerdings

wortwörtlich aus dem Nichts. Rands unablässig vor sich hergetragener Rationalismus

steht nicht auf tönernen Füßen, er hat in Wahrheit gar keine. Das liegt daran, dass die-

serRationalismuseineArtDelirium ist. Ichwerdegleichnochnäherdarauf eingehen. Je-

denfalls teilt RandsWahn eine wichtige Eigenschaftenmit anderenWahngebilden:Wer

von so einemWahn besessen ist, der weiß bald nichtmehr die Subjekte derHandlungen

richtig zu identifizierenunddernimmt fürdenHassunddasRessentimentder anderen,

was ihre eigenen sind. Ich zitiere noch einmal denSatz vonDominique,diesmal abermit

den Folgesätzen:

Ask anything of men. Ask them to achieve wealth, fame, love, brutality, murder, self-

sacrifice. But don’t ask them to achieve self-respect. They will hate your soul. Well,

they know best. They must have their reasons. They won’t say, of course, that they

20 Ebd. 367.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

hate you. They will say that you hate them. It’s near enough, I suppose. They know

the emotion involved. Such are men as they are.

Wir haben einen klassischen Fall einer solchen Vertauschung und Unterschiebung vor

uns. Denn der Hass und die Verachtung sind eben nicht die irgendeiner imaginären

Menschenmenge gegen diejenigen, die von ihnen verlangen, sich selbst zu respektieren.

Dass das eine völlig abstruse Idee ist, bedarf kaumder Begründung.Nein, es ist eben der

Hass und die Verachtung, die Rand für die empfindet, die sie für Tiere,Untermenschen,

Halbmenschen, Zombies, Parasiten, Nachahmer, Gammler und Kriminelle hält, die ihr

von ihrer eigenen Fiktion umgekehrt zurückgeworfen werden.

Nichtungen. Und es ist mehr als Hass und Verachtung. Es ist wieder der Horror des Nicht-

Seins. Denn die Mittelmäßigen und Nicht-Menschen können auch nicht im engen Sinn

Anspruch auf Sein erheben, und in ihrem ontologischen Mangel fungieren sie wie ein

Abfluss in der Badewanne: Mit ihnen und durch sie entflieht alles Sein aus derWelt. Sie

sind die dunkle Materie, die das Universummit Nichtung bedroht.

Diese ontologische Dimension des Kampfes wird vor allem inThe Fountainhead klar

ausgesprochen. Immer wieder geht es dort um die Frage, was und wer denn nun real

ist. Für die Großen sind die Mittelmäßigen nicht real. Aber viel fundamentaler spüren

die Mittelmäßigen im Angesicht der Großen – die als einzige wahre und volle Realität

erwerben –, dass ihnen die volle Realität ebenmangelt. Es ist diesesHorror: nicht zu sein,

nicht geboren zu sein, und vielleicht leitet sich für Rand der ansonsten bodenlose Hass der

Mittelmäßigen auf die Großen von diesemHorror her.

Dasmerkt schonderDekan,dernachdessenRauswurf ausderUniversitätmitRoark

spricht. »Roark made him uncomfortable. Roark’s eyes were fixed on him politely. The

Dean thought, there’s nothing wrong with the way he’s looking at me, in fact it’s quite

correct, most properly attentive; only, it’s as if I were not here.«21

Natürlich ist der Effekt ein anderer, wenn ein Großer einen anderen Großen trifft:

»People had always lost their sense of existence in Roark’s presence; but Cameron felt

suddenly that he had never been as real as in the awareness of the eyes now looking at

him.«22 DerselbeHenry Cameron klärt Roark auch darüber auf,was ihn erwartet. In der

langen Tirade wird auch die Gelegenheit genannt, wo ein Stümper vor einem Saal voller

Leute Unsinn über die Architektur verbreiten wird und alle ihm zujubeln werden, »and

you’ll want to scream, because you won’t know whether they’re real or you are […]«.23

Als Roark als Zeichner in einem jener Büros voller Stümper arbeitenmuss, geht ihm

der Konflikt als einer um dieWirklichkeit (fast) selbst auf:

But the pain remained – and a helpless wonder. The thing he saw was so much more

real than the reality of paper, office and commission. He could not understand what

made others blind to it, and what made their indifference possible. He looked at the

paper before him. He wondered why ineptitude should exist and have its say. He had

21 Ebd. 9.

22 Ebd. 37.

23 Ebd. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 263

never known that. And the reality which permitted it could never become quite real

to him.24

Im Gespräch mit einemMr.Mundy wird Roark dieser Horror der Nicht-Existenz greif-

bar, allerdings die Nicht-Existenz der anderen. »Mr.Mundy listened blankly. And Roark

felt again a bewildered helplessness before unreality; there was no such person as Mr.

Mundy; there were only remnants, long dead, of the people who had inhabited the Ran-

dolph place […].«25

Besonders eindringlich ist diese ontologische Verzweiflung in einer der besten Pas-

sagen des Buches zum Ausdruck gebracht: Peter Keating, der Inbegriff des opportunis-

tischen, talentlosen und letztlich an sich scheiternden Epigonen, hatte Dominique ge-

heiratet: Die war zwar die unzweifelhaft aufregendere Frau, aber er war ihr inWahrheit

nie gewachsen und wusste das auch immer. Seine »Liebe«, wenn er dazu fähig ist, galt

der unscheinbaren und verhuschten, Catherine.Wenn überhaupt, hätte er Glück bei ihr

finden können, und es ist bezeichnend für seine Figur, dass er die Entscheidung für Do-

miniqueundgegenCatherine vor allemmit Blick auf dieReaktionender anderen getrof-

fen hat. Doch die Ehe wird ihn nicht glücklich machen, denn Dominique hatte sich – in

einer jener tief pubertären pathetischenWendungen, die so viel über Rands Reife aussa-

gen – zu dieser Ehe entschieden, um sich selbst zu bestrafen. Im Eheleben spielt sie die

perfekte, angepasste, untergeordnete Ehefrau – doch sie sorgt dafür, dass mindestens

Keating stets bemerkt, dass das gespielt ist, ohne ihmaber auch nur einen Schimmer ih-

res wirklichen Seins zu enthüllen. Keatings Unbehagen wächst, und irgendwann bricht

es aus ihm heraus – ahnungslos nähert er sich dabei einer großenWahrheit an.

I know why I can’t stand the silence, he thought. It’s because it makes no difference to

her at all whether I speak or not; as if I didn’t exist and never had existed… the thing

more inconceivable than one’s death – never to have been born… He felt a sudden,

desperate desire which he could identify – a desire to be real to her.26

ImweiterenVerlauf der Szene kehrt er diese Einsicht dann um, indemer auf die vonDo-

minique angenommene Strategie der bloßen Spiegelung seiner Wünsche eingeht (mit

der sie ihm seine eigene Leere wiedergibt):

You’re not real. You’re only a body. Look, Dominique, you don’t know it, I’ll try to ex-

plain. You understand what death is? When a body can’t move any more, when it has

no… no will, no meaning. You understand? Nothing. The absolute nothing. Well, your

body moves – but that’s all. The other, the thing inside you, your – oh, don’t misun-

derstand me, I’m not talking religion, but there’s no other word for it, so I’ll say: your

soul – your soul doesn’t exist. No will, no meaning. There’s no real you any more. […]

Just blank negation. You’re not here. You’ve never been here. If you’d tell me that the

curtains in this room are ghastly and if you’d rip them off and put up some you like –

something of you would be real, here, in this room. But you never have. You’ve never

24 Ebd. 82f.

25 Ebd. 161f.

26 Ebd. 438.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

told the cook what dessert you liked for dinner. You’re not here, Dominique. You’re not

alive.27

Keatinghat seinenursprünglichenEindruckder eigenen Irrealität also überwundenund

sich in die Illusion geflüchtet, dass es nicht er es ist, der irreal ist, sondern seine Frau,

die ihm in Wahrheit nur seine eigene Irrealität spiegelt. Es ist allerdings ihre Unnach-

giebigkeit in diesem Moment, die Keating an den Rand der Einsicht bringt. Sie spricht

es selbst aus:

You’re beginning to see, aren’t you, Peter? Shall I make it clearer. You’ve never wanted

me to be real. You never wanted anyone to be. But you didn’t want to show it. You wanted

an act to help your act – a beautiful, complicated act, all twists, trimmings and words.

All words. You didn’t like what I said about Vincent Knowlton. You liked it when I said

the same thing under cover of virtuous sentiments. You didn’t want me to believe. You

only wanted me to convince you that I believed. My real soul, Peter? It’s real only when

it’s independent – you’ve discovered that, haven’t you? It’s real only when it chooses cur-

tains and desserts – you’re right about that – curtains, desserts and religions, Peter,

and the shapes of buildings. But you’ve never wanted that. You wanted a mirror. People

want nothing but mirrors around them. To reflect them while they’re reflecting too. You

know, like the senseless infinity you get from two mirrors facing each other across a

narrow passage. Usually in the more vulgar kind of hotels. Reflections of reflections and

echoes of echoes. No beginning and no end. No center and no purpose. I gave you what you

wanted. I became what you are, what your friends are, what most of humanity is so

busy being – only without the trimmings. I didn’t go around spouting book reviews to

hide my emptiness of judgment – I said I had no judgment. I didn’t borrow designs

to hide my creative impotence – I created nothing. I didn’t say that equality is a no-

ble conception and unity the chief goal of mankind – I just agreed with everybody.

You call it death, Peter? That kind of death – I’ve imposed it on you and on everyone

around us. But you – you haven’t done that. People are comfortable with you, they like

you, they enjoy your presence. You’ve spared them the blank death. Because you’ve

imposed it – on yourself.28

Freilich,Keating erweist sich als unfähig, diese Realität auszuhalten.Der kurzeMoment

echter Intimität, echt, weil er wirklich da ist, wird von dem Telefon zunichte gemacht,

auf das Keating sich beim ersten Klingelton wie ein Ertrinkender stürzt.29

Der jungeMann,der durchZufall bei einemSpaziergang aufMonadnockValley, eine

von Roark gestalteteWohnanlage stößt, ist ebenso von der Frage der Realität umgetrie-

ben. »That isn’t real, is it?«, fragt er Roark.30 Und dessen Versicherung, es sei real, ist für

27 Ebd. 441.

28 Ebd. 442. Meine Hervorhebungen.

29 Keating erlebt im Übrigen auch später, wenn er seine Frau und den besten Teil seines Erfolges ver-

loren hat und beginnt, den Kern der Wirklichkeit zu erfassen, regelmäßige Realitätsinfusionen,

diesmal von Roark. Nachdem die beiden ihren kleinen Betrug zum Cortlandt-Projekt ausgemacht

haben, stiehlt sich Keating regelmäßig zu Roark, umdie Skizzen, die dieser verfertigt hat, abzuho-

len: »He could find reality only in the evenings, when he slipped furtively up to Roark’s apartment.«

(621)

30 Ebd. 529.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 265

den Jungen eine Bestätigung allesWahren und aller edleren Asprationen derMenschen,

die Bestätigung, dass das Gute ist und damit überhauptWirkliches.

Roark nimmt dasselbe auf in seinem Gespräch mit Wynand, wo er sagt: »Second-

handers have no sense of reality.Their reality is not within them, but somewhere in that

space which divides one human body from another. Not an entity, but a relation – an-

chored to nothing.That’s the emptiness I couldn’t understand in people.«31

Es gilt dieser Gefahr etwas entgegenzustellen. Wir kennen diese Denkfigur bereits:

Gemäß des reaktionären Formalismus reicht es nicht, den Massen der Wertlosen das

große Individuum als solches entgegenzustellen.Nicht amEinzelnen und seiner schöp-

ferischen Kraft als einer solchen lässt sich das Sein bewähren, sondern nur an dem

Kampf, der sich zwischen ihm und dem Kollektiv entspinnt und aus dessen Reibung

sich die Intensität einer verlorenen Wirklichkeitserfahrung wiederaufrichten muss. Es

ist dieser Aspekt, der von Dominique erlebt wird in ihrer Liebesbeziehung zu Roark, die

oft mehr von einem Kampf hat – und die nicht zufällig mit einer Vergewaltigung durch

Roark beginnt, was von Rand ohne jede Beschönigung, aber auch ohne alle Skrupel so

beschrieben wird.32 Später jedenfalls erlebt Dominique die Liebe zu Roark so:

Here she was free to resist, to see her resistance welcomed by an adversary too strong

to fear a contest, strong enough to need it; she found a will granting her the recognition

of her own entity, untouched and not to be touched except in clean battle, to win or to

be defeated, but to be preserved in victory or defeat, not ground into the meaningless pulp

of the impersonal.33

Im Ringenmit Roark sieht sich Dominique gerettet vor demMatsch der Anonymität.

Helden. Trotzdem ist der Held, der große Einzelne eben dafür nötig. Seine Notwendig-

keit ist eine dramaturgische und damit, für Rand, eine ontologische.Wiemanche ande-

re Reaktionäre – Jünger undHeidegger etwa – ist Rand eine Vertreterin des Heroismus.

Eher nüchtern formuliert ist der Held für Rand derjenige, der die ontologische Wahr-

heit des Individualismus auch tatsächlich für sich selbst zu vollziehen weiß. Der Held

ist derjenige, der den berühmten Satzwiderlegt,wonach keinMensch eine Insel sei.Der

Held, d.h. der Mensch im vollen Wortsinn ist der Vollzug einer radikalen Individualität

31 Ebd. 634.

32 219–221. Dominique selbst spricht es am Ende gelassen aus: »He didn’t ask my consent. He raped

me. That’s how it began.« (Ebd. 703)

33 Ebd. 289. Meine Hervorhebungen. Wenn man sich im Übrigen fragt, weshalb ich so ausführlich

diesen Roman zitiere und nicht den noch viel monumentaleren Atlas Shrugged, in dem Rand ihre

Philosophie wohl noch vollkommener zum Ausdruck gebracht sah; wenn man mutmaßt, dass ich

diesen letzteren Roman vielleicht gar nicht gelesen habe – dann erkläre ich unumwunden, dass

genau das richtig ist. Ich konnte einfach nicht mehr. Die Vorstellung, mir noch einmal 1200 Sei-

ten der immergleichen selbstherrlichen Belanglosigkeiten und pubertären Kitsches anzutun, war

nicht zu ertragen. Andererseits habe ich wohl schon deshalb nichts verpasst, weil sich Rand in al-

lem Ernst nicht zu schade war, in ihren »philosophischen« Schriften die große Rede von John Galt

aus Atlas Shrugged regelmäßig zu zitieren, so wie man eine unanzweifelbare Autorität zitiert, um

die Wahrheit der eigenen Behauptung zu untermauern!

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

und Abgegrenztheit. Er steht nur auf sich selbst und schuldet niemandem etwas.Offen-

bar wird der Held so geboren, denn erstens ist das die Grundsituation des Menschseins

überhaupt und zweitens ließe sich gar nicht mehr verständlich machen, wie aus einem

abhängigen Wesen ein freies werden kann. Roark drückt dieses Selbstbewusstsein auf

den ersten Seiten vonThe Fountainhead klar aus: »I inherit nothing. I stand at the end of

no tradition. Imay, perhaps, stand at the beginning of one.«Und seinGesprächspartner,

der Dekan des Architekturinstituts, aus dem er am selben Morgen als Student entfernt

wurde, hat darauf die einzige richtige Frage: »How old are you?«34 Es ist schon erstaun-

lich, dass es Rand nicht in den Sinn kommt, dass Roarks Antwort in der Tat relevant ist:

Er ist 22.

Manhat da eine zutiefst pubertäreVorstellung vor sich:Der großeEinzelne,der ganz

in sich steht,ganzalleine ist,denniemandversteht,gegenden sich alle verbündethaben,

der als einziger die tieferen Zusammenhänge durchschaut, während der ganze dröge

Rest der Menschheit seinen Bequemlichkeiten und Selbsttäuschungen nachhängt. Man

kannohneÜbertreibung sagen,dass bei Randdas pubertäreGefühl,dass niemand einen

versteht, zur anthropologischen Grundsituation hochstilisiert wird. (Kein Zweifel, dass

ein guter Teil ihres Erfolges auch damit zu tun hat.) Zudem wird daraus dann die Be-

rechtigung zu aller Rücksichtslosigkeit abgeleitet, der man sich bedienen möchte. Die

anderen, die Geistlosen, Parasiten und Zombies sind durch eigenes Verschulden him-

melweit unter der eigenenGröße,keinAnspruch von ihnen kanndaher die eigene luftige

Höhe erreichen. (Bei Nietzsche sprach das die Pinie aus, die auf den Blitz wartet.) Der

Kapitalismus, der sich jede Einmischung von Politik oderMoral in die individuellen Ent-

scheidungen strikt verbietet, ist deshalb diemetaphysischwahre Gesellschaftsordnung.

Ichhabe schongelegentlichdavongesprochen,dass sich inderReaktion einpubertä-

rer Affektmanifestiert, und ichmeine das nicht in erster Linie polemisch.Mir scheint in

der Tat, dass sich in dieser Sichtweise, wonach der große Einzelne – der die Schreiben-

den natürlich immer auch selber sind – der riesigenMasse der Dummen undGemeinen

gegenübersteht, eine tiefe charakterliche Unreife kundtut. Ich habe nicht vor, über die

Gründe oder Ursachen dieser Unreife zu spekulieren. Es ist auch nicht sicher, dass es da

nur ein Set solcher Gründe oder Ursachen geben muss. Aber die These als solche muss

bestehen, und Rand bestätigt sie sogar ausdrücklich. Sie schreibt: »I rememberwonder-

ing,at theageof about ten,whyadults admiredvirtueandheroismin literature,yetnever

sought to bring them into their own lives. In this respect, I have never grown up.«35

Rands Philosophie handelt also ebenso sehr von Selbstüberschätzung, wie sie davon

strotzt.Daswird besonders deutlich,wennman sich erinnert, dass Rand jede schöpferi-

sche Leistung als die voraussetzungslose Tat eines großenGeistes begreift.Egal ob in der

Kunst oder inderWissenschaft ist es immer einEinzelner,der aus eigenerKraft jede ent-

scheidendeundwirkmächtigeNeuerungbringt.36 Es ist dahernur folgerichtig,dass sich

34 Ebd. 13.

35 Epitath for a Culture. In: The Voice of Reason. 179–185. 182.

36 Das hat ziemlich schnell einige lachhafte Konsequenzen, etwa wenn Rand in Anthem beschreibt,

wie der Protagonist ganz alleine in einem alten U-Bahn-Schacht sitzend die Natur erforscht und

die Elektrizität findet. Das aber gibt es nun einmal nicht, ein Denken, das individuell und einsam

ansetzt. Man könnte überspitzt sagen, dass Rand in ihrer Übertreibung die Absurdität der idea-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 267

für Rand die drei Kardinaltugenden als die zusammengehörige Einheit von Vernünftig-

keit, Produktivität und Stolz darstellen: kohärent denkend und in Respekt vor derWirk-

lichkeit – beides fasst Rand in einer gewagtenWendung als »Vernunft« –macht sich der

Mensch daran, eine produktive Karriere einzuschlagen, deren Verfolgung ihn mit dem

Gefühl des eigenenWertes erfüllt. Lassen wir beiseite, wie unfassbar naiv und wirklich-

keitsfremd die Behauptung ist, dass die Erfüllung des Anspruchs der Produktivität in

Rands Sinn prinzipiell jedem offenstünde: Sie denkt doch ohne Zweifel an Tätigkeiten,

die sich immer nur von einer Minderheit von Menschen in sehr wenigen Berufen ver-

wirklichen lassen und die nur existieren können, weil es andere Berufe gibt, in denen

niemand davon träumen kann, irgendeine »rationale Unternehmung« in höchster Be-

wusstheit zu verwirklichen. Lassen wir auch beiseite, dass dieses Konzept von Ethik in

sich ganz inkohärent ist, da sich Rand nicht entscheiden kann, ob das Glück uns qua

Menschen schon zusteht oder ob wir erst noch das Recht darauf erwerben müssen:37

Beide Widersprüche sind nur neue Varianten der Überblendung des liberalen und des

reaktionären Diskurses, und wieder hat dieser das letzte Wort. Sich selbst fühlen also, in

radikalerSelbstgenügsamkeit,das ist dasZiel vonRandsUnterfangen.Kaumjemandhat

die Idee des Helden so weit getrieben wie Rand, deren so militant rationalistischer Dis-

kurs in einem irrwitzigen Phantasma gipfelt.Wieder ist es Roark, der das in drastischer

Weise ausdrückt: »A self-sufficient ego. Nothing else matters.«38

Für Rand gibt es Menschen, die Inseln sind. Inseln gibt es aber nur im Meer. Das

Meer, in diesemBild, das sind die vielen Zombies undUntermenschen,die hin- und her-

getrieben werden, aber nur in ihrer Vermassung existieren, nicht als Individuen. Es ist

eine Affektordnung, die im Herzen von Rands Schriften pocht. Eine, die ihren pubertä-

ren Ursprung nicht verleugnen kann.

Katastrophe. Weil es um die Herstellung eines Gefühls geht, das Gefühl der Erhabenheit

des großen Individuums,das sichüber dieWelt erhebt,39mussdieÖkonomiederKräfte,

die diese Erhebung ermöglicht, immer aufrechterhalten bleiben.Wieder finden wir die

Überblendung der Diskurse. Insofern sich Rand an den Liberalismus anlehnt, insofern

sie entschiedene Vertreterin von Kapitalismus, vonWissenschaft und Technik ist – frei-

lich ohne all diese Wirklichkeiten zu verstehen –, muss sie einem prinzipiellen Optimis-

listischen Variante der Subjektphilosophie bloßstellt. In Wahrheit gibt es kaum Bereiche, die in

solchemMaß soziale Aktivitäten darstellen, wie Wissenschaft und Kunst.

37 The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 13–39. »[…] one must earn the right to hold

oneself as one’s own highest value by achieving one’s own moral perfection […].« (29) »[…] the

achievement of his own happiness is man’s highest moral purpose.« (30) Alsomuss man das nun verdie-

nen oder nicht?

38 The Fountainhead. 636.

39 Es ist sicher kein Zufall, dass Rand deshalb so eine Vorliebe für die Vertikale hat: The Fountain-

head endet mit einer Aufzugfahrt, die Dominique nach oben bringt, auf den im Bau befindlichen

Wolkenkratzer, alles andre zurücklassend, bis nur noch der Held zu sehen ist, umrahmt von den

Elementen: »Then there was only the ocean and the sky and the figure of Howard Roark.« (727.

Das ist der letzte Satz des Romans.) Auch dieWeltraumfahrt lässt Rand vor Stolz und Erhabenheit

erschauern (vgl. Apollo 11. In: The Voice of Reason. 160–178). Dagegen sind die Hütten, die die ins

vortechnische Zeitalter zurückkatapultierten Menschen in Anthem bewohnen, alle flach wie die

Gleichheit selbst, die sie zur Verwirklichung bringen sollen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

mus anhängen. Eigentlich, so könnteman das zusammenfassen, ist die Verwirklichung

einer freien Gesellschaft und damit die Herstellung autonomer Individuenmöglich und

auch ganz leicht.Grundsätzlich hat jeder und jede, durch die Vernunftbegabung, die Fä-

higkeit, sich zur Fülle der eigenen Produktivität zu erheben und damit das eigene Glück

zu erringen. Ich hatte schon gezeigt, dass Rand als Erklärung für die Tatsache, dass das

nicht geschieht, nur einen diffusen und ganzmotivlosenHass anzubieten hat.Es ist hier

wie in allen Mythen: Der Bruch der ursprünglichen Einheit des Seins kann nicht mehr

erklärt werden. Jede mögliche Erklärung für ihn muss zirkulär sein: Warum z.B. woll-

te Luzifer nicht mehr Gott dienen bzw. wie war es möglich, dass er den Ungehorsam

wollen konnte?Weil er eben ungehorsamwar oder stolz oder böse oder verführt.Woher

das wiederum kommen sollte, ist unerklärlich. Ebenso auch hier: Wie es zu dem Hass

auf die Freiheit kommen kann, lässt sich für Rand nicht mehr erklären; sie macht denn

auch keine Anstalten. Hier wirkt offenkundig eine ontologische Fragwürdigkeit, die in

Wahrheit aber beiRandselbst liegtunddie,einernicht seltenenUmkehrungzufolge,den

(konstruierten) anderen untergeschobenwird.Es bleibt aber dabei, dass die freieGesell-

schaft imGrundsatzmöglich seinmüsste. Die USA sind, so erklärt es Rand ja wiederholt,

für einige Zeit immerhin in die Nähe dieses Zustandes gekommen. Diese pseudo-libe-

rale Seite trennt Rand von vielen anderen Reaktionären, denn das reaktionäre Denken

ist fundamental ungeschichtlich und es kennt prinzipiell keine Befreiung oder Lösung.

Da nun aber der liberale Diskurs bei Rand immer nur das ersteWort ist, das sogleich

vom zweiten und letzten dementiert wird, reiht sie sich eben auch in dieser Hinsicht bei

näherer Betrachtung ganz in die Logik der Reaktion ein. So sehr sie die Rationalität und

Freiheit und den Individualismus predigt, so unbeirrbar sie ihre Forderungen stellt und

wiederholt, nicht selten auch sehr konkrete »politische« – in Wahrheit kann sie es gar

nicht wollen, dass Freiheit und vernünftige Ordnung erreicht werden. Ich meine damit

nicht irgendwelche verborgenen oder gar unbewussten Motive.Was ich behaupte, lässt

sich ohne alle Schwierigkeiten auf derOberfläche ihrer Texte nachweisen.DieAffektord-

nung, die ich beschrieben habe und um die es geht, braucht nun einmal eine Welt, die

nicht zu retten ist, damit derHeld sich aus ihr als der erheben kann,der vonderVerkom-

menheit unbeeindruckt seinenWeg geht.

Es ist also eine dramaturgische Notwendigkeit, dass die Wirklichkeit eine einzige

Katastrophe ist. Dass das so ist, wird aber zugleich durch die offenkundige Lust bewie-

sen, die Rand an der Beschwörung dieser Katastrophe hat. Dabei ist es wichtig, dass die

Katastrophe schon eingetreten ist, sie könnte vielleicht noch abgewendet werden, aber

eigentlich ist schon alles zu spät. Rand wittert bei den unscheinbarsten Vorkommnis-

sendenFäulnisgestankdernichtmehr zu verhinderndenZersetzung.DerMechanismus

läuft, einmal angestoßen, offenbar so unerbittlich ab, dass sich Rand in der Beschrei-

bung des Untergangs fast zu überschlagen scheint. Rands Katastrophismus ist richtig-

gehend paranoid: Wenn man nur einen Zentimeter nachgibt, ist alles verloren, die Zer-

störung folgt auf dem Fuße. Jeder Kompromiss ist Verrat. Jeder. Rand behauptet nicht

nur, dass die Einführung einer allgemeinen Krankenversicherung im Handumdrehen

die gesamteWissenschaft, die Karrieren und sogar das Leben der Ärzte zerstören muss

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 269

(wobei sie, verständlicherweise, nicht erklärt, wie das geschehen soll);40 es ist sogar böse

(»evil«), die langweilige Sippschaft freigiebig zu bewirten!41

Rand lamentiert seitenweise und unvergleichlich stereotyp (und oft auch uninfor-

miert) darüber, wie schlimm der Zustand der Welt heute ist oder wie fürchterlich das

Mittelalter war oderwie es in der Sowjetunion zugeht. Es ist ihr aber eben inWahrheit –

auch wenn sie das vortäuscht – nicht darum zu tun, das zu ändern. Rand ist ein hervor-

ragendes Beispiel für eine Autorin, wie sie Spinoza immer wieder als abschreckendes

Beispiel aufruft, solche nämlich, die kritisieren, weil sie gerne kritisieren. Sie badet in

diesen selbstgerechten Jeremiaden.42

Es hat damit bei Rand eine besondere Bewandtnis. Sie kritisiert nicht einfach nur,

um sich überlegen fühlen zu können; das bestimmt auch. Wichtiger, tiefer liegt dieser

Grund: Rand braucht den beklagenswerten Zustand der Welt, weil sie den Helden spü-

ren muss. Es ist aus diesem Bedürfnis nach dem Heldentum, dass sich die Notwendig-

keit desKampfes herleitet.Bei vielen reaktionärenAutoren gibt es die Idee einer eigenen

Würde des Kampfes; der Kampf, der stählt und einenMann erst zu einemMannmacht,

der die große Person formt. Damit erhält der Kampf für sich eine Bedeutung. Nicht so

bei Rand. Sie hat ein radikal klassisches Konzept des Helden: Wie in der Antike ist ein

Held immer schon ein Held. Er ist als Held geboren.43 Oft hat das geradewegs genealo-

gische Gründe, indem sein Vater oder seineMutter ein Gott bzw. eine Göttin war.Wenn

die Helden dann kämpfen oder Aufgaben bestehen, dann nicht, um Helden zu werden,

sondern um unsterblich zu werden im Sinn des ewigen Andenkens. Nun glaubt Rand

nicht an solche Unsterblichkeit. Ihre Helden sind ganz offenkundig gleichgültig gegen

das Andenken, ja sogar gegen den schieren Gedanken der anderen. Roark stellt immer

wieder, zeitgleich mit seinen Gesprächspartnern und ebenso verwundert fest, dass we-

der deren noch irgendjemandes Meinung ihm etwas bedeutet. Rands Helden müssen

also die widersprüchliche Beschreibung erfüllen, dass sie einerseits immer schon Hel-

den sind, dass sie aber andererseits von ihrem Heldentum auch Zeugnis ablegen müs-

sen. Und das geht eben nur, wenn esWiderstände gibt, die überwunden werden wollen.

Die Widerstände, der Kampf hat für die Helden bei Rand also weder den Sinn, sie zu

formen (immodernen Sinn), noch sie unsterblich werden zu lassen, noch auch nur ihre

Heldennatur zu bestätigen. Denn die steht immer schon fest. Die Widerstände haben

40 Collectivized Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 93–99.

41 Doesn’t Life Require Compromise? In: The Virtue of Selfishness. 79–81.

42 Nur ein Beispiel für unzählige immer gleiche – alle so undifferenziert wie dieses hier (das übri-

gens aus einer Ansprache an Studenten stammt!): »We are living in an age when every social

group is struggling frantically to destroy itself – and doing it faster than any of its rivals or en-

emies could hope for – when every man is his own most dangerous enemy, and the whole of

mankind is rolling, at supersonic speed, back to the Dark Ages, with a nuclear bomb in one hand

and a rabbit’s foot in another.« (To Young Scientists. In: The Voice of Reason. 13–16. 13)

43 In diesem wichtigen Sinn ist Rand entschieden vormodern. Die Reaktion ist in ihren wichtigsten

Spielarten gerade nicht Rückkehr zum seligen Zustand vor der Aufklärung und Französischen Re-

volution, sondern sie begreift sich meist als der Extremismus einer Moderne, der die Moderne

von ihren eigenen Missverständnissen reinigt. Das schließt aber einige Anleihen am vormoder-

nen Denken keineswegs aus, hier Rands partielle Wiederbelebung des antiken Heldenkonzepts

oder auch Jüngers Platonismus der »Gestalten«.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

rein den Sinn einer inszenatorischen Notwendigkeit: Ihr Heldentummuss spürbar wer-

den. Und das geschieht nur in der Reibungmit denWiderständen.DieWiderstände und

der Kampf haben lediglich den Zweck, eine Geschichte, die mit dem ersten Satz vorbei

ist – denn Roark begegnet sofort mit der vollen Meisterschaft, Genialität und Selbstsi-

cherheit: er ist schon fertig –auf 700 Seiten auszudehnenunddabei spürbar zumachen,

was anfangs nur Behauptung war – und was inWahrheit auch Behauptung bleibt.

Da bemerktman eben den Unterschied. Es geht nicht um eineTheorie, es geht nicht

umdieBehauptungoder ihrenBeleg.DerBelegwirddadurchgeliefert, dass es sichgeil anfühlt,

Roark dabei zu begleiten,wie er ganz alleine seinenWeg geht, gegen alleWiderstände.ObRoark al-

so ein grandioser Architekt ist, ist egal. Er ist ein Held, weil sich seine Arroganz so gut anfühlt, und

die Berechtigung der Arroganz ist wieder nur dieses Gefühl.Wir haben hier unmittelbar die Affekt-

basis dieses vorgeblich so rationalen Denkens vor uns, und allein diese zählt. Sie füllt die Lücken

imArgumentationsgangwie in der Erzählung und Psychologie, sie hält die Erzählung zusammen,

die in Wahrheit eben nur eine Sammlung von Episoden zur Herstellung eben dieses Affekts ist, sie

gibt den Theorien und Behauptungen Wahrheit, sie wird gesucht, hergestellt, gefunden, alle Wor-

te sind Vorwand, einen Affekt zu erzeugen: den Schauer des einsamen Helden, der sich gegen alle

durchsetzt.

Das wird z.B. klar, wenn Cameron völlig unmotiviert seinem Freund Roark, der so-

eben einen großen Erfolg gefeiert hat – bzw. hätte feiern können, denn ein Roark feiert

nicht –, erklärt:

It doesn’t say much. Only ›Howard Roark, Architect.‹ But it’s like those mottoes men

carved over the entrance of a castle and died for. It’s a challenge in the face of some-

thing so vast and so dark, that all the pain on earth – and do you know how much

suffering there is on earth? – all the pain comes from that thing you are going to face.

I don’t know what it is, I don’t know why it should be unleashed against you. I know

only that it will be. And I know that if you carry these words through to the end, it will

be a victory, Howard, not just for you, but for something that should win, that moves

the world – and never wins acknowledgment. It will vindicate somany who have fallen

before you, who have suffered as you will suffer. May God bless you – or whoever it is

that is alone to see the best, the highest possible to human hearts. You’re on your way

into hell, Howard.44

Ja, na klar,wennman sich etwas vornimmt, dannwirdman auf Schwierigkeiten stoßen.

Und jedes Unternehmen, vor allem das idealistische, hat seine Risiken.Und jede Karrie-

re wird ihre Feinde finden. Das sind doch alles Trivialitäten. Aber bei Rand werden sie

eben über das Nächstliegende hinaus und in die Höhe des Metaphysischen selbst erho-

ben. Nur von dort her wird verständlich, worum es in ihrer »Philosophie« wie in ihren

Romanen geht.Und dannwird auch verständlich,weshalb sie gar nicht wünschen kann,

dass die Welt besser wird: Denn dann könnte es keine Helden mehr geben. Sie braucht

also den erbarmungswürdigen Zustand derWelt und sie braucht die schlimmenNeider,

Räuber, Zerstörer, Zombies und Nachmacher.

44 The Fountainhead. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 271

Kann man Menschen lieben? Es ist charakteristisch für die Reaktion, dass sie eine Beja-

hung der Wirklichkeit für sich in Anspruch nimmt. Üblicherweise ist das mit der Klau-

sel verbunden, dass wir die wirklicheWirklichkeit aus irgendwelchen Gründen verloren

haben. Daher muss der Möglichkeit der Bejahung erst einmal die Ausräumung des Fal-

schen vorhergehen.Manmuss sich vomUnwirklichen abwenden, um zumEigentlichen

zugelangen.DieBejahungdesSeins istniemalsohneHintergedankenundBedingungen

fürdieReaktion.Eineursprüngliche,grundlegendeBejahungdesSeins imGrundsatz ist

für sie nicht möglich. Erstmal muss alles fortgewischt werden, damit der Zugang zum

Wirklichen gebahnt werden kann. Die Gewalt steht am Anfang und hat gewissermaßen

therapeutischen Charakter. Die Reaktionäre scheuen oft nicht davor zurück, die Rhe-

torik ihrer Feinde zu übernehmen und von Revolution zu sprechen, wenn sie die hem-

mungsloseVernichtungdesÜberkommenenmeinen.Rand, indemsie den liberalenDis-

kurs imitiert, um ihn in sein Gegenteil zu verkehren – ein Gegenteil, das gleichwohl mit

ihmeinigeBeziehunghat –,geht gewissermaßenandersherumvor.DasErgebnis ist das

gleiche: eine unausgegorene Mischung von Bejahung und Ablehnung, von Zuwendung

zumWirklichen und Abscheu vor den Tatsachen.

Einerseits erklärt Rand, dass das Denken vom Ausnahmezustand her irrig ist.45 Da

spricht die Stimme des Liberalismus. Andererseits zelebriert Rand tatsächlich genau

dieses Denken: Die Gegenwart und die allergrößten Teile der Vergangenheit sind für

Rand eine einzige Katastrophe. Eine echte Bejahung des Seins müsste zudem die Ent-

schlossenheit mit sich bringen, die Menschen nicht zu be- oder gar zu verurteilen. Es

geht nicht darum, dass alles gleich wäre und dass es nichts zu kritisieren gäbe, dass

Hass, Intoleranz, Zynismus usw. einfach zu akzeptieren seien. Nein. Aber das Erste

muss immer die Bereitschaft sein, sich den anderen, und auch und gerade denen, die

man nicht versteht, zuzuwenden – denn bei den anderen, bei denen, die man versteht

(oder von denenman es glaubt), bedarf es ja keiner Anstrengung.Ein emanzipatorischer

Diskurs muss kurz gesagt irgendeine Art von Vertrauen in die Menschen setzen. Oft

hat man das falsch gedeutet, indem man meinte, man wäre verpflichtet zu behaupten,

die Menschen seien von Natur aus gut. In Wahrheit ist diese Auslegung eine massive

metaphysische Bürde, die ebenso wenig erforderlich ist wie ein ausgesprochener ge-

schichtlicher Optimismus. Es genügt doch wohl zu sehen, dass wir Menschen immer

schon und ursprünglich miteinander verbunden sind, und das in einer Weise, die al-

len erkennbaren »Nutzen« weit übersteigt. Wir sind einander in Sorge zugetan. Wir

gehen einander an. Ob daraus etwas moralisch Gutes folgt bzw. unter welchen Bedin-

gungen, ob diese ursprüngliche ontologische oder anthropologische Verbundenheit

ausreicht, um eine freie oder gerechte Gesellschaft zu gründen – das steht auf einem

anderen Blatt.Doch es gibt keine emanzipatorische Philosophie, die nicht hiervon ihren

Ausgang nimmt. Kein Mensch ist eine Insel.

Rand hingegen kennt nur Inseln. Sie deckt damit einen Widerspruch der liberalen

Theorien auf, die sich für emanzipatorisch erklärten und doch, soweit sie individualis-

tisch dachten, keine Basis für Befreiung, Gleichheit und Sorge herzeigen konnten – als

wieder nur einen verkomplizierten Egoismus. Dennoch, die Denkbewegung Rands, die

45 Vgl. Doesn’t Life Require Compromise? In: The Virtue of Selfishness. 79–81.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

vom Liberalen ausgeht, um ins Reaktionäre umzuschlagen, bestätigt sich auch in Hin-

sicht dieser Stellungnahme zum Menschen. Wieder siegt die Katastrophe, nachdem es

für einenMoment schien, als gäbe es Hoffnung.

Rand packt diese Frage, was von den Menschen zu halten ist, in eine denkbar bra-

chiale Form: Sind die Menschen zu lieben oder zu hassen? Sie legt einem ihrer Prot-

agonisten einen Satz in den Mund, der prägnanter nicht sein könnte. Gerade weil man

denMenschen liebt (scheinbarer Vorrang der liberalen Position),muss man die meisten

Menschen hassen (Durchschlag der reaktionären Position). »One can’t lovemanwithout

hatingmost of the creatureswhopretend to bear his name.«46 Es ist also derHass,der als

Preis der Liebe fungiert. Das Wesen des Menschen zu lieben, seine Vernunft und seine

Freiheit, ist gleichbedeutendmitHass undAbscheu gegen die Vielen, gegen die Zombies

und Second-Hander. Das Ausmaß an Herablassung, Verachtung, Arroganz, das sich in

solchen Sätzen ausdrückt, ist schwer auszuhalten.

Der Verdacht drängt sich auf, dass Rand nicht weiß, was Liebe bedeuten kann. Es

ist nun einmal endgültig wahr, dass sich Liebe nicht auf den Egoismus zurückführen

lässt. Ja, was ich empfinde in der Liebe, bereitet mir irgendeine Form von Freude oder

Genugtuung. Aber die Sorge undVerbundenheit, die unbedingte Zuwendung in Tat und

Gedanke – die bis zum von Rand so geschmähten Opfer gehen kann, aber nicht immer

muss – lassen sich nicht mehr egoistisch deuten. Wenn man aber, wie Rand, keine an-

dere Kategorie für das Sein der Menschen zulässt, dannmuss man in einen Formalismus

der Liebe geraten, der sich den anderen Formalismen der Reaktion (demder Tat, der Ent-

scheidung, der Freiheit) beigesellt. In diesemFormalismus der Liebe geht es in der Liebe

nur noch um die Liebe des Liebenden selbst – und um nichts anderes. Das spricht wie-

derumWynand in drastischerWeise aus, wenn er zu seiner Frau Dominique dies sagt:

I love you, Dominique. I love you so much that nothing can matter to me – not even

you. Can you understand that? Only my love – not your answer. Not even your indif-

ference. […] But when one reaches that stage, it’s not the object that matters, it’s the

desire. Not you, but I. The ability to desire like that. Nothing less is worth feeling or

honoring.47

Für Wynand hat seine Liebe zu Dominique also in Wahrheit gar nichts mit Dominique

zu tun.Es geht hierwohlgemerkt nicht darum,dass eine Liebe so entschieden sein kann,

dass sie dieMöglichkeit umfasst, den anderen noch zu lieben,wenn der einen nicht liebt

oder indifferent ist. Es geht vielmehr darum, dass Wynand glaubt, die Liebe bestünde

nur in seinem Gefühl, das Besitzergreifung ist.48 Im ersten Fall strebt die Liebe auf das

46 The Fountainhead. 461. Es ist der Zeitungsmogul Gail Wynand, der diesen Satz sagt, und damit

eine Figur, die ihre Ambivalenzen hat. Aber Rand kann sich nicht hinter der Figur verstecken, und

sie würde es wahrscheinlich auch nicht wollen. Im Grunde lässt sie die »Großen«, also jene, die

das Wahre erfasst haben, überall dort, wo sie kategorische philosophische Aussagen treffen, ihre

eigenen Überzeugungen aussagen. Was man schließlich auch daran merkt, dass sie alle dasselbe

sagen.

47 Ebd. 522.

48 Dagegen hat Buber in eindrucksvollen Sätzen, die nur lyrisch klingen, in Wahrheit aber höchste

systematische Strenge aufweisen, den Sachverhalt richtiggerückt: »Gefühle werden ›gehabt‹; die

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 273

Glück des oder der Geliebten, egal unter welchen Umständen und Opfern. Im Fall von

Wynand/Rand geht die Liebe nur auf sich selbst, sie berauscht sich an sich selbst.49 Der

andere ist am Ende nur Anlass und Ermöglichungsgrund eines Selbst- und Realitäts-

gefühls. Eine unreifere Auffassung von Liebe lässt sich nur schwer denken. Es ist daher

klar,was vonRandsBehauptungzuhalten ist,nur der rational egoistischeMenschkönne

wirklich lieben.50

Ein Spinozismus? Eine oberflächliche Lektüre der Texte von Randmag denGedanken na-

helegen, dass ihre Philosophie einige Berührungmit Spinoza hat.Mir scheint es kapital,

auf diesen Punkt einzugehen, weil dies erstens erlauben wird, einen echten Ausweg aus

den Labyrinthen der Reaktion offenzuhalten (denn Spinoza ist so ein Ausweg) und weil

sich zweitens Rands Position dadurch noch klarer konturieren lässt – und damit ihr völ-

liges Scheitern.

Spinoza ist der Philosoph der absoluten Bejahung des Seins und der Streiter für eine

Befreiung der Menschen, deren Ziel noch lange nicht absehbar ist. Er ist zugleich Vor-

denker einer ganzen Tradition von linken oder emanzipatorischen Philosophien, deren

gesamtes Unterfangen somit kompromittiert wäre, wenn zwischen seiner Philosophie

und der Rands echte Beziehung bestünde. Er ist zugleich auch für mich eine zentra-

le Bezugsgröße: Soll er das bleiben können, muss er überzeugend von Rand abgerückt

werden können. Wieder erweist sich die Unterscheidung der beiden Diskurse, die bei

ihr ineinander und übereinander geschoben sind, als der entscheidende Faktor.

Was sind die Gedanken, in denen sich eine Übereinstimmung zwischen Rand und

Spinoza kundzutun scheint? Es sind, in loser Aufzählung: die Selbstzweckhaftigkeit der

Existenz; die Expansivität der Selbsterhaltung; der »Egoismus«; der Rationalismus; der

Atheismus; die Ablehnung der Selbstkasteiung und aller Moralen des »Ressentiments«,

wie Nietzsche das nennt; die Ablehnung einer Philosophie des Ausnahmezustandes; die

Ablehnung aller Negativität im Sinn einer Philosophie des Todes und das Bekenntnis zu

einer Philosophie des Lebens.

Es stimmt, all diese Motive finden sich bei Spinoza und bei Rand. Schließlich kann

man den Tractatus theologico-politicus als einen der Gründungstexte des politischen Libe-

ralismus lesen. All das ist richtig. Aber wenn zwei dasselbe sagen, dann ist es eben nicht

dasselbe.Dergrößteund folgenreichsteUnterschied liegt inderMetaphysik.Randdenkt

die Menschen als Individuen, ganz unverbunden, jedes fängt von vorne an, es verdankt

nichts den anderen, es gibt keine natürliche Verbundenheit. Genau das ist durch Spi-

nozas Konzept der Natur unterlaufen. Es gibt natürlich Einzeldinge und darunter ein-

zelneMenschen, sogar unüberspringbar, aber sie sind nur Einzeldinge, insofern sie im-

mer schon miteinander verbunden sind, miteinander verwandt, einander ähnlich, ein-

Liebe geschieht. Gefühle wohnen im Menschen; aber der Mensch wohnt in seiner Liebe. Das ist

keine Metapher, sondern die Wirklichkeit; die Liebe haftet dem Ich nicht an, so dass sie das Du

nur zum ›Inhalt‹, zum Gegenstand hätte; sie ist zwischen Ich und Du. Wer dies nicht weiß, und mit

demWesen weiß, kennt die Liebe nicht, ob er auch die Gefühle, die er erlebt, erfährt, genießt und

äußert, ihr zurechnen mag.« (Martin Buber: Ich und Du. 15)

49 Diesem Formalismus der Liebe hat schon Nietzsche gelegentlich das Wort geredet. »Man liebt

zuletzt seine Begierde, und nicht das Begehrte.« (Jenseits von Gut und Böse. § 175)

50 Vgl. The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 13–39. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

ander in Konflikt wie Kooperation verbunden. Führt man diesen Grundgedanken mit

der Konzeption der Affektion zusammen, dannwird der Unterschied augenfällig: In der

Affektion geschieht eine Durchdringung, ein Durchlässigwerden der Wesen füreinan-

der. Es geschieht etwas Unberechenbares, was alle Beteiligten verändert. Die Affektion

schafft jeweils konkret einen Bereich, der keinem der beiden interagierenden Dinge ex-

klusiv zugehört.51 Nur in dieser Offenheit für eine Neuheit, die sich nicht kontrollieren

lässt, liegt eine Würdigung der anderen Menschen, die mir Rands ganz berechenbarer

Art des Egoismus nichts zu tun hat. Auch Spinoza verwendet eine Terminologie, die an

einen schlichten Egoismus denken lässt (die Selbstbezogenheit des Conatus; der »Nut-

zen« [utile], den andre für mich haben), aber wenn das Wesen sich in allen Affektionen

tief verwandeln und in einem grundlegenden Sinn bereichern kann, dann muss dieser

»Egoismus«, d.h. der »Nutzen« der anderen fürmich einfach seinen Sinn verändern. Ja,

es gibt auch für Spinoza nur Individuen, doch diese haben kein feststehendes Wesen.

Hingegen stehen die Individuen bei Rand einfach immer fertig voreinander;52 deshalb

gibt es dort ja auch keine echten Unterhaltungen, nur Monologe, die auf Unverständnis

stoßen, oder auf ein Einvernehmen, das vor aller Unterredung liegt (wie zwischen Roark

und Cameron). Deshalb auch die Brutalität, in der sich Rands Philosophie ausdrückt.

Bei Spinoza gibt es eine absoluteWertschätzung jedesWesens, auch derWeise oder der

»freie Mann« (wie es bei Spinoza heißt) wird sich nicht anmaßen, genau zu wissen, wer

in welche Kategorie Mensch gehört, weil Spinoza überhaupt keine Kategorien kennt. Er

kennt nur Bewegungsrichtungen. (Dagegen ist z.B. für Rand die Freude nicht ein Über-

gang, sondern ein Zustand – eine kleine, aber folgenreiche Differenz.) Der Weise oder

der Freie urteilt bei Spinoza eben nicht. Er ist, soweit es seine Kräfte zulassen, um die

Besserung der anderen bemüht, in einer echten, offenen Arbeit der Fortpflanzung des

Impulses, der ihn selbst beseelt. Mag sein, dass auch er irgendwo aufgeben muss, bei

diesem oder jenem, mag sogar sein, dass er Wut und Ärger über diese Unverbesserli-

chen kennt – er weiß aber immer auch, dass seine Wut und sein Ärger selbst Teil des

Problems sind. Dagegen ist Rands Denken ohne jede Entschuldigung (»unapologetical-

ly«, wie es im Englischen so schön heißt) harsch, urteilend, herablassend. Sie weiß im-

merganzgenau,wiedie anderen sind.Undwennsie auchnoch sie viel vondenTugenden

der Selbstachtung spricht; in Wahrheit ist ihre Selbstachtung genau aus dem gespeist,

was Spinoza nichtmüdewird, als den falschenSchein der Tugend zu kritisieren: die Ver-

achtung der anderen. Rand verachtet tief und leidenschaftlich. Das ist ein wesentlicher

affektiver Kern ihres Seins und Denkens und eben Fühlens. Das ist entschieden unspi-

nozistisch. Ebenso ist ihr Atheismus, ist ihr Kampf gegen die Denkweisen der Strafe,

des Opfers und des Todes, gegen die Logiken des Ausnahmezustandes vor allen Dingen

51 Das kann hier nur behauptet werden. Ich hoffe, bald eine Monographie zu Spinoza vorlegen zu

können, in der diese Behauptungen ihren ausführlichen Beleg erfahren werden.

52 So lässt Roark durchblicken, dass er schonmit 10 Jahren nicht mehr von seinemWeg abzubringen

gewesen sei, The Fountainhead. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 275

Werk ihrer Verachtung, ihrer Geringschätzung der anderen, der Vielen.53 Das ist es,was

sie antreibt – und so liegenWelten zwischen ihr und Spinoza.

Genauso ist ihr Rationalismus himmelweit von dem Spinozas entfernt. Denn er ist

einfach die billige und unkritische Überhöhung einer ganz bestimmten historisch ent-

standenen und von bestimmten wissenschaftlichen Methoden und Ergebnissen inspi-

rierten Denkweise zum Paradigma alles Denkens – nämlich ihres eigenen Denkens. Ihr

Rationalismus kennt keinerlei kritische Erörterung dessen, was Vernunft bedeuten soll;

die dürren, nichtssagenden Definitionen können diese Lücke nicht füllen (dazu gleich

mehr).Auch fehlt allemetaphysischeZusammenführungder verschiedenenAspekte von

Vernunft undRealität. Es ist ganz klar: Hier schreibt eine, die inWahrheit keine philoso-

phischeFrage,keineFragwürdigkeit kennt.Diealles,was sie selbst für selbstverständlich

hält, einfach für die Wahrheit und überhaupt den einzigen Weg hält. Es schreibt also –

im eklatantesten Gegensatz zu Spinoza und auch zu Rands eigenen Forderungen – die

schiere, selbstgefällige Ignoranz. Spinozas Rationalismus hingegen ist tief eingesunken

in eine große und zusammenhängende Vision des Seins, in eine echte metaphysische

Konzeption, und jeder Schritt der Argumentation ist dazu aufgerufen, diese Konzeption

und den in ihr wurzelnden Rationalismus durch seine Durchführung zu bestätigen.

Ein Beleg dieser massiv ressentimentgeladenen »Moral« bei Rand ist ihre Art und

Weise, »Beweise« für ihre Behauptungen vorzubringen. Denn sie erklärt bei allen Ge-

legenheiten, man müsse sich ja nur den heutigen Zustand der Welt ansehen oder auch

den gegenwärtigen Verfall der Kultur. Nicht nur ist das kein Argument, nicht nur ist die

schiere Behauptung irgendeines globalen »schlechten« Zustand oder eines Verfalls ein-

fach nur kindisch, nicht nur ist das auf der anderen Seite eine besondere Lieblingsbe-

hauptung von Konservativen und Reaktionären – es ist vor allen Dingen auch ein Aus-

weis ihrer Weltsicht, die sich nun einmal himmelweit von der Spinozas unterscheidet.

Die Welt ist vollkommen, konstatiert dieser mit einer unnachahmlichen Mischung aus

Nüchternheit und Begeisterung. Alles ist schlecht und wird immer schlechter, und die

Menschen sind selbst schuld dran, zetert Rand. Sie lehnt eine Logik der Ausnahmezu-

ständeundNotlagenauseinemganzanderenGrundabalsSpinoza: FürRand istdieWelt

längst vollständig in einem Ausnahmezustand, einem kulturellen, moralischen. Nicht

wie bei Hobbes in einemmetaphysischen, denn für Hobbes gibt es keinen freienWillen,

denman verantwortlichmachen kann und der immerhin als prinzipielleMöglichkeit ei-

ner Besserung fungiert. Aber inWahrheit ist die Versenkung ins Schlechte, ins Böse gar

bei Rand nur umso tiefer und schicksalhafter, denn wenn die Menschen nicht willens

53 Freilich, dieser Hass, diese Verachtung sucht sich, es geht wohl kaum anders, als Liebe zu camou-

flieren. So heißt es zweimal von Cameron (einmal in der Erzählung, einmal in einer Selbstaus-

kunft), dass die anderen Menschen einen Mann hassen, der seine Arbeit liebt, The Fountainhead.

35: »Men hate passion, any great passion. Henry Cameron made a mistake: he loved his work.

That was why he fought. That was why he lost.« Und 54: »The substance of them is hatred for

any man who loves his work. That’s the only kind they fear. I don’t know why.« Ich weiß in der

Tat auch nicht, warum die Menschen jemanden hassen sollten, der seine Arbeit liebt. Ich weiß vor

allem nicht, wie man auf eine so schwachsinnige Idee kommen kann. Oder ich weiß es: Es ist doch

nichts anderes als das spätpubertäre Ressentiment desjenigen, dermeint, nicht genugWürdigung

zu erfahren. Jemand, der sich immer für besser als alle hält. Jemand, der also noch keinen Schritt

in die Richtung einer ernstzunehmenden charakterlichen Reife gemacht hat.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

oder fähig sind, sich ihresWillens in der richtigenWeise zu bedienen, dann sind sie ret-

tungslos, verkommen und selbst schuld. Sie können nicht einmal mehr die Natur verant-

wortlichmachen,wenn sie einanderWölfe sind. InWahrheit nämlich glaubt Rand keine

Sekunde an die Möglichkeit einer wirklich rationalen Gesellschaft. Sie traut den Men-

schen das gar nicht zu.

Die Schlaflosigkeit der Vernunft. Somit fügt Rand der Klaviatur der Reaktion eine neue

Taste hinzu.Denn bei ihr verkleidet sich das reaktionäre Denken als liberales, indem sie

den Individualismus, die Freiheit und den Kapitalismus zu den Grundlagen ihrer Phi-

losophie erhebt. An allen neuralgischen Punkten dieser Philosophie schieben sich die

beiden Diskurse ineinander und übereinander. Rand deckt damit eine wichtige Wahr-

heit über den Liberalismus auf: dass er nämlich nicht nur faktisch in Ungleichheit und

Ungerechtigkeit mündet, sondern dass er auch, wenn er von Gleichgültigkeit oder Be-

quemlichkeit, von der besonderen Unaufrichtigkeit begleitet ist, die für alle menschli-

che Moral eine Gefahr ersten Ranges ist, in die zynische Umdeutung dieser Resultate

(derUngleichheit undUngerechtigkeit) in Prinzipien,desEndes in denAnfangumschla-

gen kann. In dem Augenblick wird der Liberalismus zur Reaktion, und gibt damit sich

selbst auf. Denn bei aller berechtigten Kritik am Liberalismus: Er ist nicht von sich aus

Reaktion. Es ist die Unaufrichtigkeit und der Zynismus, eine gewisse Behaglichkeit im

Privileg,die diese Transformation vollenden –die aber nun einmal phänotypisch in ihm,

als Möglichkeit, angelegt ist.

Rand hat diese Transformation eindrucksvoller als viele andere durchexerziert und

ist ebenhierdurchvorbildhaft geworden.SieumgibtdiesenUmschlagmitderAffektord-

nung, die für die Reaktion charakteristisch ist, in der sich die Reibung und der Konflikt

als die Generatoren vonWirklichkeitsgefühl geben, in einerWelt, in der die Bürgerlich-

keit alles gleichgemacht hat und offenbar nichtsmehrBesonderes zufinden ist.Das hys-

terische Sensation-Seeking, das so tyisch für die Reaktion ist, lässt sich auf jeder Seite

Rands finden, egal ob in den philosophischen oder in den literarischen Schriften. Die

Herstellung des Affekts (des Erhabenen) geschieht durch die Kappung aller Verbindun-

gen, so dass Leerstellen entstehen, in die sich die literarische Stimulation hineinergie-

ßen kann: als Aufgeilen am katastrophischen Aufprall der Unverbundenen.54

54 Nochmal sieht man den Unterschied zu einer wahrhaft menschlichen Philosophie ganz deutlich:

Deleuze sucht ebenfalls beständig nach letzten Elementen des Wirklichen, die nichts mehr mit-

einander gemein haben, die grundsätzlich unverbunden ist, im Sinn des Abgeschnittenseins. Im

Anti-Ödipus findet er mit Guattari den Begriff der Maschine dafür. Der Witz ist nun aber gera-

de, dass Wirklichkeit dann die unabsehbare, unendliche, unbeherrschbare und lustvolle Koppe-

lung der zehntausend Sachen ist, die nichts miteinander gemein haben. Für diese Philosophie ist

dann zugleich das Unverbundene nicht selbstgenügsam, sondern maximal ungesättigt, indem es

auf mehr Arten mit anderem verkoppelt werden kann, als alle menschliche Weisheit es erdenken

könnte. Es gilt, die Wirklichkeit zu erproben, im Experiment zu erleben, egal ob die Koppelungen

erhaben oder lächerlich oder lieblich oder schrecklich oder kindisch sind. Alles gilt für so eine Phi-

losophie. Nicht ist alles das Gleiche, aber alles muss zuerst im vollen Sinn als wirklich anerkannt

werden, um dann erst die lebensfreudigen von den verengenden Verbindungen unterscheiden zu

können. Diese Geduld, erst einmal alles anzunehmen, hat die Reaktion eben nicht. Sie erklärt zu-

erst, was es alles nicht gibt und was nicht gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 277

Rand ist damit einerseits eine klassische Vertreterin der Reaktion, andererseits re-

präsentiert sie einen pseudo-liberalen Typus der Reaktion, der seine eigene Physiogno-

mie hat und der vor allen Dingen als Legitimation des Kapitalismus und als Camouflage

seiner Ungerechtigkeiten als höhere Gerechtigkeit eine nicht zu unterschätzende poli-

tische Funktion erfüllt. Rands verheerender Einfluss in diesem Sinn kann kaum abge-

schätzt werden.

Manmuss aber schließlich noch auf einen besonders auffälligen Punkt bei Rand ein-

gehen: auf ihren vorgeblichen Rationalismus. Rand erklärt sich unablässig zur einzig

wahren Vertreterin von Realismus und Rationalismus. Dass man sich mit dem Begriff

derRealitätnicht vielMühegibt,wenneinemdiePhilosophienicht liegt,überraschtwohl

kaum.Aber ihre Berufung auf die Vernunft ist noch insistierender – undwirkt darin ge-

radezu wahnhaft. Wenn der Schlaf der Vernunft Monster gebiert, dann gilt das für eine

übernächtigte Vernunft, die die Augen nicht mehr zukriegt, nicht weniger. Ich bin mir

aber gar nicht sicher, ob es hier wirklich nur um eine andere Variante der Dialektik der

Vernunft geht.Dazumüsste Rands Vernunft auch erst einmal vernünftig sein.Nichts ist

ungewisser.

In Rands Vernunftbegriff treffen sich zahllose Elemente, die disparater nicht sein

könnten. Beginnen wir mit der Erkenntnistheorie (wenn man Rands Ausführungen ei-

nen so anspruchsvollen Namen beilegen darf). »Reason is the faculty that identifies and

integrates thematerial provided byman’s senses.«55 Das ist einigermaßen nachvollzieh-

bar, wenn auch nicht gerade spektakulär. Es ist dasWerk der Begriffe, die diese Integra-

tion der Perzepte vollziehen, so wie die Perzepte schon Integration der Empfindungen

(sensations) sind. All das ist in der Introduction to Objectivist Epistomology näher beschrie-

ben.Es ist nicht nötig, diesen Text imDetail vorzustellen; seineGrundzüge kann sich ein

jeder ausmalen, der versucht sich vorzustellen, wie eine Populärversion des klassischen

Empirismus aussehen würde. (Immerhin denkt Rand nicht sensualistisch: Ansatzpunkt

sind nicht die Empfindungen, sondern die Perzepte.) Interessant ist nun, dass in die-

semHandbuch des Flohmarktempirismus die Vernunft vor allem als Beispiel auftaucht,

und zwar als Beispiel für das unterscheidende Merkmal des Menschen. Eine »Essenz«

im klassisch-metaphysischen Sinn soll das nicht sein; Rand will lieber von einer Eigen-

schaft sprechen, die alle oder doch die meisten anderen beobachtbaren Eigenschaften

fundiert.56 Wie die Vernunft das im Fall des Menschen kann, ohne eben doch eine Art

von Essenz zu sein, wird nicht geklärt.

Viel schwerer wiegt aber, dass nicht geklärt wird, welchen Status diese Vernunft

hat: Entweder ist sie eine fundierende Eigenschaft, die den Menschen zum Menschen

macht – oder aber sie ist ein Telos oder Ideal, das himmelweit über denMenschen steht

und nach dem sie zu streben haben. Also entweder haben wir die Vernunft schon oder

wir müssen uns um sie bemühen. Die Ausflucht ist natürlich, dass wir uns aktiv dazu

entscheiden müssen, unsere Vernunft zu gebrauchen, aber dann gibt es doch sichtlich

zweierlei Vernunft: eine natürliche Anlage und ihre rechte Ausübung.

Wiederum wäre diese Unterscheidung nicht problematisch; sie ist vielmehr allzu

klassisch.WasRandhier aber Schiffbruch erleiden lässt, ist der hyperbolischeAnspruch,

55 Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 22.

56 Introduction. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

der laut Rand in der Vernunft liegt, so aber, dass man gar nicht von Vernunft sprechen

darf, wenn er nicht erfüllt wird – und der in Wahrheit nie von irgendjemandem erfüllt

wurde.Er ist vollkommenphantastisch: Für jedenBegriff, inWahrheit für jedes einzelne

Wort muss man sich der Definitionen bewusst sein. »Words without definitions are not

language but inarticulate sounds.«57 »Thetruth or falsehood of allman’s conclusions, inferences,

thought and knowledge rests on the truth or falsehood of his definitions.«58

Jetzt haben auch andere, rationalistische Autoren Konzeptionen von einem Ideal des

Denkens,die demvielleicht nichtweit entfernt sind.Mankönnte z.B.anLeibniz denken.

Aber was man bei einem Leibniz nicht findet, ist der Alarmismus und die Verdammung

in Bausch und Bogen von allemDenken, das nicht diesem Anspruch genügt. Eine Philo-

sophie, die gar keine Sensibilitätmehr für die Endlichkeit desDenkens hat,wird einfach

wahnsinnig, denn sie erklärt peremptorisch ihr eigenes faktischesDenken zumwahren,

unendlichen. Es besteht hier strukturell kaummehr ein Unterschied zu jemandem, der

weiß, dass Gott zu ihm spricht. Dasselbe Zur-Deckung-Bringen des Endlichen und des

Unendlichen bildet in beiden Fällen den Knoten der Rede, ihre dickte und dichte Stelle,

von dem aus dieWorte ausstrahlen.

Für Rand ist nämlich jeder, der dem Anspruch, immer die korrekte Definition zur

Hand zu haben, also jeder, der nicht total vernünftig denkt, jemand, der in Wahrheit

gar nicht denkt.Wieder kehrt das Klischee der so Vielen wieder, die lauter vage und un-

saubere Begriffe verwenden (die sie also nicht als Begriffe verwenden), ohne Zugriff auf

höhere Abstraktionen, »until the hierarchical structure of concepts breaks down in their

minds, losing all ties to reality; and, as they lose the capacity to unterstand, their educa-

tion becomes a process of memorizing and imitating«.59

Dann aber ist die an sich akzeptable (wenn auch nicht unbedenkliche) Unterschei-

dung in die Vernunft als Anlage und die Vernunft als Verwirklichung nicht mehr zu hal-

ten:Wenn nur die absolute und ideale Verwirklichung auch wirklich Vernunft ist, ist die

Anlage zur Vernunft letztlich gar nichts. Ihre Setzung bleibt leere Behauptung. Und da

es die Verwirklichung, die Rand beschreibt, nicht gibt und nicht geben kann, gibt es am

Ende gar keine Vernunft mehr. Ein doch einigermaßen frappierendes Resultat bei einer

militanten Rationalistin wie Rand.

57 Ebd. 11.

58 Ebd. 49.

59 Ebd. 76. Und wie immer ist die Eskalation eine totale: Im Grunde, das ist die Moral von der Ge-

schichte, denken die meistenMenschen überhaupt nicht wie Menschen, wie vernünftigeWesen –

und dieser Nachweis ist Rand in Wahrheit viel wichtiger als alle Erkenntnistheorie. Solche Leute

kennen keine Unterschiede, können Unterschiede nicht denken. Alles verschwimmt zu einem großen

Brei, zu »Nebel«, wie sie auch schreibt. Die absolute Gleichmacherei. »They are unable to distin-

guish thought from emotion, cognition from evaluation, observation from imagination, unable to

discriminate between existence and consciousness, between object and subject, unable to iden-

tify the meaning of any inner state – and they spend their lives as cowed prisoners inside their

own skulls, afraid to look out at reality, paralyzed by the mystery of their own consciousness.«

(76f.) Es sind wieder alle reaktionären Klischees vereint: Aufweichen aller Differenzen, Realitäts-

verlust, die Inferiorität der Masse sowie ihre Macht, andere mit sich nach unten zu ziehen, durch

schiere Schwerkraft, wie es scheint.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 279

Rands Vernunftbegriff, der so sehr im Mittelpunkt ihrer Selbstinszenierung steht,

hält nicht der kleinsten Prüfung stand.Wenn sie selbst ausdrücklich darüber Aufschluss

zu geben versucht, geht alles wild durcheinander. Rationalität soll dann bedeuten:60 Ak-

zeptanz der Vernunft als Leitlinie in allen Entscheidungen: wie gesagt wird hierauf ein

solcher Nachdruck gelegt, dass dieses Programm in Wahrheit gar nicht erfüllbar ist.

Dann aber heißt es wieder, es gehe umdie Zugrundelegung derWahrnehmung vonRea-

lität.61 DannumeinDenkverfahren.Dannumdie strenge Logik.Nun gibt es zwar philo-

sophische Konzeptionen, in denenman behaupten kann, dass all das dasselbe ist.Wenn

man das aber glaubt, dann muss man es auch ausführen und begründen können. Rand

schreibt das alles einfach hin,undmanmerkt, dass es ihr nie umeine kohärente Fassung

des Begriffs gegangen sein kann. Es bleibt alles reine Behauptung.

Schließlich hatte ich bereits erwähnt, dass Rand von einer völlig rationalen Gesell-

schaft phantasiert, die immerhin für eine Zeitlang fast in den USA erreicht gewesen

sei und die sich durch die radikale Umsetzung von individueller Freiheit und Kapita-

lismus auszeichnen würde. Man muss nicht lange nachdenken, um zu erkennen, dass

die schiere Idee einer solchen völlig rationalen Gesellschaft – noch dazu bevölkert von

lauter Rand’schen Egoisten – eine durch und durch irrationale Idee ist.62

Es ist also auffällig, in welcher extremen Weise das Insistieren auf der eigenen Ra-

tionalität, die Irrationalität der Theorien und die Arationalität der Begriffe diese gan-

ze »Philosophie« auseinanderfallen lassen wie ein morsches Stück Holz. Es ist ausge-

rechnet die unermüdliche und leere Anrufung höchster Rationalität, die dasWahnhafte

derBeschreibungenundForderungen einerseits unddasUnausgegoreneund Inkongru-

ente der denkerischen Mittel zusammenhalten soll. »Rational« ist das alles, was Rand

schreibt – aber nur dann, wenn man sich damit zufrieden gibt, zwei oder drei in sich

mehr als zweifelhafte Sätze zu akzeptieren und die dannmiteinander (undmit anderen,

genauso unterkomplexen Beschreibungen) zu kombinieren. Im Begriff der Rationalität

scheint sich bei Rand in der Tat das Wahnhafte selbst ihres Denkens zu verdichten. (Im

Unterschied zu vielen anderen Reaktionären, die wenigstens teilweise bereit sind, ihren

Irrationalismus zu bekennen – wenn sie ihn oft auch nicht an die richtige Stelle setzen

können.) Vor allem die Verweigerung der Realität gegenüber wirdmit dem Prestige, das

dem Begriff der Vernunft anhängt, camoufliert – was nicht ohne Ironie ist, da die Ver-

nunft doch selbst der Respekt vor der Realität sein soll.

60 Vgl. The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 28f.

61 Dementsprechend wäre Irrationalität der Widerspruch gegen die Fakten, und immerhin ist Rand

so konsequent, diesen Schluss auszusprechen – was ihr Gelegenheit für neuerliche Eskalationen

gibt: »The irrational is the impossible; it is that which contradicts the facts of reality; facts cannot

be altered by a wish, but they can destroy the wisher. If aman desires and pursues contradictions –

if he wants to have his cake and eat it, too – he disintegrates his consciousness; he turns his inner

life into a civil war of blind forces engaged in dark, incoherent, pointless, meaningless conflicts

(which, incidentally, is the inner state of most people today.)« (ebd. 31)

62 Charakteristisch ist im Übrigen, wie leichtfertig Rand bei dieser historischen Rückschau über die

so schlichte wie verstörende Tatsache hinweggeht, dass das, was sie für das Goldene Zeitalter der

USA ansieht, ökonomisch massiv von der Sklaverei abhängig war. Dann kann es mit der großen

Freiheit der rationalen Gesellschaft wohl doch nicht so weit her sein.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Die reaktionäre Verstellung des Wirklichen konzentriert sich bei Rand in der affektiv aufgela-

denen Phantasmagorie der totalen Vernünftigkeit. Die Vernunft oder ihre Anrufung fungiert

dabei als der Kleister für all die Widersprüche der Theorie. Sie funktioniert zugleich als

Kurzschluss, gemäß der Taktik des »Weil das ja klar ist«:63 Wirkliche Rationalität, Klar-

heit, auchMeisterschaft etc. wird bewiesen, indem sie durchgeführt wird. Dazu hat der

Reaktionärmeist keineGeduld,oder vielmehr: die affektiveZielsetzungseinesDiskurses

lässt das nicht zu, so dass der Durchgang durch die Sache durch die schiere Behauptung

ersetzt wird – die nur umso wirkungsvoller weil abgründiger, abgekappter wirkt. Auch

erlaubt es die Erhebung der Rationalität zum Reinen und Überempirischen, die eigene

Überhebung über die anderen zu begründen: ein Hebel, der die eigene Überschätzung

und die Geringschätzung (fast) aller anderen erlaubt. Schließlich ist die Kappung aller

Beziehungen zwischen der Großen Rationalität und demRest des Seins das Korrelat des

Konstrukts des großen, sich selbst genügenden Individuums, das ganz von selbst den

Hass der neidigen, dummenMasse heraufbeschwört.

All das stimmt, all das gibt unverzichtbareAspekte der Phantasmagorie derVernunft

bei Randwieder. Zugleich scheintmir dasWesentliche noch nicht damit erfasst zu sein.

Was ich geschrieben habe, scheint eher die sekundären, sehr willkommenen aber wie

von selbst sich ergebenden Folgen einer viel grundlegenderen Sache zu bezeichnen.Was

diesenEindruckhervorruft, ist,wie imBegriff derRationalitätunmittelbar die Forderung

nach dem Vernünftigen und das offenkundig Wahnhafte zusammenstoßen. Es ist, als

habeman hier diemaximale Verdichtung der reaktionärenUnaufrichtigkeit vor sich: dieWei-

gerung, sich den eigenen Fragwürdigkeiten und den Komplexitäten derWirklichkeit zu

stellen. Man spürt wohl, dass hier viel verborgen liegt. Aber man sieht nicht, wie man

noch weiter forschen könnte. Die Sperrung aller Wege in den Untergrund der Phantas-

magorie ist zu vollkommen. Man ist an die Passage aus Freuds Traumdeutung erinnert,

wo er die Grenze derDeutung benennt: das Element, das einerseits noch ausgesprochen

werden kann, dabei weit ins Unbewusste hineinweisend, das aber anderseits genau als

die Schranke fungiert: Bis hierher und nicht weiter!64 Und so scheint die vernünftige

Frau Randmit offenen Augen zu träumen.

In den bestgedeuteten Träumen muss man oft eine Stelle im Dunkel lassen, weil man

bei derDeutungmerkt, dass dort einKnäuel vonTraumgedankenanhebt, der sichnicht

entwirren will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beiträge geliefert hat. Dies

ist dann der Nabel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkannten aufsitzt. Die

Traumgedanken, auf die man bei der Deutung gerät, müssen ja ganz allgemein oh-

ne Anschluss bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige Verstrickung unserer

Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle dieses Geflechts erhebt sich dann

der Traumwunsch wie der Pilz aus seinemMycelium.65

Von Inseln und Menschen. Dieser Traumwunsch, vielleicht ist das bei Rand die absolute

Selbstgenügsamkeit des Einzelnen: »the self-sufficient ego«. Dass das nicht nur eine im

63 Beispielhaft, wenn auch wenig gelingend in der grandiosen Transrapid-Rede von Edmund Stoiber

auf den Punkt gebracht.

64 Gemäß demGebrauch von »Grenze« und »Schranke«, den Kant im § 57 der Prolegomena vorschlägt.

65 Freud: Die Traumdeutung. 517.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Ayn Rand: Some men are islands 281

engen Sinn wahnsinnige Vorstellung ist, ist unübersehbar: Sie ist letztlich gleichbedeu-

tend mit dem Wunsch, alleine auf der Welt zu sein, so alleine wie Gott vor der Schöp-

fung – oder nach ihrer Vernichtung. Dass damit aber auch niemals eine Ethik und kurz

gesagt kein Glückmöglich ist, scheint mir ebenso unzweifelhaft. Es ist nur billig, dieses

Kapitel mit den berühmtesten Sätzen von John Donne zu schließen, der den Gedanken

der ursprünglichen Verbundenheit der Menschen miteinander – ein Gedanke und eine

Erfahrung, die der Reaktion an einer empfindlichen Stelle die affektive Basis zu entzie-

hen vermögen – vielleicht am bündigsten zumAusdruck gebracht hat und der, in einem

Wort, recht hat, mag Ayn Rand auch noch so viel zetern:

No Man is an Island, entire of itself; every man is a piece of the Continent, a part of the

main; if a Clod be washed away by the Sea, Europe is the less, as well as if a Promon-

tory were, as well as if a Manor of thy friend’s or of thine own were; Any Man’s death

diminishes me, because I am involved in Mankind; And therefore never send to know

for whom the bell tolls; It tolls for thee.66

66 John Donne: Devotions. 87. Rechtschreibung von mir modernisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

