10. Ayn Rand: Some men are islands

Uberblendung. Ayn Rand ist auf dieser Seite des Atlantiks nicht allzu bekannt. Das ist in
den USA ganz anders, wo ihr bis heute andauernder Einfluss auf das konservative, ultra-
liberale und eben reaktionire Denken kaum iiberschitzt werden kann. In der Tat stellt
Ayn Rand einen besonderen und lehrreichen Fallin dieser Liste reaktionirer Autoren dar.
Es handelt sich erstens um die einzige weibliche Autorin, die hier auftaucht. Das kann
Zufall sein und nur meiner Auswahl geschuldet. Es passt aber sehr wohl zu der reaktio-
niren Sorge ums Minnliche, die auch Rand teilt. Zweitens hat Rand die Erschiitterungen
und Verinderungen der Welt, von denen alle Reaktionire gerne schreiben, wohl unmit-
telbarer miterlebt als andere: Geboren ist sie 1905 als Alissa Sinowjewa Rosenbaum, Toch-
ter russischer Juden, in St. Petersburg." Ihre Familie verliert nach der Oktoberrevolution
ihr Vermogen und verarmt. Mit Anfang 20 gelingt es Rand, ein begrenztes Visum fiir die
USA zu bekommen: Sie findet das Land der Freiheit und wird niemals nach Russland
zuriickkehren. Aufgrund ihrer Erfahrung mit den Kommunisten wird sie zeit ihres Le-
bens nicht nur eine militante Feindin all dessen werden, was nach Kollektivismus riecht;
sie wird in teils eklatantem Gegensatz zu vielen anderen reaktioniren Autoren keiner-
lei Sympathien fiir diktatorische und totalitire politische Systeme zeigen: Die Freiheit
des Individuums geht ihr iiber alles. Dieser selbe Individualismus fithrt sie auch dazu,
alle kollektiven Identititszuschreibungen, egal ob positiver oder negativer Art, abzuleh-
nen. Zwar war sie selbst kimpferische Atheistin, doch wird sie als Jidin — wie sie zu-
mindest fiir die anderen erscheinen musste — sicherlich auch in dieser Hinsicht reichlich
Anschauungsmaterial aus erster Hand erhalten haben.

Drittens ist bedeutsam, dass Rand zuerst als Schriftstellerin in Erscheinung getre-
ten ist, bevor sie sich ausdriicklich als Philosophin betitigt hat. Keine Frage, ihre litera-
rischen Werke sind unmittelbarer Ausdruck genau dieser Philosophie; sie sind viel mehr
Ideenbiicher als sie irgendetwas anderes sind. Genau darin besteht sogar ihre uniiber-

1 Corey Robin eroffnet sein Rand gewidmetes Kapitel mit dem treffenden Titel sGarbage and Gra-
vitascmit dieser dtzenden wie vollkommen wahren Erkldrung: »Saint Petersburg in revolt gave us
Vladimir Nabokov, Isaiah Berlin, and Ayn Rand. The first was a novelist, the second a philosopher.
The third was neither but thought she was both.« (The reactionary mind. 76)

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sehbare Schwiche. Dennoch hat sichja bereits gezeigt, dass die Verbindung der Reaktion
mit der Literatur keine zufillige ist.

Vor allem aber zeigt Rands Denken eine eigentiimliche Ambivalenz: In ihm wer-
den zwei unterschiedliche, wenn auch nicht inkompatible Denkweisen iibereinander
geschoben und -geblendet, so dass eine ganz spezifische geistige Gestalt entsteht, die
zum einen charakteristisch fiir Rands Denken ist, die aber zum anderen auch enorme
propagandistische Bedeutung haben kann. Es ist genau diese Uberblendung, die Rands
anhaltende Wirksambkeit fiir die ideologische Uberhdhung des Liberalismus in all seinen
brutalen Konsequenzen begriindet. Es ist konkret die Uberblendung von klassischem
individualistischem Liberalismus und reaktionirem Ressentiment - und es behilt
immer die Reaktion das letzte Wort.

Liberalismus. Diese Uberblendung lisst sich z.B. in einem kleinen Text beobachten, in
dem sich Rand die Frage vorlegt, ob eine Frau Prisidentin der Vereinigten Staaten wer-
den kénne.” Die erste Antwort ist: Ja. Frauen haben dieselben Fihigkeiten und Begabun-
gen wie Manner, es gibt auch keinen Unterschied in der Natur (etwa der zwischen Emo-
tionalitit und Rationalitit), der eine Frau fiir dieses Amt disqualifizieren wiirde. Das ist
eine konsequente Fassung des liberalen Individualismus: Es gibt nur Individuen, und
nur die Leistung derselben kann uns iiber etwaige Begabungen usw. aufkliren. Rand
schiebt aber sogleich noch eine zweite Antwort hinterher: Zwar kann eine Frau Prisi-
dentin werden. Sie kann es aber nicht verniinftigerweise wollen.

Begriindet wird diese iiberraschende Wendung dann eben doch wieder mit einer Be-
hauptung iiber das Wesen der Frauen und der Mdnner. Denn die Frau ist ihrem Wesen
nach eine Verehrerin von Helden (»hero worship«); sie muss zu einem Mann aufschauen
konnen. Aber dazu muss sie dem Mann gewachsen sein, ihm gleich sein (requal« — dass
dasin direktem Widerspruch zum Aufschauen steht, scheint Rand nicht zu storen). Hel-
denverehrung ist anspruchsvoll, sagt Rand. Die Frau muss dem Mann wiirdig sein. Dann
verehrt sie in ihm nicht irgendeine Qualitit, sondern seine Minnlichkeit selbst. Deshalb
kann die Frau als solche Manner nicht als Gleiche behandeln und schon gar nicht ih-
re Anfithrerin werden, weshalb die Ausiibung der Prisidentschaft fir eine verniinftige
Frau eine unertrigliche psychische Qual darstellen miisste. Es folgt hieraus wie neben-
bei, dass es auch ein Wesen des Ménnlichen gibt, das mit dem Heldentum identifiziert
erscheint.

Lassen wir fiir einen Moment die Frage beiseite, wie iiberzeugend das ist. Bemer-
kenswert ist zuerst einmal, wie selbstverstindlich Rand hier von einem Paradigma ins
nichste iibergeht. Rand vertritt unermiidlich einen radikalen Individualismus. Es gibt
fiir Rand itberhaupt nur Individuen: sowohl ontologisch betrachtet, wo es nun einmal
nur Einzelgegenstinde gibt, aber noch viel sicherer gibt es beim Menschen nur Individu-
en. Jeder Versuch, irgendwelche Gruppen zusammenzufassen, im Guten wie im Schlech-
ten, und ihnen als Gruppen eine Konsistenz zuzuschreiben, wird von Rand als Kollekti-
vismus gebrandmarkt. Und Kollektivismus ist so ziemlich das Schlimmste, was Rand
sich vorstellen kann. Deshalb ist fiir sie jede Politik der systematischen Unterstiitzung

2 About a Woman President. In: The Voice of Reason. 267—270.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

gewisser unterreprasentierter Gruppen falsch (etwa durch Quoten),? aber eben auch je-
der Rassismus, der nur die roheste und niedrigste Form von Kollektivismus darstellt:
»Racismis a doctrine of, by and for brutes. Itis a barnyard or stock-farm version of collec-
tivism, appropriate to a mentality that differentiates between various breeds of animals,
but not between animals and men.«*

Besonders eindringlich plidiert Rand dafir, dass nur Individuen Rechte haben kon-
nen. Der Ausdruck »kollektive Rechte« ist daher ein Widerspruch in sich selbst.”> Auch
gibt es tiberhaupt keine Gesellschaft. Es gibt nur Individuen. Die Rolle der Politik kann
einzig darin bestehen, deren Freiheit wirkungsvoll zu schiitzen, vor allem indem jede Ge-
waltanwendung geahndet wird. Im Idealfall ist eine Regierung ein »impersonal robot«.
Die Doméine der Regierung besteht aus den drei Bereichen der Polizei, um die Biirger vor
Kriminellen zu schiitzen, der Armee, um das Land vor Eindringlingen zu schiitzen, und
der Gerichtshofe, um Dispute zu schlichten. Irgendeine innovative, initiative Funktion
kann der Regierung nicht zukommen. Es gilt vielmehr, den Bereich der Politik zuguns-
ten individueller Freiheiten, die vor allem 6konomische sind, so weit als irgend moglich
einzugrenzen. Rand ist eine erklirte Feindin aller Totalitarismen; sie ist aber in Wahr-
heit auch keine Anhingerin der Demokratie,® da sie nimlich die gesamte Eigenstindig-
keit und den Eigenwert eines Bereichs der Politik bestreitet. Wo immer Politik sich von
ihrer eng umgrenzten Rolle entfernt, wo sie also nach dem Verstindnis vieler anderer
Menschen eigentlich erst Politik wird, hat sie fiir Rand ihre Bestimmung verraten. Am
Ende ist bei Rand gar kein Platz fiir Politik. Der Staat wird zum sprichwortlichen Nacht-
wichterstaat. An seine Stelle tritt das eigentliche Reich der Freiheit: der Kapitalismus.
Nochinihrem letzten Vortrag ventiliert Rand die alte, von Mandeville und Smith verbrei-
tete Idee, wonach das Profitstreben privater Unternehmer gleichzeitig und automatisch
die einzige echte Bereicherung aller und die einzige Garantie einer freien Gesellschaft
ist.”

Rand ist also eine kimpferische und streitbare Vertreterin eines radikalen marktli-
beralen Individualismus, und das in einer fast schon idealtypischen Eindeutigkeit. Der
radikalliberale Shift von der Politik zur Okonomie wird z.B. in dieser Aufstellung ihrer
Grundiiberzeugungen deutlich, in der sie jeweils eine Kategorie benennt und dann die
Position bezeichnet, die sie vertritt. Die Liste liest sich so:

Vgl. Representation Without Authorization. In: The Voice of Reason. 233-238.

Racism. In: The Virtue of Selfishness. 147-157. 147.

Vgl. Man’s Rights. In: The Virtue of Selfishness. 108—117. Und: Collectivized sRights«. Ebd. 118—124.
»Demokratie«istin Wahrheit ein verdachtiger Begriff, weil er mit seiner Betonung der Vielen wie-
der dem Vorurteil der Gleichheit und damit dem Kollektivismus Vorschub leisten kann. In dem

o AW

frithem Roman Anthem, einer Dystopie einer radikal kollektivistischen Gesellschaft, tragen alle
Menschen Namen, die sich aus einem Schlagwort und einer Zahl zusammensetzen. Solche Schlag-
worter —allesamt rote Tiicher Rands —sind z.B. »Cleichheit«, »Einstimmigkeit, »Einheit« oder eben
»Demokratie«. Immerhin heifRt die weibliche Protagonistin»Liberty —5-3000«. Es istaber bezeich-
nend, dass das, was sich der Protagonist hier (und in anderen Texten Rands) erkampft, die Freiheit
als »freedom«ist.

7 Vgl. The Sanctions of the Victims. In: The Voice of Reason. 149-157.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

255


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

»1. Metaphyics: Objective Reality. 2. Epistemology: Reason. 3. Ethics: Self-interest. 4. Pol-
itics: Capitalism.<®

Dort also, wo man eine Auskunft iiber die Politik erwarten wiirde, bekommt man
stattdessen eine iiber die 6konomische Ordnung. Politik existiert in Wahrheit also nicht,
und wo man meint, sie zur Existenz bringen zu miissen, da ist schon dieser Irrtum der
Anfangvom Ende der Freiheit. Genauso emblematisch ist die Erklirung, dass im Herzen
der Ethik das Eigeninteresse stehen muss. Ich werde auf den militanten Egoismus Rands
noch niher eingehen. Sicher ist, dass auch diese Idee, wonach alles Gute und Rechte im
aufgekliarten Eigeninteresse besteht und aus ihm flief3t, eine urliberale ist.

Man versteht, weshalb Rand eine so grofRe ideologische und propagandistische Be-
deutung ausiiben konnte. Fiir die Rechtfertigung des Kapitalismus und fiir die Exaltati-
on der individuellen Freiheit wird man kaum eine wortreichere und kompromisslosere
Anwiltin finden, davon abgesehen, dass sie genau dank dieser Kompromisslosigkeit ei-
ne schillernde Figur war. So konnten und kénnen sich verschiedenste Personlichkeiten
aus dem rechten und marktliberalen Spektrum der USA auf sie berufen, und das selbst
dort, wo sie solche Berufungen ausdriicklich abgelehnt hat.

Der Kampf um die Individualitdt. Wenn das der Kern der Sache wire, dann hitten wir eben
eine Radikalliberale vor uns. Ayn Rand hitte in diesem Buch nichts zu suchen. Bei allem,
was man mit gutem Grund gegen den Liberalismus und den Kapitalismus vorbringen
kann: Sie sind nicht dasselbe wie Reaktion und Faschismus.

Aber in der Tat ist das alles auch nur die halbe Wahrheit, oder sogar ein bisschen
weniger. Das Beispiel der weiblichen Prisidenten hat es schon gezeigt: Der Diskurs der
Individuen ist zugleich durch einen zweiten Diskurs verdoppelt, der sich iiber den ersten
legt und ihn dominiert. Man kénnte auch diesen zweiten Diskurs noch quasi-liberal le-
sen. Dann ndmlich wiirde er die harte Konsequenz des Liberalismus ungerithrt ausspre-
chen, die ganz einfach darin besteht, dass in einer Welt der 6konomischen Freiheit und
der gleichen Chancen nicht jeder denselben Erfolg haben wird. Die theologische Denk-
figur, wonach es zwar nicht die Werke sind, die rechtfertigen, wonach aber der weltli-
che Erfolg das sichtbare Anzeichen der Rechtfertigung und Gnade sind, greift auch hier:
Am Ende sind im freien Kapitalismus die Armen selbst schuld an ihrer Armut, hitten
sie doch alle Gelegenheit gehabrt, sich aus ihrer Armut durch Arbeit oder Einfallsreich-
tum zu befreien. Zumindest geht so die liberalistische Mir. Manche Liberale akzeptieren
diese Konsequenz ausdriicklich, andre drucksen eher herum, wenn es zu diesem heik-
len Punkt kommt. Immer aber steht dieses Argument bereit, wenn der angeblich so freie
und menschenfreundliche Kapitalismus mit seinen Folgen konfrontiert wird.

Man findet nun bei Rand Motive, die dem sehr nahekommen. Wir miissen im Falle
von Rand aber die Reihenfolge umkehren. Rand akzeptiert nicht die manichiische Kon-
sequenz der Armen und der Reichen als ein Produkt der kapitalistischen Logik. Es ist
ganz im Gegenteil dieser Manichiismus, der bei Rand primir ist und der dann, mit ei-
ner spiirbaren Phasenverschiebung, im Kapitalismus wiedergefunden wird.

Wie bei allen reaktioniren Autoren dreht sich auch bei Rand alles um einen Kampf. Es
ist der Kampf der grofien Einzelnen gegen die Masse. Das, worum gekimpft wird, ist die Maglich-

8 Introducing Objectivism. In: The Voice of Reason. 3-5. 3

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

keit des Einzeln-Seins selbst, echte Freiheit, authentische Individualitit. Das heifst, dass es zwar
fiir alle Freiheit geben muss, dass aber nicht alle zur Freiheit fihig sind. Freiheit ist zu-
gleich ein politischer, sozialer oder 6konomischer Begriff und ein héchst anspruchsvol-
ler individueller. Freiheit meint die Basis fiir ein gemeinschaftliches Leben und die ganz
seltene Verwirklichung echten Menschseins, und wieder ist die Nicht-Deckungsgleich-
heit nicht zu tibersehen. Mit Matthius kann man von der Freiheit und dem Menschsein
sagen: »Denn viele sind gerufen, aber nur wenige auserwihlt.« (22, 14) Weil alle gerufen
sind, ist ihr Nicht-Erscheinen auch als eigenes Verschulden anzurechnen. (Andererseits
passt das Paradigma eines grofien, metaphysischen Kampfes nun einmal ganz und gar
nicht zum liberalen Paradigma des Ausgleichs durch Handel.)

Das ist der eigentliche Kern von Rands Denken, und es ist ein dramatischer Kern. Es
wird hier in Wahrheit nicht gedacht, sondern inszeniert, so wie ironischerweise in ih-
ren Romanen nicht inszeniert, sondern schlecht gedacht wird. Es ist diese Nachstellung
einer nie stattgefundenen Schlacht, die die literarische Maschinerie Rand antreibt. In ei-
nem wahrhaften Wiederholungszwang kommt sie immer und immer wieder genau dar-
auf zuriick, und zwar in einer schwer ertriglichen Eintonigkeit. So handeln etwa simt-
liche Dialoge in The Fountainhead von nichts anderem, und das fast wortgleich.

Die verschiedenen Aspekte dieses Dramas lassen sich noch genauer aufschliisseln.
Auf der einen Seite steht die Masse, die Vielen, die Mehrheit, das Kollektiv, die Second-
Hander, die Parasiten. Rand verwendet all diese Termini, und gerade die rohesten mit
besonderer Lust. Deren Existenz ist der eigentliche affektive Fokus von Rands Denken,
auch wenn sie selbst anderes behauptet. Denn das vernichtende Urteil, das unberiihrt
von aller Differenzierung peremtorisch iiber die meisten Menschen gesprochen wird,
wird durchaus noch hie und da rationalisiert, und zwar im Wortsinn.

Rand schligt zum einen eine sehr konventionelle Naturphilosophie vor, wonach die
Glieder eines jeden Reichs ihnen eigene Funktionen vorweisen konnen, um das eigene
Uberleben zu sichern.® Das Ganze ist also sehr naiv biologistisch und funktionalistisch
gedacht. Jedenfalls kommt dem Menschen als Proprium, d.h. als das ihm eigene Instru-
ment zur Bewiltigung der Aufgaben des Lebens, die Vernunft zu. Anders als die pflanz-
lichen und tierischen Eigenschaften jedoch liuft die Vernunft nicht von selbst ab. Alle
Wesen handeln automatisch - bis auf den Menschen. Der jedoch muss sich dazu entschei-
den. Der abstrakte Vitalismus und grobe Biologismus wird also durch ein inkongruentes
Gemisch von Rationalismus und Voluntarismus erginzt, und dieses Mit- und Gegen-
einander von Rationalismus und Voluntarismus ist wieder nur dieselbe Uberblendung,
diesmal auf der Ebene der Anthropologie. »Man has to be man by choice [...].«*°

Man muss sich also aktiv fiir eine verniinftige Lebensfithrung entscheiden, und man
kann in dieser Entscheidung auch versagen. Das ist ja nun wahrlich keine originelle Idee,
aber wihrend viele Philosophen in dieser ersten Konstatierung den Auftrag sehen, de-
nen, die noch nicht verniinftig geworden sind, zu helfen, ist diese Diagnose fir Rand
willkommener (und in Wahrheit aufgesuchter) Anlass zu einer Herabwiirdigung der al-
lermeisten Menschen, iiber die Rand offenbar ganz genau Bescheid weif3. Die Verach-

9 Diese Thematik ist besonders ausfiihrlich dargestellt in: The Objectivist Ethics. In: The Virtue of
Selfishness. 13—39.
10  Ebd.27.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

257


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

tung der Vielen rechtfertigt sich daraus, dass deren Unvernuntft ihre eigene Schuld ist.”
Es gibt eben solche, die richtig entscheiden und auf sich allein gestellt das Richtige ver-
wirklichen, und es gibt die, die das nicht tun. Das nun ist die Pointe dieser halbgaren
Theorie: dass die Rationalen und damit allein Uberlebensfihigen und - diese Erginzung
wird nicht ausgesprochen, aber dem Leser anheimgestellt — Uberlebenswiirdigen im-
mer wenige sind, wihrend die Vielen in einer Existenz der viehischen, untermenschlichen
Bewusstlosigkeit dahindimmern. Das alte Thema ist gefunden: der Konflikt zwischen
den grofien, heldenhaften Individuen und der breiten, dummen, tierischen Masse.

Man bemerkt auch strukturell die Ubereinanderschiebung, von der ich gesprochen
habe, denn wihrend das Ganze auf der einen Seite von einem kategorischen Individua-
lismus anhebt, ist man hier bei einer Beschreibung angelangt, die scheinbar im Gegen-
satz zu allen erklirten Zielen eine kollektive Existenz kennt. Es ist die kollektive Existenz
derjenigen, die zu einer verniinftigen Existenz nicht fihig oder willens sind. Individua-
litit ist also weniger eine Konstatierung als vielmehr ein maximaler Anspruch, dem nur
die wenigsten gewachsen sind. Der Kampf, den Rand inszeniert, ist damit letzten En-
des der Kampfum die Moglichkeit von Individualitit in einer Welt, die nur aus Individuen
besteht und doch nicht nur aus Individuen besteht.

Die Verurteilung der Vielen ist brutal und absolut hemmungslos. Schon die »philo-
sophischen« Ausfithrungen lassen alle Differenzierung vermissen:

Reason is the faculty that identifies and integrates the material provided by man’s
senses. It is a faculty that man has to exercise by choice. Thinking is not an automatic
function. In any hour and issue of his life, man is free to think or evade that effort.
Thinking requires a state of full, focused awareness. The act of focusing one’s con-
sciousness is volitional. Man can focus his mind to a full, active, purposefully directed
awareness of reality— or he can unfocus it and let himself drift in a semiconscious
daze, merely reacting to any chance stimulus of the immediate moment, at the mercy
of his undirected sensory-perceptual mechanism and of any random, associational
connections it might happen to make.

When man unfocuses his mind, he may be said to be conscious in a subhuman sense
of the word, since he experiences sensations and perceptions. But in the sense of the
word applicable to man [..] an unfocused mind is not conscious.””

Man sieht, wie hier die Geschichte in einem sich moderat gebenden Rationalismus an-
fingt, dann aber sofort iiber einen Voluntarismus in eine Theorie kippt, in der die al-
lermeisten Menschen mehr Ahnlichkeit mit Zombies haben als mit Menschen.” Da diese
Untermenschen (und Rand gebraucht den Begriff des Untermenschlichen ganz prizi-
se als die Gesamtheit der Mittel, die nicht auf der Héhe der Vernunft sind) von sich aus
keine echten Leistungen hervorbringen kénnen, sind sie auf die anderen, die wirklich

11 Man muss sich eben fiir die Vernunft entscheiden, und die meisten sind zu faul/zu dumm/zu bo-
se.., um diese Entscheidung zu treffen. Mit dieser Auslegung, die unvermeidlich ist, aber aus gu-
tem Grund nichtimmer so offen ausgesprochen wird, wird endgtiltig klar, dass die Verachtung der
Menge ganz und gar erfahrungsunabhéngig ist. Rands Ressentiment ist a priori.

12 Ebd. 22.

13 Das Beispiel der Zombies fallt dort sogar, ebd. 28.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

verniinftigen Menschen angewiesen. Somit sind die Zombies auch Parasiten: Wesen, die
sich an andere dranhingen und von deren Kraft zehren, sei es, indem sie ihnen blind
hinterherlaufen, sei es, indem sie versuchen, sich durch Gewalt zu erwerben, was nur
die schopferische Individualitit erringen kann.

Die Zombies und Parasiten sind die Irrationalen, und als solche sind sie die Verkor-
perung des Unfriedens: Ein Unverniinftiger stellt sich in Gegensatz zur Realitit, so dass
sein Bewusstsein in einen Prozess der Selbstauflosung treten muss: »he turns his inner
life into a civil war of blind forces engaged in dark, incoherent, pointless, meaningless
conflicts (which, incidentally, is the inner state of most people today.)«**

Die Verkommenheit dieses Denkens und seiner Vertreter zeigt sich weiterhin in der
Ethik. Wie so viele Denker, die vom Ressentiment getrieben sind, sieht auch Rand das
Ressentiment immer bei den anderen. Sie inszeniert in ihrer iiblichen Weise einen un-
geheuer simplifizierten Konflikt, in dem zwei grofie Michte gegeneinander kimpfen —
und wieder ist alles Kampf: Dem Egoismus steht der Altruismus gegeniiber. Der Altruis-
mus ist in Rands Interpretation jene Ethik, in der jeder gezwungen werden soll, fiir die
anderen zu arbeiten und zu sorgen und nichts fiir sich zu behalten oder zu wiinschen.
Letztlich ist der Altruismus genau der Versuch der Authebung aller Individualitit. Die-
ses ganz sachferne, nur noch von einer Ideologie diktierte »Verstindnis« von Altruismus
(in Wahrheit nicht mehr als eine schlechte Karikatur) lisst sich etwa in dem frithen Ro-
man Anthem ablesen: In dieser Dystopie wird eine Gesellschaft in Szene gesetzt, in der
sich der Altruismus zusammen mit irgendeiner Art von Steinzeitkommunismus durch-
gesetzt hat. Das Ganze ist zwar recht atmosphirisch, aber doch auch ein wenig licher-
lich: Sowurde das Wort »Ich«ausgerottet; alle sprechen nur im Plural von sich: »wir«. Die
Wiederentdeckung des Wortes »Ich« durch den Erzihler und die Frau, die sich ihm aus
Liebe in der Flucht vor der Gesellschaft angeschlossen hat, ist nun von der ersten Seite
anvorhersehbar, so dass dieser grofRe pathetische Augenblick ziemlich kindisch wirke: so
wie eine Halbwiichsige sich einen grandiosen Moment vorstellt. Ich werde noch darauf
zuriickkommen, dass diese Einschitzung mehr als Polemik ist.

In Rands Ideologie ist diese Idee einer Moral, die Riicksicht auf den Nichsten nimmt,
immer mit dem Konzept des Opfers (»sacrifice«) verbunden. Sie kann in aller Strenge kei-
ne solche Moralitit denken, es sei denn als ein Zwang, sich selbst und seine Bediirfnisse
riickhaltlos zu opfern. Dieser Zwang ist zuerst von auflen auferlegt und bald auch inter-
nalisiert. So zehren sich die Opfer der Opferlogik in einem Dienst an den anderen auf,
ohne dass fiir sie etwas zuriickbleibt. Natiirlich hat Rand recht: Wenn der Altruismus
das sagen und fordern wiirde, dann wire er unmenschlich. Ein Zwang zur Aufopferung
ware nichts anderes als eine psychische Vergewaltigung. Allerdings hat das, aufierhalb
der Romane und Pamphlete von Rand, auch kaum je irgendwer gefordert. So geraten
diese Schilderungen denn auch zur Karikatur, die wieder die Obsessionen der Autorin
offenlegen, anstatt allzu viel itber die sonst vielbeschworene Realitit auszusagen. (In The
Fountainhead kommt die Rolle dieser Karikatur der Figur Catherine Halsey zu.)

Die Feindschaft zwischen den grofden, eigenstindigen Menschen und den Zombies
und Parasiten erhilt in The Fountainhead noch eine weitere Gestalt. Der Feind ist ungreif-
bar, die Bedrohung ist anonym. »It was a war in which he was invited to fight nothing, yet

14 Ebd.31. Und auch hier wieder die reaktionare Obsession mit dem Motiv des Biirgerkriegs.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

259


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

he was pushed forward to fight, he had to fight, he had no choice - and no adversary.«”
»A war...against?... The enemy had no name and no face.«*

Vor allem aber wird diese Feindschaft am Ende, im groflen Plidoyer des Helden
Howard Roark, als ein Gegensatz der schopferischen Individuen und der Nachahmer
verstanden. Auf der einen Seite stehen die, die kiinstlerisch wie wissenschaftlich krea-
tiv sind, die Meisterwerke schaffen und grofRe Einsichten erreichen: Sie sind es ganz
eigentlich, die die Menschheit voranbringen. Rand ist vielleicht unfihig, auf jeden Fall
aber entschieden unwillig, irgendeine selbst historische oder soziale Dimension von
Wissenschaft und Kunst zu erkennen. Auf der anderen Seite stehen die, die sich das alles
zunutze machen, die die Erkenntnisse der Wissenschaftler gebrauchen und vernutzen
und die sich in endloser Wiederholung der stilistischen Durchbriiche ergehen, die die
Kunst den Genies zu verdanken hat. Die Trennlinie ist immer klar bei Rand, kein noch so
leiser Zweifel stort die Ruhe ihres unterkomplexen Manichdismus: Hier der »Creators,
dort die »Second-Hander, die noch einmal als »Parasiten« auftauchen.”

Die Uberschiebung und Umkehrung des leistungsfokussierten Liberalismus hin zu
einem reaktioniren Abscheu vor den Massen™ vollendet sich schliellich in dem Satz:
»The contest has another name: the individual against the collective.«”

Das Eigenartigste ist aber die Erklirung, die Rand fiir die Natur dieses Kollektivs
gibt. Denn wenn die Vielen sich wie Parasiten an die schopferischen Geister hingen,
dann weifd man doch noch nicht, warum sie diese mit solcher Unerbittlichkeit verfol-
gen. Es gibt hier einen echten Hass, der die Second-Hander den Creators nachstellen
lasst. Die Feindschaft und der Krieg sind fiir Rand real. Aber wieso sollten die Vielen, die
von der Vernunft nicht so Gesegneten die anderen hassen? Und wieso sollten sie sie ver-
nichten wollen? Ein Parasit strebt schlieflich gerade nicht die Vernichtung seines Wirts
an, zumindest nicht direkt. Nun ja, Rand wiirde zweifelsfrei erkliren, dass die Unver-
niinfrigen eben qua ihrer Unvernunft zu diesem Verstof3 gegen das Gesetz der Selbster-

15 The Fountainhead. 173.

16  The Fountainhead. 338.

17 Auf 712 nicht weniger als siebenmal in diesen Worten!

18  Derentscheidende Punkt, der die liberale von der reaktiondren Logik unterscheidet, ist der Unter-
schied zwischen Epigenese und Praformation, zwischen Aposteriori und Apriori: Der Liberalismus
erklart, dass im Grundsatz alle Menschen gleich sind. Eine freie Gesellschafts- und Wirtschaftsord-
nung vorausgesetzt, werden sich sodann zwar Unterschiede herausbilden (im Parameter des »Er-
folgs«), doch sind diese Unterschiede auf die verschiedene Art und Weise, die Befihigung oder Be-
reitschaft zurtckzufithren, die eigene Grundausstattung ins Treffen zu fithren (»Leistung«). Dass
das ein ideologisches Konstrukt ist, ist ohnehin klar. Dass daher in dieser Rationalisierung der Un-
terschiede mindestens eine Naivitat, eher aber noch ein gewisser Zynismus, oder vielleicht auch
nur eine Gleichgiiltigkeit liegen, ist ebenso unzweifelhaft. Reaktionir wird diese Logik aber erst—
und oftauch nur unausgesprochen — wenn sich die Folge umkehrt: Dann stehtam Anfang nurdem
Anschein nach eine Gleichheit aller, die die fundamentale Ungleichheit der Menschen blof$ iiber-
deckt, von denen einige zum Gewinnen und Fithren berufen sind, wahrend die anderen, aufgrund
ihrer Unzulanglichkeit, ohnehin keine Anspriiche auf Mitsprache oder Entscheidung geltend ma-
chen diirfen. In dieser Optik sind die sich in Leistung und Erfolg ausdriickenden Unterschiede nur
die Manifestationen einer quasi schicksalhaften Scheidung der Menschen in die wenigen wirkli-
chen Menschen und den nutzlosen Rest.

19 Ebd. 715.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

haltung getrieben wiirden, aber das beantwortet die grundlegende Frage ja noch nicht:
Wie kommt es itberhaupt zu dem Hass der Vielen auf die Wenigen?

Rand gibt darauf keine wirklich befriedigende Antwort. Am Ende steht dieser Hass
wie eine Naturgewalt da. Die naheliegende, ja triviale Erklirung aus irgendeinem »Neid«
findetbei Rand kaum Platz. Irgendwie scheint die schiere Existenz der anderen, der Gro-
Ren, Selbstbewussten, Stolzen, Schopferischen einen fast reflexartigen Hass zu produ-
zieren. Es gibt in The Fountainhead eine Reihe von Figuren, die alle gemein haben, dass sie
zumindest intellektuell zu den Freien und Stolzen gehéren und die deshalb auch alle das-
selbe verstehen, nimlich eben die Natur dieses Gegensatzes. Sie sind nur unterschieden
durch ihre jeweilige Haltung zu diesem Gegensatz. Neben dem Helden Howard Roark
sind das Dominique Francon, Roarks Geliebte, Gail Wynand, ein machtbesessener Zei-
tungsmogul und Ellison Toohey, ein durch und durch zynischer Intellektueller. Domini-
que driickt die schiere, offenbar auf nichts weiter zuriickfithrbare Selbstgewissheit des
Hasses der MittelmifRigen einmal so aus: »Ask anything of men. Ask them to achieve
wealth, fame, love, brutality, murder, self-sacrifice. But don’t ask them to achieve self-
respect. They will hate your soul. Well, they know best. They must have their reasons.«*°
Welche Griinde das sind, sucht man vergebens. Noch eigenartiger ist das in der Gestalt
des Ellison Toohey: Der ist erklirter Sozialist, Menschenfreund, Altruist, aber eben nur
erklirter. In Wahrheit weif$ er um die Verhiltnisse der Welt, und das sind eben die, die
Rand tiberall verbreitet. Warum nun aber Toohey alles daransetzt, nicht nur den Hel-
den Roark zu vernichten, sondern iiberhaupt die gesamte Denkweise auszurotten, nach
der die grofien Individuen eine geschichtsmichtige Funktion haben, bleibt véllig ritsel-
haft. Es wird eine Art personlichen Ehrgeizes angedeutet, die dem scharfsinnigen Too-
hey schon von Kindesbeinen an lehrte, in dieser Verstellung den Kénigsweg zur Macht zu
erkennen. Das wire immerhin halbwegs einleuchtend, aber eben nur als eine individu-
elle, als eine vereinzelte Motivation. Der universale Hass der MittelmifRigen, den Domi-
nique bemerkt, wire damit nicht erklarlich. Genauso bleibt es reine Behauptung, dass
sich eine Gesellschaft freiwillig in den Zustand vorsintflutlicher Technik und brutaler
Ausl6éschung aller Spuren eines Ich begeben wiirde, wie es die Primisse von Anthem ist.
Man merkt, dass Rand diese Feindschaft und diesen Hass braucht. Er kommt allerdings
wortwortlich aus dem Nichts. Rands unablissig vor sich hergetragener Rationalismus
steht nicht auf tonernen Fiiflen, er hat in Wahrheit gar keine. Das liegt daran, dass die-
ser Rationalismus eine Art Delirium ist. Ich werde gleich noch niher daraufeingehen. Je-
denfalls teilt Rands Wahn eine wichtige Eigenschaften mit anderen Wahngebilden: Wer
von so einem Wahn besessen ist, der weif3 bald nicht mehr die Subjekte der Handlungen
richtig zuidentifizieren und der nimmt fiir den Hass und das Ressentiment der anderen,
was ihre eigenen sind. Ich zitiere noch einmal den Satz von Dominique, diesmal aber mit
den Folgesitzen:

Ask anything of men. Ask them to achieve wealth, fame, love, brutality, murder, self-
sacrifice. But don’t ask them to achieve self-respect. They will hate your soul. Well,
they know best. They must have their reasons. They won't say, of course, that they

20 Ebd.367.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

261


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

hate you. They will say that you hate them. It's near enough, | suppose. They know
the emotion involved. Such are men as they are.

Wir haben einen klassischen Fall einer solchen Vertauschung und Unterschiebung vor
uns. Denn der Hass und die Verachtung sind eben nicht die irgendeiner imaginiren
Menschenmenge gegen diejenigen, die von ihnen verlangen, sich selbst zu respektieren.
Dass das eine vollig abstruse Idee ist, bedarf kaum der Begriindung. Nein, es ist eben der
Hass und die Verachtung, die Rand fiir die empfindet, die sie fiir Tiere, Untermenschen,
Halbmenschen, Zombies, Parasiten, Nachahmer, Gammler und Kriminelle hilt, die ihr
von ihrer eigenen Fiktion umgekehrt zuriickgeworfen werden.

Nichtungen. Und es ist mehr als Hass und Verachtung. Es ist wieder der Horror des Nicht-
Seins. Denn die Mittelmifiigen und Nicht-Menschen kénnen auch nicht im engen Sinn
Anspruch auf Sein erheben, und in ihrem ontologischen Mangel fungieren sie wie ein
Abfluss in der Badewanne: Mit ihnen und durch sie entflieht alles Sein aus der Welt. Sie
sind die dunkle Materie, die das Universum mit Nichtung bedroht.

Diese ontologische Dimension des Kampfes wird vor allem in The Fountainhead klar
ausgesprochen. Immer wieder geht es dort um die Frage, was und wer denn nun real
ist. Fiir die Grof3en sind die MittelmiRigen nicht real. Aber viel fundamentaler spiiren
die MittelmiRigen im Angesicht der GrofRen — die als einzige wahre und volle Realitit
erwerben —, dass ihnen die volle Realitit eben mangelt. Es ist dieses Horror: nicht zu sein,
nicht geboren zu sein, und vielleicht leitet sich fir Rand der ansonsten bodenlose Hass der
MittelmifRigen auf die GrofRen von diesem Horror her.

Das merkt schon der Dekan, der nach dessen Rauswurf aus der Universitit mit Roark
spricht. »Roark made him uncomfortable. Roark’s eyes were fixed on him politely. The
Dean thought, there’s nothing wrong with the way he’s looking at me, in fact it's quite
correct, most properly attentive; only, it’s as if  were not here.«**

Natiirlich ist der Effekt ein anderer, wenn ein Grofer einen anderen GrofRen trifft:
»People had always lost their sense of existence in Roark’s presence; but Cameron felt
suddenly that he had never been as real as in the awareness of the eyes now looking at
him.«** Derselbe Henry Cameron klirt Roark auch dariiber auf, was ihn erwartet. In der
langen Tirade wird auch die Gelegenheit genannt, wo ein Stiimper vor einem Saal voller
Leute Unsinn iiber die Architektur verbreiten wird und alle ihm zujubeln werden, »and
you'll want to scream, because you won't know whether they’re real or you are [...]«.®

Als Roark als Zeichner in einem jener Biiros voller Stiimper arbeiten muss, geht ihm
der Konflikt als einer um die Wirklichkeit (fast) selbst auf:

But the pain remained — and a helpless wonder. The thing he saw was so much more
real than the reality of paper, office and commission. He could not understand what
made others blind to it, and what made their indifference possible. He looked at the
paper before him. He wondered why ineptitude should exist and have its say. He had

21 Ebd.o.
22 Ebd.37.
23 Ebd.ss.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

never known that. And the reality which permitted it could never become quite real
to him.**

Im Gesprich mit einem Mr. Mundy wird Roark dieser Horror der Nicht-Existenz greif-
bar, allerdings die Nicht-Existenz der anderen. »Mr. Mundy listened blankly. And Roark
felt again a bewildered helplessness before unreality; there was no such person as Mr.
Mundy; there were only remnants, long dead, of the people who had inhabited the Ran-
dolph place [...].«*

Besonders eindringlich ist diese ontologische Verzweiflung in einer der besten Pas-
sagen des Buches zum Ausdruck gebracht: Peter Keating, der Inbegriff des opportunis-
tischen, talentlosen und letztlich an sich scheiternden Epigonen, hatte Dominique ge-
heiratet: Die war zwar die unzweifelhaft aufregendere Frau, aber er war ihr in Wahrheit
nie gewachsen und wusste das auch immer. Seine »Liebe«, wenn er dazu fihig ist, galt
der unscheinbaren und verhuschten, Catherine. Wenn iiberhaupt, hitte er Gliick bei ihr
finden kénnen, und es ist bezeichnend fiir seine Figur, dass er die Entscheidung fiir Do-
minique und gegen Catherine vor allem mit Blick auf die Reaktionen der anderen getrof-
fen hat. Doch die Ehe wird ihn nicht gliicklich machen, denn Dominique hatte sich - in
einer jener tief pubertiren pathetischen Wendungen, die so viel iiber Rands Reife aussa-
gen — zu dieser Ehe entschieden, um sich selbst zu bestrafen. Im Eheleben spielt sie die
perfekte, angepasste, untergeordnete Ehefrau — doch sie sorgt dafiir, dass mindestens
Keating stets bemerkt, dass das gespielt ist, ohne ihm aber auch nur einen Schimmer ih-
res wirklichen Seins zu enthiillen. Keatings Unbehagen wichst, und irgendwann bricht
es aus ihm heraus — ahnungslos nihert er sich dabei einer grofRen Wahrheit an.

| know why | can’t stand the silence, he thought. It’s because it makes no difference to
her at all whether | speak or not; as if | didn’t exist and never had existed... the thing
more inconceivable than one’s death — never to have been born... He felt a sudden,
desperate desire which he could identify — a desire to be real to her.?®

Im weiteren Verlauf der Szene kehrt er diese Einsicht dann um, indem er auf die von Do-
minique angenommene Strategie der bloflen Spiegelung seiner Witnsche eingeht (mit
der sie ihm seine eigene Leere wiedergibt):

You're not real. You're only a body. Look, Dominique, you don’t know it, I'll try to ex-
plain. You understand what death is? When a body can't move any more, when it has
no... no will, no meaning. You understand? Nothing. The absolute nothing. Well, your
body moves— but that’s all. The other, the thing inside you, your— oh, don't misun-
derstand me, I'm not talking religion, but there’s no other word for it, so I'll say: your
soul — your soul doesn't exist. No will, no meaning. There’s no real you any more. [...]
Just blank negation. You're not here. You've never been here. If youd tell me that the
curtains in this room are ghastly and if you'd rip them off and put up some you like —
something of you would be real, here, in this room. But you never have. You've never

24  Ebd. 82f.
25  Ebd.161f.
26  Ebd. 438.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

263


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

told the cook what dessert you liked for dinner. You're not here, Dominique. You're not
alive.”’

Keating hat seinen urspriinglichen Eindruck der eigenen Irrealitit also iiberwunden und
sich in die Illusion gefliichtet, dass es nicht er es ist, der irreal ist, sondern seine Frau,
die ihm in Wahrheit nur seine eigene Irrealitit spiegelt. Es ist allerdings ihre Unnach-
giebigkeit in diesem Moment, die Keating an den Rand der Einsicht bringt. Sie spricht
es selbst aus:

You're beginning to see, aren’'t you, Peter? Shall | make it clearer. You've never wanted
me to be real. You never wanted anyone to be. But you didn’t want to show it. You wanted
an act to help your act—a beautiful, complicated act, all twists, trimmings and words.
All words. You didn't like what | said about Vincent Knowlton. You liked it when I said
the same thing under cover of virtuous sentiments. You didn't want me to believe. You
only wanted me to convince you that | believed. My real soul, Peter? It’s real only when
it’sindependent —you've discovered that, haven't you? It’s real only when it chooses cur-
tains and desserts — you're right about that— curtains, desserts and religions, Peter,
and the shapes of buildings. But you've never wanted that. You wanted a mirror. People
want nothing but mirrors around them. To reflect them while they're reflecting too. You
know, like the senseless infinity you get from two mirrors facing each other across a
narrow passage. Usually in the more vulgar kind of hotels. Reflections of reflections and
echoes of echoes. No beginning and no end. No center and no purpose. | gave you what you
wanted. | became what you are, what your friends are, what most of humanity is so
busy being—only without the trimmings. | didn’t go around spouting book reviews to
hide my emptiness of judgment— | said | had no judgment. | didn’t borrow designs
to hide my creative impotence — | created nothing. | didn’t say that equality is a no-
ble conception and unity the chief goal of mankind — | just agreed with everybody.
You call it death, Peter? That kind of death— I've imposed it on you and on everyone
around us. But you—you haven't done that. People are comfortable with you, they like
you, they enjoy your presence. You've spared them the blank death. Because you've
imposed it— on yourself.?®

Freilich, Keating erweist sich als unfihig, diese Realitit auszuhalten. Der kurze Moment
echter Intimitit, echt, weil er wirklich da ist, wird von dem Telefon zunichte gemacht,
auf das Keating sich beim ersten Klingelton wie ein Ertrinkender stiirzt.*

Derjunge Mann, der durch Zufall bei einem Spaziergang auf Monadnock Valley, eine
von Roark gestaltete Wohnanlage stoR¢, ist ebenso von der Frage der Realitit umgetrie-
ben. »That isn't real, is it?«, fragt er Roark.>® Und dessen Versicherung, es sei real, ist fiir

27  Ebd. 441.

28  Ebd. 442. Meine Hervorhebungen.

29  Keating erlebt im Ubrigen auch spiter, wenn er seine Frau und den besten Teil seines Erfolges ver-
loren hat und beginnt, den Kern der Wirklichkeit zu erfassen, regelmafiige Realitatsinfusionen,
diesmal von Roark. Nachdem die beiden ihren kleinen Betrug zum Cortlandt-Projekt ausgemacht
haben, stiehlt sich Keating regelmifig zu Roark, um die Skizzen, die dieser verfertigt hat, abzuho-
len:»He could find reality only in the evenings, when he slipped furtively up to Roark’s apartment.«
(621)

30 Ebd.529.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

den Jungen eine Bestitigung alles Wahren und aller edleren Asprationen der Menschen,
die Bestitigung, dass das Gute ist und damit iiberhaupt Wirkliches.

Roark nimmt dasselbe auf in seinem Gesprich mit Wynand, wo er sagt: »Second-
handers have no sense of reality. Their reality is not within them, but somewhere in that
space which divides one human body from another. Not an entity, but a relation — an-
chored to nothing. That’s the emptiness I couldn’t understand in people.«*

Es gilt dieser Gefahr etwas entgegenzustellen. Wir kennen diese Denkfigur bereits:
Gemailfd des reaktioniren Formalismus reicht es nicht, den Massen der Wertlosen das
grofle Individuum als solches entgegenzustellen. Nicht am Einzelnen und seiner schop-
ferischen Kraft als einer solchen lisst sich das Sein bewihren, sondern nur an dem
Kampf, der sich zwischen ihm und dem Kollektiv entspinnt und aus dessen Reibung
sich die Intensitit einer verlorenen Wirklichkeitserfahrung wiederaufrichten muss. Es
ist dieser Aspekt, der von Dominique erlebt wird in ihrer Liebesbeziehung zu Roark, die
oft mehr von einem Kampf hat — und die nicht zufillig mit einer Vergewaltigung durch
Roark beginnt, was von Rand ohne jede Beschonigung, aber auch ohne alle Skrupel so
beschrieben wird.?* Spiter jedenfalls erlebt Dominique die Liebe zu Roark so:

Here she was free to resist, to see her resistance welcomed by an adversary too strong
to fear a contest, strong enough to need it; she found a will granting her the recognition
of her own entity, untouched and not to be touched except in clean battle, to win or to
be defeated, but to be preserved in victory or defeat, not ground into the meaningless pulp
of the impersonal >

Im Ringen mit Roark sieht sich Dominique gerettet vor dem Matsch der Anonymitit.

Helden. Trotzdem ist der Held, der grofRe Einzelne eben dafiir nétig. Seine Notwendig-
keit ist eine dramaturgische und damit, fiir Rand, eine ontologische. Wie manche ande-
re Reaktionire - Jinger und Heidegger etwa — ist Rand eine Vertreterin des Heroismus.
Eher niichtern formuliert ist der Held fiir Rand derjenige, der die ontologische Wahr-
heit des Individualismus auch tatsichlich fiir sich selbst zu vollziehen weifR. Der Held
ist derjenige, der den berithmten Satz widerlegt, wonach kein Mensch eine Insel sei. Der
Held, d.h. der Mensch im vollen Wortsinn ist der Vollzug einer radikalen Individualitit

31 Ebd. 634.

32 219-221. Dominique selbst spricht es am Ende gelassen aus: »He didn't ask my consent. He raped
me. That’s how it began.« (Ebd. 703)

33 Ebd. 289. Meine Hervorhebungen. Wenn man sich im Ubrigen fragt, weshalb ich so ausfiihrlich
diesen Roman zitiere und nicht den noch viel monumentaleren Atlas Shrugged, in dem Rand ihre
Philosophie wohl noch vollkommener zum Ausdruck gebracht sah; wenn man mutmaft, dass ich
diesen letzteren Roman vielleicht gar nicht gelesen habe — dann erklare ich unumwunden, dass
genau das richtig ist. Ich konnte einfach nicht mehr. Die Vorstellung, mir noch einmal 1200 Sei-
ten derimmergleichen selbstherrlichen Belanglosigkeiten und pubertiren Kitsches anzutun, war
nicht zu ertragen. Andererseits habe ich wohl schon deshalb nichts verpasst, weil sich Rand in al-
lem Ernst nicht zu schade war, in ihren »philosophischen« Schriften die grofie Rede von John Galt
aus Atlas Shrugged regelmafiig zu zitieren, so wie man eine unanzweifelbare Autoritit zitiert, um
die Wahrheit der eigenen Behauptung zu untermauern!

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

265


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

und Abgegrenztheit. Er steht nur auf sich selbst und schuldet niemandem etwas. Offen-
bar wird der Held so geboren, denn erstens ist das die Grundsituation des Menschseins
tiberhaupt und zweitens liefe sich gar nicht mehr verstindlich machen, wie aus einem
abhingigen Wesen ein freies werden kann. Roark driickt dieses Selbstbewusstsein auf
den ersten Seiten von The Fountainhead klar aus: »I inherit nothing. I stand at the end of
no tradition. I may, perhaps, stand at the beginning of one.« Und sein Gesprichspartner,
der Dekan des Architekturinstituts, aus dem er am selben Morgen als Student entfernt
wurde, hat darauf die einzige richtige Frage: »How old are you?«** Es ist schon erstaun-
lich, dass es Rand nicht in den Sinn kommt, dass Roarks Antwort in der Tat relevant ist:
Erist22.

Man hat da eine zutiefst pubertire Vorstellung vor sich: Der grofRe Einzelne, der ganz
in sich steht, ganz alleine ist, den niemand versteht, gegen den sich alle verbiindet haben,
der als einziger die tieferen Zusammenhinge durchschaut, wihrend der ganze droge
Rest der Menschheit seinen Bequemlichkeiten und Selbsttiuschungen nachhingt. Man
kann ohne Ubertreibung sagen, dass bei Rand das pubertire Gefiihl, dass niemand einen
versteht, zur anthropologischen Grundsituation hochstilisiert wird. (Kein Zweifel, dass
ein guter Teil ihres Erfolges auch damit zu tun hat.) Zudem wird daraus dann die Be-
rechtigung zu aller Riicksichtslosigkeit abgeleitet, der man sich bedienen méchte. Die
anderen, die Geistlosen, Parasiten und Zombies sind durch eigenes Verschulden him-
melweit unter der eigenen GrofRe, kein Anspruch von ihnen kann daher die eigene luftige
Hohe erreichen. (Bei Nietzsche sprach das die Pinie aus, die auf den Blitz wartet.) Der
Kapitalismus, der sich jede Einmischung von Politik oder Moral in die individuellen Ent-
scheidungen strikt verbietet, ist deshalb die metaphysisch wahre Gesellschaftsordnung.

Ich habe schon gelegentlich davon gesprochen, dass sich in der Reaktion ein puberti-
rer Affekt manifestiert, und ich meine das nicht in erster Linie polemisch. Mir scheint in
der Tat, dass sich in dieser Sichtweise, wonach der groRe Einzelne — der die Schreiben-
den natiirlich immer auch selber sind - der riesigen Masse der Dummen und Gemeinen
gegeniibersteht, eine tiefe charakterliche Unreife kundtut. Ich habe nicht vor, iiber die
Griinde oder Ursachen dieser Unreife zu spekulieren. Es ist auch nicht sicher, dass es da
nur ein Set solcher Griinde oder Ursachen geben muss. Aber die These als solche muss
bestehen, und Rand bestitigt sie sogar ausdriicklich. Sie schreibt: »] remember wonder-
ing, atthe age of about ten, why adults admired virtue and heroism in literature, yet never
sought to bring them into their own lives. In this respect, I have never grown up.«*

Rands Philosophie handelt also ebenso sehr von Selbstiiberschitzung, wie sie davon
strotzt. Das wird besonders deutlich, wenn man sich erinnert, dass Rand jede schopferi-
sche Leistung als die voraussetzungslose Tat eines grofRen Geistes begreift. Egal ob in der
Kunst oder in der Wissenschaftist esimmer ein Einzelner, der aus eigener Kraftjede ent-
scheidende und wirkmachtige Neuerung bringt.*® Es ist daher nur folgerichtig, dass sich

34 Ebd.13.

35  Epitath for a Culture. In: The Voice of Reason. 179—185.182.

36  Das hat ziemlich schnell einige lachhafte Konsequenzen, etwa wenn Rand in Anthem beschreibt,
wie der Protagonist ganz alleine in einem alten U-Bahn-Schacht sitzend die Natur erforscht und
die Elektrizitit findet. Das aber gibt es nun einmal nicht, ein Denken, das individuell und einsam
ansetzt. Man konnte iiberspitzt sagen, dass Rand in ihrer Ubertreibung die Absurditit der idea-

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

fiir Rand die drei Kardinaltugenden als die zusammengehorige Einheit von Verniinftig-
keit, Produktivitit und Stolz darstellen: kohdrent denkend und in Respekt vor der Wirk-
lichkeit — beides fasst Rand in einer gewagten Wendung als »Vernunft« — macht sich der
Mensch daran, eine produktive Karriere einzuschlagen, deren Verfolgung ihn mit dem
Gefiihl des eigenen Wertes erfiillt. Lassen wir beiseite, wie unfassbar naiv und wirklich-
keitsfremd die Behauptung ist, dass die Erfillung des Anspruchs der Produktivitit in
Rands Sinn prinzipiell jedem offenstiinde: Sie denkt doch ohne Zweifel an Tatigkeiten,
die sich immer nur von einer Minderheit von Menschen in sehr wenigen Berufen ver-
wirklichen lassen und die nur existieren konnen, weil es andere Berufe gibt, in denen
niemand davon triumen kann, irgendeine »rationale Unternehmung« in héchster Be-
wusstheit zu verwirklichen. Lassen wir auch beiseite, dass dieses Konzept von Ethik in
sich ganz inkohdrent ist, da sich Rand nicht entscheiden kann, ob das Glick uns qua
Menschen schon zusteht oder ob wir erst noch das Recht darauf erwerben miissen:*”
Beide Widerspriiche sind nur neue Varianten der Uberblendung des liberalen und des
reaktioniren Diskurses, und wieder hat dieser das letzte Wort. Sich selbst fiihlen also, in
radikaler Selbstgeniigsamkeit, dasist das Ziel von Rands Unterfangen. Kaum jemand hat
die Idee des Helden so weit getrieben wie Rand, deren so militant rationalistischer Dis-
kurs in einem irrwitzigen Phantasma gipfelt. Wieder ist es Roark, der das in drastischer
Weise ausdriickt: »A self-sufficient ego. Nothing else matters.«*®

Fiir Rand gibt es Menschen, die Inseln sind. Inseln gibt es aber nur im Meer. Das
Meer, in diesem Bild, das sind die vielen Zombies und Untermenschen, die hin- und her-
getrieben werden, aber nur in ihrer Vermassung existieren, nicht als Individuen. Es ist
eine Affektordnung, die im Herzen von Rands Schriften pocht. Eine, die ihren puberti-
ren Ursprung nicht verleugnen kann.

Katastrophe. Weil es um die Herstellung eines Gefiihls geht, das Gefithl der Erhabenheit
des grofien Individuums, das sich iiber die Welt erhebt,*” muss die Okonomie der Krifte,
die diese Erhebung erméglicht, immer aufrechterhalten bleiben. Wieder finden wir die
Uberblendung der Diskurse. Insofern sich Rand an den Liberalismus anlehnt, insofern
sie entschiedene Vertreterin von Kapitalismus, von Wissenschaft und Technik ist - frei-
lich ohne all diese Wirklichkeiten zu verstehen —, muss sie einem prinzipiellen Optimis-

listischen Variante der Subjektphilosophie blofRstellt. In Wahrheit gibt es kaum Bereiche, die in
solchem Maf} soziale Aktivititen darstellen, wie Wissenschaft und Kunst.

37  The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 13—39. »[...] one must earn the right to hold
oneself as one’s own highest value by achieving one’s own moral perfection [..].« (29) »[..] the
achievement of his own happiness is man’s highest moral purpose.« (30) Also muss man das nun verdie-
nen oder nicht?

38  The Fountainhead. 636.

39  Esist sicher kein Zufall, dass Rand deshalb so eine Vorliebe fir die Vertikale hat: The Fountain-
head endet mit einer Aufzugfahrt, die Dominique nach oben bringt, auf den im Bau befindlichen
Wolkenkratzer, alles andre zurtcklassend, bis nur noch der Held zu sehen ist, umrahmt von den
Elementen: »Then there was only the ocean and the sky and the figure of Howard Roark.« (727.
Das ist der letzte Satz des Romans.) Auch die Weltraumfahrt |4sst Rand vor Stolz und Erhabenheit
erschauern (vgl. Apollo 11. In: The Voice of Reason. 160-178). Dagegen sind die Hiitten, die die ins
vortechnische Zeitalter zuriickkatapultierten Menschen in Anthem bewohnen, alle flach wie die
Cleichheit selbst, die sie zur Verwirklichung bringen sollen.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

267


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

mus anhingen. Eigentlich, so konnte man das zusammenfassen, ist die Verwirklichung
einer freien Gesellschaft und damit die Herstellung autonomer Individuen méglich und
auch ganz leicht. Grundsitzlich hat jeder und jede, durch die Vernunftbegabung, die Fa-
higkeit, sich zur Fiille der eigenen Produktivitit zu erheben und damit das eigene Gliick
zu erringen. Ich hatte schon gezeigt, dass Rand als Erklirung fir die Tatsache, dass das
nicht geschieht, nur einen diffusen und ganz motivlosen Hass anzubieten hat. Es ist hier
wie in allen Mythen: Der Bruch der urspriinglichen Einheit des Seins kann nicht mehr
erklirt werden. Jede moégliche Erklirung fir ihn muss zirkuldr sein: Warum z.B. woll-
te Luzifer nicht mehr Gott dienen bzw. wie war es moglich, dass er den Ungehorsam
wollen konnte? Weil er eben ungehorsam war oder stolz oder bose oder verfiithrt. Woher
das wiederum kommen sollte, ist unerklirlich. Ebenso auch hier: Wie es zu dem Hass
auf die Freiheit kommen kann, lisst sich fiir Rand nicht mehr erkliren; sie macht denn
auch keine Anstalten. Hier wirkt offenkundig eine ontologische Fragwiirdigkeit, die in
Wahrheit aber bei Rand selbst liegt und die, einer nicht seltenen Umkehrung zufolge, den
(konstruierten) anderen untergeschoben wird. Es bleibt aber dabei, dass die freie Gesell-
schaft im Grundsatz moglich sein miisste. Die USA sind, so erklirt es Rand ja wiederholt,
fiir einige Zeit immerhin in die Nihe dieses Zustandes gekommen. Diese pseudo-libe-
rale Seite trennt Rand von vielen anderen Reaktioniren, denn das reaktionire Denken
ist fundamental ungeschichtlich und es kennt prinzipiell keine Befreiung oder Losung.

Da nun aber der liberale Diskurs bei Rand immer nur das erste Wort ist, das sogleich
vom zweiten und letzten dementiert wird, reiht sie sich eben auch in dieser Hinsicht bei
niherer Betrachtung ganz in die Logik der Reaktion ein. So sehr sie die Rationalitit und
Freiheit und den Individualismus predigt, so unbeirrbar sie ihre Forderungen stellt und
wiederholt, nicht selten auch sehr konkrete »politische« — in Wahrheit kann sie es gar
nicht wollen, dass Freiheit und verniinftige Ordnung erreicht werden. Ich meine damit
nicht irgendwelche verborgenen oder gar unbewussten Motive. Was ich behaupte, lisst
sich ohne alle Schwierigkeiten auf der Oberfliche ihrer Texte nachweisen. Die Affektord-
nung, die ich beschrieben habe und um die es geht, braucht nun einmal eine Welt, die
nicht zu retten ist, damit der Held sich aus ihr als der erheben kann, der von der Verkom-
menheit unbeeindruckt seinen Weg geht.

Es ist also eine dramaturgische Notwendigkeit, dass die Wirklichkeit eine einzige
Katastrophe ist. Dass das so ist, wird aber zugleich durch die offenkundige Lust bewie-
sen, die Rand an der Beschworung dieser Katastrophe hat. Dabei ist es wichtig, dass die
Katastrophe schon eingetreten ist, sie konnte vielleicht noch abgewendet werden, aber
eigentlich ist schon alles zu spit. Rand wittert bei den unscheinbarsten Vorkommnis-
sen den Fiulnisgestank der nicht mehr zu verhindernden Zersetzung. Der Mechanismus
lduft, einmal angestofRen, offenbar so unerbittlich ab, dass sich Rand in der Beschrei-
bung des Untergangs fast zu iberschlagen scheint. Rands Katastrophismus ist richtig-
gehend paranoid: Wenn man nur einen Zentimeter nachgibt, ist alles verloren, die Zer-
storung folgt auf dem Fufle. Jeder Kompromiss ist Verrat. Jeder. Rand behauptet nicht
nur, dass die Einfithrung einer allgemeinen Krankenversicherung im Handumdrehen
die gesamte Wissenschaft, die Karrieren und sogar das Leben der Arzte zerstéren muss

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

(wobei sie, verstindlicherweise, nicht erklirt, wie das geschehen soll);*° es ist sogar bése
(evil«), die langweilige Sippschaft freigiebig zu bewirten!*

Rand lamentiert seitenweise und unvergleichlich stereotyp (und oft auch uninfor-
miert) dariiber, wie schlimm der Zustand der Welt heute ist oder wie fiirchterlich das
Mittelalter war oder wie es in der Sowjetunion zugeht. Es ist ihr aber eben in Wahrheit —
auch wenn sie das vortiuscht — nicht darum zu tun, das zu indern. Rand ist ein hervor-
ragendes Beispiel fiir eine Autorin, wie sie Spinoza immer wieder als abschreckendes
Beispiel aufruft, solche namlich, die kritisieren, weil sie gerne kritisieren. Sie badet in
diesen selbstgerechten Jeremiaden.**

Es hat damit bei Rand eine besondere Bewandtnis. Sie kritisiert nicht einfach nur,
um sich tiberlegen fithlen zu kénnen; das bestimmt auch. Wichtiger, tiefer liegt dieser
Grund: Rand braucht den beklagenswerten Zustand der Welt, weil sie den Helden spii-
ren muss. Es ist aus diesem Bediirfnis nach dem Heldentum, dass sich die Notwendig-
keit des Kampfes herleitet. Bei vielen reaktioniren Autoren gibt es die Idee einer eigenen
Wiirde des Kampfes; der Kampf, der stihlt und einen Mann erst zu einem Mann macht,
der die grofde Person formt. Damit erhilt der Kampf fuir sich eine Bedeutung. Nicht so
bei Rand. Sie hat ein radikal klassisches Konzept des Helden: Wie in der Antike ist ein
Held immer schon ein Held. Er ist als Held geboren.* Oft hat das geradewegs genealo-
gische Griinde, indem sein Vater oder seine Mutter ein Gott bzw. eine Géttin war. Wenn
die Helden dann kimpfen oder Aufgaben bestehen, dann nicht, um Helden zu werden,
sondern um unsterblich zu werden im Sinn des ewigen Andenkens. Nun glaubt Rand
nicht an solche Unsterblichkeit. Ihre Helden sind ganz offenkundig gleichgiiltig gegen
das Andenken, ja sogar gegen den schieren Gedanken der anderen. Roark stellt immer
wieder, zeitgleich mit seinen Gesprichspartnern und ebenso verwundert fest, dass we-
der deren noch irgendjemandes Meinung ihm etwas bedeutet. Rands Helden miissen
also die widerspriichliche Beschreibung erfiillen, dass sie einerseits immer schon Hel-
den sind, dass sie aber andererseits von ihrem Heldentum auch Zeugnis ablegen miis-
sen. Und das geht eben nur, wenn es Widerstinde gibt, die iiberwunden werden wollen.
Die Widerstinde, der Kampf hat fiir die Helden bei Rand also weder den Sinn, sie zu
formen (im modernen Sinn), noch sie unsterblich werden zu lassen, noch auch nur ihre
Heldennatur zu bestitigen. Denn die steht immer schon fest. Die Widerstinde haben

40  Collectivized Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 93—99.

41 Doesn't Life Require Compromise? In: The Virtue of Selfishness. 79-81.

42 Nur ein Beispiel fiir unzdhlige immer gleiche — alle so undifferenziert wie dieses hier (das iibri-
gens aus einer Ansprache an Studenten stammt!): »We are living in an age when every social
group is struggling frantically to destroy itself— and doing it faster than any of its rivals or en-
emies could hope for— when every man is his own most dangerous enemy, and the whole of
mankind is rolling, at supersonic speed, back to the Dark Ages, with a nuclear bomb in one hand
and a rabbit’s foot in another.« (To Young Scientists. In: The Voice of Reason. 13—16. 13)

43 In diesem wichtigen Sinn ist Rand entschieden vormodern. Die Reaktion ist in ihren wichtigsten
Spielarten gerade nicht Riickkehr zum seligen Zustand vor der Aufklarung und Franzésischen Re-
volution, sondern sie begreift sich meist als der Extremismus einer Moderne, der die Moderne
von ihren eigenen Missverstindnissen reinigt. Das schliefit aber einige Anleihen am vormoder-
nen Denken keineswegs aus, hier Rands partielle Wiederbelebung des antiken Heldenkonzepts
oder auch Jiingers Platonismus der »Gestalten«.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

269


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

rein den Sinn einer inszenatorischen Notwendigkeit: Thr Heldentum muss spiirbar wer-
den. Und das geschieht nur in der Reibung mit den Widerstinden. Die Widerstinde und
der Kampf haben lediglich den Zweck, eine Geschichte, die mit dem ersten Satz vorbei
ist — denn Roark begegnet sofort mit der vollen Meisterschaft, Genialitit und Selbstsi-
cherheit: er ist schon fertig — auf 700 Seiten auszudehnen und dabei spiirbar zu machen,
was anfangs nur Behauptung war — und was in Wahrheit auch Behauptung bleibt.

Da bemerkt man eben den Unterschied. Es geht nicht um eine Theorie, es geht nicht
um die Behauptung oder ihren Beleg. Der Beleg wird dadurch geliefert, dass es sich geil anfiihlt,
Roark dabei zu begleiten, wie er ganz alleine seinen Weg geht, gegen alle Widerstinde. Ob Roark al-
so ein grandioser Architekt ist, ist egal. Ev ist ein Held, weil sich seine Arroganz so gut anfiihlt, und
die Berechtigung der Arroganz ist wieder nur dieses Gefiihl. Wir haben hier unmittelbar die Affekt-
basis dieses vorgeblich so rationalen Denkens vor uns, und allein diese zdhlt. Sie fillt die Liicken
im Argumentationsgang wie in der Evzihlung und Psychologie, sie hilt die Evzihlung zusammen,
die in Wahrheit eben nur eine Sammlung von Episoden zur Herstellung eben dieses Affekts ist, sie
gibt den Theorien und Behauptungen Wahrheit, sie wird gesucht, hergestellt, gefunden, alle Wor-
te sind Vorwand, einen Affekt zu erzeugen: den Schauer des einsamen Helden, der sich gegen alle
durchsetzt.

Das wird z.B. klar, wenn Cameron véllig unmotiviert seinem Freund Roark, der so-
eben einen grofRen Erfolg gefeiert hat — bzw. hitte feiern kénnen, denn ein Roark feiert
nicht —, erklirt:

It doesn’'t say much. Only sHoward Roark, Architect.< But it’s like those mottoes men
carved over the entrance of a castle and died for. It’s a challenge in the face of some-
thing so vast and so dark, that all the pain on earth— and do you know how much
suffering there is on earth? —all the pain comes from that thing you are going to face.
I don't know what it is, | don’t know why it should be unleashed against you. | know
only that it will be. And | know that if you carry these words through to the end, it will
be a victory, Howard, not just for you, but for something that should win, that moves
the world —and never wins acknowledgment. It will vindicate so many who have fallen
before you, who have suffered as you will suffer. May God bless you— or whoever it is
thatis alone to see the best, the highest possible to human hearts. You're on your way
into hell, Howard.**

Ja, na klar, wenn man sich etwas vornimmt, dann wird man auf Schwierigkeiten stof3en.
Und jedes Unternehmen, vor allem das idealistische, hat seine Risiken. Und jede Karrie-
re wird ihre Feinde finden. Das sind doch alles Trivialititen. Aber bei Rand werden sie
eben iiber das Nichstliegende hinaus und in die Hohe des Metaphysischen selbst erho-
ben. Nur von dort her wird verstindlich, worum es in ihrer »Philosophie« wie in ihren
Romanen geht. Und dann wird auch verstindlich, weshalb sie gar nicht wiitnschen kann,
dass die Welt besser wird: Denn dann kénnte es keine Helden mehr geben. Sie braucht
also den erbarmungswiirdigen Zustand der Welt und sie braucht die schlimmen Neider,
Riuber, Zerstorer, Zombies und Nachmacher.

44  The Fountainhead. 129.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Kann man Menschen lieben? Es ist charakteristisch fiir die Reaktion, dass sie eine Beja-
hung der Wirklichkeit fiir sich in Anspruch nimmt. Ublicherweise ist das mit der Klau-
sel verbunden, dass wir die wirkliche Wirklichkeit aus irgendwelchen Griinden verloren
haben. Daher muss der Méglichkeit der Bejahung erst einmal die Ausrdumung des Fal-
schen vorhergehen. Man muss sich vom Unwirklichen abwenden, um zum Eigentlichen
zu gelangen. Die Bejahung des Seinsist niemals ohne Hintergedanken und Bedingungen
fiir die Reaktion. Eine urspriingliche, grundlegende Bejahung des Seins im Grundsatz ist
fiir sie nicht moglich. Erstmal muss alles fortgewischt werden, damit der Zugang zum
Wirklichen gebahnt werden kann. Die Gewalt steht am Anfang und hat gewissermafien
therapeutischen Charakter. Die Reaktionire scheuen oft nicht davor zuriick, die Rhe-
torik ihrer Feinde zu iibernehmen und von Revolution zu sprechen, wenn sie die hem-
mungslose Vernichtung des Uberkommenen meinen. Rand, indem sie den liberalen Dis-
kurs imitiert, um ihn in sein Gegenteil zu verkehren — ein Gegenteil, das gleichwohl mit
ihm einige Beziehung hat —, geht gewissermafen andersherum vor. Das Ergebnisist das
gleiche: eine unausgegorene Mischung von Bejahung und Ablehnung, von Zuwendung
zum Wirklichen und Abscheu vor den Tatsachen.

Einerseits erklirt Rand, dass das Denken vom Ausnahmezustand her irrig ist.* Da
spricht die Stimme des Liberalismus. Andererseits zelebriert Rand tatsichlich genau
dieses Denken: Die Gegenwart und die allergrofiten Teile der Vergangenheit sind fiir
Rand eine einzige Katastrophe. Eine echte Bejahung des Seins miisste zudem die Ent-
schlossenheit mit sich bringen, die Menschen nicht zu be- oder gar zu verurteilen. Es
geht nicht darum, dass alles gleich wire und dass es nichts zu kritisieren gibe, dass
Hass, Intoleranz, Zynismus usw. einfach zu akzeptieren seien. Nein. Aber das Erste
muss immer die Bereitschaft sein, sich den anderen, und auch und gerade denen, die
man nicht versteht, zuzuwenden - denn bei den anderen, bei denen, die man versteht
(oder von denen man es glaubt), bedarf es ja keiner Anstrengung. Ein emanzipatorischer
Diskurs muss kurz gesagt irgendeine Art von Vertrauen in die Menschen setzen. Oft
hat man das falsch gedeutet, indem man meinte, man wire verpflichtet zu behaupten,
die Menschen seien von Natur aus gut. In Wahrheit ist diese Auslegung eine massive
metaphysische Biirde, die ebenso wenig erforderlich ist wie ein ausgesprochener ge-
schichtlicher Optimismus. Es geniigt doch wohl zu sehen, dass wir Menschen immer
schon und urspriinglich miteinander verbunden sind, und das in einer Weise, die al-
len erkennbaren »Nutzen« weit iibersteigt. Wir sind einander in Sorge zugetan. Wir
gehen einander an. Ob daraus etwas moralisch Gutes folgt bzw. unter welchen Bedin-
gungen, ob diese urspriingliche ontologische oder anthropologische Verbundenheit
ausreicht, um eine freie oder gerechte Gesellschaft zu griitnden — das steht auf einem
anderen Blatt. Doch es gibt keine emanzipatorische Philosophie, die nicht hiervon ihren
Ausgang nimmt. Kein Mensch ist eine Insel.

Rand hingegen kennt nur Inseln. Sie deckt damit einen Widerspruch der liberalen
Theorien auf, die sich fir emanzipatorisch erklirten und doch, soweit sie individualis-
tisch dachten, keine Basis fiir Befreiung, Gleichheit und Sorge herzeigen konnten - als
wieder nur einen verkomplizierten Egoismus. Dennoch, die Denkbewegung Rands, die

45  Vgl. Doesn't Life Require Compromise? In: The Virtue of Selfishness. 79-81.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

2N


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vom Liberalen ausgeht, um ins Reaktionire umzuschlagen, bestitigt sich auch in Hin-
sicht dieser Stellungnahme zum Menschen. Wieder siegt die Katastrophe, nachdem es
fiir einen Moment schien, als gibe es Hoffnung.

Rand packt diese Frage, was von den Menschen zu halten ist, in eine denkbar bra-
chiale Form: Sind die Menschen zu lieben oder zu hassen? Sie legt einem ihrer Prot-
agonisten einen Satz in den Mund, der prignanter nicht sein kdnnte. Gerade weil man
den Menschen liebt (scheinbarer Vorrang der liberalen Position), muss man die meisten
Menschen hassen (Durchschlag der reaktioniren Position). »One can’t love man without
hating most of the creatures who pretend to bear his name.«* Esist also der Hass, derals
Preis der Liebe fungiert. Das Wesen des Menschen zu lieben, seine Vernunft und seine
Freiheit, ist gleichbedeutend mit Hass und Abscheu gegen die Vielen, gegen die Zombies
und Second-Hander. Das Ausmaf? an Herablassung, Verachtung, Arroganz, das sich in
solchen Sitzen ausdriickt, ist schwer auszuhalten.

Der Verdacht dringt sich auf, dass Rand nicht weif3, was Liebe bedeuten kann. Es
ist nun einmal endgiiltig wahr, dass sich Liebe nicht auf den Egoismus zuriickfithren
lasst. Ja, was ich empfinde in der Liebe, bereitet mir irgendeine Form von Freude oder
Genugtuung. Aber die Sorge und Verbundenbheit, die unbedingte Zuwendung in Tat und
Gedanke - die bis zum von Rand so geschmihten Opfer gehen kann, aber nicht immer
muss — lassen sich nicht mehr egoistisch deuten. Wenn man aber, wie Rand, keine an-
dere Kategorie fiir das Sein der Menschen zuldsst, dann muss man in einen Formalismus
der Liebe geraten, der sich den anderen Formalismen der Reaktion (dem der Tat, der Ent-
scheidung, der Freiheit) beigesellt. In diesem Formalismus der Liebe geht es in der Liebe
nur noch um die Liebe des Liebenden selbst — und um nichts anderes. Das spricht wie-
derum Wynand in drastischer Weise aus, wenn er zu seiner Frau Dominique dies sagt:

| love you, Dominique. | love you so much that nothing can matter to me — not even
you. Can you understand that? Only my love — not your answer. Not even your indif-
ference. [...] But when one reaches that stage, it’s not the object that matters, it’s the
desire. Not you, but I. The ability to desire like that. Nothing less is worth feeling or
honoring.#’

Fir Wynand hat seine Liebe zu Dominique also in Wahrheit gar nichts mit Dominique
zu tun. Es geht hier wohlgemerkt nicht darum, dass eine Liebe so entschieden sein kann,
dass sie die Moglichkeit umfasst, den anderen noch zu lieben, wenn der einen nicht liebt
oder indifferent ist. Es geht vielmehr darum, dass Wynand glaubt, die Liebe bestiinde
nur in seinem Gefiihl, das Besitzergreifung ist.*® Im ersten Fall strebt die Liebe auf das

46  The Fountainhead. 461. Es ist der Zeitungsmogul Gail Wynand, der diesen Satz sagt, und damit
eine Figur, die ihre Ambivalenzen hat. Aber Rand kann sich nicht hinter der Figur verstecken, und
sie wirde es wahrscheinlich auch nicht wollen. Im Grunde ldsst sie die »GroRen, also jene, die
das Wahre erfasst haben, tiberall dort, wo sie kategorische philosophische Aussagen treffen, ihre
eigenen Uberzeugungen aussagen. Was man schlieRlich auch daran merkt, dass sie alle dasselbe
sagen.

47  Ebd.s522.

48  Dagegen hat Buber in eindrucksvollen Satzen, die nur lyrisch klingen, in Wahrheit aber hochste
systematische Strenge aufweisen, den Sachverhalt richtiggeriickt: »Gefiihle werden sgehabts; die

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Gliick des oder der Geliebten, egal unter welchen Umstinden und Opfern. Im Fall von
Wynand/Rand geht die Liebe nur auf sich selbst, sie berauscht sich an sich selbst.*’ Der
andere ist am Ende nur Anlass und Ermoglichungsgrund eines Selbst- und Realitits-
gefiihls. Eine unreifere Auffassung von Liebe lisst sich nur schwer denken. Es ist daher
klar, was von Rands Behauptung zu halten ist, nur der rational egoistische Mensch kénne
wirklich lieben.*°

Ein Spinozismus? Eine oberflichliche Lektiire der Texte von Rand mag den Gedanken na-
helegen, dass ihre Philosophie einige Berithrung mit Spinoza hat. Mir scheint es kapital,
auf diesen Punkt einzugehen, weil dies erstens erlauben wird, einen echten Ausweg aus
den Labyrinthen der Reaktion offenzuhalten (denn Spinoza ist so ein Ausweg) und weil
sich zweitens Rands Position dadurch noch klarer konturieren lisst — und damit ihr vol-
liges Scheitern.

Spinoza ist der Philosoph der absoluten Bejahung des Seins und der Streiter fiir eine
Befreiung der Menschen, deren Ziel noch lange nicht absehbar ist. Er ist zugleich Vor-
denker einer ganzen Tradition von linken oder emanzipatorischen Philosophien, deren
gesamtes Unterfangen somit kompromittiert wire, wenn zwischen seiner Philosophie
und der Rands echte Beziehung bestiinde. Er ist zugleich auch fiir mich eine zentra-
le Bezugsgrofie: Soll er das bleiben konnen, muss er itberzeugend von Rand abgeriickt
werden koénnen. Wieder erweist sich die Unterscheidung der beiden Diskurse, die bei
ihr ineinander und tibereinander geschoben sind, als der entscheidende Faktor.

Was sind die Gedanken, in denen sich eine Ubereinstimmung zwischen Rand und
Spinoza kundzutun scheint? Es sind, in loser Aufzihlung: die Selbstzweckhaftigkeit der
Existenz; die Expansivitit der Selbsterhaltung; der »Egoismus«; der Rationalismus; der
Atheismus; die Ablehnung der Selbstkasteiung und aller Moralen des »Ressentimentsx,
wie Nietzsche das nennt; die Ablehnung einer Philosophie des Ausnahmezustandes; die
Ablehnung aller Negativitit im Sinn einer Philosophie des Todes und das Bekenntnis zu
einer Philosophie des Lebens.

Es stimmt, all diese Motive finden sich bei Spinoza und bei Rand. Schliefilich kann
man den Tractatus theologico-politicus als einen der Griindungstexte des politischen Libe-
ralismus lesen. All das ist richtig. Aber wenn zwei dasselbe sagen, dann ist es eben nicht
dasselbe. Der grofite und folgenreichste Unterschied liegt in der Metaphysik. Rand denkt
die Menschen als Individuen, ganz unverbunden, jedes fingt von vorne an, es verdankt
nichts den anderen, es gibt keine natiirliche Verbundenheit. Genau das ist durch Spi-
nozas Konzept der Natur unterlaufen. Es gibt natiirlich Einzeldinge und darunter ein-
zelne Menschen, sogar uniiberspringbar, aber sie sind nur Einzeldinge, insofern sie im-
mer schon miteinander verbunden sind, miteinander verwandt, einander ihnlich, ein-

Liebe geschieht. Gefithle wohnen im Menschen; aber der Mensch wohnt in seiner Liebe. Das ist
keine Metapher, sondern die Wirklichkeit; die Liebe haftet dem Ich nicht an, so dass sie das Du
nur zumInhalt¢, zum Gegenstand hitte; sie ist zwischen Ich und Du. Wer dies nicht weif3, und mit
dem Wesen weif, kennt die Liebe nicht, ob er auch die Gefiihle, die er erlebt, erfahrt, geniefdt und
aufert, ihr zurechnen mag.« (Martin Buber: Ich und Du. 15)

49  Diesem Formalismus der Liebe hat schon Nietzsche gelegentlich das Wort geredet. »Man liebt
zuletzt seine Begierde, und nicht das Begehrte.« (Jenseits von Gut und Bése. §175)

50  Vgl. The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 13—39. 35.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

273


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ander in Konflikt wie Kooperation verbunden. Fithrt man diesen Grundgedanken mit
der Konzeption der Affektion zusammen, dann wird der Unterschied augenfillig: In der
Affektion geschieht eine Durchdringung, ein Durchlissigwerden der Wesen fiireinan-
der. Es geschieht etwas Unberechenbares, was alle Beteiligten veridndert. Die Affektion
schafft jeweils konkret einen Bereich, der keinem der beiden interagierenden Dinge ex-
klusiv zugehért.” Nur in dieser Offenheit fiir eine Neuheit, die sich nicht kontrollieren
lasst, liegt eine Wiirdigung der anderen Menschen, die mir Rands ganz berechenbarer
Art des Egoismus nichts zu tun hat. Auch Spinoza verwendet eine Terminologie, die an
einen schlichten Egoismus denken lisst (die Selbstbezogenheit des Conatus; der »Nut-
zen« [utile], den andre fiir mich haben), aber wenn das Wesen sich in allen Affektionen
tief verwandeln und in einem grundlegenden Sinn bereichern kann, dann muss dieser
»Egoismusc, d.h. der »Nutzen« der anderen fiir mich einfach seinen Sinn verindern. Ja,
es gibt auch fir Spinoza nur Individuen, doch diese haben kein feststehendes Wesen.
Hingegen stehen die Individuen bei Rand einfach immer fertig voreinander;** deshalb
gibt es dort ja auch keine echten Unterhaltungen, nur Monologe, die auf Unverstindnis
stoRen, oder auf ein Einvernehmen, das vor aller Unterredung liegt (wie zwischen Roark
und Cameron). Deshalb auch die Brutalitit, in der sich Rands Philosophie ausdriickt.
Bei Spinoza gibt es eine absolute Wertschitzung jedes Wesens, auch der Weise oder der
»freie Mann« (wie es bei Spinoza heif3t) wird sich nicht anmafien, genau zu wissen, wer
in welche Kategorie Mensch gehort, weil Spinoza iiberhaupt keine Kategorien kennt. Er
kennt nur Bewegungsrichtungen. (Dagegen ist z.B. fiir Rand die Freude nicht ein Uber-
gang, sondern ein Zustand — eine kleine, aber folgenreiche Differenz.) Der Weise oder
der Freie urteilt bei Spinoza eben nicht. Er ist, soweit es seine Krifte zulassen, um die
Besserung der anderen bemiiht, in einer echten, offenen Arbeit der Fortpflanzung des
Impulses, der ihn selbst beseelt. Mag sein, dass auch er irgendwo aufgeben muss, bei
diesem oder jenem, mag sogar sein, dass er Wut und Arger iiber diese Unverbesserli-
chen kennt - er weif} aber immer auch, dass seine Wut und sein Arger selbst Teil des
Problems sind. Dagegen ist Rands Denken ohne jede Entschuldigung (»unapologetical-
ly«, wie es im Englischen so schon heifdt) harsch, urteilend, herablassend. Sie weif3 im-
mer ganz genau, wie die anderen sind. Und wenn sie auch noch sie viel von den Tugenden
der Selbstachtung spricht; in Wahrheit ist ihre Selbstachtung genau aus dem gespeist,
was Spinoza nicht miide wird, als den falschen Schein der Tugend zu kritisieren: die Ver-
achtung der anderen. Rand verachtet tief und leidenschaftlich. Das ist ein wesentlicher
affektiver Kern ihres Seins und Denkens und eben Fithlens. Das ist entschieden unspi-
nozistisch. Ebenso ist ihr Atheismus, ist ihr Kampf gegen die Denkweisen der Strafe,
des Opfers und des Todes, gegen die Logiken des Ausnahmezustandes vor allen Dingen

51 Das kann hier nur behauptet werden. Ich hoffe, bald eine Monographie zu Spinoza vorlegen zu
kénnen, in der diese Behauptungen ihren ausfiihrlichen Beleg erfahren werden.

52 Solasst Roark durchblicken, dass er schon mit 10 Jahren nicht mehr von seinem Weg abzubringen
gewesen sei, The Fountainhead. 54.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Werk ihrer Verachtung, ihrer Geringschitzung der anderen, der Vielen.*® Das ist es, was
sie antreibt — und so liegen Welten zwischen ihr und Spinoza.

Genauso ist ihr Rationalismus himmelweit von dem Spinozas entfernt. Denn er ist
einfach die billige und unkritische Uberhéhung einer ganz bestimmten historisch ent-
standenen und von bestimmten wissenschaftlichen Methoden und Ergebnissen inspi-
rierten Denkweise zum Paradigma alles Denkens — nimlich ihres eigenen Denkens. Ihr
Rationalismus kennt keinerlei kritische Erorterung dessen, was Vernunft bedeuten soll;
die diirren, nichtssagenden Definitionen koénnen diese Liicke nicht filllen (dazu gleich
mehr). Auch fehlt alle metaphysische Zusammenfithrung der verschiedenen Aspekte von
Vernunft und Realitit. Es ist ganz klar: Hier schreibt eine, die in Wahrheit keine philoso-
phische Frage, keine Fragwiirdigkeit kennt. Die alles, was sie selbst fiir selbstverstindlich
hilt, einfach fiir die Wahrheit und tiberhaupt den einzigen Weg hilt. Es schreibt also —
im eklatantesten Gegensatz zu Spinoza und auch zu Rands eigenen Forderungen — die
schiere, selbstgefillige Ignoranz. Spinozas Rationalismus hingegen ist tief eingesunken
in eine grofie und zusammenhingende Vision des Seins, in eine echte metaphysische
Konzeption, und jeder Schritt der Argumentation ist dazu aufgerufen, diese Konzeption
und den in ihr wurzelnden Rationalismus durch seine Durchfithrung zu bestitigen.

Ein Beleg dieser massiv ressentimentgeladenen »Moral« bei Rand ist ihre Art und
Weise, »Beweise« fiir ihre Behauptungen vorzubringen. Denn sie erklirt bei allen Ge-
legenheiten, man miisse sich ja nur den heutigen Zustand der Welt ansehen oder auch
den gegenwirtigen Verfall der Kultur. Nicht nur ist das kein Argument, nicht nur ist die
schiere Behauptung irgendeines globalen »schlechten« Zustand oder eines Verfalls ein-
fach nur kindisch, nicht nur ist das auf der anderen Seite eine besondere Lieblingsbe-
hauptung von Konservativen und Reaktioniren - es ist vor allen Dingen auch ein Aus-
weis ihrer Weltsicht, die sich nun einmal himmelweit von der Spinozas unterscheidet.
Die Welt ist vollkommen, konstatiert dieser mit einer unnachahmlichen Mischung aus
Niichternheit und Begeisterung. Alles ist schlecht und wird immer schlechter, und die
Menschen sind selbst schuld dran, zetert Rand. Sie lehnt eine Logik der Ausnahmezu-
stinde und Notlagen aus einem ganz anderen Grund ab als Spinoza: Fiir Rand ist die Welt
langst vollstindig in einem Ausnahmezustand, einem kulturellen, moralischen. Nicht
wie bei Hobbes in einem metaphysischen, denn fiir Hobbes gibt es keinen freien Willen,
den man verantwortlich machen kann und der immerhin als prinzipielle Moglichkeit ei-
ner Besserung fungiert. Aber in Wahrheit ist die Versenkung ins Schlechte, ins Bose gar
bei Rand nur umso tiefer und schicksalhafter, denn wenn die Menschen nicht willens

53  Freilich, dieser Hass, diese Verachtung sucht sich, es geht wohl kaum anders, als Liebe zu camou-
flieren. So heifdt es zweimal von Cameron (einmal in der Erzihlung, einmal in einer Selbstaus-
kunft), dass die anderen Menschen einen Mann hassen, der seine Arbeit liebt, The Fountainhead.
35: »Men hate passion, any great passion. Henry Cameron made a mistake: he loved his work.
That was why he fought. That was why he lost.« Und 54: »The substance of them is hatred for
any man who loves his work. That’s the only kind they fear. | don't know why.« Ich weif3 in der
Tat auch nicht, warum die Menschen jemanden hassen sollten, der seine Arbeit liebt. Ich weifs vor
allem nicht, wie man auf eine so schwachsinnige Idee kommen kann. Oder ich weif$ es: Es ist doch
nichtsanderesals das spatpubertire Ressentiment desjenigen, der meint, nicht genug Wirdigung
zu erfahren. Jemand, der sich immer flr besser als alle hilt. Jemand, der also noch keinen Schritt
in die Richtung einer ernstzunehmenden charakterlichen Reife gemacht hat.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

275


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

oder fihig sind, sich ihres Willens in der richtigen Weise zu bedienen, dann sind sie ret-
tungslos, verkommen und selbst schuld. Sie konnen nicht einmal mehr die Natur verant-
wortlich machen, wenn sie einander Wolfe sind. In Wahrheit nimlich glaubt Rand keine
Sekunde an die Méglichkeit einer wirklich rationalen Gesellschaft. Sie traut den Men-
schen das gar nicht zu.

Die Schlaflosigkeit der Vernunft. Somit fiigt Rand der Klaviatur der Reaktion eine neue
Taste hinzu. Denn bei ihr verkleidet sich das reaktionire Denken als liberales, indem sie
den Individualismus, die Freiheit und den Kapitalismus zu den Grundlagen ihrer Phi-
losophie erhebt. An allen neuralgischen Punkten dieser Philosophie schieben sich die
beiden Diskurse ineinander und iibereinander. Rand deckt damit eine wichtige Wahr-
heit iiber den Liberalismus auf: dass er nimlich nicht nur faktisch in Ungleichheit und
Ungerechtigkeit miindet, sondern dass er auch, wenn er von Gleichgiiltigkeit oder Be-
quemlichkeit, von der besonderen Unaufrichtigkeit begleitet ist, die fiir alle menschli-
che Moral eine Gefahr ersten Ranges ist, in die zynische Umdeutung dieser Resultate
(der Ungleichheit und Ungerechtigkeit) in Prinzipien, des Endes in den Anfang umschla-
gen kann. In dem Augenblick wird der Liberalismus zur Reaktion, und gibt damit sich
selbst auf. Denn bei aller berechtigten Kritik am Liberalismus: Er ist nicht von sich aus
Reaktion. Es ist die Unaufrichtigkeit und der Zynismus, eine gewisse Behaglichkeit im
Privileg, die diese Transformation vollenden — die aber nun einmal phinotypisch in ihm,
als Moglichkeit, angelegt ist.

Rand hat diese Transformation eindrucksvoller als viele andere durchexerziert und
isteben hierdurch vorbildhaft geworden. Sie umgibt diesen Umschlag mit der Affektord-
nung, die fiir die Reaktion charakteristisch ist, in der sich die Reibung und der Konflikt
als die Generatoren von Wirklichkeitsgefiihl geben, in einer Welt, in der die Biirgerlich-
keit alles gleichgemacht hat und offenbar nichts mehr Besonderes zu finden ist. Das hys-
terische Sensation-Seeking, das so tyisch fiir die Reaktion ist, lisst sich auf jeder Seite
Rands finden, egal ob in den philosophischen oder in den literarischen Schriften. Die
Herstellung des Affekts (des Erhabenen) geschieht durch die Kappung aller Verbindun-
gen, so dass Leerstellen entstehen, in die sich die literarische Stimulation hineinergie-
Ben kann: als Aufgeilen am katastrophischen Aufprall der Unverbundenen.*

54  Nochmal sieht man den Unterschied zu einer wahrhaft menschlichen Philosophie ganz deutlich:
Deleuze sucht ebenfalls bestindig nach letzten Elementen des Wirklichen, die nichts mehr mit-
einander gemein haben, die grundsatzlich unverbunden ist, im Sinn des Abgeschnittenseins. Im
Anti-Odipus findet er mit Guattari den Begriff der Maschine dafiir. Der Witz ist nun aber gera-
de, dass Wirklichkeit dann die unabsehbare, unendliche, unbeherrschbare und lustvolle Koppe-
lung der zehntausend Sachen ist, die nichts miteinander gemein haben. Fiir diese Philosophie ist
dann zugleich das Unverbundene nicht selbstgeniigsam, sondern maximal ungesattigt, indem es
auf mehr Arten mit anderem verkoppelt werden kann, als alle menschliche Weisheit es erdenken
konnte. Es gilt, die Wirklichkeit zu erproben, im Experiment zu erleben, egal ob die Koppelungen
erhaben oder lacherlich oder lieblich oder schrecklich oder kindisch sind. Alles gilt fiir so eine Phi-
losophie. Nicht ist alles das GCleiche, aber alles muss zuerst im vollen Sinn als wirklich anerkannt
werden, um dann erst die lebensfreudigen von den verengenden Verbindungen unterscheiden zu
konnen. Diese Geduld, erst einmal alles anzunehmen, hat die Reaktion eben nicht. Sie erklart zu-
erst, was es alles nicht gibt und was nicht gilt.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Rand ist damit einerseits eine klassische Vertreterin der Reaktion, andererseits re-
présentiert sie einen pseudo-liberalen Typus der Reaktion, der seine eigene Physiogno-
mie hat und der vor allen Dingen als Legitimation des Kapitalismus und als Camouflage
seiner Ungerechtigkeiten als hohere Gerechtigkeit eine nicht zu unterschitzende poli-
tische Funktion erfiillt. Rands verheerender Einfluss in diesem Sinn kann kaum abge-
schitzt werden.

Man muss aber schliefilich noch auf einen besonders auffilligen Punkt bei Rand ein-
gehen: auf ihren vorgeblichen Rationalismus. Rand erklirt sich unablissig zur einzig
wahren Vertreterin von Realismus und Rationalismus. Dass man sich mit dem Begriff
der Realitit nicht viel Mithe gibt, wenn einem die Philosophie nichtliegt, iiberrascht wohl
kaum. Aber ihre Berufung auf die Vernunft ist noch insistierender — und wirkt darin ge-
radezu wahnhaft. Wenn der Schlaf der Vernunft Monster gebiert, dann gilt das fur eine
tibernichtigte Vernunft, die die Augen nicht mehr zukriegt, nicht weniger. Ich bin mir
aber gar nicht sicher, ob es hier wirklich nur um eine andere Variante der Dialektik der
Vernunft geht. Dazu miisste Rands Vernunft auch erst einmal verniinftig sein. Nichts ist
ungewisser.

In Rands Vernunftbegriff treffen sich zahllose Elemente, die disparater nicht sein
konnten. Beginnen wir mit der Erkenntnistheorie (wenn man Rands Ausfithrungen ei-
nen so anspruchsvollen Namen beilegen darf). »Reason is the faculty that identifies and
integrates the material provided by man's senses.«*® Das ist einigermafSen nachvollzieh-
bar, wenn auch nicht gerade spektakular. Es ist das Werk der Begriffe, die diese Integra-
tion der Perzepte vollziehen, so wie die Perzepte schon Integration der Empfindungen
(sensations) sind. All das ist in der Introduction to Objectivist Epistomology niher beschrie-
ben. Esist nicht notig, diesen Text im Detail vorzustellen; seine Grundziige kann sich ein
jeder ausmalen, der versucht sich vorzustellen, wie eine Populdrversion des klassischen
Empirismus aussehen witrde. (Immerhin denkt Rand nicht sensualistisch: Ansatzpunkt
sind nicht die Empfindungen, sondern die Perzepte.) Interessant ist nun, dass in die-
sem Handbuch des Flohmarktempirismus die Vernunft vor allem als Beispiel auftaucht,
und zwar als Beispiel fiir das unterscheidende Merkmal des Menschen. Eine »Essenz«
im klassisch-metaphysischen Sinn soll das nicht sein; Rand will lieber von einer Eigen-
schaft sprechen, die alle oder doch die meisten anderen beobachtbaren Eigenschaften
fundiert.”® Wie die Vernunft das im Fall des Menschen kann, ohne eben doch eine Art
von Essenz zu sein, wird nicht geklart.

Viel schwerer wiegt aber, dass nicht geklirt wird, welchen Status diese Vernunft
hat: Entweder ist sie eine fundierende Eigenschaft, die den Menschen zum Menschen
macht — oder aber sie ist ein Telos oder Ideal, das himmelweit iiber den Menschen steht
und nach dem sie zu streben haben. Also entweder haben wir die Vernunft schon oder
wir miissen uns um sie bemithen. Die Ausflucht ist natiirlich, dass wir uns aktiv dazu
entscheiden miissen, unsere Vernunft zu gebrauchen, aber dann gibt es doch sichtlich
zweierlei Vernunft: eine natiirliche Anlage und ihre rechte Ausiibung.

Wiederum wire diese Unterscheidung nicht problematisch; sie ist vielmehr allzu
klassisch. Was Rand hier aber Schiftbruch erleiden lisst, ist der hyperbolische Anspruch,

55  Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 22.
56  Introduction. 45.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

271


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der laut Rand in der Vernunft liegt, so aber, dass man gar nicht von Vernunft sprechen
darf, wenn er nicht erfillt wird — und der in Wahrheit nie von irgendjemandem erfiillt
wurde. Er ist vollkommen phantastisch: Fiir jeden Begriff, in Wahrheit fiir jedes einzelne
Wort muss man sich der Definitionen bewusst sein. »Words without definitions are not
language but inarticulate sounds.«*” »The truth or falsehood of all man’s conclusions, inferences,
thought and knowledge vests on the truth or falsehood of his definitions.«®

Jetzt haben auch andere, rationalistische Autoren Konzeptionen von einem Ideal des
Denkens, die dem vielleicht nicht weit entfernt sind. Man kénnte z.B. an Leibniz denken.
Aber was man bei einem Leibniz nicht findet, ist der Alarmismus und die Verdammung
in Bausch und Bogen von allem Denken, das nicht diesem Anspruch geniigt. Eine Philo-
sophie, die gar keine Sensibilitit mehr fiir die Endlichkeit des Denkens hat, wird einfach
wahnsinnig, denn sie erklart peremptorisch ihr eigenes faktisches Denken zum wahren,
unendlichen. Es besteht hier strukturell kaum mehr ein Unterschied zu jemandem, der
weif3, dass Gott zu ihm spricht. Dasselbe Zur-Deckung-Bringen des Endlichen und des
Unendlichen bildet in beiden Fillen den Knoten der Rede, ihre dickte und dichte Stelle,
von dem aus die Worte ausstrahlen.

Fiir Rand ist nimlich jeder, der dem Anspruch, immer die korrekte Definition zur
Hand zu haben, also jeder, der nicht total verniinftig denkt, jemand, der in Wahrheit
gar nicht denkt. Wieder kehrt das Klischee der so Vielen wieder, die lauter vage und un-
saubere Begriffe verwenden (die sie also nicht als Begriffe verwenden), ohne Zugriff auf
hohere Abstraktionen, »until the hierarchical structure of concepts breaks down in their
minds, losing all ties to reality; and, as they lose the capacity to unterstand, their educa-
tion becomes a process of memorizing and imitating«.*

Dann aber ist die an sich akzeptable (wenn auch nicht unbedenkliche) Unterschei-
dung in die Vernunft als Anlage und die Vernunft als Verwirklichung nicht mehr zu hal-
ten: Wenn nur die absolute und ideale Verwirklichung auch wirklich Vernunft ist, ist die
Anlage zur Vernunft letztlich gar nichts. Ihre Setzung bleibt leere Behauptung. Und da
es die Verwirklichung, die Rand beschreibt, nicht gibt und nicht geben kann, gibt es am
Ende gar keine Vernunft mehr. Ein doch einigermafien frappierendes Resultat bei einer
militanten Rationalistin wie Rand.

57  Ebd.11.

58  Ebd. 49.

59  Ebd. 76. Und wie immer ist die Eskalation eine totale: Im Grunde, das ist die Moral von der GCe-
schichte, denken die meisten Menschen iberhaupt nicht wie Menschen, wie verniinftige Wesen —
und dieser Nachweis ist Rand in Wahrheit viel wichtiger als alle Erkenntnistheorie. Solche Leute
kennen keine Unterschiede, konnen Unterschiede nicht denken. Alles verschwimmt zu einem groRen
Brei, zu »Nebel«, wie sie auch schreibt. Die absolute Gleichmacherei. »They are unable to distin-
guish thought from emotion, cognition from evaluation, observation from imagination, unable to
discriminate between existence and consciousness, between object and subject, unable to iden-
tify the meaning of any inner state — and they spend their lives as cowed prisoners inside their
own skulls, afraid to look out at reality, paralyzed by the mystery of their own consciousness.«
(76f.) Es sind wieder alle reaktionaren Klischees vereint: Aufweichen aller Differenzen, Realitits-
verlust, die Inferioritat der Masse sowie ihre Macht, andere mit sich nach unten zu ziehen, durch
schiere Schwerkraft, wie es scheint.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Rands Vernunftbegriff, der so sehr im Mittelpunkt ihrer Selbstinszenierung steht,
hilt nicht der kleinsten Priifung stand. Wenn sie selbst ausdriicklich dariiber Aufschluss
zu geben versucht, geht alles wild durcheinander. Rationalitit soll dann bedeuten:*® Ak-
zeptanz der Vernunft als Leitlinie in allen Entscheidungen: wie gesagt wird hierauf ein
solcher Nachdruck gelegt, dass dieses Programm in Wahrheit gar nicht erfillbar ist.
Dann aber heifdt es wieder, es gehe um die Zugrundelegung der Wahrnehmung von Rea-
litdt.* Dann um ein Denkverfahren. Dann um die strenge Logik. Nun gibt es zwar philo-
sophische Konzeptionen, in denen man behaupten kann, dass all das dasselbe ist. Wenn
man das aber glaubt, dann muss man es auch ausfithren und begriinden kénnen. Rand
schreibt das alles einfach hin, und man merkt, dass es ihr nie um eine kohirente Fassung
des Begriffs gegangen sein kann. Es bleibt alles reine Behauptung.

SchlieRlich hatte ich bereits erwihnt, dass Rand von einer vollig rationalen Gesell-
schaft phantasiert, die immerhin fiir eine Zeitlang fast in den USA erreicht gewesen
sei und die sich durch die radikale Umsetzung von individueller Freiheit und Kapita-
lismus auszeichnen wiirde. Man muss nicht lange nachdenken, um zu erkennen, dass
die schiere Idee einer solchen vollig rationalen Gesellschaft — noch dazu bevélkert von
lauter Rand’schen Egoisten — eine durch und durch irrationale Idee ist.®

Es ist also auffillig, in welcher extremen Weise das Insistieren auf der eigenen Ra-
tionalitit, die Irrationalitit der Theorien und die Arationalitit der Begriffe diese gan-
ze »Philosophie« auseinanderfallen lassen wie ein morsches Stiick Holz. Es ist ausge-
rechnet die unermiidliche und leere Anrufung hochster Rationalitit, die das Wahnhafte
der Beschreibungen und Forderungen einerseits und das Unausgegorene und Inkongru-
ente der denkerischen Mittel zusammenhalten soll. »Rational« ist das alles, was Rand
schreibt — aber nur dann, wenn man sich damit zufrieden gibt, zwei oder drei in sich
mehr als zweifelhafte Sitze zu akzeptieren und die dann miteinander (und mit anderen,
genauso unterkomplexen Beschreibungen) zu kombinieren. Im Begriff der Rationalitit
scheint sich bei Rand in der Tat das Wahnhafte selbst ihres Denkens zu verdichten. (Im
Unterschied zu vielen anderen Reaktioniren, die wenigstens teilweise bereit sind, ihren
Irrationalismus zu bekennen — wenn sie ihn oft auch nicht an die richtige Stelle setzen
konnen.) Vor allem die Verweigerung der Realitit gegeniiber wird mit dem Prestige, das
dem Begriff der Vernunft anhingt, camoufliert — was nicht ohne Ironie ist, da die Ver-
nunft doch selbst der Respekt vor der Realitit sein soll.

60  Vgl. The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 28f.

61 Dementsprechend wére Irrationalitat der Widerspruch gegen die Fakten, und immerhin ist Rand
so konsequent, diesen Schluss auszusprechen — was ihr Gelegenheit fiir neuerliche Eskalationen
gibt: »The irrational is the impossible; it is that which contradicts the facts of reality; facts cannot
be altered by a wish, but they can destroy the wisher. If a man desires and pursues contradictions —
if he wants to have his cake and eat it, too — he disintegrates his consciousness; he turns his inner
life into a civil war of blind forces engaged in dark, incoherent, pointless, meaningless conflicts
(which, incidentally, is the inner state of most people today.)« (ebd. 31)

62  Charakteristisch ist im Ubrigen, wie leichtfertig Rand bei dieser historischen Riickschau iiber die
so schlichte wie verstérende Tatsache hinweggeht, dass das, was sie fiir das Goldene Zeitalter der
USA ansieht, 6konomisch massiv von der Sklaverei abhdngig war. Dann kann es mit der grofien
Freiheit der rationalen Gesellschaft wohl doch nicht so weit her sein.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

279


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Die reaktiondre Verstellung des Wirklichen konzentriert sich bei Rand in der affektiv aufgela-
denen Phantasmagorie der totalen Verniinftigkeit. Die Vernunft oder ihre Anrufung fungiert
dabei als der Kleister fir all die Widerspriiche der Theorie. Sie funktioniert zugleich als
Kurzschluss, gemif der Taktik des »Weil das ja klar ist«:** Wirkliche Rationalitit, Klar-
heit, auch Meisterschaft etc. wird bewiesen, indem sie durchgefithrt wird. Dazu hat der
Reaktionir meistkeine Geduld, oder vielmehr: die affektive Zielsetzung seines Diskurses
lasst das nicht zu, so dass der Durchgang durch die Sache durch die schiere Behauptung
ersetzt wird — die nur umso wirkungsvoller weil abgriindiger, abgekappter wirkt. Auch
erlaubt es die Erhebung der Rationalitit zum Reinen und Uberempirischen, die eigene
Uberhebung iiber die anderen zu begriinden: ein Hebel, der die eigene Uberschitzung
und die Geringschitzung (fast) aller anderen erlaubt. Schlieflich ist die Kappung aller
Beziehungen zwischen der Grofen Rationalitit und dem Rest des Seins das Korrelat des
Konstrukts des grofen, sich selbst geniigenden Individuums, das ganz von selbst den
Hass der neidigen, dummen Masse herautbeschwort.

All das stimmyt, all das gibt unverzichtbare Aspekte der Phantasmagorie der Vernunft
bei Rand wieder. Zugleich scheint mir das Wesentliche noch nicht damit erfasst zu sein.
Was ich geschrieben habe, scheint eher die sekundiren, sehr willkommenen aber wie
von selbst sich ergebenden Folgen einer viel grundlegenderen Sache zu bezeichnen. Was
diesen Eindruck hervorruft, ist, wie im Begriff der Rationalitit unmittelbar die Forderung
nach dem Verniinftigen und das offenkundig Wahnhafte zusammenstofRen. Es ist, als
habe man hier die maximale Verdichtung der reaktioniren Unaufrichtigkeit vor sich: die Wei-
gerung, sich den eigenen Fragwiirdigkeiten und den Komplexititen der Wirklichkeit zu
stellen. Man spiirt wohl, dass hier viel verborgen liegt. Aber man sieht nicht, wie man
noch weiter forschen konnte. Die Sperrung aller Wege in den Untergrund der Phantas-
magorie ist zu vollkommen. Man ist an die Passage aus Freuds Traumdeutung erinnert,
wo er die Grenze der Deutung benennt: das Element, das einerseits noch ausgesprochen
werden kann, dabei weit ins Unbewusste hineinweisend, das aber anderseits genau als
die Schranke fungiert: Bis hierher und nicht weiter!®* Und so scheint die verniinftige
Frau Rand mit offenen Augen zu triumen.

In den bestgedeuteten Traumen muss man oft eine Stelle im Dunkel lassen, weil man
beider Deutung merkt, dass dort ein Knduel von Traumgedanken anhebt, der sich nicht
entwirren will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beitrdge geliefert hat. Dies
ist dann der Nabel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkannten aufsitzt. Die
Traumgedanken, auf die man bei der Deutung gerit, miissen ja ganz allgemein oh-
ne Anschluss bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige Verstrickung unserer
Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle dieses Geflechts erhebt sich dann
der Traumwunsch wie der Pilz aus seinem Mycelium.%

Von Inseln und Menschen. Dieser Traumwunsch, vielleicht ist das bei Rand die absolute
Selbstgeniigsamkeit des Einzelnen: »the self-sufficient ego«. Dass das nicht nur eine im

63  Beispielhaft, wenn auch wenig gelingend in der grandiosen Transrapid-Rede von Edmund Stoiber
auf den Punkt gebracht.

64  GemafR dem Gebrauch von »Grenze«und »Schranke«, den Kantim § 57 der Prolegomena vorschlagt.

65  Freud: Die Traumdeutung. 517.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

engen Sinn wahnsinnige Vorstellung ist, ist uniibersehbar: Sie ist letztlich gleichbedeu-
tend mit dem Wunsch, alleine auf der Welt zu sein, so alleine wie Gott vor der Schop-
fung — oder nach ihrer Vernichtung. Dass damit aber auch niemals eine Ethik und kurz
gesagt kein Gliick méglich ist, scheint mir ebenso unzweifelhaft. Es ist nur billig, dieses
Kapitel mit den berithmtesten Sitzen von John Donne zu schliefRen, der den Gedanken
der urspriinglichen Verbundenheit der Menschen miteinander - ein Gedanke und eine
Erfahrung, die der Reaktion an einer empfindlichen Stelle die affektive Basis zu entzie-
hen vermogen - vielleicht am biindigsten zum Ausdruck gebracht hat und der, in einem
Wort, recht hat, mag Ayn Rand auch noch so viel zetern:

No Man is an Island, entire of itself; every man is a piece of the Continent, a part of the
main; if a Clod be washed away by the Sea, Europe is the less, as well as if a Promon-
tory were, as well as if a Manor of thy friend’s or of thine own were; Any Man’s death
diminishes me, because | am involved in Mankind; And therefore never send to know
for whom the bell tolls; It tolls for thee.5

66  John Donne: Devotions. 87. Rechtschreibung von mir modernisiert.

- am 14.02.2026, 09:55:58. -

281


https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158, -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

