Juliane Vogel

Komische Schwarme
Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal

Hofmannsthals spite Komodien »Der Schwierige« und »Der Unbestech-
liche« liegen uns als Beispiele vollkommen realisierter Gattungsgestalten
vor. In ihrer Durchfiihrung, ihrer dramatischen Stringenz wie in der Folge-
richtigkeit ihrer Finalisierung entfalten sie die Moglichkeiten der Charak-
terkomddie in einer Perfektion, die ihnen Einlass in den klemnen Kanon der
deutschen Lustspiele verschafft hat. Und doch kann die Vollendung, mit
der uns diese Texte entgegentreten, nicht dariiber hinwegtauschen, dass
Hofmannsthals Komodie kein konsistentes Genre darstellt. Zieht man die
thnen vorausliegenden, gleichzeitigen und nachfolgenden dramatischen
Projekte heran, die sich der komischen Form anndhern, trifft man auf lose
Gattungsaggregate, die sich der dramatischen Zuspitzung entzichen, die
die Komédien »Der Schwierige« und »Der Unbestechliche« kennzeichnet.
Die Projekte »Silvia im »Stern« und »Ciristinas Heimreise«, dartiber hinaus
die zahlreichen Lustspielfragmente, die uns die Kritische Ausgabe zugang-
lich gemacht hat, sind treffender als Komplexe zu beschreiben, in denen
der Autor mit Elementen und Strukturen der Komdédie jenseits fester
Gattungsgrenzen experimentiert. Die publizierten Skizzen und Entwiir-
fe erzeugen den Eindruck einer beweglichen, unabschlieflbaren und dis-
seminierenden Textmenge, die fiir sich selbst genommen wenig Bestand
hat. Bei den Skizzen handelt es sich iiberwiegend um Dialogfragmente.
Hofmannsthals Notizen liefern in erster Linie Gesprachstexturen oder
Gespréchskerne, d.h., sie entwickeln keine Handlungen, sondern produ-
zieren soziales Gewebe, dessen Funktion darin besteht, Kommunikation
auch unter kritischen — genauer: tragischen — Bedingungen in Gang zu
halten.! In immer neuen Ansitzen beobachten und reproduzieren sie ei-
nen mikrologischen Vergesellschaftungsprozess, wie er sich modellhaft
und fiir Hofmannsthal mafigeblich in der Soziologie Georg Simmels be-
schrieben findet. Simmel folgend, zeigen die Gespriche der Komodie Ge-

1 Vgl. Norbert Altenhofer, Hofmannsthals spate Komédien. In: Ders., >Die Ironie der

Dinge«. Zum spiten Hofmannsthal. Hg. von Leonhard M. Fiedler. Frankfurt a.M. 1995,
S. 37-51, hier S. 39ff.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 125

- am 17.01.2026, 22:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sellschaft »im status nascens«. Sie fangen ein, »was jeden Tag und zu jeder
Stunde geschieht«?, und organisieren den Wechsel von Binden und Loésen,
durch den sich das gesellschaftliche Miteinander herstellt, in Form der
unentwegten und zuletzt gleichgiiltigen Wechselrede. »[FJortwéhrends, so
heiflt es bei Simmel, »16st sich und kniipft sich von neuem die Verge-
sellschaftung unter den Menschen, ein ewiges Flieflen und Pulsieren, das
die Individuen verkettet, auch wo es nicht zu eigentlichen Organisationen
aufsteigt.<* Hofmannsthals Bemerkung, dass die Komédie »ihre Individu-
en in ein tausendfach verhikeltes Verhiltnis zur Welt«* setze, nimmt den
Faden Simmels auf. Die dialogischen oder polylogischen Texturen, die in
das Korpus seiner Komdédienfragmente eingehen, durchqueren das Dis-
kursuniversum, das durch das jeweilige Projekt abgesteckt ist, ohne dabei
zu emer >eigentlichen Organisation« aufzusteigen. Daraus ergibt sich die
Frage, ob von einem konsistenten Komodienkonzept bei Hofmannsthal
iiberhaupt die Rede sein kann oder ob nicht vielmehr davon auszuge-
hen 1st, dass sich dieses in zerstreuten und beweglichen Formen manifes-
tiert, die in prekaren Lagen aufgerufen und eingesetzt werden kénnen.
Die Gattung der Komddie lasst sich vor diesem Hintergrund allenfalls
dahingehend bestimmen, dass sie mithilfe komischer Einsitze, die in Ge-
sprachsform erfolgen, Tragddien abwendet. In der fragmentarischen, be-
weglichen und unselbststindigen Form, in der wir sie vorfinden, sind sie
vielfaltig einsetzbar, kommen aber besonders dort zum Einsatz, wo sich
tragische Konstellationen aufbauen.

Vielleicht ist es zuldssig, diese sozialen Texturen als sprachliches Trans-
plantationsgewebe zu bezeichnen, das jeweils dort implantiert wird, wo
der Vergesellschaftungsprozess zu erliegen droht. Sie fithren damit eine
Tradition weiter, die nicht von geschlossenen komischen Gattungen
ausgeht, sondern freischwebende komische Elemente in ernste Zusam-
menhinge einfiigt, wie es in den Haupt- und Staatsaktionen des Volks-
theaters oder in den Auffihrungspraktiken des Wandertheaters der Fall
war.” Wie ich zeigen mochte, dienen die fragmentarischen Gesprichs-

2 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Vergesellschaftung.
In: Ders., Gesamtausgabe. Bd. 11. Hg. von Otthein Rammstedt. Frankfurt a.M. 82016, S. 33.

3 Ebd.

4 Hugo von Hofmannsthal, Die Ironie der Dinge. In: GW RAII, S. 138.

5 Die Geschichte dieser komischen Inserierung schreibt Joel B. Lande in seinem Buch
Persistence of Folly. On the Origins of German Dramatic Literature. Ithaca 2018 (im Erschei-
nen), S. 37ff.

126 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

materialien bei Hofmannsthal der wirksamen Unterbrechung tragischer
Verlaufe und der Wiederherstellung bedrohter sozialer Gefiige. Haupt-
sachlich werden sie dort gebraucht, wo eine tragische Situation wieder
ins Lustspielhafte >hiniibergelenkt® werden soll. Diese Dialoge greifen
am Scheidepunkt zwischen komischer und tragischer Wende ein und
treiben den Prozess der Vergesellschaftung dort voran, wo sich eine tra-
gische Vereinsamung zu vollziehen droht. Interventionen des Lustspiel-
haften dienen der formellen Belebung< einer von Erstarrung und Isola-
tion gefdhrdeten Situation. Sie helfen, »alle Briicken aufzusuchen oder zu
schlagen, die das eigne Sein und Leisten mit jenem verbinden kénnten.«®
Sind die Grundlinien dieses Arguments seit Langem bekannt — hier ist
auf die Arbeiten von Norbert Altenhofer und Martin Stern zu verwei-
sen’ —, so mochte ich im Folgenden auf die konkreten dramaturgischen
Operationen aufmerksam machen, mittels derer ein solches Gewebe fa-
briziert werden kann.

Die folgenden Uberlegungen gehen davon aus, dass die beschriebene
soziale Textur bei Hofmannsthal nicht mehr von einer einzelnen komi-
schen Figur, sondern von mehreren komischen Figuren hergestellt wird.
Die Aufgabe der Wiedervergesellschaftung in den dramatischen Texten
erfolgt unter Mitwirkung komischer Ensembles, die verlorene Kontakte
erneuern und zerrissene Faden wieder aufnehmen.' Strukturell wird da-
mit eine Transformation der Hanswurstdramaturgie des européischen
Volkstheaters vollzogen, die den Protagonisten und Tragern der baro-
cken Haupt- und Staatsaktion nur einen einzigen komischen Begleiter
an die Seite gestellt hatte. Die Alt-Wiener Volkskomddie hatte den Hel-
den in einen »komischen Antagonismus« ' verwickelt, sie konfrontierte
ithn mit einer Figur, die der hohen Sache der Aktion die Kreattirlichkeit
des Leibes und seiner Bediirfnisse entgegenhielt. Exemplarisch, wenn
auch in einer spiten und abgemilderten Form, ist diese komische Her-

6 Vgl. SW XXV.2 Operndichtungen 3.2, S. 468.

7 Altenhofer, Hofmannsthals spite Komédien (wie Anm. 1), S. 37-51; Martin Stern, Hof-
mannsthals verbergendes Enthiillen. Seine Schaffensweise in den vier Fassungen der Flo-
rindo/Cristina-Komaédie. In: DVjs 33/1, 1959, S. 38-62.

8 Simmel, Soziologie (wie Anm. 2), S. 327.

9 Vgl. Altenhofer, Hofmannsthals spite Komédien (wie Anm. 1).

10 Hugo von Hofmannsthal an Richard Strauss im Oktober 1916. In: SW XXIV Opern-
dichtungen 2, S. 225: »[E]s mussen mit Zerbinetta ihre Gefihrten mitkommenc.

11 Vgl. Lande, Persistence of Folly (wie Anm. 5), S. 38: »recasting the tragic events in trivial
termse«.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 127

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausforderung in der Figur des Papageno aus Mozarts »Die Zauberflote«
verkorpert, die sich dem Helden Tamino zugesellt und mit thm in sym-
metrische Kommunikation tritt. In Hofmannsthals Komdédienarbeiten
hingegen wird das Tamino/Papageno-Modell, das diesen komischen
Antagonismus idealtypisch entfaltet, durch ein plurales Modell abgelost.
Die Spafle des Hanswursts werden hier durch einen mehrstimmigen
Gesprichszusammenhang ersetzt, der ein ins Tragische abdriftendes
Subjekt rettend in sich einschliefit. Diese von Hofmannsthal als »klei-
ne Ensembles«!* bezeichneten Gruppierungen kénnen entweder gesell-
schaftlich gegeben sein, wie die venezianische Gesellschaft in »Cristinas
Heimreise« oder auch die Salongesellschaft in »Der Schwieriges, sie kon-
nen aber auch eigens rekrutiert, engagiert und eingesetzt werden wie
die Truppe in »Ariadne auf Naxos« oder die Elfen in »Die Agyptische
Helena«. Vorstufen hierzu finden sich bereits in den Anordnungen des
»Rosenkavaliers«, in dem ein Ensemble komischer Figuren zusammen-
gestellt und eigens aktiviert wird, um in einer verfahrenen Heiratssache
eine gliickliche Wendung zu erwirken. In diesen Aufstellungen wird
deutlich, dass die soziale Verkniipfungsarbeit, die im Moment drohen-
der Isolation geleistet werden muss, die Mitwirkung mehrerer erfordert,
die als einzelne nicht in Erscheinung treten. Exemplarisch sehen wir in
»Ariadne«, dass sich nicht nur die »unvergleichliche«® Zerbinetta um
die Resozialisierung der von Theseus verlassenen Heroine bemiiht, son-
dern mit ihr gemeinsam eine Gruppierung komischer Masken, die Hof-
mannsthal mit soziologischer Pointierung als »muntere Gesellschaft«!*
bezeichnet. In der Einsamkeit der wiisten Insel ist es eine komische
Vielheit, die den Prozess der Wiedervergesellschaftung Ariadnes durch
Gespriach und Zusammenspiel vorbereitet. Auch in den Gasthof- und
Venedig-Komédien Hofmannsthals beobachten wir, wie komische En-
sembles eine prekidre und von Isolation existenziell bedrohte Existenz
schwarmartig zu umkreisen beginnen: Der Kapitin in »Cristinas Heim-
reise« findet sich auf einen Schlag von Chargen, stock characters oder Mas-
ken umringt und in einen Kommunikationsraum hineingestellt, aus dem

12 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 259.
13 Ebd., S. 16.
14 Ebd., S. 22.

128 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich auch ein zerriitteter Protagonist nicht mehr zurtickziehen kann.*” In
der Figur des Rudolf im Projekt »Silvia im >Stern« begegnet zumindest
in der Spitfassung des Fragments ein vergleichbarer Fall.' Diese »lusti-
gen Gesellschaften«'’ bestehen jeweils aus »Figuren«, d.h. aus Akteuren
mit herabgesetzter Individualitit, reduzierten Bewusstseinsspannen und
einer besonderen Neigung zur Phrase, die sie nur das sagen lisst, was
alle sagen. Wie in den Romanen Theodor Fontanes sind es auch bei
Hofmannsthal das Gerede und seine Gemeinplitze, die soziale Wirkung
entfalten und Bindekrafte freisetzen. Auch diese Anordnung findet sich
in »Ariadne auf Naxos« vor, wo sich auch das Ensemble um Zerbinetta
aus »italienischen Figuren«'® oder »Komddiantenfiguren«'® mit >nieder-
gehaltener< Eigenart zusammensetzt.” Programmatisch stellen sich diese
! und damit als Unselbststindige vor, die sich mit einer
Hauptstimme — Zerbinetta — vergesellschaften, ohne sich selbst zu profi-
lieren. Durch blofie Betriebsamkeit erzeugen sie jene >formelle Belebungy,
die das Soziale als eine allgemeine Form hervorbringt. Auf denselben
Effekt zielt Hofmannsthal, wenn er in einem Schema fiir die Komdodie
»Silvia im >Stern« notiert: »Silvia und die Figuren«.?> Wiederum wird
als deren Verhaltensmerkmal ein »fortwahrend auffliegendes Fliistern,
Tuscheln, Scheinen« aufgefiihrt, das soziale Vielheit voraussetzt und zur
Einfithrung von »noch mehr Episodenfiguren«®® einladt.

als »Partner«

15 Karl Pestalozzi hat mich darauf aufmerksam gemacht, dass umgekehrt Hofmannsthals
Versuch, dem Kapitin mit der Figur des Pedro einen komischen Schatten nach dem Vorbild
Papagenos anzuheften, scheitert.

16 Vel. den Vortrag, den Friederike Reents im Rahmen der 19. Internationalen Tagung
der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft (»Hofmannsthals Komoédie des Scheiterns«) am
22. September 2017 in Heidelberg gehalten hat: >Nur im Wechsel ertragen wir unser Lebenc.
Das Hotel als Trost gegentiber den Trostlosigkeiten der Moderne.

17-SW V Dramen 3, S. 104.

18- SW XXIV Operndichtungen 2, S. 110.

19 Ebd., S. 174.

20 Vgl. Simmel, Soziologie (wie Anm. 2), S. 117: Simmel spricht von »Niederhaltung der
Eigenart«.

21 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 15.

22 SW XX Dramen 18, S. 222; zu Hofmannsthals Nahe zur Commedia dell’Arte vgl. die
zahlreichen Figurenlisten in den Entwiirfen; vgl. auch Karin Wolgast, Die Commedia dell’arte
im Werke Hugo von Hofmannsthals. Aalborg 1990. Zur Bestimmung von peripheren oder
Episodenfiguren, an denen dieser Gesprichstypus entfaltet wird, vgl. Manfred Pfister, Das
Drama. Theorie und Analyse. Miinchen 2001, S. 220-264, insbesondere S. 235.

23 SW XX Dramen 18, S. 206.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 129

- am 17.01.2026, 22:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dabei werden auch die festen Ensemblestrukturen und -gréfien erwei-
tert, die aus dem Volkstheater bekannt und sowohl fur die Commedia
dell’Arte als auch fur Ferdinand Raimunds Zauberkomédien charak-
teristisch sind. Feststehende, durch Gattungskonventionen festgelegte
Personenanzahlen transformieren sich in unbestimmte und bewegliche
soziale Pluralititen mit maskenhaften Ziigen, an denen wiederum nur
jene Merkmale zutage treten, die vielen gemeinsam sind. Goldonis Ko-
modien ben auch deshalb grofie Anziehungskraft auf Hofmannsthal
aus, well sie Aufstellungen der alten Commedia dell’Arte zahlenméfiig
tiberschreiten und anonymere Erscheinungsformen des Sozialen aus-
bilden. Wichtige Anregungen fiir »Ariadne«, aber auch das »Cristina«-
Projekt erhélt Hofmannsthal aus Philippe Monniers 1906 erschienenem
Buch »Venise au XVIII® siécle«, das die Urbanisierung des Maskenwe-
sens im Venedig Goldonis vor Augen fiihrt. Wahrend sich die traditi-
onelle Commedia dell’Arte, wie es heifit, vor der Vielfiltigkeit des Le-
bens verschlossen habe — »[e]lle est fermée a la multiplicité de la vie«**
—, verschafft sie sich in Goldonis Stiicken szenische Geltung. In seinen
erweiterten Figurenanordnungen spiegele sich »toute la diversité et tou-
te la multiplicité de la vie«.?” In Monniers Darstellung vermischen und
vereinigen sich die venezianischen Masken zu einem komischen >Milieuc
bzw. zu einer komischen >paysage¢, in denen das Weben der dialogi-
schen Textur tiberall und unaufhérlich vonstatten geht: Sein priméres
Darstellungsmittel ist wiederum die Aggregierung kleinster, von kleinen
Masken bestrittener Szenen,”® in denen die winzigen transitorischen Syn-
thesen und kleinen >wechselseitigen Erregungen« vor sich gehen, die die
Poiesis des Sozialen ausmachen.” Dieses, ins Diminutiv gesetzte venezi-
anische Maskentreiben illustriert paradigmatisch, was in Georg Simmels
»Soziologie« die »mikroskopisch-molekularen Vorginge innerhalb des

24 Philippe Monnier, Venise au XVIII¢ siecle. Geneve 1906, S. 139.

25 Ebd.; vgl. auch Philipp Monnier, Venedig im achtzehnten Jahrhundert. Mit zweiund-
dreissig Tafeln. Berechtigte Ubertragung von Dr. R. Engel. Miinchen 71927, S. 139 und S. 143.

26 Auch Ferdinand Raimunds Volksstiicke zerfallen, wie Hofmannsthal im gleichnamigen
Essay anmerkt, in »lauter solche kleine Szenen«. Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Ferdinand
Raimund. Einleitung zu einer Sammlung seiner Lebensdokumente. In: GW RA 1II, S. 117.
Zur Affinitdt von komischen Gattungen mit »kleinen Szenen« vgl. Ethel Matala de Mazza,
Der populdre Pakt. Verhandlungen der Moderne zwischen Operette und Feuilleton. Frankfurt
a.M. 2018 (im Druck).

27 Monnier, Venise au XVIII¢ siecle (wie Anm. 24), S. 131: »Tous les tons se mélent et tous

les contrastes se marient«, vgl. auch den Beitrag zum »Andreas«Fragment von Inka Miilder-
Bach in diesem Band.

130 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenmaterials«*® genannt wird. Monniers Satz »A chacque coup
le débat renait et recommence«* betont die anfangssetzenden Energien
pointierter Rede und Gegenrede, tiber die sich das Soziale regeneriert.
Auch auf Hofmannsthals Lustspielschauplatzen gehen unentwegt
mikrologische Vergesellschaftungen vor sich. Auch ihm geht es im Zu-
sammenhang der Komddie um die Gewihrleistung einer dezentrier-
ten Dauerkommunikation, die von komischen Figuren bestritten wird
und dabei einen - wie es bei Simmel heifit - »Umgebungskreis[]«*°
herstellt, der auch einen tragischen Charakter gesellschaftlich einbin-
det. Diese Umgebungen leben nicht von der Handlung, sondern von
dem »schillernde[n] Gewebe [...] der einander tausendfach kreuzenden
Lebensmoglichkeiten«.** Die sich anbahnende Tragddie wird folglich
von einem vielstimmigen komischen Milieu umgeben. Die veneziani-
sche Gesellschaft des Kapitans, die Salonbesucher oder Dienerschaften
des Schwierigen, die Masken aus »Ariadnes, die »Facheux« des gefalsch-
ten Moli¢re kénnen als Beispiele fiir solche >Umgebungskreise« heran-
gezogen werden. In der Summe der Vielen bilden auch sie ein >Milieuc
oder eine >paysage« — mit Hofmannsthal selbst gesprochen: das »Rings-
herumgehende« — den »Ambitus« einer gefihrdeten Figur: Aber ihr
Wesentliches ist eben Ensemble — »das, was diesen leeren Raum erfiillt
und was die Italiener >I'ambientes, das Ringsherumgehende, nennen.«*
Die Forschung hat eine Reihe von begrifflichen Vorschligen gemacht,
die den unbestimmten Charakter dieses Ambientes in unterschiedlicher
Weise zu konzeptualisieren versuchen.® Sie reichen vom Medium bzw.
Milieu, tiber die Stimmung bis zur Atmosphdre und konstatieren jeweils
das Vorhandensein eines umschlieflenden, grundierenden und stets all-
gegenwartigen Elements, das in Situationen des Kommunikationskollap-

28 Simmel, Soziologie (wie Anm. 2), S. 33.

29 Monnier, Venise au XVIII* siecle (wie Anm. 24), S. 137.

30" Simmel, Soziologie (wie Anm. 2), S. 14.

31 Hugo von Hofmannsthal an Carl J. Burckhardt am 10. Juli 1926. In: BW Burckhardt,
S. 210.

32 Shakespeares Konige und grofie Herren. In: SW XXXIII Reden und Aufsitze 2, S. 84;
vgl. Clemens Peck, Atmosphéren. Hofmannsthal, Shakespeare und die Sozialpsychologie um
1900. In: DVjs 88/3, 2014, S. 345-368, hier S. 3571f.; Juliane Vogel, Aus dem Grund. Auf-
trittsprotokolle zwischen Racine und Nietzsche. Paderborn 2018, S. 132ff.

33" Grundlegend hierzu David E. Wellbery, Stimmung. In: Asthetische Grundbegriffe. His-
torisches Worterbuch in sieben Banden. Hg. von Karlheinz Barck et al. Bd. 5. Stuttgart/Wei-
mar 2003, S. 703-733.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 131

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses Mediatisierung, Regeneration oder Zusammenfithrung erméglicht.®*
In seiner Vielgestaltigkeit bewegt es sich zwischen konkreter sozialer
Figuration und klimatisch-atmospharischem Umraum, ohne sich dabei
in der einen oder anderen Weise festzulegen.** Als Medien des Sozialen
erhalten die komischen Figuren, die hier erscheinen, daher zugleich eine
geisterhafte Dimension. Als die Primadonna in »Ariadne auf Naxos«
die komische Truppe der Zerbinetta zum ersten Mal erblickt, nimmt sie
zunidchst die gespenstischen Ziige der Masken wahr, die Ariadne zum
Weiterleben animieren sollen: Thre abschitzige Bemerkung »Was gibt’s
denn da fiir Erscheinungen!«<*® benennt auch den ungewissen ontologi-
schen Status eines Ensembles, dessen Mitglieder sich ausschliefilich als
mehrere zeigen und als einzelne nicht zu fassen sind. Ahnliches lisst sich
fur den dritten Akt des »Rosenkavaliers« bestitigen. In der Winzigkeit
seiner Figuren und der Kiirze seiner »Wortszenen«* verliert das Soziale
seine Festkorperlichkeit und umspielt die Grenze zwischen Medium und
Form, strikter und fester Koppelung.®®

Geht es in den genannten Beispielen zundchst um Formen der Beglei-
tung des oder der Einen durch die Vielen, entfalten sie jedoch auch das
Formenspektrum sozialer Intervention. Die Allgegenwirtigkeit lustiger
Gesellschaften in Hofmannsthals dramatischen Projekten macht sich
nicht in eleganter oder diskreter Form, sondern vorrangig als Penetranz
bemerkbar. Wie bereits in »Ariadne auf Naxos« zu sehen, sind Beglei-
tung und Ansprache nicht immer willkommen. In der Regel wird sie
von jenen abgewiesen, die ihrer am meisten bediirfen. Die komische
Formation ist damit eine im weitesten Sinn zudringliche Formation, die
sich in Akten der Unterbrechung tiber die Gesetze der Hoéflichkeit wie
zugleich tber Gattungspostulate hinwegsetzt, die das Ernste vom Ko-
mischen scheiden. Thr Auftrittsmodus ist die Invasion, thr Hauptmerk-
mal die >Lastigkeit, die sie in Sphiren und innere Bereiche vordringen

34 Vgl. Peck, Atmosphidren (wie Anm. 32); Friederike Reents, Simmungsasthetik. Realisie-
rungen in Literatur und Theorie vom 17. bis ins 21. Jahrhundert. Géttingen 2015, S. 323-331.

35 Vgl. Leo Spitzer, Milieu and Ambiance. An Essay in Historical Semantics. In: Philoso-
phy and Phenomenological Research 33 (1942), S. 169-218.

36 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 16.

37 Hans Geulen, Komédien Hofmannsthals. Beobachtungen zum »Schwierigen« und
»Unbestechlichen«. In: Komddiensprache. Beitrige zum deutschen Lustspiel zwischen dem
17. und dem 20. Jahrhundert. Mit einem Anhang zur Literaturdidaktik der Komddie. Hg. von
Helmut Arntzen. Minster 1988, S. 99-111, hier S. 100.

38 Vgl. Niklas Luhmann, Die Politik der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2000, S. 30ff.

132 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lasst,® die ihnen eigentlich verschlossen sind. Generell macht sich Ver-
gesellschaftung bei Hofmannsthal in Gestalt der kollektiven Indiskretion
geltend: Das Unterbrechen, das Sich-Hineindrangen, Dazwischentreten
oder -schieben sind ihre zentralen, geradezu universalisierten performa-
tiven Gesten.”” Aber auch hier gilt, dass die soziale Funktion der Listig-
keit thre volle Wirkung nur dann entfalten kann, wenn sie im Kollektiv
ausgetibt wird. Hofmannsthals Bearbeitung von Moliéres »Les Facheux
- Die Listigen« — konnte darauf aufbauen, dass bereits das ebenfalls ins
Tragische changierende Original nicht eine einzelne komische Charak-
termaske, sondern einen stérenden Schwarm in Szene gesetzt hatte, der
Ergast, in dem der Misanthrope Alceste antizipiert ist (»Plus de société.
[...] Point de langage«*!), unerbittlich verfolgt. Bereits Moliére hatte die
Qualgeister in den Plural gesetzt. Soziale Effekte ergeben sich demnach
nicht nur aus dem Umstand der Dauerbegleitung, sondern auch aus
der Summe und Abfolge vieler minimaler, doch gewaltsamer Spharen-
verletzungen, deren Benennungen sich im Wortfeld »pouss[er]«** bis
»s'introduire«*? bewegen.** In Formen der Indiskretion erhebt die Gesell-
schaft Einspruch gegen einen tragischen Absentierungswillen.

Mit dieser Interventionsstruktur erfolgt nicht weniger als eine soziale
Neuinterpretation der mit dem komischen Theater seit dem 17. Jahrhun-
dert verbundenen Intermezzopraxis, die ernste Handlungen systema-
tisch durch komische Szenen unterbrochen hatte.* In der Volkskomodie
wie in den barocken Haupt- und Staatsaktionen wurde der dramatische
Verlauf durch die Eigenzeit des Komischen aufgehalten, ithr Fortgang

39 Vgl. Geulen, Komédien Hofmannsthals (wie Anm. 37), S. 101.

40 Vgl. Marion Mang, Schattenspiele. Diskretes Auftreten in Hofmannsthals »Der Schwie-
rige«. In: Auftreten. Wege auf die Bithne. Hg. von Juliane Vogel und Christopher Wild. Ber-
lin 2014, S. 130-142; Ursula Renner, Er macht die leere Luft beengend — Lauter webende
Krifte. Hugo von Hofmannsthal und Stefan George. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung
27.06.1998, S. 42. )

41 Moliere, Le Misanthrope. Der Menschenfeind. Franzosisch/Deutsch. Ubers. und hg.
von Hartmut Kéhler. Stuttgart 1993, S. 44 (V. 444).

12 Ebd., S. 18 (V. 130).

13 Ebd., S. 56 (V. 545).

4 Zur Aneigung des »Misanthrope« vgl. Altenhofer, Frei nach Moliere. Zu Hofmannsthals
Gesellschaftskomaodie »Die Lastigen«. In: Ders., »Die Ironie der Dinge« (wie Anm. 1), S. 7-31;
Elsbeth Dangel-Pelloquin, >Das kleine Falsificat«. Ein Spiel von Original und Filschung in
Hofmannsthals »Die Lastigen. Komddie in einem Akt nach dem Moli¢re«. In: H]b 10, 2002,
S. 59-88.

45 Zum Antagonismus zwischen komischer Figur und Haupt- und Staatsaktion vgl. Rom-

mel, Die Alt-Wiener Volkskomodie. Wien 1952, S. 230ff., hier S. 278; Reinhard Urbach, Die
Wiener Komddie und ihr Publikum. Wien 1973, S. 21.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 133

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Auftritte komischer Gegenstimmen suspendiert. Das Ziel die-
ser Einspriiche bei Hofmannsthal ist jedoch nicht mehr wie in diesen
Gattungen die Inszenierung komischer Kontraste. Wahrend die Volks-
komddie die ernste Gattung karnevalisierte, indem sie in Rede und Be-
tragen der komischen Figur vitale menschliche Grundbediirfnisse zum
Ausdruck brachte, entspringt die Komik der Komédien Hofmannsthals
dem heilsamen Leerlauf des gesellschaftlichen Diskurses. Hofmanns-
thals Frage lautet, wie ein Fallender durch ein soziales Netz aufgefangen
werden konne, das durch stindiges Reden und Dazwischenreden ge-
sponnen wird.

Anhand der Oper »Die Agyptische Helena« von 1924 soll in einem
abschliefenden Schritt danach gefragt werden, wie das Heilmittel des
komischen Ensembles in einer Situation eingesetzt wird, in der die Wie-
dereingliederung tragisch Vereinzelter zu einem Problem von gesamtge-
sellschaftlicher Bedeutung aufsteigt. Am Beispiel dieser Oper kénnen
die Transformationen nachvollzogen werden, die die »lustigen Gesell-
schaften« (s.0.) im Kontext der Zwischenkriegszeit durchlaufen. The-
matisch schliefit »Die Agyptische Helena« an das Integrationsproblem
des »Schwierigen« an und arbeitet mit phantasmagorischen Mitteln
an seiner Vertiefung. Wie die Sprechkomddie bewegt sich auch »Die
Agyptische Helena« zwischen Tragodie und Komodie. Hier wie dort
begriindet sich das tragische Potenzial in der Lage eines traumatisierten
Kriegsteilnehmers, der aus seiner Herkunftsgesellschaft herausgerissen
wurde und nun an den sozialen Herausforderungen zu scheitern droht,
die sich an seine Heimkehr kniipfen. Wie »Der Schwierige« behandelt
auch »Die Agyptische Helena« die soziale Desorientierung eines Kriegs-
heimkehrers.*® Dabei zeigt sich, dass die Vergesellschaftungsprozesse,
die durch die Intervention komischer Schwirme eingeleitet wurden, in
»Die Agyptische Helena« nunmehr nach anderen Mafistiben imaginiert
werden. Anders als in der Komddie »Der Schwierige«, die das Salon-
gespriach tiber den Zusammenbruch der habsburgischen Monarchie
hinwegretten wollte, auch wenn seine gespenstischen Ziige zunehmend
zutage traten, tauchen Bilder einer dimonischen Vergemeinschaftung

46 Zur Trauma-Pathologie des Heimkehrers und die »Unmdglichkeit der Resozialisierung«
(S. 98) in Hofmannsthals »Die Agyptische Helena« vgl. Aleida Assmann, Trauma des Krieges
und Literatur. In: Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Hg.
von Elisabeth Bronfen, Birgit R. Erdle und Sigrid Weigel. KoIn u.a. 1999, S. 95-116.

134 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf, die sich nur in Hinblick auf einen neuen politischen Kontext ent-
schliisseln lassen.

»Die Agyptische Helena« ist auch deshalb von besonderem Interesse,
weil sie entstehungsgeschichtlich selbst als komische Stérung in einer
Arbeitsphase auftritt, in der sich Hofmannsthals gesamte Energie dem
Trauerspiel zuwendet. Als Satyrspiel bereits durch Euripides auf die Sei-
te der Komddie gebracht und von Hofmannsthal als »freches Lustspiel«*
geplant, gehort auch sie einer lastigen Gattung an. Wortlich bezeichnet
Hofmannsthal seine »Helena« als einen »gewissen Qualgeist, der sich
dazwischen drangt«*$, wo eigentlich das Trauerspiel »Der Turm« vorran-
gig zu behandeln wire. Indem sie dazwischentritt, unterbricht auch sie
einen tragischen Prozess, auch sie ist -facheux< — zudringliche Sache und
unwillkommenes Divertissement. Hofmannsthals Bemerkung: »Die »ae-
gyptische Helena« schiebt sich aber mit Frechheit dazwischen«®, zitiert
die entscheidende performative Geste, mit der sich das Lustspiel in die
Tragodie, das Komische in das Tragische einmischt, um sie zu wenden.

Idealtypisch pragt sich in dieser letzten, gemeinsam mit Strauss vollen-
deten Oper ein Schema aus, das Inka Miilder-Bach sehr schon als die
»komische Ausgestaltung einer Passage«’® bezeichnet hat: Erneut greift die
Komaodie dort ein, wo der Krieg alles zum Schweigen, das gesellschaftliche
Leben zum Kollaps und den Einzelnen in die Isolation zu fithren droht.”*
Wie schon in Plautus’ Komédie »Die Kriegsgefangenen« wird der komi-
sche Geschiftsbetrieb® aufrechterhalten, um das Trauerspiel des Krieges
auf Distanz zu bringen. Ziel der Handlung ist erstens die gesellschaftliche
Wiedereingliederung des vor Troja traumatisierten Menelas, der sich nun
mit einer Ehefrau konfrontiert sieht, die diesen Krieg und seine Folgen

47 Hugo von Hofmannsthal an Richard Strauss am 27. Februar 1923. In: SW XXV.2
Operndichtungen 3.2, S. 461.

48 Hofmannsthal an Carl J. Burckhardt am 5. September 1923. In: Ebd., S. 463.

49 Hofmannsthal an Erika Brecht am 25. August 1923. In: Ebd.

50 Inka Milder-Bach, Herrenlose Hduser. Das Trauma der Verschiittung und die Pas-
sage der Sprache in Hofmannsthals Komédie »Der Schwierige«. In: HJb 9, 2001, S. 137-161,
hier S. 157; wieder in: Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der Forschung. Hg. von Els-
beth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, S. 162-185; auch Aleida Assmann spricht von einem
»Schwellenritus«, in: Dies., Trauma (wie Anm. 46), hier S. 101.

51 Zur Problematik des Kriegsheimkehrers seit der »Odyssee« vgl. Eva Eflinger, Heimkehr
eines Kriegsveteranen. Einleitende Uberlegungen zu Homers >Odyssee«. In: DVijs 92/2, 2018,
S. 127-161.

52 Vgl. Plautus, Die Gefangenen. In: Antike Komédien. Plautus/Terenz. Hg. und tbers.
von Wilhelm Binder. Darmstadt 1967, S. 205-250, S. 209.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 135

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verschuldete. Ziel ist zweitens die Rettung seiner durch Untreue und Ver-
rat zerruitteten Ehe, die durch die Intervention dritter Krafte wieder in eine
produktive soziale Einheit zurtickverwandelt werden soll. Wie in anderen
Projekten, in der »Ariadne« oder in den »Florindo«Iexten, spielt auch hier
ein »Zueinanderbringer<® eine fithrende Rolle. Zentrale Lustspielfigur
ist die Nymphe Aithra, die Befehlsgewalt tiber »Figuren«>* besitzt und
in einer Situation, in der sich die eheliche Angelegenheit katastrophisch
entwickelt, thre Hilfe anbietet. Kriegssprachlich ausgedriickt werden auch
im Kontext dieser Oper komische Truppen mobilisiert, um Ungliick abzu-
wenden und ein durch Krieg und Verrat zerrissenes Gewebe neu zu ver-
weben. Auch diese treten buchstéblich dazwischen, als Menelas im Begriff
ist, Helena ihres Verrats wegen zu erstechen. Sie tiberlebt dank eines als
Intervention angelegten Intermezzos, das den Tod aufschiebt und zugleich
die Resozialisierung eines Kriegshelden in die Wege leitet, der, nachdem er
an der »Wucht erlittener Leiden«*® krankt, aufierhalb aller Bindung steht.

Auf den antiken Hintergrund der »Agyptischen Helena« ist dabei zu-
rickzufiihren, dass das komische Ensemble, das zur Resozialisierung des
Menelas mobilisiert wird, als Chor bezeichnet wird. Bei der Ausgestaltung
des komischen Schwarms der Oper zitiert auch Hofmannsthal jene kol-
lektive Instanz herbei, die bereits in den Anfingen des antiken Dramas als
soziales Bezugssystem der Charaktere omniprasent war. Im griechischen
Theater findet jede dramatische Handlung in Anwesenheit des Chores
statt, der in der Orchestra aufgestellt ist, zwischen den dramatischen Epi-
soden zu Wort kommt und als kollektive Bezugsgrofie die Grenze wie das
allgegenwirtige Gegeniiber allen Handelns und Sprechens der Protago-
nisten bildet. Auch das antike Sozialmodell geht davon aus, dass ein end-
giltiges Heraustreten der Einzelstimme aus seiner sozialen Umschlieffung
nicht méglich ist. Indem Hofmannsthal das komische Ensemble als Chor
bezeichnet, kann er die strukturelle Analogie zwischen komischer Figur
und Chor entfalten, die darin besteht, dass beide allgegenwirtige Beglei-
ter ohne selbststindigen personellen Status sind. Wie Jean Paul in seiner
»Vorschule der Asthetik« bemerkt, heften sich sowohl der Hanswurst als

58 SW XI Dramen 9, S. 239; vgl. dazu Friedrich Schréder, Die Gestalt des Verfithrers im
Drama Hofmannsthals. Frankfurt a.M. 1988, S. 102; zur Konnektorentitigkeit Florindos SW
XI Dramen 9, S. 171ff.

54 SW XXV.2 Operndichtungen 3.2, S. 217.

55 Dieses Euripides-Zitat findet sich in: Hugo von Hofmannsthal, Zu >Die Agyptische
Helena«. In: GW DV, S. 501.

136 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch der Chor an die dramatische Person, ohne selbst eine zu sein.?® Ihre
Ahnlichkeit begriindet sich weiter darin, dass beide von einem Stand-
punkt herabgesetzter Individualitit agieren und beide den Protagonis-
ten an das Kollektiv zuriickbinden, wenn er sich tragisch zu vereinzeln
droht. Dennoch lassen sich in der Neuaufnahme des Chorischen in »Die
Agyptische Helena« konzeptuelle Veranderungen wahrnehmen, die das
Verhalten des komischen Schwarms neu formieren und ausrichten. In
Hofmannsthals Opernprojekt von 1924 dndert das Soziale seine Textur.

Die lustige Gesellschaft, die in »Die Agyptische Helena« dazwischentritt
und wie ihr Verfasser bemerkt, »sehr stark« dazu hilft, »tberall ins Lust-
spielmafiige hintiberzulenken«,” ist ein Elfenchor.”® Genauer gesagt sind
es Elfenchore, die den Chor, der schon fiir sich genommen eine Vielheit
darstellt, noch einmal pluralisieren. Durch gestaffelte Vermehrung wer-
den die >kleinen Ensembles« in uniibersehbare Grofien ausgeweitet und
zugleich die Schwelle zum Gespenstischen tiberschritten. Hofmannsthal
selbst bezeichnet sie als »huschende, jagende Elfenchore«*® und unter-
streicht den Jagdcharakter ihrer Interventionen.® Gegeniiber Menelas
zeigen sie sich als aggressive Geisterschar, die die Gewaltdimension der
Lastigkeit, der im komischen Ensemble angelegt ist, noch einmal ins Dé-
monische steigert. Das Sozialmodell, das Hofmannsthal bei der Konzep-
tion dieses Hilfsapparates aufruft, ist die »unabtreibbare Schamlosigkeit
der Schmeissfliegen«®. Wie er mehrfach betont, sind »Die Elfen [der
Agyptischen Helena] [...] nicht die siiflen zarten Elfen Mendelssohns
aus dem >Sommernachtstraums«. Es sind boshafte Geschopfe, zudringlich
wie die Fliegen, und frech.«®* In der komplizierten Genealogie des Elfen-
chores findet sich der Hinweis auf ein weiteres Stiick Shakespeares, das

56 Vgl. Jean Paul, Vorschule der Asthetik. In: Ders., Werke. Bd. 5. Hg. von Norbert Miller.
Miinchen 1967, S. 160-161. Vgl. Lande, Persistence of Folly (wie Anm. 5), S. 6.

57 SW XXV.2 Operndichtungen 3.2, S. 468.

58 Mit Vorstufen als »Phorkyaden«; ebd., S. 206ff.

59 Ebd., S.465.

60 Die Siatze »Jagt ihn im Kreis!«, »Melkt ihn! méht ihn! flitz« (ebd., S. 228), die er den Elfen
in den Mund legt, als sie Menelaus verfolgen, entfernen sich weit vom Parlando der kleinen
Masken.

61 Ebd., S. 209 (»unendlich indiscret«); vgl. auch S. 212: »Schmeissfliegen sind um mich,
mannsgross — saugen mein Blut«.

62 Ebd., S. 468. Wobei sich die Frage stellt, wie siifl und zart die Elfen aus dem »Sommer-
nachtsstraumc tatsichlich sind. Den Jagdcharakter tragischer Handlungen behandelt Rudiger
Campe, Flucht und Firsprache in Aischylos’ Orestie. In: Flucht und Szene. Hg. von Bettine
Menke und Juliane Vogel. Berlin 2018, S. 75-98.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 137

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die weniger freundlichen Seiten des Elfenwesens thematisiert: Die von
Hofmannsthal den Elfen zugeordnete Angabe »a la Fee Mab«® evoziert
die Scherzrede des Mercutio aus dem ersten Akt der Tragédie »Romeo
and Juliet«, in der die gleichnamige Feenkonigin als eine ddmonische
Elementarkraft der Piesackerei gepriesen wird. Diese fihrt in einer von
winzigen Atomen - »little atomi«®*- gezogenen Nussschale durch den
Ather und belistigt die Traumenden mit winzigen Attacken. Musika-
lisch bezieht sich Hofmannsthal dabei auf das mit »Fee Mab«® tiber-
titelte Scherzo aus der dramatischen Sinfonie »Romeo et Juliette« von
Hector Berlioz,* das die Angriffe der Elfen instrumental transponiert.
Berlioz’ Scherzo ist durchgingig ins >pizzicato« gesetzt, es verlangt das
Zupfen, nicht das Streichen der Seiten und verwendet damit eine Tech-
nik, die semantisch mit der Vorstellung winziger Kampfhandlungen as-
soziiert wird. Nach Auskunft der historischen Quellen, die das »Grove
Dictionary of Music« in seinem Eintrag zum >pizzicato« anfiihrt, sollen
die gezupften Klange der Streicher an »cannon shots« erinnern, die da-
mit in hundertfach gehaufter und zugleich verkleinerter Form abgefeuert
werden.” Neben die Jagd tritt folgerichtig der Krieg bzw. der Larm von
kriegerischen Handlungen. Was zunichst als komische Ablenkung ange-
legt ist, zeigt zusehends bedrohliche Ziige. Der Resozialisierungsprozess
gestaltet sich hier als ein von ddmonischen Miéchten geiibter Zwang, der
bei seinen Interventionen die Elementargewalt eines Sturmes und eines
Krieges aufbaut und dadurch die vollige Desorientierung ihres Opfers in
einer Weise bewirkt, die sie fast zu einem tragischen macht:

Mit Larm emer Schlacht
bestiirmt thm den Kopf,
narret ihn fest!«%

63 SW XXV.2 Operndichtungen 3.2, S. 227.

64 William Shakespeare, Romeo and Juliet. In: The Arden Edition of the Works of Shake-
speare. Hg. von Brian Gibbons. London 1980, S. 109 (I/4, V. 57).

65 SW XXV.2 Operndichtungen 3.2, S. 227.

66 Vel. Hugo von Hofmannsthal an Richard Strauss am 22. September 1923. In: Ebd.,
S. 465.

67 Sonya Monosoff, Eintrag: Pizzicato. In: The New Grove Dictionary of Music and Musi-
cians. Hg. von Stanley Sadie. Bd. 19. London 22001, S. 822f.

68 SW XXV.2 Operndichtungen 3.2, S. 88.

138 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein zweiter genealogischer Strang fithrt noch weiter weg vom Vergesell-
schaftungsmodell der »Ariadne« oder des »Schwierigen« in die mythi-
sche Sphire einer expressionistischen Dichtung. Zitiertes Textmaterial
des Elfenchores ist die 1919 als Teil des Zyklus »Mythen« erschienene
Dichtung »Der Elf« von Rudolf Pannwitz, die die Elfenchére nicht in
einer bestimmten Gesellschaft, sondern in einer mythischen Sumpf-
landschaft ansiedelt, in der ein vom Lustspiel abweichendes Kommu-
nikationsmodell gilt. An Stelle der artikulierten und geheimnislosen
Phrase, die als ein allen Gemeinsames den Vergesellschaftungsprozess
in den fruheren Texten vorantrieb, tritt in diesem Text das Geraune
einer nicht mehr oder noch nicht gesellschaftlichen Population, die Hof-
mannsthal selbst als »Halbwesen«® bezeichnet. Thre Reprisentanten
sprechen eine expressionistisch verdichtete Sprache, die in die Sprache
der Vergesellschaftung, das Spiel der Masken und ihrer Gemeinplitze,
wie sie im Lustspiel vorherrscht, nicht mehr tibersetzbar ist. Auch die-
se Sprache verbindet und heilt. Ausdriicklich ist in Pannwitz’ Text von
»bindegeister[n]«’* die Rede. Auch der Elf hingt »hinde in hiande« und
»eint einsam mit einsam«.”" Seine >zusammentfithrenden«< Interventionen
zielen jedoch nicht auf die dialogische Belebung des gesellschaftlichen
Diskurses und die Etablierung eines Gespriachszusammenhangs, son-
dern stattdessen auf Erlosung von »unreinigkeite« durch die Authebung
von Vielheit. Grammatisch formuliert wird der Plural, der den Gedan-
ken einer Unterteilung in Einheiten oder Aufzihlung impliziert, in ei-
nen massiven Plural transformiert, der Unterscheidungen tilgt.”” Mit der
Ubernahme von Pannwitz’ Elfen in »Die Agyptische Helenac tritt eine
Gruppierung ins Spiel, die ihrem Herkunftstext entsprechend von zi-
vilisatorischen Gebrechen — von »[s]aatlose[m] abersin[n]« und »roher
berechnung unreinigkeite«” — heilen soll. Der Elf, der sich chorisch ver-

69 Ebd., S. 139. Zur Population vgl. Pannwitz: Der Elf. Mythen. Bd. 3. Niirnberg 1919,
S. 29: »Und wunderwesen erwachen/ Ueberall tiberall/ Weisselfen schwarzelfen die dhneln/
Den 6ffnenden orten der urspriinge/ Waldverwachsene waldes elfen/ Wiesbewehende wie-
sen elfen/ Wasserwanende wassers elfen/ Luftleuchtende luft elfen [...] Unstet stehlen sie
gestalt/ Denn sie sind seelen (billionsiebenzahl/ Minder die ausgemachten) tote und unmdgli-
che/ Gezwungen ins zwischenreich unendlichkeit zwinkernd.«

70 Pannwitz, Der Elf (wie Anm. 69), S. 29.

71 Ebd., S. 13.

72 Vgl. Roland Barthes, Mythen des Alltags. Ubers. von Horst Brithmann. Berlin 2010,
S. 184.

73 Pannwitz, Der Elf (wie Anm. 69), S. 12.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 139

- am 17.01.2026, 22:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehrt, produziert keine soziale Pluralitit, sondern eine Gemeinschaft
der Ungetrennten, der Ahnlichen und der organischen Gebundenheit.
In seiner mythischen Sozialitit setzt sich damit Gemeinschaft gegen Ge-
sellschaft.

Dabeti bleibt die Perspektive, die Hofmannsthal dem Elfenchor gegen-
iiber einnimmt, durchwegs unbestimmt. Der Text lasst keine Schliisse
dartiber zu, ob der Verfasser die Heilung des Menelas durch einen Pro-
zess der lustspielhaften Wiedervergesellschaftung oder aber durch ein
mythisches Gemeinschaftsmodell erreichen will, das von einer neuen or-
ganischen Kollektividee geleitet wird.” Ebenso ist festzuhalten, dass der
Elfenchor nur eins unter mehreren Resozialisierungsmitteln darstellt, die
im Lauf der Handlung eingesetzt werden, und dass dieser an der finalen
Losung nicht mitwirkt.” Doch lassen sich an den Interventionen der El-
fen Verdnderungen ablesen, die die soziale Textur und damit auch Hof-
mannsthals komische Ensembles unter dem Eindruck zeitgenéssischer
Vergemeinschaftungsmodelle erfahren.”

So ist es auch erst Hofmannsthal, der das terroristische Potenzial der
Elfen erkennt und  extenso entfaltet. Nicht bei Pannwitz, sondern erst im
kriegerischen Einsatz fiir die Resozialisierung des Menelas erhalten sie
bannenden, beschworenden und verfolgenden Charakter. Die Rede, die
thnen Hofmannsthal zuschreibt, leistet nicht nur, wie in der Vorlage, die
onomatopoetische Mimesis an eine mythische Natur, in der Aneignung
durch die Oper wird sie zur Rede unerbittlicher ddmonischer Jager, die
den Fliehenden durch Bindezauber bannen:

[N]arret ihn fest!

[...] zwinkert und zwitschert!
[...] schnattert und schnaubt,
drommetet und trommelt!”

Das Parlando der Gesellschaft — seine Lastigkeit — transformiert sich in
die Sprache einer magischen Hatz. Die komischen Masken und Ensem-

74 Helmuth Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus.
Mit einem Nachwort von Joachim Fischer. Frankfurt a.M. 2001, S. 42ff.

75 Vgl. Altenhofer, Hofmannsthals spite Komddien (wie Anm. 1), S. 49; auflerdem Saskia
Haag, Nestroy, Hofmannsthal und das schwierige Ende der Komédie (Unpubl. Ms.).

76 Vgl. Helmut Lethen, Die Verhaltenslehre der Kélte. Frankfurt a.M. 1994, S. 75ff.

77 SW XXV.2 Operndichtung 3.2, S. 88f.

140 Juliane Vogel

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bles kehren als vorgesellschaftliche bzw. nachgesellschaftliche Hetzmasse
zuriick, die mit den Mitteln der Verfolgung, der Jagd und des Terrors
gegen das abweichende Verhalten eines traumatisierten Kriegers vor-
geht. Auf diese Weise riickt die Tragodie als Moglichkeit noch einmal in
anderer Weise an den Protagonisten heran.” Wenn es in Hofmannsthals
Erlduterungen zur Oper heifdt: »Diese Elfen sind als ein unsichtbarer
Chor immer anwesend«”, dann ist diese Anwesenheit zur permanenten
Bedrohung geworden. Wie dieses neue Kollektiv genau beschaffen ist,
das den sozialen Rahmen der »Helena« bildet, und worauf es hindeutet,
lasst sich aus Pannwitz’ »Elf« wie aus Hofmannsthals Operntext allen-
falls erahnen. Sicherlich aber ist der unentrinnbare Verfolgerchor, der
sich an den Grenzen der Szene aufbaut, nicht mehr das, was Helmuth
Plessner anschlieffend an Simmel in seiner 1924 erschienenen Schrift
»Grenzen der Gemeinschaft« als Gesellschaft definierte: »Gesellschaft im
Sinne der Einheit des Verkehrs unbestimmt vieler einander unbekann-
ter und durch Mangel an Gelegenheit, Zeit und gegenseitigem Interesse
hochstens zur Bekanntschaft gelangender Menschen.«* Stattdessen sind
die Ziige einer Vergemeinschaftung erkennbar, die die distanziertere,
»hochstens zur Bekanntschaft gelangend[e]« Abstandskultur, die etwa
noch in »Der Schwierige« als Moglichkeit aufscheint, hinter sich zurtick-
lassen.

78 Wobei auch der umgekehrte Schluss erlaubt ist, dass im Licht der ddmonischen Verfol-
gung der Elfen auch der dimonische Kern der Lastigkeit aufgezeigt ist, der auch dem gesell-
schaftlichen Diskurs innewohnt.

79 Ebd., S. 621.

80 Plessner, Grenzen der Gemeinschaft (wie Anm. 74), S. 80.

Zur Poiesis des Sozialen bei Hugo von Hofmannsthal 141

- am 17.01.2026, 22:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 22:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783968216843-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

