
„Religiöse Intervention“ und Reputation2.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?
Der Schmalkaldische Bund und das Problem
religiöser Interventionen im Kontext von Reformation,
Reichsverfassung und europäischer Religionspolitik

Harriet Rudolph

Einleitung

Der Schmalkaldische Bund war ein defensiv ausgerichtetes Sicherheits-
bündnis, das sich gegen katholische Angriffe in religiösen Dingen auf die
im Bund vereinigten Reichsstände des Heiligen Römischen Reiches richte-
te. Im Zentrum standen die Verteidigung des wahren Glaubens und die
Bewahrung all jener religiösen und rechtlichen Veränderungen, welche
die Einführung der Reformation in diesen Territorien mit sich gebracht
hatte. Es galt sowohl militärische Interventionen durch katholische Macht-
haber als auch administrativ-rechtliche Eingriffe der Reichsgerichte in reli-
giöse Belange bündischer Territorien zu verhindern. So sollte der Bund
aufgrund seiner im Bündnisvertrag von 1531 und in der Verfassung zur
Gegenwehr von 1535 fixierten Beistandspflicht bei einem religiös begrün-
deten katholischen Angriff auf einzelne Mitglieder militärisch eingreifen.1
Pointiert ließe sich damit formulieren: In letzter Konsequenz war der
Schmalkaldische Bund ein protestantisches Interventionsbündnis, das auf
die Abwehr katholischer Interventionen zielte. Die eng verwobenen Dyna-

1 In der Logik des Bundes hätte es sich in diesem Fall nicht um eine Intervention,
sondern um einen Akt der Selbstverteidigung gehandelt, da sich argumentieren
ließ, dass der Bund oder die Christenheit insgesamt angegriffen worden sei. Die
Bewertung einer Handlung als Intervention ist damit immer auch eine Frage der
Perspektive. Die Verfassungsdokumente des Bundes sprechen deshalb von „Rat
und Hilfe“, die zu leisten seien, zunächst nur im Fall militärischer Angriffe, ab
1535 auch bei anderen ‚Beschwerungen‘. Vgl. dazu Haug-Moritz, Der Schmalkaldi-
sche Bund, 77 f. Allgemein zum Begriff Intervention in den International Relations
Studies, der allerdings sehr aus der Perspektive moderner Staatlichkeit und der
Existenz eines internationalen Systems souveräner Staaten gedacht sowie überwie-
gend auf militärische Interventionen verengt wird: Bull, Intervention in World Po-
litics; Finnemore, Purpose of Intervention; Woyke, Intervention; MacMillan, Inter-
vention, mit weiterer Literatur.

173

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


miken von Interventionsdrohung und Interventionsabschreckung prägten
die Entwicklung des Bundes von seiner Gründung 1531 bis zu seinem
Ende 1547.

Im Umfeld des Schmalkaldischen Bundes lassen sich militärische In-
terventionen, gewaltlose Interventionen (etwa diplomatische Interventio-
nen2), aber auch bloße Interventionsoptionen beobachten, die sich zum
Beispiel in der Absicht bestimmter Machthaber dokumentierten, in Ver-
träge zwischen dem Bund und anderen Mächten aufgenommen zu wer-
den, wie das etwa bei Franz I. von Frankreich der Fall war. Militärisch
intervenierte der Bund in der Causa Braunschweig 1542/1545. Gegenüber
den eigenen Bundesgenossen sowie einer imaginierten Reichsöffentlich-
keit konstruierten die Bundeshauptleute in diesem Rahmen nicht nur
ein Recht, sondern eine Pflicht zum militärischen Eingreifen, die Herzog
Heinrich I. von Braunschweig-Wolfenbüttel, der Kaiser und andere katho-
lische Herrschaftsträger im Reich entschieden zurückwiesen.3 Militärisch
intervenierte zudem Landgraf Philipp von Hessen zugunsten Ulrichs von
Württemberg in der Causa Württemberg (1534) sowie König Christians III.
von Dänemark in der Grafenfehde (1534–1536).4 Dass im zweiten Fall die
übrigen Fürsten und die Grafen im Bund, trotz eines seit 1532 bestehen-
den Bündnisses in weltlichen Dingen, auf das sich Christian bei seinem
Hilfegesuch auch berief, keine militärische Unterstützung leisteten, zeigt,
dass man nicht von einer Pflicht zur Intervention ausging, allenfalls von
einem freiwillig zu leistenden Beistand.5

Im Folgenden stehen jedoch nicht militärische Interventionen im Fo-
kus, vielmehr sollen religiöse Interventionen qua Diplomatie untersucht
werden und zwar solche außerhalb des Heiligen Römischen Reiches.6 Als
religiöse Interventionen werden jene Strategien begriffen, mit denen Herr-
schaftsträger versuchen, in die Religionspolitik anderer Monarchen ein-
zugreifen. Von religiösen Interventionen kann man aber auch sprechen,

2 Diese können auch Drohungen mit militärischen Interventionen als Element
psychischen Zwanges umfassen. Zum bisweilen engen Zusammenhang zwischen
diplomatischer und militärischer Intervention, die nicht „as dichtonomous alter-
natives, but as points on a spectrum“ betrachtet werden sollten, Simms / Trim,
Humanitarian Intervention, 6.

3 Der Krieg war auch im Bund umstritten. Haug-Moritz, Der Schmalkaldische Bund,
40. Zur Legitimation des Krieges in den Printmedien siehe Haug-Moritz, Der Wol-
fenbütteler Krieg.

4 Dazu Lies, Krieg und Frieden.
5 Geschlossen hatten das Bündnis die Fürsten und Grafen im Bund mit König

Friedrich I. von Dänemark. Dazu Lyby, Dänemark, 19–22.
6 Dazu demnächst Rudolph, Die schmalkaldischen Bundestage.

Harriet Rudolph

174

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


wenn die als solche definierten Handlungen durch religiöse Akteure erfol-
gen und/oder auch mit religiösen Argumenten legitimiert werden.7 Dabei
liegt es auf der Hand, dass missionarisch ausgerichtete, monotheistische
Religionen wie das Christentum eine hohe Tendenz zur Intervention auf-
weisen. Religion und Politik waren im Untersuchungszeitraum in Europa
eng miteinander verknüpft, ganz besonders im diplomatischen Handeln
des Schmalkaldischen Bundes und seiner Hauptakteure innerhalb wie au-
ßerhalb des Alten Reiches.

Um solche Aktivitäten von eher diffusen Versuchen der Einflussnahme
abzugrenzen, wie sie im Rahmen außenpolitischer Verhandlungen ohne-
hin üblich sind, werden folgende Merkmale als konstitutiv für den Be-
griff der Intervention betrachtet: Existenz eines Konfliktes innerhalb eines
Herrschaftsbereichs sowie Eingreifen eines fremden Herrschaftsträgers in
diesen Konflikt, oft zugunsten der schwächeren Partei, und zwar unter
Anwendung von wie auch immer geartetem Zwang.8 Der Begriff setzt da-
mit voraus, dass analytisch zwischen einem „Innen“ und „Außen“ getrennt
wird – ganz gleich, wie eng verwoben diese beiden Handlungsbereiche in
der politischen Praxis auch scheinen mögen.9 Von Intervention wird also
dann gesprochen, wenn ein Herrschaftsträger und/oder Staat von außen
in einen Konflikt zwischen (mindestens) zwei Parteien eingreift, was zur
Gegenwehr der nicht unterstützten Partei führt, welcher er mit Zwangs-
maßnahmen begegnet. Diese Kriterien treffen auf die hier untersuchten
Aktivitäten zu, auch wenn die Zeitgenossen den Begriff der Intervention
in diesem Kontext nicht benutzt haben und das Vorliegen dieser Merkma-
le auch unterschiedlich bewertet hätten.10

7 Zum Begriff „religiöse Intervention“, der in der Neuzeit im Begriff der humani-
tären Intervention aufging, die Aktionen zum Schutz religiöser Minoritäten ein-
schließt, aus völkerrechtlicher Perspektive Ungern-Sternberg, Religious Interventi-
on, 310.

8 Ähnlich bei Simms / Trim, Humanitarian Intervention, 4; anders MacMillan, Inter-
vention, 1041, der Interventionen als „discrete“ beschreibt, was auch immer da-
mit genau gemeint ist. Dagegen überzeugt die Vorstellung, wonach bei Interven-
tionen der rechtliche Status eines betroffenen Akteurs unverändert bleibt. Ein be-
griffsgeschichtlicher Ansatz, der im vorliegenden Kontext wenig hilfreich er-
scheint, bei Finnemore, Purpose of Intervention, 11 f.

9 Vgl. dazu Tischer, Grenzen der Souveränität, 43–46. Dabei ist es höchst aufschluss-
reich, welche der Konfliktparteien diese beiden Kategorien wie definieren und
wie sich dies auf die Bewertung von Interventionen auswirkt.

10 In den Printmedien wird der Begriff ab Mitte des 17. Jahrhunderts für auswärtige
Akteure benutzt, während reichsständische Versuche der Einflussnahme zuguns-
ten von Religionsverwandten in Reichsterritorien als Interzession qualifiziert wer-

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

175

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Im Zentrum der Darstellung steht der englische Hof, zu dem bündi-
sche Akteure in bestimmten Phasen intensive diplomatische Kontakte
unterhielten.11 Für den englischen König erschien der Schmalkaldische
Bund vor allem als Bündnispartner gegen Kaiser Karl V. und das Papsttum
attraktiv. Mit Blick auf seine ausgeprägten Sicherheitsinteressen war Hein-
rich – als ein Monarch, dessen persönliches Unsicherheitsempfinden durch
andere Fürsten im Europa des 16. Jahrhunderts kaum übertroffen wurde12

– durchaus in der Lage, von konfessionellen Differenzen zu abstrahieren.
Für den Bund stellte sich hingegen bei Bündnissondierungen regelmäßig
die Kernfrage von „Bündnis und Bekenntnis“.13 Dass es am Ende nicht zu
einem Bündnis mit England kam, lag aber nicht allein an konfessionellen
Differenzen, sondern auch an Sicherheitsbedenken der Bundesgenossen.
Denn niemand konnte garantieren, dass sich Heinrich als im politisch-
religiösen Diskurs schon bald zum „englischen Tyrannen“14 stilisierter
Monarch nicht am Ende als gefährlicher erwies als der ‚Tyrann‘ Karl V.
Schließlich hätte sich ein Bündnis sehr gut zur Legitimierung englischer
Interventionen im Reich heranziehen lassen.15 Mindermächtige Bundesge-
nossen wollten zudem nicht in die Konflikte zwischen Heinrich VIII. und
Karl V., dem man als Reichsoberhaupt Loyalität schuldete, hineingezogen
werden. Dennoch hielt der Bund den englischen König in der Bündnisfra-

den, so z. B. in dem Pamphlet: An Ihr Röm: Kayserl: Majestät/ Dero Königlichen
Majestät zu Schweden Intervention-Schrifft.

11 Zu den englisch-schmalkaldischen Beziehungen schon Prüser, England; Singer, Be-
ziehungen; neuere Arbeiten sind mit religionspolitischer Perspektive McEntegart,
Henry VIII; mit machtpolitischer Perspektive Beiergrößlein, Robert Barnes.

12 Die Sicherheitsinteressen Heinrichs VIII. kreisten besonders um sein von ihm
als stark gefährdet wahrgenommenes Königtum, die unsichere Thronfolge der
Tudors, die Bedrohung Englands durch auswärtige Mächte durch Invasionen,
aber auch das eigene Seelenheil, das durch den Kampf gegen ‚Häresien‘ gesichert
werden sollte, wobei die Verfolgung von Rebellion, Verschwörung, Landesverrat,
Majestätsbeleidigung und Häresie nicht selten unauflöslich verwoben schienen,
weshalb Heinrich VIII. bisweilen ein Verfolgungswahn attestiert wurde. So Ryrie,
Age of Reformation, 132; vgl. auch Smith, Treason, wo diese These auf andere
Akteure am englischen Hof sowie zeitlich ausgeweitet wird.

13 Dazu Müller, Bündnis und Bekenntnis.
14 CR, Bd. 3, 1989 [Zitiert werden im Folgenden bei allen Quelleneditionen die

Nummern der edierten Schriftstücke].
15 Das galt auch umgekehrt: „Among the many reasons why the English crown

never joined the League of Schmalkalden, none was as important as Henry VIII’s
perception that such an alliance might place limitations on his own temporal and
ecclesiastical authority.“ Lockey, English Transnationalism, 13.

Harriet Rudolph

176

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


ge sechs Jahre hin, weil diese Option die eigene Verhandlungsposition
stärkte, auch in Bezug auf religiöse Interventionen.

Die religiösen Interventionsversuche des Schmalkaldischen Bundes in
England zielten darauf, Heinrich VIII. für eine Reformation im Sinne
der Confessio Augustana zu gewinnen sowie proprotestantische Untertanen
vor Religionsverfolgungen zu schützen. Da es im ersten Fall um einen
Export der Reformation nach England ging, kann man hier von expan-
siv ausgerichteten Interventionen sprechen. Im zweiten Fall handelte es
sich dagegen um supportiv ausgerichtete Interventionen, wobei über den
Einsatz für bedrohte Glaubensverwandte sicher auch das reformatorische
Element in England insgesamt gestärkt werden sollte. Der Schutz von
Glaubensverfolgten durch auswärtige Monarchen stand schon mehrfach
im Blickpunkt der Forschung, jedoch nicht im Hinblick auf den Schmal-
kaldischen Bund.16 Es besteht ein Konsens, dass die Pflicht eines Mon-
archen, religiöse Minderheiten vor Verfolgungsmaßnahmen ihrer Obrig-
keit zu schützen, vor dem Westfälischen Frieden weithin akzeptiert und
sogar als politisch-religiöse Norm verstanden worden sei: „Prinzipiell be-
stand selbstverständlich gegenüber allen Konfessionsverwandten uneinge-
schränkte Schutz- und Hilfepflicht, auch wenn diese je länger desto mehr
nicht mehr unbedingt militärische Beistands- oder Interventionspflicht be-
deuten musste. Neutralität und Untätigkeit waren jedenfalls illegitim und
verdammenswert.“17

Wie weit diese Einschätzung für das gewählte Fallbeispiel zutrifft, wer-
den wir sehen. Gefragt wird darüber hinaus: Wer forderte religiöse Inter-
ventionen des Schmalkaldischen Bundes wann und mit welchem Erfolg
ein? Wie wurden sie legitimiert und welche Reaktionen zeitigten sie am
englischen Hof? Welche Vorstellungen von (religiöser) Autorität wie (äu-
ßerer und innerer) Souveränität werden in diesem Rahmen greifbar?18 Wie
verhalten sich religiöse Interventionen zu humanitären Interventionen?
Nach Trim bedeutete die Reformation eine zentrale Wegmarke für die

16 Vgl. Trim, Interventions; Kampmann, Intervention; im Kontext der Hugenotten-
kriege Haug-Moritz, Intervention des elisabethanischen England; Micallef, Strategi-
en der Schwäche.

17 Weber, Konzept der Protektion, 35. Differenzierter für einzelne Phasen und Kon-
texte Gotthard, Kriegskonzepte, besonders etwa 398–423.

18 Zur Entwicklung des Begriffs Quaritsch, Souveränität; Grimm, Souveränität; mit
Blick auf das Problem der Interventionen, allerdings für die spätere Neuzeit
Weber, Simulating Sovereignty; zum problematischen Framing des Interventions-
begriffs durch Souveränitätsideen, besonders für die Vormoderne Reus-Smit, Con-
cept of Intervention, 1059–1070.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

177

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Entwicklung humanitärer Interventionen, weil zuvor wegen „Häresie“
verfolgte Untertanen prinzipiell nicht auf die Unterstützung auswärtiger
Monarchen hoffen konnten, denn diese war aus der Perspektive aller vor-
reformatorischen Monarchen als inakzeptabel erschienen.19 Infolge der
Reformation, die zu einer Konjunktur von abweichenden Glaubensüber-
zeugungen wie deren Verfolgung führte, wurde aus dem „Häretiker“ bei
entsprechender religiöser Überzeugung jedoch der wahre Christ, dem sich
ein auswärtiger Monarch aus christlicher Nächstenliebe wie als Sachwalter
Gottes auf Erden annehmen sollte.

Deshalb kam es im 16. Jahrhundert zu einer Konjunktur von Interven-
tionen, die von einer Theologisierung und Juridifizierung ihrer Begrün-
dungsmuster begleitet wurde. Zur Legitimierung von Interventionen be-
rief man sich nun auf den göttlichen Auftrag sowie auf die Rechte. Welche
Rechte (biblische, kaiserliche, territoriale, Naturrecht etc.) konkret ange-
führt wurden, hing von ihrer Brauchbarkeit als politisches Argument im
aktuellen Konflikt und von den Advokaten der religiösen Intervention ab,
unter denen sich besonders Theologen, aber auch Juristen finden. Der
Blick auf den Schmalkaldischen Bund lohnt schon deshalb, weil es sich
hier um den ersten Akteur handelte, dessen machtpolitisches Gewicht pro-
testantische Interventionen außerhalb des Reiches nicht von vornherein
als aussichtlos erscheinen lassen musste. Dabei liegt der Untersuchungs-
zeitraum vor jener Phase, ab der Interventionen über das entstehende
Völkerrecht sowie über das reformatorische Widerstandsrecht juristisch
legitimiert wurden.20 Die Darstellung konzentriert sich auf zwei Phasen
intensiver Verhandlungen zwischen England und dem Schmalkaldischen
Bund in den Jahren 1534–1536 und 1538–1540.

19 Trim, Interventions, 31. Zur Entwicklung humanitärer Interventionen allgemein
Bass, Humanitarian Intervention; Simms / Trim, Humanitarian Intervention.

20 Die einschlägigen Schriften Francisco de Vitorias (De Indis, De Iure Belli) stam-
men von 1539–1540, wurden aber erst später veröffentlicht. Sie beziehen sich auf
den Umgang der Kolonialmächte mit der indigenen Bevölkerung Amerikas. Zen-
tral für die Frage von Interventionen im Kontext der Reformation war der 4. Teil
des 1579 veröffentlichten Pamphlets Vindiciae contra tyrannos (zugeschrieben
Hubert Languet sowie Philippe de Mornay, im Quellenverzeichnis unter dem auf
dem Titelblatt verzeichneten Pseudonym Brutus), wo die Frage gestellt wird, ob
Fürsten berechtigt sind, benachbarten Fürsten Beistand zu leisten, die aufgrund
der Religion unterworfen oder durch Tyrannei unterdrückt werden, wobei das
Argument darauf hinausläuft, dass dies unter bestimmten Bedingungen legitim
ist. Siehe dazu Bain, Vitoria; zum Zweiten Trim, Interventions, 32–36.

Harriet Rudolph

178

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Phase I (1534–1536)

Nach eher sporadischen Kontakten zwischen beiden Seiten in den Jahren
1531–1533 intensivierte Heinrich VIII. von England 1534 seine Bemühun-
gen um diplomatische Verhandlungen mit dem Schmalkaldischen Bund.21

So schickte er im Februar 1534 Christopher Mont, der auch in der Folge
für die englisch-bündischen Beziehungen eine zentrale Rolle spielen sollte,
William Paget sowie Nicolas Heath ins Reich.22 Der englische König such-
te Unterstützung für die Absicherung seiner Ehe mit Anne Boleyn, welche
die Lösung der englischen Kirche vom Papsttum und die Gegnerschaft
Kaiser Karls V. zur Folge hatte. Zugleich wollte Heinrich seine durch
die päpstliche Exkommunikation von 1533 verstärkte außenpolitische Iso-
lation in Europa überwinden und in der Konkurrenz zu Franz I. von
Frankreich, der sich in seinem Kampf gegen die Habsburger um die Vor-
herrschaft in Europa ebenfalls um ein Bündnis mit dem Schmalkaldischen
Bund bemühte, die Oberhand gewinnen.

Erstmals beriet der Bund die englischen Bündnissondierungen auf dem
Nürnberger Bundestag (17.05.–26.05.1534).23 Da Heinrich VIII. die Ehefra-
ge ganz oben auf seine Verhandlungsagenda gesetzt hatte, lehnte man das
Vorhaben rundheraus ab. Für die Mehrheit der Bundesgenossen kam nur
ein Bündnis in Religionssachen mit auswärtigen Monarchen in Frage, die
Ehefrage galt aber als eine weltliche Angelegenheit, zumal grundlegende
Differenzen in Glaubensfragen zwischen beiden Seiten bestanden. Neben
den meisten oberdeutschen Reichsstädten im Bund betrachtete besonders
Kurfürst Johann Friedrich I. von Sachsen ein religiöses Einvernehmen mit
Heinrich VIII. als zentrale Bedingung dafür, sich mit diesem überhaupt
„in einigung und verstendtnus“24 einlassen zu können. Die Kopplung
von „Bündnis und Bekenntnis“ wurde damit schon hier zum Hebel, mit
dem man auf die englische Religionspolitik einwirken wollte. Das Ziel
der Kontakte zu England bestand dementsprechend in der Ausbreitung
des Evangeliums und der Unterstützung von Glaubenssympathisanten in

21 Zu den frühen Initiativen Beiergrößlein, Robert Barnes, 56–59; McEntegart, Henry
VIII, 20–25.

22 Vgl. LP, Bd. 6, 1487; LP, Bd. 7, 21 sowie 220 (Instruktionen für Mont und
Heath).

23 Fabian, Bundesabschiede 1533–1536, 50; vgl. im Folgenden auch McEntegart,
Henry VIII, 20 f. Bei den Bundesgenossen war außerdem der Eindruck entstan-
den, dass es sich gar nicht um eine diplomatische Initiative des englischen Kö-
nigs, sondern lediglich einflussreicher Kreise am englischen Hof gehandelt hatte.

24 Fabian, Bundesabschiede 1533–1536, 50.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

179

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


England, nicht aber im Eingehen eines Bündnisses, schon gar nicht in
weltlichen Dingen.

Nach diesem diplomatischen Misserfolg erhob Heinrich VIII., der be-
einflusst von proprotestantischen Kräften bei Hof um Thomas Cromwell
und Thomas Cranmer25 schon 1534 um die Entsendung von Theologen
(besonders Melanchthon) nach England gebeten hatte, diese Nebenagenda
zum scheinbar primären Ziel seiner in der Folge verstärkt vorangetriebe-
nen Kontakte zum Schmalkaldischen Bund.26 So erschien eine repräsenta-
tive Gesandtschaft unter Edward Foxe, Bischof von Hereford, in Witten-
berg sowie anschließend auf dem 4. Bundestag zu Schmalkalden (06.12.–
12.12.1535). Foxe adressierte im ersten und letzten Punkt seiner öffentlich
vor den Bundesgenossen vorgetragenen Rede den Wunsch des Königs
„of receiving an embassy from the princes and states of Germany that
he may be informed as to the state of religion, and receive advice as to
what to reform in England in matters relating to faith and religion“.27

Seinen Absender stilisierte Foxe als Herrscher „devoted to the Gospel“,
dem an einer gemeinsamen Konzilspolitik mit dem Bund liege und der
sich endgültig vom Papsttum losgelöst habe. Zugleich erklärte Foxe die
Bereitschaft Heinrichs, in den Schmalkaldischen Bund einzutreten.

Aufgrund der so eindrücklich signalisierten religiösen Verständigungs-
bereitschaft, die weniger auf Heinrich VIII., sondern auf seine Gesandten
zurückging, bezeichnete Johann Friedrich I. den englischen König als „de-

25 Vgl. zu diesen beiden für die englisch-bündischen Kontakte zentralen Figuren
die Biographien von Schofield, Thomas Cromwell; MacCulloch, Thomas Cranmer;
MacCulloch, Thomas Cromwell; zur englischen Reformation Bernard, Henry VIII;
Marshall, English Reformation; Ryrie, The Age of Reformation. Die Kontakte
des englischen Hofes zum Schmalkaldischen Bund werden in diesen Studien
allerdings meist nur knapp thematisiert.

26 Anders McEntegart, Henry VIII, welcher nachzuweisen versucht, dass der engli-
sche König genuin an einem Austausch in religiösen Materien mit dem Bund, be-
sonders aber führenden Theologen wie Melanchthon, interessiert gewesen wäre,
um dieses Wissen in die eigene Reformation einfließen zu lassen. McEntegart,
Henry VIII, 6–8, 37 f. Robert Barnes weilte schon seit Anfang 1535 im Reich.
MBW 1542, 1631.

27 LP, Bd. 9, 979; vgl. auch LP, Bd. 9, 1014; CR, Bd. 2, 1382; die Antwort des Bundes
an Foxe in: MBW 1679. Die für den König hier noch deutlich dringlichere Frage
der Annullierung seiner Ehe mit Katharina von Aragon sowie der Anerkennung
seiner Ehe mit Anne Boleyn erwähnte Foxe tunlichst nicht, obwohl sie auch bei
dieser Mission auf der Tagesordnung stand. Zu diesem Bundestag und seiner
Vorgeschichte vgl. Prüser, England, 20–38.

Harriet Rudolph

180

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


fensor[is] foederis evangelici“28 – eine Formulierung, die auf den Heinrich
1522 vom Papst verliehenen Titel „defensor fidei“ anspielte und auf sein
ausgeprägtes Verlangen nach internationaler Reputation zielte. In ihrer
Antwort an Heinrich VIII. verstiegen sich die Hauptleute des Bundes sogar
zu der Forderung, Heinrich VIII. möge vor einem möglichen Bündnis die
Confessio Augustana annehmen „except percase some things be reformed
by common consent“.29 Als Voraussetzung eines Bündnisses wurde somit
nicht nur eine religiöse Einigung benannt, man wollte vielmehr wesent-
liche Inhalte dem englischen König vorgeben, obwohl dies erhebliche
Eingriffe in die kirchlichen Verhältnisse in England bedeutet hätte und die
Confessio Augustana zu diesem Zeitpunkt noch nicht einmal bundesintern
eine allseits akzeptierte Glaubensgrundlage darstellte. Vor allem Johann
Friedrich I. sah offenbar die Chance, das englische Bündnisinteresse für
die von ihm in dieser Phase angestrebte konfessionelle Homogenisierung
reformatorischer Kräfte im Bund und im Reich zu instrumentalisieren.

An den Bundestag schlossen sich deshalb mehrmonatige Geheimver-
handlungen zwischen Wittenberger Theologen, besonders Melanchthon,30

und den englischen Gesandten Edward Foxe, Nicholas Heath und Robert
Barnes an, die zwar alle drei Theologen, aber dazu gar nicht von Hein-
rich VIII. befugt worden waren. Im Ergebnis entstanden die im März
1536 letztmals überarbeiteten „Wittenberger Artikel“, die der sächsische
Kurfürst Heinrich VIII. als Einigungsvorschlag übermittelte, die aber in

28 CR, Bd. 2, 1415. Über den päpstlichen Titel hatte sich Martin Luther in seiner
in Wittenberg 1522 auf Deutsch und Lateinisch publizierten Schrift „Antwort Dr.
Mart. Luthers auf König Heinrichs von England Buch“ lustig gemacht.

29 Schreiben der Hauptleute an Heinrich VIII. vom 24.12.1535, in: LP, Bd. IX,
1016.1. Schon jetzt aber könne Heinrich VIII. den Bund im Kriegsfall mit fest-
gelegten Summen unterstützen, während ihm lediglich zugesagt wurde, im An-
griffsfall feindliche Parteien nicht zu unterstützen. Vgl. dazu auch Beiergrößlein,
Robert Barnes, 85.

30 MBW 1690. Luther, der sich vielleicht auch deshalb für die Teilnahme Me-
lanchthons an den Verhandlungen eingesetzt hatte, weil er selbst nicht sonderlich
motiviert war, zog sich bald zurück. Zur Rolle Melanchthons für die englisch-
bündischen Beziehungen vgl. Kohnle, Philipp Melanchthon; Wischmeyer, Kom-
munikationsbeziehungen; Methuen, England, enthält allerdings diverse unrichtige
Angaben, auch die mit Schofield und McEntregart geteilte Einschätzung, wonach
der Kontakt zwischen Melanchthon und Heinrich VIII. als „maßgebend auch
für die Beziehung zwischen England und dem Schmalkaldischen Bund betrach-
tet“ (ebd., 660) werden könne, ist zu relativieren. Von zentraler Bedeutung war
auch die besondere Dynamik zwischen beiden Hauptleuten des Bundes sowie
phasenweise das Agieren Cromwells und Cranmers in Auseinandersetzung mit
altgläubigen Kräften bei Hof. Vgl. allgemein auch Dingel, Melanchthon.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

181

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


zentralen Punkten der Confessio Augustana entsprachen.31 Zugleich signali-
sierte Johann Friedrich I. die Bereitschaft des Bundes, eine repräsentative
Gesandtschaft zur Fixierung dieser Punkte sowie eines Bündnisses nach
England zu entsenden. Diese wurde auf dem 3. Frankfurter Bundestag
(24.04.–10.05.1536) auch beschlossen, kam jedoch nie zustande.32

Das lag auch an der rüden Zurückweisung der „Wittenberger Artikel“
durch Heinrich VIII.33 Schon in seiner Antwort auf das Schreiben der
Hauptleute vom 22. Dezember 1535 hatte der englische König ausgeführt,
dass „being a king reckoned somewhat learned, though unworthy, and
having also so many learned men in his realm, he cannot accept at any
creature’s hand the observing of his and the realm’s Faith“.34 Damit stellte
der König, der sich de facto eine hohe theologische Kompetenz zusprach,
unmissverständlich klar, dass er keinerlei Einmischung in die religiösen
Verhältnisse seines Herrschaftsgebietes dulden würde: So liege die Ausge-
staltung der religiösen Zeremonien in der Hand der „governors of every
dominion“. Hier hatten weder der Papst noch andere Gewalthaber oder
fremde Theologen hineinzureden. Geradezu demonstrativ wurden im Juli
1536 die Ten Articles vom Parlament angenommen, die zwar einige in
Wittenberg diskutierte Reformgedanken aufnahmen, aber keineswegs dem
dort ausgearbeiteten Kompromiss entsprachen.

Verärgert stellte der sächsische Kurfürst im August 1536 fest: „Wir und
unsere mitverwandte haben uns zu ime nit gesellet, sondern er hat an
unser aller vorwissen sein stadtliche botschaft zu uns heraus geschickt
unter dem schein, das erstlich zwuschen ime und uns unser bekanten
leher halben ein vergleichung bescheen mocht“,35 womit er das angebliche

31 Zu den Verhandlungen ausführlich McEntegart, Henry VIII, 45–61; Kohnle, Phi-
lipp Melanchthon; das Schreiben des Kurfürsten an Edward Foxe, in welchem
er den Abschluss eines Vertrages oder auch die Entsendung von Gesandten an
die Anerkennung dieser Artikel durch Heinrich bindet, in: CR, Bd. 3, 1415,
Entlassungsschreiben für die englischen Gesandten von Johann Friedrich I. vom
08.04.1536 in: MBW 1722.

32 Fabian, Bundesabschiede 1533–1536, 105.
33 Zentrale Gründe waren darüber hinaus die Hinrichtung Anne Boleyns und die

im Herbst dieses Jahres beginnende Pilgrimace of Grace, die zu einer Verlagerung
der Prioritäten Heinrichs VIII. auf die Innenpolitik führten.

34 LP, Bd. IX, 1016.3. Unabhängig davon lehnte Heinrich VIII. zentrale Glaubens-
überzeugungen der CA persönlich ab. Zudem war er bei diesen Verhandlungen
primär auf ein Gutachten der Wittenberger Theologen aus, welches seine Ehe-
schließung mit Anne Boleyn als rechtmäßig qualifizierte. Zitat im Folgenden LP,
Bd. 9, 1016.3.

35 Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 6, Johann Friedrich I. an Graf Wilhelm zu Neue-
nahr, Schreiben vom 09.08.1536, 356.

Harriet Rudolph

182

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Hauptziel der englischen Gesandtschaft als diplomatische Finte entlarvte.
Sein eigenes Handeln, so der Kurfürst, sich zum Förderer des wahren
Glaubens in Europa stilisierend, habe hingegen darauf gezielt, dem engli-
schen „Königreich dienen [zu] können, damit gottes worth darin mochte
lauter and rein gehandelet werden“, da „wir uns sampt unsern mitwandten
vor got aus christenlicher lieb darzue verpflicht geacht.“36 Die Intervention
des Bundes in die englische Religionspolitik erhob Johann Friedrich I.
zur Pflicht, weil er sich und seine Theologen im Besitz der göttlichen
Wahrheit sah. Seinen ostentativen Anspruch auf religiöse Autorität, der
sich auch aus der Wahrnehmung Kursachsens als Mutterland der Reforma-
tion speiste, hatte Heinrich VIII. unfreiwillig bestärkt, indem er immer
wieder um die Entsendung Melanchthons an seinen Hof gebeten hatte.37

Von der hohen internationalen Reputation seines Theologen profitierend
überschätzte Johann Friedrich I. seine religiösen Einflussmöglichkeiten.

Damit waren die englischen Bündnissondierungen zunächst gescheitert,
obwohl die Reichsstadt Straßburg und Landgraf Philipp von Hessen sich
innerhalb des Bundes weiterhin dafür stark machten, weil religiöse Diffe-
renzen aus ihrer Perspektive keineswegs einen hinreichenden Hinderungs-
grund für eine Allianz mit Heinrich VIII. darstellten.38 Schon in dieser
Phase spielte die strategische Absicht des Bundes, über diplomatische Kon-
takte zu Heinrich VIII. proreformatorische Kreise um Thomas Cromwell
am englischen Hof zu unterstützen, bereits eine wichtige Rolle. Das Bemü-
hen, verfolgte Glaubensbrüder im Ausland zu unterstützen, lässt sich hier
hingegen noch nicht beobachten – anders als etwa in den diplomatischen
Kontakten des Bundes zu Frankreich.39 Denn trotz oder auch aufgrund der
erratischen Religionspolitik Heinrichs VIII. hegte man noch die Hoffnung,

36 Mentz, Johann Friedrich. Zwar kann man dem Kurfürsten das missionarische Mo-
tiv abnehmen, allerdings hätte eine Akzeptanz der „Wittenberger Artikel“ durch
Heinrich VIII. seine Position im Schmalkaldischen Bund und darüber hinaus
auch die Position des Bundes im Reich gestärkt, was er sicher im Blick hatte.

37 Zu den vielfältigen Bemühungen Heinrichs VIII., Melanchthon an seinen Hof zu
locken, Methuen, England, 665–667.

38 Vgl. zur Rolle Bucers als Fürsprecher einer Verständigung auch MacCullough,
Thomas Cranmer, 174–176.

39 Vgl. etwa die Fürbitte der Hauptleute an Franz I. von Frankreich für französische
Exulanten im Reich vom 25.12.1535 in: MBW 1681. Zum Mitleid mit den ver-
folgten „Christen“ in Frankreich als „Grundmotiv“ der Beziehungen zwischen
dem Schmalkaldischen Bund und Frankreich, Skalweit, Die „Affaire des Pia-
cards“, 60. So beschloss der Bund auch dann Sendungen zugunsten verfolgter
Protestanten in Frankreich, wenn das politisch überhaupt nicht angezeigt schien.
Dazu Potter, Foreign Schmalkaldic War, 532 f.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

183

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


den englischen König für die Reformation gewinnen zu können. Zudem
nahm die Verfolgung protestantischer Strömungen in England erst in der
zweiten Phase und besonders nach dem Tod Thomas Cromwells 1540
entscheidend zu.

Phase II (1538–1540)

Nachdem die Frage eines Generalkonzils durch den Auftritt des päpstli-
chen Nuntius Peter van der Vorst, Bischof von Acqui, auf dem 5. Bundes-
tag von Schmalkalden (10.02. –06.03.1537)40 an Dringlichkeit gewonnen
und Heinrich VIII. zu Beginn des Jahres 1538 erneut einen diplomati-
schen Vorstoß unternommen hatte, beschloss der Bund im Kontext des 1.
Braunschweiger Bundestages (26.03.–06.04.1538), auf dem Heinrichs VIII.
Gesandter Christopher Mont anwesend gewesen war, erneut eine Gesandt-
schaft nach England zu entsenden.41

Nach London reisten der kursächsische Vizekanzler Franz Burkhardt,
der hessische Rat Georg von Boyneburg, der Gothaische Superintendent
Friedrich Myconius und kurzzeitig auch Bernhard von Mila. Sie sollten
in Anknüpfung an die „Wittenberger Artikel“ eine religiöse Übereinkunft
mit Heinrich VIII. aushandeln, diesen in der Bündnisfrage aber mit faden-
scheinigen Ausreden weiter hinhalten. Auch im Vorfeld dieser Mission
hatten der König und Cromwell um die Entsendung Melanchthons gebe-
ten. Da half es wenig, dass der Kurfürst Burkhardt und Myconius vor ihrer
Abreise nach Wittenberg schickte, um sich von Luther und Melanchthon

40 Voraus gingen mehrere Briefe des Kurfürsten bzw. beider Hauptleute vom No-
vember 1537, in denen diese Heinrichs ablehnende Konzilspolitik lobten und of-
fenbar daraus Hoffnung geschöpft hatten, man könne doch zu einer religiösen Ei-
nigung kommen. CR, Bd. 3, 1629 samt Anm. 2.

41 Reaktion der beiden Hauptleute sowie Herzog Ernsts von Braunschweig-Lüne-
burg auf die Werbung Monts in Braunschweig, der im Auftrag des Königs um
eine Gesandtschaft des Bundes wegen der Religion, dem Konzil und einem
„Verstendtnuß“ bat, in: MBW 2019. Zur Gesandtschaft des Bundes vgl. die
aufschlussreiche Beiinstruktion Johann Friedrichs I. für Franz Burkhardt und
Bernhard von Mila vom 11.05.1538, in: Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 12; sowie
die Hauptinstruktion für Burkhardt, Myconius und von Boyneburg, welche den
König mit Blick auf die gewünschte große Gesandtschaft unter Teilnahme von
Melanchthon vertrösten sollten, die angeblich nicht möglich sei, weil das Konzil
von Vicenza bevorstünde und der neu in den Bund aufgenommen Christian
III. von Dänemark sich angeblich daran beteiligen möchte. MBW 2029. Beide
Gründe waren vorgeschoben.

Harriet Rudolph

184

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


über die „Wittenberger Artikel“ und die von englischer Seite zu erwarten-
den Gegenargumente belehren zu lassen. Denn Heinrich VIII. ging es
weniger um theologische Inhalte, sondern um theologische Reputation.
Melanchthons Präsenz an seinem Hof erschien ihm aus symbolischen
Gründen erstrebenswert – nicht, weil er seine Religionspolitik tatsächlich
nach den Überzeugungen dieses Theologen ausrichten wollte.42 Cromwell
hingegen sah in Melanchthon offenbar den einzigen auswärtigen Theolo-
gen, der bei Heinrich womöglich überhaupt etwas ausrichten konnte.

Selbst nach dem Scheitern der von Anfang Juni bis Ende September
1538 dauernden Verhandlungen in London – in keinem der konfessionel-
len Hauptdifferenzpunkte konnte man sich einigen – legten die Hauptleu-
te das Projekt eines englisch-bündischen Religionsvergleichs und einer
darauf basierenden Allianz mit Heinrich VIII. als „defensor et protector
huius christianissimi foederis“43 nicht zu den Akten. Das lag auch daran,
dass dieser in seinem Entlassungsschreiben die Gelehrsamkeit und Fröm-
migkeit der bündischen Gesandten ausdrücklich gelobt und in völliger
Ausblendung der gravierenden theologischen Differenzen zwischen bei-
den Seiten behauptet hatte, für eine endgültige Einigung in religiösen Fra-
gen zwischen beiden Seite müssten nur Melanchthon und andere Gelehrte
an seinen Hof gesendet werden.44

Noch vor der Rückkehr der Gesandten ins Reich warnten die beiden
Hauptleute den englischen König in einem ausführlichem Schreiben vor
den „Wiedertäufern“ als „homines fanatici et impostores“, wobei der
König allerdings nur diese, nicht aber die Evangelischen in seinem Herr-
schaftsgebiet verfolgen sollte.45 Auch hier handelte es sich um eine religiö-

42 Anders McEntegart, Henry VIII, der immer wieder betont, dass Heinrich VIII.
genuin an einem theologischen Austausch mit Melanchthon interessiert gewesen
sei, dazu wäre aber die Präsenz Melanchthons am englischen Hof gar nicht nötig
gewesen, schließlich hatten beide Seiten schon mehrfach korrespondiert. Zum
Ablauf dieser Verhandlungen Prüser, England, 136, 310–322; McEntegart, Henry
VIII, 94–133; MacCullough, Thomas Cranmer, 214–221. Der Bund, der den König
auch um finanzielle Unterstützung im Falle eines katholischen Angriffs bat, war
in theologischer Hinsicht der englischen Seite klar unterlegen, was Christopher
Mont zu der Kritik veranlasste, man hätte Melanchthon und Bucer schicken
sollen, obwohl dies am Ergebnis sicher nichts geändert hätte, zu groß waren die
theologischen Differenzen. LP, Bd. 13.2, 497.

43 MBW 2029.
44 LP, Bd. 13.2, 497.
45 MBW 2098. Der letzte Punkt des Schreibens bezog sich auf das Konzil, über das

sich die Hauptleute mit Heinrich VIII. nach der Rückkehr der eigenen Gesandten
abzustimmen gedachten.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

185

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


se Intervention, die beiden Fürsten notwendig erschien, weil der hessische
Täuferführer Peter Tasch in einem Brief über Fortschritte dieser Lehre in
England berichtet hatte. Die gegenüber Heinrich errichtete Drohkulisse
bestand im eindrücklichen Ausmalen der schrecklichen Folgen für das
Seelenheil und das irdische Regiment, die unweigerlich einträten, wenn
man diese „Häretiker“ mit ihren „aufrührerischen Ansichten“ nicht konse-
quent verfolge und ausrotte.46 Teils ist der Tenor des Schreibens regelrecht
belehrend, so als ob in England die Existenz dieser „Sekte“ noch völlig un-
bekannt gewesen wäre.47 Einerseits wollten beide Fürsten verhindern, dass
England zum Rückzugsort der im Reich rigide verfolgten Täufer wurde,
anderseits inszenierten sie sich auf diese Weise als engagierte Bewahrer von
göttlicher Wahrheit und weltlicher Herrschaft. Schon wenige Tage nach
Erhalt dieses Schreibens bildete Cromwell eine aus mehreren Theologen
bestehende Kommission, die Anabaptisten in England aufspüren, zum
rechten Glauben zurückführen oder im anderen Fall der weltlichen Justiz
übergeben sollte. Für den Erfolg der Intervention lassen sich mehrere
Gründe anführen. So begriff man die Täufer am englischen Hof womög-
lich tatsächlich als Gefahr für die königliche Autorität. Zudem gab es
gerade für proprotestantische Kreise gute Gründe, sich demonstrativ von
„Sektierern“ aller Art abzugrenzen. Nicht zuletzt aber signalisierten die
Maßnahmen gegen die Täufer, dass man auch an anderen Fronten zum
gemeinsamen Kampf gegen äußere Feinde bereit war.

Schon wenig später intensivierte Heinrich VIII., der im Dezember 1538
erneut vom Papst exkommuniziert worden war und die Annäherung zwi-
schen Kaiser Karl V. und Franz I. von Frankreich im Vertrag von Nizza
1538 mit Argwohn betrachtete, sogar seine Bemühungen, den Bund zu
einem weltlichen Bündnis zu bewegen.48 Diesem lag vor allem an einer
Abstimmung der Konzilspolitik mit England, zugleich befürchtete man,
durch die Großmächte Habsburg und Frankreich angegriffen zu werden.
Den diplomatischen Kontakten zu England kam deshalb sicher auch eine
abschreckende Funktion zu. Noch vom 4. Bundestag in Frankfurt am
Main (12.02.–23.04.1539) schickten die Hauptleute deshalb erneut Unter-

46 Beide Zitate ebd.
47 McEntegart geht davon aus, dass der englische Hof tatsächlich erstmals durch das

Schreiben der Hauptleute von der Existenz der Täufer erfahren habe, was schwer
vorstellbar ist. McEntegart, Henry VIII, 133. Vgl. im Folgenden ebd.

48 Ausführlich zum Agieren der englischen Gesandten Christopher Mont und
Thomas Paynell, die zu den Hauptleuten des Bundes, aber auch zum Besuch
des Bundestages geschickt worden waren, McEntegart, Henry VIII, 145–148; vgl.
auch LP, Bd. 14.1, 157 und 580; MBW 2181.

Harriet Rudolph

186

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


händler nach London, um klarzustellen, dass der mit dem Kaiser geschlos-
sene Religionsfrieden (Frankfurter Anstand) keineswegs ein „nebenbundt-
nus“ mit England ausschloss.49 Auch hier sollten Franz Burkhardt und
der hessische Rat Ludwig von Baumbach Heinrich VIII. in der Bündnis-
frage hinhalten und eruieren, welche Hilfe dieser dem Bund im Falle
eines Religionskrieges zukommen lassen könnte, was er dafür verlange
und inwieweit vielleicht doch noch ein Religionsvergleich möglich wäre.
Denn Burkhardt hatte nach seiner Rückkehr 1538 in Verkennung der
realen Gegebenheiten berichtet, Heinrich VIII. tendiere nun stärker zum
Protestantismus als zuvor. Die Unterhändler überbrachten Heinrich nicht
nur ein Verhandlungsangebot, das aus englischer Sicht einer Beleidigung
gleichkam, sie kamen auch ohne ausreichende Vollmachten.50 Der König,
sich nun seit fünf Jahren – wenn auch mit unterschiedlicher Intensität –
um den Schmalkaldischen Bund bemühend, verlor die Geduld und lehnte
weitere Verhandlungen ab.

In seiner Verteidigung gegenüber dem englischen Gesandten Christo-
pher Mont im September 1539 betonte der sächsische Kurfürst, „das zu
einer bestendigen und rechtherzigen confederation zwischen S. Kön. Wde,
uns und unsern mitverwanten gehoren wolt ein genzliche vergleichung
der religion“51 und warf Heinrich VIII. vor, an letzterer weder jetzt noch

49 Siehe die Beiinstruktion für die Gesandten nach England vom 08.04.1539, in:
Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 23; sowie das Schreiben der Hauptleute im Na-
men aller Bundesgenossen an Heinrich VIII., das die Gesandten ankündigt, in:
MBW 2187, vgl. auch 2203; vgl. auch die wiederholten Mahnungen Melan-
chthons an Heinrich VIII., die christliche Religion zu schützen und die Reforma-
tion durchzuführen, sowie sein Schreiben an Cranmer, in: MBW 2167, 2175 f.,
2188, 2170; das von den Bundesgenossen eingeholte Gutachten der in Frankfurt
anwesenden Theologen Melanchthon, Bucer, Myconius, Dionysius Melander und
Peter Geltner, wonach der Frankfurter Anstand keine Bündnisse ausschloss, die
der Verteidigung dienten, in: MBW 2178.

50 So sollte Heinrich 15.000 Kronen jährlich und weitere 30.000 im Kriegsfall an
den Bund zahlen, während dieser lediglich bei Bedarf englische Söldnerwerbun-
gen im Reich unterstützt hätte. Im Vergleich zu 1535 war man zwar mit den
Geldforderungen heruntergegangen, aber immer noch bot der Bund dem engli-
schen König keine nennenswerte Gegenleistung, was von einer erheblichen Über-
schätzung der eigenen Verhandlungsposition zeugt. Vgl. auch Lenz, Briefwechsel,
Bd. 1, 89, Anm. 16; im Folgenden McEntegart, Henry VIII, 151 f.; Beiergrößlein, Ro-
bert Barnes, 152–154; siehe auch den Bericht Cromwells an Heinrich VIII., in: LP,
Bd. 141, 844.

51 Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 26, 438; vgl. auch MBW 2278. Johann Friedrich I.
behauptet u. a., die Gesandten hätten deshalb keine Vollmachten für ein Bündnis
gehabt, weil man nicht gewusst hätte, dass die Gegenseite ein weltliches Bündnis
wünsche, sonst hätte man erst gar keine Gesandten losgeschickt.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

187

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


in der Vergangenheit interessiert gewesen zu sein. Vielmehr habe Heinrich
diese Absicht nur vorgetäuscht, um den Bund zum Abschluss einer weltli-
chen Allianz zu bewegen. Dieser habe schon 1535 klargestellt, dass man
kein Bündnis mit einem so reichen und mächtigem König wünsche, da
„daraus unser ainung leichtlich mehr schadens und nachteils, dann nutzes
oder frommes zu gewarten haben mocht.“52 So hatten der Kurfürst sowie
die Reichsstädte im Bund von Beginn an befürchtet, dass Heinrich VIII.
bei einem Bündnis mit dem oder gar einer Aufnahme in den Bund diesen
dominieren und in die deutschen Belange hineinregieren könnte. Außer-
dem wollte man nicht in andere außenpolitische Konflikte des Königs
hineingezogen werden. Deshalb hatte der Bund Heinrich in der Bündnis-
frage genauso hingehalten, wie Heinrich den Bund in der Religionsfrage.
Dabei hatten die Hauptleute ein Bündnis zwischen beiden Seiten keines-
falls immer kategorisch ausgeschlossen, sondern mehrfach als ‚Belohnung‘
für einen Religionsvergleich avisiert, auch wenn Johann Friedrich I. dabei
anders als sein Mithauptmann nur eines in Religionssachen im Blick ge-
habt hatte.53

Dass am englischen Hof sogar während der Präsenz der bündischen
Unterhändler an den im Juni 1539 verabschiedeten Six Articles gearbeitet
worden war, zeigte einmal mehr, wie wenig Erfolg die Strategie versprach,
über diplomatische Verhandlungen die englische Religionspolitik zu be-
einflussen. Schließlich bekräftigten die Six Articles die Transsubstantiation,
das Abendmahl sub una specie, das Priesterzölibat, das Keuschheitsgelübde,
die Privatmesse und die Ohrenbeichte und damit genuin katholische Glau-
bensinhalte. Besonders erboste den Kurfürsten, der Heinrich vorwarf, sich
damit nun ganz auf die Seite des Papstes geschlagen zu haben, dass die
Ausarbeitung dieses Gesetzes den eigenen Gesandten verschwiegen wor-
den war. Den hilflosen Beschwichtigungsversuch Christopher Monts, nach
dem die Six Articles doch inhaltlich weitgehend den „Schmalkaldischen
Artikeln“ entsprächen und man sich ja in der Ablehnung des Papsttums
einig sei, wies der Kurfürst schroff zurück. So sei „im grund und effect
unsere ganze confession […] damit verdampt und reprobirt“.54 Als ein

52 Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 26, 438.
53 Martin Bucer hatte dagegen argumentiert, dass der englische König durch ein

Bündnis mit dem Bund „widerum in die rechte ban zu bringen und inen darin
zu erhalten“ sei. Zit. nach Prüser, England, 335, hier in einem Schreiben Johann
Friedrichs I. von Sachsen an Philipp von Hessen vom 11.10.1539. Philipp von
Hessen sah dies sicher ähnlich, wusste aber, dass diese Position innerhalb des
Bundes nicht mehrheitsfähig war. Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 149.

54 Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 26, 439.

Harriet Rudolph

188

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


„bekenner der gotlichen warheit“ werde er seine Schriftgelehrten deshalb
auch nicht daran hindern, gegen diese „ungotliche handlunge“ publizis-
tisch Stellung zu beziehen.55 Genau einen solchen öffentlichen Angriff
auf die Reputation seines Auftraggebers als christlicher Fürst hatte Mont
verhindern sollen.

Abschließend erklärte der Kurfürst den englischen König zum Religi-
onsfeind, wobei er anfügte, dass der „almechtige […] uns und unserer
mitverwandten gegen seinen und sein worts feinden […] schutzen“ werde,
wie er das auch in der Vergangenheit getan habe. Als letzte Möglichkeit
kommt somit eine göttliche Intervention ins Spiel – ein Gedanke, den
auch protestantische Theologen in Krisenphasen gern bemühten. Dabei
hatte Heinrich lediglich die religiösen Verhältnisse seines Herrschaftsge-
bietes geregelt, aber keinerlei Versuche unternommen, umgekehrt die Re-
ligionspolitik der bündischen Fürsten in ihren Herrschaftsgebieten zu be-
einflussen oder diese gar anzugreifen. Eine göttliche Protektion – ob nun
als direktes Eingreifen Gottes auf Seiten der Protestanten oder indirekt
über Gottestrafen – für den Kurfürsten und andere Bundesgenossen wäre
also gar nicht notwendig gewesen. Allerdings befürchtete der Kurfürst,
ein katholischer Heinrich VIII. könnte mit Papst und Kaiser gemeinsame
Sache gegen den Schmalkaldischen Bund machen.

Seinem Kanzler Georg Brück schrieb Johann Friedrich I. im Oktober
1539, dass es Heinrich überhaupt nicht um das Evangelium ginge, sondern
um die Entmachtung des Papstes und um die Güter der Kirche, die er für
sich behalten wolle.56 Den Vorwurf Bucers, die protestantischen Reichs-
stände hätten durch ungenügendes Eingehen auf die Wünsche Heinrichs
VIII. und die zögerlichen Verhandlungen mit ihm den Erlass der Six
Articles mitverschuldet, wies der Kurfürst scharf zurück. Dennoch lehnte
er Bucers dringliche Bitte, dass der Schmalkaldische Bund eine weitere
Gesandtschaft nach England schicken solle, um auf Heinrich VIII. „um des
Herrn und der frommen Christen willen, die wahrlich in großer Gefahr
und Nöthen sind“ einzuwirken, nicht gänzlich ab.57 Bucer war offenbar

55 Ebd., 26, 439 f.; Martin Bucer hielt die Publikation solcher Schriften dagegen für
einen strategischen Fehler, weil die verfolgten Protestanten in England dann sehr
wahrscheinlich noch größeren Gefahren ausgesetzt wären, was sicher zutraf. Lenz,
Briefwechsel, Bd. 1, 34.

56 Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 27, 440 f.
57 Die von Bucer geforderte Entsendung von Melanchthon kam für ihn allerdings

nicht infrage, vielmehr könne dieser doch selbst fahren. Das Schreiben Bucers an
den Landgrafen vom 16.09.1539, das Johann Friedrich I. übermittelt wurde, in:
CR, Bd. 3, 1852: „Weil den wir, so wir die Wahrheit bekennen sollen, und der

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

189

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


von englischen Exulanten gebeten worden, sich für eine weitere Initiative
des Bundes in England einzusetzen. Der Kurfürst teilte Philipp von Hessen
mit, er wolle zunächst die Rückkehr seiner im Kontext der Heirat zwi-
schen Heinrich VIII. und Anna von Cleve nach England geschickten Räte
abwarten und den Rat seiner Theologen einholen, um zu entscheiden, ob
man weitere Verhandlungen mit Heinrich VIII. führen solle. Obwohl der
Kurfürst selbst keinen Erfolg in dieser Hinsicht mehr erwartete, wollte er
gegenüber den Bundesgenossen zumindest den Eindruck erwecken, sich
auch unter widrigen Bedingungen weiter um die Verbreitung des Evange-
liums in England und nun auch den Schutz von Glaubensverwandten zu
bemühen.

Während Franz Burkhardt berichtete, dem englischen König missfielen
die Six Articles inzwischen selbst, zumal sie nicht umgesetzt worden sei-
en und auch Cromwell Korrekturen durch das Parlament angekündigt
habe, was für weitere Verhandlungen sprach,58 fiel das Votum von Me-
lanchthon, Luther, Jonas und Bugenhagen eindeutig negativ aus, auch
wenn man das weitere Vorgehen dem Gutdünken des Kurfürsten anheim-
stellte. Zwar habe sich Bucer aus besten Absichten für die Interessen der
„Flüchtigen“ eingesetzt, die sich von Hamburg aus mit ihrer „jämmerli-
che[n] Klage“ auch nach Wittenberg gewandt hätten, jedoch: „Wiewohl
sie aber hoffen, Hülfe durch uns zu erlangen, wie alle Betrübte in der Noth
an allen Orten Hülfe suchen; so wissen wir doch keinen Weg, wie ihnen
zu helfen. Denn wiewohl wir für unsere Person keine [Ge]Fahr und Arbeit
fliehen, so ist doch auch wahr, dass auf diesen Theil zu Unterricht und
Vermahnung des Königes genug geschehen“.59 Danach folgt eine längere
biblisch fundierte Begründung, warum weitere Bemühungen sinnlos und
sogar schädlich seien. So wird auf die Regel des Apostels Paulus verwiesen,
wonach man Widersacher ein oder zweimal belehren, danach aber meiden

Schuld in diesem Fall und Jammer in Engeland nicht gar rein machen konnten,
demnach man so einen großen Anlaß, das Reich Christi in diesem Konigreiche
aufzubringen, nicht herzlicher aufgenommen […], so solle uns auch dieser Jam-
mer in Engeland billig zum höchsten beherzigen [zu Herzen gehen], und dage-
gen nichts unterlassen, womit wir den frommen Christen des Orts etwas rathen
oder helfen könnten.“ CR, Bd. 3, 1852 (Sp. 777). Vgl. auch PC, Bd. 2, 632,
Anm. 1.

58 Bericht von Burkhardt in: CR, Bd. 3, 1744 (MBW 2295). Luther unterstellte Hein-
rich VIII. in einem eigenen Schreiben, sich zum „Caput und Defensor Evangelii“
aufschwingen zu wollen, obwohl ihm die Frage der Religion völlig gleichgültig
sei, und forderte „nur weg mit dem Haupte und Defensor“. Dr. Martin Luthers
Briefe, 217.

59 Gutachten vom 23.10.1539 in: CR, Bd. 3, 1865 (Zitate Sp. 796 f.).

Harriet Rudolph

190

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


soll, weil sie gegen ihr Gewissen handeln. Heinrich VIII. wird als Sophist
diffamiert, dem göttliche Gnade und Weisheit ohnehin verschlossen blie-
ben. Dennoch erklärte man sich bereit, den König nochmals schriftlich zu
ermahnen: „Mehr sind wir nicht schuldig. Denn was D. Bucerus anzeucht:
Gehet in alle Welt, lehret etc., das thun wir mit Schriften. Weiter gegen-
wärtigen Beruf zu verlassen, ist uns nicht befohlen.“60 Wäre dem tatsäch-
lich so gewesen, hätte sich das Luthertum kaum derart über kursächsische
Grenzen hinaus verbreitet.

Philipp von Hessen schlug daraufhin vor, dass Melanchthon eine „ge-
heime Expostulationsschrift“ an Heinrich VIII. senden solle. Der Landgraf
hatte womöglich eine diplomatische Rollenverteilung im Blick: Während
der Theologe den König in scharfen Worten angriff, zeigten sich die
Hauptleute weiterhin verhandlungsbereit.61 Diese auf den 1. November
1539 datierte Strafpredigt, die Heinrichs Reputation als christlicher Fürst
und Verteidiger der Kirche grundlegend infrage stellte, war in keiner Wei-
se dazu geeignet, diesen für die Reformation zu gewinnen oder zur Milde
gegenüber Glaubensverwandten und Sympathisanten zu bewegen.62 Die
sehr kämpferische, teils regelrecht drohende, teils humanistisch gelehrte
Argumentation verdeutlicht, dass selbst der in den Jahren zuvor immer
wieder vermittlungsbereite Melanchthon nun keine Hoffnung mehr hatte,
Heinrich VIII. in religiösen Fragen zum Einlenken zu bewegen. In diplo-
matischer Hinsicht handelte es sich um eine indirekte Intervention: Me-
lanchthon schrieb im Auftrag Johann Friedrichs I., aber in eigenem Na-
men. Als Werkzeug Gottes dürfte sich der Autor aber auch selbst als inter-
ventionsberechtigt begriffen haben. Geheim blieb der Text keineswegs,
sondern er wurde offenbar bereits 1540 auf Englisch gedruckt sowie auch
mehrfach in deutscher Sprache herausgegeben.63

Auch die Gefahr, in der sich die Bischöfe Hugh Latimer, Nicholas
Shaxton, George Cromer sowie andere inhaftierte Personen befänden, the-

60 CR, Bd. 3, 1865 (Sp. 799).
61 MBW 2289.
62 CR, Bd. 3, 1868, im Folgenden bes. Sp. 807; MBW 2298. In ungemein plastischen

Formulierungen unterstellt Melanchthon Heinrich VIII. u. a. mangelnde religiöse
Bildung, Unbelehrbarkeit, Grausamkeit, Tyrannei, Papsthörigkeit und spiegelt
dessen unchristliches Verhalten am Idealbild des christlichen Fürsten, wobei er
eingangs auf die antiken Kaiser Marc Aurel, Lucius Verus und Antonius Pius als
Verteidiger und Beschützer der Christenheit verweist.

63 Kommentar zu MBW 2298, 579 f.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

191

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


matisierte Melanchthon auf Anregung Philipps von Hessen.64 Allerdings
sollte Heinrich diese nicht um ihrer selbst willen verschonen, sondern
vielmehr, um sich selbst nicht mit ihrem Blut zu beflecken, der englischen
Kirche nicht zu schaden und dem Antichrist nicht in die Hände zu spie-
len. Schließlich könne ihnen nichts Glorreicheres passieren, als ihr Leben
für das Bekenntnis der Wahrheit zu lassen. Zwar handelte es sich hier um
ein strategisches Argument – die Sache des Evangeliums ist wichtiger als
das Schicksal Einzelner –, doch fällt auf, dass Melanchthon sich mit Blick
auf die Opfer religiöser Verfolgung eher auf allgemeine Aussagen wie
„Gott möge sie schützen“65 zurückzog, statt selbst für sie zu bitten oder die
Hauptleute zu Fürbitten bei Heinrich VIII. zu animieren. Es war vielmehr
Martin Bucer, der immer wieder darauf drängte, nichts unversucht zu
lassen, um die Reformation in England zu fördern und die Verfolgung von
„Christen“ dort zu beenden. Bucer agitierte in seinen Briefen an Philipp
von Hessen auf eine Weise pro Intervention, dass er dem Landgrafen zeit-
weise offenbar regelrecht auf die Nerven fiel.66 Im September 1539 baten
auf seine Initiative hin auch die Straßburger Dreizehn den Landgrafen
eindringlich, er möge sich für die „bedrängten“ Christen in England und
Frankreich einsetzen: „Wenn er auch damit nichts erreichte, so hätte er
doch den Trost, als christlicher Fürst seine Schuldigkeit getan zu haben.“67

Auch aufgrund der zentralen Rolle Straßburgs diskutierten die Bundes-
genossen auf dem Arnstadter Bundestag (19.11.–10.12.1539) erneut, ob
man „zu erleichterung unser bruder burden“ in England nicht doch Ge-
sandte an den englischen Hof schicken sollte.68 Konkret hätte das Ziel

64 Philipp hatte allerdings nur von zwei Bischöfen gesprochen, was zeigt, dass auf
dieser Ebene offenbar nach sozialen Kriterien differenziert wurde, für wen man
sich einsetzen wollte und für wen nicht.

65 Zitat in: CR, Bd. 3, 1828. Allerdings setzte sich Melanchthon vielfach für konkre-
te Personen ein, so stellte er etwa Glaubensflüchtlingen Empfehlungen aus, vgl.
etwa MBW 2173.

66 Siehe etwa Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 146, 155, 197, 211 f., 219, 226 f., 279 f., 302.
Bucer war zeitweise auch der Meinung, gerade durch das Eingehen eines Bünd-
nisses könne man Heinrich VIII. für die Sache der Reformation gewinnen, womit
er eine religiöse Einigung zwischen beiden Seiten nicht als Voraussetzung für ein
solches betrachtete.

67 Die Dreizehn an Landgraf Philipp vom 17.09.1539, in: PC, Bd. 2, 639, vgl. auch
647 f. Zum Agieren Bucers siehe Brady, Martin Bucer; Wulczyn, Martin Bucer and
Philipp of Hesse.

68 PC, Bd. 2, 653. Das lag sicher auch daran, dass der kursächsische Gesandte Franz
Burkhardt am Beginn des Bundestages sehr positiv über die religiösen Verhält-
nisse in England und Heinrichs angebliche Verhandlungsbereitschaft berichtet
hatte.

Harriet Rudolph

192

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


der Mission darin bestanden, dass Heinrich VIII. die Six Articles „mochte
irritirn, revocirn ader zum wenigstens miltern und die execution vorge-
drauter peen zu suspendiren ader lieber gar aufzuheben.“69 Alle Abgesand-
ten außer Ulm und Augsburg, die auf fehlende Vollmachten verwiesen,
plädierten dafür und beauftragten Sachsen und Hessen mit der Abfassung
einer Instruktion, die den bereits abgereisten sächsischen Gesandten nach-
geschickt wurde. Auch Philipp von Hessen hatte sich gegenüber dem Kur-
fürsten für eine „stattlich potschaft“70 mit entsprechenden Vollmachten
ausgesprochen, hegte er doch mit einem geplanten Bündnis zwischen Eng-
land, Cleve und dem Bund weitergehende Ziele. Dennoch lief es am Ende
lediglich darauf hinaus, dass die im Zuge der Cleve-Hochzeit ohnehin
in London weilenden kursächsischen Gesandten Informationen darüber
einholen sollten, wie sich die religiöse Lage in England entwickelt hatte,
ob Heinrich VIII. noch an einem Religionsvergleich interessiert und ob er
im positiven Fall auch bereit war, dem Bund Zugeständnisse zu machen.71

Im Dezember 1539 schickte zudem Philipp von Hessen seinen Rat Lud-
wig von Baumbach nach London, um angeblich bei Heinrich VIII. seine
Verwunderung über den Erlass der „beschwerlichen“ Six Articles kund zu
tun und dafür zu werben, dass dieser „nichts beginnen, vornemen oder
zulassen werden, so der evangelischen gotlichen warheit und dem immer-
werenden seligmachenden goteswort zuwider sein möcht“.72 Außerdem
solle der König von seinem Wunsch eines Bündnisses mit dem Schmalkal-
dischen Bund nicht ablassen. Tatsächlich sollte Baumbach den englischen
König davor warnen, dass Franz I. von Frankreich angeblich im Verbund
mit dem Kaiser England erobern wolle, obwohl dies kein realistisches
Szenario war und das Argument allein dazu dienen sollte, England „an der

69 Hessische Räte an Landgraf Philipp vom 21.11.1539. Zit. nach Prüser, England,
336.

70 Prüser, England, 220; im Folgenden, 222 f.
71 Nach Stern war die Vertretung Johann Friedrichs I. bei der Hochzeit von Anna

von Cleve und Heinrich VIII. nur die offizielle Mission, während die Sondierung
eines Religionsvergleichs die inoffizielle Mission der Gesandten darstellte, aller-
dings waren diese schon nach London abgereist, bevor der Bundestag einen ent-
sprechenden Beschluss fasste. Stern, Heinrich VIII., 497. Dennoch war die Sondie-
rung einer religiösen Einigung eine zentrale Aufgabe dieser Gesandten, die da-
rüber beim Bundestag von Schmalkalden 1540 berichteten und dabei auf die Arn-
stadter Beschlüsse bezugnahmen. Stern, Heinrich VIII., 497, Anm. 1.

72 Vgl. die Instruktion für Ludwig von Baumbach vom 15.12.1539, in: Prüser, Eng-
land, 338.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

193

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Hand zu behalten“.73 Man kann hier von einer doppelten Dissimulation
qua Diplomatie sprechen: Eine für Rezipienten im Reich und am französi-
schen Hof gedachte Scheininstruktion mit religionspolitischer Zielsetzung
vernebelte ein weiteres, für den englischen Hof entworfenes Scheinziel
einer Mission, die England enger an Hessen und den Bund zu binden
beabsichtigte, indem man andere europäische Mächte diskreditierte. Die
Intervention zugunsten von verfolgten Glaubensgenossen in England dien-
te hier als bloßer Vorwand, um primär machtpolitisch motivierte Ziele
durchsetzen zu können.

Auch auf dem 6. Bundestag von Schmalkalden 1540 (03.03.–15.04.)
wurde die Frage einer Mission nach England wegen der Religion disku-
tiert. Laut dem die religiöse Lage erneut zu positiv darstellenden Bericht
der kursächsischen Räte Franz Burkhardt und Hans von Dolzig hatte
Heinrich VIII. die Six Articles auf Initiative Thomas Cromwells immer
noch nicht umgesetzt und darum gebeten, dass der Bund ihm die strit-
tigen Punkte samt „gruntlich ursachen“ übermitteln solle.74 Der König
sei zwar von der Richtigkeit seiner Ansichten überzeugt, besonders im
Hinblick auf die Priesterehe und die Kommunion unter beiderlei Gestalt,
zeige sich aber dennoch verhandlungsbereit, zumal man in den wesent-
lichen Punkten ohnehin einer Meinung sei. Hatte der englische König
1535 behauptet, die Ausgestaltung der religiösen Verhältnisse in seinem
Herrschaftsbereich läge allein in seiner Machtvollkommenheit, verwies
er nun für die Six Articles auf die Beschlüsse des Parlaments, an die er
angeblich gebunden sei, und inszenierte sich auf diese Weise gegenüber
den kursächsischen Gesandten als konstitutioneller Monarch.75 Cromwell,
der den Gesandten ebenfalls Hoffnung machte, habe angekündigt, dass das
Parlament das Dekret in seiner nächsten Sitzung im April 1540 ohnehin
ändern werde.

73 Zit. nach Prüser, England, 206. Die Aussage Philipps stammt aus einem Gutach-
ten für Christian III. von Dänemark vom 9.10.1539 und bezieht sich nicht speziell
auf Baumbachs Mission nach England, passt aber hier sehr gut. Das Gerücht
angeblicher Eroberungspläne von Kaiser Karl V. und Franz I. von Frankreich
ging auf Herzog Ulrich von Württemberg zurück. Vgl. dazu Prüser, England, 237–
239.

74 Blaha / Bauer, Abschiede seit 1537, 165 f.; siehe auch Geisthirt, Historia Schmalcal-
dica, 50 f.; PC, Bd. 3, 25, 32 f. Da die Gesandten den in Schmalkalden versammel-
ten Bundesgenossen sicher nicht absichtlich ein falsches Bild der Lage am engli-
schen Hof vermitteln wollten, muss man davon ausgehen, dass sie die diplomati-
schen Finessen Heinrichs VIII. und Thomas Cromwells, die auch noch unter-
schiedliche Ziele verfolgten, nicht durchschauten.

75 Stern, Heinrich VIII., 499.

Harriet Rudolph

194

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Weiter führen die Gesandten aus: „Nachdem wir auch vernommen,
das vill frommer priester, so sich vor dem usßgangen decret verelicht
gehapt, usß forcht des decrets irer eewyber haben eussern mussen, wir
[sic!] wir auch von etzlichenn derhalben ersucht unnd angelangt, haben
wir mit dem hern Crumello davon geredt, auch by Kho. Mt. selbst.
Derglichen der zwayer bischoff halben, so irer bisthumb entsetzt uund
noch also eingenommen, das sie nicht inn gantzer freyheit, sondern zum
theil inn hafftenn syen, vermuge unsers bevelchs furbitt gethonn, aber
gleich woll nichts entlich erlangt“.76 Der Bericht verdeutlicht, dass sich die
Gesandten über ihre Instruktion hinausgehend nicht nur für die Bischöfe
eingesetzt hatten, die man zwar gefangen, aber angeblich „ganz freuntlich
und wol“77 halte, sondern auch für weitere Personengruppen, die infolge
des durch die Six Articles bestärkten Zölibats in Bedrängnis geraten waren
und sich an die Gesandten um Hilfe gewandt hatten. Zwar blieben alle
Fürsprachen erfolglos, wie die Gesandten einräumen mussten, dennoch
läuft der Tenor ihres Berichts erneut darauf hinaus, dass weitere Religions-
verhandlungen mit England durchaus erfolgreich sein könnten.

Diese Einschätzung übernehmend,78 beschloss der Bund, die Glaubens-
artikel samt theologischer Begründung Heinrich VIII. nochmals zu über-
senden und je nach Rückmeldung entweder weitere Schriften zu schicken
oder ein Religionsgespräch in Hamburg, Bremen, Geldern oder auch an
einem durch Heinrich zu bestimmenden Ort vorzuschlagen, um sich über
die Religion zu verständigen.79 Damit „die reynen lehr des evangeli inn
Engellandt khommen und gepflanzt werden mocht, darzu solte kein ruw,

76 Stern, Heinrich VIII., 499, Anm. 2. Aus diesem Bericht wird deutlich, dass den Ge-
sandten das Ausmaß der aktuellen Religionsverfolgungen in England nicht völlig
verborgen geblieben sein kann.

77 PC, Bd. 3, 25, 32.
78 Siehe die Teiledition des Bundesabschiedes in: Stern, Heinrich VIII., 505, wo es

heißt, dass der „religion halben noch guter vertrostung und hoffnung des orts“
sei.

79 Justus Jonas erklärte am 08.03. die Bereitschaft der in Schmalkalden anwesenden
Theologen, das Gutachten zu verfassen; bereits am 12.03.1540 wird es öffentlich
verlesen und in den wesentlichen Punkten angenommen, wobei der Text aller-
dings geheim bleiben soll, weil er als brisant betrachtet wird. PC, Bd. 3, 25, 33.
Vgl. auch Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 420; LP, Bd. XV, 509; auch McEntegart, Henry
VIII, 194 f.; Gutachten in: CR, Bd. 3, 1951. Das Begleitschreiben im Namen bei-
der Hauptleute für den englischen König vom 12.04.1540 verfasste Melanchthon.
CR, Bd. 3, 1950.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

195

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


muw, arbeit, vleis oder uncoſten geſpart werdenn.“80 Im Falle einer „con-
cordia in der religion“ zwischen beiden Seiten könne man auch über ein
Bündnis „in religion sachen“ beraten, eines „in zeitlichen und prophan
sachen“ lehnte der Bund weiterhin ab.81 Die angegebene Begründung,
dass sich auch der Schmalkaldische Bund allein auf Religionssachen be-
schränke, leuchtete Heinrich VIII. überhaupt nicht ein, weil er sehr richtig
vermutete, dass der Kaiser bei einem Angriff ohnehin „unter einem andern
Schein“82 agieren würde. Cromwell hatte gegenüber den Gesandten sogar
behauptet, genau deshalb wolle Heinrich VIII. ein Bündnis in weltlichen
Dingen eingehen, was natürlich nicht der Fall war.

Mit Blick auf die Religionsverfolgungen in England wurde nichts be-
schlossen, dafür stellte der Bundestag den Hauptleuten in wachsweichen
Formulierungen anheim, zugunsten der „beschwerten christen“ in Frank-
reich ein Schreiben nach Paris zu senden, falls diesen damit geholfen
werden könne.83 Man reagierte damit auf die gezielte Verbreitung von
Nachrichten über die grausamen Religionsverfolgungen in Frankreich, für
die Philipp von Hessen und Jakob Sturm gesorgt hatten. Diesen allerdings
war es weniger darum gegangen, Gegenmaßnahmen zu veranlassen, son-
dern kursächsische Ambitionen auf eine Allianz mit Frankreich zu hinter-
treiben.84 Während Johann Friedrich I. Allianzen mit England regelmäßig
mit dem Argument religiöser Differenz zurückgewiesen hatten, spielte die
Bekenntnisfrage im Bezug auf Frankreich in dieser Phase für ihn keine
entscheidende Rolle. Für Philipp von Hessen und Jacob Sturm kam ein
Zusammengehen mit Frankreich aber nicht in Frage, weshalb man auf
dem Bundestag Stimmung gegen Frankreich machte. Der Beschluss gehört

80 Zit. nach Stern, Heinrich VIII., 506. Schon was die Kosten betrifft, darf diese
Aussage bezweifelt werden, denn Kostenargumente waren zuvor schon gegen
Gesandtschaften ins Ausland ins Feld geführt worden.

81 Stern, Heinrich VIII., 506; vgl. auch Blaha / Bauer, Abschiede seit 1537, 166. Im
Abschied ist auch zu lesen, dass Heinrich erst nach einer religiösen Einigung ein
weltliches Bündnis anstreben würde, was nicht zutrifft.

82 Zit. nach Stern, Heinrich VIII., 501, Anm. 2, im Folgenden ebd. Außerdem hatten
zumindest die Fürsten und Grafen im Bund bereits 1532 ein Bündnis in weltli-
chen Dingen mit Dänemark geschlossen, das erst bei seiner Neuauflage 1538 auf
religiöse Materien ausgeweitet wurde. Dazu Lyby, Dänemark, 19–22.

83 Blaha / Bauer, Abschiede seit 1537, 166. Johann Friedrich äußerte sich schon
im Vorfeld des Bundestages zustimmend zu einer Sendung nach Frankreich,
falls die übrigen Bundesgenossen dafür seien „wiewohl wir wenigk hofnung und
trost darzu haben“. Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 27, Kurfürst an Brück vom
07.10.1539. Der Bundestag spekulierte auch darüber, dass ein solcher Einsatz für
die verfolgten Glaubensbrüder durchaus auch nachteilig sein könnte.

84 Dazu schon Haug-Moritz, Der Schmalkaldische Bund, 349 f.

Harriet Rudolph

196

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


damit in die Kategorie symbolisches Handeln, mit dem sich die Bundesge-
nossen vor einer europäischen Öffentlichkeit als christliche Obrigkeiten
und Protektoren verfolgter „Christen“ inszenierten, auch wenn mancher
die Lage der Protestanten in Frankreich sicher tatsächlich bedauerte.

In den folgenden Monaten kursierten im Reich immer mehr schlechte
Nachrichten über die religiösen und politischen Verhältnisse in England,
zumal englische Religionsflüchtlinge im Reich erschienen, welche die
Lage entsprechend drastisch schilderten. So übermittelte Johann Friedrich
I. von Sachsen Philipp von Hessen im Juni 1540 einen Bericht von Urba-
nus Rhegius an Melanchthon, wonach in England 300 Prediger inhaftiert
und alle Schriften Melanchthons offiziell verdammt worden seien, wobei
der Autor Heinrich VIII. mit dem Tyrannen Herodes verglich. Im bei
gleicher Gelegenheit übermittelten Schreiben von Johannes Aepinus an
Johannes Bugenhagen hieß es: „In Anglia begint der satan zu wuten
und zu toben. Der konig hat den bischoven die execution bevolen, zu
procediren mit der straf wieder diejenigen, so den artikeln, im Parlament
beschlossen, nicht gehorsam seint, dorauf auch die bischof angefangen zu
examiniren, die leut auszuholen, zu plagen mit kerker und mit poenen.“85

Auch Robert Barnes liege im Kerker und man habe wenig Hoffnung, dass
er am Leben bleibe.86 Hier wird das harte Schicksal der Protestanten in
England so plastisch beschrieben, dass völlig außer Frage stehen musste,
ob diese des Beistandes durch auswärtige Obrigkeiten bedurften.

Mit der Hinrichtung Thomas Cromwells und Robert Barnes’ – beide
zentrale Befürworter einer Verständigung zwischen England und dem
Bund – Ende Juli 1540 brachen die Beziehungen zwischen dem Schmalkal-
dischen Bund und England jedoch ab, denn am englischen Hof gewann
die altgläubig-konservative Partei die Oberhand. Damit mussten weitere
Versuche einer religiösen Einigung zwischen Heinrich VIII. und dem
Schmalkaldischen Bund zwar als obsolet erscheinen, aber immerhin hätte
es nun besonders nahegelegen, sich für verfolgte Glaubensgenossen in

85 Zit. nach Prüser, England, 342.
86 Von der schnellen Hinrichtung Barnes’ wurden die Bundesgenossen allerdings

überrascht, sonst hätten sich womöglich doch Fürsprecher gefunden, denn Bar-
nes war im Reich sehr gut vernetzt. So erschien nach seinem Tod ein Bericht
über die Hinrichtung samt Glaubensbekenntnis im Druck, wobei der Leser an
mehreren Stellen darauf hingewiesen wird, dass manche Überzeugungen Barnes’
‚papistisch‘ seien. Der Bericht endet mit der tröstlichen, für einen Märtyrer aller-
dings nicht ganz passenden Nachricht, dass Barns sehr schnell erstickt sei, weil er
sich bewusst zum Rauch gewendet habe, um das Leiden abzukürzen. Bekendtnus
des glaubens/ die Robertus Barns/ der heyligen Schrifft Doctor […] zu Londen in
Engellandt gethon hat.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

197

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


England einzusetzen, was man schließlich mit Blick auf Frankreich auch
tat. Dies geschah jedoch nicht. Der Schmalkaldische Bund war in den
Jahren zwischen 1541 und 1544 vor allem mit sich selbst beschäftigt, da
die inneren Konflikte stark zunahmen. Die Hauptleute konzentrierten sich
in dieser Phase ohnehin auf die Reichspolitik, mochten auch Akteure wie
Martin Bucer noch so häufig versuchen, Philipp von Hessen dazu zu bewe-
gen, „Freundschaft“ oder ein „Verständnuß“ mit Frankreich und England
anzustreben und sich für verfolgte Protestanten einzusetzen.87

Religiöse Interventionen spielten auch im Zuge der Reaktivierung der
Kontakte zwischen beiden Seiten ab Frühjahr 1545 keine Rolle mehr,
auch wenn Johann Friedrich I. pro Forma auf dem Diktum religiöser
Uniformität im Falle eines Bündnisses mit England beharrte, das er aber
vor der notwendigen Verlängerung und Reform des Bundes ohnehin
ablehnte. In der Krisenphase des Bundes ab Mitte 1546 war die Frage
der Religion mit Blick auf die Suche nach Unterstützern im drohenden
Krieg gegen den Kaiser ohnehin sekundär. Die Bedingungen, die Heinrich
VIII. nun für seine Aufnahme in die „Christian League“ stellte – darunter
eine Führungsrolle, drei Stimmen, ein Vetorecht bei der Aufnahme neuer
Mitglieder, keine Beschränkung des Bündnisses auf religiöse Materien –
waren für den Bund nicht nur nicht annehmbar, sondern bestätigten alle
Vorbehalte, welche die Mehrzahl der Bundesgenossen schon zuvor gegen
eine Allianz mit England gehegt hatte.88 Dass der König ausgerechnet jetzt
ein Religionsgespräch in London anbot, für das ihm der Bund 10 bis 12
angesehene Theologen vorschlagen sollte, aus denen er 4 bis 6 auswählen
würde, zeigte deutlich, wer hier bei wem zu intervenieren gedachte.

Fazit

Wenn der Schmalkaldische Bund eingangs als potentielles Interventions-
bündnis charakterisiert wurde, das auf die Verteidigung bündischer Terri-
torien bei Angriffen in „Sachen der Religion“ ausgerichtet war, so verdeut-

87 Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 146, 155, 197, 211 f., 219, 226 f., 279 f., 302. Dabei be-
hauptet Bucer sogar, dass nach Johannes Sleidans Ansicht die bisherigen Schrei-
ben des Schmalkaldischen Bundes an Franz I. von Frankreich zugunsten verfolg-
ter Protestanten regelmäßig „milterung“ gebracht hätten, was nicht zutrifft, aber
den Adressaten zum Handeln bewegen sollte. Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 212.

88 Vgl. das Schreiben Heinrichs VIII. vom 30.08.1546 (Paget an Bruno, der die
Inhalte dem Landgrafen übermitteln soll, wie er es sinnvoll findet, und anderen
Bundesfürsten), in: LP, Bd. 211, 1526.

Harriet Rudolph

198

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


licht der Beitrag, dass der interventive Charakter dieser „Einung“ in der
Praxis sogar über die verfassungsmäßig definierten Interventionsgründe
und Interventionsziele hinausging. Denn in Bündnisvertrag und Bundes-
verfassung stand nichts über die Verbreitung des Evangeliums in anderen
Ländern oder den Schutz verfolgter Glaubensverwandter als verbalisierte
Motive für religiöse Interventionen bündischer Akteure in England.

Das Recht und die Pflicht zu religiösen Interventionen begegnen in
den Quellen als individuelle Überzeugung, wobei es nicht nur um das
eigene Seelenheil und die Reputation einer christlichen Obrigkeit ging,
sondern auch um machtpolitische Interessen, die letztlich auch der göttli-
chen Wahrheit überall zum Sieg verhelfen würden. Besonders Kurfürst
Johann Friedrich I. von Sachsen agierte in den diplomatischen Kontakten
zu England als selbsternannter Vertreter des wahren Glaubens. Aus dieser
Rolle leitete er das Recht zu religiösen Interventionen ab, obwohl er sich
diese umgekehrt kategorisch verbeten hätte. Bei Johann Friedrich I. wird
sogar ein gewisser Zwang zur Intervention spürbar: Wenngleich er spätes-
tens ab 1539 Heinrich VIII. als in religiöser Hinsicht unbelehrbar begriff,
verschloss er sich offiziell nicht weiteren Religionsverhandlungen, obwohl
nun selbst Melanchthon davon abriet. Das Ziel, das Licht des Evangeliums
auch in England zu verbreiten, fand in den Bundesabschied von 1540
Eingang, auch wenn der Beschluss nur eine geringe Halbwertszeit aufwies
und die diplomatischen Initiativen insgesamt öfter von Heinrich VIII.
ausgingen als vom Schmalkaldischen Bund und seinen Hauptleuten.

Das Recht und die Pflicht zur Intervention diente als politisches Argu-
ment, um die eigene Verhandlungsposition im Bund sowie gegenüber
auswärtigen Mächten zu stärken. So versuchte der sächsische Kurfürst die
Bündnissondierungen des englischen Königs zu instrumentalisieren, um
dessen Religionspolitik im Sinne der Confessio Augustana zu steuern –
nicht zuletzt deshalb, weil dies auch die Chancen auf deren bundesinterne
Durchsetzung erhöht hätte. Christliche Herrscherpflicht und konfessionel-
le Interessenpolitik gingen hier Hand in Hand. Während der Kurfürst
die religiöse Einigung als conditio sine qua non für ein Religionsbündnis
zwischen dem Bund und Heinrich VIII. darstellte, schloss er ein weltli-
ches Bündnis aus, weil dieses den Reichsfrieden bedrohte und zentralen
Sicherheitsinteressen des Bundes zuwiderlief. Philipp von Hessen folgte
dieser Linie offiziell, weniger aus Überzeugung, sondern weil die Mehrheit
der Bundesgenossen diese Perspektive teilte. Heinrich VIII. sah sich des-
halb in außenpolitisch besonders kritischen Phasen genötigt, in religiösen
Belangen verhandlungsbereit zu erscheinen. Dies gilt noch stärker für
die proprotestantische Partei am englischen Hof, die ihre Machtposition
durch Kontakte zum Bund zu stabilisieren versuchte. Aus diesem Grund

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

199

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


überschätzte dieser sicher zeitweise seine Interventionsfähigkeit. Auf der
anderen Seite kamen die religiösen Differenzen vielen bündischen Akteu-
ren sicher auch gelegen, um eine Allianz zu verhindern, die man auch aus
anderen Gründen für politisch unklug hielt.

Nicht zuletzt begegnen das Recht und die Pflicht zur Intervention als
Bürde, der sich Hauptleute und Bund durch Ausreden, Verzögerungspoli-
tik sowie halbherziges Agieren zu entledigen versuchten. Dies lässt sich
zum Beispiel im Kontext dringlicher Appelle von Theologen wie Martin
Bucer beobachten, sich für verfolgte „Christen“ im Ausland einzusetzen.
So beschloss man auf den Bundestagen von 1539–1540 wiederholt, erst
genaue Informationen über die religiöse Lage in England einzuholen, ob-
wohl im Reich genügend Berichte über Religionsverfolgungen kursierten.
Man argumentierte, dass Fürbitten für die Verfolgten womöglich schade-
ten (dann nämlich, wenn die Gegenseite sie als Intervention begriff) oder
ohnehin nichts brächten – beides begründete Befürchtungen, die aber
auch vorgeschoben wirken. Von einer Beistandspflicht für Glaubensver-
folgte im Ausland kann mit Blick auf das politische Handeln gar keine
Rede sein. Vielmehr handelte es sich um eher sporadische Initiativen, die
variablen politisch-religiösen Logiken folgten. Zudem war das Argument
der in anderen Ländern bedrängten Christenheit viel zu ubiquitär, um es
konsequent anwenden zu können.

Dass selbst die nachweisbaren Interventionen regelmäßig scheiterten,
lag schon in den machtpolitischen Dimensionen der beobachtbaren Ak-
teurskonstellationen begründet. Denn die Erfolgswahrscheinlichkeit von
Interventionen steigt bei asymmetrischen Machtverhältnissen – und zwar
dann, wenn der Intervenierende dem Intervenierten machtpolitisch über-
legen ist und etwa eine militärische Intervention droht. Militärische Inter-
ventionen außerhalb des Reiches kamen für den Bund jedoch gar nicht
infrage; sie dienten auch nicht als diplomatische Drohkulisse. Gedroht
wurde mit dem Abbruch der Verhandlungen, dem Verzicht auf eine wie
auch immer geartete Allianz, der publizistischen Diffamierung, dem Ein-
greifen Gottes oder auch der ewigen Verdammnis. Zudem war es von Vor-
teil, wenn der Intervent Rang und Status des Intervenierten übertraf. Im
vorliegenden Fall war es in beiderlei Hinsicht allerdings genau umgekehrt.
Mochten die Vertreter des Schmalkaldischen Bundes ihre Statusgleichheit
und ihr aus einer zunehmenden Mitgliederzahl und Institutionalisierung
resultierendes Machtpotential gegenüber europäischen Monarchen auch
noch so betonen, Heinrich VIII. betrachtete keinen der bündischen Fürs-
ten als statusgleich, auch wenn er zum Ärger Karls V. ihre Unterhändler
empfing und die Entsendung einer repräsentativen Gesandtschaft einfor-

Harriet Rudolph

200

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


derte, womit er den Bund als außenpolitisch handlungs- und bündnisfähig
qualifizierte.

Religiöse Interventionen über diplomatische Kontakte zu Monarchen
wie Heinrich VIII. von England versprachen eine Stärkung des Schmalkal-
dischen Bundes und der politischen Kraft des Protestantismus in Europa
insgesamt. Sie enthielten jedoch auch humanitäre Dimensionen. So ging
es im Falle der gefangenen Bischöfe oder der Priester und ihrer verstoße-
nen Frauen, für die sich die kursächsisch-bündischen Gesandten 1540 ein-
setzten, nicht nur um die Förderung reformatorischer Kräfte in England,
sondern wohl auch um die Abwendung von materiellem und emotiona-
lem Leid. Selbst das Argument, dass auch den Christen in England der
Weg zum ewigen Seelenheil durch das Evangelium ermöglicht werden
müsse, enthält eine ‚humanitäre‘ Dimension. Im Zuge der Reformation
wurde das schon in den Kreuzzügen nachweisbare Argument der in an-
deren Ländern „bedrängten Christen“ mit dem Prinzip der Intervention
verbunden und langfristig im politischen Diskurs platziert. Anders als
das Heilige Land im Mittelalter sollte England jedoch nicht mehr von
christlichen Streitern erobert werden, in England wurde diplomatisch in-
terveniert.

Bibliographie

Quellen

An Ihr Röm: Kayserl: Majestät / Dero Königlichen Majestät zu Schweden Interven-
tion-Schrifft / Wie auch Deß heiligen Römischen Reichs Chur: Fürsten und
Ständen Evangelischen Theils Intercession. Betreffend Die Religions und Gewis-
sens Freyheiten der sambtlichen Augspurgischen Confessions-Verwanten / in
den Kayserlichen Erblanden […], [s. l.] 1653.

Bekendtnus des glaubens / die Robertus Barns / der heyligen Schrifft Doctor […]
zu Londen in Engellandt gethon hat / anno 1540. im 30. des Monats Julij / da er
zum fewr on vrtheil vnd recht / vnschuldig vnd vnuerh[oe]rter sach / gef[ue]rt
vnd verbrandt worden ist. Aus der Englischen sprach verteutscht, Nürnberg
1540 / auch Augsburg 1540 und 1541.

[Brutus, Stephanius Junius], Languet, Hubert / Mornay, Philippe de, Vindiciae con-
tra tyrannos sive de principis in populum populique in principem legitima
potestate, [Edinburgh] u. a. 1579.

Dr. Martin Luthers Briefe, Sendschreiben und Bedenken. Vollständig aus den ver-
schiedenen Ausgaben seiner Werke und Briefe, aus andern Büchern und noch
unbenutzten Handschriften, Bd. 5, hrsg. v. Wilhelm Martin Leberecht de Wette,
Berlin 1828.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

201

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Lenz, Max (Hrsg.), Briefwechsel Landgraf Philipp’s des Großmüthigen von Hessen
mit Bucer, 3 Bde., Leipzig 1880–1891.

Letters and Papers, Foreign and Domestic [LP], Henry VIII, 21 Bde., hrsg. v. John
S. Brewer, London 1864–1920.

Melanchthons Briefwechsel [MBW]. Kritische und kommentierte Gesamtausgabe,
im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, hrsg. v. Heinz
Scheible, Stuttgart u. a. 2005–2007.

Mentz, Georg, Johann Friedrich der Großmütige 1503–1554, 3 Bde., Bd. 1, in:
Festschrift zum 400jährigen Geburtstage des Kurfürsten namens des Vereins für
Thüringische Geschichte und Altertumskunde, Jena 1903, Bd. 2–3, Jena 1908.

Philippi Melanthonis opera quae supersunt omnia, 28 Bde., (Corpus reformatorum
[CR], Bd. 1–28), hrsg. v. Karl Gottlieb Bretschneider / Heinrich Ernst Bindseil,
Halle 1834–1860.

Politische Correspondenz der Stadt Straßburg im Zeitalter der Reformation [PC],
5 Bde., hrsg. v. Hans Virck, Straßburg 1882–1899 / Heidelberg 1923–1933.

Literatur

Bain, William, Vitoria. The Law of War, Saving the Innocent, and the Image of
God, in: Just and Unjust Military Intervention. European Thinkers from Vitoria
to Mill, hrsg. v. Stefano Recchia / Jennifer M. Welsh, Cambridge 2013, 70–95.

Bass, Gary J., Freedom’s Battle. The Origin of Humanitarian Intervention, New
York 2008.

Beiergrößlein, Katharina, Robert Barnes, England und der Schmalkaldische Bund
(1530–1540), Gütersloh 2011.

Bernard, G. W., The King’s Reformation. Henry VIII and the Remaking of the
English Church, New Haven 2007.

Blaha, Dagmar / Bauer, Joachim, Die Schmalkaldischen Abschiede seit 1537, in:
Der Schmalkaldische Bund und die Stadt Schmalkalden, hrsg. v. Verein für
Schmalkaldische Geschichte und Landeskunde e.V., Schmalkalden 1996, 143–
222.

Brady, Thomas A., „The Earth is the Lord’s, and Our Homeland as Well“. Martin
Bucer and the Politics of Strasbourg, in: Martin Bucer and Sixteenth Century
Europe. Actes du colloque de Strasbourg (28–31 août 1991), Bd. 1, hrsg. v.
Christian Krieger / Marc Lienhard, Leiden 1993, 129–143.

Bull, Hedley (Hrsg.), Intervention in World Politics, Oxford 1984.
Dingel, Irene, Melanchthon und Westeuropa, in: Philipp Melanchthon als Politiker

zwischen Reich, Reichsständen und Konfessionsparteien, hrsg. v. Günther War-
tenberg / Matthias Zenter, Wittenberg 1998, 105–122.

Fabian, Ekkehart (Hrsg.), Die schmalkaldischen Bundesabschiede 1533–1536. Mit
Ausschreiben der Bundestage und anderen archivalischen Beilagen, Tübingen
1958.

Harriet Rudolph

202

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Finnemore, Martha, The Purpose of Intervention. Changing Beliefs about the Use of
Force, Ithaca 2003.

Geisthirt, Johann Conrad, Historia Schmalcaldica oder Historische Beschreibung
der Herrschafft Schmalkalden, Bd. 6, in: Zeitschrift des Vereins für Hennebergi-
sche Geschichte und Landeskunde zu Schmalkalden. Supplementhefte 5 (1887),
1–89.

Gotthard, Axel, Der liebe vnd werthe Fried. Kriegskonzepte und Neutralitätsvorstel-
lungen in der Frühen Neuzeit, Köln 2014.

Grimm, Dieter, Souveränität. Herkunft und Zukunft eines Schlüsselbegriffs, Berlin
2009.

Haug-Moritz, Gabriele, Der Schmalkaldische Bund 1530–1541/42. Eine Studie zu
den genossenschaftlichen Strukturelementen der politischen Ordnung des Heili-
gen Römischen Reiches Deutscher Nation, Leinfelden-Echterdingen 2002.

Haug-Moritz, Gabriele, Der Wolfenbütteler Krieg des Schmalkaldischen Bundes
(1542), die Öffentlichkeit des Reichstags und die Öffentlichkeiten des Reichs, in:
Der Reichstag 1486–1613. Kommunikation, Wahrnehmung, Öffentlichkeiten,
hrsg. v. Maximilian Lanzinner / Arno Strohmeyer, Göttingen 2006, 259–280.

Haug-Moritz, Gabriele, Schutz fremder Glaubensverwandter? Die Intervention
des elisabethanischen England in den ersten französischen Religionskrieg
(1562/1563), in: Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische Bezie-
hungen zwischen Partnerschaft und Dominanz (16. bis frühes 19. Jahrhundert),
hrsg. v. Tilman Haug / Nadir Weber / Christian Windler, Köln u. a. 2016, 165–
186.

Kampmann, Christoph, Vom Schutz fremder Untertanen zur humanitären Inter-
vention. Einleitende Bemerkungen zur diachronen Analyse einer aktuellen Pro-
blematik, in: Historisches Jahrbuch 131 (2011), 3–10.

Kohnle, Armin, Philipp Melanchthon und die Bündnisverhandlungen mit Frank-
reich und England 1534 bis 1536, in: Philipp Melanchthon. Lehrer Deutsch-
lands, Reformator Europas, hrsg. v. Irene Dingel / Armin Kohnle, Leipzig 2011,
43–50.

Lies, Jan Martin, Zwischen Krieg und Frieden. Die politischen Beziehungen Land-
graf Philipps des Großmütigen von Hessen zum Haus Habsburg 1534–1541,
Göttingen 2013, 234–250.

Lockey, Brian, Early Modern Catholics, Royalists, and Cosmopolitans. English
Transnationalism and the Christian Commonwealth, Farnham 2015.

Lyby, Thorkild C., Dänemark, Philipp von Hessen und der Schmalkaldische Bund,
in: Archiv für hessische Geschichte und Altertumskunde 67 (2009), 1–27.

MacMillan, John, Intervention and the Ordering of the Modern World, in: Review
of International Studies 39 (2013), 1039–1056.

MacCulloch, Diarmaid, Thomas Cranmer. A Life, New Haven 1996.
MacCulloch, Diarmaid, Thomas Cromwell. A Life, London 2018.
Marshall, Peter, Heretics and Believers. A History of the English Reformation, New

Haven 2017.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

203

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


McEntegart, Rory, Henry VIII, the League of Schmalkalden and the English Refor-
mation, Woodbridge 2002.

Methuen, Charlotte, England, in: Philipp Melanchthon. Der Reformator zwischen
Glauben und Wissen. Ein Handbuch, hrsg. v. Günter Frank, Berlin 2017, 659–
682.

Micallef, Fabrice, Strategien der Schwäche. Die provenzalischen Katholiken und
ihre auswärtigen Protektoren in der Zeit der katholischen Liga (1589–1596), in:
Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische Beziehungen zwischen
Partnerschaft und Dominanz (16. bis frühes 19. Jahrhundert), hrsg. v. Tilman
Haug / Nadir Weber / Christian Windler, Köln u. a. 2016, 187–200.

Müller, Gerhard, Bündnis und Bekenntnis. Zum Verhältnis von Glaube und Poli-
tik im deutschen Luthertum des 16. Jahrhunderts, in: Bekenntnis und Einheit
der Kirche. Studien zum Konkordienbuch, hrsg. v. Martin Brecht / Reinhard
Schwarz, Stuttgart 1980, 23–43.

Potter, David. L., Foreign Policy in the Age of the Reformation. French Involve-
ment in the Schmalkaldic War. 1544–1547, in: The Historical Journal 20 (1977),
525–544.

Prüser, Friedrich, England und die Schmalkaldener 1535–1540, Leipzig 1929.
Quaritsch, Helmut, Souveränität. Entstehung und Entwicklung des Begriffs in

Frankreich und Deutschland vom 13. Jahrhundert bis 1806, Berlin 1986.
Reus-Smit, Christian, The Concept of Intervention, in: Review of International

Studies 39 (2013), 1057–1076.
Rudolph, Harriet, Akteure, Räume und Funktionslogiken der Diplomatie. Die

schmalkaldischen Bundestage und die europäischen Mächte (1530–1546), in:
Politik – Religion – Kommunikation. Die schmalkaldischen Bundestage als po-
litische Gesprächsplattform, hrsg. v. Jan Martin Lies / Stefan Michel [im Druck].

Ryrie, Alec, The Age of Reformation. The Tudor and Stewart Realms 1485–1603,
Abingdon / New York 2009.

Schofield, John, Philipp Melanchthon and the English Reformation, Aldershot
2006.

Schofield, John, The Rise and Fall of Thomas Cromwell. Henry VIII’s Most Faithful
Servant, Stroud 2008.

Simms, Brendan / Trim, David J. B., Towards a History of Humanitarian Interven-
tion, in: Humanitarian Intervention. A History, hrsg. v. Brendan Simms / David
J. B. Trim, Cambridge 2011, 1–24.

Singer, Paul, Beziehungen des schmalkaldischen Bundes zu England im Jahre 1539,
Greifswald 1901.

Skalweit, Stephan, Die „Affaire des Piacards“ und ihr reformationsgeschichtlicher
Hintergrund, in: Gestalten und Probleme der frühen Neuzeit. Ausgewählte
Aufsätze, hrsg. v. Stephan Skalweit, Berlin 1987, 44–63.

Smith, Lacey Baldwin, Treason in Tudor England: Politics and Paranoia, Princeton
1968.

Stern, Alfred, Heinrich VIII. und der Schmalkaldische Bund im Jahre 1540, in:
Forschungen zur deutschen Geschichte 10 (1870), 489–507.

Harriet Rudolph

204

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


Tischer, Anuschka, Grenzen der Souveränität. Beispiele zur Begründung gewaltsa-
mer Einmischung in „innere Angelegenheiten“ in der Frühen Neuzeit, in: His-
torisches Jahrbuch 131 (2011), 41–64.

Trim, David J. B., ‚If a Prince use Tyrannie Towards his People‘. Interventions
on Behalf of Foreign Populations in Early Modern Europe, in: Humanitarian
Intervention. A History, hrsg. v. Brendan Simms / David J. B. Trim, Cambridge
2011, 29–66.

Ungern-Sternberg, Antje von, Religion and Religious Intervention, in: The Oxford
Handbook of the History of International Law, hrsg. v. Bardo Fassbender /
Anne Peters, Oxford 2012, 294–316.

Weber, Cynthia, Simulating Sovereignty. Intervention, the State, and Symbolic
Exchange, Cambridge 1995.

Weber, Wolfgang E. J., Von der normativen Herrschaftspflicht zum interessenpoli-
tischen Instrument. Zum Konzept der Protektion in der politischen Theorie
der Frühen Neuzeit, in: Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische
Beziehungen zwischen Partnerschaft und Dominanz (16. bis frühes 19. Jahrhun-
dert), hrsg. v. Tilman Haug / Nadir Weber / Christian Windler, Köln u. a. 2016,
32–48.

Wischmeyer, Johannes, Übersetzung und Kontaktaufnahme. Wissenstransfer und
persönliche Kommunikationsbeziehungen zwischen Melanchthon und dem Kö-
nigreich England, in: Philipp Melanchthon. Lehrer Deutschlands, Reformator
Europas, hrsg. v. Irene Dingel / Armin Kohnle, Leipzig 2011, 303–314.

Woyke, Wichard, Art. „Intervention“, in: Handwörterbuch Internationale Politik,
hrsg. v. Wichard Woyke, 12. überarb. und akt. Aufl., Bonn 2011, 271–278.

Wulczyn, Heidi, The Relationship between Martin Bucer and Philipp of Hesse. A
Reforming Politician and a Political Reformer, 1534–1539, in: Martin Bucer and
Sixteenth Century Europe. Actes du colloque de Strasbourg (28–31 août 1991),
Bd. 1, hrsg. v. Christian Krieger / Marc Lienhard, Leiden 1993, 451–459.

„aus christenlicher lieb darzue verpflicht“?

205

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

	Einleitung
	Phase I (1534–1536)
	Phase II (1538–1540)
	Fazit
	Bibliographie

