2. ,Religiose Intervention® und Reputation

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. ©
Inbatts i it, Fir o

yder ir y! ,


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

»aus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

Der Schmalkaldische Bund und das Problem

religioser Interventionen im Kontext von Reformation,
Reichsverfassung und europaischer Religionspolitik

Harriet Rudolph

Einleitung

Der Schmalkaldische Bund war ein defensiv ausgerichtetes Sicherheits-
biindnis, das sich gegen katholische Angriffe in religidsen Dingen auf die
im Bund vereinigten Reichsstinde des Heiligen Romischen Reiches richte-
te. Im Zentrum standen die Verteidigung des wahren Glaubens und die
Bewahrung all jener religiosen und rechtlichen Verinderungen, welche
die Einfithrung der Reformation in diesen Territorien mit sich gebracht
hatte. Es galt sowohl militdrische Interventionen durch katholische Macht-
haber als auch administrativ-rechtliche Eingriffe der Reichsgerichte in reli-
giose Belange bundischer Territorien zu verhindern. So sollte der Bund
aufgrund seiner im Bundnisvertrag von 1531 und in der Verfassung zur
Gegenwehr von 1535 fixierten Beistandspflicht bei einem religios begrin-
deten katholischen Angriff auf einzelne Mitglieder militarisch eingreifen.!
Pointiert liee sich damit formulieren: In letzter Konsequenz war der
Schmalkaldische Bund ein protestantisches Interventionsbiindnis, das auf
die Abwehr katholischer Interventionen zielte. Die eng verwobenen Dyna-

1 In der Logik des Bundes hitte es sich in diesem Fall nicht um eine Intervention,
sondern um einen Akt der Selbstverteidigung gehandelt, da sich argumentieren
lie§, dass der Bund oder die Christenheit insgesamt angegriffen worden sei. Die
Bewertung einer Handlung als Intervention ist damit immer auch eine Frage der
Perspektive. Die Verfassungsdokumente des Bundes sprechen deshalb von ,Rat
und Hilfe®, die zu leisten seien, zunichst nur im Fall militdrischer Angriffe, ab
1535 auch bei anderen ,Beschwerungen‘. Vgl. dazu Haug-Moritz, Der Schmalkaldi-
sche Bund, 77 f. Allgemein zum Begriff Intervention in den International Relations
Studies, der allerdings sehr aus der Perspektive moderner Staatlichkeit und der
Existenz eines internationalen Systems souverdner Staaten gedacht sowie tiberwie-
gend auf militirische Interventionen verengt wird: Bul/, Intervention in World Po-
litics; Finnemore, Purpose of Intervention; Woyke, Intervention; MacMillan, Inter-
vention, mit weiterer Literatur.

173

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

miken von Interventionsdrohung und Interventionsabschreckung prigten
die Entwicklung des Bundes von seiner Grindung 1531 bis zu seinem
Ende 1547.

Im Umfeld des Schmalkaldischen Bundes lassen sich militirische In-
terventionen, gewaltlose Interventionen (etwa diplomatische Interventio-
nen?), aber auch blofe Interventionsoptionen beobachten, die sich zum
Beispiel in der Absicht bestimmter Machthaber dokumentierten, in Ver-
trage zwischen dem Bund und anderen Machten aufgenommen zu wer-
den, wie das etwa bei Franz I. von Frankreich der Fall war. Militarisch
intervenierte der Bund in der Causa Braunschweig 1542/1545. Gegenuber
den eigenen Bundesgenossen sowie einer imaginierten Reichsoffentlich-
keit konstruierten die Bundeshauptleute in diesem Rahmen nicht nur
ein Recht, sondern eine Pflicht zum militdrischen Eingreifen, die Herzog
Heinrich I. von Braunschweig-Wolfenbiittel, der Kaiser und andere katho-
lische Herrschaftstrager im Reich entschieden zurtickwiesen.? Militarisch
intervenierte zudem Landgraf Philipp von Hessen zugunsten Ulrichs von
Wiirttemberg in der Causa Wiirttemberg (1534) sowie Konig Christians III.
von Danemark in der Grafenfehde (1534-1536).# Dass im zweiten Fall die
tbrigen Firsten und die Grafen im Bund, trotz eines seit 1532 bestehen-
den Bundnisses in weltlichen Dingen, auf das sich Christian bei seinem
Hilfegesuch auch berief, keine militirische Unterstiitzung leisteten, zeigt,
dass man nicht von einer Pflicht zur Intervention ausging, allenfalls von
einem freiwillig zu leistenden Beistand.’

Im Folgenden stehen jedoch nicht militirische Interventionen im Fo-
kus, vielmehr sollen religiose Interventionen qua Diplomatie untersucht
werden und zwar solche auf8erhalb des Heiligen Romischen Reiches.® Als
religiése Interventionen werden jene Strategien begriffen, mit denen Herr-
schaftstrager versuchen, in die Religionspolitik anderer Monarchen ein-
zugreifen. Von religiésen Interventionen kann man aber auch sprechen,

2 Diese koénnen auch Drohungen mit militirischen Interventionen als Element
psychischen Zwanges umfassen. Zum bisweilen engen Zusammenhang zwischen
diplomatischer und militdrischer Intervention, die nicht ,as dichtonomous alter-
natives, but as points on a spectrum® betrachtet werden sollten, Simms / Trim,
Humanitarian Intervention, 6.

3 Der Krieg war auch im Bund umstritten. Haug-Moritz, Der Schmalkaldische Bund,
40. Zur Legitimation des Krieges in den Printmedien sieche Haug-Moritz, Der Wol-
fenbitteler Krieg.

4 Dazu Lies, Krieg und Frieden.

5 Geschlossen hatten das Biindnis die Fursten und Grafen im Bund mit Konig
Friedrich I. von Danemark. Dazu Lyby, Danemark, 19-22.

6 Dazu demnichst Rudolph, Die schmalkaldischen Bundestage.

174

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

wenn die als solche definierten Handlungen durch religiose Akteure erfol-
gen und/oder auch mit religiosen Argumenten legitimiert werden.” Dabei
liegt es auf der Hand, dass missionarisch ausgerichtete, monotheistische
Religionen wie das Christentum eine hohe Tendenz zur Intervention auf-
weisen. Religion und Politik waren im Untersuchungszeitraum in Europa
eng miteinander verkniipft, ganz besonders im diplomatischen Handeln
des Schmalkaldischen Bundes und seiner Hauptakteure innerhalb wie au-
Berhalb des Alten Reiches.

Um solche Aktivititen von eher diffusen Versuchen der Einflussnahme
abzugrenzen, wie sie im Rahmen auflenpolitischer Verhandlungen ohne-
hin dblich sind, werden folgende Merkmale als konstitutiv fiir den Be-
griff der Intervention betrachtet: Existenz eines Konfliktes innerhalb eines
Herrschaftsbereichs sowie Eingreifen eines fremden Herrschaftstragers in
diesen Konflikt, oft zugunsten der schwicheren Partei, und zwar unter
Anwendung von wie auch immer geartetem Zwang.® Der Begriff setzt da-
mit voraus, dass analytisch zwischen einem ,,Innen® und ,,Auffen® getrennt
wird — ganz gleich, wie eng verwoben diese beiden Handlungsbereiche in
der politischen Praxis auch scheinen mégen.? Von Intervention wird also
dann gesprochen, wenn ein Herrschaftstriger und/oder Staat von auflen
in einen Konflikt zwischen (mindestens) zwei Parteien eingreift, was zur
Gegenwehr der nicht unterstiitzten Partei fihrt, welcher er mit Zwangs-
mafnahmen begegnet. Diese Kriterien treffen auf die hier untersuchten
Aktivititen zu, auch wenn die Zeitgenossen den Begriff der Intervention
in diesem Kontext nicht benutzt haben und das Vorliegen dieser Merkma-
le auch unterschiedlich bewertet hatten.1?

7 Zum Begriff ,religiose Intervention®, der in der Neuzeit im Begriff der humani-
tiren Intervention aufging, die Aktionen zum Schutz religioser Minorititen ein-
schlieRt, aus volkerrechtlicher Perspektive Ungern-Sternberg, Religious Interventi-
on, 310.

8 Ahnlich bei Simms / Trim, Humanitarian Intervention, 4; anders MacMillan, Inter-
vention, 1041, der Interventionen als ,discrete“ beschreibt, was auch immer da-
mit genau gemeint ist. Dagegen tberzeugt die Vorstellung, wonach bei Interven-
tionen der rechtliche Status eines betroffenen Akteurs unverandert bleibt. Ein be-
griffsgeschichtlicher Ansatz, der im vorliegenden Kontext wenig hilfreich er-
scheint, bei Finnemore, Purpose of Intervention, 11 f.

9 Vgl. dazu Tischer, Grenzen der Souveranitit, 43-46. Dabei ist es hochst aufschluss-
reich, welche der Konfliktparteien diese beiden Kategorien wie definieren und
wie sich dies auf die Bewertung von Interventionen auswirke.

10 In den Printmedien wird der Begriff ab Mitte des 17. Jahrhunderts fiir auswartige
Akteure benutzt, wihrend reichsstindische Versuche der Einflussnahme zuguns-
ten von Religionsverwandten in Reichsterritorien als Interzession qualifiziert wer-

175

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Inhak.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

Im Zentrum der Darstellung steht der englische Hof, zu dem bundi-
sche Akteure in bestimmten Phasen intensive diplomatische Kontakte
unterhielten.!’ Fur den englischen Konig erschien der Schmalkaldische
Bund vor allem als Biindnispartner gegen Kaiser Karl V. und das Papsttum
attraktiv. Mit Blick auf seine ausgeprigten Sicherheitsinteressen war Hein-
rich — als ein Monarch, dessen personliches Unsicherheitsempfinden durch
andere Fiirsten im Europa des 16. Jahrhunderts kaum abertroffen wurde!?
— durchaus in der Lage, von konfessionellen Differenzen zu abstrahieren.
Fir den Bund stellte sich hingegen bei Biindnissondierungen regelmafSig
die Kernfrage von ,,Blindnis und Bekenntnis“.!3 Dass es am Ende nicht zu
einem Blndnis mit England kam, lag aber nicht allein an konfessionellen
Differenzen, sondern auch an Sicherheitsbedenken der Bundesgenossen.
Denn niemand konnte garantieren, dass sich Heinrich als im politisch-
religiésen Diskurs schon bald zum ,englischen Tyrannen“!# stilisierter
Monarch nicht am Ende als gefihrlicher erwies als der ,Tyrann‘ Karl V.
Schlielich hitte sich ein Biindnis sehr gut zur Legitimierung englischer
Interventionen im Reich heranziehen lassen.!> Mindermichtige Bundesge-
nossen wollten zudem nicht in die Konflikte zwischen Heinrich VIII. und
Karl V., dem man als Reichsoberhaupt Loyalitit schuldete, hineingezogen
werden. Dennoch hielt der Bund den englischen Konig in der Bindnisfra-

den, so z. B. in dem Pamphlet: An Thr Rom: Kayserl: Majestit/ Dero Koniglichen
Majestit zu Schweden Intervention-Schrifft.

11 Zu den englisch-schmalkaldischen Beziehungen schon Priiser, England; Singer, Be-
ziehungen; neuere Arbeiten sind mit religionspolitischer Perspektive McEntegart,
Henry VIII; mit machtpolitischer Perspektive BezergrofSlein, Robert Barnes.

12 Die Sicherheitsinteressen Heinrichs VIII. kreisten besonders um sein von ihm
als stark gefahrdet wahrgenommenes Konigtum, die unsichere Thronfolge der
Tudors, die Bedrohung Englands durch auswirtige Méchte durch Invasionen,
aber auch das eigene Seelenheil, das durch den Kampf gegen ,Haresien® gesichert
werden sollte, wobei die Verfolgung von Rebellion, Verschwoérung, Landesverrat,
Majestitsbeleidigung und Hiresie nicht selten unaufloslich verwoben schienen,
weshalb Heinrich VIII. bisweilen ein Verfolgungswahn attestiert wurde. So Ryrie,
Age of Reformation, 132; vgl. auch Smith, Treason, wo diese These auf andere
Akteure am englischen Hof sowie zeitlich ausgeweitet wird.

13 Dazu Miiller, Bindnis und Bekenntnis.

14 CR, Bd. 3, 1989 [Zitiert werden im Folgenden bei allen Quelleneditionen die
Nummern der edierten Schriftstiicke].

15 Das galt auch umgekehrt: ,Among the many reasons why the English crown
never joined the League of Schmalkalden, none was as important as Henry VIII’s
perception that such an alliance might place limitations on his own temporal and
ecclesiastical authority.“ Lockey, English Transnationalism, 13.

176

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

ge sechs Jahre hin, weil diese Option die eigene Verhandlungsposition
starkte, auch in Bezug auf religiose Interventionen.

Die religiésen Interventionsversuche des Schmalkaldischen Bundes in
England zielten darauf, Heinrich VIIL. fir eine Reformation im Sinne
der Confessto Augustana zu gewinnen sowie proprotestantische Untertanen
vor Religionsverfolgungen zu schiitzen. Da es im ersten Fall um einen
Export der Reformation nach England ging, kann man hier von expan-
siv ausgerichteten Interventionen sprechen. Im zweiten Fall handelte es
sich dagegen um supportiv ausgerichtete Interventionen, wobei tiber den
Einsatz fir bedrohte Glaubensverwandte sicher auch das reformatorische
Element in England insgesamt gestirkt werden sollte. Der Schutz von
Glaubensverfolgten durch auswirtige Monarchen stand schon mehrfach
im Blickpunkt der Forschung, jedoch nicht im Hinblick auf den Schmal-
kaldischen Bund.!¢ Es besteht ein Konsens, dass die Pflicht eines Mon-
archen, religiose Minderheiten vor Verfolgungsmanahmen ihrer Obrig-
keit zu schiitzen, vor dem Westfilischen Frieden weithin akzeptiert und
sogar als politisch-religiose Norm verstanden worden sei: ,Prinzipiell be-
stand selbstverstindlich gegentiber allen Konfessionsverwandten uneinge-
schrinkte Schutz- und Hilfepflicht, auch wenn diese je langer desto mehr
nicht mehr unbedingt militirische Beistands- oder Interventionspflicht be-
deuten musste. Neutralitit und Untitigkeit waren jedenfalls illegitim und
verdammenswert.“!”

Wie weit diese Einschitzung fiir das gewihlte Fallbeispiel zutrifft, wer-
den wir sehen. Gefragt wird dariiber hinaus: Wer forderte religidse Inter-
ventionen des Schmalkaldischen Bundes wann und mit welchem Erfolg
ein? Wie wurden sie legitimiert und welche Reaktionen zeitigten sie am
englischen Hof? Welche Vorstellungen von (religioser) Autoritit wie (au-
Berer und innerer) Souveridnitit werden in diesem Rahmen greifbar?'® Wie
verhalten sich religiése Interventionen zu humanitiren Interventionen?
Nach Trim bedeutete die Reformation eine zentrale Wegmarke fir die

16 Vgl. Trim, Interventions; Kampmann, Intervention; im Kontext der Hugenotten-
kriege Haug-Moriiz, Intervention des elisabethanischen England; Micallef, Strategi-
en der Schwache.

17 Weber, Konzept der Protektion, 35. Differenzierter fiir einzelne Phasen und Kon-
texte Gotthard, Kriegskonzepte, besonders etwa 398-423.

18 Zur Entwicklung des Begriffs Quaritsch, Souveranitit; Grimm, Souverdnitat; mit
Blick auf das Problem der Interventionen, allerdings fiir die spitere Neuzeit
Weber, Simulating Sovereignty; zum problematischen Framing des Interventions-
begriffs durch Souveranititsideen, besonders fiir die Vormoderne Reus-Smit, Con-
cept of Intervention, 1059-1070.

177

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Inhak.
Inhatts i it, Fir o

Erlaubnis ist der ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

Entwicklung humanitirer Interventionen, weil zuvor wegen ,Haresie®
verfolgte Untertanen prinzipiell nicht auf die Unterstiitzung auswartiger
Monarchen hoffen konnten, denn diese war aus der Perspektive aller vor-
reformatorischen Monarchen als inakzeptabel erschienen.!’” Infolge der
Reformation, die zu einer Konjunktur von abweichenden Glaubenstber-
zeugungen wie deren Verfolgung fithrte, wurde aus dem ,,Haretiker bei
entsprechender religioser Uberzeugung jedoch der wahre Christ, dem sich
ein auswartiger Monarch aus christlicher Nachstenliebe wie als Sachwalter
Gottes auf Erden annehmen sollte.

Deshalb kam es im 16. Jahrhundert zu einer Konjunktur von Interven-
tionen, die von einer Theologisierung und Juridifizierung ihrer Begriin-
dungsmuster begleitet wurde. Zur Legitimierung von Interventionen be-
rief man sich nun auf den gottlichen Auftrag sowie auf die Rechte. Welche
Rechte (biblische, kaiserliche, territoriale, Naturrecht etc.) konkret ange-
fiuhrt wurden, hing von ihrer Brauchbarkeit als politisches Argument im
aktuellen Konflikt und von den Advokaten der religiésen Intervention ab,
unter denen sich besonders Theologen, aber auch Juristen finden. Der
Blick auf den Schmalkaldischen Bund lohnt schon deshalb, weil es sich
hier um den ersten Akteur handelte, dessen machtpolitisches Gewicht pro-
testantische Interventionen auferhalb des Reiches nicht von vornherein
als aussichtlos erscheinen lassen musste. Dabei liegt der Untersuchungs-
zeitraum vor jener Phase, ab der Interventionen tber das entstehende
Volkerrecht sowie iiber das reformatorische Widerstandsrecht juristisch
legitimiert wurden.?® Die Darstellung konzentriert sich auf zwei Phasen
intensiver Verhandlungen zwischen England und dem Schmalkaldischen
Bund in den Jahren 1534-1536 und 1538-1540.

19 Trim, Interventions, 31. Zur Entwicklung humanitirer Interventionen allgemein
Bass, Humanitarian Intervention; Szmms / Trim, Humanitarian Intervention.

20 Die einschligigen Schriften Francisco de Vitorias (De Indis, De Iure Belli) stam-
men von 1539-1540, wurden aber erst spiter veroffentlicht. Sie beziehen sich auf
den Umgang der Kolonialmachte mit der indigenen Bevolkerung Amerikas. Zen-
tral fir die Frage von Interventionen im Kontext der Reformation war der 4. Teil
des 1579 veroffentlichten Pamphlets Vindiciae contra tyrannos (zugeschrieben
Hubert Languet sowie Philippe de Mornay, im Quellenverzeichnis unter dem auf
dem Titelblatt verzeichneten Pseudonym Brutus), wo die Frage gestellt wird, ob
Firsten berechtigt sind, benachbarten Firsten Beistand zu leisten, die aufgrund
der Religion unterworfen oder durch Tyrannei unterdriickt werden, wobei das
Argument darauf hinauslauft, dass dies unter bestimmten Bedingungen legitim
ist. Siehe dazu Bain, Vitoria; zum Zweiten Trzm, Interventions, 32-36.

178

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Inbatts i i, fiir oder

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

Phase I (1534-1536)

Nach eher sporadischen Kontakten zwischen beiden Seiten in den Jahren
1531-1533 intensivierte Heinrich VIIIL. von England 1534 seine Bemithun-
gen um diplomatische Verhandlungen mit dem Schmalkaldischen Bund.?!
So schickte er im Februar 1534 Christopher Mont, der auch in der Folge
fir die englisch-biindischen Beziehungen eine zentrale Rolle spielen sollte,
William Paget sowie Nicolas Heath ins Reich.?? Der englische Konig such-
te Unterstiitzung fir die Absicherung seiner Ehe mit Anne Boleyn, welche
die Losung der englischen Kirche vom Papsttum und die Gegnerschaft
Kaiser Karls V. zur Folge hatte. Zugleich wollte Heinrich seine durch
die papstliche Exkommunikation von 1533 verstirkte auenpolitische Iso-
lation in Europa uberwinden und in der Konkurrenz zu Franz I. von
Frankreich, der sich in seinem Kampf gegen die Habsburger um die Vor-
herrschaft in Europa ebenfalls um ein Btindnis mit dem Schmalkaldischen
Bund bemiihte, die Oberhand gewinnen.

Erstmals beriet der Bund die englischen Biindnissondierungen auf dem
Nirnberger Bundestag (17.05.-26.05.1534).23 Da Heinrich VIIIL. die Ehefra-
ge ganz oben auf seine Verhandlungsagenda gesetzt hatte, lehnte man das
Vorhaben rundheraus ab. Fiir die Mehrheit der Bundesgenossen kam nur
ein Biindnis in Religionssachen mit auswartigen Monarchen in Frage, die
Ehefrage galt aber als eine weltliche Angelegenheit, zumal grundlegende
Differenzen in Glaubensfragen zwischen beiden Seiten bestanden. Neben
den meisten oberdeutschen Reichsstidten im Bund betrachtete besonders
Kurfirst Johann Friedrich I. von Sachsen ein religioses Einvernehmen mit
Heinrich VIIL als zentrale Bedingung dafiir, sich mit diesem tGberhaupt
»in einigung und verstendtnus“** einlassen zu kénnen. Die Kopplung
von ,,Bindnis und Bekenntnis“ wurde damit schon hier zum Hebel, mit
dem man auf die englische Religionspolitik einwirken wollte. Das Ziel
der Kontakte zu England bestand dementsprechend in der Ausbreitung
des Evangeliums und der Unterstiitzung von Glaubenssympathisanten in

21 Zu den frihen Initiativen Beiergrofilein, Robert Barnes, 56-59; McEntegart, Henry
VIII, 20-25.

22 Vgl. LP, Bd. 6, 1487; LP, Bd. 7, 21 sowie 220 (Instruktionen fiir Mont und
Heath).

23 Fabian, Bundesabschiede 1533-1536, 50; vgl. im Folgenden auch McEntegart,
Henry VIII, 20f. Bei den Bundesgenossen war aufSerdem der Eindruck entstan-
den, dass es sich gar nicht um eine diplomatische Initiative des englischen Ko-
nigs, sondern lediglich einflussreicher Kreise am englischen Hof gehandelt hatte.

24 Fabian, Bundesabschiede 1533-1536, 50.

179

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. ©
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

England, nicht aber im Eingehen eines Bundnisses, schon gar nicht in
weltlichen Dingen.

Nach diesem diplomatischen Misserfolg erhob Heinrich VIIL, der be-
einflusst von proprotestantischen Kriften bei Hof um Thomas Cromwell
und Thomas Cranmer? schon 1534 um die Entsendung von Theologen
(besonders Melanchthon) nach England gebeten hatte, diese Nebenagenda
zum scheinbar primaren Ziel seiner in der Folge verstirkt vorangetriebe-
nen Kontakte zum Schmalkaldischen Bund.?® So erschien eine reprisenta-
tive Gesandtschaft unter Edward Foxe, Bischof von Hereford, in Witten-
berg sowie anschliefend auf dem 4. Bundestag zu Schmalkalden (06.12.—
12.12.1535). Foxe adressierte im ersten und letzten Punkt seiner offentlich
vor den Bundesgenossen vorgetragenen Rede den Wunsch des Konigs
,of receiving an embassy from the princes and states of Germany that
he may be informed as to the state of religion, and receive advice as to
what to reform in England in matters relating to faith and religion“.”
Seinen Absender stilisierte Foxe als Herrscher ,devoted to the Gospel®,
dem an einer gemeinsamen Konzilspolitik mit dem Bund liege und der
sich endgiltig vom Papsttum losgeldst habe. Zugleich erklirte Foxe die
Bereitschaft Heinrichs, in den Schmalkaldischen Bund einzutreten.

Aufgrund der so eindricklich signalisierten religiosen Verstaindigungs-
bereitschaft, die weniger auf Heinrich VIIIL., sondern auf seine Gesandten
zurtckging, bezeichnete Johann Friedrich I. den englischen Konig als ,,de-

25 Vgl. zu diesen beiden fir die englisch-bindischen Kontakte zentralen Figuren
die Biographien von Schofield, Thomas Cromwell; MacCulloch, Thomas Cranmer;
MacCulloch, Thomas Cromwell; zur englischen Reformation Bernard, Henry VIII;
Marshall, English Reformation; Ryrie, The Age of Reformation. Die Kontakte
des englischen Hofes zum Schmalkaldischen Bund werden in diesen Studien
allerdings meist nur knapp thematisiert.

26 Anders McEntegart, Henry VIII, welcher nachzuweisen versucht, dass der engli-
sche Konig genuin an einem Austausch in religiosen Materien mit dem Bund, be-
sonders aber fithrenden Theologen wie Melanchthon, interessiert gewesen wire,
um dieses Wissen in die eigene Reformation einflieen zu lassen. McEntegart,
Henry VIII, 6-8, 37 f. Robert Barnes weilte schon seit Anfang 1535 im Reich.
MBW 1542, 1631.

27 LP,Bd.9, 979; vgl. auch LP, Bd. 9, 1014; CR, Bd. 2, 1382; die Antwort des Bundes
an Foxe in: MBW 1679. Die fiir den Konig hier noch deutlich dringlichere Frage
der Annullierung seiner Ehe mit Katharina von Aragon sowie der Anerkennung
seiner Ehe mit Anne Boleyn erwihnte Foxe tunlichst nicht, obwohl sie auch bei
dieser Mission auf der Tagesordnung stand. Zu diesem Bundestag und seiner
Vorgeschichte vgl. Priiser, England, 20-38.

180

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht?

fensor[is] foederis evangelici“?® — eine Formulierung, die auf den Heinrich
1522 vom Papst verliehenen Titel ,defensor fidei“ anspielte und auf sein
ausgepragtes Verlangen nach internationaler Reputation zielte. In ihrer
Antwort an Heinrich VIII. verstiegen sich die Hauptleute des Bundes sogar
zu der Forderung, Heinrich VIII. mége vor einem moglichen Biindnis die
Confessio Augustana annehmen ,except percase some things be reformed
by common consent®.?’ Als Voraussetzung eines Bindnisses wurde somit
nicht nur eine religiose Einigung benannt, man wollte vielmehr wesent-
liche Inhalte dem englischen Koénig vorgeben, obwohl dies erhebliche
Eingriffe in die kirchlichen Verhiltnisse in England bedeutet hitte und die
Confessio Augustana zu diesem Zeitpunkt noch nicht einmal bundesintern
eine allseits akzeptierte Glaubensgrundlage darstellte. Vor allem Johann
Friedrich I. sah offenbar die Chance, das englische Bindnisinteresse fiir
die von ihm in dieser Phase angestrebte konfessionelle Homogenisierung
reformatorischer Krifte im Bund und im Reich zu instrumentalisieren.

An den Bundestag schlossen sich deshalb mehrmonatige Geheimver-
handlungen zwischen Wittenberger Theologen, besonders Melanchthon,*®
und den englischen Gesandten Edward Foxe, Nicholas Heath und Robert
Barnes an, die zwar alle drei Theologen, aber dazu gar nicht von Hein-
rich VIIL. befugt worden waren. Im Ergebnis entstanden die im Marz
1536 letztmals tberarbeiteten ,Wittenberger Artikel®, die der sichsische
Kurfirst Heinrich VIIL als Einigungsvorschlag tbermittelte, die aber in

28 CR, Bd. 2, 1415. Uber den papstlichen Titel hatte sich Martin Luther in seiner
in Wittenberg 1522 auf Deutsch und Lateinisch publizierten Schrift ,Antwort Dr.
Mart. Luthers auf Konig Heinrichs von England Buch® lustig gemacht.

29 Schreiben der Hauptleute an Heinrich VIII. vom 24.12.1535, in: LP, Bd. IX,
1016.1. Schon jetzt aber kénne Heinrich VIII. den Bund im Kriegsfall mit fest-
gelegten Summen unterstiitzen, wahrend ihm lediglich zugesagt wurde, im An-
griffsfall feindliche Parteien nicht zu unterstiitzen. Vgl. dazu auch Bezergroflein,
Robert Barnes, 85.

30 MBW 1690. Luther, der sich vielleicht auch deshalb fir die Teilnahme Me-
lanchthons an den Verhandlungen eingesetzt hatte, weil er selbst nicht sonderlich
motiviert war, zog sich bald zurick. Zur Rolle Melanchthons fiir die englisch-
bindischen Beziehungen vgl. Kohnle, Philipp Melanchthon; Wischmeyer, Kom-
munikationsbeziehungen; Methuen, England, enthalt allerdings diverse unrichtige
Angaben, auch die mit Schofield und McEntregart geteilte Einschatzung, wonach
der Kontakt zwischen Melanchthon und Heinrich VIII. als ,mafgebend auch
far die Beziehung zwischen England und dem Schmalkaldischen Bund betrach-
tet“ (ebd., 660) werden konne, ist zu relativieren. Von zentraler Bedeutung war
auch die besondere Dynamik zwischen beiden Hauptleuten des Bundes sowie
phasenweise das Agieren Cromwells und Cranmers in Auseinandersetzung mit
altglaubigen Kraften bei Hof. Vgl. allgemein auch Dingel, Melanchthon.

181

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

zentralen Punkten der Confessio Augustana entsprachen.! Zugleich signali-
sierte Johann Friedrich 1. die Bereitschaft des Bundes, eine reprisentative
Gesandtschaft zur Fixierung dieser Punkte sowie eines Blndnisses nach
England zu entsenden. Diese wurde auf dem 3. Frankfurter Bundestag
(24.04.-10.05.1536) auch beschlossen, kam jedoch nie zustande.*?

Das lag auch an der riden Zuriickweisung der ,,Wittenberger Artikel®
durch Heinrich VIIL.33 Schon in seiner Antwort auf das Schreiben der
Hauptleute vom 22. Dezember 1535 hatte der englische Konig ausgefiihrt,
dass ,being a king reckoned somewhat learned, though unworthy, and
having also so many learned men in his realm, he cannot accept at any
creature’s hand the observing of his and the realm’s Faith“.3* Damit stellte
der Konig, der sich de facto eine hohe theologische Kompetenz zusprach,
unmissverstandlich klar, dass er keinerlei Einmischung in die religiosen
Verhiltnisse seines Herrschaftsgebietes dulden wiirde: So liege die Ausge-
staltung der religiésen Zeremonien in der Hand der ,governors of every
dominion®. Hier hatten weder der Papst noch andere Gewalthaber oder
fremde Theologen hineinzureden. Geradezu demonstrativ wurden im Juli
1536 die Ten Articles vom Parlament angenommen, die zwar einige in
Wittenberg diskutierte Reformgedanken aufnahmen, aber keineswegs dem
dort ausgearbeiteten Kompromiss entsprachen.

Verirgert stellte der sichsische Kurfiirst im August 1536 fest: ,,Wir und
unsere mitverwandte haben uns zu ime nit gesellet, sondern er hat an
unser aller vorwissen sein stadtliche botschaft zu uns heraus geschickt
unter dem schein, das erstlich zwuschen ime und uns unser bekanten
leher halben ein vergleichung bescheen mocht®,3 womit er das angebliche

31 Zu den Verhandlungen ausfithrlich McEntegart, Henry VIII, 45-61; Kobnle, Phi-
lipp Melanchthon; das Schreiben des Kurfiirsten an Edward Foxe, in welchem
er den Abschluss eines Vertrages oder auch die Entsendung von Gesandten an
die Anerkennung dieser Artikel durch Heinrich bindet, in: CR, Bd. 3, 1415,
Entlassungsschreiben fiir die englischen Gesandten von Johann Friedrich I. vom
08.04.1536 in: MBW 1722.

32 Fabian, Bundesabschiede 1533-1536, 105.

33 Zentrale Grinde waren dariber hinaus die Hinrichtung Anne Boleyns und die
im Herbst dieses Jahres beginnende Pilgrimace of Grace, die zu einer Verlagerung
der Priorititen Heinrichs VIII. auf die Innenpolitik fihrten.

34 LP, Bd. IX, 1016.3. Unabhingig davon lehnte Heinrich VIII. zentrale Glaubens-
tiberzeugungen der CA personlich ab. Zudem war er bei diesen Verhandlungen
primar auf ein Gutachten der Wittenberger Theologen aus, welches seine Ehe-
schlieRung mit Anne Boleyn als rechtmifig qualifizierte. Zitat im Folgenden LP,
Bd. 9, 1016.3.

35 Meniz, Johann Friedrich, Bd. 3, 6, Johann Friedrich I. an Graf Wilhelm zu Neue-
nahr, Schreiben vom 09.08.1536, 356.

182

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

Hauptziel der englischen Gesandtschaft als diplomatische Finte entlarvte.
Sein eigenes Handeln, so der Kurfirst, sich zum Forderer des wahren
Glaubens in Europa stilisierend, habe hingegen darauf gezielt, dem engli-
schen ,Konigreich dienen [zu] kénnen, damit gottes worth darin mochte
lauter and rein gehandelet werden®, da ,wir uns sampt unsern mitwandten
vor got aus christenlicher lieb darzue verpflicht geacht.“3¢ Die Intervention
des Bundes in die englische Religionspolitik erhob Johann Friedrich 1.
zur Pflicht, weil er sich und seine Theologen im Besitz der gottlichen
Wahrheit sah. Seinen ostentativen Anspruch auf religiose Autoritit, der
sich auch aus der Wahrnehmung Kursachsens als Mutterland der Reforma-
tion speiste, hatte Heinrich VIIL unfreiwillig bestirkt, indem er immer
wieder um die Entsendung Melanchthons an seinen Hof gebeten hatte.’”
Von der hohen internationalen Reputation seines Theologen profitierend
tberschatzte Johann Friedrich I. seine religiosen Einflussmoglichkeiten.
Damit waren die englischen Biindnissondierungen zunachst gescheitert,
obwohl die Reichsstadt Stralburg und Landgraf Philipp von Hessen sich
innerhalb des Bundes weiterhin dafir stark machten, weil religiose Diffe-
renzen aus ihrer Perspektive keineswegs einen hinreichenden Hinderungs-
grund fir eine Allianz mit Heinrich VIII. darstellten.?® Schon in dieser
Phase spielte die strategische Absicht des Bundes, tiber diplomatische Kon-
takte zu Heinrich VIII. proreformatorische Kreise um Thomas Cromwell
am englischen Hof zu unterstiitzen, bereits eine wichtige Rolle. Das Bemii-
hen, verfolgte Glaubensbriider im Ausland zu unterstiitzen, lasst sich hier
hingegen noch nicht beobachten — anders als etwa in den diplomatischen
Kontakten des Bundes zu Frankreich.3® Denn trotz oder auch aufgrund der
erratischen Religionspolitik Heinrichs VIIIL. hegte man noch die Hoffnung,

36 Mentz, Johann Friedrich. Zwar kann man dem Kurfiirsten das missionarische Mo-
tiv abnehmen, allerdings hatte eine Akzeptanz der ,,Wittenberger Artikel“ durch
Heinrich VIIL. seine Position im Schmalkaldischen Bund und dariiber hinaus
auch die Position des Bundes im Reich gestirkt, was er sicher im Blick hatte.

37 Zu den vielfiltigen Bemithungen Heinrichs VIII., Melanchthon an seinen Hof zu
locken, Methuen, England, 665-667.

38 Vgl. zur Rolle Bucers als Fursprecher einer Verstindigung auch MacCullough,
Thomas Cranmer, 174-176.

39 Vgl. etwa die Furbitte der Hauptleute an Franz I. von Frankreich fiir franzosische
Exulanten im Reich vom 25.12.1535 in: MBW 1681. Zum Mitleid mit den ver-
folgten ,,Christen® in Frankreich als ,Grundmotiv® der Beziehungen zwischen
dem Schmalkaldischen Bund und Frankreich, Skalwe:t, Die ,Affaire des Pia-
cards“, 60. So beschloss der Bund auch dann Sendungen zugunsten verfolgter
Protestanten in Frankreich, wenn das politisch Gberhaupt nicht angezeigt schien.
Dazu Potter, Foreign Schmalkaldic War, 532 f.

183

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

den englischen Konig fiir die Reformation gewinnen zu kénnen. Zudem
nahm die Verfolgung protestantischer Stromungen in England erst in der
zweiten Phase und besonders nach dem Tod Thomas Cromwells 1540
entscheidend zu.

Phase Il (1538—-1540)

Nachdem die Frage eines Generalkonzils durch den Auftritt des papstli-
chen Nuntius Peter van der Vorst, Bischof von Acqui, auf dem 5. Bundes-
tag von Schmalkalden (10.02. —06.03.1537)%° an Dringlichkeit gewonnen
und Heinrich VIII. zu Beginn des Jahres 1538 erneut einen diplomati-
schen Vorstoff unternommen hatte, beschloss der Bund im Kontext des 1.
Braunschweiger Bundestages (26.03.-06.04.1538), auf dem Heinrichs VIII.
Gesandter Christopher Mont anwesend gewesen war, erneut eine Gesandt-
schaft nach England zu entsenden.*!

Nach London reisten der kursichsische Vizekanzler Franz Burkhardt,
der hessische Rat Georg von Boyneburg, der Gothaische Superintendent
Friedrich Myconius und kurzzeitig auch Bernhard von Mila. Sie sollten
in Ankniipfung an die ,Wittenberger Artikel“ eine religiose Ubereinkunft
mit Heinrich VIII. aushandeln, diesen in der Bindnisfrage aber mit faden-
scheinigen Ausreden weiter hinhalten. Auch im Vorfeld dieser Mission
hatten der Konig und Cromwell um die Entsendung Melanchthons gebe-
ten. Da half es wenig, dass der Kurfiirst Burkhardt und Myconius vor ihrer
Abreise nach Wittenberg schickte, um sich von Luther und Melanchthon

40 Voraus gingen mehrere Briefe des Kurfiirsten bzw. beider Hauptleute vom No-
vember 1537, in denen diese Heinrichs ablehnende Konzilspolitik lobten und of-
fenbar daraus Hoffnung geschopft hatten, man kénne doch zu einer religiosen Ei-
nigung kommen. CR, Bd. 3, 1629 samt Anm. 2.

41 Reaktion der beiden Hauptleute sowie Herzog Ernsts von Braunschweig-Liine-
burg auf die Werbung Monts in Braunschweig, der im Auftrag des Konigs um
eine Gesandtschaft des Bundes wegen der Religion, dem Konzil und einem
,Verstendtnuf“ bat, in: MBW 2019. Zur Gesandtschaft des Bundes vgl. die
aufschlussreiche Beiinstruktion Johann Friedrichs I. fir Franz Burkhardt und
Bernhard von Mila vom 11.05.1538, in: Men#z, Johann Friedrich, Bd. 3, 12; sowie
die Hauptinstruktion fir Burkhardt, Myconius und von Boyneburg, welche den
Konig mit Blick auf die gewiinschte groffe Gesandtschaft unter Teilnahme von
Melanchthon vertrésten sollten, die angeblich nicht méglich sei, weil das Konzil
von Vicenza bevorstinde und der neu in den Bund aufgenommen Christian
III. von Danemark sich angeblich daran beteiligen mochte. MBW 2029. Beide
Griinde waren vorgeschoben.

184

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht?

tber die ,,Wittenberger Artikel“ und die von englischer Seite zu erwarten-
den Gegenargumente belehren zu lassen. Denn Heinrich VIII. ging es
weniger um theologische Inhalte, sondern um theologische Reputation.
Melanchthons Prisenz an seinem Hof erschien ihm aus symbolischen
Griinden erstrebenswert — nicht, weil er seine Religionspolitik tatsiachlich
nach den Uberzeugungen dieses Theologen ausrichten wollte.*> Cromwell
hingegen sah in Melanchthon offenbar den einzigen auswirtigen Theolo-
gen, der bei Heinrich woméglich tberhaupt etwas ausrichten konnte.

Selbst nach dem Scheitern der von Anfang Juni bis Ende September
1538 dauernden Verhandlungen in London — in keinem der konfessionel-
len Hauptdifferenzpunkte konnte man sich einigen — legten die Hauptleu-
te das Projeke eines englisch-biindischen Religionsvergleichs und einer
darauf basierenden Allianz mit Heinrich VIIL. als ,defensor et protector
huius christianissimi foederis“#? nicht zu den Akten. Das lag auch daran,
dass dieser in seinem Entlassungsschreiben die Gelehrsamkeit und From-
migkeit der bindischen Gesandten ausdriicklich gelobt und in volliger
Ausblendung der gravierenden theologischen Differenzen zwischen bei-
den Seiten behauptet hatte, fiir eine endgiltige Einigung in religiésen Fra-
gen zwischen beiden Seite missten nur Melanchthon und andere Gelehrte
an seinen Hof gesendet werden.**

Noch vor der Rickkehr der Gesandten ins Reich warnten die beiden
Hauptleute den englischen Kénig in einem ausfiihrlichem Schreiben vor
den ,Wiedertdufern® als ,homines fanatici et impostores®, wobei der
Konig allerdings nur diese, nicht aber die Evangelischen in seinem Herr-
schaftsgebiet verfolgen sollte.#* Auch hier handelte es sich um eine religio-

42 Anders McEntegart, Henry VIII, der immer wieder betont, dass Heinrich VIIL
genuin an einem theologischen Austausch mit Melanchthon interessiert gewesen
sei, dazu wire aber die Priasenz Melanchthons am englischen Hof gar nicht nétig
gewesen, schlieflich hatten beide Seiten schon mehrfach korrespondiert. Zum
Ablauf dieser Verhandlungen Priiser, England, 136, 310-322; McEntegart, Henry
VIII, 94-133; MacCullough, Thomas Cranmer, 214-221. Der Bund, der den Kénig
auch um finanzielle Unterstiitzung im Falle eines katholischen Angriffs bat, war
in theologischer Hinsicht der englischen Seite klar unterlegen, was Christopher
Mont zu der Kritik veranlasste, man hatte Melanchthon und Bucer schicken
sollen, obwohl dies am Ergebnis sicher nichts gedndert hatte, zu grof§ waren die
theologischen Differenzen. LP, Bd. 13.2, 497.

43 MBW 2029.

44 LP, Bd. 13.2, 497.

45 MBW 2098. Der letzte Punkt des Schreibens bezog sich auf das Konzil, iiber das
sich die Hauptleute mit Heinrich VIIL nach der Riickkehr der eigenen Gesandten
abzustimmen gedachten.

185

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

se Intervention, die beiden Firsten notwendig erschien, weil der hessische
Tauferfithrer Peter Tasch in einem Brief Gber Fortschritte dieser Lehre in
England berichtet hatte. Die gegentiber Heinrich errichtete Drohkulisse
bestand im eindriicklichen Ausmalen der schrecklichen Folgen fir das
Seelenheil und das irdische Regiment, die unweigerlich eintriten, wenn
man diese ,Haretiker mit ihren ,aufrihrerischen Ansichten“ nicht konse-
quent verfolge und ausrotte.*¢ Teils ist der Tenor des Schreibens regelrecht
belehrend, so als ob in England die Existenz dieser ,,Sekte“ noch vollig un-
bekannt gewesen ware.#” Einerseits wollten beide Fiirsten verhindern, dass
England zum Rickzugsort der im Reich rigide verfolgten Taufer wurde,
anderseits inszenierten sie sich auf diese Weise als engagierte Bewahrer von
gottlicher Wahrheit und weltlicher Herrschaft. Schon wenige Tage nach
Erhalt dieses Schreibens bildete Cromwell eine aus mehreren Theologen
bestehende Kommission, die Anabaptisten in England aufspiiren, zum
rechten Glauben zuriickfithren oder im anderen Fall der weltlichen Justiz
libergeben sollte. Fiir den Erfolg der Intervention lassen sich mehrere
Grinde anfithren. So begriff man die Taufer am englischen Hof womog-
lich tatsichlich als Gefahr fir die konigliche Autoritit. Zudem gab es
gerade fr proprotestantische Kreise gute Grinde, sich demonstrativ von
»Sektierern® aller Art abzugrenzen. Nicht zuletzt aber signalisierten die
Mafnahmen gegen die Taufer, dass man auch an anderen Fronten zum
gemeinsamen Kampf gegen dufSere Feinde bereit war.

Schon wenig spater intensivierte Heinrich VIIIL, der im Dezember 1538
erneut vom Papst exkommuniziert worden war und die Anndherung zwi-
schen Kaiser Karl V. und Franz I. von Frankreich im Vertrag von Nizza
1538 mit Argwohn betrachtete, sogar seine Bemithungen, den Bund zu
einem weltlichen Biindnis zu bewegen.*® Diesem lag vor allem an einer
Abstimmung der Konzilspolitik mit England, zugleich befiirchtete man,
durch die GroSmichte Habsburg und Frankreich angegriffen zu werden.
Den diplomatischen Kontakten zu England kam deshalb sicher auch eine
abschreckende Funktion zu. Noch vom 4. Bundestag in Frankfurt am
Main (12.02.-23.04.1539) schickten die Hauptleute deshalb erneut Unter-

46 Beide Zitate ebd.

47 McEntegart geht davon aus, dass der englische Hof tatsichlich erstmals durch das
Schreiben der Hauptleute von der Existenz der Taufer erfahren habe, was schwer
vorstellbar ist. McEntegart, Henry VIII, 133. Vgl. im Folgenden ebd.

48 Ausfihrlich zum Agieren der englischen Gesandten Christopher Mont und
Thomas Paynell, die zu den Hauptleuten des Bundes, aber auch zum Besuch
des Bundestages geschickt worden waren, McEntegart, Henry VIII, 145-148; vgl.
auch LP, Bd. 14.1, 157 und 580; MBW 2181.

186

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

handler nach London, um klarzustellen, dass der mit dem Kaiser geschlos-
sene Religionsfrieden (Frankfurter Anstand) keineswegs ein ,,nebenbundt-
nus“ mit England ausschloss.#’ Auch hier sollten Franz Burkhardt und
der hessische Rat Ludwig von Baumbach Heinrich VIIL in der Bindnis-
frage hinhalten und eruieren, welche Hilfe dieser dem Bund im Falle
eines Religionskrieges zukommen lassen kdnnte, was er dafiir verlange
und inwieweit vielleicht doch noch ein Religionsvergleich moglich wire.
Denn Burkhardt hatte nach seiner Riickkehr 1538 in Verkennung der
realen Gegebenheiten berichtet, Heinrich VIII. tendiere nun stirker zum
Protestantismus als zuvor. Die Unterhandler uberbrachten Heinrich nicht
nur ein Verhandlungsangebot, das aus englischer Sicht einer Beleidigung
gleichkam, sie kamen auch ohne ausreichende Vollmachten.’® Der Konig,
sich nun seit finf Jahren — wenn auch mit unterschiedlicher Intensitat —
um den Schmalkaldischen Bund bemiihend, verlor die Geduld und lehnte
weitere Verhandlungen ab.

In seiner Verteidigung gegeniiber dem englischen Gesandten Christo-
pher Mont im September 1539 betonte der sichsische Kurfiirst, ,,das zu
einer bestendigen und rechtherzigen confederation zwischen S. Kon. Wde,
uns und unsern mitverwanten gehoren wolt ein genzliche vergleichung
der religion“! und warf Heinrich VIII. vor, an letzterer weder jetzt noch

49 Siehe die Beiinstruktion fiir die Gesandten nach England vom 08.04.1539, in:
Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 23; sowie das Schreiben der Hauptleute im Na-
men aller Bundesgenossen an Heinrich VIIL, das die Gesandten ankiindigt, in:
MBW 2187, vgl. auch 2203; vgl. auch die wiederholten Mahnungen Melan-
chthons an Heinrich VIIL, die christliche Religion zu schiitzen und die Reforma-
tion durchzufiithren, sowie sein Schreiben an Cranmer, in: MBW 2167, 2175f.,
2188, 2170; das von den Bundesgenossen eingeholte Gutachten der in Frankfurt
anwesenden Theologen Melanchthon, Bucer, Myconius, Dionysius Melander und
Peter Geltner, wonach der Frankfurter Anstand keine Biindnisse ausschloss, die
der Verteidigung dienten, in: MBW 2178.

50 So sollte Heinrich 15.000 Kronen jihrlich und weitere 30.000 im Kriegsfall an
den Bund zahlen, wihrend dieser lediglich bei Bedarf englische Séldnerwerbun-
gen im Reich unterstiitzt hitte. Im Vergleich zu 1535 war man zwar mit den
Geldforderungen heruntergegangen, aber immer noch bot der Bund dem engli-
schen Konig keine nennenswerte Gegenleistung, was von einer erheblichen Uber-
schitzung der eigenen Verhandlungsposition zeugt. Vgl. auch Lenz, Briefwechsel,
Bd. 1, 89, Anm. 16; im Folgenden McEntegart, Henry VIIL, 151 £.; Beiergroflein, Ro-
bert Barnes, 152-154; siehe auch den Bericht Cromwells an Heinrich VIII., in: LP,
Bd. 141, 844.

51 Meniz, Johann Friedrich, Bd. 3, 26, 438; vgl. auch MBW 2278. Johann Friedrich I.
behauptet u. a., die Gesandten hitten deshalb keine Vollmachten fiir ein Bindnis
gehabt, weil man nicht gewusst hitte, dass die Gegenseite ein weltliches Biindnis
wiinsche, sonst hitte man erst gar keine Gesandten losgeschickt.

187

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

in der Vergangenheit interessiert gewesen zu sein. Vielmehr habe Heinrich
diese Absicht nur vorgetiuscht, um den Bund zum Abschluss einer weltli-
chen Allianz zu bewegen. Dieser habe schon 1535 klargestellt, dass man
kein Bundnis mit einem so reichen und machtigem Konig winsche, da
»daraus unser ainung leichtlich mehr schadens und nachteils, dann nutzes
oder frommes zu gewarten haben mocht.“? So hatten der Kurfiirst sowie
die Reichsstidte im Bund von Beginn an befiirchtet, dass Heinrich VIII
bei einem Biindnis mit dem oder gar einer Aufnahme in den Bund diesen
dominieren und in die deutschen Belange hineinregieren konnte. Aufer-
dem wollte man nicht in andere auffenpolitische Konflikte des Konigs
hineingezogen werden. Deshalb hatte der Bund Heinrich in der Bindnis-
frage genauso hingehalten, wie Heinrich den Bund in der Religionsfrage.
Dabei hatten die Hauptleute ein Biindnis zwischen beiden Seiten keines-
falls immer kategorisch ausgeschlossen, sondern mehrfach als ,Belohnung’
fir einen Religionsvergleich avisiert, auch wenn Johann Friedrich I. dabei
anders als sein Mithauptmann nur eines in Religionssachen im Blick ge-
habt hatte.>3

Dass am englischen Hof sogar wihrend der Prisenz der bindischen
Unterhandler an den im Juni 1539 verabschiedeten Six Articles gearbeitet
worden war, zeigte einmal mehr, wie wenig Erfolg die Strategie versprach,
tber diplomatische Verhandlungen die englische Religionspolitik zu be-
einflussen. Schlielich bekraftigten die Six Articles die Transsubstantiation,
das Abendmahl sub una specie, das Priesterzolibat, das Keuschheitsgeliibde,
die Privatmesse und die Ohrenbeichte und damit genuin katholische Glau-
bensinhalte. Besonders erboste den Kurfursten, der Heinrich vorwarf, sich
damit nun ganz auf die Seite des Papstes geschlagen zu haben, dass die
Ausarbeitung dieses Gesetzes den eigenen Gesandten verschwiegen wor-
den war. Den hilflosen Beschwichtigungsversuch Christopher Monts, nach
dem die Six Articles doch inhaltlich weitgehend den ,Schmalkaldischen
Artikeln“ entsprichen und man sich ja in der Ablehnung des Papsttums
einig sei, wies der Kurfirst schroff zuriick. So sei ,im grund und effect
unsere ganze confession [...] damit verdampt und reprobirt“.’* Als ein

52 Meniz, Johann Friedrich, Bd. 3, 26, 438.

53 Martin Bucer hatte dagegen argumentiert, dass der englische Koénig durch ein
Biindnis mit dem Bund ,widerum in die rechte ban zu bringen und inen darin
zu erhalten® sei. Zit. nach Priiser, England, 335, hier in einem Schreiben Johann
Friedrichs I. von Sachsen an Philipp von Hessen vom 11.10.1539. Philipp von
Hessen sah dies sicher dhnlich, wusste aber, dass diese Position innerhalb des
Bundes nicht mehrheitsfihig war. Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 149.

54 Mentiz, Johann Friedrich, Bd. 3, 26, 439.

188

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

»bekenner der gotlichen warheit® werde er seine Schriftgelehrten deshalb
auch nicht daran hindern, gegen diese ,ungotliche handlunge“ publizis-
tisch Stellung zu beziehen.> Genau einen solchen offentlichen Angriff
auf die Reputation seines Auftraggebers als christlicher Fiirst hatte Mont
verhindern sollen.

Abschlieflend erklarte der Kurfiirst den englischen Konig zum Religi-
onsfeind, wobei er anfiigte, dass der ,almechtige [...] uns und unserer
mitverwandten gegen seinen und sein worts feinden [...] schutzen werde,
wie er das auch in der Vergangenheit getan habe. Als letzte Moglichkeit
kommt somit eine gottliche Intervention ins Spiel — ein Gedanke, den
auch protestantische Theologen in Krisenphasen gern bemiihten. Dabei
hatte Heinrich lediglich die religidsen Verhaltnisse seines Herrschaftsge-
bietes geregelt, aber keinerlei Versuche unternommen, umgekehrt die Re-
ligionspolitik der bindischen Fiirsten in ihren Herrschaftsgebieten zu be-
einflussen oder diese gar anzugreifen. Eine gottliche Protektion — ob nun
als direktes Eingreifen Gottes auf Seiten der Protestanten oder indirekt
tiber Gottestrafen — fiir den Kurfiirsten und andere Bundesgenossen wire
also gar nicht notwendig gewesen. Allerdings befirchtete der Kurfirst,
ein katholischer Heinrich VIII. konnte mit Papst und Kaiser gemeinsame
Sache gegen den Schmalkaldischen Bund machen.

Seinem Kanzler Georg Briick schrieb Johann Friedrich I. im Oktober
1539, dass es Heinrich tiberhaupt nicht um das Evangelium ginge, sondern
um die Entmachtung des Papstes und um die Giiter der Kirche, die er fiir
sich behalten wolle.*¢ Den Vorwurf Bucers, die protestantischen Reichs-
stande hatten durch ungentgendes Eingehen auf die Wiinsche Heinrichs
VIII. und die zogerlichen Verhandlungen mit ihm den Erlass der Six
Articles mitverschuldet, wies der Kurfirst scharf zurtick. Dennoch lehnte
er Bucers dringliche Bitte, dass der Schmalkaldische Bund eine weitere
Gesandtschaft nach England schicken solle, um auf Heinrich VIIL. ,um des
Herrn und der frommen Christen willen, die wahrlich in grofer Gefahr
und Nothen sind“ einzuwirken, nicht ganzlich ab.’” Bucer war offenbar

55 Ebd., 26, 439 f.; Martin Bucer hielt die Publikation solcher Schriften dagegen fiir
einen strategischen Fehler, weil die verfolgten Protestanten in England dann sehr
wahrscheinlich noch groferen Gefahren ausgesetzt wiren, was sicher zutraf. Lenz,
Briefwechsel, Bd. 1, 34.

56 Meniz, Johann Friedrich, Bd. 3, 27, 440 f.

57 Die von Bucer geforderte Entsendung von Melanchthon kam fiir ihn allerdings
nicht infrage, vielmehr kénne dieser doch selbst fahren. Das Schreiben Bucers an
den Landgrafen vom 16.09.1539, das Johann Friedrich I. Gbermittelt wurde, in:
CR, Bd. 3, 1852: ,Weil den wir, so wir die Wahrheit bekennen sollen, und der

189

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

von englischen Exulanten gebeten worden, sich fiir eine weitere Initiative
des Bundes in England einzusetzen. Der Kurfurst teilte Philipp von Hessen
mit, er wolle zunichst die Riickkehr seiner im Kontext der Heirat zwi-
schen Heinrich VIII. und Anna von Cleve nach England geschickten Rate
abwarten und den Rat seiner Theologen einholen, um zu entscheiden, ob
man weitere Verhandlungen mit Heinrich VIII. fihren solle. Obwohl der
Kurfiirst selbst keinen Erfolg in dieser Hinsicht mehr erwartete, wollte er
gegeniiber den Bundesgenossen zumindest den Eindruck erwecken, sich
auch unter widrigen Bedingungen weiter um die Verbreitung des Evange-
liums in England und nun auch den Schutz von Glaubensverwandten zu
bemihen.

Wihrend Franz Burkhardt berichtete, dem englischen Konig missfielen
die Six Articles inzwischen selbst, zumal sie nicht umgesetzt worden sei-
en und auch Cromwell Korrekturen durch das Parlament angekiindigt
habe, was fiir weitere Verhandlungen sprach,’® fiel das Votum von Me-
lanchthon, Luther, Jonas und Bugenhagen eindeutig negativ aus, auch
wenn man das weitere Vorgehen dem Gutdiinken des Kurfiirsten anheim-
stellte. Zwar habe sich Bucer aus besten Absichten fiir die Interessen der
LFlichtigen“ eingesetzt, die sich von Hamburg aus mit ihrer ,jammerli-
che[n] Klage“ auch nach Wittenberg gewandt hatten, jedoch: ,Wiewohl
sie aber hoffen, Hilfe durch uns zu erlangen, wie alle Betriibte in der Noth
an allen Orten Hilfe suchen; so wissen wir doch keinen Weg, wie ihnen
zu helfen. Denn wiewohl wir fiir unsere Person keine [Ge]Fahr und Arbeit
fliehen, so ist doch auch wahr, dass auf diesen Theil zu Unterricht und
Vermahnung des Koniges genug geschehen®.’® Danach folgt eine lingere
biblisch fundierte Begriindung, warum weitere Bemthungen sinnlos und
sogar schédlich seien. So wird auf die Regel des Apostels Paulus verwiesen,
wonach man Widersacher ein oder zweimal belehren, danach aber meiden

Schuld in diesem Fall und Jammer in Engeland nicht gar rein machen konnten,
demnach man so einen groen Anlaf, das Reich Christi in diesem Konigreiche
aufzubringen, nicht herzlicher aufgenommen [...], so solle uns auch dieser Jam-
mer in Engeland billig zum héchsten beherzigen [zu Herzen gehen], und dage-
gen nichts unterlassen, womit wir den frommen Christen des Orts etwas rathen
oder helfen kénnten.“ CR, Bd. 3, 1852 (Sp. 777). Vgl. auch PC, Bd. 2, 632,
Anm. 1.

58 Bericht von Burkhardt in: CR, Bd. 3, 1744 (MBW 2295). Luther unterstellte Hein-
rich VIIL in einem eigenen Schreiben, sich zum ,,Caput und Defensor Evangelii®
aufschwingen zu wollen, obwohl ihm die Frage der Religion véllig gleichgiltig
sei, und forderte ,,nur weg mit dem Haupte und Defensor“. Dr. Martin Luthers
Briefe, 217.

59 Gutachten vom 23.10.1539 in: CR, Bd. 3, 1865 (Zitate Sp. 796 f.).

190

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

soll, weil sie gegen ihr Gewissen handeln. Heinrich VIII. wird als Sophist
diffamiert, dem gottliche Gnade und Weisheit ohnehin verschlossen blie-
ben. Dennoch erklarte man sich bereit, den Kénig nochmals schriftlich zu
ermahnen: ,Mehr sind wir nicht schuldig. Denn was D. Bucerus anzeucht:
Gehet in alle Welt, lehret etc., das thun wir mit Schriften. Weiter gegen-
wartigen Beruf zu verlassen, ist uns nicht befohlen.“®* Wire dem tatsich-
lich so gewesen, hitte sich das Luthertum kaum derart iber kursichsische
Grenzen hinaus verbreitet.

Philipp von Hessen schlug darauthin vor, dass Melanchthon eine ,ge-
heime Expostulationsschrift“ an Heinrich VIIL senden solle. Der Landgraf
hatte womoglich eine diplomatische Rollenverteilung im Blick: Wahrend
der Theologe den Konig in scharfen Worten angriff, zeigten sich die
Hauptleute weiterhin verhandlungsbereit.?! Diese auf den 1. November
1539 datierte Strafpredigt, die Heinrichs Reputation als christlicher First
und Verteidiger der Kirche grundlegend infrage stellte, war in keiner Wei-
se dazu geeignet, diesen fir die Reformation zu gewinnen oder zur Milde
gegeniiber Glaubensverwandten und Sympathisanten zu bewegen.®? Die
sehr kampferische, teils regelrecht drohende, teils humanistisch gelehrte
Argumentation verdeutlicht, dass selbst der in den Jahren zuvor immer
wieder vermittlungsbereite Melanchthon nun keine Hoffnung mehr hatte,
Heinrich VIIL in religiésen Fragen zum Einlenken zu bewegen. In diplo-
matischer Hinsicht handelte es sich um eine indirekte Intervention: Me-
lanchthon schrieb im Auftrag Johann Friedrichs I., aber in eigenem Na-
men. Als Werkzeug Gottes dirfte sich der Autor aber auch selbst als inter-
ventionsberechtigt begriffen haben. Geheim blieb der Text keineswegs,
sondern er wurde offenbar bereits 1540 auf Englisch gedruckt sowie auch
mehrfach in deutscher Sprache herausgegeben.®

Auch die Gefahr, in der sich die Bischofe Hugh Latimer, Nicholas
Shaxton, George Cromer sowie andere inhaftierte Personen befinden, the-

60 CR,Bd.3, 1865 (Sp. 799).

61 MBW 2289.

62 CR, Bd. 3, 1868, im Folgenden bes. Sp. 807; MBW 2298. In ungemein plastischen
Formulierungen unterstellt Melanchthon Heinrich VIIL u. a. mangelnde religi6se
Bildung, Unbelehrbarkeit, Grausamkeit, Tyrannei, Papsthorigkeit und spiegelt
dessen unchristliches Verhalten am Idealbild des christlichen Fiirsten, wobei er
eingangs auf die antiken Kaiser Marc Aurel, Lucius Verus und Antonius Pius als
Verteidiger und Beschiitzer der Christenheit verweist.

63 Kommentar zu MBW 2298, 579f.

191

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. ©
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

matisierte Melanchthon auf Anregung Philipps von Hessen.®* Allerdings
sollte Heinrich diese nicht um ihrer selbst willen verschonen, sondern
vielmehr, um sich selbst nicht mit ihrem Blut zu beflecken, der englischen
Kirche nicht zu schaden und dem Antichrist nicht in die Hinde zu spie-
len. Schlieflich kdnne ihnen nichts Glorreicheres passieren, als ihr Leben
fir das Bekenntnis der Wahrheit zu lassen. Zwar handelte es sich hier um
ein strategisches Argument — die Sache des Evangeliums ist wichtiger als
das Schicksal Einzelner —, doch fallt auf, dass Melanchthon sich mit Blick
auf die Opfer religioser Verfolgung eher auf allgemeine Aussagen wie
»Gott moge sie schiitzen“®® zuriickzog, statt selbst fiir sie zu bitten oder die
Hauptleute zu Furbitten bei Heinrich VIIL zu animieren. Es war vielmehr
Martin Bucer, der immer wieder darauf dringte, nichts unversucht zu
lassen, um die Reformation in England zu fordern und die Verfolgung von
»Christen“ dort zu beenden. Bucer agitierte in seinen Briefen an Philipp
von Hessen auf eine Weise pro Intervention, dass er dem Landgrafen zeit-
weise offenbar regelrecht auf die Nerven fiel.®¢ Im September 1539 baten
auf seine Initiative hin auch die Straburger Dreizehn den Landgrafen
eindringlich, er moge sich fir die ,bedringten® Christen in England und
Frankreich einsetzen: ,,Wenn er auch damit nichts erreichte, so hatte er
doch den Trost, als christlicher Furst seine Schuldigkeit getan zu haben.“¢”

Auch aufgrund der zentralen Rolle Straburgs diskutierten die Bundes-
genossen auf dem Arnstadter Bundestag (19.11.-10.12.1539) erneut, ob
man ,zu erleichterung unser bruder burden in England nicht doch Ge-
sandte an den englischen Hof schicken sollte.®® Konkret hatte das Ziel

64 Philipp hatte allerdings nur von zwei Bischofen gesprochen, was zeigt, dass auf
dieser Ebene offenbar nach sozialen Kriterien differenziert wurde, fiir wen man
sich einsetzen wollte und fir wen nicht.

65 Zitat in: CR, Bd. 3, 1828. Allerdings setzte sich Melanchthon vielfach fiir konkre-
te Personen ein, so stellte er etwa Glaubensflichtlingen Empfehlungen aus, vgl.
etwa MBW 2173.

66 Siche etwa Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 146, 155, 197, 211f., 219, 226f., 279f., 302.
Bucer war zeitweise auch der Meinung, gerade durch das Eingehen eines Bind-
nisses konne man Heinrich VIIL fiir die Sache der Reformation gewinnen, womit
er eine religiése Einigung zwischen beiden Seiten nicht als Voraussetzung fiir ein
solches betrachtete.

67 Die Dreizehn an Landgraf Philipp vom 17.09.1539, in: PC, Bd. 2, 639, vgl. auch
647 f. Zum Agieren Bucers siche Brady, Martin Bucer; Wulczyn, Martin Bucer and
Philipp of Hesse.

68 PC, Bd. 2, 653. Das lag sicher auch daran, dass der kursichsische Gesandte Franz
Burkhardt am Beginn des Bundestages sehr positiv Gber die religiésen Verhilt-
nisse in England und Heinrichs angebliche Verhandlungsbereitschaft berichtet
hatte.

192

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

der Mission darin bestanden, dass Heinrich VIII. die Six Articles ,mochte
irritirn, revocirn ader zum wenigstens miltern und die execution vorge-
drauter peen zu suspendiren ader lieber gar aufzuheben.“¢® Alle Abgesand-
ten aufer Ulm und Augsburg, die auf fehlende Vollmachten verwiesen,
pladierten dafir und beauftragten Sachsen und Hessen mit der Abfassung
einer Instruktion, die den bereits abgereisten siachsischen Gesandten nach-
geschickt wurde. Auch Philipp von Hessen hatte sich gegeniber dem Kur-
firsten fir eine ,stattlich potschaft“’® mit entsprechenden Vollmachten
ausgesprochen, hegte er doch mit einem geplanten Biindnis zwischen Eng-
land, Cleve und dem Bund weitergehende Ziele. Dennoch lief es am Ende
lediglich darauf hinaus, dass die im Zuge der Cleve-Hochzeit ohnehin
in London weilenden kursichsischen Gesandten Informationen dartiber
einholen sollten, wie sich die religiose Lage in England entwickelt hatte,
ob Heinrich VIII. noch an einem Religionsvergleich interessiert und ob er
im positiven Fall auch bereit war, dem Bund Zugestandnisse zu machen.”!

Im Dezember 1539 schickte zudem Philipp von Hessen seinen Rat Lud-
wig von Baumbach nach London, um angeblich bei Heinrich VIII. seine
Verwunderung iiber den Erlass der ,beschwerlichen® Six Articles kund zu
tun und dafiir zu werben, dass dieser ,nichts beginnen, vornemen oder
zulassen werden, so der evangelischen gotlichen warheit und dem immer-
werenden seligmachenden goteswort zuwider sein mocht“.7? Auflerdem
solle der Konig von seinem Wunsch eines Biindnisses mit dem Schmalkal-
dischen Bund nicht ablassen. Tatsachlich sollte Baumbach den englischen
Konig davor warnen, dass Franz I. von Frankreich angeblich im Verbund
mit dem Kaiser England erobern wolle, obwohl dies kein realistisches
Szenario war und das Argument allein dazu dienen sollte, England ,,an der

69 Hessische Rite an Landgraf Philipp vom 21.11.1539. Zit. nach Priiser, England,
336.

70 Priiser, England, 220; im Folgenden, 222 f.

71 Nach Stern war die Vertretung Johann Friedrichs I. bei der Hochzeit von Anna
von Cleve und Heinrich VIIL nur die offizielle Mission, wahrend die Sondierung
eines Religionsvergleichs die inoffizielle Mission der Gesandten darstellte, aller-
dings waren diese schon nach London abgereist, bevor der Bundestag einen ent-
sprechenden Beschluss fasste. Stern, Heinrich VIIL., 497. Dennoch war die Sondie-
rung einer religiosen Einigung eine zentrale Aufgabe dieser Gesandten, die da-
riiber beim Bundestag von Schmalkalden 1540 berichteten und dabei auf die Arn-
stadter Beschlusse bezugnahmen. Stern, Heinrich VIIL, 497, Anm. 1.

72 Vgl. die Instruktion fir Ludwig von Baumbach vom 15.12.1539, in: Priiser, Eng-
land, 338.

193

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. ©
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

Hand zu behalten®.”> Man kann hier von einer doppelten Dissimulation
qua Diplomatie sprechen: Eine fir Rezipienten im Reich und am franzgsi-
schen Hof gedachte Scheininstruktion mit religionspolitischer Zielsetzung
vernebelte ein weiteres, fiir den englischen Hof entworfenes Scheinziel
einer Mission, die England enger an Hessen und den Bund zu binden
beabsichtigte, indem man andere europaische Michte diskreditierte. Die
Intervention zugunsten von verfolgten Glaubensgenossen in England dien-
te hier als blofer Vorwand, um primar machtpolitisch motivierte Ziele
durchsetzen zu konnen.

Auch auf dem 6. Bundestag von Schmalkalden 1540 (03.03.-15.04.)
wurde die Frage einer Mission nach England wegen der Religion disku-
tiert. Laut dem die religiose Lage erneut zu positiv darstellenden Bericht
der kursichsischen Rate Franz Burkhardt und Hans von Dolzig hatte
Heinrich VIIL. die Six Articles auf Initiative Thomas Cromwells immer
noch nicht umgesetzt und darum gebeten, dass der Bund ihm die strit-
tigen Punkte samt ,gruntlich ursachen® Gbermitteln solle.”# Der Konig
sei zwar von der Richtigkeit seiner Ansichten iberzeugt, besonders im
Hinblick auf die Priesterehe und die Kommunion unter beiderlei Gestalt,
zeige sich aber dennoch verhandlungsbereit, zumal man in den wesent-
lichen Punkten ohnehin einer Meinung sei. Hatte der englische Konig
1535 behauptet, die Ausgestaltung der religiosen Verhiltnisse in seinem
Herrschaftsbereich lige allein in seiner Machtvollkommenheit, verwies
er nun fur die Six Articles auf die Beschlusse des Parlaments, an die er
angeblich gebunden sei, und inszenierte sich auf diese Weise gegentber
den kursiachsischen Gesandten als konstitutioneller Monarch.”S Cromwell,
der den Gesandten ebenfalls Hoffnung machte, habe angekiindigt, dass das
Parlament das Dekret in seiner nachsten Sitzung im April 1540 ohnehin
indern werde.

73 Zit. nach Priiser, England, 206. Die Aussage Philipps stammt aus einem Gutach-
ten fir Christian III. von Déanemark vom 9.10.1539 und bezieht sich nicht speziell
auf Baumbachs Mission nach England, passt aber hier sehr gut. Das Gericht
angeblicher Eroberungspline von Kaiser Karl V. und Franz I. von Frankreich
ging auf Herzog Ulrich von Wirttemberg zuriick. Vgl. dazu Priiser, England, 237-
239.

74 Blaba / Bauer, Abschiede seit 1537, 165 f.; siche auch Gessthirt, Historia Schmalcal-
dica, 50f.; PC, Bd. 3, 25, 32f. Da die Gesandten den in Schmalkalden versammel-
ten Bundesgenossen sicher nicht absichtlich ein falsches Bild der Lage am engli-
schen Hof vermitteln wollten, muss man davon ausgehen, dass sie die diplomati-
schen Finessen Heinrichs VIII. und Thomas Cromwells, die auch noch unter-
schiedliche Ziele verfolgten, nicht durchschauten.

75 Stern, Heinrich VIII., 499.

194

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht?

Weiter fihren die Gesandten aus: ,Nachdem wir auch vernommen,
das vill frommer priester, so sich vor dem usfgangen decret verelicht
gehapt, usf8 forcht des decrets irer eewyber haben eussern mussen, wir
[sic!] wir auch von etzlichenn derhalben ersucht unnd angelangt, haben
wir mit dem hern Crumello davon geredt, auch by Kho. Mt. selbst.
Derglichen der zwayer bischoff halben, so irer bisthumb entsetzt uund
noch also eingenommen, das sie nicht inn gantzer freyheit, sondern zum
theil inn hafftenn syen, vermuge unsers bevelchs furbitt gethonn, aber
gleich woll nichts entlich erlangt“.”¢ Der Bericht verdeutlicht, dass sich die
Gesandten tber ihre Instruktion hinausgehend nicht nur fir die Bischofe
eingesetzt hatten, die man zwar gefangen, aber angeblich ,ganz freuntlich
und wol“”7 halte, sondern auch fiir weitere Personengruppen, die infolge
des durch die Six Articles bestirkten Zolibats in Bedriangnis geraten waren
und sich an die Gesandten um Hilfe gewandt hatten. Zwar blieben alle
Fursprachen erfolglos, wie die Gesandten einrdumen mussten, dennoch
lauft der Tenor ihres Berichts erneut darauf hinaus, dass weitere Religions-
verhandlungen mit England durchaus erfolgreich sein konnten.

Diese Einschitzung tibernehmend,”® beschloss der Bund, die Glaubens-
artikel samt theologischer Begrindung Heinrich VIII. nochmals zu dber-
senden und je nach Riickmeldung entweder weitere Schriften zu schicken
oder ein Religionsgesprach in Hamburg, Bremen, Geldern oder auch an
einem durch Heinrich zu bestimmenden Ort vorzuschlagen, um sich tiber
die Religion zu verstindigen.”” Damit ,die reynen lehr des evangeli inn
Engellandt khommen und gepflanzt werden mocht, darzu solte kein ruw,

76 Stern, Heinrich VIIL., 499, Anm. 2. Aus diesem Bericht wird deutlich, dass den Ge-
sandten das Ausmaf§ der aktuellen Religionsverfolgungen in England nicht vollig
verborgen geblieben sein kann.

77 PC,Bd. 3,25, 32.

78 Siehe die Teiledition des Bundesabschiedes in: Sternz, Heinrich VIII., 505, wo es
heiflt, dass der ,religion halben noch guter vertrostung und hoftnung des orts*
sei.

79 Justus Jonas erklirte am 08.03. die Bereitschaft der in Schmalkalden anwesenden
Theologen, das Gutachten zu verfassen; bereits am 12.03.1540 wird es offentlich
verlesen und in den wesentlichen Punkten angenommen, wobei der Text aller-
dings geheim bleiben soll, weil er als brisant betrachtet wird. PC, Bd. 3, 25, 33.
Vgl. auch Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 420; LP, Bd. XV, 509; auch McEntegart, Henry
VIIL, 194f.; Gutachten in: CR, Bd. 3, 1951. Das Begleitschreiben im Namen bei-
der Hauptleute fir den englischen K6nig vom 12.04.1540 verfasste Melanchthon.
CR, Bd. 3, 1950.

195

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

muw, arbeit, vleis oder uncoften gefpart werdenn.“8° Im Falle einer ,,con-
cordia in der religion zwischen beiden Seiten kénne man auch uber ein
Biindnis ,in religion sachen® beraten, eines ,in zeitlichen und prophan
sachen“ lehnte der Bund weiterhin ab.8! Die angegebene Begriindung,
dass sich auch der Schmalkaldische Bund allein auf Religionssachen be-
schrinke, leuchtete Heinrich VIII. iiberhaupt nicht ein, weil er sehr richtig
vermutete, dass der Kaiser bei einem Angriff ohnehin ,,unter einem andern
Schein“®? agieren wirde. Cromwell hatte gegentiber den Gesandten sogar
behauptet, genau deshalb wolle Heinrich VIIL ein Bindnis in weltlichen
Dingen eingehen, was natirlich nicht der Fall war.

Mit Blick auf die Religionsverfolgungen in England wurde nichts be-
schlossen, dafiir stellte der Bundestag den Hauptleuten in wachsweichen
Formulierungen anheim, zugunsten der ,beschwerten christen® in Frank-
reich ein Schreiben nach Paris zu senden, falls diesen damit geholfen
werden konne.®> Man reagierte damit auf die gezielte Verbreitung von
Nachrichten tiber die grausamen Religionsverfolgungen in Frankreich, fiir
die Philipp von Hessen und Jakob Sturm gesorgt hatten. Diesen allerdings
war es weniger darum gegangen, Gegenmafinahmen zu veranlassen, son-
dern kursichsische Ambitionen auf eine Allianz mit Frankreich zu hinter-
treiben.8* Wahrend Johann Friedrich I. Allianzen mit England regelmaRig
mit dem Argument religi6ser Differenz zuriickgewiesen hatten, spielte die
Bekenntnisfrage im Bezug auf Frankreich in dieser Phase fiir ihn keine
entscheidende Rolle. Fir Philipp von Hessen und Jacob Sturm kam ein
Zusammengehen mit Frankreich aber nicht in Frage, weshalb man auf
dem Bundestag Stimmung gegen Frankreich machte. Der Beschluss gehort

80 Zit. nach Stern, Heinrich VIII., 506. Schon was die Kosten betrifft, darf diese
Aussage bezweifelt werden, denn Kostenargumente waren zuvor schon gegen
Gesandtschaften ins Ausland ins Feld gefithrt worden.

81 Stern, Heinrich VIIL, 506; vgl. auch Blaba / Bauer, Abschiede seit 1537, 166. Im
Abschied ist auch zu lesen, dass Heinrich erst nach einer religiésen Einigung ein
weltliches Biindnis anstreben wiirde, was nicht zutrifft.

82 Zit. nach Stern, Heinrich VIIL, 501, Anm. 2, im Folgenden ebd. Auferdem hatten
zumindest die Firsten und Grafen im Bund bereits 1532 ein Bindnis in weltli-
chen Dingen mit Danemark geschlossen, das erst bei seiner Neuauflage 1538 auf
religidse Materien ausgeweitet wurde. Dazu Lyby, Dianemark, 19-22.

83 Blaha / Bauer, Abschiede seit 1537, 166. Johann Friedrich duflerte sich schon
im Vorfeld des Bundestages zustimmend zu einer Sendung nach Frankreich,
falls die tbrigen Bundesgenossen dafiir seien ,wiewohl wir wenigk hofnung und
trost darzu haben®. Mentz, Johann Friedrich, Bd. 3, 27, Kurfiirst an Briick vom
07.10.1539. Der Bundestag spekulierte auch dartiber, dass ein solcher Einsatz fiir
die verfolgten Glaubensbriider durchaus auch nachteilig sein kénnte.

84 Dazu schon Haug-Moritz, Der Schmalkaldische Bund, 349 f.

196

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

damit in die Kategorie symbolisches Handeln, mit dem sich die Bundesge-
nossen vor einer europaischen Offentlichkeit als christliche Obrigkeiten
und Protektoren verfolgter ,,Christen® inszenierten, auch wenn mancher
die Lage der Protestanten in Frankreich sicher tatsichlich bedauerte.

In den folgenden Monaten kursierten im Reich immer mehr schlechte
Nachrichten dber die religiésen und politischen Verhaltnisse in England,
zumal englische Religionsfliichtlinge im Reich erschienen, welche die
Lage entsprechend drastisch schilderten. So tbermittelte Johann Friedrich
L. von Sachsen Philipp von Hessen im Juni 1540 einen Bericht von Urba-
nus Rhegius an Melanchthon, wonach in England 300 Prediger inhaftiert
und alle Schriften Melanchthons offiziell verdammt worden seien, wobei
der Autor Heinrich VIII. mit dem Tyrannen Herodes verglich. Im bei
gleicher Gelegenheit tbermittelten Schreiben von Johannes Aepinus an
Johannes Bugenhagen hief§ es: ,In Anglia begint der satan zu wuten
und zu toben. Der konig hat den bischoven die execution bevolen, zu
procediren mit der straf wieder diejenigen, so den artikeln, im Parlament
beschlossen, nicht gehorsam seint, dorauf auch die bischof angefangen zu
examiniren, die leut auszuholen, zu plagen mit kerker und mit poenen.“$
Auch Robert Barnes liege im Kerker und man habe wenig Hoffnung, dass
er am Leben bleibe.®¢ Hier wird das harte Schicksal der Protestanten in
England so plastisch beschrieben, dass vollig auffer Frage stehen musste,
ob diese des Beistandes durch auswirtige Obrigkeiten bedurften.

Mit der Hinrichtung Thomas Cromwells und Robert Barnes’ — beide
zentrale Befiirworter einer Verstindigung zwischen England und dem
Bund - Ende Juli 1540 brachen die Beziehungen zwischen dem Schmalkal-
dischen Bund und England jedoch ab, denn am englischen Hof gewann
die altglaubig-konservative Partei die Oberhand. Damit mussten weitere
Versuche einer religiésen Einigung zwischen Heinrich VIII. und dem
Schmalkaldischen Bund zwar als obsolet erscheinen, aber immerhin hatte
es nun besonders nahegelegen, sich fir verfolgte Glaubensgenossen in

85 Zit. nach Priiser, England, 342.

86 Von der schnellen Hinrichtung Barnes’ wurden die Bundesgenossen allerdings
tberrascht, sonst hatten sich womdglich doch Fursprecher gefunden, denn Bar-
nes war im Reich sehr gut vernetzt. So erschien nach seinem Tod ein Bericht
tber die Hinrichtung samt Glaubensbekenntnis im Druck, wobei der Leser an
mehreren Stellen darauf hingewiesen wird, dass manche Uberzeugungen Barnes’
,papistisch® seien. Der Bericht endet mit der trostlichen, fiir einen Martyrer aller-
dings nicht ganz passenden Nachricht, dass Barns sehr schnell erstickt sei, weil er
sich bewusst zum Rauch gewendet habe, um das Leiden abzukiirzen. Bekendtnus
des glaubens/ die Robertus Barns/ der heyligen Schrifft Doctor [...] zu Londen in
Engellandt gethon hat.

197

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

England einzusetzen, was man schlieflich mit Blick auf Frankreich auch
tat. Dies geschah jedoch nicht. Der Schmalkaldische Bund war in den
Jahren zwischen 1541 und 1544 vor allem mit sich selbst beschaftigt, da
die inneren Konflikte stark zunahmen. Die Hauptleute konzentrierten sich
in dieser Phase ohnehin auf die Reichspolitik, mochten auch Akteure wie
Martin Bucer noch so haufig versuchen, Philipp von Hessen dazu zu bewe-
gen, ,Freundschaft“ oder ein ,,Verstindnuf8“ mit Frankreich und England
anzustreben und sich fir verfolgte Protestanten einzusetzen.’”

Religiose Interventionen spielten auch im Zuge der Reaktivierung der
Kontakte zwischen beiden Seiten ab Frihjahr 1545 keine Rolle mehr,
auch wenn Johann Friedrich I. pro Forma auf dem Diktum religioser
Uniformitit im Falle eines Biindnisses mit England beharrte, das er aber
vor der notwendigen Verlingerung und Reform des Bundes ohnehin
ablehnte. In der Krisenphase des Bundes ab Mitte 1546 war die Frage
der Religion mit Blick auf die Suche nach Unterstiitzern im drohenden
Krieg gegen den Kaiser ohnehin sekundar. Die Bedingungen, die Heinrich
VIIL nun fir seine Aufnahme in die ,,Christian League® stellte — darunter
eine Fihrungsrolle, drei Stimmen, ein Vetorecht bei der Aufnahme neuer
Mitglieder, keine Beschrinkung des Biindnisses auf religiose Materien —
waren fir den Bund nicht nur nicht annehmbar, sondern bestitigten alle
Vorbehalte, welche die Mehrzahl der Bundesgenossen schon zuvor gegen
eine Allianz mit England gehegt hatte.?8 Dass der Konig ausgerechnet jetzt
ein Religionsgesprich in London anbot, fiir das ihm der Bund 10 bis 12
angesehene Theologen vorschlagen sollte, aus denen er 4 bis 6 auswihlen
wiirde, zeigte deutlich, wer hier bei wem zu intervenieren gedachte.

Fazt

Wenn der Schmalkaldische Bund eingangs als potentielles Interventions-
biindnis charakterisiert wurde, das auf die Verteidigung biindischer Terri-
torien bei Angriffen in ,,Sachen der Religion® ausgerichtet war, so verdeut-

87 Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 146, 155, 197, 211f., 219, 226f., 279f., 302. Dabei be-
hauptet Bucer sogar, dass nach Johannes Sleidans Ansicht die bisherigen Schrei-
ben des Schmalkaldischen Bundes an Franz I. von Frankreich zugunsten verfolg-
ter Protestanten regelmafig ,milterung gebracht hatten, was nicht zutrifft, aber
den Adressaten zum Handeln bewegen sollte. Lenz, Briefwechsel, Bd. 1, 212.

88 Vgl. das Schreiben Heinrichs VIII. vom 30.08.1546 (Paget an Bruno, der die
Inhalte dem Landgrafen Gbermitteln soll, wie er es sinnvoll findet, und anderen
Bundesfiirsten), in: LP, Bd. 211, 1526.

198

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

licht der Beitrag, dass der interventive Charakter dieser ,Einung“ in der
Praxis sogar tber die verfassungsmifig definierten Interventionsgriinde
und Interventionsziele hinausging. Denn in Bundnisvertrag und Bundes-
verfassung stand nichts tber die Verbreitung des Evangeliums in anderen
Landern oder den Schutz verfolgter Glaubensverwandter als verbalisierte
Motive fur religiose Interventionen bindischer Akteure in England.

Das Recht und die Pflicht zu religiosen Interventionen begegnen in
den Quellen als individuelle Uberzeugung, wobei es nicht nur um das
eigene Seelenheil und die Reputation einer christlichen Obrigkeit ging,
sondern auch um machtpolitische Interessen, die letztlich auch der gottli-
chen Wahrheit tGberall zum Sieg verhelfen wiirden. Besonders Kurfiirst
Johann Friedrich I. von Sachsen agierte in den diplomatischen Kontakten
zu England als selbsternannter Vertreter des wahren Glaubens. Aus dieser
Rolle leitete er das Recht zu religidsen Interventionen ab, obwohl er sich
diese umgekehrt kategorisch verbeten hatte. Bei Johann Friedrich I. wird
sogar ein gewisser Zwang zur Intervention spurbar: Wenngleich er spates-
tens ab 1539 Heinrich VIIL. als in religioser Hinsicht unbelehrbar begriff,
verschloss er sich offiziell nicht weiteren Religionsverhandlungen, obwohl
nun selbst Melanchthon davon abriet. Das Ziel, das Licht des Evangeliums
auch in England zu verbreiten, fand in den Bundesabschied von 1540
Eingang, auch wenn der Beschluss nur eine geringe Halbwertszeit aufwies
und die diplomatischen Initiativen insgesamt ofter von Heinrich VIIL
ausgingen als vom Schmalkaldischen Bund und seinen Hauptleuten.

Das Recht und die Pflicht zur Intervention diente als politisches Argu-
ment, um die eigene Verhandlungsposition im Bund sowie gegentber
auswartigen Machten zu stirken. So versuchte der sichsische Kurfurst die
Biindnissondierungen des englischen Konigs zu instrumentalisieren, um
dessen Religionspolitik im Sinne der Confessio Augustana zu steuern —
nicht zuletzt deshalb, weil dies auch die Chancen auf deren bundesinterne
Durchsetzung erh6ht hatte. Christliche Herrscherpflicht und konfessionel-
le Interessenpolitik gingen hier Hand in Hand. Wahrend der Kurfirst
die religiése Einigung als conditio sine qua non fir ein Religionsbiindnis
zwischen dem Bund und Heinrich VIII. darstellte, schloss er ein weltli-
ches Bundnis aus, weil dieses den Reichsfrieden bedrohte und zentralen
Sicherheitsinteressen des Bundes zuwiderlief. Philipp von Hessen folgte
dieser Linie offiziell, weniger aus Uberzeugung, sondern weil die Mehrheit
der Bundesgenossen diese Perspektive teilte. Heinrich VIII. sah sich des-
halb in aufenpolitisch besonders kritischen Phasen genoétigt, in religiésen
Belangen verhandlungsbereit zu erscheinen. Dies gilt noch stirker fiir
die proprotestantische Partei am englischen Hof, die ihre Machtposition
durch Kontakte zum Bund zu stabilisieren versuchte. Aus diesem Grund

199

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. ©
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

tberschatzte dieser sicher zeitweise seine Interventionsfihigkeit. Auf der
anderen Seite kamen die religiosen Differenzen vielen biindischen Akteu-
ren sicher auch gelegen, um eine Allianz zu verhindern, die man auch aus
anderen Griinden fiir politisch unklug hielt.

Nicht zuletzt begegnen das Recht und die Pflicht zur Intervention als
Biirde, der sich Hauptleute und Bund durch Ausreden, Verzogerungspoli-
tik sowie halbherziges Agieren zu entledigen versuchten. Dies lasst sich
zum Beispiel im Kontext dringlicher Appelle von Theologen wie Martin
Bucer beobachten, sich fiir verfolgte ,,Christen” im Ausland einzusetzen.
So beschloss man auf den Bundestagen von 1539-1540 wiederholt, erst
genaue Informationen iber die religidse Lage in England einzuholen, ob-
wohl im Reich geniigend Berichte tiber Religionsverfolgungen kursierten.
Man argumentierte, dass Firbitten fiir die Verfolgten womdglich schade-
ten (dann niamlich, wenn die Gegenseite sie als Intervention begriff) oder
ohnehin nichts brichten — beides begriindete Befiirchtungen, die aber
auch vorgeschoben wirken. Von einer Beistandspflicht fiir Glaubensver-
folgte im Ausland kann mit Blick auf das politische Handeln gar keine
Rede sein. Vielmehr handelte es sich um eher sporadische Initiativen, die
variablen politisch-religiésen Logiken folgten. Zudem war das Argument
der in anderen Landern bedrangten Christenheit viel zu ubiquitar, um es
konsequent anwenden zu kénnen.

Dass selbst die nachweisbaren Interventionen regelmafSig scheiterten,
lag schon in den machtpolitischen Dimensionen der beobachtbaren Ak-
teurskonstellationen begrindet. Denn die Erfolgswahrscheinlichkeit von
Interventionen steigt bei asymmetrischen Machtverhiltnissen — und zwar
dann, wenn der Intervenierende dem Intervenierten machtpolitisch tber-
legen ist und etwa eine militarische Intervention droht. Militarische Inter-
ventionen aufferhalb des Reiches kamen fiir den Bund jedoch gar nicht
infrage; sie dienten auch nicht als diplomatische Drohkulisse. Gedroht
wurde mit dem Abbruch der Verhandlungen, dem Verzicht auf eine wie
auch immer geartete Allianz, der publizistischen Diffamierung, dem Ein-
greifen Gottes oder auch der ewigen Verdammnis. Zudem war es von Vor-
teil, wenn der Intervent Rang und Status des Intervenierten ibertraf. Im
vorliegenden Fall war es in beiderlei Hinsicht allerdings genau umgekehrt.
Mochten die Vertreter des Schmalkaldischen Bundes ihre Statusgleichheit
und ihr aus einer zunehmenden Mitgliederzahl und Institutionalisierung
resultierendes Machtpotential gegentber europdischen Monarchen auch
noch so betonen, Heinrich VIII. betrachtete keinen der bindischen Frs-
ten als statusgleich, auch wenn er zum Arger Karls V. ihre Unterhindler
empfing und die Entsendung einer reprisentativen Gesandtschaft einfor-

200

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

derte, womit er den Bund als auSenpolitisch handlungs- und biindnisfahig
qualifizierte.

Religiose Interventionen tber diplomatische Kontakte zu Monarchen
wie Heinrich VIII. von England versprachen eine Starkung des Schmalkal-
dischen Bundes und der politischen Kraft des Protestantismus in Europa
insgesamt. Sie enthielten jedoch auch humanitire Dimensionen. So ging
es im Falle der gefangenen Bischofe oder der Priester und ihrer verstofSe-
nen Frauen, fir die sich die kursachsisch-bindischen Gesandten 1540 ein-
setzten, nicht nur um die Férderung reformatorischer Krafte in England,
sondern wohl auch um die Abwendung von materiellem und emotiona-
lem Leid. Selbst das Argument, dass auch den Christen in England der
Weg zum ewigen Seelenheil durch das Evangelium ermoglicht werden
misse, enthélt eine ,humanitire’ Dimension. Im Zuge der Reformation
wurde das schon in den Kreuzziigen nachweisbare Argument der in an-
deren Landern ,bedringten Christen mit dem Prinzip der Intervention
verbunden und langfristig im politischen Diskurs platziert. Anders als
das Heilige Land im Mittelalter sollte England jedoch nicht mehr von
christlichen Streitern erobert werden, in England wurde diplomatisch in-
terveniert.

Bibliographie
Quellen

An Thr Rom: Kayserl: Majestit / Dero Koniglichen Majestit zu Schweden Interven-
tion-Schrifft / Wie auch Def heiligen Romischen Reichs Chur: Firsten und
Stinden Evangelischen Theils Intercession. Betreffend Die Religions und Gewis-
sens Freyheiten der sambtlichen Augspurgischen Confessions-Verwanten / in
den Kayserlichen Erblanden [...], [s. 1.] 1653.

Bekendtnus des glaubens / die Robertus Barns / der heyligen Schrifft Doctor [...]
zu Londen in Engellandt gethon hat / anno 1540. im 30. des Monats Julij / da er
zum fewr on vrtheil vnd recht / vnschuldig vnd vnuerh[oe]rter sach / geflue]rt
vnd verbrandt worden ist. Aus der Englischen sprach verteutscht, Nurnberg
1540 / auch Augsburg 1540 und 1541.

[Brutus, Stephanius Junius], Languet, Hubert / Mornay, Philippe de, Vindiciae con-
tra tyrannos sive de principis in populum populique in principem legitima
potestate, [Edinburgh] u. a. 1579.

Dr. Martin Luthers Briefe, Sendschreiben und Bedenken. Vollstindig aus den ver-
schiedenen Ausgaben seiner Werke und Briefe, aus andern Biichern und noch
unbenutzten Handschriften, Bd. 5, hrsg. v. Wilhelm Martin Leberecht de Wette,
Berlin 1828.

201

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

Lenz, Max (Hrsg.), Briefwechsel Landgraf Philipp’s des GrofSmiithigen von Hessen
mit Bucer, 3 Bde., Leipzig 1880-1891.

Letters and Papers, Foreign and Domestic [LP], Henry VIII, 21 Bde., hrsg. v. John
S. Brewer, London 1864-1920.

Melanchthons Briefwechsel [MBW]. Kritische und kommentierte Gesamtausgabe,
im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, hrsg. v. Heinz
Scheible, Stuttgart u. a. 2005-2007.

Mentz, Georg, Johann Friedrich der Grofmiutige 1503-1554, 3 Bde., Bd. 1, in:
Festschrift zum 400jdhrigen Geburtstage des Kurfiirsten namens des Vereins fiir
Thiringische Geschichte und Altertumskunde, Jena 1903, Bd. 2-3, Jena 1908.

Philippi Melanthonis opera quae supersunt omnia, 28 Bde., (Corpus reformatorum
[CR], Bd. 1-28), hrsg. v. Karl Gottlieb Bretschneider / Heinrich Ernst Bindseil,
Halle 1834-1860.

Politische Correspondenz der Stadt Stralburg im Zeitalter der Reformation [PC],
5 Bde., hrsg. v. Hans Virck, Stralburg 1882-1899 / Heidelberg 1923-1933.

Literatur

Bain, William, Vitoria. The Law of War, Saving the Innocent, and the Image of
God, in: Just and Unjust Military Intervention. European Thinkers from Vitoria
to Mill, hrsg. v. Stefano Recchia / Jennifer M. Welsh, Cambridge 2013, 70-95.

Bass, Gary ., Freedom’s Battle. The Origin of Humanitarian Intervention, New
York 2008.

Betergrofslein, Katharina, Robert Barnes, England und der Schmalkaldische Bund
(1530-1540), Gutersloh 2011.

Bernard, G. W., The King’s Reformation. Henry VIII and the Remaking of the
English Church, New Haven 2007.

Blaha, Dagmar / Bauer, Joachim, Die Schmalkaldischen Abschiede seit 1537, in:
Der Schmalkaldische Bund und die Stadt Schmalkalden, hrsg. v. Verein fir
Schmalkaldische Geschichte und Landeskunde e.V., Schmalkalden 1996, 143—
222.

Brady, Thomas A., ,The Earth is the Lord’s, and Our Homeland as Well“. Martin
Bucer and the Politics of Strasbourg, in: Martin Bucer and Sixteenth Century
Europe. Actes du colloque de Strasbourg (28-31 aoGt 1991), Bd. 1, hrsg. v.
Christian Krieger / Marc Lienhard, Leiden 1993, 129-143.

Bull, Hedley (Hrsg.), Intervention in World Politics, Oxford 1984.

Dingel, Irene, Melanchthon und Westeuropa, in: Philipp Melanchthon als Politiker
zwischen Reich, Reichsstinden und Konfessionsparteien, hrsg. v. Giinther War-
tenberg / Matthias Zenter, Wittenberg 1998, 105-122.

Fabian, Ekkehart (Hrsg.), Die schmalkaldischen Bundesabschiede 1533-1536. Mit
Ausschreiben der Bundestage und anderen archivalischen Beilagen, Tibingen
1958.

202

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

Finnemore, Martha, The Purpose of Intervention. Changing Beliefs about the Use of
Force, Ithaca 2003.

Geisthirt, Johann Conrad, Historia Schmalcaldica oder Historische Beschreibung
der Herrschafft Schmalkalden, Bd. 6, in: Zeitschrift des Vereins fiir Hennebergi-
sche Geschichte und Landeskunde zu Schmalkalden. Supplementhefte 5 (1887),
1-89.

Gotthard, Axel, Der liebe vnd werthe Fried. Kriegskonzepte und Neutralititsvorstel-
lungen in der Frihen Neuzeit, Koln 2014.

Grimm, Dieter, Souverinitit. Herkunft und Zukunft eines Schlusselbegriffs, Berlin
2009.

Haug-Moritz, Gabriele, Der Schmalkaldische Bund 1530-1541/42. Eine Studie zu
den genossenschaftlichen Strukturelementen der politischen Ordnung des Heili-
gen Romischen Reiches Deutscher Nation, Leinfelden-Echterdingen 2002.

Haug-Moritz, Gabriele, Der Wolfenbiitteler Krieg des Schmalkaldischen Bundes
(1542), die Offentlichkeit des Reichstags und die Offentlichkeiten des Reichs, in:
Der Reichstag 1486-1613. Kommunikation, Wahrnehmung, Offentlichkeiten,
hrsg. v. Maximilian Lanzinner / Arno Strohmeyer, Gottingen 2006, 259-280.

Haug-Moritz, Gabriele, Schutz fremder Glaubensverwandter? Die Intervention
des elisabethanischen England in den ersten franzésischen Religionskrieg
(1562/1563), in: Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische Bezie-
hungen zwischen Partnerschaft und Dominanz (16. bis frithes 19. Jahrhundert),
hrsg. v. Tilman Haug / Nadir Weber / Christian Windler, Kéln u. a. 2016, 165-
186.

Kampmann, Christoph, Vom Schutz fremder Untertanen zur humanitiren Inter-
vention. Einleitende Bemerkungen zur diachronen Analyse einer aktuellen Pro-
blematik, in: Historisches Jahrbuch 131 (2011), 3-10.

Kobnle, Armin, Philipp Melanchthon und die Bindnisverhandlungen mit Frank-
reich und England 1534 bis 1536, in: Philipp Melanchthon. Lehrer Deutsch-
lands, Reformator Europas, hrsg. v. Irene Dingel / Armin Kohnle, Leipzig 2011,
43-50.

Lies, Jan Martin, Zwischen Krieg und Frieden. Die politischen Beziehungen Land-
graf Philipps des Grofmiitigen von Hessen zum Haus Habsburg 1534-1541,
Gottingen 2013, 234-250.

Lockey, Brian, Early Modern Catholics, Royalists, and Cosmopolitans. English
Transnationalism and the Christian Commonwealth, Farnham 2015.

Lyby, Thorkild C., Danemark, Philipp von Hessen und der Schmalkaldische Bund,
in: Archiv fir hessische Geschichte und Altertumskunde 67 (2009), 1-27.

MacMillan, John, Intervention and the Ordering of the Modern World, in: Review
of International Studies 39 (2013), 1039-1056.

MacCulloch, Diarmaid, Thomas Cranmer. A Life, New Haven 1996.
MacCulloch, Diarmaid, Thomas Cromwell. A Life, London 2018.

Marshall, Peter, Heretics and Believers. A History of the English Reformation, New
Haven 2017.

203

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

Harriet Rudolph

McEntegart, Rory, Henry VIII, the League of Schmalkalden and the English Refor-
mation, Woodbridge 2002.

Methuen, Charlotte, England, in: Philipp Melanchthon. Der Reformator zwischen
Glauben und Wissen. Ein Handbuch, hrsg. v. Ginter Frank, Berlin 2017, 659-
682.

Micallef, Fabrice, Strategien der Schwiche. Die provenzalischen Katholiken und
ihre auswirtigen Protektoren in der Zeit der katholischen Liga (1589-1596), in:
Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische Beziehungen zwischen
Partnerschaft und Dominanz (16. bis frihes 19. Jahrhundert), hrsg. v. Tilman
Haug / Nadir Weber / Christian Windler, Kéln u. a. 2016, 187-200.

Miiller, Gerhard, Biindnis und Bekenntnis. Zum Verhiltnis von Glaube und Poli-
tik im deutschen Luthertum des 16. Jahrhunderts, in: Bekenntnis und Einheit
der Kirche. Studien zum Konkordienbuch, hrsg. v. Martin Brecht / Reinhard
Schwarz, Stuttgart 1980, 23-43.

Potter, David. L., Foreign Policy in the Age of the Reformation. French Involve-
ment in the Schmalkaldic War. 1544-1547, in: The Historical Journal 20 (1977),
525-544.

Priiser, Friedrich, England und die Schmalkaldener 1535-1540, Leipzig 1929.

Quaritsch, Helmut, Souverinitit. Entstehung und Entwicklung des Begriffs in
Frankreich und Deutschland vom 13. Jahrhundert bis 1806, Berlin 1986.

Reus-Smit, Christian, The Concept of Intervention, in: Review of International
Studies 39 (2013), 1057-1076.

Rudolph, Harriet, Akteure, Rdume und Funktionslogiken der Diplomatie. Die
schmalkaldischen Bundestage und die europaischen Machte (1530-1546), in:
Politik — Religion — Kommunikation. Die schmalkaldischen Bundestage als po-
litische Gesprachsplattform, hrsg. v. Jan Martin Lies / Stefan Michel [im Druck].

Ryrie, Alec, The Age of Reformation. The Tudor and Stewart Realms 1485-1603,
Abingdon / New York 2009.

Schofield, John, Philipp Melanchthon and the English Reformation, Aldershot
2006.

Schofield, John, The Rise and Fall of Thomas Cromwell. Henry VIII’s Most Faithful
Servant, Stroud 2008.

Simms, Brendan / Trim, David J. B., Towards a History of Humanitarian Interven-
tion, in: Humanitarian Intervention. A History, hrsg. v. Brendan Simms / David
J. B. Trim, Cambridge 2011, 1-24.

Singer, Paul, Beziehungen des schmalkaldischen Bundes zu England im Jahre 1539,
Greifswald 1901.

Skalweit, Stephan, Die ,Affaire des Piacards® und ihr reformationsgeschichtlicher
Hintergrund, in: Gestalten und Probleme der frithen Neuzeit. Ausgewahlte
Aufsitze, hrsg. v. Stephan Skalweit, Berlin 1987, 44-63.

Smith, Lacey Baldwin, Treason in Tudor England: Politics and Paranoia, Princeton
1968.

Stern, Alfred, Heinrich VIII. und der Schmalkaldische Bund im Jahre 1540, in:
Forschungen zur deutschen Geschichte 10 (1870), 489-507.

204

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt It.
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

saus christenlicher lieb darzue verpflicht*?

Tischer, Anuschka, Grenzen der Souveranitit. Beispiele zur Begrindung gewaltsa-
mer Einmischung in ,innere Angelegenheiten® in der Frithen Neuzeit, in: His-
torisches Jahrbuch 131 (2011), 41-64.

Trim, David J. B., ,If a Prince use Tyrannie Towards his People’. Interventions
on Behalf of Foreign Populations in Early Modern Europe, in: Humanitarian
Intervention. A History, hrsg. v. Brendan Simms / David J. B. Trim, Cambridge
2011, 29-66.

Ungern-Sternberg, Antje von, Religion and Religious Intervention, in: The Oxford
Handbook of the History of International Law, hrsg. v. Bardo Fassbender /
Anne Peters, Oxford 2012, 294-316.

Weber, Cynthia, Simulating Sovereignty. Intervention, the State, and Symbolic
Exchange, Cambridge 1995.

Weber, Wolfgang E. J., Von der normativen Herrschaftspflicht zum interessenpoli-
tischen Instrument. Zum Konzept der Protektion in der politischen Theorie
der Frithen Neuzeit, in: Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische
Beziehungen zwischen Partnerschaft und Dominanz (16. bis frithes 19. Jahrhun-
dert), hrsg. v. Tilman Haug / Nadir Weber / Christian Windler, K6In u. a. 2016,
32-48.

Wischmeyer, Johannes, Ubersetzung und Kontaktaufnahme. Wissenstransfer und
personliche Kommunikationsbeziehungen zwischen Melanchthon und dem Ké-
nigreich England, in: Philipp Melanchthon. Lehrer Deutschlands, Reformator
Europas, hrsg. v. Irene Dingel / Armin Kohnle, Leipzig 2011, 303-314.

Woyke, Wichard, Art. ,Intervention®, in: Handworterbuch Internationale Politik,
hrsg. v. Wichard Woyke, 12. tiberarb. und akt. Aufl., Bonn 2011, 271-278.

Wulczyn, Heidi, The Relationship between Martin Bucer and Philipp of Hesse. A
Reforming Politician and a Political Reformer, 1534-1539, in: Martin Bucer and
Sixteenth Century Europe. Actes du colloque de Strasbourg (28-31 aotit 1991),
Bd. 1, hrsg. v. Christian Krieger / Marc Lienhard, Leiden 1993, 451-459.

205

216.72.216.36, am 17.01.2026, 16:23:05. @
Inhalts ir it, fiir oder i

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

21673.216.35, am 17.01.2026, 16:23:05. ©
Inbatts i it, Fir o

yder ir y! ,


https://doi.org/10.5771/9783748926764-171

	Einleitung
	Phase I (1534–1536)
	Phase II (1538–1540)
	Fazit
	Bibliographie

