
166 Bilder der Enge

der inneren und äußerenWorte und Gedanken führen. Der Leser muss dabei aufmerk-

sam hinschauen, um nicht selbst gegenüber dem Text und seinen Erzählperspektiven

blind zu werden.

Overhoff Ferreira kritisiert, dass diese komplexe Polyphonie der Stimmen, Gedan-

ken und Gefühle, die einen vielschichtigen und teils auch paradoxen Einblick in die

blinden Seelen und ihre inneren Konflikte erlaubt, von Meirelles auf sichtbare Aktio-

nen der Personen reduziert und dadurch zu oberflächlich und zu ›schwarz-weiß‹ in

Gut und Böse, Hell und Dunkel eingeteilt werde. Die Blindheit würde dabei durch die

filmischen Mittel zu dürftig und zu distanziert gezeigt, sodass der Zuschauer durch

die unscharfen oder überbelichteten Bilder nur bedingt in den Verlust des Sehens ein-

tauchen kann. Der Film schaffe im Vergleich zum Buch keine äquivalente audiovisuelle

Erfahrung:

»I do not think that Saramago’s original text is to blame. His allegory gives hints why

the fiction of a progressive modern society suddenly enters into turmoil, and he does

so through a polyphony of perspectives, thoughts and images that take their cue

fromWestern civilizationsʼ tales and imaginary, such as the already mentioned Pieter

Breughel, Surrealism, but also the Old Testament, the Odyssey and so forth. The film

tells the book’s story but by translating it into conventional realism.«16

Dieser Kritik möchte ich erwidern, dass es eine kluge Entscheidung von Meirelles war,

sich von dieser Referenzlastigkeit zu lösen, um eine eigene Wirklichkeit der Bilder und

ihrer filmischen Verknüpfungen zu schaffen, die ich keineswegs als realistisch oder

konventionell bezeichnen würde. Seine ›Polyphonie‹ ist vielmehr eine visuelle und sie

zeigt sich in verschiedenen filmischen Perspektiven oder in den Übergängen zwischen

Affektbildern. Es ist der Verdienst von Meirelles, dass er im Gegensatz zu Saramago

und seinem Roman die Relationen zwischen Blindheit und Stadt nicht als Wirklichkeit

des Sagbaren, der Sprache und der Wörter, sondern auf eine sehr bewusste und visu-

ell durchdachte Weise als spezifische Frage der filmischen Sichtbarkeit inszeniert hat.

Der ensaio, der Essay über die Blindheit, ist somit nicht nur eine Erzählung mit einer

allegorischen Bedeutung, sondern sie wird im Film vor allem zu deren visueller Erkun-

dung; und um die filmische Reichweite dieser Inszenierung verstehen zu können,muss

man sich zunächst auch mit anderen filmischen Blindheiten, mit anderen Städten und

bestimmten Genres der Filmgeschichte beschäftigen.

7.3 Die Blindheit in der Filmgeschichte

Blinde Protagonisten und die ästhetischen Möglichkeiten der Inszenierung filmi-

scher Blindheit wurden durch zahlreiche Werke geformt und reflektiert. Meirelles

reiht sich somit unabhängig vom Roman in eine bestimmte Tradition ein, wobei

in Ensaio sobre a Cegueira das Bewusstsein für die historischen, narrativen und

ästhetischen Vorgänger sichtbar wird. Seit Beginn der Kinematografie wurden durch

Hollywood-Blockbuster wie Autorenfilme in verschiedensten Genres und Gattungen

16 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Ensaio sobre a Cegueira/Die Stadt der Blinden (2008, Fernando Meirelles) 167

Figuren und Stereotypen von Blinden hervorgebracht. Klassische Werke, Western,

Thriller, Horrorfilme, Melodramen, Musicals, Komödien – die Liste der Blindenfilme

ist zu umfangreich, als dass sie hier im Detail vorgestellt werden könnte.17 Unter

ihren Regisseuren befinden sich berühmte Namen: David W. Griffith, Charlie Chaplin,

Friedrich Wilhelm Murnau, Fritz Lang, Douglas Sirk, Luis Buñuel, Jim Jarmusch,

Woody Allen, Jean-Luc Godard, WimWenders, Alexander Kluge, Tom Tykwer, Lars von

Trier oder Steven Spielberg.18 Für viele bekannte Schauspieler und Schauspielerinnen

war die Darstellung von Blinden eine besondere Herausforderung innerhalb ihrer

Karrieren.19

Die Geschichte der Blindheit im Film wurde bereits in einigen Publikationen aus-

führlich erforscht und besprochen. Jüngst hat Alexandra Tacke mit Blind Spots. Eine

Filmgeschichte der Blindheit vom frühen Stummfilm bis in die Gegenwart eine umfangreiche

Herausgabe vorgelegt und die wichtigsten Filme und Theorien zu diesem Thema ver-

sammelt.20 Im Rahmen der Disability Studies interessiert man sich dabei beispielsweise

grundlegend dafür, wie Blinde dargestellt werden, welche Klischees auftauchen oder

auch wie Blinde selbst das Kino und Filme als Rezipienten wahrnehmen. Primäres An-

liegen ist es jedoch, die Erforschung der Inszenierung von Behinderungen mit filmäs-

thetischen Analysen zu fundieren,21 wobei der Zweifel an der ›Richtigkeit‹ der Darstel-

lung von Blindheit immer schon Grundlage ist:

»Ein differenzierter Blick für die Zwischentöne, Widersprüche und Lücken in den fil-

mischen Narrationen über Behinderung ist […] dringend erforderlich (zumal es einen

›richtigen‹ Film über Blindheit aufgrund der unauflösbaren, in jedem Film reprodu-

zierten Einheit vonBlindheit als soziale/reale ErfahrungundBlindheit als immer schon

kulturhistorisch und symbolisch überformtes Motiv gar nicht geben kann: Filme über

Blindheit sind immer unvollkommen und lösen ihr Versprechen, das Nichtsichtbare

sichtbar zu machen, niemals ein, weil sie immer auf der Ebene des Sichtbaren blei-

ben, selbst wenn sie Dunkelheit zeigen).«22

In der Literatur werden dabei anhand unterschiedlicher Filme zahlreiche Aspekte in

der Konstruktion der Figuren, der medienspezifischen Ästhetik oder der Erzählmuster

hervorgehoben, die sich auch in Ensaio sobre a Cegueira auffinden lassen. Der al-

legorische Ansatz, der die Wahrnehmungseinschränkung mit einer moralischen Ebene

verbindet, ist kein seltener. So stellt Georg Seeßlen fest, dass

17 Für eine umfassende Auflistung siehe Alexandra Tacke (Hg.): Blind Spots. Eine Filmgeschichte der

Blindheit vom frühen Stummfilm bis in die Gegenwart, Bielefeld: transcript 2016, S. 31ff.

18 Vgl. ebd., S. 14.

19 Vgl. ebd.

20 Siehe auch Jens Hinrichsen: Blinde im Kino: Von D.W. Griffith bis Lars von Trier –Wie Blinde und Sehbe-

hinderte in Spielfilmen gesehen werden, München: GRIN Verlag 2005; sowie Stefan Rippling: I can see

now. Blindheit im Kino, Berlin: Verbrecher Verlag 2008.

21 Vgl. A. Tacke (Hg.): Blind Spots. Eine Filmgeschichte der Blindheit vom frühen Stummfilm bis in die Ge-

genwart, S. 20ff.

22 Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Bilder der Enge

»[e]ine der furchtbaren Erbschaften, die das Kino von einem seiner Vorläufer, demMe-

lodram auf der Bühne, übernommen hat, die böse Gleichung von Krankheit und Sünde

[ist]. Entweder ist die Krankheit oder Behinderung eine gerechte ›Strafe des Schicksals‹

für einen moralischen Verstoß, oder aber die Behinderung ist sichtbarer Ausweis der

moralischen Verworfenheit. Wie oft müssen wir in der populären Kultur den großen

Erzschurken begegnen, die sich durch eine Behinderung ausdrücken.«23

Laut Jens Hinrichsen eignen sich blinde Kinofiguren jedoch weniger als Täter, sondern

eher als Opfer von Verbrechen.24 Besonders beliebt ist dabei das hilflose weibliche Op-

fer, beispielsweise imThriller. So schreibt Alexandra Tacke: »In der Überzahl sind in der

Filmgeschichte […] die blinden Frauen. Insbesondere im Subgenre des Blindenthrillers,

der sich in den letzten Jahren herausgebildet hat, kommt ihr eine zentrale Bedeutung

zu. Der Topos ›Die (blinde) Schöne und das Biest‹ erfährt in diesem Genre eine neue

Variante.«25

Neben dieser schutzlosen, hilfsbedürftigen Frau als blindes Opfer könnte man auch

die stereotypische Figur der blinden Justitia beziehungsweise der blinden (Augen-)Zeu-

gin anführen;26 und man kann es als eine schlaue Wendung verstehen, dass Sarama-

go mit seiner Erzählung diese Klischees transformiert hat. In seinem pandemischen

Gleichnis wird die Frau des Arztes als einzige Augenzeugin zur hilfsbereiten, aktiven,

kämpferischen Heldin, auch wenn sie sich kurzzeitig wehrlos der männlichen Gewalt

unterwerfen muss.

Ein weiterer Topos, der auch in Ensaio sobre a Cegueira auftaucht, ist die Kopp-

lung der Blindheit an das Motiv der Liebe, und speziell, die Zuneigung, die zwischen

einer Frau und einem Augenarzt entsteht oder vergeht. So befürchtet beispielsweise in

Das Liebesglück der Blinden (D 1910/11, R: Curt A. Stark/Heinrich Bolten-Baeckers)

ein Augenarzt, dass eine blinde Patientin, in welche er sich verschaut, mit Zurückge-

winnung ihrer Sehkraft ihn nicht mehr lieben könnte.27 In Friedrich Wilhelm Murn-

aus Der Gang in die Nacht (D/DNK 1920/21) gibt ein Arzt einem blinden Maler das

Augenlicht zurück, woraufhin sich die Frau des Arztes in dessen Blick, und somit in

den Maler, verliebt.28 In Ensaio sobre a Cegueira scheinen diese frühen Beziehun-

gen zwischen Medizinern und Blinden Vorbilder gewesen zu sein. So fühlen sich der

Ophthalmologe und die Frau mit der Sonnenbrille, die als Prostituierte arbeitet, in der

23 Georg Seeßlen: »Freaks andHeroes«, in:Der Tagesspiegel, 9.3.2002, S. 33. ZumZusammenhang zwi-

schenKrankheit undMoral siehe auch Susan Sontag:Krankheit alsMetapher, Frankfurt a.M.: Fischer

1996.

24 Vgl. J. Hinrichsen: Blinde im Kino: Von D.W. Griffith bis Lars von Trier –Wie Blinde und Sehbehinderte in

Spielfilmen gesehen werden, S. 5.

25 A. Tacke (Hg.): Blind Spots. Eine Filmgeschichte der Blindheit vom frühen Stummfilmbis in die Gegenwart,

S. 18.

26 Ebd., S. 19.

27 Ebd., S. 16.

28 Siehe Fabienne Liptay: »Bilder zwischen Blick undBerührung. ZumästhetischenDiskurs der Blind-

heit in FriedrichWilhelmMurnaus Der Gang in die Nacht (1920/21) und Emmerich Hanusʼ Die Sühne

(1917), in: A. Tacke (Hg.): Blind Spots. Eine Filmgeschichte der Blindheit vom frühen Stummfilm bis in die

Gegenwart, S. 37-56.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Ensaio sobre a Cegueira/Die Stadt der Blinden (2008, Fernando Meirelles) 169

weißen Blindheit zueinander hingezogen und schlafen miteinander. Die Frau des Arz-

tes bekommt dies sofort mit, verurteilt sie jedoch nicht, sondern reagiert erstaunlich

verständnisvoll; und später finden der blinde Arzt und seine sehende Frau nach einer

Phase der Entfremdung wieder zueinander.

Auch in Charlie Chaplins City Lights/Lichter der Grossstadt (USA 1931) steht

die Liebe aufgrund eines Wiedersehens unter neuen sinnlichen Bedingungen auf dem

Spiel, wenn eine ehemals blinde Blumenverkäuferin dem Mann, der ihr aus Liebe die

Augenoperation ermöglichte, erneut begegnet. Im Wiedergewinn der Sehkraft steckt

stets auch die Möglichkeit der Enttäuschung: »Was im Erblinden verloren geht, was

nach der Heilung zurückgewonnen wird, sind enttäuschende, oft abstoßende Bilder.«29

So wird das, was für einen Gewinn gehalten werden könnte, in Blindenfilmen manch-

mal zum Verlust, das Sehen zu einem Rückschlag und das Blindsein zu einem Segen

oder zu einer Stärke.30

Während das Schauen und Angeschaut-Werden eine Kommunikation bedeutet, die

zugleich eine Verbindung sowie eine Trennung der Personen konstituiert, und welche

im Kino über die Schnitte hinweg konstruiert wird, so stellt die filmische Blindheit In-

timität und Liebe unter andere Konditionen und schafft blicklose Verständigung.31 Die

Blinden finden bisweilen durch Tasten zueinander. Gelegentlich laufen sie ohne Stock

wie Schlafwandler durch die Filme, wobei »[d]ie Kamera selbst manchmal zum Tast-

stock [wird].«32 In Ensaio sobre a Cegueira wird das Tasten und Berühren zu einer

kollektiven Erfahrung, wenn sich die Eingeschlossenen immilchigen Ozean suchen, an

Leinen durch die Quarantänestation fortbewegen oder in Schlangen durch die Metro-

pole laufen. Die dadurch entstehende Nähe – dazu gleich mehr – ist konstituierend

für ein anderes Beisammensein, und vielleicht sogar für eine andere, empathischere,

intimere, ›engere‹ Gesellschaft.

Neben den gängigen Motiven und wiederkehrenden Topoi sind es die grundlegen-

den,medienspezifischen, kinematografischen Relationen, welche die Blindheit im Film

zu einer besonderen, filmphilosophischen Angelegenheit machen. Im Zusammenhang

mit Blindheit im Film wird immer auch auf den selbstbezüglichen Charakter der filmi-

schen Blindheit hingewiesen.

»Blindheit fordert eine Kunst heraus, die glaubt, sehen zu können. […] In der Figur des

Blinden denkt das Kino über sich selbst nach. Seine oft für allzu selbstverständlich

gehaltenen ontologischen Voraussetzungen, die Behauptung, es blicke, ja, es könne

das Sehen lehren, die Rede von der Kamera als von einem Auge, all das steht in der

Figur des Blinden und der Blindheit auf der Probe oder zumindest zur Debatte.«33

Die mediale, kinematografische, filmische Blindheit wird dabei sowohl als technische

Bedingung, als ästhetische Grundlage wie auch als konzeptuell und philosophisch fun-

damentales Phänomen beschrieben.

29 S. Rippling: I can see now. Blindheit im Kino, S. 12.

30 Vgl. ebd., S. 66.

31 Vgl. ebd., S. 42.

32 Vgl. ebd., S. 40.

33 Ebd., S. 1f.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Bilder der Enge

Jean-Louis Comolli hat beispielsweise in seinem Text »Machines of the Visible« zwi-

schen den sichtbaren und unsichtbaren Bestandteilen der kinematografischen Technik

und desmedialen Dispositivs in Produktion und Rezeption unterschieden.34 Neben den

sichtbaren Technologien wie Kameras, dem Aufnahmeapparat mit Filmteam, der Be-

leuchtung oder auch der Leinwand im Kinosaal, stehen die unsichtbaren Bestandteile,

wie das Schwarz auf dem Filmstreifen, die chemikalischen Vorgänge, die Prozesse der

Postproduktion, der Negativfilm, die Schnitte, der Soundtrack oder der Projektor.35 Für

Comolli bilden die unsichtbaren Teile der Technik das kinematografisch Unbewusste,

das im Film bestenfalls beständig in das Bewusstsein gerückt werden sollte. Und so

beendet er seine Betrachtungen mit den Zeilen: »lt is that strength that is needed, and

that work of disillusion, if cinematic representation is to do something other than pile

visible on visible, if it is, in certain rare flashes, to produce in our sight the very blind-

ness which is at the heart of this visible.«36

Ein Film, der eine wie auch immer geartete Blindheit visualisiert und mittels blin-

der Protagonisten von Sinnesstörungen erzählt, setzt sich häufig auch mit den bildge-

benden Verfahren des Kinos, mit dem Verhältnis von Sichtbarkeit als Gegenpol zu den

blinden Flecken und unsichtbaren beziehungsweise nicht-sichtbaren Zonen des Films

auseinander. Filme funktionieren mit ihren Schnitten, durch Montage und Kadrierun-

gen nur aufgrund dieses Zugleichs an Sichtbarkeit und Blindheit; und sie funktionieren

anderes als menschliche Augen – weshalb Stefan Rippling behauptet: »In der Metapher

der Blindheit wird übersetzt, dass der Kinematographie enge technische und episte-

mologische Grenzen gesteckt sind. Blindheit im Film bezeichnet auch die Eifersucht

von Kunst und Technik auf das natürlich Sehen.«37

Wie wir anhand von Alan Schneiders und Samuel Becketts Film gesehen haben,

ist es jedoch möglicherweise manchmal weniger der Neid des Kinos, das sich mensch-

liche Augen wünscht, sondern vielmehr eine spezifische filmische Form, in der eine

Verengung der Bilder auf einen bestimmten ästhetischen Fluchtpunkt zuläuft – oder

besser gesagt, auf zugleich zwei Fluchtpunkte. Einerseits streben manche Filme auf

einen Nullpunkt des Sehens zu,38 auf eine ästhetische Negation des Sichtbaren, das ei-

ne Reduktion und ein Verschwinden der Wirklichkeit mit sich bringt; auf der anderen

Seite, sehnen Filme in diesem Fluchtpunk etwas theoretisch, philosophisch oder unbe-

stimmt Anderes herbei – in Film beispielsweise die Sphäre des reinen Bewegungsbildes

–, in dem etwas sichtbar wird, das nur durch das Nicht-Sehen, im Nicht-Sichtbaren

hervorgebracht werden kann und das als ein Außen des filmisch Sichtbaren erahnbar

und denkbar wird. Und diese Ebene hat immer auch etwas mit bildmedialen, epistemi-

schen Transformationen zu tun, die nicht nur das Sehen, sondern auch die Erkenntnis

34 Vgl. Jean-Louis Comolli: »Machines of the Visible«, in: Teresa de Lauretis/Stephen Heath (Hg.): The

Cinematic Apparatus, London: Macmillan 1980, S. 121-142, hier: S. 125.

35 Vgl. ebd.

36 Ebd., S. 141.

37 S. Rippling: I can see now. Blindheit im Kino, S. 59.

38 Vgl. Knut Ebeling: »Blendung/en. Postphilosophische Experimente und Experimentalisierung der

Philosophie«, in: Ludger Schwarte (Hg.): Experimentelle Ästhetik (= Kongress-Akten der Deutschen Ge-

sellschaft für Ästhetik, Bd. 2), Deutsche Gesellschaft für Ästhetik e. V., 2011, S. 2, http://goo.gl/GBA7

Hp

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp
http://goo.gl/GBA7Hp


7. Ensaio sobre a Cegueira/Die Stadt der Blinden (2008, Fernando Meirelles) 171

betreffen.39 Dabei ist jedoch nicht nur die Frage interessant, wer was nicht sieht, son-

dern auch, durch welche medialen Formen und Bilder der Blendung ein neues Sehen,

Erleuchtung oder (Nicht-)Wissen entstehen.40

»Das Sichtbare ist immer eine Vorstellung von Blinden. Mit dem Kino der Illusion ist

auch das Kino der Blinden entstanden. Die Figur des Blinden gehörtwohl auch deshalb

zu den ältesten im Spielfilm. Sie artikuliert das Andere des Kinos. […] Die Blinden des

Kinos bekunden aber auch die Sehnsucht nach dem, was jenseits seiner Grenzen liegt

[…].«41

Manchmal geht der Verlust oder Gewinn des Sehens und einer anderen Wahrnehmung

in den Blindenfilmenmit einemMedienwechsel einher.42 So kannCharlie Chaplins letz-

ter Stummfilm City Lights von 1931 mit seiner durchdachten, stimmlosen Gestik und

Mimik als eine Reflexion über das Aufkommen des Tonfilms gesehen werden wie zu-

gleich als ein Abschied vom frühen Film. In Magnificent Obsession/Die wunder-

bare Macht (USA 1954, R: Douglas Sirk) ist es das dreifarbige Technicolor-Verfahren,

das sich zwischen 1932 und 1955 entwickelt, das neue Sichtbarkeiten ermöglicht und im

Melodram Unsichtbares sichtbar und das Sichtbare noch bunter und leuchtender ma-

chen kann. Science-Fiction-Filme wie Steven Spielbergs Minority Report (USA 2002),

so Alexandra Tacke, können als Kritik am Informationszeitalter verstanden werden, in-

sofern die neuen bildgebenden Verfahren des Computers oder filmische Techniken wie

Bluescreen undurchsichtige Illusionen und Simulationen hervorbringen, die ein neu-

es Verkennen und ›Ver-Sehen‹ mit sich bringen. In dieser Reihe könnte man Ensaio

sobre a Cegueira, der auf den ersten Blick nicht unbedingt als ein technisch inno-

vativer und bahnbrechender Film erscheint, als eine Auseinandersetzung mit der di-

gitalen Bildbearbeitung sehen, die sich im unsichtbaren technischen Hintergrund des

Films abspielt, das heißt mit den Programmen der Postproduktion, durch welche zum

Beispiel die Illusion entsteht, dass teils in lichtlosen Räumen und allein mit schwachen

Lichtquellen, wie beispielsweise nur mit dem Licht eines Streichholzes, gefilmt wur-

de. Diese digitalen Verfahren, die nur durch das Making-of des Films nachvollziehbar

werden, erzeugen blinde Flecken, die der Film selbst nur erahnen kann, welche jedoch

die Möglichkeiten von Kamera, Kadrierung, Tricktechnik oder Montage übersteigen.

Diesen überschreitenden Gestus, den erkennbaren Wunsch in ein Jenseits der Bilder

zu gelangen, sowie das Bewusstsein für die technologischen Erweiterungen des Filmi-

schen, haben einige Blindenfilme gemeinsam:

39 Vgl. ebd.; siehe auch Oliver Fahle: »Das Außen. Ein mediales Konzept der Moderne?«, in: Dirk

Naguschewski/Sabine Schrader (Hg.): Kontakte, Konvergenzen, Konkurrenzen. Film und Literatur in

Frankreich und frankophonen Ländern, Marburg: Schüren 2009, S. 49-60.

40 Ich werde gleich noch ausführlicher auf diesen Weg zum Außen der Bilder eingehen. Vgl. z.B. K.

Ebeling, der die literarische wie philosophische Idee der experimentellen Blendung und denNull-

punkt des Sehens anhand von Maurice Blanchots Bildtheorie und Georges Batailles »Geschichte

des Auges« beschreibt.

41 S. Rippling: I can see now. Blindheit im Kino, S. 64.

42 Zu den hier aufgeführten Beispielen vgl. A. Tacke (Hg.): Blind Spots. Eine Filmgeschichte der Blindheit

vom frühen Stummfilm bis in die Gegenwart, S. 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Bilder der Enge

»Kino verachtet manchmal, was es zeigen kann. Es gesteht seine Hybris ein. Denn es

will sich selbst, will seine Bilder überwinden. Es will sehen und die Dinge ergreifen, die

es bloß zeigt. In der Figur des Blinden denkt das Kino über sich selbst nach. Es denkt

über seineGrenzen nach, darüber, dass es sein Reich auf Illusion errichtet hat, dass sein

Material höchst unsichere bewegte Bilder, Bilder von Bildern und Nachbilder sind.

In der Figur des Blinden denkt das Kino auch über das Sehen imAllgemeinen nach. Das

Sehen bezeichnet nicht nur eine Annäherung an den Anderen und die Welt, sondern

auch eine Trennung von ihnen. Das Sehen ist nicht nur ein Erkennen, sondern notwen-

dig ein Verkennen. Denn erkannt wird stets nur das Bekannte, es ginge aber darum,

das Andere, Neue, Unerhörte zu sehen. Indem wir eingestehen, blind für das Andere

zu sein, haben wir einen Schritt auf es zu getan.«43

7.4 Der Horror und die internationale Ästhetik des Fernando Meirelles

Neben der Filmgeschichte der Blindheit sind für eine historische Einordnung auch wei-

tere Vorgänger und Gattungen relevant. Zum einen das Genre des Horrorfilms, und

insbesondere das Subgenre des Quarantänefilms, zum anderen die vorherigen Werke

von Meirelles, der sich auch vor und nach Ensaio sobre a Cegueira mit Fragen des

gemeinschaftlichen Zusammenlebens unter unterschiedlichen sozialen Bedingungen

befasst hat.

Hauke Lehmann hat darauf hingewiesen, dass Meirellesʼ Film mit dem Motiv der

Blindheit nicht durch individuelle Schicksale oder Liebe an Bedeutung gewinnt, son-

dern »vielmehr als Thematisierung eines Bandes, dass die Welt zusammen- und in ei-

ner bestimmten Ordnung hält«.44 Das Aufbrechen, Austesten und Zerstören der Figu-

rationen des Sozialen lässt sich dabei Lehmann zufolge auf den Horrorfilm der späten

1960er- und der frühen 1970er-Jahre zurückführen, in welchem sich im amerikanischen

Kino ein neues Geschichtsverhältnis dieses Genres erkennen lässt. »Dieses Verhältnis

lässt sich am besten durch den Begriff der Allegorie fassen.«45 Im Gegensatz zum klas-

sischen Horrorfilm, so Lehmann, der sich zeitlich und räumlich distanziert, verschiebt

sich der Schrecken in Filmen wie Night of the living Dead/Die Nacht der leben-

den Toten (USA 1968, R: George A. Romero), The Crazies/The Crazies – Fürch-

te deinen Nächsten (USA/ARE 1973, R: George A. Romero) oder The Texas Chain

Saw Massacre/Blutgericht in Texas (USA 1974, R: Tobe Hooper) hin zu einer Re-

flexion zeitgenössischer Sozialisation.46 Es entwickelt sich dabei, mit den Worten des

Filmkritikers RobinWood, eine »apokalyptische Phase« des Horrorfilms, in welcher der

43 S. Rippling: I can see now. Blindheit im Kino, S. 66f.

44 Hauke Lehmann: »Was die Welt zusammenhält. Figurationen des Sozialen in Fernando Meirellesʼ

Blindness (2008)«, in: A. Tacke (Hg.): Blind Spots. Eine Filmgeschichte der Blindheit vom frühen Stumm-

film bis in die Gegenwart, S. 233-250, hier: S. 235.

45 Ebd., S. 233.

46 Zu diesem Übergang vom alten zum neuen Horrorfilm siehe auch Harun Maye: »The Tension bet-

ween Nostalgia and Perversion in George A. Romero’s Night of the Living Dead (1968)«, in: Isabel-

la van Elferen (Hg.): Nostalgia or Perversion? Gothic Rewriting from the Eighteenth Century until the

Present Day, Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing 2007, S. 113-123.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036 - am 14.02.2026, 09:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

