256

F Das Christus-Kerygma und die Problematik
einer metaphysischen Christologie

1. Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

An friiherer Stelle hat sich gezeigt: Daf3 die Christus-Botschaft »den
Griechen eine Torheit« bedeuten mufdte, lag nicht daran, dafi sie von
einem sterbenden Gottessohn sprach. (Das in Athen stehende Osiris-
Heiligtum beweist, daf3 ein solcher Gedanke »den Griechen« nicht
ferne lag.) Es lag daran, daf3 diese Botschaft, als »eschatologische
Zeitansage«, den Tod Jesu als Gericht {iber »diese Welt«, seine Auf-
erweckung als den Beginn der »neuen Welt« ansagen wollte. Diese
Behauptung von der universalen Bedeutung eines partikuliren Er-
eignisses inmitten der Zeit war es, die die »Katangelia« des Paulus
»den Griechen« indiskutabel erscheinen lie8 (s.o. S.2361f.). Den-
noch ist in nachapostolischer Zeit eine Christologie entstanden, die
von philosophischen Begriffen Gebrauch machte, vor allem von den
Begriffen der »Natur« und der »Person«. In der Person Jesu sind zwei
»Naturen, die gottliche und die menschliche, »hypostatisch« ver-
eint; dies wiederum machte es notig, die »Natur« Gottes so zu den-
ken, daf3 sie, bei unverminderter Einheit, in drei Personen »subsistie-
re«.

Im Unterschied von den bisher vorgetragenen Uberlegungen
zur philosophischen Einiibung in die Christologie wird damit das-
jenige Themenfeld philosophischen Nachdenkens betreten, auf das
sich traditionell die Erwartung der Theologen konzentriert hat: Die
Philosophie hat vor allem den Bedeutungsgehalt der Begriffe »Na-
tur« und »Person« zu kliren und zugleich deutlich zu machen, in
welchem Sinne diese Begriffe im Rahmen einer metaphysischen
Christologie verwendet werden konnen. Eine nahere Betrachtung
wird freilich zeigen, daf8 dabei zunichst vor allem die Schwierigkei-
ten einer solchen theologischen Verwendung philosophischer Begrif-
fe hervortreten. Und bei der Beschreibung dieser Schwierigkeiten,
aber auch bei der Auffindung von Moglichkeiten, sie aufzulosen,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. - [@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

wird die philosophische Einiibung in die Christologie auch auf die-
sem ihrem traditionellen Felde von den Ergebnissen Gebrauch ma-
chen konnen, zu denen sie auf den weniger traditionellen Wegen
gelangt ist, die in den vorausliegenden Abschnitten dieser Unter-
suchung nachgezeichnet worden sind.

a) Zur Methode

An dieser Stelle seien zunichst, im Vorblick auf die kommenden
Ausfithrungen, einige methodische Bemerkungen iiber die Funktion
von Begriffen, iiber die Moglichkeit ihrer Ubertragung aus einem
Kontext in den anderen und iiber die Moglichkeit ihrer Weiterent-
wicklung gestattet.

Im Rahmen einer transzendentalen Theorie werden Begriffe als
die unentbehrlichen Mittel verstanden, um von der Subjektivitat des
Erlebens zur objektiv giiltigen Erfahrung tiberzugehen. Darum ist,
wie schon Kant bemerkt hat, »Erfahrung eine Erkenntnisart, die Ver-
stand erfordert«’. Wird dartiber hinaus die Erfahrung, wie dies in der
hier vorgelegten Untersuchung geschieht, als ein Dialog mit dem
Wirklichen verstanden, dann ist es immer die Begegnung mit dem
Wirklichen, die »uns zu denken gibt«, d.h. uns zur Entwicklung der-
jenigen Weisen des Anschauens und Denkens herausfordert, durch
die wir ihren Anspruch zu beantworten versuchen. Und Begriffe sind
die unentbehrlichen Mittel, um von der blof3en Betroffenheit durch
die Inhalte unseres Erlebens zu einer ersten Stufe der Antwort iiber-
zugehen: zu Fragen, die wir an das Wirkliche richten, um von ihm
Antworten zu erhalten.

Schon derartige Fragen werden nicht willkiirlich ausgedacht,
sondern sind eine Antwort auf den Anspruch, mit dem das Wirkliche
uns begegnet, sofern dieser Anspruch sich nicht im schlichten Hinse-
hen angemessen erfassen lifit, sondern eine Deutung verlangt. Fra-
gen benennen Alternativen dieser Deutung, die in der Begegnung
mit dem Wirklichen aufbrechen. Und Begriffe sind Anleitungen, sol-
che Fragen zu stellen. Nicht zufillig hat Aristoteles die Grundbegrif-
fe seiner Philosophie, die Kategorien, als Frageworte formuliert:
»Was? Wann? Wo? Wie? Warum?« usw. Darum sind Theorien, in
denen Begriffe verwendet werden, zunichst auf die Fragen zuriick-
zubeziehen, die durch sie gestellt und beantwortet werden sollen.

! Kant, KdrV B XVIL

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 257

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Das Christus-Kerygma

Das gilt, wie sich zeigen wird, auch fiir die Begriffe »Natur« und
»Person« und fiir die Theorien, die mit Hilfe solcher Begriffe formu-
liert werden. Und im speziell theologischen Zusammenhang sind sie
Anweisungen, die Frage zu formulieren, die in der Begegnung mit
Jesus aufgebrochen sind, und zwar sowohl fiir dessen Jiinger als auch
fiir solche, die nicht zum Jiingerkreise gehorten: Die Frage »Wer ist
dieser?«.

Solche Begriffe konnen unter bestimmten Voraussetzungen von
einem Theorie-Kontext in einen anderen iibertragen werden: nim-
lich dann, wenn auch in einem zunichst fremden Theorie-Kontext
Fragen gestellt und beantwortet werden, in denen der Rezipient seine
eigenen Fragen zwar nicht hinsichtlich ihres besonderen Inhalts, aber
hinsichtlich ihrer Form wiedererkennt. Dann kann er erproben, ob sie
ihm dazu helfen, auch seine eigenen Erlebnisse (um eine von Kant
bevorzugte Metapher zu gebrauchen) so zu »buchstabieren«, daf8 er
sie »als Erfahrung lesen« kann. Das gilt, wie sich zeigen wird, auch
fiir die theologische Rezeption der urspriinglich philosophischen Be-
griffe »Natur« und »Person«. Sie dienen im philosophischen Kontext
dazu, die Frage » Was ist dieses?« so zu stellen, daf3 sie in der Begeg-
nung mit dem Wirklichen beantwortet werden konnen. Diese Frage
(Die »Was-ist-das-Frage«) ist eine der Grundfragen der Philosophie.
Und der Glaubende kann an dieser Frage eine gewisse formale Ver-
wandtschaft zu seiner Frage » Wer ist dieser?« erkennen; daher kann
er versuchen, die Begriffe, die der »Was-ist-das Frage« den Weg zur
Beantwortung weisen, sich so anzueignen, daf8 sie auch ihm helfen,
sein subjektives Erleben in Erfahrung zu verwandeln. Doch wird
schon an dieser Stelle deutlich: Die philosophische Frage »Was ist
dieses?« und die Frage derer, die Jesus begegnet sind »Wer ist die-
ser?« sind nur in gewissen Hinsichten strukturverwandt. Daraus er-
gibt sich die fiir Philosophen wie fiir Theologen gleichermaflen wich-
tige Methodenfrage: Konnen Begriffe, die der »Was-Frage« die
Richtung weisen, (z.B. der Begriff »Natur«) auch fiir die Beantwor-
tung der »Wer-Frage« eine Hilfe sein? Und wenn der Begriff der
»Person« zweifellos dazu bestimmt ist, die »Wer-Frage« zu stellen
und zu beantworten, kann dann die Beziehung des Personbegriffs
auf den Begriff der Natur so gedacht werden, daf3 dabei nicht auch
der Personbegriff unter die Herrschaft der »Was-Frage« gerat?

Aber weder Fragestellungen noch Begriffe, die notwendig sind,
um die subjektive Betroffenheit durch das Erlebnis in solche Fragen
zu verwandeln, sind feststehende Grofien. Sie sind Phasen im Dialog

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

mit dem Wirklichen. Ob und in welchem MafSe Fragen »richtig« ge-
stellt sind oder »an der Sache vorbeigehen«, ob und in welchem Ma-
e Begriffe dazu dienlich sind, die »richtigen« Fragen zu formulieren
und »themengerechte« Antworten zu finden, muf sich jeweils im
weiteren Verlauf dieses Dialogs mit dem Wirklichen erst herausstel-
len. Denn bei dem Versuch, durch Fragen und durch die sie leitenden
Begriffe dem Anspruch des Wirklichen auf der Spur zu bleiben, zeigt
sich immer wieder, daf$ dieser Anspruch uns nétigt, unsere Fragen
neu zu formulieren und zu diesem Zwecke unsere Begriffe zu ver-
andern. Begriffe haben ihre Geschichte, nicht weil einzelne Men-
schen oder Gruppen sie willkiirlich in einem verdnderten Sinne ge-
brauchen, sondern weil der »je groflere Anspruch des Wirklichen«
sich als vorantreibendes Moment in dieser Geschichte erweist. Ein
Beispiel dafiir ist die Verinderung des Begriffs der Kausalitit, ohne
den keine wissenschaftliche Erkenntnis moglich ist und der sich doch,
unter dem vorantreibenden Anspruch des Wirklichen, im Verlauf der
Wissenschaftsgeschichte veriandert hat. Gleiches gilt aber auch, wie
sich zeigen wird, auch fiir die Begriffe »Natur« und »Person«. Thre
Weiterentwicklung ist in entscheidenden Hinsichten nicht die Folge
willkiirlicher Neu-Definitionen gewesen, sondern ergibt sich aus
dem dialogischen Wechselverhaltnis, in welchem solche Begriffe es
moglich machen, den Anspruch des Wirklichen zu vernehmen, und
der weitertreibende, »je grofleren« Anspruch des Wirklichen immer
wieder eine Verinderung dieser Begriffe erfordert.

An dieser Geschichte der Fragestellungen und Begriffe hat der
Dialog zwischen Menschen, die diese Fragen stellen und die ihnen
entsprechenden Begriffe gebrauchen, einen wesentlichen Anteil. An
fritherer Stelle wurde gesagt: Das »Verbum Oris«, das von einem
Menschen an den anderen gerichtet wird, teilt dem Horer nicht nur
die BewufStseinszustinde des Sprechers mit, sondern spricht zu ihm
iiber eine Sache; aber es gewinnt diesen Sachbezug nur daraus, daf3
schon das » Verbum Mentis«, das Anschauen und Denken des Einzel-
nen, dialogischen Charakter hat und die Antwort enthilt, die dieser
Einzelne auf den Anspruch der Sache gegeben hat. Das Verbum Oris
gibt diesen Anspruch der Sache an den Horer weiter und fordert auch
ihn zu seiner Antwort heraus, die nun freilich seine eigene Antwort
ist und deswegen auch den ersten Sprecher {iberraschen kann. Der
Dialog zwischen verschiedenen Subjekten, die auf solche Weise iiber
die gleiche Sache sprechen, ist einer der ausgezeichneten Orte, an
denen der Anspruch der Sache sich als »je grofier« erweist und so

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 259

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Das Christus-Kerygma

beide, Sprecher wie Horer, zu einer Umgestaltung ihres Anschauens
und Denkens nétigt und damit zu neuen Weisen des Erfahrens befa-
higt. Der so gefiihrte Dialog wird, statt bloe »Ubertragung von In-
formationen« zu sein, fiir den Horer und riickwirkend auch fiir den
ersten Sprecher zu einem Teil jener »Formatio Mentis«, kraft derer
beide fihig werden, ihre subjektiven Erlebnisse in Erfahrungen zu
transformieren und, im weiterschreitenden Dialog mit der Wirklich-
keit, neue Erfahrungen zu machen (s. Band I, 1. Teilerg. S. 270ff.).

Das gilt auch fiir Fragestellungen und Begriffe. Auch sie — und
nicht erst die mit ihrer Hilfe erreichten Problem-Losungen — sind
schon Antworten, die auf den Anspruch des Wirklichen gegeben wor-
den sind. Werden solche Fragestellungen und Begriffe im sprach-
lichen Ausdruck an Horer weitergegeben, dann geben sie auch an
diese einen Anspruch des Wirklichen weiter, den die Horer im eige-
nen Fragen und Begreifen neu zu beantworten haben. Auch solches
Fragen und Begreifen will immer neu gelernt sein. Und der Dialog
unter verschiedenen Subjekten ist fiir beide Beteiligten eine »Schule
der Erfahrungg, die sich schon als »Schule des Fragens« wirksam er-
weist. Die Geschichte der Begriffe, die durch den vorantreibenden
Anspruch des Wirklichen in Gang gehalten wird, ist in wichtiger
Hinsicht der Niederschlag jener »Schule des Fragens«, die alle, die
an einem solchen Dialog beteiligt sind, im Wechselverhaltnis unter-
einander durchlaufen haben. Im Folgenden wird sich zeigen, dafs dies
auch fiir die Geschichte der Begriffe »Natur« und »Person« gilt, so-
fern diese in der Begegnung zwischen Philosophen und Glaubenden
eine Weiterentwicklung erfahren haben.

Diesen Hinweisen ist ein weiterer hinzuzufiigen, der fiir das
Verstindnis des Wechselverhiltnisses zwischen philosophischen und
theologischen Fragestellungen und Begriffen bedeutsam sein kann:
Wenn ein Sprecher an den Antworten und Gegenfragen, die der Ho-
rer an ihn richtet, die Forma Mentis des Horers abliest und sich be-
miiht, sich die Weisen des Fragens und Begreifens zueigen zu ma-
chen, die dieser Forma Mentis entsprechen, dann ist dies nicht nur
ein didaktischer Kunstgriff; es geht nicht nur darum sich der An-
schauungs- und Denkform des Horers »anzupassen« und ihm auf
diese Weise verstindlich zu machen, wovon die Rede ist. Es handelt
sich vielmehr zugleich um einen Lernprozefd des Sprechers, der ihn
befihigt, auch seinerseits den Anspruch der Sache, den er weiterge-
ben will, neu zu begreifen und angemessenere Weisen des eigenen
Fragens zu entwickeln. Dabei kann sich zeigen, dafi dieser Anspruch

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

der Sache den Sprecher, der auf die Antwort des Horers achtet, dazu
notigt, auch seinerseits die Anschauungs- und Denkformen, die der
Horer ihm bezeugt, nicht unverindert zu tibernehmen, sondern wei-
terzuentwickeln, weil sie ihm nur so dazu verhelfen konnen, seine
eigenen Fragen themengerecht zu stellen und zu beantworten. Die
Antwort des Horers wird fiir den Sprecher nur in kritischer Aneig-
nung bedeutsam. Wenn er nun dem Horer diese von ihm vollzogene
Weiterentwicklung der Begriffe mitteilt, die er seiner RiickdufSerung
verdankt, dann notigt er diesen Horer nicht, seine eigenen bisher
bewihrten Fragestellungen und Begriffe ihres Inhalts zu berauben
und die ihm geldufig gewordene Weise des Anschauens und Den-
kens nur als leere Form zu benutzen, die er mit neuen Inhalten fiillt.
Vielmehr zeigt der Sprecher dem Horer Moglichkeiten auf, in seinen
eigenen Fragestellungen und Begriffen jenen weitertreibenden An-
spruch des Wirklichen zu beantworten, der auch ihn, den Horer, da-
zu befihigt, auf diesen Anspruch die angemessenere Antwort zu ge-
ben. Es ist eine Bewihrungsprobe des Dialogs, der unter Menschen
gefithrt wird, inwieweit es gelingt, dem Horer wie dem Sprecher den
Anspruch des Wirklichen als einen solchen vorantreibenden An-
spruch vernehmbar zu machen, der sich als wirksames Moment in
der Geschichte ihrer Fragestellungen und Begriffe zur Geltung
bringt.

Es wird zu zeigen sein, daf$ dies auch fiir die Geschichte der Be-
griffe »Natur« und »Person« gilt, zu deren Weiterentwicklung die
Begegnung von Philosophie und Theologie wesentlich beigetragen
hat. Der Dialog zwischen Philosophie und Theologie um das rechte
Verstindnis dieser Begriffe ist ein ausgezeichnetes Beispiel fiir jene
»Schule der Erfahrunge, die Sprecher und Horer im Dialog mitein-
ander durchlaufen und der jeden von ihnen dazu befahigt, ihre je ei-
gene Aufgabe auf neue Weise zu erfassen und zu erfiillen.

b)  Erste Schritte einer Anwendung auf die Begriffe der
»metaphysischen Christologie«

Die Eigenart einer »metaphysischen Christologie« und, in ihrer Kon-
sequenz, einer »metaphysischen Trinititslehre« ist nur verstandlich,
wenn sie als Explikation der Christus-Verkiindigung begriffen wird.
Beide theologischen Traktate beantworten gemeinsam die Frage: Wie
mufd das Sein des Christus verstanden werden, wenn sein Wirken
begreiflich werden soll? Ein Beispiel fiir diese Riickfrage vom Wirken

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 261

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Das Christus-Kerygma

Jesu nach seinem Sein bietet die Frage: »Wer ist dieser, daf3 ihm sogar
der Sturm und die Wellen gehorchen?«?. Um die Eigenart einer sol-
chen Frage deutlich werden zu lassen, mag folgender Hinweis hilf-
reich sein: Die Bibel enthilt keinen Bericht, aus dem hervorginge,
daf eine solche Frage mit Bezug auf einen der Propheten gestellt
worden wére. Wohl aber wurde sie von den Vertretern der jtidischen
Behorde an Johannes den Taufer gerichtet: »Wer bist du?«®. Und
Jesus selbst stellte die entsprechende Frage seinen Jiingern: »Thr aber,
fiir wen haltet ihr mich?«*. Beide aber, der Taufer und der Christus,
waren mit der Botschaft vom »nahe herbeigekommenen Gottes-
reich« aufgetreten. Es scheint also, dafl der Anspruch, zu einer der-
artigen »eschatologischen Zeitansage« bevollmichtigt zu sein, die
Frage »Wer bist du?« unabweislich gemacht hat. Das aber bedeutet
zugleich: Die Antwort auf die Frage nach dem »Sein« des Taufers
bzw. des Christus muf8 sich darin bewihren, daf3 sie zugleich den
Grund seiner besonderen Vollmacht erkennbar macht.

Nun hat die Frage »Wer bist du?« eine zweifache Bedeutung. Sie
zielt zunidchst auf die Unverwechselbarkeit eines Individuums, von
dem der Fragesteller schon Kenntnis hat, von dem aber zweifelhaft
ist, ob es mit dem, dem diese Frage gilt, identisch sei. So wissen die
Vertreter der jiidischen Behorde schon, wen sie meinen, wenn sie von
»dem Christus«, von Elia oder »dem Propheten« sprechen; die Frage
ist, ob Johannes mit einem von ihnen identisch sei. In vergleichbarem
Sinne konnten die Jiinger, die Jesus aus seinem Wirken in Galilda und
Judia kannten, im Zweifel sein, ob der Auferstandene, der ihnen be-
gegnete, mit dem Gekreuzigten identisch sei. Die Aussage Jesu »Habt
keine Angst, ich bin es«® bestitigt gerade diese Identitit.

An spiterer Stelle wird davon zu handeln sein, daf§ der Begriff
der »Person« die Funktion hat, derartige Akte der Identifikation
moglich zu machen. Er leitet dazu an, in einer Vielfalt von Weisen
des Verhaltens, die beobachtet werden kénnen, die Identitidt dessen
zu erkennen, der sich auf solche Weise verhilt, indem in jeder dieser
Verhaltensweisen die »unverwechselbare Handschrift« des gleichen
Handelnden (oder Leidenden) ihren Ausdruck findet. Diese Aufgabe

2 Mk. 4,41 und Parallelen.
3 Joh 1,19-23.

4 Mt 16,15.

5 Mt. 14,27 und Parallelen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

war auch denen gestellt, die dem Auferstandenen begegnet sind. So
haben die Jiinger in Emmaus den Herrn am Brotbrechen erkannt und
erst dadurch erfafit, wer mit ihnen zuvor auf dem Wege gewesen war
und ihnen »die Schriften erschlofs«. Wenn nun der Begriff der »Per-
son« dazu entwickelt worden ist, zu solchen Akten des Identifizierens
anzuleiten, dann ergibt sich daraus die Frage, ob dieser philosophi-
sche Begriff auch den Glaubenden zur Erfiilllung ihrer Aufgabe die-
nen kann.

Die Frage »Wer bist du?« kann aber auch die Bedeutung haben,
in der Vielfalt der Verhaltensformen eine einheitliche Quelle der
Kraft erkennen zu wollen. Sie fragt dann nicht nach dem Individuum
und seiner Identitit, sondern nach der Eigenart seines Seins, aus der
die Eigenart seines Wirkens verstindlich werden soll. Die so verstan-
dene Frage ist hermeneutischer Natur; eine Vielfalt von beobachte-
ten Weisen des Tuns und Leidens (darunter z.B. die Stillung des
Sturms auf dem See) soll aus einer einheitlichen Kraftquelle ver-
stindlich gemacht werden, die im Sein des Handelnden ihren Ur-
sprung hat (Wer ist dieser, daf3 er so wirken kann?). Stellt man die
so verstandene Frage nach dem »Sein« als »Quelle der Wirkfihig-
keit« mit Bezug auf Christus, wie er in den Evangelien bezeugt wird,
dann wird man sie in folgender Weise prizisieren miissen: Da das
entscheidende Wirken Jesu, auf das seine Wunder nur hinweisen,
durch seinen Tod und seine Auferstehung geschehen ist, lautet die
leitende Frage: Wie muf3 das Sein Jesu verstanden werden, wenn ein-
sichtig werden soll, daf3 sein Leiden und Auferstehen den Sieg tiber
die alte Welt und den Beginn der neuen bewirkt habe. (Denn auch die
Verkiindigung des Wortes kann nur wirksam zusagen, was in Jesu
Tod und Auferweckung schon gewirkt ist.) Daran aber schlief3t sich
die Frage an: Wie muf8 das Sein des Gekreuzigten und Auferweckten
begriffen werden, wenn verstandlich werden soll, daf8 eine »Sym-
morphia« mit ihm moglich sei, die auch der Bedringnis der Juden
und Christen den Charakter einer »Teilhabe« an diesem Sieg und an
dem dadurch gestifteten Neubeginn verleiht?

Es gibt, vor allem im Johannes-Evangelium, Selbstaussagen
Jesu, die der Erfiillung dieser hermeneutischen Aufgabe dienen.
Wihrend die Aussage »Ich bin es« (»Ego eimi« ohne Pradikat) die
Identitit des Auferstandenen mit dem Gekreuzigten zum Ausdruck
bringt, sind Aussagen von der Art »Ich bin die Auferstehung und das
Leben« (»Ego eimi« mit pridikativer Erweiterung) dazu bestimmt,
das Wirken Jesu — »Wer an mich glaubt, der lebt, auch wenn er

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 263

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Das Christus-Kerygma

stirbt« — auf eine Wirkkraft zuriickzufithren, die sich aus dem Sein
Jesu ergibt — »Ich bin das Leben«®.

Es wird sogleich davon zu handeln sein, daf8 der philosophische
Begriff der »Natur« die Funktion hat, die soeben beschriebene her-
meneutische Aufgabe zu erfiillen. Er leitet dazu an, in der Vielfalt
der Weisen des Handelns und Leidens, die an einem Subjekt beobach-
tet werden konnen, die einheitliche Eigenart der Potentialitit zu er-
fassen, die sich in all diesen Verhaltensweisen ausdriickt. Und da, wie
die soeben erwihnten Beispiele belegen, diese Aufgabe auch den
Glaubenden gestellt ist und sie zu der Frage veranlafit: »Wer ist die-
ser?«, wird zu priifen sein, ob der philosophische Begriff der »Natur«
auch ihnen dazu dienen kann, ihre Aufgabe zu erfiillen. Bezogen auf
das Leiden und die Auferweckung Jesu wiirde dies bedeuten: Der Be-
griff der »Natur« leitet dazu an, nach der gleichen Quelle der Kraft
zu fragen, die der Kreuzes-Niedrigkeit Jesu den Charakter des »Sie-
ges iiber den Fiirsten dieser Welt« verleiht und seine Auferwek-
kungs-Herrlichkeit zum Grund der Hoffnung fiir »die Vielen« wer-
den lafst.

Um nun zu priifen, ob die Begriffe »Person« und »Natur« dazu
geeignet sind, auch die Glaubenden iiber das blofle Erstaunen tiber
Jesu Tun und Leiden hinauszufiihren und sie zu einer themengerech-
ten Weise des Fragens zu befihigen, ist die zweifache Frage zu stel-
len: Bleiben diese Begriffe, wenn sie auf Jesus angewandt werden,
Interpretamente des konkreten historischen Christus-Ereignisses?
Oder geht dabei der Bezug zur Geschichte verloren? Dafiir aber gibt
es ein eindeutiges Kriterium: Lost eine metaphysische Christologie
und Trinititstheologie den Christus, von dem sie spricht, aus dem
Zusammenhang der Ekklesia Israel und ihrer Geschichte heraus?
Oder eroffnet sie Moglichkeiten, ihn als den zu beschreiben, der die
Krise dieser Geschichte anzeigt und die Wende dieser Krise wirksam
ansagt?

2. Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs:
Die Aneignung der Uberlieferung Israels

Das Verhiltnis der christlichen Verkiindigung zur Uberlieferung der
Ekklesia Israel ist von Paulus auf die Formel gebracht worden, es gehe

¢ Joh 11,25.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs

nicht darum, das Gesetz »abzutunc, sondern ihm »seinen Bestand zu
geben«”. Das schlof die Uberzeugung ein, die »Bundesschliisse« mit
den Vitern® und die darin zum Ausdruck kommende Erwihlung
Israels seien »unwiderruflich«?. Deshalb blieben »Gesetz und Pro-
pheten« ein fiir alle Zeiten unentbehrlicher Bestandteil der christ-
lichen Uberlieferung. Das aber hat Folgen fiir die Weise, wie die
Christenheit ihre eigene Geschichte erzihlt und in deren Lichte ihre
jeweilige Gegenwart begreift. Abraham bleibt auch fiir die Christen
der »Vater im Glauben«!®; die »Zehn Gebote« bleiben das Grund-
gesetz des Bundesvolkes; der christliche Gottesdienst schliefSt sich
mit seinen Hauptfesten Ostern und Pfingsten, an die jiidische Feier
des Pessach und des »Wochenfestes« an. Freilich blieb bezeichnender-
weise der herbstliche Teilzyklus des jiidischen Jahreskreises mit Neu-
jahrsfest, Versohnungstag und Laubhiittenfest ohne Entsprechung
im christlichen Festkalender: Die Feier des Kreuzestodes Jesu wurde
zum »Versohnungstag« der Christen und die Feier seiner Auferste-
hung zum »Geburtstag der neuen Schopfung«.

Ein Schliisselbegriff fiir diese Ubernahme der israelitisch-jiidi-
schen Uberlieferung lautete »Fiille« — »Pléroma«. Dieser Begriff be-
zeichnete zunichst die schon von Jesus angesagte »Fiille der Zeit«!'.
Sodann aber bezeichnet dieser Begriff das »Zur-Fiille-Kommen« des
gottlichen Heilswirkens an den Vitern und damit zugleich das »Zur-
Fiille-Kommen« dessen, was Mose und die Propheten gewirkt und
gesagt haben. Der Satz »Es mufSte aber die Schrift erfiillt werden«
scheint zu den geprigten Formen der apostolischen Predigt gehort
zu haben™. Diese Formulierung verbindet zwei Inhalte miteinander:
die Einlosung einer gegebenen Verheifsung und das »Zur-Fiille-Kom-
men« dessen, was an den Vitern gewirkt worden war. Deshalb zielt
die Rede von der »Fiille« nicht auf die Behauptung ab, daf$ den Vi-
tern nur in Wort und Zeichen vorher-bedeutet worden sei, was erst in
Christus Realitit geworden ist, sondern darauf, daf3 die vielen realen
Heilstaten Gottes an allen Generationen in der Geschichte Israels in
Christus in ihre Fiille und deswegen an ihr Ziel gelangt seien. Darum

7 Roém 3,31.

8 Rom 9,4.

% Rom 11,29.

10 Gal 3,4.

' (so der Beginn der Predigt Jesu Mk. 1,15; als Bekenntnisformel der christlichen Ge-
meinde belegt in Gal 4. 4 und Eph 1,10).

12 Apg 1,16.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 265

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Das Christus-Kerygma

verliert auch fiir die christliche Gemeinde das, was im Verlauf der
Geschichte Israels geschehen und gesagt worden ist, niemals seine
Kostbarkeit und Denkwiirdigkeit, auch wenn die Abfolge der Heils-
taten Gottes einer »Oikonomia« folgte, die auf ein vollendendes Ziel
ausgerichtet war, das nach christlicher Uberzeugung in Christus er-
reicht worden ist. (Es ist daher mehr als zweifelhaft, ob es diesem
Verstindnis von »Erfiillung« gemafl war, wenn Thomas von Aquin
das Verhiltnis zwischen dem Gottesdienst Israels und dem der Kirche
mit den Worten beschrieb. » Vor der Wahrheit muf3 das Zeichen, vor
dem Licht der Schatten weichen, Nacht vertreibt des Tages Strahl« —
so in der »Sequenz« des Fronleichnamsfestes.)

In ein Verstindnis der Geschichte, das durch das Leitwort von
der »Fiille« bestimmt wird, zeichnet nun die christliche Botschaft
auch das Kommen Jesu ein. So ist, nach der »Antrittspredigt« Jesu
in Nazareth, in seiner Ankunft das Wort des Propheten Jesajah »zur
Fiille gelangt«, und zwar »heute«'. In dieser » Antrittspredigt«, die
Lukas programmatisch an den Anfang aller Reden Jesu setzt, hat die
Botschaft Jesu den Charakter einer »eschatologischen Zeitansage«:
Das »Heute« des Auftretens Jesu ist die Stunde der »Fiille«. Und nach
einem im Galaterbrief zitierten Bekenntnis ist die »Fiille der Zeit«
die Stunde seiner Ankunft bei den Menschen.

Diese eschatologische Zeitansage setzt ein bestimmtes Ver-
stindnis der Geschichte voraus; spezieller betrachtet: sie fiigt die Er-
eignisse von Christi Tod und Auferweckung in die Geschichte Israels
ein. Denn die durch diese Zeitansage angesagte »Stunde« ist der Zeit-
punkt einer Krise in der Geschichte Israels, zu deren Deutung jene
Begriffe nicht ausreichen, mit denen die Propheten der Exilszeit den
Untergang des Ersten Tempels gedeutet haben. Leitend fiir diese
Deutung war der Begriff des »untreuen Volkes« gewesen, das durch
seinen Dienst an fremden Goéttern das gottliche Gericht provoziert
habe; inmitten dieses Gerichtes aber wurde diesem Volk ein »neuer
Bund« zugesagt, der niemals mehr gebrochen werde und deshalb die
Maoglichkeit eines gottlichen Gerichts fiir alle Zukunft ebenso aus-
schliefle, wie durch den Bund mit Noah die Moglichkeit einer neuen
Sintflut fiir alle Zukunft ausgeschlossen worden ist. Angesichts der
gesteigerten Bemiithung um Gesetzestreue, die fiir das Judentum der
Makkabierzeit charakteristisch war, konnten diese Begriffe nicht

B Luk 4.21.
4 Gal 4,4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs

mehr auf iiberzeugende Weise herangezogen werden, um die neue
Krise zu deuten, die sich schon zur Zeit des Zweiten Tempels an-
bahnte und in der Zerstérung dieses Tempels durch die Romer of-
fenkundig wurde. Statt dessen bot sich in dieser Lage die (deutero-)
jesajanische Verkiindigung vom stellvertretenden Leiden des »Got-
tesknechtes« an, auf den die Stinden aller Volker gelegt sind und der
zugleich, durch dieses sein Leiden, die Heilung aller Volker bewirkt.
In diesem »leidenden Gottesknecht« konnte das Volk in immer neu-
en Phasen seiner Bedringnis sich selbst wiedererkennen und so auch
sein Leiden als Ausdruck seiner Berufung verstehen, Mittler des
gottlichen Heilswirkens auch an den Vélkern zu sein (vgl. o. S. 205 ff.
und 4. Teilergebnis S.209).

Indem nun die christliche Botschaft »den Christus« als den »lei-
denden Gottesknecht« begriff, machte sie Jesu Kreuz und Auferwek-
kung als diejenigen Ereignisse verstindlich, in denen die gesamte Ge-
schichte Israels zu ihrer »Fiille« gelangte: Es bedurfte, so ist der Sinn
dieser Botschaft, dieses einen leidenden Gottesknechts, weil nur er
kraft seiner gottlichen Natur auch dem Leiden und dem Sterben den
Charakter einer heilswirksamen Tat geben konnte. Und nur durch die
Gestaltgemeinschaft mit ihm konnte auch die Bedringnis, von Juden
und Christen gemeinsam durchlitten, Anteil an seinem »Sieg tiber
die Welt« gewinnen und deshalb zum Ursprung einer Hoffnung wer-
den, die »nicht zuschanden werden laf3t« — freilich eines Sieges, der
fiir die Selbst- und Welterfahrung der Betroffenen auf schmerzliche
Weise verborgen blieb, und damit eines Hoffnungsgrundes, der ein
»Hoffen wider alles Hoffen« erforderte und zugleich méglich mach-
te. Erst so konnte deutlich werden, daf} auch das vielfache Leiden von
Juden und Christen eine Gestalt ihrer Erwihlung sein kann, die von
seiten Gottes niemals widerrufen wird. Die Zusage an die Viter, dafs
in allen Bedringnissen »immer ein Rest sein werde fiir ein grofies
Entrinnen«, schlief3t, so verstanden, auch diejenigen ein, fiir die es
in diesem irdischen Leben kein Entrinnen gegeben hat: Auch und ge-
rade sie sind, in der Gemeinschaft mit dem Leiden des Christus, dazu
fahig, heilswirksame Mittler des »Segens fiir alle Sippen des Erdbo-
dens« zu sein (s.0. S. 224 f. und 242 ff.).

Erst so ergab sich der Kontext, innerhalb dessen die Frage »Wer
ist dieser«? ihren konkreten Inhalt: Wer mufite Jesus »sein«, wenn
verstandlich werden sollte, da3 nach dem Verstindnis der Glauben-

5 Vgl. Gen 45.7.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 267

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Das Christus-Kerygma

den in seinem Leiden und Auferstehen die Geschichte Israels und
damit zugleich die Geschichte aller »Sippen des Erdbodens« zu ihrer
Fiille gelangt sei?

Im Lichte der so gestellten Frage gewann der Begriff der »Fiille«
eine weitere Bedeutung hinzu: Neben der »Fiille der Zeit« und dem
»Zur-Fiille-Kommen« der gesamten Geschichte Israels bezeichnet er
nun die Bedingung dafiir, dafy der »Sohn« alle Zeit und Geschichte
zur Fiille bringen konnte: Er war der, »in dem die ganze Fiille der
Gottheit leibhaftig wohnt«'¢. Und alle spiter entwickelten theologi-
schen Lehren von den zwei Naturen in der einen Person des Christus
und von den drei Personen in der einen Gottheit sind dazu bestimmt,
die Frage zu beantworten: Wer ist der Christus, der in seinem Wirken
alles zur Fiille bringen konnte, weil er zuvor in seinem Sein die ganze
Fiille besaf3? Die Gemeinde derer aber, die »aus seiner Fiille empfan-
gen haben Gnade um Gnade«", bezeugt auch der Ekklesia Israel jene
Fiille, zu der auch sie, und zwar »Israel als ganzes«, berufen bleibt's.

Der Weg freilich, auf dem diese Berufung an ihr Ziel gelangt, ist
durch Christi Tod und Auferstehung vorgezeichnet. Denn dem Be-
griff der »Fiille« die in dem Christus »wohnt« und die Geschichte
Israels zur Fiille bringt, korrespondiert der Begriff der »Entleerungg,
die der Sohn freiwillig auf sich genommen hat und die auch diejeni-
gen, die an ihn glauben, auf sich nehmen miissen, um mit der ganzen
gottlichen Fiille beschenkt zu werden. Und dies ist der Kontext, in
dem auch alle »Deszendenz-« und »Inkarnations-Theologie« ihre
Stelle findet: Nur weil der »Sohn« nicht aus einer Notwendigkeit
seiner Natur heraus, sondern aus Gottes freier Entscheidung »vom
Weibe geboren und dem Gesetz untertan« geworden ist'®, konnte er
zur Fiille bringen, was in der gesamten Geschichte Israels schon ge-
sagt und getan worden war.

Daf3 es weder fiir »Griechen« noch fiir »Juden« einen anderen
Weg zur Fiille des Heiles gibt, als den der Teilhabe an der Selbst-Ent-
leerung des Sohnes, zeigt an, wie es mit »dieser Welt« bestellt ist. Sie
steht, als gott-entfremdete Welt, unter Gottes Gericht; und die »Er-
wihlten« werden nicht dadurch zu einem »Rest fiir ein grofSes Ent-
rinnen«, daf3 ihnen ein Heilsweg »am Gericht vorbei« offensteht,

16 Col. 2,9.
7 Joh 1,16.
8 Roém 11,26.
Y Gal 4,5.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs

sondern dadurch, dafs sie dieses Gericht, stellvertretend und vorweg-
nehmend, durchleiden. »Das Gericht fingt beim Hause Gottes an«®.
Von hier aus versteht die Gemeinde der Christen die »Bedrangnis«,
die sie »in dieser Welt« erleidet, und entdeckt in dieser Bedringnis,
um der Gemeinsamkeit mit Christus willen, die Quelle ihrer Hoff-
nungskraft. »So bewirkt die Bedringnis Durchhaltekraft (Hypo-
moné), die Durchhaltekraft Bewihrung, die Bewidhrung Hoffnung;
die Hoffnung aber lif3t nicht zuschanden werden«?!. Diese Bedring-
nis aber durchleidet die junge christliche Gemeinde, unter der Gewalt
der rémischen Kaiser, gemeinsam mit den Juden. (Es ist schon darauf
hingewiesen worden, daf} die ersten »Christenverfolgungen« in
Wahrheit Judenprogrome gewesen sind.) Darum bezeugt sie ihre
Hoffnung auch den »Kindern Israels«, auch jenen, die Jesus nicht als
den Christus anerkennen. So stiftet die Hoffnung, in solcher Be-
dringnis an der »Kenosis« des Sohnes und damit zugleich an seiner
Fiille Anteil zu gewinnen, im Verstindnis der Christen gerade dort
die tiefste Gemeinschaft mit der Ekklesia Israel, wo aus deren Sicht
der schirfste Gegensatz aufbricht. Die Juden, die das Christusbe-
kenntnis fiir blasphemisch halten, sind, ihrem eigenen Selbstver-
standnis nach, denen, die an Christus glauben, »um des Evangeliums
willen zu Feinden geworden«, aus der Sicht der Christen aber »in der
Auserwiahlung zu Freunden um der Viter willen«?2.

Der Erfahrungskontext, in den die christliche Uberlieferung auf
solche Weise alles einschreibt, was den Glaubenden widerfihrt, ist
durch die paradoxe Einheit von offenkundiger Gemeinschaft mit
Christi »Entleerung« und verborgener Gemeinschaft mit seiner
»Fiille« bestimmt. Und in diesem Kontext entdeckt die christliche
Gemeinde ihre Schicksalsgemeinschaft mit der Ekklesia Israel, deren
»Bedringnis« nicht mehr, wie nach der Zerstérung des Ersten Tem-
pels, als Folge mangelnder Treue zu Gottes Gesetz verstanden werden
kann, sondern nun als stellvertretend fiir die Welt antizipatorisch
durchlittenes Gericht gedeutet werden muf. Dieses stellvertretend
durchlittene Gericht aber wird, christlich verstanden, auch fiir Israel
zum Ausdruck seiner bleibenden Erwihlung, gemeinsam mit dem
Christus die »Entleerung« zu durchleiden, um so zur »Fiille« zu ge-
langen.

201 Petr. 4,17.
21 Rém 5,3 ff.
22 Rom 11,28.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 269

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Das Christus-Kerygma

Damit ist zugleich ein MafSstab gesetzt, an denen jeder Begriffs-
gebrauch einer christlichen Theologie sich zu bewihren hat: Diese
Begriffe miissen geeignet sein, die Christus-Botschaft als »eschatolo-
gische Zeitansage« auszulegen. Diese Zeitansage aber fiigt, indem sie
von der »Fiille« spricht, die Ereignisse von Christi Leben, Sterben
und Auferstehen so in die Geschichte Israels ein, daf3 sie deren ge-
genwirtige Krise deutet und zugleich die Wende dieser Krise ansagt.
Daraus ergibt sich die Bedeutung der schon an friiherer Stelle formu-
lierten Kriterien: Bleiben solche Begriffe Interpretamente des kon-
kreten historischen Christus-Ereignisses? Oder geht dabei der Bezug
zur Geschichte verloren? Dafiir aber gibt es ein eindeutiges Kriteri-
um: Losen sie den Christus, von dem sie sprechen, aus dem Zusam-
menhang der Ekklesia Israel und ihrer Geschichte heraus? Oder er-
offnen sie Moglichkeiten, ihn als den zu beschreiben, der die Krise
dieser Geschichte anzeigt und die Wende dieser Krise wirksam an-
sagt?

Freilich bedarf es kaum einer ausfiihrlichen Begriindung, um
hinzuzufiigen: Damit ist ein Maf3stab gesetzt, dem weder die theo-
logische Theorie noch die Lebenspraxis der Christen zu allen Zeiten
auf hinlingliche Weise gerecht geworden ist.

3. »Natur« und »Person« —
Zwei Beispiele fiir die Chancen und Schwierigkeiten des
Versuchs, von metaphysischen Begriffen einen theologischen
Gebrauch zu machen

Das soeben formulierte Kriterium ist auch auf die Begriffe »Natur«
und »Person« anzuwenden, sofern von ihnen ein christologischer
und in einem weiteren Reflexionsschritt ein trinitdtstheologischer
Gebrauch gemacht werden soll. Konnten diese Begriffe dazu dienen,
das Christus-Ereignis in seiner konkreten Historizitit auszulegen
und seinen Ort in der Geschichte der Ekklesia Israel zu bestimmen?
Oder hat dieser Begriffsgebrauch dahin gefiihrt, dieses Ereignis, oft
unvermerkt, in ein blofles (wenn auch ein unersetzbares) Beispiel zu
verwandeln, an dem ewige Wesens-Sachverhalte abgelesen werden
konnen, sei es solche, die das Wesen Gottes oder das des Menschen
oder deren Wesens-Beziehung betreffen?

Um diese Frage zu entscheiden, ist zunichst an die Ergebnisse

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

der einleitenden Methodenreflexion zu erinnern: Leitbegriffe der
Philosophie, so wurde dort gesagt, bezeichnen Fragen; und diese stel-
len sich angesichts von Erfahrungen, die nach Deutung verlangen
und dabei Alternativen der Deutung entstehen lassen. Speziell fiir
die Begriffe »Natur« und »Person« konnte diese Regel konkretisiert
werden. Der Begriff »Natur« leitet zu der Frage an »Was ist dieses?«
und dient so dazu, eine hermeneutische Aufgabe zu stellen. Es gilt,
die besondere Art des Tuns und Leidens, die an einem Individuum
oder einer besonderen Species von Inhalten der Erfahrung beobachtet
werden kann, auf jenes »Principium actuum« hin auszulegen, das
darin wirksam ist. Der Begriff »Person« aber leitet zu der Frage an:
»Wer ist dieser«? und dient deshalb dazu, die Aufgabe der Identifika-
tion zu stellen, die die verschiedenen Weisen des Tuns und Leidens
einem identischen Agens bzw. Patiens zuschreibt. Diese Aufgabe
stellt sich angesichts von Erfahrungen, in denen es zweifelhaft sein
kann, welchem Individuum ein in der Erfahrung gegebenes Tun oder
Leiden zugeschrieben werden kann und auf welche Weise diese Zu-
schreibung geschehen muf3. Darum sollen im Folgenden sowohl fiir
den Begriff der »Natur« als auch fiir den Begriff der »Person«
zunichst die Erfahrungen benannt werden, die im philosophischen
Zusammenhang jene Fragen haben entstehen lassen, zu deren Beant-
wortung diese philosophischen Begriffe dienen sollten, um sodann zu
priifen, ob diese Begriffe auch geeignet sind, zur theologischen Ant-
wort auf die Fragen zu dienen, die sich aus der Christus-Erfahrung
der Glaubenden ergeben.

a) Der Begriff der »Natur«

a) Grundlegende Erfahrungen als Quellen des philosophischen
Begriffsgebrauchs
Wenn die Frage »Was ist das?« und der Begriff der »Natur«, der zur
Beantwortung dieser Frage anleiten soll, auf die an fritherer Stelle
beschriebene Weise einer hermeneutischen Aufgabe dienen soll,
dann ist zu fragen, aus welcher Art von Erfahrung diese Aufgabe ent-
springt. Darauf ist zu antworten: Es ist vor allem die Beobachtung,
daf8 nicht alles, was uns in der Erfahrung begegnet, auf die gleiche
Weise wirkt, nicht einmal auf die gleiche Weise leidet. Man kann
diese Beobachtung auf die Regel bringen: Wenn zweien das Gleiche
widerfihrt, so ist es nicht das Gleiche.
Diese Beobachtung hat zunichst dazu gefiihrt, das Belebte vom

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 271

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Das Christus-Kerygma

Unbelebten zu unterscheiden. Sonnenlicht, Wiarme und Feuchtigkeit
bringen ein Samenkorn zum Keimen; Stoffe aus der Umgebung wer-
den von Pflanzen und Tieren so aufgenommen, dafs sie daraus die fiir
sie spezifische Gestalt ihres Korpers aufbauen und die ebenso spezi-
fische Kraft ihrer Funktionen gewinnen. Vor allem aber werden
Menschen von dem, was ihnen begegnet, auf spezifische Weise be-
troffen. Nur Menschen konnen tiber solche Widerfahrnisse weinen
oder lachen; nur sie konnen sich iiber die Weise, wie sie von solchen
Ereignissen betroffen werden, wundern (»Wie gering sind doch die
Anlisse, die mich aus der Fassung bringen!«); nur sie konnen die
Empfindungen von Lust und Schmerz zum Gegenstand ihrer Refle-
xion machen (wie Sokrates im Gefingnis, der sich dariiber wundert,
wie nahe Lust und Schmerz beieinanderwohnen). Nur sie konnen,
angesichts der Unvorhersehbarkeit der Ereignisse, die ihnen Lust
oder Schmerz bereiten, nach Kriterien verantwortungsvoller Risiko-
bereitschaft suchen (wie wiederum Sokrates, der im Angesicht des
Todes urteilt: »Das Wagnis ist schon«). Aus solchen Erfahrungen
entsteht die Frage »Was ist der Mensch?«, daf$ er sich zu dem, was
ihm widerfihrt, auf solche Weise verhalten kann? Welches ist die
Quelle, aus der sich diese Fahigkeit ergibt? Und a3t sich in der Man-
nigfaltigkeit spezifisch menschlicher Verhaltensweisen ein gemein-
sames »Principium actuum« entdecken, aus dem diese Fahigkeit sich
ergibt?

Da die Regel »Wenn zweien das Gleiche widerfihrt, so ist es
nicht das Gleiche« zunéchst am Beispiel der Differenz zwischen dem
Belebten und dem Unbelebten entdeckt wurde, wurde der Begriff
»Natur« (Physis) urspriinglich zur Bezeichnung von Lebensvorgin-
gen verwendet (von »phyesthai« — wachsen) und bezeichnete jene
Weise der Selbstgestaltung, die fiir die Lebewesen charakteristisch
ist. Von hier aus gestattet dieser Begriff eine zweifache tibertragene
Verwendung: Einerseits kann die Gesamtheit aller Seienden als ein
einziges, sich selbst gestaltendes Wesen gedacht werden, dessen »in-
nere« Gestaltungskraft dadurch »nach auflen« hervortritt, daf3 sie an
der Gestalt der Dinge ablesbar wird. Alles, was sich uns in der Erfah-
rung zeigt, ist nach diesem Verstindnis eine Fiille von Erscheinungs-
gestalten eines all-umfassenden Lebensprozesses, »der Natur«. Wah-
rend wir die Vielfalt der so hervorgebrachten Gestalten (von
manchen Philosophen »Natura naturata« genannt) in unserer Erfah-
rung vorfinden, entzieht sich das gestaltende Prinzip (von den glei-
chen Philosophen »Natura naturans« genannt) unserem unmittel-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

baren Hinblick. In diesem Sinne »liebt die Natur es, verborgen zu
bleiben«?. Schon jetzt darf hinzugefiigt werden: Es ist leicht zu se-
hen, daf3 diese Verwendung des Begriffs »Natur« sich zur Auslegung
der biblischen Botschaft nicht eignet. Wird die Natur als ein einziges
lebendiges Wesen verstanden, dann 1af3t sie fiir den Eigenstand und
die Eigentitigkeit der einzelnen Seienden keinen Raum und legt eine
pantheistische Deutung nahe, nach welcher die Geschichte als eine
blofSe Oberflichen-Erscheinung des All-Lebens verstanden wird.
Andererseits kann der Begriff »Natur« auf das einzelne Seiende
angewandt werden und beantwortet dann die Frage: »Was ist dies?«
So verwendet riickt der Begriff »Natur« in die Nihe des Begriffs
»Wesen« (essentia), benennt dieses Wesen freilich unter einem be-
sonderen Gesichtspunkt. Jedes Seiende »ist«, indem es auf lebendige
Weise sich selbst realisiert und zur Darstellung bringt und so seinen
primaren Akt, den »actus essendi, vollzieht. Alle weiteren Akte, vor
allem diejenigen, durch die es in Wechselwirkung mit anderen Sei-
enden tritt, sind AuBlerungsformen dieses primdren » Am-Werke-
Seins« (En-Ergeia), durch welches es seinen »actus essendi« voll-
zieht. Seine »Natur« ist dieses eine »Prinzip«, aus dem die Vielfalt
seiner sekundiren Akte hervorgeht. »Natura est essentia inquantum
est principium actuume«. Auch bei dieser Verwendung des Begriffs
»Natur« gilt: Das Prinzip dieser Akte entzieht sich, ebenso wie der
»actus essendi« selbst, der unmittelbaren Gegebenheit und wird nur
an den »Sekundir-Aktenc, die aus ihm hervorgehen, ablesbar. Die so
verstandene »Natur der Dinge« ist das gemeinsame Prinzip seines
inneren Titigseins; dieses tritt insbesondere in der ebenso spezi-
fischen Weise hervor, wie jedes Ding in ein »energetisches« Wechsel-
verhiltnis zu anderen Seienden eintritt. Der so verwendete Begriff
der »Natur« ist dementsprechend vorwiegend von hermeneutischem
Gebrauch: Die vielfiltigen Weisen, wie ein Seiendes sich uns in der
Erfahrung darbietet, werden als eine Fiille von Erscheinungen seiner
einen und bleibenden »Natur« verstehbar. Die lateinische Fassung
des Natur-Begriffs gibt dieser bleibenden Pragekraft des »principium
actuumc eine spezifische Deutung. Wihrend der griechische Begriff
der »Physis« an Vorgingen des organischen Wachstums (phyesthai)
orientiert ist, fiihrt der lateinische Begriff »Natura« die fortwirkende
Kraft des Prinzips, aus dem alle Akte hervorgehen, auf eine Art von

2 Heraklit B 123.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 273

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Das Christus-Kerygma

»Erb-Ausstattung« zuriick, die dem Seienden durch seine Geburt
(nasci) mitgeteilt worden ist.

Daraus a3t sich schon jetzt ein positiver Hinweis auf die mogli-
che theologische Verwendung dieses Begriffs gewinnen: Wenn bei-
spielsweise in der Liturgie von dem »Abend« die Rede ist, an dem
Christus sich »aus freiem Willen dem Leiden unterwarf«, dann ist
die Fahigkeit, zu leiden aber auch dieses Leiden frei zu iibernehmen,
ein deutlicher Ausdruck seiner »menschlichen Natur«, und die meta-
physische Aussage, er sei »wahrer Mensch«, gewinnt erst durch die
Beziehung auf dieses sein frei iibernommenes Leiden ihren konkre-
ten Gehalt.

Ein zweiter Anlafi, aus der die Frage nach der »Natur« sich er-
gibt, ist die Beobachtung, daf$ auch innerhalb der gleichen Art (z.B.
unter den vielen Wesen, die Menschen sind) nicht alle Individuen zu
gleichen Weisen des Verhaltens fihig sind. Angesichts aufSerge-
wohnlicher Taten, die wir beobachten, fragen wir im Guten wie im
Schlimmen: »Wie konnte dieser das tun?«. Was »steckte in ihm, das
ihn zu solchem Verhalten fahig machte? Daran schliefSt sich die Frage
an: Wird an solchen auflergewshnlichen Verhaltensformen erst deut-
lich, wer dieser Mensch ist? Tritt hier, schon philosophisch gefragt,
ein »Principium actuumc in Erscheinung, dessen Wirksamkeit, wenn
man es einmal entdeckt hat, auch in anderen, sonst ganz unauffil-
ligen Verhaltensweisen dieses Menschen wiedergefunden werden
kann?

So verwendet tritt der Begriff der »Natur« in enge Beziehung
zum Begriff der »Substanz«. Der eine »actus essendi«, das »primére
Am-Werke-Sein« jedes Seienden, ist zugleich das Identische im
Wandel seiner »Sekundir-Akte«, das Prinzip seiner Identitit im
Wandel seiner Zustinde und Beziehungen. Fiir unsere Erkenntnis
der Dinge ergibt sich daraus: Wir konnen diese Zustédnde und Bezie-
hungen einem identischen »Triger« zuschreiben, weil und sofern wir
in all seinen »Sekundir-Akten« die Realisierungsformen einer Po-
tentialitdt erkennen, deren Eigenart dem Seienden kraft seines »Pri-
mir-Aktes« zukommt. Die Frage: »Wie konnte dieses bestimmte Sei-
ende dies oder jenes wirken oder erleiden?« findet ihre Antwort
durch den Hinweis auf seine »Natur«, d.h auf die Eigenart seines le-
bendigen Selbst-Vollzuges, durch die alle sekundiaren Moglichkeiten
seines Tuns oder Leidens vorgezeichnet sind. Wir haben deswegen
die »Natur« eines Seienden in dem Mafle erkannt, in welchem wir
alle seine Zustinde, Relationen und Relations-Verinderungen als

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

Realisierungen dieser seiner spezifischen Potentialitit deuten kon-
nen, die ihm durch seine »Natur« vorgezeichnet ist.

Und wiederum ist schon an dieser Stelle hinzuzuftigen: Auch die
Erfahrungen, die die Jiinger mit Jesus gemacht haben, lassen die Fra-
ge nach seiner »Natur« im soeben beschriebenen Sinne des Wortes
entstehen. Denn hier ist ihnen auf exemplarische Weise deutlich ge-
worden: Wenn zwei das Gleiche tun oder leiden, so ist es nicht das
Gleiche. Vor Jesus und nach ihm sind Ungezihlte unschuldig ermor-
det worden. Vor ihm und nach ihm haben Viele das Risiko des un-
schuldigen Todes bewufst und verantwortlich auf sich genommen.
Die Jiinger aber haben Jesu Tod so erfahren und in der Begegnung
mit dem Auferstandenen so verstehen gelernt, daf$ in diesem Tod
»der Fiirst dieser Welt schon gerichtet ist«. Und die Liturgie bekennt,
daf8 er »durch seinen Tod den Tod aller Menschen besiegt hat« (qui
mortem nostram moriendo destruxit). Das notigt auch die Glauben-
den zu der Frage nach der Quelle der Kraft, die diesem einen, unver-
wechselbaren Tod diese unverwechselbare Wirksamkeit moglich ge-
macht. Und die philosophische Frage nach der »Natur« als dem
»Principium actuum« konnte fiir die entstehende Theologie zum
Leitfaden werden, um die Frage »Wer ist dieser?« im Blick auf das
Kreuz als Erweis von »Gottes Weisheit und Gottes Kraft« themenge-
recht zu stellen.

B) Versuch einer theologischen Anwendung

Versucht man, den soeben beschriebenen Naturbegriff zur Deutung
von Jesu Wirken und Sein heranzuziehen, und sieht man das ent-
scheidende Wirken Jesu darin, durch seinen Tod die »alte Welt« be-
siegt und die »neue Welt« heraufgefithrt zu haben, dann legt sich
folgende Anwendungsprobe nahe: Im Johannesevangelium ruft Jesus
seinen Jingern zu: »In der Welt werdet ihr Bedringnis haben. Aber
seid getrost; ich habe die Welt besiegt«?*. Fragt man nun: Von wel-
cher »Natur« mufSte Jesus sein, um einen solchen Sieg zu erringen
und den Jiingern an diesem seinem Sieg Anteil zu geben?, dann liest
sich ein Satz aus dem 1. Johannesbrief wie eine Antwort auf diese
Frage: »Alles, was aus Gott geboren ist, besiegt die Welt. Und das ist
der Sieg, der die Welt iiberwindet, unser Glaube«?. Die eschatologi-
sche Zeitansage vom »jetzt« geschehenden Gericht iiber den Fiirsten

* Joh 16,33.
% 1Joh 8,4.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 275

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Das Christus-Kerygma

dieser Welt? und dem darin errungenen Sieg iiber diese Welt wird
gedeutet durch den Gedanken einer Erb-Ausstattung (und in diesem
Sinne einer »Natura«), durch die alle, die die Welt besiegen, sich als
»aus Gott geboren« erweisen. Der Sieg iiber die Welt ist insofern der
Erweis der »divina natura«. Diese freilich wird Jesus und den Glau-
benden auf verschiedene Weise zugesprochen: Der Sieg tiber die Welt
ist zunédchst und vor allem Jesu alleinige Tat; die Jiinger haben an ihm
nur Anteil, sofern sie an ihn glauben, d.h. ihr Leben auf ihn als den
allein tragenden Grund stellen. Darum ist die »divina natura« zu-
nichst und vor allem Jesu alleinige »Erb-Ausstattung«; nur durch
den Glauben an ihn erhalten auch die Jinger »die Macht, Kinder
Gottes zu werden«? und so, nach einem Wort aus dem 2. Petrusbrief,
ein »consortium divinae naturae« zu gewinnen?.

Auf die Frage, was der Begriff der »Natur« dazu beitragen kon-
ne, Christi Tod und Auferweckung zu deuten, kann also geantwortet
werden: Der Begriff »Natur« bezeichnet jenes »Prinzip«, aus dem
alle Taten und Leiden Jesu hervorgehen, also insbesondere sein im
Tode errungener Sieg tiber den »Fiirsten dieser Welt« und seine Fa-
higkeit, denen, die an ihn glauben, am Leben der kiinftigen Welt An-
teil zu gewéhren. Erst darin, daf dieser Sieg errungen und der Weg in
die kommende Welt aufgeschlossen wird, kommt die Herausfiihrung
Israels aus dem »Sklavenhaus« und damit die gesamte Geschichte der
Ekklesia Israel zu ihrer Vollendung. Beides zugleich: der »Sieg« und
seine soteriologische Bedeutung fiir die Menschen, miissen auf eine
»Natur« (ein Akt-Prinzip) zurtickgefithrt werden, das »nicht von die-
ser Welt« ist. Kein Seiendes in dieser Welt ist von deren Zustand
ausgenommen, der durch diesen »Sieg« iiberwunden werden soll.
So verweist dieses Akt-Prinzip auf ein »Wesen« (essentia) von gott-
licher Art.

Aber dieser heilbringende »Sieg« ist durch Jesu Leiden und Ster-
ben am Kreuz errungen worden. Darum muf$ das » Aktprinzip«, aus
dem heraus Jesu sein Leiden auf heilbringende Weise auf sich ge-
nommen hat, so verstanden werden, daf3 daraus beides verstindlich
wird: seine Leidensfahigkeit und seine Kraft, diesem Leiden den Cha-
rakter der Heilswirksamkeit zu verleihen. Dann aber muf seine »Na-

26 Joh 12,31.

2 Joh 1,12.

2% 2 Petr. 1,4 — vgl. R. Schaeffler, Consortium divinae naturae, in: F. Niewthner/
R. Schaeffler, Unsterblichkeit, Festschrift fiir R. Toellner, Wiesbaden 1999, 45-59.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

tur« auf folgende Weise beschrieben werden: Heil zu schaffen, ist
allein Gottes Sache. Um heilswirksam zu sein, muf3 also auch das
Leiden des Einen Gottesknechts aus jenem »Akt-Prinzip« hervor-
gehen, aus dem allein die Kraft zu solcher Wirksamkeit entspringen
kann: aus der gottlichen »Natur«. Aber Leiden ist Sache des Men-
schen. Dieses menschliche Leiden kann innerhalb der biblische Uber-
lieferung auch dann nicht, wenn es heilswirksames Leiden sein soll,
als Vergegenwirtigung eines gottlichen Leidens gedacht werden. Der
Gedanke an einen leidenden und sterbenden Gott ist zwar in der Ge-
schichte der Religionen verbreitet, gehort aber im Urteil Israels zu
jenen Kulten von Méchten des Todes und der Fruchtbarkeit, die mit
der Verehrung des einen wahren Gottes, der in freier Erwihlung sein
Volk aus der Mitte der Volker herausgefiihrt hat, unvereinbar ist.
Nur der Mensch kann das, was ihm von anderen angetan wird, sich
in Freiheit so aneignen, daf3 es zu seinem eigenen personalen Lebens-
vollzug wird. Diese Fihigkeit zum personal vollzogenen Leiden setzt
ein »Principium actuumc« voraus, das fiir den Menschen charakteri-
stisch ist. Es ist Ausdruck der »menschlichen Natur«.

Im »heilswirksamen Leiden« verbinden sich beide Aktprinzi-
pien auf eigentiimliche Weise. Da der Gott, von dem die Bibel spricht,
nicht als der physisch leidende und sterbende Gott gedacht werden
kann, kann auch der Eine Gottesknecht in seinem Leiden und Sterben
nicht ein gottliches Leiden im wirksamen Zeichen gegenwiirtig set-
zen. Er ist selber das Subjekt, das leidet und stirbt. Aber wenn dieses
menschliche Leiden zugleich heilswirksam sein soll, muf$ es zugleich
so gedacht werden, daf8 es aus dem gottlichen » Aktprinzip« hervor-
geht.

Was im Verlauf der Theologiegeschichte als Lehre von den zwei
Naturen in der einen Person des Christus und von deren »Pericho-
rese« (wechselseitiger Durchdringung) und von der »Idiomen-Kom-
munikation« (der gegenseitigen Mitteilung ihrer unterscheidenden
Wesensmerkmale) entwickelt worden ist, dient der Auslegung der
Heilswirksamkeit dieses Leidens, das als Leiden spezifisch mensch-
lich, als heilswirksame Tat spezifisch gottlich ist. Was aber durch die-
se theologische Deutung verstindlich gemacht werden soll, ist die
eschatologische Zeitansage, wonach »jetzt«, in diesem Leiden, alles
zur Fiille gebracht worden ist, was Gott an den Vitern und Miittern
in der gesamten Geschichte der Ekklesia Israel gewirkt hat. Nur auf-
grund dieser »Zweiheit der Naturen« kann der Eine Gottesknecht in
seinem Leiden die Geschichte des Gemeinschaftlichen Gottesknechts,

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 277

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Das Christus-Kerygma

die immer wieder zu einer Leidens-Geschichte geworden ist, zu ihrer
Fiille bringen.

(Erlduternd darf hinzugefiigt werden: Bei dieser Deutung der
Zwei-Naturen-Lehre steht im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit
nicht, wie bei Anselm v.Canterbury, der unendliche Wert der Genug-
tuung, die der leidende Christus fiir die Siinden aller Menschen ge-
leistet hat, sondern der Bezug zur Geschichte der Ekklesia Israel, die
nach christlicher Uberzeugung im Herrenleiden zu ihrer Fiille ge-
bracht worden ist.)

Damit wird zugleich eine Schwierigkeit deutlich, die der An-
wendung des philosophischen Naturbegriffs auf den Zusammenhang
von Jesu »Sein« und »Wirken« entgegensteht. Dieses Wirken ist,
nach neutestamentlichem Verstindnis, »Heilswirken« in einem ganz
spezifischen Sinne. Der Eine leidende Gottesknecht hat auch den Vie-
len die Kraft gegeben, an seinem heilbringenden Leiden und an sei-
ner vollendenden Herrlichkeit Anteil zu gewinnen und so im Leiden
wie in der Befreiung aus ihm wirksame Zeichen des Heils zu setzen.
Sein in diesem Sinne »heilbringendes Leiden« verdndert nicht nur
den Zustand und die Lebensbedingungen der Menschen innerhalb
der bestehenden Welt (beispielsweise ihre »Befreiung aus dem Skla-
venhaus«), sondern macht sie fahig, inmitten dieser Welt und der
erfahrenen Ubermacht ihres »Fiirsten, als Biirger (Politai) der kom-
menden Welt zu leben. (Sie haben »dort«, nicht »hier«, ihr »Politeu-
ma«®.) Das setzt voraus, dafy ihr Tun und sogar ihr Leiden in der
Bedringnis aus einem neuen »Principium actuum« entspringt, das
sie im Glauben gewinnen. Christologisch von Jesu »divina natura«
zu sprechen, schlieffit deswegen ein, soteriologisch von der Kom-
munikabilitdt dieser Natur zu sprechen, kraft derer Jesus fihig ist,
den Glaubenden das erwihnte »consortium divinae naturae« zu
schenken. Die Frage ist daher: Wie muf8 der Begriff der »Natur« ge-
dacht werden, wenn eine solche Kommunikabilitit soll mitgedacht
werden konnen?

Es ist dieser Zusammenhang, in welchem sowohl die gottliche
als auch die menschliche »Natur« so gedacht werden muf3, daf$ ein
»Commercium naturarum« moglich wird. Es gehort, theologisch ver-
standen, zum unterscheidend Gottlichen der »gottlichen Natur«, daf3
aus diesem »Principium actuum« auch solche Akte hervorgehen,
durch die der Sohn, in voller Wesens-Einheit mit dem Vater, die

2 Phil. 3,20.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

Menschennatur »annimmt« und dem Menschen die Teilhabe an der
gottlichen Natur gewihrt. Und es gehort, theologisch verstanden,
zum unterscheidend Menschlichen der »menschlichen Natur«, daf3
aus diesem »Principium actuum« auch diejenigen Akte hervorgehen,
durch die der Mensch sich zur Gestaltgemeinschaft mit dem Gottes-
sohn umgestalten ldf3t. Nur wenn es gelingt, von der gottlichen wie
von der menschlichen Natur soteriologisch auf solche Weise zu spre-
chen, ist es auch maoglich, diese Begriffe theologisch und anthropo-
logisch angemessen zu gebrauchen. Die Frage aber ist, ob der Begriff
der Natur eine solche Umgestaltung erlaubt, wenn er seinen Be-
deutungsgehalt nicht ganz verlieren soll.

Die Schwierigkeit, ein »Consortium« des Menschen an einer
»Natur« zu denken, die urspriinglich nicht die seine ist, tritt noch
deutlicher hervor, wenn das Verhiltnis der Begriffe »Natur« und
»Freiheit« in die Betrachtung einbezogen wird. Obgleich namlich
vom Begriff der »Freiheit« erst an spiterer Stelle zu handeln sein
wird, darf schon jetzt hinzugefiigt werden: Die »Natur« eines Seien-
den ist, als Prinzip seiner Selbstgestaltung, zugleich der Moglich-
keitsgrund seiner Freiheit. Der Eintritt in energetische Wechsel-
verhiltnisse mit anderen Seienden mag das einzelne Seiende
mannigfachen Fremdbestimmungen unterwerfen, kann ihm aber sei-
ne grundlegende Selbstbestimmung nicht rauben: Nicht nur die Art,
wie es wirkt, sondern auch die Art wie es leidet, ist durch die spezi-
fische Form seines grundlegenden » Am-Werke-Seins« bestimmt und
wird so zum Ausdruck seiner lebendigen Selbstgestaltung. Nichts
und niemand kann auf ein Seiendes einwirken, wenn nicht dieses
Seiende selbst sich diese fremde Einwirkung aneignet und zu einem
Moment seiner lebendigen Selbstgestaltung macht. Auf den Men-
schen angewandt: Auch noch die Weise, wie der Mensch unter der
Einwirkung anderer Menschen oder Sachen leidet, ist ein mensch-
liches Leiden, zu dem ein Stein oder selbst ein Tier nicht fihig ware.
Das macht es moglich, dafl der Mensch sein Leiden auf selbst-
bestimmte Weise zu einem Teil seines Lebens machen und zu einem
Ausdruck seiner Natur gestalten kann. Freilich bedeutet dies zu-
gleich: Die Natur eines Seienden ist nicht nur der Grund seiner
Selbstbestimmung, sondern auch deren Grenze: Nichts und niemand
kann — willentlich oder gezwungen — gegen seine eigene Natur han-
deln, weil selbst noch der Versuch, dies zu tun, die spezifische Natur
dieses Seienden zum Ausdruck bringen wiirde. Dieser Einsicht ent-
spricht die bei den Romern geldufige Redensart: »Naturam expellas

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 279

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Das Christus-Kerygma

furca, tamen usque recurret« — »Du kannst versuchen, die Natur mit
der Mistgabel auszutreiben; sie kehrt immer wieder zurtick.

Wenn wir demgegeniiber von der Handlung eines Menschen sa-
gen, sie sei »widernatiirlich«, dann wiirde es dem Naturbegriff wider-
sprechen, anzunehmen, in einer solchen Handlung komme eine ande-
re »Natur« zum Ausdruck als die menschliche. (Der Mensch kann
niemals im strengen Sinne des Wortes »tierisch« handeln.) Sinnvoll
wird dieser Sprachgebrauch nur, wenn damit gemeint ist: In bestimm-
ten Sekundir-Akten des Menschen kommt sein »actus essendi«, den
er immer und unvermeidlich auf spezifisch menschliche Weise voll-
zieht, nur auf entstellte Weise zum Ausdruck; und diese Selbst-Ent-
stellung hat zur Folge, daf$ nicht nur fremde Betrachter ihn nicht
mehr »als Menschen erkennenc, sondern daf3 er selbst sich in wich-
tigen Hinsichten daran hindert, die mit seinem Wesen als Mensch
gegebene Potentialitit so zu realisieren, wie es diesem seinem Wesen
gemifd wire. So ist beispielsweise die Liige (bewufste Falschaussage)
insofern ein »widernatiirliches« Verhalten, als sie zunichst die Mit-
menschen daran hindert, im Liigner den Menschen zu erkennen, zu
dessen »Natur« es gehort, ein »mit dem Logos begabtes Lebewesen«
zu sein, d.h. (nach der aristotelischen Definition vom »Logos«) ein
Wesen, das im Dialog mit anderen zu einem Konsens tiber gemein-
same Ziele und Normen des Handelns gelangen kann. Sodann aber
wirkt dieses Fehlverhalten auf den Liigner selber zuriick: Er hat sich
selbst dialog-unfihig gemacht und hindert sich selbst auf solche Wei-
se daran, seine menschliche Natur in Sekundir-Akten des Eintritts in
Dialoggemeinschaften zu realisieren. Aber auch dieses Fehlverhalten
bleibt »typisch menschlich« und insofern ein, wenn auch entstellter,
Ausdruck der menschlichen Natur, wihrend weder Gott noch ein
Tier zu liigen vermag. Allgemeiner gesprochen: Selbst in Handlun-
gen, die wir moralisch als »widernatiirlich« beurteilen, kommt onto-
logisch die Natur des Handelnden zur Erscheinung. Kein Seiendes
kommt, im Guten wie im Bosen, iiber die Grenzen seiner Natur hin-
aus. Aber was soll es dann bedeuten, wenn gesagt wird, daf3 die Vie-
len fihig werden, am Sieg des Einen iiber »die Welt und ihren Fiir-
sten« teilzunehmen, indem wie an dem »Prinzip«, aus dem heraus er
leidet und handelt, also an seiner »Natur« Anteil gewinnen?

Schon diese knappen Uberlegungen machen deutlich, auf welch
einschneidende Weise der Begriff der »Natur« umgestaltet werden
muf3, wenn es denkbar sein soll, dafy ein Wesen die »Natur« eines
anderen annehmen kann - sei es daf3 die zweite Person der Gottheit

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

»Menschennatur annimmtx, sei es daf3 der Mensch zum »consortium
divinae naturae« berufen wird. Sowohl! der Begriff der »gottlichen«
als auch der der »menschlichen Natur« mufl theologisch so gedacht
werden, dafl er ein solches »sacrum commercium« der Naturen zu-
lift. Aber kann man von einer »Kommunikabilitit der Naturen«
sprechen, sodaf3 ein Seiendes die Natur eines anderen »annehmen«
oder ihm an seiner eigenen Natur » Anteil gewihren« kann, ohne daf3
dadurch gerade diejenige Bedeutung verlorengeht, um derentwillen
dieser Begriff geprigt worden ist: die Bedeutung des einen Prinzips,
aus dem die ganze Mannigfaltigkeit der Akte eines Seienden verstan-
den werden muf3? Und wenn man auf dieses fiir die Philosophie ent-
scheidende Bedeutungsmoment des Naturbegriffs verzichten will —
was bleibt dann noch zuriick, womit man theologisch argumentieren
konnte?

Dabei ist noch einmal zu betonen: Dies ist keine blof3 theoreti-
sche Forderung, die an die Theologie gerichtet wird, damit diese die
Kohirenz ihres Argumentierens wahren konne. Es ist eine Frage, die
die »eschatologische Zeitansage« betrifft: Wie ist es, so lautet das
Problem, angesichts der Krise in der Geschichte der Ekklesia Israel
moglich, die Erfahrung unverschuldeten Leidens mit der GewifSheit
zu verbinden, dafy Gottes Erwihlung unwiderruflich ist? Die erste
Antwort auf diese Frage lautete: Das ist nur moglich, weil auch das
erfahrene unverschuldete Leiden ein Teil jener Erwihlung ist, kraft
derer Israel sich auch im Leiden als der »erwihlte Gottesknecht« wis-
sen darf. Gewil3 erschopft die Erwidhlung Israels sich nicht in der Be-
rufung zum leidenden Gottesknecht; aber sie schlief3t diese Berufung
ein. Daraus folgte die weiterfithrende Frage: Auf welche Weise kann
ein solches Leiden als heilswirksam gelten und dadurch als Teil der
Erwéhlung verstanden werden?

Auf diese Frage wurde im Sinne der christlichen Botschaft ge-
antwortet: Nur im Leiden des Einen Gottesknechtes konnte das Lei-
den des Gemeinschaftlichen Gottesknechts zu seiner heilswirksamen
Fille gelangen (s.0. S.242f.). Und es ist dieser soteriologische Zu-
sammenhang, in dem die christologische Rede von den zwei Naturen
in der einen Person Christi ihre spezifische Bedeutung gewinnt. Ge-
rade dieser soteriologische Zusammenhang aber erfordert es, von
einer »Kommunikabilitit der Naturen« zu sprechen, also davon daf3
der Sohn Gottes »Menschennatur angenommen« habe, um den
Menschen »an seiner gottlichen Natur Anteil zu gewdhren«. Und es
ist dieser Gedanke der »Kommunikabilitit der Naturen«, der theo-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 281

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Das Christus-Kerygma

logisch notwendig, philosophisch aber unméglich erscheint, weil er
dem Begriff der »Natur« gerade diejenige Bedeutung entzieht, um
derentwillen er gebildet worden ist. Daraus ergibt sich die Frage, ob
dieser Begriff nicht zur »leeren Worthiilse« wird, wenn er in den
theologischen Kontext iibernommen, dort aber in einer spezifisch an-
ders gearteten Bedeutung verwendet wird.

Es wird sich zeigen, daf8 diese Frage sich auch angesichts der
Weise stellt, wie der philosophische Begriff der »Person« im theo-
logischen Kontext gebraucht wird. Darum soll die Antwort zunichst
zuriickgestellt werden, weil ihre Beantwortung nur moglich ist,
wenn das Verhaltnis von »Natur« und »Person« in die Betrachtung
einbezogen wird.

b)  Der Begriff der »Person«

a) Unterschiedliche Bedeutungen des Personbegriffs als Ausdruck

unterschiedlicher Erfahrungen
Im Folgenden sollen einige bekannte Sachverhalte aus der Geschichte
des Begriffs »Person« in Erinnerung gerufen werden. Dabei wird sich
zeigen, daf3 dieser Begriff in unterschiedlicher Bedeutung verwendet
wird, dafi aber diesen unterschiedlichen Weisen des Beriffsgebrauchs
unterschiedliche Arten der Erfahrung zugrundeliegen, die es nétig
gemacht haben, die Frage »Wer ist dieser?« auf unterschiedliche
Weise zu stellen und zu beantworten. Wenn daher im Folgenden
iber Moglichkeiten gesprochen werden wird, die Begriffe »Natur«
und »Person« im christologischen und trinititstheologischen Kon-
text zu verwenden, dann empfiehlt es sich, diese Begriffe nicht als
feste Bestinde der Metaphysik aufzufassen, die man nur annehmen
oder verwerfen konnte, sondern sie als Anleitungen zu verstehen,
Fragen zu stellen, die sich aus Erfahrungen ergeben. Erst dann lafst
sich priifen, ob die Erfahrungen, die dieser Begriffsbildung zugrun-
deliegen, mit denjenigen Erfahrungen, um deren Verstindnis die
Theologie sich bemiiht (z. B. den bezeugten Erfahrungen, die die Jin-
ger mit Jesus gemacht haben) hinlinglich vergleichbar sind, um den
Versuch zu rechtfertigen, sich von den dort entwickelten Begriffen
auch bei den Fragen und Antwortversuchen der Theologie leiten zu
lassen.

Die Vokabel »Persona« (griechisch »Présopon«) stammt aus der
»Biihnensprache« und bezeichnet dort die »Maske«, die ein Schau-
spieler triagt, und damit zugleich seine Funktion, einen anderen zu

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

reprisentieren. Nicht immer wird bei diesem Hinweis auf die Her-
kunft der Vokabel aus der Biithnensprache mitbedacht, daf die »Biih-
ne« urspriinglich ein Ort kultischer Handlungen gewesen ist, die die
Re-Praesentatio von Gottern und Heroen und vor allem ihrer Taten
und Leiden zum Inhalt hatten. Der »Schauspieler«, aber auch andere
Sprechenden und Handelnden im Kultus, dienen der »Vergegenwir-
tigung« der heiligen Urspriinge, aus denen die feiernde Gemeinde
sich erneuern soll. Das gilt nicht nur von den »Personen« des Kult-
Dramas, sondern auch vom siegreichen romischen Imperator, der »in
Jovis persona« in die Stadt einzieht, geschmiickt mit den Hoheitszei-
chen des Jupiter Capitolinus, vor allem mit dessen Sternenmantel
und seinem goldenen Lorbeerkranz, die er am Ende des Einzuges
dem Gott in seinem Tempel auf dem Capitol zuriickgibt.

»Person« (Présopon) in der strengen Bedeutung des Wortes ist
dann nicht der Reprisentant, z.B. der Schauspieler in seinem Leben
vor und nach seinem Auftreten im Kultdrama, sondern die Maske,
die er trigt, und damit die Rolle, die er im Drama spielt, aber auch
nicht der Reprisentierte (z.B. der Gott), sondern die Weise, wie er im
Vollzug der kultischen Handlung in der Gestalt der »Maskentriger«
Gegenwart gewinnt. Die Wirksamkeit der kultischen Handlung be-
ruht auf dieser ihrer Vergegenwirtigungs-Funktion. In dieser Bedeu-
tung wird der Terminus »Person« auch im Neuen Testament verwen-
det, so an jener Stelle, wo der Apostel Paulus sagt, er spreche der
Gemeinde das Wort der Vergebung »in Christi persona« zu®. Schon
jetzt aber sei angemerkt: Weder der Gott selbst noch der, der ihn re-
présentiert, ist dann im streng genommenen Sinne des Wortes au-
Berhalb des kultischen Zusammenhangs »Person«; beide werden es
erst, indem der Mensch »in persona Dei« spricht und handelt, Gott
aber, durch dieses menschliche Sprechen und Handeln »hindurch-
tonend«, fiir die Menschen gegenwirtig und anschaulich erfahrbar
wird.

Dieser kultische Personbegriff ergibt sich aus der religiosen Er-
fahrung, daf3 die Weise, wie die Gottheit sich zeigt, ihre bleibende
Entzogenheit gegeniiber dem menschlichen Anschauen und Begrei-
fen nicht aufhebt. Anschaulicher Ausdruck dafiir ist die »Maske«
(Présopon) im kultisch verstandenen Drama, in der die Gottheit ihre
Erscheinungsgestalt findet, durch die sie sich aber zugleich verbirgt.
Sie »ist« nicht die Maske, sondern bedient sich ihrer und ihres Tri-

301 Kor 2,10.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 283

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Das Christus-Kerygma

gers, um fiir die Feiernden anschauliche Gegenwart zu gewinnen.
Entsprechendes gilt aber auch fiir andere Formen der religiosen Er-
fahrung. So ist die »Doxa des Herrn«, von der die Bibel spricht, das
Aufleuchten Gottes vor den Augen der Menschen, aber zugleich der
»Mantel von Lichtk, in den er sich hiillt. Das bedeutet fiir die Auf-
gabe der Identifikation. Die Frage »Wer ist dieser Gott?« kann schon
ihrer Form nach in irrefithrender Weise gestellt werden. Das ge-
schieht einerseits dann, wenn sie darauf abzielt, die Erscheinungs-
gestalt selber fiir den Gott zu halten, etwa in der Weise, dafi die Frage
»Wer ist es, der sich im leuchtenden Aufstrahlen der Sonne zeigt?«
als die Frage nach dem Stern verstanden wird, der am Himmel steht.
Die religios gemeinte Frage verlangt eine andere Antwort als die, die
der Astronom zu geben vermag. Die Frage ist aber auch dann auf
irrefithrende Weise gestellt, wenn sie darauf abzielt, den »Gott
selbst« abseits von seiner Erscheinungsgestalt zu benennen. Das ge-
schieht etwa dann, wenn die Frage »Wer ist es, der sich im leuchten-
den Aufgang der Sonne zeigt?« als Frage nach einem iiberkos-
mischen Wesen verstanden wird, zu dem der Mensch in eine von
aller Sinnenhaftigkeit freie, rein intellektuelle Beziehung treten
konnte, sodafs er des Blicks auf den gestirnten Himmel nicht mehr
bedarf. Die religios verstandene Frage verlangt eine andere Antwort
als die, die ein Metaphysiker zu geben vermag: Der kultische Person-
begriff leitet dazu an, den Gott im Akt seines Gegenwirtigwerdens
aufzufinden und die darin geschehende Zuwendung zum Menschen
angemessen zu beantworten. Das geschieht in der Regel durch die
gottesdienstliche Anrufung seines Namens. Denn diese Namens-
anrufung ist, wie Hermann Cohen iiberzeugend dargelegt hat, jene
»Sprachhandlung des Eintretens in eine Korrelation«, die dem »Auf-
leuchten des gottlichen Angesichts« antwortet. Den Gott »identifi-
zieren«, bedeutet deshalb: von ihm selbst den Namen empfangen,
bei dem er gerufen werden kann. Damit ist mehr gemeint, als die
Lautgestalt, die fiir die akustisch vernehmbare Anrede an den Gott
geeignet ist. Gemeint ist die angemessene Antwort auf die gottliche
Zuwendung, die dem Menschen das »Eintreten in eine Korrelation«
gestattet. In diesem Sinne und nicht nur im Sinne einer Anleitung
zur geeigneten Wahl eines sprachlichen Zeichens, konnte Jesus sa-
gen, er habe seinen Jiingern »den Namen Gottes kundgemacht«.

Die religiose Bedeutung dieser Identifikation aber beruht dar-
auf, daf die »Offenbarung des Namens« und die Anrufung der Gott-
heit bei diesem Namen nicht auf den Augenblick einer bestimmten

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

religiosen Erfahrung beschrinkt bleibt, sondern eine dauerhafte Be-
ziehung stiften soll, die ein »Gedenken« und ein spiateres Wieder-
erkennen moglich macht (vgl. die Selbstdufserung Gottes am »Bren-
nenden Dornbusch«: »Dies ist mein Name auf Weltzeit, dies mein
Denkzeichen von Geschlecht zu Geschlecht«®!). Der kultisch verstan-
dene Personbegriff leitet so dazu an, die Frage »Wer ist dieser Gott?«
so zu stellen, daf jene Zuwendung Gottes, die dem Menschen in der
religiosen Erfahrung widerfahren ist, als Stiftung oder Re-Aktuali-
sierung einer Korrelation zu begreifen, die ein spiteres Wieder-Er-
kennen und Wieder-Benennen moglich macht. Auch dafiir ist die
Gottesdienstfeier der deutlichste Ausdruck, diesmal unter dem Ge-
sichtspunkt ihrer periodischen Wiederkehr.

Die Schwierigkeit der religiosen Identifikation aber ist nicht dar-
auf beschrinkt, daff in polytheistischen Religionen gelegentlich
Zweifel entstehen konnen, mit welcher Gottheit der Mensch es in
einer bestimmten Situation zu tun hat und bei welchem Namen sie
angerufen sein will. Sie beruht weit grundsétzlicher darauf, daf es
nicht immer leicht ist, den gleichen Gott in der Unterschiedlichkeit
der Weisen, wie er sich dem Menschen zuwendet, wiederzuerkennen
und beim Namen zu rufen. Ist es, um das Beispiel des Hiob in Erin-
nerung zu rufen, wirklich evident, daf$ der Gott, der ihm Gesundheit,
Kinder und Reichtum geschenkt hat, mit dem identisch ist, der ihm
all dies genommen hat, und dafl er deswegen beim selben Namen
angerufen werden kann? Der viel zitierte Gebetsruf »Der Herr hat’s
gegeben, der [gleiche!] Herr hat’s genommen, der Name des Herrn
sei gepriesenc ist der Ausdruck einer solchen Identifikation unter du-
Berst erschwerten Bedingungen. Der kultisch verstandene Person-
begriff ist die Anleitung, auf solche Weise den gleichen Gott in der
Gegensitzlichkeit seiner »Présopa, seiner zugleich erhellenden und
verhiillenden Gegenwartsgestalten, zu »identifizieren«. (Der Poly-
theismus laf3t sich als eine Folge davon verstehen, daf8 in der Gegen-
sitzlichkeit der Lebenserfahrungen diese Identifikation nicht mehr
gelingt. Dann wird, angesichts unterschiedlicher religioser Erfahrun-
gen, die Frage »Wer ist dies, der sich hier gezeigt hat?« durch die
Angabe unterschiedlicher »Personen« beantwortet.)

Neben dieser kultischen Verwendung hat der Begriff »Personac,
obgleich die Vokabel erhalten blieb, eine andere Verwendung gefun-
den, vor allem im Rémischen Recht. »Persona« ist hier das Subjekt

31 Ex. 3,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 285

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Das Christus-Kerygma

rechtswirksamer Handlungen, wihrend »Sachen« (unter Einschluf3
der Sklaven!) blofie Objekte solcher Handlungen sind, am deutlich-
sten in Rechtshandlungen des Kaufens und Verkaufens. Personalitit
ist dann die Fihigkeit, als Rechtssubjekt titig zu werden. Dies ist zu-
gleich der Grund dafiir, dafy im Verlauf der Rechtsgeschichte auch der
Begriff der »juristischen Person« entstehen konnte: Korperschaften,
die aus mehreren, oft sogar vielen »natiirlichen Personen« bestehen,
konnen Subjekte eigener Rechtshandlungen sein, die sich nicht als
Summe der Handlungen ihrer Mitglieder verstehen lassen. Diese
Auffassung kommt in der stehenden Formel der romischen Gesetz-
gebung zum Ausdruck »Senatus Populusque Romanus decrevit« —
der Singular des Verbs »decrevit« zeigt an, dafl »Senat und Volk«
gemeinsam ein einziges Rechts-Subjekt bildeten, obgleich zur Ver-
abschiedung von Gesetzen zwei getrennte Abstimmungen in zwei
getrennten Korperschaften notig waren: im Senat, der die Gesetzes-
vorlage einbrachte, und in der Volksversammlung, die iiber diese
Vorlage entschied.

Gemessen am kultischen Personbegriff scheint der juridische
vergleichsweise leicht verstindlich zu sein. Er ergibt sich aus der Er-
fahrung, daf3 das Recht dem Verhiltnis der Individuen ein Moment
von Dauerhaftigkeit verleiht und deshalb die Folgen einer Handlung
tiber den Augenblick hinaus vorhersehbar macht. Daraus ergibt sich
die Frage, wer die Folgen einer rechtlich bedeutsamen Handlung, z.B.
eines Vertrags-Abschlusses, in Zukunft zu tragen hat. Der juridische
Begriff der Person und der mit ihm verbundene Begriff der »Zurech-
nung« bezeichnet die Aufgabe, diese Frage zu beantworten.

So dient der Begriff der Person im Strafrecht der Identifikation
des Titers, dem seine vergangene Tat im Augenblick des Prozesses
auf rechtswirksame Weise zugerechnet werden soll. Der Person-
begriff zeichnet die Aufgabe vor, den gegenwirtigen Angeklagten
mit dem Téter von damals zu identifizieren, eine Aufgabe, die z.B.
dem Ermittlungsrichter obliegt. (Die Anrede, mit der vor einigen
Jahren vor einem israelischen Gericht der Strafprozef3 gegen einen
Massenmérder eréffnet wurde: »Sie sind Eichmanng, kann beispiel-
haft deutlich machen, daf3 schon diese Identifikation den Charakter
einer rechtswirksamen Sprachhandlung hat: Bleibt sie unwiderspro-
chen bzw. unwiderlegt, dann hat sie zur Folge, daf3 der gegenwirtige
Angeklagte die Rechtsfolgen der in der Vergangenheit begangenen
Straftat, die ihm zugerechnet wird, zu tragen hat.)

Die Aufgabe dieses Identifizierens ergibt sich zundchst daraus,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

daf3 Person-Verwechselungen ausgeschlossen werden miissen, die
dazu fithren wiirden, daf8 ein Unschuldiger fiir die Taten eines ande-
ren bestraft wird. Sie ergibt sich aber, noch grundsatzlicher, daraus,
daf3 zwischen der Tat und ihrer strafrechtlichen Zurechnung méogli-
cherweise viele Jahre verstrichen sind, sodafl der » Angeklagte von
heute« sich von dem »Téter von damals« durch die Lebensgeschichte
unterscheidet, die er in diesen Jahren durchlaufen hat. (Alle Uberle-
gungen iiber die mogliche »Verjahrung« von Straftaten beruhen
nicht nur auf der mit wachsendem zeitlichem Abstand steigenden
Schwierigkeit der Beweiserhebung, sondern vor allem auf der Frage,
unter welchen Voraussetzungen der »Angeklagte von heute« auf
eine bestimmte Phase seiner Lebensgeschichte festgelegt werden
kann, sodafs er auch heute noch »der ist«, der sich damals strafwiirdig
gemacht hat.) Der juristische Personbegriff in seiner strafrechtlichen
Anwendung leitet so zu einer bestimmten Auslegung der rechtlich
bedeutsamen Erfahrung an: Es gilt, die Frage zu beantworten, ob
und auf welche Weise die einmal begangene Tat dem Titer ein »blei-
bendes Merkmal«, gleichsam einen »Character indelebilis«, auf-
geprigt hat, der es gestattet, ihm seine Tat in jeder kommenden Pha-
se seiner Lebensgeschichte rechtswirksam zuzurechnen. (Ubrigens
liefle sich fir die zivilrechtliche Anwendung des Personbegriffs Ver-
gleichbares sagen.)

Wenn iiber die mogliche Verwendung dieses Personbegriffs in
der Theologie gesprochen werden soll, sind naturgemifs alle Vorstel-
lungen von einer »Versetzung Gottes in den Status eines Angeklag-
ten« auszuschalten. Aber die Aufgabe der Zurechnung bleibt auch
hier gestellt. Wenn in einer im Judentum geldufigen Gebets-Anrede
Gott derjenige genannt wird, »der uns aus Agypten gefiihrt hat« (an-
gemessener wire die wortliche Ubersetzung in der Form des Kausa-
tivs: »der gemacht hat, daf$ wir aus Agypten gingen«), dann wird ihm
die Rettungstat an den Vitern so zugerechnet, daf3 sich die Sohne
und Tochter von heute darauf verlassen: Durch die Tat von »damals«
wurde ein bleibendes Gottesverhiltnis gestiftet, auf das sich noch
heute die Gewifsheit ihrer Hoffnung griinden kann. Dieses Verhalt-
nis von »Zurechnung« vergangener Taten und Identifikation des
Gottes, der »damals« gewirkt hat, mit dem, an den sich die Beter
von »heute« wenden, und die daraus resultierende Hoffnung fiir die
Zukunft bestimmt die Grundstruktur vieler jiidischer und christ-
licher Gebete und verkniipft deren »anamnetischen« mit ihrem »de-
prekatorischen« Teil. »Gott, du hast durch die Auferweckung deines

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 287

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Das Christus-Kerygma

Sohnes die Welt froh gemacht; wir bitten dich, fithre uns dahin, daf3
wir die Freuden des ewigen Lebens erlangen«. Der aus der Sphire des
Rechts stammende Personbegriff, der dazu anleitet, jemandem »sei-
ne Taten von damals heute zuzurechnen, gewinnt in religiésen Zu-
sammenhang die Bedeutung, Erinnerung, gegenwirtige Begegnung
und zukunftsgewandte Hoffnung dem gleichen Wirken des gleichen
Gottes zuzuschreiben. Den gleichen Sinn hat die theologische Identi-
tits-Aussage: »Der Vater, von dem Jesus spricht, ist der Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs«. Alles, was an friiherer Stelle von der »Fiil-
le« gesagt worden ist, zu der nach christlicher Uberzeugung die
gesamte Geschichte der Ekklesia Israel in Jesus Christus gebracht
worden ist, setzt die Identitit des einen Gottes voraus, der an den
Vitern gewirkt hat und in seinem Wirken an seinem Sohn, vor allem
in dessen Auferweckung von den Toten, wiedererkannt werden kann.

Von der juristischen Verwendung des Begriffs »Person« als
eines Subjekts rechtswirksamer Handlungen fiihrt eine geradlinige
Entwicklung zu seiner Verwendung in der Ethik. »Person« ist nicht
nur ein Wesen, dem seine Handlungen juristisch zugerechnet wer-
den kénnen (sodaf3 der Handelnde im Konfliktsfall auch rechtlich ge-
zwungen werden kann, die Pflichten zu erfiillen, die er durch seine
rechtswirksamen Handlungen auf sich genommen hat), sondern vor
allem ein Wesen, dem seine Handlungen moralisch zugerechnet wer-
den konnen. Und wie fiir die juristische, so ist auch fiir die moralische
Zurechnung der Gebrauch von Verstand und Willensfreiheit ent-
scheidend: Moralisch zugerechnet werden kann nur das, was »mit
Wissen und Willen geschehen ist«. Im Schlaf, im Zustand der Be-
wufdtlosigkeit oder des Ausfalles der Entscheidungsfihigkeit, bei-
spielsweise durch Hypnose, konnen weder rechtswirksame noch mo-
ralisch zuzurechnende Handlungen vollzogen werden. Und da der
Gebrauch von Verstand und Freiheit das unterscheidend Menschliche
des Verhaltens ausmacht, unterscheidet man die moralisch und
rechtlich zurechenbaren »actus humani« von den moralisch und
rechtlich nicht zurechenbaren »actus hominis«. »Personalitdt« ist in-
sofern gleichbedeutend mit »Zurechnungsfihigkeit«.

Der Begriff der rechtlichen und moralischen Zurechnungsfihig-
keit ist zugleich geeignet, den Zusammenhang der Begriffe » Person«
und »Natur« deutlich zu machen, wenn man sich daran erinnert, daf3
(jedenfalls nach der in Europa herrschenden Auffassung) nur Men-
schen, nicht Tiere Rechts-Subjekte und Subjekte sittlicherVerant-
wortung sein konnen. Die »Personalitit« als die Fihigkeit, rechts-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

wirksame bzw. moralisch zurechenbare Handlungen zu setzen, ist ein
Merkmal der »menschlichen Natur«. Und da zum Vollzug rechts-
wirksamer bzw. moralisch zurechenbarer Handlungen die Fahigkeit
gehort, Willens-Entscheidungen zu setzen, diese aber voraussetzen,
daf3 der Handelnde weifs, was er tut, gelten in der europidischen Tra-
dition Verstand und Willensfreiheit als Wesensmerkmale der Per-
sonalitdt und deshalb zugleich der menschlichen Natur. An dieser
Stelle darf angemerkt werden, dafs manche Theologen in diesen bei-
den Wesensmerkmalen zugleich die »Gott-Ebenbildlichkeit« des
Menschen sehen, da auch Gottes »Natur« durch Verstand und Wil-
lensfreiheit ausgezeichnet sei — freilich im Sinne uneingeschrinkter
Einsichts- und Entscheidungsfihigkeit, wihrend diese Fihigkeiten
dem Menschen nur in beschriankter, »abbildhafter« Weise zukom-
men?2.

Die moralische Zurechnungsfihigkeit laSt jedoch ein weiteres
Bedeutungsmoment des Personbegriffs in den Vordergrund der Auf-
merksambkeit treten: das Moment der unteilbaren Ganzheit. Wih-
rend die Setzung blofs rechtlich wirksamer Handlungen oft vom Sub-
jekt nur die Ausiibung partieller Funktionen verlangt, ist es fiir die
sittliche Handlung charakteristisch, daf$ sie nur »unter Einsatz der
ganzen Person« vollzogen werden kann. »Halbherzigkeit« ist der
Feind der Sittlichkeit. Das liegt daran, daf der sittliche Akt den Cha-
rakter der »Selbstfindung durch Selbsthingabe« besitzt; und beide,
die Selbstfindung wie die Selbsthingabe, erlauben keinen Vorbehalt.
Wer »unter Vorbehalt« liebt, liebt gar nicht; wer sich an eine Aufgabe
nicht ohne Vorbehalt hingibt, hat sie in ihrer Qualitat als sittliche
Aufgabe iiberhaupt nicht erfiillt. Darum zeigt sich in jeder einzelnen
sittlichen Handlung oder in deren Versdumnis, »wer der Handelnde
ist; und die sittliche Zurechnung einer Handlung impliziert ein Ur-
teil iiber den Handelnden als ganzen. Das gilt auch — und sogar be-
sonders deutlich - fiir die sittliche Selbstbeurteilung: Wessen Hand-
lungen vor seinem eigenen sittlichen Urteil nicht bestehen kénnen,
der gesteht sich nicht nur partielle Weisen des Fehlverhaltens ein,
sondern »kann sich selbst nicht mehr in den Spiegel sehen«. Wenn
daher »Personalitit« in einem spezifisch sittlichen Sinne »Zurech-
nungsfahigkeit« bedeutet, dann ist sie die Fahigkeit, Handlungen

2 Vgl. dafiir, als ein Beispiel unter vielen, Thomas v. Aquin S.th.1q 93 a4 und a 9, hier
unter Riickverweisung auf Johannes Damascenus.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 289

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Das Christus-Kerygma

oder Unterlassungen zu setzen, in denen der Mensch sich als ganzer
gewinnt oder verliert.

Dieses Moment der sittlich verstandenen Ganzheit lafSt den Zu-
sammenhang zwischen Personalitit und »Ungeteiltheit« oder »In-di-
vidualitit« auf spezifische Weise hervortreten. Diese ist nicht die blo-
e »Einzelheit«, die jedem Ding notwendig zukommt, sofern es
»indivisum in se et divisum ab aliis« ist. Hier dagegen handelt es sich
um eine Ungeteiltheit, die errungen werden muf3, aber auch ver-
lorengehen kann. Sie muf8 der »zunichst und zumeist« vorgege-
benen »Zerstreutheit« an die unverbundene Vielfalt der Aufgaben
und Funktionen erst abgerungen werden; und sie kann verloren-
gehen, wenn der Mensch »sich um vielerlei kiimmert« und dabei
»das Eine Notwendige« nicht findet. Dabei kann die Chance der
Selbstfindung durch Selbsthingabe auch an solchen Handlungsmog-
lichkeiten entdeckt werden, deren Einfluf$ auf den »Lauf der Dinge«
sehr bescheiden ist. Das »Eine Notwendige« kann im konkreten Falle
das dufserst Unscheinbare sein. Darum ist das moralische Urteil tiber
Personen, die sich ihre Taten und Unterlassungen zurechnen miissen,
etwas anderes als die Einschitzung der Wirkmacht ihrer Taten. Tra-
ditionell gesprochen: »Im Kleinen getreu zu sein¢, kann fiir die
Selbstfindung durch Selbsthingabe mehr bedeuten, als »weltbewe-
gende Wirkungen« zu erzielen. Das bedeutet fiir den Begriff der Per-
son: Eine Person im sittlichen Sinne dieses Wortes ist ein Wesen, das
auch am duflerlich Unscheinbaren sich selbst gewinnen oder verlie-
ren kann.

Was diesen moralischen Personbegriff angeht, so liegt seine
Herkunft aus der sittlichen Erfahrung offen zutage. Wenn das Merk-
mal der so verstandenen Person darin besteht, daf3 sie fihig ist, sich
mit ungeteiltem Herzen an eine andere Person, an eine Aufgabe oder
auch an eine Institution (z. B. an Familie oder Heimat und Vaterland)
hinzugeben und dadurch erst ihre moralische Identitit zu gewinnen,
dann wird die Moglichkeit solcher Selbstfindung durch Selbsthinga-
be in der sittlichen Erfahrung entdeckt. Und der moralische Begriff
der Person leitet dazu an, die Wechselfille eines Lebens so zu verste-
hen, daf3 sie sich als Stadien auf dem Wege zur sittlichen Identitit
erweisen.

Dagegen wird sogleich von den Griinden zu sprechen sein, die es
unmoglich machen, diesen Personbegriff auf Gott anzuwenden: Es ist
religios unmaglich, von einer »Selbstfindung« Gottes zu sprechen.
Aber eine Analogie zum moralischen Personbegriff scheint, jeden-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

falls in der Tradition Israels und der Christen, auch fiir das Sprechen
von Gott unentbehrlich zu sein: Die Verwendung der Personalprono-
mina »mein« und »dein« in der Bundeszusage »Du sollst mein Volk
sein; ich will dein Gott sein« laf3t ein Moment der vorbehaltlosen
Selbstbindung Gottes erkennen, der kiinftig an der von ihm selbst
in Freiheit gestifteten Beziehung zu diesem Volk den Namen ge-
winnt, durch den er identifiziert werden kann: Er bleibt, um es wie-
derum mit einer im Judentum gebriuchlichen Gebets-Formulierung
zu sagen, in guten wie in bosen Tagen »unser Gott und Gott unserer
Vater«.

Wenn man daher, wie es hier vorgeschlagen wurde, nicht Begrif-
fe mit Begriffen vergleichen will (beispielsweise biblische mit phi-
losophischen Begriffen), als seien derartige Begriffe feststehende
Grofden, sondern Erfahrungen mit Erfahrungen, aus denen sich Fra-
gen ergeben und nur sekundir auch Begriffe, mit deren Hilfe solche
Fragen gestellt werden, dann wird das Augenmerk sich auf diese Er-
fahrungen richten. Die Frage lautet dann: Sind die Erfahrungen, die
in der Bibel bezeugt werden, denen, aus denen philosophische Fra-
gestellungen und Begriffe hervorgegangen sind, in hinlinglichem
Mafle verwandt, um den Versuch zu rechtfertigen, aus ihnen auch
theologisch zu lernen und deswegen gewisse in der Philosophie ge-
prigte Begriffe, z. B. die verschiedenen Begriffe der »Personc, als An-
leitung zur theologischen Begriffsbildung zu gebrauchen? Die Mog-
lichkeiten solchen theologischen Lernens, aber auch die Grenzen
dieser Moglichkeit, werden fiir jeden der soeben erwihnten Person-
begriffe gesondert zu untersuchen sein.

B) Der kultische Personbegriff —
Probleme seiner theologischen Anwendung

Zunichst ist von dem kultischen Personbegriff zu handeln, nach wel-
chem die »Persona« das Heilige oder die Gottheit so reprisentiert,
daf3 deren wirksame Gegenwart vom Menschen sinnenhaft erfahren
werden kann. Mit Bezug auf Christus kehrt dieses Verhiltnis von
»Repraesentans« und »Repraesentatus« in mehrfach gestufter Weise
wieder. Im Verhiltnis zu Christus namlich wird der Apostel selbst, in
Austibung seines Amtes, zur »Per-sona«, sofern durch das Ver-
gebungswort, das er der Gemeinde zuspricht, jenes Vergebungswort,
das Christus allein sprechen kann, wirksam »hindurch-tont« (per-so-
nat). Aber auch Christus konnte im kultischen Sinne »Persona« ge-
nannt werden, sofern »durch ihn hindurch« Gott selbst spricht und

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 291

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Das Christus-Kerygma

handelt. Die Bibel bevorzugt dafiir freilich andere Termini: Er ist die
»Ikone des unsichtbaren Gottes«*, d. h. seine sichtbare Gegenwarts-
gestalt; und er treibt die Ddmonen »durch den Finger Gottes aus«®,
sodaf3 seine Tat als die Erscheinungsgestalt gottlichen Wirkens ver-
standen werden muf3. Vergleichbare Aussagen finden sich im Buch
der Richter und in den Biichern der Chronik, wo von erwihlten Or-
ganen des gottlichen Heilswirkens gesagt wird, der Geist Gottes habe
sich in sie »gekleidet«*. Auch sie werden so im Vollzug jener Akte,
zu denen Gott sie berufen und ermichtigt hat, zu »durchténenden«
Gestalten des wirkenden Wortes Gottes. Bezeichnend fiir das Auftre-
ten Jesu jedoch ist die Verbindung des Anspruchs, er wirke »durch
den Finger Gottes«, mit der eschatologischen Zeitansage: »Dann ist
in Wahrheit das Reich Gottes zu euch gekommen«%.

Es gibt also Anlésse, das kultische Verstindnis von »Personac,
auch wenn es in der Bibel nur selten bezeugt ist, zur Auslegung des
dort Gesagten heranzuziehen. Freilich ist zu priifen, ob dieses Per-
sonverstindnis seine Bedeutung noch beibehalten kann, wenn es da-
zu dienen soll, das Verhiltnis des Christus zum Vater, aber auch das
Verhiltnis des Dieners an Wort und Sakrament zu Christus, ange-
messen zu beschreiben. Diese Frage wird deutlicher hervortreten,
wenn man an die Beobachtung biblisch bezeugter »Vergegenwarti-
gungen« die Frage anschliefit, warum eine solche zweifach gestufte
Re-Praesentatio (die Vergegenwirtigung Gottes durch Christus und
die Vergegenwirtigung des Handelns Christi durch den Dienst der
Kirche, insbesondere der Apostel) nétig ist und wodurch sie moglich
wird.

Eine solche zweifache Repraesentatio ist notig, sofern sowohl
Gott selbst als auch der Christus, nach seiner Heimkehr zum Vater,
dem unmittelbar anschauenden Blick der Menschen, auch der Glau-
benden, entzogen ist. So wird im Johannesevangelium von Gott ge-
sagt: »Gott hat keiner gesehen; der eingeborene Sohn, der an der
Brust des Vaters lag, er hat Kunde gebracht«*. Diese johanneische
Aussage wird gewohnlich metaphysisch gedeutet, d.h auf die Unkor-
perlichkeit und insofern Unsichtbarkeit Gottes zuriickgefiihrt. So
verstanden aber geriete sie in Gegensatz zu anderen biblischen Aus-

3 2 Kor 4,4; Kol 1,15.

3 Mt 12,28.

% Jdc 6,34; 1 Chr. 12,13; 2 Chr. 24,20.
36 Mt. 12,28.

%7 Joh 1,18.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

sagen: Es hat nach dem biblischen Bericht immer wieder Menschen
gegeben, die Gott »von Angesicht zu Angesicht« gesehen haben,
ohne dazu eines Gegenwarts-Mittlers zu bediirfen. Das gilt nicht
nur von Adam und Eva im Paradies, sondern beispielsweise auch
von dem Urvater Jakob? und vor allem von Mose?°. Deshalb hat auch
der Anspruch Jesu, der einzige Gegenwartsmittler Gottes zu sein,
immer wieder den Widerspruch von Juden gefunden, die den Ein-
druck hatten, hier werde die ganze Geschichte Israels mit den man-
nigfachen Gottesbegegnungen erwihlter Manner schlicht geleugnet.
Entsprechend haben Aussagen wie die des johanneischen Jesus »Nie-
mand kommt zum Vater aufler durch mich«* stets die erstaunte
Antwort von Juden hervorgerufen: »Aber wir sind doch beim Va-
ter!«. Damit sollte nicht geleugnet werden, daf8 es eine Aufgabe der
Individuen und des ganzen Volkes ist, »Gottes Angesicht zu suchen«
und so nach immer intensiveren Formen der Gottesnéhe zu trachten.
Aber alles derartige Suchen und Trachten geschieht, nach jiidischer
Uberzeugung, in einer zuvor schon geschenkten Nihe Gottes, der
sein Volk »auf Adlersfliigeln trug« (also stets zuvor schon bei ihm
war), wenn er es »zu sich kommen liefS«*!.

Der Anschein, das jiidische Bekenntnis zur immer schon ge-
schenkten Nihe Gottes mache es nétig, der christlichen Uberzeu-
gung zu widersprechen, nur der Sohn habe »vom Vater Kunde ge-
bracht«, verschwindet, wenn man jene Entzogenheit Gottes, die eine
Gegenwarts-Vermittlung notig macht, nicht auf die ewige und un-
tiberwindliche Differenz zwischen der unendlichen »Seinsfiille« Got-
tes und der beschrinkten Auffassungkraft des Menschen zuriick-
fithrt, sondern als ein »Zeichen der Zeit« versteht, das gedeutet sein
will: Es handelt sich um jene Stunde, in welcher die Gott-Entfrem-
dung der Welt, die, wenn sie iiberwunden werden soll, die gottliche
Erwihlung eines bestimmten Volkes notwendig gemacht hat, nun
auch von den Erwihlten stellvertretend durchlitten werden mufs. In
der Stunde, in denen Gott nicht nur den »Vélkern«, sondern auch
dem erwihlten Volk »sein Angesicht verbirgt«, bedarf es jener »Per-
sona«, auf deren Angesicht der Widerschein der gottlichen Herrlich-
keit entdeckt werden kann*.

38 Gen 32,31.

3% Num 12,8; Dt. 34,10.
“ Joh 14,6.

41 Ex 19,4.

4 2 Kor. 4,6.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 293

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Das Christus-Kerygma

Noch deutlicher gilt dies von der Notwendigkeit, das Wirken
Jesu, vor allem sein Vergebungswort, durch den Apostel, der »in per-
sona Christi« spricht, zu vermitteln. Eine solche Repraesentatio ist
nicht deswegen nétig, weil Jesus nach dem Ende seines leiblichen Le-
bens in die Korperlosigkeit des Gottlichen zuriickgekehrt wire. Er
konnte auch nach seiner Auferweckung von den »zuvor bereitgehal-
tenen« Zeugen korperlich gesehen werden, »die mit ihm gegessen
und getrunken haben«*. Seine Entzogenheit, auch gegeniiber den
Glaubenden, ist vielmehr darin begriindet, daf3 jene »Gerechtigkeit«
Gottes, die auf die »Stinde« der Welt antwortet, auch auf die Jiinger-
gemeinde gefallen ist. Die Siinde besteht darin, »dafs sie [die Welt]
nicht an mich geglaubt hat, die Gerechtigkeit aber, daf3 ihr [die Jiin-
ger] mich nicht mehr seht; denn ich gehe zum Vater«*. Auch hier ist
die Notwendigkeit der Re-praesentatio, in diesem Falle der Ver-
gegenwiirtigung Jesu und seines Wirkens durch den Dienst der Apo-
stel, die Folge davon, daf3 auch die von Gott Erwihlten die allgemeine
Gott-Entfremdung der » Welt« mit durchleiden, freilich auch die Fol-
ge davon, daf diese Gott-Ferne ein fiir allemal von Jesus selbst stell-
vertretend durchlitten worden ist.

Damit ist zugleich schon gesagt, warum eine Gegenwarts-Mitt-
lerschaft nicht nur noétig, sondern auch maglich ist. Sie ist moglich,
weil Gott in freier Vergebungsgnade seinen Sohn in die Welt gesandt
hat, damit dieser »in Dei persona« spreche und handle, und weil der
Sohn die Seinen, auch in der Gemeinsamkeit des Gerichts, das iiber
die Welt ergeht, »nicht als Waisen zuriickgelassen hat«, sondern sie
im Geiste befihigt, nun ihrerseits »in persona Christi« zu sprechen
und zu handeln.

Gebraucht man, um dieses Verhaltnis der Christen zu Christus
und Christi zum Vater zu beschreiben, den Ausdruck »Person« im
kultischen Verstindnis des Wortes, spricht man also davon, daf3 Apo-
stel (und nicht nur sie) »in persona Christi« sprechen und handeln,
Christus aber »in persona Dei«, dann liegt der spezifische Sinn dieses
Sprachgebrauchs in der mehrfach erwihnten »eschatologischen Zeit-
ansage«. Diese spricht davon, daf3 das Gericht tiber diese Welt und
ihren »Fiirsten« schon geschehen ist; dafy niemand davon ausgenom-
men ist, dieses Gericht — gemeinsam mit der »Welt« und stellvertre-
tend fiir sie — zu durchleiden, daf3 aber inmitten dieser durchlittenen

“ Apg 10,41.
# Joh. 16,8-11.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

Gott-Ferne das heilswirksame Wirken und Handeln Gottes »auf dem
Antlitz seines Gesalbten« erfahrbare Gegenwart gewinnt. Nur des-
halb kann das von Christus »in persona Dei« vollzogene Heilswerk
sich auch durch den »in persona Christi« vollzogenen Dienst der Kir-
che immer neu an den Glaubenden ereignen. Die zweifache Re-Prae-
sentatio Gottes durch Christus und Christi durch den Dienst der Ge-
meinde und spezieller der Apostel ist das entscheidende »Zeichen der
Zeit«: der Zeit des schon geschehenen und noch immer geschehenden
Gerichts und des auf verborgene Weise schon errungenen Sieges
iber »diese Welt«. Nur so verstanden ist das kultische Personver-
stindnis nicht, wie oft unterstellt wird, Ausdruck einer »Flucht aus
der Geschichte«, sondern eine Anleitung, den eigenen Ort in dieser
Geschichte recht zu bestimmen. Und es ist stets die Geschichte der
Ekklesia Israel, innerhalb derer das Handeln Christi und der Kirche
seinen Ort findet: die Geschichte des erwihlten Volkes, das nun, in
der Stunde seiner Krise, die Gottferne der Volker stellvertretend
durchleidet und berufen ist, in der Symmorphia mit dem Christus
dieses stellvertretende Leiden zum »Segen fiir alle Sippen des Erd-
bodens« werden zu lassen.

An friiherer Stelle wurde die Frage gestellt, was der Begriff der
»Person« dazu beitrage, Christi Tod und Auferstehung zu deuten und
als dasjenige Ereignis zu erweisen, in welchem die Geschichte Israels
zu ihrer Fiille gelangt ist (s.0. S. 261 ff.). Darauf kann nun eine erste
Antwort gegeben werden: Dieser Begriff bezeichnet, in seiner kulti-
schen Verwendung, den Christus als das Organ einer »Vergegenwar-
tigung«, durch welche Gott in einer ihm entfremdeten Welt wirk-
same Gegenwart gewinnt. Dadurch ist die Gottesferne »dieser
Welt« schon besiegt und die verheiflene »Enthiillung des gottlichen
Angesichts« schon geschehen.

Freilich ist deutlich, daf3 der aus dem Kultus stammende Begriff
der »Persona« einer Weiterentwicklung bedarf, um in der soeben be-
schriebenen Weise verwendet zu werden. In seiner geldufigen Ver-
wendung namlich ist er weder auf den Représentierenden, noch auf
den Reprisentierten anwendbar, sondern nur auf die Vermittlungs-
und Gegenwartsgestalt, die der Reprisentierte durch den Dienst des
Reprisentierenden gewinnt. Wenn Christus in dem Sinne »Persona«
ist, daf3 in seinem Sprechen, Handeln und Leiden das Wirken Gottes
seine sichtbare Gegenwartsgestalt findet, dann scheint in diesem Sin-
ne der Vater keine Person zu sein. Er bleibt der »unsichtbare Gott,
ist nicht selber sichtbare Gestalt, sondern bedient sich solcher Gestal-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 295

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Das Christus-Kerygma

ten, vor allem des »Sohnes«, um in der Welt wirksam gegenwirtig zu
werden. Man mag diese Differenz metaphysisch deuten: als Unter-
schied zwischen Gottes wesenhafter Unsichtbarkeit und seiner
»Sichtbarwerdung« in besonderen Gestalten seiner erfahrbaren Ge-
genwart; man mag ihn — und diese Deutung scheint der biblischen
Botschaft angemessener zu sein — aus der Differenz von Gericht und
Gnade verstehen: des Gerichts tiber die siindhafte Welt und sogar
tiber das erwidhlte Volk, durch das Gott »sein Angesicht verbirgt«
und der Gnade, in der er sich auch den Siindern gnidig zuwendet. In
beiden Deutungsweisen darf diese Differenz zwischen der vorgéingi-
gen Verborgenheit Gottes und seiner sich ereignenden Vergegenwir-
tigung nicht iibersprungen werden, wenn dieses Ereignis angemes-
sen verstanden werden soll. Und von daher scheint es konsequent,
dafl manche Philosophen, aber auch Theologen, dazu neigen, von
Gott als einem »iiberpersonlichen Wesen« zu sprechen, das nicht sel-
ber Person ist, sondern in der »Persona« erwihlter Menschen, vor
allem des Sohnes, seine erfahrbare Gegenwartsgestalt findet. Und
Vergleichbares wird gelegentlich von dem auferweckten Christus ge-
sagt: Wenn der Apostel in dem Sinne »in Christi persona« handelt,
dafl in seinem menschlichen Wort das wirksame Wort des erhohten
Herrn seine sichtbare Gegenwartsgestalt findet, dann entsteht der
Eindruck, als sei der Auferstandene in diesem Sinne keine Person.
Er ist, nach dem Ende seines irdischen Lebens, nicht mehr in sinnen-
hafter Anschaulichkeit antreffbar, zeigt sich auch den Glaubenden
nicht mehr »von Angesicht zu Angesicht«, sondern bedient sich be-
sonderer, von ihm berufener Menschen und der durch sie gesetzten
Vergegenwirtigungsgestalten, um in dieser Welt wirksam gegenwir-
tig zu werden. Daher kommt es, dafs manche Interpreten dazu nei-
gen, auch von dem erhéhten Herrn als einem iiberpersonlichen We-
sen zu sprechen, das nicht mehr, wie Jesus wihrend der Zeit seines
irdischen Lebens, den Menschen sein »Angesicht« (présopon) zu-
wendet und so als Person (présopon) erfahrbar wird, sondern nur
noch in jenem »Geiste« gegenwirtig ist, der die Gemeinde der Glau-
benden mit ihren re-praesentativen, Christi Gegenwart vermitteln-
den Diensten und Amtern aufbaut. Vor allem Hegel war geneigt, die
Gegenwart Christi im geist-gewirkten, gemeinde-aufbauenden Wort
und Sakrament in diesem Sinne zu deuten: als Folge des unwiderruf-
lichen Abschiedes Jesu, der nun nicht mehr als Person neben anderen
Personen, als konkreter Einzelner, antreffbar ist.

Es ist nicht Sache des Philosophen, apriori tiber die »Rechtgldu-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

bigkeit« derartiger Auffassungen von der »Uberpersonlichkeit« Got-
tes oder auch des erhohten Christus zu urteilen. Im Gegensatz zu
frither beschriebenen Fehlformen der religiosen Erfahrung, aus de-
nen beispielsweise die Damonenfurcht oder auch der Polytheismus
hervorgehen, widerspricht ein solcher Begriff von einem »iiberper-
sonlichen Wesen« nicht den Moglichkeitsbedingungen religidser Er-
fahrung tiberhaupt. Wohl aber hat eine philosophische Einiibung in
die Theologie die doppelte Aufgabe, einerseits verstindlich zu ma-
chen, wie es zu dieser Auffassung kommen konnte, andererseits
deutlich werden zu lassen, aus welchen Griinden die christliche Uber-
lieferungsgemeinschaft als ganze sich mit dieser Interpretation nicht
zufriedengeben konnte. Dabei wird sich zeigen: Es ist eine bestimmte
Art der religiosen Erfahrung, die die christliche Uberlieferungs-
gemeinschaft an einem solchen Verstandis Gottes bzw. des erhohten
Christus hindert: die Erfahrung von einem Wechselverhiltnis zwi-
schen gottlicher und menschlicher Freiheit.

Die Auffassung von der »Uberpersonlichkeit« Gottes bzw. des
Auferstandenen folgt aus dem geldufigen (und in der Religions-
geschichte an vielen Beispielen bewihrten) kultischen Personbegriff.
Danach ergibt sich die Notwendigkeit der Re-Praesentatio aus der
Wesens-Differenz des Heiligen gegeniiber allen unmittelbaren In-
halten unserer Erfahrung (Das Heilige bleibt das wesenhaft »unseren
Augen Entzogene«), wihrend die Mdglichkeit der Re-Praesentatio
aus zwei Griinden entspringt: Einerseits ist die Erfahrungswelt voll
von »Spuren« des Heiligen, die, wenn sie als solche erkannt werden,
als »Materie« reprasentativer Riten und Worte verwendet werden
konnen; andererseits ist der Mensch (oder sind besondere Menschen
kraft spezieller Berufung) dazu bestimmt, ihrem Wesen nach »Bild«
(also Gegenwartsgestalt) des Heiligen zu sein, und in besonderen
Handlungen »Bilder« (also Gegenwartsgestalten) des Heiligen zu
setzen. Personalitit ist, so verstanden, die Moglichkeit, Gegenwarts-
gestalt des Heiligen zu sein und in der Kraft dieses Seins Gegen-
wartsgestalten des Heiligen hervorzubringen. Das Heilige und Gott-
liche selbst aber liegt, so verstanden, wesenhaft »jenseits« all dieser
Gegenwartsgestalten®.

Die christliche Uberlieferungsgemeinschaft aber konnte sich mit

# Vgl. R. Schaeffler, Der philosophische Transzendenzbegriff, Hilfe oder Hindernis des
Glaubens? in: A. Raffelt und B. Nichtweifs [Hrsg.] Weg und Weite, Festschrift fiir Karl
Kardinal Lehmann, Freiburg 2001, 421-430.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 297

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Das Christus-Kerygma

dieser Interpretation nicht zufriedengeben, weil sie ihre eigene Ge-
schichte mit all ihren Phasen des »verhiillten« und des »sich offenba-
renden Angesichts« als eine Abfolge von Entscheidungen der gott-
lichen Freiheit verstand, durch die dieser Gott sich in einem anderen
als dem kultischen Sinne des Wortes als »Person« erwies: als Subjekt
freier Handlungen, auf die der Mensch seinerseits durch Entschei-
dungen seiner Freiheit zu antworten hat. Darum mufite der Gedanke
der »Re-Praesentatio« und damit das kultische Personverstindnis in
ein geschichtliches Verstindnis des Verhiltnisses zwischen Gott und
dem Menschen eingetragen werden, nicht umgekehrt. Daf3 eigene
Handlungen der Vergegenwirtigung nétig sind, ergibt sich, so ver-
standen, nicht aus der ewigen Wesensdifferenz zwischen Gott und
dem Menschen und seiner Welt; dafs Vergegenwirtigung moglich ist,
ergibt sich nicht aus der Wesensverwandtschaft zwischen Gott und
aller Kreatur; vielmehr ergibt sich beides aus dem Verhiltnis zwi-
schen gottlicher und menschlicher Freiheit und konkreter aus dem
Verhiltnis von gottlichem Gebot und menschlicher Siinde, von
menschlicher Siinde und gottlichem Gericht, von gottlichem Gericht
und je neuen Gestalten der gottlichen Vergebungs- und Erhaltungs-
gnade. Weil der richtende Gott vor dem siindigen Menschen »sein
Angesicht verbirgt«, ist Vergegenwértigung notig, weil er inmitten
des Gerichts dem Menschen »sein Angesicht zuwendet«, ist Ver-
gegenwiirtigung moglich.

Nur wenn die Gegenwartsmittlerschaft der »Persona« — sei es
des Christus, der als »Tkone« des Vaters handelt, sei es des »in per-
sona Christi« handelnden Apostels — aus diesem geschichtlichen
Zusammenhang heraus begriffen wird, ist sie mit dem Gottesver-
stindnis der Bibel vereinbar. Denn dieses geht nicht von einer »We-
sensferne« Gottes aus, die durch gegenwarts-stiftende Bildhandlun-
gen und Bildworte tiberbriickt werden miifite, sondern von einer
»Zuwendung des Angesichts«, die den Vitern gewihrt worden ist
und den Sohnen und Téchtern zugesagt bleibt. Wenn es eine »Ferne«
gibt, die der Gegenwarts-Vermittlung bedarf, dann beruht sie nicht
auf einer ewigen Differenz zwischen dem gottlichen und dem
menschlichen Wesen, sondern auf einem geschichtlichen Verhiltnis
zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit: der gottlichen Frei-
heit, die die menschliche Freiheit durch ihr Gebot in Anspruch
nimmt, die siindig gewordene Freiheit des Menschen richtet und sie
zugleich, durch ihr wirksames Vergebungswort, wiederherstellt. In
diesem Sinne muf der Begriff der »Persona« weiterentwickelt wer-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

den, wenn er christologisch oder auch trinititstheologisch verwend-
bar sein soll. Und die philosophische Frage lautet: Kann dieser Begriff
auf solche Weise weiterentwickelt werden, ohne innerlich wider-
spriichlich zu werden und dadurch jede Bedeutung zu verlieren?
Aus der Tatsache, daf3 dies zweifelhaft ist, wird verstindlich, daf3
die Bibel — mit Ausnahme einer einzigen Paulus-Stelle — den Ge-
brauch des kultischen Personverstindnisses vermeidet. Die Ekklesia
Israel kennt auch, im Unterschied von manchen Volkern der Um-
welt, keine Kultdramen, in denen Menschen die Maske (Présopon)
oder das Kleid des Gottes triigen und so zu Gegenwartsgestalten der
Gottheit wiirden. Der dem Kultus entstammende Begriff der »Eikon«
(fiir Christus in seinem Verhiltnis zum Vater) und des »Présopon«
(fiir den Apostel im Verhaltnis zu Christus) konnte erst an Bedeu-
tung gewinnen, als es galt, die Allein-Ursdchlichkeit des gottlichen
Heilswirkens mit der Berufung von Dienern an diesem Heilswirken
zusammenzudenken. Der Gedanke der Allein-Ursachlichkeit Gottes
aber spiegelte die Erfahrung Israels wihrend des Babylonischen Exils,
als das Volk aufgehort hatte, Subjekt der Geschichte zu sein; der Ge-
danke dagegen, daf$ diese Alleinwirksamkeit Gottes durch Menschen
vermittelt werde, die »in persona Dei« sprechen und handeln, ent-
sprach der Erfahrung der Jiinger, dafs wihrend der Zeit des »verbor-
genen Angesichts« (Gottes in dieser Krise der Endzeit bzw. des Chri-
stus nach seiner Erhéhung zum Vater) das michtige aber verborgene
Wirken Gottes solcher repraesentierender Zeichen bedarf. Der kulti-
sche Personbegriff konnte daher nur unter besonderen historischen
Bedingungen fiir die Ekklesia Israel oder fiir einer ihrer Sondergrup-
pen (die junge Christenheit) zum geeigneten Interpretament fiir das
Verstindnis des gottlichen und des menschlichen Wirkens werden.

y) Der juridische Personbegriff und seine theologische
Verwendung

Halt man sich nicht an den kultischen, sondern an den im engeren
Sinne juridischen Personbegriff, der, im Guten wie im Bosen, im
Hinblick auf vorfindliche Ereignisse die Frage beantwortet »Wer hat
es getan’«, dann scheint eine theologische Verwendung dieses Be-
griffs unproblematisch. In jedem Akt des Gotteslobs wird zum Aus-
druck gebracht, dafy der Beter in den Inhalten seiner Erfahrung die
Erscheinungsgestalten eines gottlichen Wirkens erkennt und dieses
Wirken Gott als dem »Subjekt zurechenbarer Handlungen« zu-
schreibt. Ein Problem entsteht dabei erst daraus, daf3 diese Zuschrei-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 299

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Das Christus-Kerygma

bung gewohnlich zweifach geschieht. Der Beter versteht die Ereig-
nisse, von denen er rithmend spricht, als »Taten Gottes durch die
Hand von Menschen« und schreibt sie deswegen sowohl dem gott-
lichen als auch einem menschlichen Titer zu. (Sowohl Gott als auch
Mose konnen »der Herausfiihrer aus Agypten« genannt werden, wie
dies auch der hebridischen Wortbedeutung des Namens »Mose« =
»Herausfiihrer« entspricht — Ob dieser hebraischen Wortbedeutung
des Namens »Mose« noch eine andere, dgyptische, vorgelagert sei,
kann an dieser Stelle aufler Betracht bleiben.) Der gottliche wie der
menschliche Tater sind dann »Personen«, wenn man darunter Sub-
jekte zurechnungsfahiger Handlungen versteht.

Deshalb muf3 der Begriff des »zurechnungsfihigen Subjekts«
auf charakteristische Weise weiterentwickelt werden, wenn er diese
theologische Anwendung gestatten soll. Denn durch die im religio-
sen Zusammenhang geldufige Doppel-Zuschreibung wird die streng
juridische Betrachtung bereits verlassen. Dort kann eine Handlung
jemandem umso weniger zugeschrieben werden, je mehr eine andere
Person Einfluf3 auf ihren Verlauf und ihr Ergebnis genommen hat.
Wenn mehrere Personen zur Erreichung eines gemeinsamen Hand-
lungszieles zusammenwirken, muf3 der »Anteil« der einzelnen Per-
son von dem jeder anderen eindeutig unterschieden werden konnen,
um eine juridische Zuschreibung moglich zu machen. Eine solche
Unterscheidung von »Anteilen« am heilswirksamen Ergebnis der je-
weils betrachteten Handlung ist aber schon ganz allgemein bei den
»Taten Gottes durch die Hand von Menschen« nicht méglich; am al-
lerwenigsten aber bei der einen, alles entscheidenden Heilstat, die
Gott durch seinen Sohn vollbracht hat. Daraus aber scheint zu folgen:
Ist Gott selbst der Tater aller heilswirksamen Taten, dann sind Men-
schen allenfalls seine willenlosen Werkzeuge; dann aber kénnen
diese Taten ihnen nicht in einem juridischen Sinne zugeschrieben
werden. Folglich sind diese Menschen in diesem Zusammenhang
entweder nur »Sachen« (wie dies auch die Metapher vom »Werk-
zeug« nahelegt), nicht aber Personen; oder sie sind nicht zurech-
nungsfihige Subjekte »neben« dem gottlichen Subjekt, sondern aus-
schlieBSlich dessen Erscheinungsgestalten. Die »Monarchianer« des 2.
und 3. Jahrhunderts haben diese Folgerung gezogen. Sie fithrten alles
heilswirksame Handeln auf eine einzige » Arché« zurtick und wollten
deshalb den Sohn nicht als eine eigene Person im Gegeniiber zum
Vater anerkennen, sondern verstanden ihn als dessen blof3e Erschei-
nungsgestalt.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

Wiederum, wie schon bei der Ansicht von der »Uberpersonlich-
keit« Gottes, ist hinzuzufiigen: Auch beziiglich der Ansicht der
»Monarchianer« ist es nicht Sache des Philosophen, apriori iiber die
»Rechtgldubigkeit« einer derartigen Ansicht zu urteilen. Auch der
»Monarchianismus« widerspricht nicht den Bedingungen religioser
Erfahrung iiberhaupt. Wohl aber hat eine philosophische Einiibung
in die Theologie die doppelte Aufgabe, einerseits verstandlich zu ma-
chen, wie es zu dieser Auffassung kommen konnte, andererseits
deutlich werden zu lassen, aus welchen Griinden die christliche Uber-
lieferungsgemeinschaft als ganze sich mit dieser Interpretation nicht
zufriedengeben konnte. Und wiederum wird sich zeigen: Es ist eine
spezifische Art religioser Erfahrung, die der christlichen Uberliefe-
rungsgemeinschaft ein solches Gottesverstandnis nicht auf die Dauer
akzeptabel erscheinen liefS. Und auch in diesem Falle war es der spezi-
fisch geschichtliche Charakter dieser Erfahrung, der die Christenheit
notigte, das Verhiltnis zwischen Gott und dem Christus auf andere
Weise zu bestimmen.

Die Ansicht der »Monarchianer« entspricht einem juridischen
Personbegriff, der zu einer jeweils gegebenen Tat Eindeutigkeit der
Zuschreibung verlangt und deshalb jede Doppel-Zuschreibung ver-
bietet. Die christliche Uberlieferungsgemeinschaft als ganze aber
konnte sich mit dieser Interpretation nicht zufriedengeben. Denn
das Auftreten des Christus hatte seinen Ort in der Geschichte der
Ekklesia Israel. In dieser Geschichte sind mannigfache Gegenwarts-
mittler des gottlichen Sprechens und Handelns titig geworden. Jeder
von ihnen wollte nichts anderes als Gottes eigenes Wort und Werk zu
erfahrbarer Gegenwart bringen. Aber jeder von ihnen war, bei unver-
minderter Selbstlosigkeit dieses Dienstes, kein willenloses Werkzeug
sondern eine eigenverantwortliche Person, die auf Gottes freie Er-
withlung mit der Freiheit des menschlichen Gehorsams zu antworten
hatte. Nur so wurde der Dienst dieser Gegenwartsmittler zu einer
Phase in der Geschichte Gottes mit den Menschen.

Das gilt auch von dem »geliebten Sohn«, zu dem der Vater sich
bekennt*. Denn wenn die Geschichte Gottes mit seinem Volke in
jene kritische Phase eingetreten ist, in welcher das erwiahlte Volk die
Gott-Ferne der Vélker stellvertretend zu durchleiden hat, und wenn
in dieser Lage die Hoffnung sich auf den »erwihlten Knecht« richtet,

# Vgl. die Taufszene nach Mt. 3,17 und Parallelen und die Erzdhlung von der Verkla-
rung Jesu nach Mt. 17,5 und Parallelen.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 301

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Das Christus-Kerygma

der in einem Akt der »Selbst-Entleerung« diese Gott-Ferne auf sich
nimmt und iiberwindet, dann ist auch dieser Akt ein Ausdruck freien
Gehorsams und zeigt so an, daf3 der Sohn dem Vater in personaler
Eigenverantwortung gegeniibertritt. Dieser freie Gehorsam aber ist
die Antwort des Sohnes auf die ebenso freie Erwiahlung, mit der der
Vater ihn zu seinem »geliebten Knecht« gemacht hat.

Dem entspricht es, dafl die christliche Uberlieferungsgemein-
schaft sich nicht nur an den Vater, sondern auch an den Sohn mit
hymnischen Pridikationen wendet (»qui tollis peccata mundi«). So
schreibt sie ihm das, was er in seiner irdischen Lebens- und Leidens-
zeit getan hat, als gegenwirtig und immer neu geschehend zu und
verkniipft diese Anamnese mit der Bitte, neu und erneuernd zu wir-
ken, was er ein fiir allemal schon gewirkt hat (»miserere nobis«). In
solchen hymnischen Pradikationen und Deprekationen wendet die
Gemeinde sich an Christus nicht als ein willenloses Werkzeug des
gottlichen Heilswirkens, aber auch nicht nur als eine Erscheinungs-
gestalt des Vaters, sondern zugleich als selber in Freiheit titige
Person.

Auf die oben (S 264) gestellte Frage, ob der Begriff der »Person«
etwas dazu beitragen konne, Jesu Tod und Auferweckung auszulegen,
kann daher eine zweite Antwort gegeben werden (vgl. S. 295). Dieser
Begriff bezeichnet, bezogen auf die ganze Geschichte Gottes und der
Menschen, beide als die Partner eines Verhiltnisses von Freiheit zu
Freiheit: Dem freien Akt der Erwihlung antwortet der freie Akt des
Gehorsams; so werden Gott und die von ihm erwéhlten Menschen, je
auf ihre Art, zu Subjekten heilswirksamen Handelns in der Geschich-
te. Freilich gewinnt dieses personale Verhiltnis von Erwihlung und
Gehorsam im Falle des »erwihlten Knechtes« Jesus eine besondere
Gestalt, durch die es sich von der Erwihlung und von dem Gehorsam
fritherer Gegenwartsmittler unterscheidet. Das liegt vor allem daran,
dafl der besondere Auftrag dieses Erwihlten von unvergleichlicher
Art ist: Er kann die Gottferne der Welt, die er gemeinsam mit der
Ekklesia Israel durchleidet, nur deshalb iiberwinden, weil auch in sei-
nem Tode, dieser dufSersten Gestalt der Selbst-Entleerung, die ganze
Fillle der Gottheit in ihm wohnt. Nur so kann sein Tod zum Sieg
werden, der die Welt iiberwindet. Noch im Tode ist er heilschaffend
wirksam auf eine Weise, wie nur Gott selbst wirken kann: Noch am
Kreuze handelt er aus jenem »principium actuum« heraus, das »Na-
tura divina« heif3t. Aber auch diese paradoxe Einheit von Leere und
Fiille ist Folge einer personalen Erwihlung, die er durch seinen per-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

sonalen Gehorsam beantwortet hat. Die theologische Rede von der
»Verschiedenheit in den Personen« in der »Einheit der Natur« ist da-
zu bestimmt, die unverwechselbare Stelle Jesu in der Geschichte Got-
tes mit seinem Volk zu bezeichnen: Jesus tritt, wie alle Diener am
gottlichen Heilswerk, dem Vater in einem Akt freien Gehorsams ge-
geniiber und wird doch zugleich in einer Weise titig, die nur aus der
Einheit mit dem Vater hervorgehen kann. Der Sieg tiber den »Fiir-
sten dieser Welt« und die Herauffithrung »eines neuen Himmels
und einer neuen Erde« miissen als ganze und in allen ihren Momen-
ten dem einen Gott zugeschrieben werden. Die theologische Aussage,
daf3 Vater und Sohn, in der Verschiedenheit ihrer Personen, gleich-
wohl in der Einheit ihrer Natur (ihres gemeinsamen » Aktprinzips«)
verbunden sind, versucht dieser Aufgabe Rechnung zu tragen. Die
Begriffe, deren die Theologie sich bei ihren Aussagen bedient, sind
dazu bestimmt, die Bedingung zu benennen, die die Erfiillung des-
jenigen Auftrags moglich gemacht hat, durch den der Sohn die Ge-
schichte der Ekklesia Israel zu ihrer Fiille bringen konnte.

Dabei ist deutlich, daf8 der Begriff der Person iiber seine rein
juridische Bedeutung hinaus weiterentwickelt werden mufte, wenn
eine solche Aussage iiber die Einheit der Natur in der Zweiheit der
Personen mdoglich sein sollte, und dafd gepriift werden muf3, ob bei
dem Versuch einer solchen Weiterentwicklung der Personbegriff
widerspriichlich wird und damit seine Bedeutung verliert.

0) Der moralische Personbegriff und das Problem eines personalen
Verhiltnisses zu Gott
Das Problem wird nicht leichter 16sbar, sondern eher noch komplexer,
wenn man darauf hinweist, daf3 ein rein juridischer Personbegriff
und die damit verbundene rein juridische Weise der »Zurechnung«
nicht ausreichen, um zu bestimmen, was theologisch gemeint ist,
wenn von der »Personalitit« des Vaters und des Sohnes gesprochen
wird. Denn das Verhiltnis zwischen Vater und Sohn ist offensichtlich
nicht rein juridischer, sondern weit mehr moralischer Natur. Alles,
was der Sohn ist, ist Ausdruck seiner vorbehaltlosen Hingabe an
den Vater und damit Antwort auf die ebenso vorbehaltlose Selbst-
hingabe des Vaters, der alles, was sein ist, dem Sohn gegeben hat*.
Aber gerade dann, wenn man zur Beschreibung dieses Verhalt-

47 Vgl. die Gebets-Anrede Jesu an den Vater »Alles, was mein ist, ist dein, und was dein
ist, ist mein« — Joh 17,10.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 303

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Das Christus-Kerygma

nisses den oben entwickelten moralischen Begriff der Person her-
anzuziehen versucht, wird es fraglich, ob dieser Begriff sich auf Gott
anwenden ldft. Denn an fritherer Stelle wurde gesagt: Eine Hand-
lung einem Handelnden im moralischen Sinne »zurechnen« bedeu-
tet: nachweisen, dafs er diese Handlung nur »mit der Ganzheit seiner
Person« vollziehen konnte, weil sich an ihr entschied, ob er in unge-
teilter Selbsthingabe sich selber gewinnen oder verlieren werde; eine
»Person« im moralischen Sinne des Wortes ist deshalb ein Wesen,
das auch im Verhalten zum &ufSerlich Unscheinbaren die Entschei-
dung tiber Selbstfindung oder Selbstverlust fillen kann. Dieses mo-
ralische Verstindnis der Person ist vor allem fiir das interpersonale
Verhalten von entscheidender Bedeutung. In ein personales Verhilt-
nis zum Anderen einzutreten, scheint unmoglich, wenn fiir diesen
Anderen nichts davon abhingt, wie dieses Verhiltnis sich im inter-
personalen Dialog weiter entwickelt. Wer sich nicht selber finden
muf3 und sich bei diesem Versuch auch verlieren konnte, fiir den
kann auch die Begegnung mit anderen Personen nicht jene Bedeu-
tung gewinnen, kraft derer sich in dieser Begegnung auch fiir ihn
»alles entscheidet«. Und einem solchen Wesen kann man nicht »per-
sonal« begegnen, d. h. sich an den Anderen in der Gemeinsambkeit des
Wagnisses binden. Daraus aber scheint zu folgen: Ein Gott, der, »selig
in sich selber«, nichts zu verlieren hat, ist fiir den Menschen kein
moglicher Partner einer interpersonalen Begegnung und kann darum
von ihm nicht als »Person« erfahren werden.

Dabei kann es als Ausdruck frommer und darum selbstloser
Freude an Gottes Grofle gelten, wenn der Mensch darauf verzichtet,
in Gott eine »Person« im eben beschriebenen Sinne zu suchen. »Wer
Gott liebt, kann nicht wollen, daf3 Gott ihn wieder liebt«, meinte Spi-
noza*®. Seine Auffassung lafit sich, tiber den Wortlaut der zitierten
Stelle hinausgehend, so erldutern: Es gibt, wie Spinoza an anderer
Stelle bemerkt, eine Liebe Gottes zu allen endlichen Dingen, die dar-
aus folgt, da3 Gott sich selber liebt und deswegen alles bejaht, was
aus seiner unendlichen inneren Lebenskraft hervorgeht. Und es gibt
eine Liebe des Menschen zu Gott, die darin besteht, daf3 der Mensch
das gottliche »Ja« zu allen endlichen Ausdrucksgestalten dieser un-
endlichen gottlichen Lebensfiille mitvollzieht. Aber diese gottliche
und menschliche Liebe stehen nicht in einem Verhiltnis personaler
Gegenseitigkeit. Eine solche personal gegenseitige Liebe namlich

4 Baruch Spinoza, Ethik, 5. Teil, Lehrsatz 19.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

schlosse ein, dafs der Liebende sich an den Geliebten wagend hingibt
und so das Risiko eingeht, sich selber in dieser Hingabe zu verlieren,
wenn der Geliebte ihm die angemessene Antwort verweigert. Wer
sich daher in selbstloser Weise an Gottes Grof3e freut, wird sich, so
ist Spinozas Uberzeugung, auch dariiber freuen, dal Gott in seinem
Verhiltnis zum Menschen niemals etwas zu verlieren hat, sondern
tiber jedes Risiko erhaben ist. Der Fromme wiinscht seinem Gott die
Gefihrdungen nicht, die in jeder interpersonalen Beziehung enthal-
ten sind; er freut sich vielmehr dariiber, daf3 Gott iiber alle derartigen
Gefihrdungen erhaben ist, und verzichtet deswegen darauf, Gott als
»Person« zu denken.

Wiederum ist hinzuzufiigen: Es ist nicht Sache des Philosophen,
eine solche Auffassung apriori als »rechtgliaubig« oder »irrglaubig«
in einem theologischen Sinne zu beurteilen. Auch jene »fromme
Selbstlosigkeit«, die »um der Ehre Gottes willen« auf den Wunsch,
von Gott geliebt zu werden, verzichtet, kann Ausdruck einer religic-
sen Erfahrung sein. Wohl aber hat eine philosophische Einiibung in
die Theologie die Aufgabe, einerseits verstandlich zu machen, wie es
zu einer solchen Auffassung kommen konnte, andererseits deutlich
werden zu lassen, warum die christliche Uberlieferungsgemeinschaft
sich dieser Uberzeugung nicht anschlieen konnte. Und wiederum
zeigt sich: Es sind nicht die Bedingungen religioser Erfahrung tiber-
haupt, die einem solchen Gottesverstindnis entgegenstehen, sondern
die spezifischen Inhalte derjenigen Erfahrungen, die die »Forma
Mentis« der Christenheit geprigt haben.

Auf die soeben gestellte zweifache Frage kann deswegen geant-
wortet werden: Der frohe Verzicht darauf, die Liebe zu Gott als Teil
eines personalen Wechselverhiltnisses zu verstehen, resultiert aus
einem Personverstindnis, das soeben das »moralische« genannt wor-
den ist; denn nach diesem Personverstindnis wiirde der Gedanke
einer »Personalitit« Gottes einschlieflen, daf$ er es notig hat, durch
Selbsthingabe sich selber zu finden, und daf$ diese Notwendigkeit es
ihm maglich macht, in der freien Bindung an einen geliebten Men-
schen (oder ein geliebtes Volk) das Risiko des Selbstverlustes ein-
zugehen. Unter dieser Voraussetzung ist die Freude dariiber, daf3 Gott
nicht »Person« ist und nicht in ein interpersonales Verhiltnis zum
Menschen eintreten kann, ein Ausdruck der »wahren Frommigkeit«.

Die jiidisch-christliche Uberlieferungsgemeinschaft aber konnte
sich diese Auffassung nicht zueigen machen. Sie hat das Verhiltnis
des »Bundes« zwischen Gott und dem Volk stets als ein interpersona-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 305

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Das Christus-Kerygma

les Verhaltnis verstanden; dieses ergibt sich nicht aus der Notwendig-
keit des gottlichen Wesens, kraft derer Gott sich selbst nicht lieben
kann, ohne seine Geschopfe zu lieben, sondern aus einem Akt (oder
einer Abfolge von Akten) der gottlichen Freiheit. Und sie hat Gottes
freie Entscheidung fiir diesen Bund stets als Ausdruck seiner Bereit-
schaft verstanden, »die Last des Volkes zu tragen, also beispielswei-
se mit dem siindig gewordenen Volk in die Verbannung zu gehen
oder sich, mit der Zerstorung des Tempels, des eigenen Ortes in die-
ser Welt zu berauben. Davon, dafs fiir Gott, weil er »selig ist in sich
selbst«, in der Begegnung mit dem Menschen nichts auf dem Spiele
stehe, kann bei einem solchen Verstindnis des Bundes nicht die Rede
sein. Gleichwohl bleibt bestehen: Gott hat »Selbstfindung« nicht ng-
tig und wird vom »Selbstverlust« nicht bedroht; nur deswegen bleibt
er der Herr der Geschichte, auch jener besonderen Geschichte, die er
zu der seinen gemacht hat, indem er sich ein besonderes Volk als sein
Bundesvolk erwihlt hat.

Auf die an fritherer Stelle aufgeworfene Frage, was der Begriff
der »Person« zur Deutung von Jesu Tod und Auferweckung beitragen
kénne, kann also eine dritte Antwort gegeben werden: Dieser Begriff,
in seiner moralischen Bedeutung verwendet, bezeichnet den Vater
und den Sohn in jenem gegenseitigen Verhiltnis vorbehaltloser Hin-
gabe, in welchem ihre Freiheit auf unvergleichliche Weise hervor-
tritt. Ist der Tod am Kreuz die Vollgestalt der Selbsthingabe des Soh-
nes an den Vater, so ist die Auferweckung von den Toten die
Vollgestalt der Treue des Vaters gegeniiber dem Sohn, durch welche
der Vater alles, was sein ist, an den Sohn verschenkt hat. Dieses Ver-
hiltnis wechselseitiger freier Selbsthingabe zwischen dem Vater und
dem Sohn ist der Grund, der dem Tod und der Auferweckung Jesu als
einem besonderen Ereignis in der Geschichte universale Heilsbedeu-
tung verleiht und in diesem Ereignis nicht nur die Geschichte Israels,
sondern die ganze Geschichte Gottes mit den Menschen zu ihrer Fiil-
le gelangen laf3t.

Das aber bedeutet: Zum Verstindnis dessen, was »Bund« und
»Erwihlung« bedeutet, ist dasjenige Verstindnis von »Person« und
»Interpersonalitit«, das soeben das »moralische« genannt wurde,
ebenso unentbehrlich wie unzuldnglich. Es ist unentbehrlich, weil
fiir das Verhiltnis zwischen Gott und seinem erwihlten Volk, vor
allem aber fiir das Verhiltnis zwischen dem Vater und dem Sohn
das Moment der gegenseitigen freien Selbsthingabe konstitutiv ist.
Es ist unzuldnglich, weil die geldufige Weise, wie die Begriffe »Per-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« und »Person«

son« und »Interpersonalitit« im moralischen Sinne verstanden wer-
den, nicht geeignet erscheint, die Souverinitit Gottes gegentiber al-
len Wechselfallen der Geschichte auszudriicken: Gott kann gerade
deshalb in jeder Situation des Menschen und der Welt Heil schaffen,
weil er selbst, trotz aller Vorbehaltlosigkeit seiner liebenden Selbst-
Hingabe, allen Gefahren enthoben ist, in die die Menschen sich durch
eigene Schuld haben verstricken kénnen. Auch dieses Personver-
stindnis bedarf also einer Weiterentwicklung, wenn es geeignet sein
soll, als Gottespridikat verwendet zu werden und in diesem Zusam-
menhang zunichst das Verhéltnis zwischen Gott und seinem erwihl-
ten Volk, sodann aber spezieller das Verhiltnis zwischen dem Vater
und dem Sohn zu bezeichnen. Und wiederum ist zu fragen, ob eine
solche »Weiterentwicklung« moglich ist, ohne daf8 der Begriff der
Person widerspriichlich wird und dadurch seine Bedeutung verliert.

Die christliche Uberlieferung konnte also weder auf den kulti-
schen noch auf den juridischen noch auf den moralischen Begriff der
»Person« verzichten, wenn sie die Eigenart des Christus und seines
besonderen Verhiltnisses zum Vater beschreiben wollte. Das kulti-
sche Personverstindnis war unentbehrlich, um verstindlich zu ma-
chen, daf3 der Christus als die »Ikone« Gottes dessen heilswirksame
Gegenwart in der Welt vermittle; das juridische Personverstindnis
war unentbehrlich, um davon zu sprechen, daf3 die »Selbstlosigkeit«
des Sohnes, der nichts aus sich selbst heraus sagen und tun, sondern
allein das Wort und Werk des Vaters gegenwirtig setzen wollte, als
Folge einer zweifachen Freiheit verstanden werden mufSte: der Frei-
heit des Vaters, der seinen geliebten Sohn »erwihlt« hat, und der
Freiheit des Sohnes, der dem Willen des Vaters gehorsam war. Und
in dieser zweifachen Freiheit erwies sowohl der Vater als auch der
Sohn sich als Person, der das Wirken zum Heile der Menschen riih-
mend zugeschrieben werden kann und muf3. Das moralische Person-
verstindnis war unentbehrlich, um die Beziehung Gottes zu seinem
Volk, die in der Beziehung zu seinem »geliebten Knecht« zur Fiille
gelangt war, als eine personale Beziehung zu beschreiben, in welcher
Gott die Geschichte seines erwihlten Volkes bzw. seines erwihlten
Knechts sich als seine eigene Geschichte zueigen macht, um so auch
die Gefdhrdungen dieser Geschichte, denen sein Volk und vor allem
sein Knecht ausgesetzt waren, mitzutragen und gerade dadurch zu
tiberwinden.

So unentbehrlich jedoch alle drei Personbegriffe fiir die Aus-
legung der christlichen Botschaft sind, so sehr wurden doch zugleich

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 307

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Das Christus-Kerygma

die Schwierigkeiten deutlich, die sich einer christologischen oder tri-
nititstheologischen Anwendung dieser Begriffe in den Weg stellten.
Die christliche Uberlieferungsgemeinschaft mufSte daher versuchen,
diese Begriffe weiterzuentwickeln. Doch ergibt sich dadurch, mit Be-
zug auf den Personbegriff, erneut die Frage, die an friitherer Stelle
beziiglich der Verwendung des Begriffs »Natur« gestellt werden
mufBte: Behalten diese Begriffe noch ihre klar angebbare Bedeutung,
wenn sie auf eine Weise »weiterentwickelt« werden, die sie dazu ge-
eignet machen soll, christologisch bzw. trinitétstheologisch verwen-
det zu werden? Oder ist das, was soeben (in wohlwollender Interpre-
tation) »notwendige Weiterentwicklung von Begriffen« genannt
worden ist, in Wahrheit ein Verfahren, durch welches vorgefundene
philosophische Begriffe, um theologisch »verwendbar« zu werden,
ihre Bedeutung fortschreitend verlieren und zu »leeren Worthiilsen«
werden?

4. Drohender Bedeutungsverlust oder legitime
Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

a) Zum erreichten Problemstand:
Der drohende Bedeutungsverlust philosophischer Begriffe
bei ihrer Ubernahme in die Theologie

Die Begriffe »Person« und »Natur« sind nicht biblischen Ursprungs.
Es handelt sich um philosophische Begriffe, die von Theologen vor-
gefunden und zur Beantwortung solcher Fragen verwendet wurden,
die sich aus der Aufgabe ergeben, die Inhalte der Glaubensverkiindi-
gung zu verstehen. Solche Fragen sind schon aus den Erfahrungen
erwachsen, die die Jiinger in ihren Begegnungen mit Jesus vor und
vor allem nach seiner Auferstehung gemacht haben.

Thre Begegnungen mit dem Auferstandenen waren von solcher
Art, daf3 es sich nicht von selbst verstand, in ihm denjenigen wieder-
zuerkennen, der den Jiingern aus seinem vor-dsterlichen Leben ver-
traut war. Er selbst mufSte ithnen dazu die Augen 6ffnen und ihnen
zurufen »Firchtet euch nicht, ich bin es«. Der philosophische Begriff
der Person aber erschien geeignet, diese Identitit auszudriicken; denn
er war schon im philosophischen Zusammenhang dazu geprigt wor-
den, der Frage »Wer ist dieser?« als Leitfaden zu dienen, um so die
Identitit eines Menschen in der Unterschiedenheit seiner Erschei-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

nungsgestalten zu benennen. Und weil die Theologen darin die Frage
der Glaubenden nach der Identitit Jesu wiedererkannten, konnten sie
diesen Begriff zur Beantwortung dieser Glaubens-Frage verwenden.

Aber schon withrend der Lebenszeit Jesu war die Frage »Wer ist
dieser?« gestellt worden, hier freilich nicht als Frage nach seiner
Identitat, sondern als Frage nach der Quelle der Kraft, aus der heraus
sein Tun zu verstehen war.(»Wer ist dieser, daf$ ihm sogar Sturm und
Wellen gehorchen?«) Und diese Frage gewann an Dringlichkeit, als
die Taten Jesu im Lichte seines Todes und seiner Auferweckung neu
gedeutet werden mufSten: als vorausweisende Zeichen, deren Bedeu-
tung erst in der heilschaffenden Kraft dieses Todes und dieser Auf-
erweckung sichtbar wurde. Die Frage »Wer ist dieser?« gewann so
den neuen Inhalt: Wer ist der, dessen Tod »die Welt und ihren Fiir-
sten besiegt« und dessen Auferweckung denen, die an ihn glauben,
Anteil am Leben der neuen Welt gegeben hat? Der Begriff der »Na-
tur«, im philosophischen Kontext geprigt, um jenes »Principium ac-
tuum« zu benennen, das in allem Tun und Leiden eines Seienden
seinen Ausdruck findet, schien geeignet, um auch die so verstandene
Frage der Glaubenden »Wer ist dieser?« auf angemessene Weise zu
stellen und zu beantworten. Denn schon im philosophischen Zusam-
menhang war diese Frage angesichts solcher Erfahrungen aufgebro-
chen, in welchen die spezifische Art des Tuns und Leidens, die an
einem Seienden beobachtet wurde, auf ein spezifisches » Aktprinzip«
zuriickverwies. Freilich wurde die so verstandene Frage nach der
»Natur« eines Seienden im philosophischen Zusammenhang auch
dann, wenn sie durch das Tun und Leiden eines Individuums ver-
anlaflt wurde, gewohnlich als Frage nach der »spezifischen Diffe-
renz« einer Art von Seienden verstanden: So etwa wenn der Chor in
der sophokleischen Tragdodie »Konig Odipus« angesichts seines
Schreckens iiber dieses individuelle Schicksal in den Ruf ausbrach
»Vieles ist schrecken-erregend, aber nichts ist schrecken-erregender
als der Mensch«.

Unerachtet dieses Unterschieds gibt es also eine Form-Ver-
wandtschaft zwischen der Frage der Glaubenden »Wer ist dieser?«,
die sie im Blick auf Jesus stellen, und jenen Fragen, die die Philo-
sophie am Leitfaden der Begriffe »Person« und »Natur« zu stellen
und zu beantworten versucht. Beide Male wird nach der Identitit
des Begegnenden in der Differenz seiner Begegnungsweisen und
nach der Quelle der Kraft zu besonderen Weisen des Tuns und Lei-
dens gefragt. Das rechtfertigte den Versuch, die Begriffe »Person«

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A= 309

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Das Christus-Kerygma

und »Natur« aus dem philosophischen in den theologischen Kontext
zu iibernehmen. Dort konnten sie dazu verwendet werden, die beiden
Aufgaben zu erfiillen, die in der Frage »Wer ist der Christus?« impli-
ziert waren: die identifikatorische Aufgabe, den Christus und seine
unverwechselbarn Identitit in der Vielheit, ja in der Divergenz seiner
Erscheinungsgestalten zu wiederzuerkennen, und die hermeneuti-
sche Aufgabe, die vielfiltigen Weisen seines Wirkens und Leidens
aus einer einheitlichen Quelle seiner Potentialitit begreiflich zu ma-
chen.

Dieser Gebrauch philosophischer Begriffe zur Auslegung der
Verkiindigung von Christi Tod und Auferweckung kann verein-
fachend in folgender Weise beschrieben werden: Christus mufite
Mensch sein; denn nur ein Mensch kann sterben und diesen Tod in
einem Akt freier Selbsthingabe auf sich nehmen. (Der Gedanke an
einen Gott, der als solcher und nicht durch einen Akt der »Mensch-
werdung« fihig ist, zu sterben, ist zwar in den Mythen der Volker
verbreitet und hat auch in die Philosophie Aufnahme gefunden, z.B.
bei Heraklit, hatte aber in der Uberlieferung Israels keinen Platz.) Er
mufte gottlichen Wesens sein; denn nur was ein Gott tut und leidet,
kann tiber Heil und Unheil der ganzen Welt entscheiden. Aber dieses
gottliche Wesen durfte nicht als ein Allgemeinbegriff gedacht wer-
den, unter den mehrere »Gotter« subsumiert werden konnten. Keine
Christologie kann ihrer eigenen Absicht treu bleiben, wenn sie gegen
die Uberzeugung von Gottes Einheit und Einzigkeit verstof3t. Wenn
der Christus gottlichen Wesens ist, dann ist er dem Vater nicht nur
»wesens-gleich«, so wie z. B. jeder Mensch jedem anderen Menschen
wesensgleich ist, sondern er ist mit dem Vater »wesens-eins«. Gott
und der Christus bilden gemeinsam ein einziges »Prinzip« aller heil-
schaffenden Wirksamkeit; und dies war, gemaf$ der aristotelischen
Philosophie, die Definition der »Natur« (»natura est essentia inquan-
tum est principium actuumc). Diese Wesens-Einheit (consubstantia-
litas) mit Gott hob jedoch seine Verschiedenheit vom Vater nicht auf;
er konnte ihm gegeniibertreten und zu ihm »Du« sagen. Denn nur so
konnte er seinen Tod in einem Akt des freien Gehorsams gegen den
Vater auf sich nehmen und seine Auferweckung als einen ebenso
freien Ausdruck der Treue des Vaters empfangen. Dies machte es no-
tig, ihn (und in einem weiteren Schritt der Explikation auch den
Geist) als eine vom Vater verschiedene »Person« zu denken. Die
theologische Rede von den zwei »Naturen« in der einen »Person«
des Christus und von den drei »Personen« in der einen gottlichen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

»Natur« gewinnt ihren Bedeutungsgehalt daher, daf3 sie dazu be-
stimmt ist, die universale Heilsbedeutung des individuellen Lebens,
Wirkens und Leidens Jesu aus seinem einmaligen Verhiltnis zum
Vater begreiflich zu machen, durch das dieser eine Mensch sich von
allen anderen Dienern am gottlichen Heilswirken unterschied.

Freilich sind bei diesem Versuch auch die Schwierigkeiten deut-
lich geworden, die sich bei einer solchen Ubertragung von Begriffen
aus dem philosophischen in den theologischen Kontext ergeben.
Denn auch fiir die Begriffe »Natur« und »Person« gilt, wenn sie im
theologischen Kontext verwendet werden, das Kriterium, das an fri-
herer Stelle fiir jeden theologischen Begriffsgebrauch angegeben
worden ist (s.0. S. 264ff.): An sie ist die kritische Frage zu richten,
was sie dazu beitragen konnen, Christi Tod und Auferstehung als je-
nes Ereignis zu deuten, in dem die Geschichte Israels, im Durchgang
durch ihre Krisis, zur Fiille gelangt.

Die soeben versuchte Darstellung der Weise, wie die Theologie
diesem Kriterium zu gentigen versucht, hat gezeigt: Derartige Be-
griffe konnen nicht unkritisch in den theologischen Kontext tiber-
nommen werden, sondern bediirfen dazu einer besonderen Weise
ihrer Weiterentwicklung. Das gilt fiir den Begriff der »Natur«, der
so weiterentwickelt werden mufdte, daf3 die »Annahme der Men-
schennatur« durch den gottlichen Logos und die »Teilgewinnung an
der gottlichen Naturg, die der auferstandene Christus den Glauben-
den gewihrt, widerspruchsfrei gedacht werden kénnen. Auf eine sol-
che Weiterentwicklung beider Begriffe waren die Bemithungen der
Theologen gerichtet, die schlieBlich in den Konzilien von Nizda und
Chalkedon ihren fiir die folgende Kirchengeschichte normativen Ab-
schluf8 gefunden haben. Doch bleibt auch in diesem Zusammenhang
die »eschatologische Zeitansage« das Kriterium, an dem diese Bemii-
hungen gemessen werden miissen. Nur so laf3t sich entscheiden, ob
sie und alle an sie anschliefenden denkerischen Anstrengungen der
Christologie und der Trinitdtstheologie ihr Thema erreichen oder
verfehlen. Spricht eine derartige Christologie und Trinitdtslehre
noch von einem konkreten, unverwechselbaren Ereignis inmitten
der Geschichte, vom Tode und von der Auferweckung Jesu von Na-
zareth? Oder wird dabei — oft ohne daf3 die Vertreter dieser Christo-
logie und Theologie dies bemerken — das Historische zum bloflen
Beispiel, an dem »ewige Vernunftwahrheiten« veranschaulicht wer-
den? Dabei kann es sich um solche »ewigen Wahrheiten« handeln,
die das Verhiltnis zwischen Gott und dem Menschen — und zwar zu

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 311

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Das Christus-Kerygma

jedem Menschen als einem solchen — betreffen, z. B. die Wesensver-
wandtschaft zwischen gottlicher und menschlicher Natur. Dann wiir-
de an Jesus nur deutlich, was von jedem Menschen gilt und deshalb
im Prinzip auch von denen erkannt werden kann, die Jesus nicht ken-
nen: »... wie auch etliche Poeten bei euch gesagt haben: Wir sind sei-
nes Geschlechts«*. Es kann sich auch um solche ewigen Wahrheiten
handeln, die das Wesen Gottes betreffen, z.B. jene innere »Lebendig-
keit« dieses Wesens, das sich im ewigen Hervorgang des Sohnes aus
dem Vater und des Geistes aus beiden manifestiert. Die kritische Fra-
ge lautet dann jedesmal: Leisten solche Aussagen iiber das Wesen
Gottes und des Menschen noch das, um dessentwillen sie entwickelt
worden sind? Bleiben sie Interpretamente des konkreten historischen
Christus-Ereignisses? Oder geht dabei der Bezug zur Geschichte ver-
loren?

Daraus ergeben sich zunichst philosophische Fragen: In welcher
Bedeutung werden die Begriffe »Natur« und »Person« verwendet,
um die soeben beschriebene theologische Funktion erfiillen zu kon-
nen? Wie verhilt sich diese Bedeutung zu derjenigen, in der die glei-
chen Begriffe in ihrem urspriinglichen philosophischen Kontext ver-
wendet zu werden pflegen? Und wenn beide Bedeutungen sich
voneinander unterscheiden: Fiihrt diese Re-Interpretation urspriing-
lich philosophischer Begriffe zu inneren Widerspriichen, die sie zu-
letzt ihres Inhalts berauben? Besteht nicht die Gefahr, daf3 die Theo-
logie, indem sie aus einem urspriinglich philosophischen Begriff
(»Natur«, »Person«) gewisse Bedeutungsmomente entfernt, die
nicht in ihre Aussageabsicht passen, zuletzt nur »leere Worthiilsen«
zuriickbehilt, die sich auch fiir eine theologische Argumentation
nicht eignen?

Diese Gefahr des Bedeutungsverlustes 1afSt sich genauer be-
schreiben, wenn man die Funktion in Erinnerung ruft, die die Begriffe
»Natur« und »Person« im philosophischen Zusammenhang erfiillen.
Der Begriff der »Natur« hat primar hermeneutische Funktion. Er lei-
tet dazu an, in allem, was ein Seiendes wirkt oder leidet, jene einheit-
liche Prigung aller dieser Akte wiederzuerkennen, die ihrerseits auf
seinen »Actus primuse, auf die fiir dieses Seiende charakteristische
Weise seines »Am-Werke-Seins«, zuriickgefithrt werden kann
(s.0.S.2741f). Diese hermeneutische Funktion des Naturbegriffs
aber scheint verlorenzugehen, wenn behauptet wird, eine identische

© Apg 17,28.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

Person konne »zwei Naturen« haben, aus der je eigene Akte entsprin-
gen (z. B. je besondere gottliche oder menschliche Akte des Erkennens
und Wollens), oder wenn vorausgesetzt wird, eine Person konne eine
ihr urspriinglich fremde Natur »annehmen« oder einer anderen Per-
son an der ihren »Anteil gewihren«. Denn durch derartige Behaup-
tungen wird die hermeneutische Aufgabe preisgegeben, in der Viel-
heit der erfahrbaren Weisen, wie ein Mensch sich titig und leidend
verhilt, die ungeteilte Einheit eines »actus primus« wiederzuerken-
nen. Was aber bleibt dann noch von dem Begriff »Natur« iibrig?
Entsprechend muf festgestellt werden: Der Begriff der » Person«
hat primar identifikatorische Funktion. Er leitet dazu an, an der ge-
meinsamen Eigenart einer Vielfalt von Akten, die als spezifisch »per-
sonale« Akte gelten, die Identitit dessen zu erkennen, der diese Akte
vollzieht. Diese Funktion freilich erfiillt der Begriff der Person, ge-
mif3 seiner dreifachen Bedeutung, auf drei verschiedene Weisen.
Und die Anleitung zur Identifikation mif§lingt, wenn man bestindig
zwischen den drei Bedeutungen des Personbegriffs hin- und her-
springt. Eben dieser Wechsel zwischen den Personbegriffen aber
scheint bei den Versuchen unvermeidlich zu sein, das Heilige oder
die Gottheit in der Mannigfaltigkeit ihrer Akte wiederzuerkennen.
Dieses ist einerseits das von allen seinen Erscheinungsgestalten ver-
schiedene Wesen (Chorist6n), das in diesen Gestalten jeweils neu sei-
ne Gegenwart gewinnt (parestin), aber mit keiner von ihnen zur Iden-
titdt verschmilzt. (Daraus entsteht der Anschein, das Heilige konne,
da es von jeder seiner erfahrbaren Erscheinungsgestalten verschieden
ist, niemals personhaft »von Angesicht zu Angesicht« begegnen.)
Andererseits ist es das freie Subjekt, das sich die Diener seiner Parou-
sia erwahlt, iiber die Art ihres Dienstes entscheidet und so mit ihnen
in ein personales Verhiltnis von Freiheit zu Freiheit eintritt. Und es
wird drittens eben dadurch zum Partner einer Geschichte, in der es an
den Chancen und Gefahren seines Erwihlten teilnimmt, den es dazu
ermichtigt und verpflichtet, durch Selbsthingabe an seinen Auftrag
erst sich selber zu finden. Entsprechendes gilt von menschlichen Per-
sonen, sofern sie in ihrem Bezug zum Heiligen gedacht werden. Jede
von ihnen ist »durch-tonende« Gegenwartsgestalt des Heiligen (und
also Person im kultischen Sinne, der die Handlungen, die sie voll-
zieht, und die Worte, die sie spricht, nicht als die ihren zugerechnet
werden diirfen — »Meine Rede ist nicht die meine, sondern dessen, der
mich gesandt hat«); andererseits ist sie Adressat einer Berufung, die
in freiem Gehorsam beantwortet werden will (und also Person im ju-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 313

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Das Christus-Kerygma

ridischen Sinne, die sich ihr Tun und Lassen zuschreiben lassen muf3
und fiir deren Folgen Verantwortung trigt); schlieSlich ist sie Partner
des Heiligen in einer Geschichte, in der iiber ihre Identitatsfindung
bzw. ihren Identititsverlust erst entschieden wird (und also Person
im moralischen Sinne des Wortes). Durch die gleichzeitige Verwen-
dung in diesen drei verschiedenen Bedeutungen aber verliert der Be-
griff der »Person« sowohl in seiner Anwendung auf das Heilige als
auch in seiner Anwendung auf den Menschen seine eindeutige iden-
tifikatorische Funktion. Was aber bleibt dann noch von dem Begriff
der »Person« iibrig?

Beweisen, so lassen diese Fragen sich zusammenfassen, all diese
Versuche etwas anderes, als daf die philosophischen wie die theologi-
schen Kritiker eines solchen theologischen Gebrauchs metaphysi-
scher Begriffe gleichermaflen im Recht sind: die philosophischen Kri-
tiker, die die theologische Verwendung dieser Begriffe als Grund
ihrer »Sinn-Entleerung« beurteilen, und die theologischen Kritiker,
die diese Begriffe, weil sie metaphysischen Ursprungs sind, fiir theo-
logisch inapplikabel halten? Zur Debatte steht also nicht nur die be-
griffsgeschichtliche Frage, ob der theologische Sprachgebrauch einer
dlteren, in der Philosophie entwickelten Verwendung der Begriffe
»Natur« und »Person« gerecht zu werden vermag, sondern die logi-
sche Frage, ob diese Begriffe, wenn sie christologisch bzw. trinitits-
theologisch verwendet werden, nicht gerade diejenigen Funktionen
verlieren, um derentwillen die Theologen sie aus dem urspriinglich
philosophischen Kontext entlehnt haben.

Schon jetzt aber sei angemerkt: Diesen philosophischen Fragen
korrespondieren theologische: Kénnen derartige Begriffe ihre theo-
logische Funktion noch erfiillen (eine »eschatologische Zeitansage«
auszulegen), wenn sie, um nicht innerlich widerspriichlich zu wer-
den, ihren urspriinglich philosophischen Bedeutungsgehalt beibehal-
ten? Viele von denen, die von der »Uberpersonlichkeit« Gottes spre-
chen, halten konsequent am kultischen Personbegriff fest, aber um
den Preis, daf3 Gott nicht Person »ist«, sondern durch den Dienst sei-
ner Gegenwarts-Mittler erst ein »Antlitz« gewinnt, durch das er
»hindurch-tont«. Die Monarchianer haben konsequent am juri-
dischen Personbegriff festgehalten, aber um den Preis, dafs das Heils-
wirken nur einer einzigen Person zugerechnet werden kann, dem Va-
ter, wihrend der Sohn nur dessen Erscheinungsgestalt ist. Spinoza
hat konsequent am moralischen Personbegriff festgehalten, wonach
eine Person sich nur in Akten der Selbsthingabe gewinnt, aber um

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

den Preis, daf es als Ausdruck der wahren Frommigkeit erschien,
nicht zu wollen, daf3 Gott sich als ein Liebender erweise und so die
Ohnmacht des Liebenden auf sich nehme, der sich vom Geliebten
abhingig macht. Fiihrt aber, so lautet die Gegenfrage, ein solcher Ver-
such, philosophische Begriffe in ihrer unverkiirzten Bedeutung fest-
zuhalten, nicht dazu, daf} die Theologie »einem fremden Gesetz un-
terworfen wird« und damit auch die Botschaft, die sie auslegen will,
einem solchen »fremden Gesetz« unterwirft? Auf solchen kritischen
Anfragen beruht der Widerstand, den manche Theologen, vor allem
in jlngerer Zeit, der Auslegung der biblischen Christus-Botschaft
mit Mitteln der griechischen Philosophie entgegensetzen; das freilich
notigt diese Theologen auch zu einer gewissen Skepsis gegeniiber der
Christologie und Trinititslehre der frithen christlichen Konzilien
(Nizéa, Chalzedon). Und in diesem Zusammenhang pflegen diese
Theologen die »Heraufkunft eines nachmetaphysischen Zeitalters«
dankbar zu begriifien und die geeigneten Interpretamente der christ-
lichen Botschaft nicht in einem »metaphysischen«, sondern in einem
»nachmetaphysischen« Denken zu suchen.

Nun kénnte man gegen philosophische und theologische Kriti-
ker dieser Art den Einwand erheben: In ihrer Argumentation wird
die Bedeutung von Begriffen und ihrer Geschichte iiberschitzt. Die
begriffshistorische Frage nach dem »urspriinglichen Kontext«, in
dem ein Begriff geprigt worden ist, prijudiziert nicht die logische
Frage, was er in seinem jeweiligen, vielleicht nicht »urspriinglichens,
Kontext bedeute. Es steht jedem Sprecher, z. B. auch dem Theologen,
frei, die Begriffe, die er gebraucht, selber so zu definieren, wie es sei-
ner Aussage-Absicht entspricht. Und wenn andere Sprecher, z.B.
Philosophen, die gleichen Begriffe in einer anderen Bedeutung ver-
wenden, entsteht daraus kein Schade fiir die Argumentation, solange
nur jeder von beiden deutlich genug angibt, in welchem Sinne er die
von ihm verwendeten Begriffe, z.B. »Natur« oder »Person«, ge-
brauchen will.

Diesem Einwand kénnte zugestimmt werden, wenn nicht gewis-
se Begriffs-Entlehnungen gerade von der Absicht geleitet wiiren, ei-
nige Bedeutungsmomente beizubehalten, die dem Begriff (z.B. dem
der »Natur« und der »Person«) in seinem urspriinglichen Kontext
eigen gewesen sind, auf andere Bedeutungsmomente aber zu ver-
zichten. Dann entsteht das logische Problem, ob die »iibernomme-
nen« mit den »nicht-iibernommenen« Bedeutungsmomenten in
einem so engen Zusammenhang stehen, dafs eine solche Auswahl un-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 315

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Das Christus-Kerygma

ter ihnen nicht moglich ist. Ist es logisch moglich, an dem Begriff der
»Natur« als dem »Principium actuum« festzuhalten und zugleich zu
bestreiten, daf3 jedes Seiende in seinem Tun und Leiden nur einem
einzigen derartigen Prinzip folgen kann? Ist also die Rede von zwei
Naturen in der einen Person Christi logisch widerspruchsfrei? Und
weiterhin: Ist es logisch mdoglich, an dem Begriff der »Person« als
dem Subjekt zurechenbarer Akte festzuhalten und zugleich die glei-
chen Akte verschiedenen Personen zuzurechnen, sofern diese in ihrer
Natur »konsubstantial« sind? Ist also die Rede von drei gottlichen
Personen in einer einzigen gottlichen Natur ohne inneren logischen
Widerspruch moglich? Geht aufgrund solcher Widerspriiche diesen
Begriffen nicht diejenige Funktion verloren, um derentwillen sie ge-
bildet worden sind? Hat die logische Inkoharenz der so verwendeten
Begriffe nicht ihre Funktionslosigkeit zur Folge? Und wird auf diese
Weise nicht ihre philosophische wie ihre theologische Verwendung
gleichermafSen verdorben?

Freilich lautet die Gegenfrage: Welche Alternative steht der
Theologie zur Verfiigung, um ihre eigene Aufgabe zu erfiillen? Diese
Aufgabe besteht darin, die Frage »Wer ist dieser?«, die angesichts der
Zeugnisse von Jesus von Nazareth aufbricht, so zu stellen, daf3 dabei
deutlich wird, wonach in dieser Frage eigentlich gefragt wird: nach
der unverwechselbaren Identitdt Jesu (und dies meint der Begriff
der »Person«) und nach der Quelle der Kraft, aus der sein Wirken
hervorgeht (und das meint Begriff des »Principium actuum« oder
der »Natur«). Stehen der Theologie, wenn sie auf die Verwendung
dieser philosophischen Begriffe verzichten will, andere Begriffe zur
Verfiigung, um den Zusammenhang zu beschreiben zwischen dem,
der Jesus ist, und dem, was er in seinem Tun und Leiden wirkt? Oder
muB sie dazu ganz neue Begriffe entwickeln? Und wie konnten diese
aussehen? Oder bleibt sie auf die kritische Aneignung philosophi-
scher Begriffe angewiesen?

Stellt man die Frage so, dann ist wiederum an die Ergebnisse der
einleitenden Uberlegungen zur Methode zu erinnern: Begriffe sind
keine feststehenden Grofien, sondern haben ihre Geschichte. Diese
ergibt sich nicht aus willkiirlichen Veridnderungen ihres Gebrauchs,
sondern daraus, daf sie aus Erfahrungen entspringen und dazu die-
nen, die Fragen zu stellen und zu beantworten, die in solchen Erfah-
rungen aufbrechen. Aber Erfahrung ist ein Dialog mit der Wirklich-
keit, und schon unsere Fragen und mit ihnen unsere Begriffe sind
erste Antworten, die wir auf den Anspruch des Wirklichen geben.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

Dieser Anspruch aber erweist sich gegeniiber unserer Antwort als »je
grofler« und notigt uns immer wieder, unsere Fragestellungen und
Begriffe weiterzuentwickeln. An dieser Entwicklung von Begriffen
aber hat der Dialog unter solchen Menschen einen ausgezeichneten
Anteil, die sich gegenseitig diesen je grofleren Anspruch des Wirk-
lichen aufgrund unterschiedlicher Erfahrungen und deshalb auf un-
terschiedliche Weise bezeugen.

Wendet man diese Ergebnisse der Methoden-Reflexion auf die
soeben gestellte Frage an, dann gewinnt sie folgende Gestalt: Bleibt
die Theologie darauf angewiesen, auch aus fremden Erfahrungen zu
lernen, um jenen Kontext aufzubauen, innerhalb dessen das, was den
Glaubenden in der Begegnung mit Jesus widerfahrt, seine Stelle fin-
den muf3, um aus der Subjektivitit des blofSen Erlebens zum Inhalt
objektiv giiltiger Erfahrung zu werden? Gilt auch fiir sie, was an fri-
herer Stelle, bei den Uberlegungen zur Methode, allgemein und ab-
strakt gesagt worden ist: Die Begegnung zwischen unterschiedlichen
Traditionen der Fragestellung und des Begreifens ist der ausgezeich-
nete Ort, an dem der vorantreibende Anspruch des Wirklichen, der
die Geschichte jeder dieser Traditionen in Gang halt, im Zeugnis des
jeweils Anderen vernehmbar wird und so auch zum vorantreibenden
Moment der jeweils eigenen Geschichte werden kann?

b)  Philosophische Griinde einer Weiterentwicklung:
Die Frage nach dem Verhiltnis von » Natur« und »Person«
des Menschen zu seiner Freiheit

In Fragen wie denen, die soeben gestellt worden sind, kommt der Ver-
dacht zum Ausdruck, die Theologie miisse, wenn sie derartige Begrif-
fe benutzen will, wihlen zwischen einem Gebrauch, der diese Begrif-
fe ihres urspriinglichen philosophischen Inhalts beraubt, ohne ihnen
einen anderen eindeutigen Bedeutungsgehalt zu geben, und einem
anderen Gebrauch, der zwar begrifflich klar bleibt, aber die spezi-
fische Aussage-Absicht der Theologie verfehlt. Es ist dieser Verdacht,
der immer wieder Philosophen, aber auch Theologen dazu veranlaf3t
hat, der theologischen Verwendung philosophischer (vor allem meta-
physischer) Begriffe ablehnend gegentiberzustehen. Dieser Verdacht
aber bleibt unwiderleglich, solange nicht gezeigt werden kann, daf3
nicht nur ein Bediirfnis der Theologie, sondern eine innere Sach-
Notwendigkeit der Philosophie selbst eine Weiterentwicklung der
Begriffe »Natur« und »Person« notwendig gemacht hat. Nur dann

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 317

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Das Christus-Kerygma

kann gepriift werden, ob diese aus innerphilosophischen Griinden
notwendige Weiterentwicklung der Begriffe zugleich dahin gefiihrt
hat, daf$ auch die Frage ihrer theologischen » Anwendbarkeit« sich
auf neue Weise stellt.

Dies ist nun in der Tat der Fall; und die erwihnte innerphiloso-
phische Sachnotwendigkeit betrifft das Verhaltnis der Begriffe »Na-
tur« und »Person« zum Begriff der »Freiheit«. Der Begriff der »Na-
tur«, so hat sich gezeigt, bezeichnet die »Wesenheit des Dinges als
das Prinzip seiner Akte«, niaherhin die Eigenart jenes »Ersten Am-
Werke-Seins« (prdte enérgeia, actus primus), die allen nachfolgen-
den Akten des Wirkens und Leidens ihre unverwechselbare Eigenart
verleiht. Die so verstandene Natur ist deswegen das Prinzip der onti-
schen Selbstbestimmung jedes Seienden, die auch noch allen Weisen,
wie es »von auflen« beeinfluf3t und also fremdbestimmt wird, ihr be-
sonderes Geprige verleiht. Aber das so verstandene Prinzip der onti-
schen Selbstbestimmung ist zugleich die Grenze der willentlichen
Selbstbestimmung: Kein Wesen kann sich durch eine Entscheidung
seines Willens ein anderes Wesen (essentia) und damit eine andere
Natur (natura) geben. So notwendig freilich diese Feststellung von
den Grenzen der Willensfreiheit sind, die dem Handelnden durch sei-
ne Natur gezogen werden, so bleibt doch die Frage offen, ob damit die
besondere Natur derjenigen Wesen schon getroffen wird, die zum
Vollzug personaler Akte fihig sind.

Falls man, in Ubereinstimmung mit der philosophischen Tradi-
tion, ein Unterscheidungsmerkmal personaler Akte darin sicht, daf3
sie in Freiheit vollzogen werden, stellt sich die Frage so: Bleibt, tradi-
tionell gesprochen, der »Actus primus«, der Vollzug des eigenen
Seinsaktes, wirklich unbetroffen von der freien Entscheidung tiber
den Vollzug der »actus secundi«?

In der aristotelischen Tradition wurde dieser Zusammenhang so
beschrieben, dafy der »Actus primus« die Potentialitit definiert, die
durch die »Actus secundi« realisiert wird. (So ist der Mensch kraft
seiner Natur als sinnenhaftes und zugleich geistbegabtes Wesen fa-
hig, Sprache zu entwickeln, durch die er geistige Inhalte im sinnen-
haften Zeichen zum Ausdruck bringt. Aber diese Fihigkeit realisiert
sich in sekundiren Akten, in welchen der Mensch in konkreten
Sprachgemeinschaften eine konkrete Sprache erlernt.) Die Freiheit
besteht dann darin, die geeigneten Mittel zu wihlen, die zur Errei-
chung derjenigen Ziele dienen, die durch die Potentialitit der eigenen
Natur vorgezeichnet sind. (So steht es dem Menschen frei, mit wem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

und woriiber er ein Gesprich fithren will. Aber wenn er von der po-
tentiellen Sprachfihigkeit, die ihm von Natur aus zukommt, zur
wirklichen Sprachfahigkeit iibergehen will, steht es ihm nicht frei,
mit iiberhaupt niemandem {iber irgendeinen Gegenstand zu spre-
chen: Eine konkrete Sprache erlernt man, indem man hért und
spricht.)

Doch bleibt zu fragen, ob dieses Verstandnis der Freiheit (als Fa-
higkeit, die Mittel zu withlen, die zur Erreichung eines vorgegebenen
Zieles geeignet sind) dem besonderen Charakter der sittlichen Frei-
heit geniigt. Ist der »Seinsvollzug« einer Person wirklich unverinder-
lich und immer der gleiche, ganz unabhéngig von jenen nach auflen
hervortretenden Tatigkeiten, durch die ein frei handelndes Wesen
sich auf spezifisch sittliche Weise an andere hingibt und sich in dieser
Selbsthingabe selber auf neue Weise gewinnt? Ist es dem Bedeu-
tungsgewicht freier Akte, insbesondere der sittlichen, angemessen,
zu sagen, die »Selbstgewinnung durch Selbsthingabe« betreffe nur
den »akzidentellen Zustand« des Handelnden und lasse sein Wesen
und seine Natur unberiihrt? Und falls man, aus welchen Griinden
auch immer, an dieser ontologischen Aussage festhalten und alle
Riickwirkungen der Handlungen auf das Subjekt darauf einschran-
ken will, da3 sie dessen »akzidentellen Zustand« verindern: wie
muf$ man diese ontologischen Aussagen verstehen, wenn sie die mo-
ralische Aussage nicht bedeutungslos machen soll, wonach Selbstfin-
dung nicht anders als durch Selbsthingabe méglich ist?

Fragen dieser Art zeigen: Nicht nur mit Riicksicht auf die Erfor-
dernisse der Theologie, sondern aus innerphilosophischen Griinden
ist eine Weiterentwicklung des Naturbegriffs nétig, wenn er der Ei-
genart solcher Subjekte gerecht werden soll, die zum Vollzug sittlich
freier Akte fihig sind.

Entsprechendes gilt vom Begriff der Person. Dieser Begriff be-
zeichnet, so hat sich gezeigt, den Handelnden bzw. Leidenden, sofern
er in der Vielfalt und im Wechsel seiner Verhaltensweisen als der
identische wiedererkannt werden kann; der Personbegriff aber erfiillt
diese seine identifikatorische Funktion auf drei Weisen, die vonein-
ander deutlich unterschieden sind: die kultische, die juridische und
die moralische Identifikation. So notwendig indessen diese Unter-
scheidung ist, so bleibt doch die Frage offen, ob sie fiir sich allein
schon ausreicht, um der Bedeutung freier Handlungen fiir den Han-
delnden als Person gerecht zu werden. Gerade fiir die Person im mo-
ralischen Sinne des Wortes ist es charakteristisch, daf$ die drei ge-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 319

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Das Christus-Kerygma

nannten Bedeutungen dieses Begriffs sich wechselseitig implizieren:
Gewif3 verlangt der kultische Begriff der »Persona« mit Recht, daf3
diese als das blole Medium fiir ein Sprechen und Handeln begriffen
wird, das nicht ihr, sondern dem Repraesentierten zugeschrieben wer-
den mufs. Aber folgt daraus, daf3 sie diese »Rolle« (im urspriinglichen,
der Biithnensprache entstammenden Sinne dieses Wortes) nicht in
einem Akt freier Verantwortung tibernimmt, der ihr auch im juri-
dischen Sinne des Wortes »Person« zugerechnet werden muf3? Und
gewifl verlangt der juridische Begriff der »Person« mit Recht, daf3
dem Titer all seine Taten (und Leiden) in gleicher Weise zugeschrie-
ben werden, sodaf3 dessen personale Eigenart erst in der Gesamtreihe
ihrer Verhaltensweisen sich vollstindig manifestiert. Aber folgt dar-
aus, dafs die Biographie des Titers nur fortschreitend offenbar macht,
wer er immer schon gewesen ist, oder gibt es in dieser Biographie
auch Ereignisse, in denen die Person in Freiheit dariiber entscheidet,
wer sie werden wird, weil sie Moglichkeiten findet, sich hinzugeben
und in solcher Hingabe »ein anderer Mensch zu werden«? Dies ge-
schieht in jenem sittlichen Akt, in dem der Mensch sich aus der »Zer-
streuung« in die Vielfalt der Handlungsziele befreit und jenes »eine
Notwendige« findet, das seine ungeteilte Hingabe fordert und ihm
erst so eine inhaltsgefiillte Identitdtsfindung in Aussicht stellt.

Fragen dieser Art zeigen: Das Problem des Begriffs »Person«
(und des darin implizierten Begriffs der »sittlichen Identitit«) be-
trifft vor allem sein Verhiltnis zum Begriff der moralisch verstande-
nen Freiheit. Wie muf3 die Person als das unverwechselbare Subjekt
moralischer Zuschreibung verstanden werden, wenn dieses Subjekt
einerseits als vorgegebene Voraussetzung des sittlichen Aktes, ande-
rerseits als dessen Ergebnis begriffen werden soll, sodaf$ die Person
erst im Akt der sittlichen Selbsthingabe »geboren« wird? Stellt man
die Frage so, dann zeigt sich erneut: Nicht nur mit Riicksicht auf die
Erfordernisse der Theologie, sondern aus innerphilosophischen
Griinden ist eine Weiterentwicklung des Personbegriffs notig, wenn
er der Eigenart solcher Subjekte gerecht werden will, die zum Voll-
zug sittlich freier Akte fihig sind.

¢) Theologische Griinde einer Weiterentwicklung:
Die Frage nach dem rechten Verstindnis der gottlichen Freiheit

In beiderlei Hinsicht also, sowohl fiir den Begriff der »Natur« als
auch fiir den Begriff der »Person, ist es die Beziehung zum Begriff

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

der Freiheit, die im philosophischen Kontext eine Weiterentwicklung
dieser Begriffe notig macht und an der jeder Versuch einer solchen
Weiterentwicklung gemessen werden mufS. Ob die Begriffe »Natur«
und »Person« geeignet sind, die spezifisch menschliche Natur und die
spezifisch menschliche Weise, Person zu sein, zu bezeichnen, hingt
davon ab, ob sie ein angemessenes Verstindnis der menschlichen
Freiheit vermitteln.

Das Gesagte gilt aber auch von der Weise, wie in der Theologie
von der »gottlichen Natur« und den »gottlichen Personen« gespro-
chen wird. Auch diese Begriffe erhalten ihre besondere Bedeutung
durch ihre Beziehung zum Begriff der »gottlichen Freiheit«. Und
auch in diesem Zusammenhang verlangen die Begriffe »Natur« und
»Person« eine Weiterentwicklung tiber ihre traditionelle Verwen-
dung hinaus, um dieser besonderen Beziehung zum Begriff »Frei-
heit« Rechnung zu tragen.

Theologisch namlich wird die »gottliche Natur« so gedacht, daf3
zu ihren Wesensmerkmalen die Fihigkeit gehort, sich in Freiheit an
ein anderes Subjekt zu binden und sich der Antwort dieses Anderen
auszusetzen. Das kann dadurch geschehen, daf3 der Vater sich durch
seine Liebe zu dem Menschen, den er geschaffen hat, verletzlich
macht und deshalb beleidigt und gekrinkt werden kann. (Nur von
der Verletzlichkeit des Liebenden aus wird verstindlich, was die Bibel
den »Zorn Gottes« nennt.) Es kann auch dadurch geschehen, daf3 der
Sohn sich, die Natur des Menschen annehmend, der Gewalt seiner
Feinde aussetzt. Die gottliche Natur (das »Prinzip«, aus dem alle
gottlichen Akte hervorgehen) erweist sich so als die Quelle von Ak-
ten der Liebe, die stets ein Moment von selbstgewihlter Ohnmacht
einschlieft. Diese ihrerseits aber steht im Dienste eines gottlichen
Heilswirkens, das den Menschen fahig macht, »wiedergeboren zu
werden« und so an der gottlichen Lebenstiille Anteil zu gewinnen.
Insofern gehort jene »Selbst-Entleerung«, die in der Menschwer-
dung des Sohnes ihre Vollgestalt erreicht hat, zu jedem Akt der gott-
lichen Zuwendung zur Kreatur und a8t jenes » Aktprinzip« erken-
nen, das in dem Satz zusammengefaf3t ist »Gott ist die Liebe«.

Auch in diesem Falle gilt, was allgemein von dem Begriff der
»Natur« gesagt worden ist: Die Natur ist Grund der ontischen und
zugleich Grenze der willentlichen Selbstbestimmung. Sie ist Grund
der ontischen Selbstbestimmung: Alles, was Gott im Zustand seiner
»Selbstentleerung« von anderen erleidet, bleibt Ausdruck seiner
gottlichen Eigenart; und sogar der Akt der Selbst-Entleerung bleibt

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 321

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Das Christus-Kerygma

selber ein unverwechselbar gottlicher Akt, den in dieser Weise kein
nicht-gottliches Wesen setzen konnte. Gerade deswegen aber ist die
gottliche Natur zugleich Grenze der willentlichen Selbstbestim-
mung: Auch Gott kann durch keinen Willensakt aufhéren, Gott zu
sein; und sogar die Ohnmacht des Liebenden, die er aus freiem Wil-
len auf sich nimmt, bleibt eine spezifisch gottliche Weise der Ohn-
macht und ist an ihren Wirkungen als gottlich zu erkennen — im Ge-
richt des gottlichen Zorns, der die selbstgewihlte Verletzlichkeit des
Liebenden voraussetzt, und in der Heilswirkung der gottlichen Gna-
de, die noch die frei iibernommene Ohnmacht zur weltveridndernden
Kraft werden 14f3t. Und dennoch muf3 von der gottlichen Natur so
gesprochen werden, dafl die spezifischen Akte der gottlichen Freiheit
nicht ihr Bedeutungsgewicht verlieren: Die géttliche Natur, die noch
der gottlichen Selbst-Entleerung den Charakter der unverauferli-
chen Géttlichkeit wahrt, muf8 so gedacht werden, daf3 sie die Akte
der heilswirksamen gottlichen Freiheit nicht ausschliefst, sondern be-
griindet: die »Annahme der Knechtsgestalt« und die dem »Knecht«
geschenkte »Teilgewdhrung an der gottlichen Natur«. Erst in diesen
Akten wird deutlich, was es bedeutet, auf spezifisch gottliche Weise
»frei« zu sein. Erst in solchen Akten der gottlichen Freiheit tritt jenes
besondere »Principium actuum« zutage, das »gottliche Natur« heif3t.

Entsprechendes gilt von dem theologischen Begriff der gott-
lichen »Personen«. Von gottlichen »Personen« zu sprechen, ist nur
dann sinnvoll, wenn die »Einheit im Wesen« die Freiheit des Verhilt-
nisses von Erwihlung und Gehorsam weder ausschlieSt noch tiber-
flissig macht. Die Sendung des Sohnes in die Welt und der Gehor-
sam, mit dem er diese Sendung annimmt, ist nicht einfach die
Erscheinungsgestalt des ewigen innergottlichen Lebens; wire es so,
dann geschihe sie mit der gleichen Notwendigkeit, mit der die »Zeu-
gung aus dem Vater vor aller Zeit« geschehen ist. Sie mufS aber, wenn
sie ein Teil der Geschichte Gottes mit den Menschen sein soll, als das
Ergebnis freier Sendung von seiten des Vaters und freien Gehorsams
von seiten des Sohnes verstanden werden. Die »Annahme der
Knechtsgestalt« durch den Sohn kann nur dann als ein solcher Akt
des freien Gehorsams verstanden werden, wenn der Sohn schon vor
seiner Menschwerdung dem Vater als ein freies Subjekt gegentiber-
treten und sein »Siehe, ich komme« sprechen konnte.

Der Begriff der gottlichen »Personen« muf8 daher so gedacht
werden, daf3 zu ihren Wesensmerkmalen die Fahigkeit gehort, frem-
de Selbstbestimmung moglich zu machen, ohne damit die jeweils ei-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

gene Selbstbestimmung einzuschrinken. Die Freiheit der gottlichen
Personen in ihrem Verhiltnis untereinander ist in hochstem Mafle
freimachende Freiheit, die nichts von dem verliert, was sie der ande-
ren Person mitteilt. Der Vater tritt, nach biblischem Verstindnis,
nicht einen Teil seiner freien Wirksamkeit an den »erwidhlten Sohn«
ab, so wie ein Konig seinem Beauftragten einen Teil seiner Zustian-
digkeit abtritt und sich dann, bis zum Widerruf der Beauftragung,
des Eingriffs in die iibertragene Zustindigkeit enthilt. Er macht viel-
mehr durch seine Erwihlung den Sohn fihig, zur wirksamen Gegen-
wartsgestalt eines Wirkens zu werden, das ihm allein vorbehalten
bleibt: Der Vater selbst bleibt der Sieger tiber die Welt und ihren
»Fiirsten«. Der Sohn aber tritt, gleichfalls nach biblischem Verstind-
nis, in der Kraft seines Gehorsams nicht die Entscheidung iiber die
Heilswirksamkeit seines Tun und Leidens an den Vater ab, sodaf3 das,
was er »in persona patris« tut, nicht mehr ihm zugerechnet werden
konnte. Was er »in persona patris« wirkt, bleibt gleichwohl zugleich
seine eigene, ihm zuzurechnende Tat. Beide bleiben in uneinge-
schriankter Weise die Subjekte ihres Handelns, das jedoch in ungeteil-
ter Ganzheit jedem von ihnen zugerechnet werden kann. Was daher
soeben als das Problem der »doppelten Zurechnung« erschien, muf3
in der besonderen Art von Freiheit begriindet sein, die sowohl der
Erwahlung durch den Vater als auch dem Gehorsam gegen ihm zu-
grundeliegt.

Das aber bedeutet: Von der Personalitit des Vaters und des Soh-
nes und von ihrer gemeinsamen gottlichen Natur zu sprechen, setzt
ein spezifisches Verstindnis ihrer Freiheit voraus. Jene besondere
Weiterentwicklung der Begriffe »Person« und »Naturg, die notwen-
dig ist, um von diesen Begriffen einen christologischen bzw. trinitits-
theologischen Gebrauch zu machen, hingt von dieser spezifisch
theologischen Verwendung des Freiheitsbegriffs ab. Von diesem spe-
zifischen Freiheitsverstindnis mufd daher die Rede sein, wenn der
Begriff der »zwei Personen«, des Vaters und des Sohnes, aber auch
ihrer »einen gottlichen Natur« (ihres einen »principium actuumc)
sinnvoll verwendet werden soll. Gleiches aber gilt, wie sich gezeigt
hat, auch von der rein philosophischen Verwendung der Begriffe
»Natur« und »Person«, wenn sie auf den Menschen angewandt wer-
den. Darum bildet das Freiheitsverstdndnis den gemeinsamen Maf3-
stab, an dem sowohl der philosophische als auch der theologische Ge-
brauch der Begriffe »Natur« und »Person« gemessen werden muf.
Daraus kann schon jetzt die Vermutung gewonnen werden: Wenn

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 323

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Das Christus-Kerygma

es die Beziehung zum Begriff der Freiheit ist, die sowohl in philoso-
phischer aus auch in theologischer Hinsicht eine Weiterentwicklung
der Begriffe »Natur« und »Person« nétig macht, dann brauchen diese
beiden Formen der Weiterentwicklung nicht in einen Gegensatz zu-
einander zu treten. Beide Begriffe brauchen dann nicht, durch Riick-
sicht auf theologische »Anwendungsbediirfnisse«, ihre inhaltliche
Bestimmung zu verlieren oder, durch Riicksicht auf ihre philosophi-
sche Bedeutung, die theologische Aussage verkiimmern zu lassen. Es
ist vielmehr damit zu rechnen, daf8 Philosophie und Theologie von-
einander lernen konnen, wenn sie, je auf ihre Art, bemiiht sind, die-
sen Begriffen eine Bedeutung zu geben, die sowohl die Natur als auch
die Person in ihrer besonderen Beziehung zur Freiheit hervortreten
lassen.

Sechstes Teilergebnis

Eine Christologie, die sich metaphysischer Begriffe bedient, vor al-
lem der Begriffe »Person« und »Natur, dient einer zweifachen Auf-
gabe. Der Begriff der Person, der die Frage beantwortet. »Wer ist die-
ser?«, dient dazu, den Christus in der Verschiedenheit seiner
Erscheinungsgestalten zu identifizieren, vor allem den Auferstande-
nen mit dem, den die Jiinger aus der Zeit vor seinem Tode kannten
(»Fiirchtet euch nicht, ich bin es«). Der Begriff der »Natur« soll die
vielfachen Weisen seines Wirkens und Leidens aus einem fiir ihn
charakteristischen »Principium actuum« verstandlich machen. Doch
tritt der dazu notwendige, spezifisch theologische Gebrauch der Be-
griffe »Person« und »Natur« in Spannung zu derjenigen Bedeutung,
in der diese Begriffe in ihrem urspriinglichen, philosophischen Kon-
text verwendet werden. Das zeigt sich besonders deutlich in der Not-
wendigkeit, theologisch von einer »Consubstantialitas« der vonein-
ander verschiedenen gottlichen Personen und von der »Zweiheit der
Naturen« in der einen Person des Christus zu sprechen. Dieser theo-
logische Gebrauch urspriinglich philosophischer Begriffe lifst die
Frage entstehen, ob er in innere Widerspriiche fiihrt, die diese Begrif-
fe zuletzt ihrer Bedeutung berauben und zu »leeren Worthiilsen«
werden lassen. Auf diesem Verdacht beruht sowohl die philosophi-
sche als auch die theologische Kritik an allen Versuchen einer »meta-
physischen Christologie«.

Dabei mufS der spezifisch theologische Begriffsgebrauch daran

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sechstes Teilergebnis

gemessen werden, was er zu jener »eschatologischen Zeitansage«
beitrigt, die der Botschaft von Jesu Tod und Auferweckung ihren un-
verwechselbaren Ort in der Geschichte der Ekklesia Israel zuweist.
Ein Schliisselbegriff fiir diese » Verortung« des Christus-Ereignisses
in der Geschichte Israels lautet »Fiille« (Pléroma): Der Zeitpunkt des
Auftretens Jesu ist die »Fiille der Zeit«; in seinem Tun und Leiden
»mufSten die Schriften zur Fiille gelangen«. Dies war nur moglich,
weil »in ihm die ganze Fiille der Gottheit wohnte«, aus der die Glau-
benden »Gnade um Gnade empfangen«. Freilich war diese Fiille an
jene »Entleerung« (Kénosis) gebunden, die der Sohn freiwillig auf
sich nahm und die auch alle, die ihm nachfolgen wollen, auf sich neh-
men miissen, um in der »Gestaltgemeinschaft« (Symmorphia) mit
seiner Niedrigkeit zur Gemeinschaft mit seiner Herrlichkeit zu ge-
langen. Es ist dieser Kontext von »Pléroma«, »Kénosis« und »Sym-
morphia«, in dem auch die Begriffe der Natur und der Person ihre
spezifisch theologische Bedeutung gewinnen.

Der Begriff der »Natur« (wenn er nicht auf die Allheit alles be-
lebten Seienden, sondern auf das Einzelne bezogen wird) bezeichnet
jene Eigenart des lebendigen Selbstvollzuges (»Actus primus«), aus
der sich die Moglichkeit aller empirisch beobachtbaren Weisen des
Tuns und Leidens (aller »actus secundi«) ergibt. Gerade daraus aber
resultiert die Schwierigkeit einer christologischen bzw. trinitétstheo-
logischen Verwendung des Naturbegriffs: Verliert er nicht jede Be-
deutung, wenn ausgesagt werden soll, daf3 eine Person eine fremde
Natur »annehmen« konne, so wie das gottliche Wort die Menschen-
natur angenommen hat? Und wie verhilt es sich, wenn gesagt wer-
den soll, daf3 eine Person einer anderen eine »Teilhabe an seiner Na-
tur« anbieten konne, so wie der Auferstandene die Glaubenden zu
einem »consortium divinae naturae« beruft? Und wird der Begriff
der »Natur« nicht widerspriichlich, wenn er benutzt wird, um zu sa-
gen, dafl mehrere Personen nicht nur eine gleiche Natur besitzen
(dann wiren sie Individuen innerhalb einer gemeinsamen Art), son-
dern die identische Natur, so wie die drei gottlichen Personen sich
nicht nur hinsichtlich ihrer gottlichen Natur gleich sind (so wie auch
alle Menschen hinsichtlich ihrer Menschennatur), sondern die eine
und identische gottliche Natur besitzen (und deshalb nicht drei Got-
ter sind, sondern ein einziger Gott)?

Entsprechendes gilt von dem Begriff der »Person«. Dieser
kommt einerseits in der Religionsphilosophie vor und bezeichnet
dort die Gestalt, in der ein gottliches Wesen im Kultus erfahrbar

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 325

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Das Christus-Kerygma

gegenwiirtig wird (so wie im Kultdrama die vom Schauspieler getra-
gene Maske — »persona« — die Gestalt ist, in welcher die Zuschauer
den Gott oder Heros, dessen Ankunft — »parousia« — gefeiert wird,
sinnenhaft als gegenwiirtig erfahren). Andererseits wird der Begriff
der Person in der Rechts- und Moralphilosophie verwendet und be-
zeichnet dort das Subjekt, dem eine Handlung rechtlich bzw. mora-
lisch zugerechnet werden kann. Dabei dient diese Zurechnung zu-
gleich der Identifikation des Handelnden in der Vielfalt seiner
Titigkeiten. Diese Identifikation gewinnt bei der moralischen Zu-
rechnung eine spezifische Gestalt, sofern der moralisch Handelnde
nur in der ungeteilten Hingabe an das, was er als das »eine Notwen-
dige« entdeckt hat, zur »Ganzheit seiner Person« gefunden hat. »Per-
son« ist, so verstanden, ein Wesen, das fihig ist, Handlungen oder
Unterlassungen zu setzen, in denen es sich als ganzes gewinnt oder
verliert, und das auf diese Weise auch am dufSerlich Unscheinbaren
sich selbst gewinnen oder verfehlen kann.

Verwendet man den Personbegriff in seinem kultischen Sinne,
dann eignet er sich zwar, um auszusagen, dafd im Sprechen und Han-
deln des Apostels Christus selbst der Sprechende und Handelnde ist,
oder um deutlich zu machen, dafy die Worte und Taten Jesu Gottes
eigene Worte und Taten sind. Aber auf Gott selbst laSt sich dieser
Personbegriff nicht anwenden: Er ist nicht die Gestalt, in der er sin-
nenhaft erfahrbar begegnet (er bleibt der, den »kein Auge gesehen
hat«), sondern er nimmt sie an, indem er sich des Dienstes jener be-
dient, die fiir ihn in Worten und Handlungen zur »hindurch-ténen-
den« Gegenwartsgestalt werden. Ist er also ein »tberpersonliches
Wesen«?

Der Personbegriff in seinem juridischen Sinne als Bezeichnung
eines Subjekts zurechenbarer Handlungen ist auf Gott und sein
Heilshandeln anwendbar. Aber mufs dann allen Mittlern seiner
Heilswirksamkeit nicht die Personalitit abgesprochen werden, sodaf3
Propheten und Apostel als seine a-personalen Werkzeuge erscheinen,
der Sohn aber als seine bloe Erscheinungsgestalt, die ihm nicht in
einem Verhiltnis von Ich und Du gegeniibertreten konnte?

Der moralische Personbegriff schliefilich, der ein Wesen be-
zeichnet, das zur Selbstfindung durch Selbsthingabe fihig ist,
scheint auf Gott schlechterdings unanwendbar zu sein, da Gott we-
der der Selbstfindung bedarf noch in der Selbsthingabe, falls er sich
zu einer solchen entschlieflt, irgendein Wagnis eingeht. Muf8 nicht
der »wahrhaft Fromme« im Gegenteil wiinschen, dafd Gott in diesem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sechstes Teilergebnis

Sinne keine Person ist, die sich durch Akte der Liebe verletzlich ma-
chen konnte?

Sowohl hinsichtlich des Begriffs »Natur« als auch hinsichtlich
des Begriffs »Person« ist also die Frage zu stellen, ob sie zu leeren
Worthiilsen werden, wenn sie christologisch bzw. trinititstheo-
logisch verwendet werden, oder ob sie, um ihre urspriingliche Bedeu-
tung zu behalten, bei ihrer theologischen Verwendung zu einem Ver-
stindnis Gottes und des Menschen fithren, das der christlichen
Botschaft widerspricht.

Dieses Dilemma ist nur dann zu vermeiden, wenn sich zeigt:
Beide Begriffe konnen in einer Weise weiterentwickelt werden, die
eine derartige theologische Verwendung gestatten. Eine solche Wei-
terentwicklung philosophischer Begriffe ist freilich nur moglich,
wenn sie nicht nur im Interesse der Theologen als wiinschenswert
erscheint, sondern sich aus innerphilosophischen Griinden als not-
wendig erweist. Eine solche Notwendigkeit zeigt sich in der Tat, weil
sich in der Philosophie der Neuzeit deutlicher als in der antik-mittel-
alterlichen Tradition herausgestellt hat, daf3 beide Begriffe enger, als
man frither gesehen hat, mit einem dritten Begriff zusammenhin-
gen: mit dem Begriff der Freiheit. Und eine philosophiehistorische
Betrachtung kann zeigen, daf8 die christliche Theologie, indem sie
sich um ihrer spezifisch theologischen Aufgabenstellung willen um
eine Weiterentwicklung der Begriffe »Natur« und »Person« bemiiht
hat, auch der Philosophie Impulse vermitteln konnte, wenn diese
sich, um ihrer spezifisch philosophischen Aufgaben willen darum be-
miiht hat, die Begriffe »Natur« und »Person« in ein angemessenes
Verhiltnis zum Begriff der Freiheit zu bringen.

Wenn es aber sowohl theologische als auch philosophische
Griinde gibt, die es notwendig machen, die Begriffe »Natur« und
»Person« weiterzuentwickeln und sie in eine engere Beziehung zum
Begriff der »Freiheit« zu setzen, dann kann der Dialog zwischen
Theologie und Philosophie iiber die Begriffe »Natur« und »Person«
zum ausgezeichneten Beispiel dafiir dienen, auf welche Weise Begrif-
fe eine Geschichte haben. An diesem Beispiel namlich kann auf be-
sonders deutliche Weise abgelesen werden, wie der »Dialog mit dem
Wirklichen«, der »Erfahrung« heifit, in jenen Dialog verwoben ist,
den Menschen mit unterschiedlicher Tradition ihrer Fragestellungen
und Begriffe untereinander fiihren. In einem solchen Dialog kann
jeder der Beteiligten dem Anderen den vorantreibenden Anspruch
des Wirklichen bezeugen, der auch ihn zu einer verinderten Weise

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 327

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Das Christus-Kerygma

der Fragestellung und des Begreifens herausfordert — und zwar nicht
nur, um sich dem jeweils Anderen verstindlich zu machen, sondern
um neue Moglichkeiten zur Erfiillung seiner jeweils eigenen Auf-
gabe zu entdecken.

Daraus ergibt sich die Frage, welchen Stellenwert dem Begriff
der Freiheit innerhalb einer transzendentalen Reflexion zukommt
und welchen Beitrag eine Theorie der speziell religiosen Erfahrung
leisten kann, um das Verstindnis der Freiheit zu kliren. Problemen
dieser Art ist Jong Jin Lee in seiner Dissertation »Transzendenz-
bewuf$tsein und praktische Vernunft — Richard Schaefflers Herme-
neutik der religiosen Erfahrung, Stuttgart 2004, nachgegangen. Da-
bei konzentrierte sich sein Interesse darauf, zu erproben, ob ein
transzendentales Verstindnis des sittlichen und der religiésen Praxis
zugleich ein fruchtbares Thema des interkulturellen Dialogs darstel-
len kénne. Die folgenden Ausfithrungen mogen zugleich als ein Bei-
trag zu der von ihm angeregten Diskussion verstanden werden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783495860822-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. mic


https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung
	a) Zur Methode
	b) Erste Schritte einer Anwendung auf die Begriffe der »metaphysischen Christologie«

	2. Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs: Die Aneignung der Überlieferung Israels
	»3. Natur« und »Person« – Zwei Beispiele für die Chancen und Schwierigkeiten des Versuchs, von metaphysischen Begriffen einen
	a) Der Begriff der »Natur«
	a) Grundlegende Erfahrungen als Quellen des philosophischen Begriffsgebrauchs
	b) Versuch einer theologischen Anwendung

	b) Der Begriff der »Person«
	a) Unterschiedliche Bedeutungen des Personbegriffs als Ausdruck unterschiedlicher Erfahrungen
	b) Der kultische Personbegriff – Probleme seiner theologischen Anwendung
	g) Der juridische Personbegriff und seine theologische Verwendung
	d) Der moralische Personbegriff und das Problem eines personalen Verhältnisses zu Gott


	4. Drohender Bedeutungsverlust oder legitime Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?
	a) Zum erreichten Problemstand: Der drohende Bedeutungsverlust philosophischer Begriffe bei ihrer Übernahme in die Theologie
	b) Philosophische Gründe einer Weiterentwicklung: Die Frage nach dem Verhältnis von »Natur« und »Person« des Menschen zu seiner
	c) Theologische Gründe einer Weiterentwicklung: Die Frage nach dem rechten Verständnis der göttlichen Freiheit

	Sechstes Teilergebnis

