
F Das Christus-Kerygma und die Problematik
einer metaphysischen Christologie

1. Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

An früherer Stelle hat sich gezeigt: Daß die Christus-Botschaft »den
Griechen eine Torheit« bedeuten mußte, lag nicht daran, daß sie von
einem sterbenden Gottessohn sprach. (Das in Athen stehende Osiris-
Heiligtum beweist, daß ein solcher Gedanke »den Griechen« nicht
ferne lag.) Es lag daran, daß diese Botschaft, als »eschatologische
Zeitansage«, den Tod Jesu als Gericht über »diese Welt«, seine Auf-
erweckung als den Beginn der »neuen Welt« ansagen wollte. Diese
Behauptung von der universalen Bedeutung eines partikulären Er-
eignisses inmitten der Zeit war es, die die »Katangelía« des Paulus
»den Griechen« indiskutabel erscheinen ließ (s. o. S. 236 ff.). Den-
noch ist in nachapostolischer Zeit eine Christologie entstanden, die
von philosophischen Begriffen Gebrauch machte, vor allem von den
Begriffen der »Natur« und der »Person«. In der Person Jesu sind zwei
»Naturen«, die göttliche und die menschliche, »hypostatisch« ver-
eint; dies wiederum machte es nötig, die »Natur« Gottes so zu den-
ken, daß sie, bei unverminderter Einheit, in drei Personen »subsistie-
re«.

Im Unterschied von den bisher vorgetragenen Überlegungen
zur philosophischen Einübung in die Christologie wird damit das-
jenige Themenfeld philosophischen Nachdenkens betreten, auf das
sich traditionell die Erwartung der Theologen konzentriert hat: Die
Philosophie hat vor allem den Bedeutungsgehalt der Begriffe »Na-
tur« und »Person« zu klären und zugleich deutlich zu machen, in
welchem Sinne diese Begriffe im Rahmen einer metaphysischen
Christologie verwendet werden können. Eine nähere Betrachtung
wird freilich zeigen, daß dabei zunächst vor allem die Schwierigkei-
ten einer solchen theologischen Verwendung philosophischer Begrif-
fe hervortreten. Und bei der Beschreibung dieser Schwierigkeiten,
aber auch bei der Auffindung von Möglichkeiten, sie aufzulösen,

256 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird die philosophische Einübung in die Christologie auch auf die-
sem ihrem traditionellen Felde von den Ergebnissen Gebrauch ma-
chen können, zu denen sie auf den weniger traditionellen Wegen
gelangt ist, die in den vorausliegenden Abschnitten dieser Unter-
suchung nachgezeichnet worden sind.

a) Zur Methode

An dieser Stelle seien zunächst, im Vorblick auf die kommenden
Ausführungen, einige methodische Bemerkungen über die Funktion
von Begriffen, über die Möglichkeit ihrer Übertragung aus einem
Kontext in den anderen und über die Möglichkeit ihrer Weiterent-
wicklung gestattet.

Im Rahmen einer transzendentalen Theorie werden Begriffe als
die unentbehrlichen Mittel verstanden, um von der Subjektivität des
Erlebens zur objektiv gültigen Erfahrung überzugehen. Darum ist,
wie schon Kant bemerkt hat, »Erfahrung eine Erkenntnisart, die Ver-
stand erfordert«1. Wird darüber hinaus die Erfahrung, wie dies in der
hier vorgelegten Untersuchung geschieht, als ein Dialog mit dem
Wirklichen verstanden, dann ist es immer die Begegnung mit dem
Wirklichen, die »uns zu denken gibt«, d. h. uns zur Entwicklung der-
jenigen Weisen des Anschauens und Denkens herausfordert, durch
die wir ihren Anspruch zu beantworten versuchen. Und Begriffe sind
die unentbehrlichen Mittel, um von der bloßen Betroffenheit durch
die Inhalte unseres Erlebens zu einer ersten Stufe der Antwort über-
zugehen: zu Fragen, die wir an das Wirkliche richten, um von ihm
Antworten zu erhalten.

Schon derartige Fragen werden nicht willkürlich ausgedacht,
sondern sind eine Antwort auf den Anspruch, mit dem das Wirkliche
uns begegnet, sofern dieser Anspruch sich nicht im schlichten Hinse-
hen angemessen erfassen läßt, sondern eine Deutung verlangt. Fra-
gen benennen Alternativen dieser Deutung, die in der Begegnung
mit dem Wirklichen aufbrechen. Und Begriffe sind Anleitungen, sol-
che Fragen zu stellen. Nicht zufällig hat Aristoteles die Grundbegrif-
fe seiner Philosophie, die Kategorien, als Frageworte formuliert:
»Was? Wann? Wo? Wie? Warum?« usw. Darum sind Theorien, in
denen Begriffe verwendet werden, zunächst auf die Fragen zurück-
zubeziehen, die durch sie gestellt und beantwortet werden sollen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 257

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

1 Kant, KdrV B XVII.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt, wie sich zeigen wird, auch für die Begriffe »Natur« und
»Person« und für die Theorien, die mit Hilfe solcher Begriffe formu-
liert werden. Und im speziell theologischen Zusammenhang sind sie
Anweisungen, die Frage zu formulieren, die in der Begegnung mit
Jesus aufgebrochen sind, und zwar sowohl für dessen Jünger als auch
für solche, die nicht zum Jüngerkreise gehörten: Die Frage »Wer ist
dieser?«.

Solche Begriffe können unter bestimmten Voraussetzungen von
einem Theorie-Kontext in einen anderen übertragen werden: näm-
lich dann, wenn auch in einem zunächst fremden Theorie-Kontext
Fragen gestellt und beantwortet werden, in denen der Rezipient seine
eigenen Fragen zwar nicht hinsichtlich ihres besonderen Inhalts, aber
hinsichtlich ihrer Form wiedererkennt. Dann kann er erproben, ob sie
ihm dazu helfen, auch seine eigenen Erlebnisse (um eine von Kant
bevorzugte Metapher zu gebrauchen) so zu »buchstabieren«, daß er
sie »als Erfahrung lesen« kann. Das gilt, wie sich zeigen wird, auch
für die theologische Rezeption der ursprünglich philosophischen Be-
griffe »Natur« und »Person«. Sie dienen im philosophischen Kontext
dazu, die Frage »Was ist dieses?« so zu stellen, daß sie in der Begeg-
nung mit dem Wirklichen beantwortet werden können. Diese Frage
(Die »Was-ist-das-Frage«) ist eine der Grundfragen der Philosophie.
Und der Glaubende kann an dieser Frage eine gewisse formale Ver-
wandtschaft zu seiner Frage »Wer ist dieser?« erkennen; daher kann
er versuchen, die Begriffe, die der »Was-ist-das Frage« den Weg zur
Beantwortung weisen, sich so anzueignen, daß sie auch ihm helfen,
sein subjektives Erleben in Erfahrung zu verwandeln. Doch wird
schon an dieser Stelle deutlich: Die philosophische Frage »Was ist
dieses?« und die Frage derer, die Jesus begegnet sind »Wer ist die-
ser?« sind nur in gewissen Hinsichten strukturverwandt. Daraus er-
gibt sich die für Philosophen wie für Theologen gleichermaßen wich-
tige Methodenfrage: Können Begriffe, die der »Was-Frage« die
Richtung weisen, (z. B. der Begriff »Natur«) auch für die Beantwor-
tung der »Wer-Frage« eine Hilfe sein? Und wenn der Begriff der
»Person« zweifellos dazu bestimmt ist, die »Wer-Frage« zu stellen
und zu beantworten, kann dann die Beziehung des Personbegriffs
auf den Begriff der Natur so gedacht werden, daß dabei nicht auch
der Personbegriff unter die Herrschaft der »Was-Frage« gerät?

Aber weder Fragestellungen noch Begriffe, die notwendig sind,
um die subjektive Betroffenheit durch das Erlebnis in solche Fragen
zu verwandeln, sind feststehende Größen. Sie sind Phasen im Dialog

258 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Wirklichen. Ob und in welchem Maße Fragen »richtig« ge-
stellt sind oder »an der Sache vorbeigehen«, ob und in welchem Ma-
ße Begriffe dazu dienlich sind, die »richtigen« Fragen zu formulieren
und »themengerechte« Antworten zu finden, muß sich jeweils im
weiteren Verlauf dieses Dialogs mit dem Wirklichen erst herausstel-
len. Denn bei dem Versuch, durch Fragen und durch die sie leitenden
Begriffe dem Anspruch des Wirklichen auf der Spur zu bleiben, zeigt
sich immer wieder, daß dieser Anspruch uns nötigt, unsere Fragen
neu zu formulieren und zu diesem Zwecke unsere Begriffe zu ver-
ändern. Begriffe haben ihre Geschichte, nicht weil einzelne Men-
schen oder Gruppen sie willkürlich in einem veränderten Sinne ge-
brauchen, sondern weil der »je größere Anspruch des Wirklichen«
sich als vorantreibendes Moment in dieser Geschichte erweist. Ein
Beispiel dafür ist die Veränderung des Begriffs der Kausalität, ohne
den keine wissenschaftliche Erkenntnis möglich ist und der sich doch,
unter dem vorantreibenden Anspruch des Wirklichen, im Verlauf der
Wissenschaftsgeschichte verändert hat. Gleiches gilt aber auch, wie
sich zeigen wird, auch für die Begriffe »Natur« und »Person«. Ihre
Weiterentwicklung ist in entscheidenden Hinsichten nicht die Folge
willkürlicher Neu-Definitionen gewesen, sondern ergibt sich aus
dem dialogischen Wechselverhältnis, in welchem solche Begriffe es
möglich machen, den Anspruch des Wirklichen zu vernehmen, und
der weitertreibende, »je größeren« Anspruch des Wirklichen immer
wieder eine Veränderung dieser Begriffe erfordert.

An dieser Geschichte der Fragestellungen und Begriffe hat der
Dialog zwischen Menschen, die diese Fragen stellen und die ihnen
entsprechenden Begriffe gebrauchen, einen wesentlichen Anteil. An
früherer Stelle wurde gesagt: Das »Verbum Oris«, das von einem
Menschen an den anderen gerichtet wird, teilt dem Hörer nicht nur
die Bewußtseinszustände des Sprechers mit, sondern spricht zu ihm
über eine Sache; aber es gewinnt diesen Sachbezug nur daraus, daß
schon das »Verbum Mentis«, das Anschauen und Denken des Einzel-
nen, dialogischen Charakter hat und die Antwort enthält, die dieser
Einzelne auf den Anspruch der Sache gegeben hat. Das Verbum Oris
gibt diesen Anspruch der Sache an den Hörer weiter und fordert auch
ihn zu seiner Antwort heraus, die nun freilich seine eigene Antwort
ist und deswegen auch den ersten Sprecher überraschen kann. Der
Dialog zwischen verschiedenen Subjekten, die auf solche Weise über
die gleiche Sache sprechen, ist einer der ausgezeichneten Orte, an
denen der Anspruch der Sache sich als »je größer« erweist und so

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 259

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beide, Sprecher wie Hörer, zu einer Umgestaltung ihres Anschauens
und Denkens nötigt und damit zu neuen Weisen des Erfahrens befä-
higt. Der so geführte Dialog wird, statt bloße »Übertragung von In-
formationen« zu sein, für den Hörer und rückwirkend auch für den
ersten Sprecher zu einem Teil jener »Formatio Mentis«, kraft derer
beide fähig werden, ihre subjektiven Erlebnisse in Erfahrungen zu
transformieren und, im weiterschreitenden Dialog mit der Wirklich-
keit, neue Erfahrungen zu machen (s. Band I, 1. Teilerg. S. 270 ff.).

Das gilt auch für Fragestellungen und Begriffe. Auch sie – und
nicht erst die mit ihrer Hilfe erreichten Problem-Lösungen – sind
schon Antworten, die auf den Anspruch des Wirklichen gegeben wor-
den sind. Werden solche Fragestellungen und Begriffe im sprach-
lichen Ausdruck an Hörer weitergegeben, dann geben sie auch an
diese einen Anspruch des Wirklichen weiter, den die Hörer im eige-
nen Fragen und Begreifen neu zu beantworten haben. Auch solches
Fragen und Begreifen will immer neu gelernt sein. Und der Dialog
unter verschiedenen Subjekten ist für beide Beteiligten eine »Schule
der Erfahrung«, die sich schon als »Schule des Fragens« wirksam er-
weist. Die Geschichte der Begriffe, die durch den vorantreibenden
Anspruch des Wirklichen in Gang gehalten wird, ist in wichtiger
Hinsicht der Niederschlag jener »Schule des Fragens«, die alle, die
an einem solchen Dialog beteiligt sind, im Wechselverhältnis unter-
einander durchlaufen haben. Im Folgenden wird sich zeigen, daß dies
auch für die Geschichte der Begriffe »Natur« und »Person« gilt, so-
fern diese in der Begegnung zwischen Philosophen und Glaubenden
eine Weiterentwicklung erfahren haben.

Diesen Hinweisen ist ein weiterer hinzuzufügen, der für das
Verständnis des Wechselverhältnisses zwischen philosophischen und
theologischen Fragestellungen und Begriffen bedeutsam sein kann:
Wenn ein Sprecher an den Antworten und Gegenfragen, die der Hö-
rer an ihn richtet, die Forma Mentis des Hörers abliest und sich be-
müht, sich die Weisen des Fragens und Begreifens zueigen zu ma-
chen, die dieser Forma Mentis entsprechen, dann ist dies nicht nur
ein didaktischer Kunstgriff; es geht nicht nur darum sich der An-
schauungs- und Denkform des Hörers »anzupassen« und ihm auf
diese Weise verständlich zu machen, wovon die Rede ist. Es handelt
sich vielmehr zugleich um einen Lernprozeß des Sprechers, der ihn
befähigt, auch seinerseits den Anspruch der Sache, den er weiterge-
ben will, neu zu begreifen und angemessenere Weisen des eigenen
Fragens zu entwickeln. Dabei kann sich zeigen, daß dieser Anspruch

260 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Sache den Sprecher, der auf die Antwort des Hörers achtet, dazu
nötigt, auch seinerseits die Anschauungs- und Denkformen, die der
Hörer ihm bezeugt, nicht unverändert zu übernehmen, sondern wei-
terzuentwickeln, weil sie ihm nur so dazu verhelfen können, seine
eigenen Fragen themengerecht zu stellen und zu beantworten. Die
Antwort des Hörers wird für den Sprecher nur in kritischer Aneig-
nung bedeutsam. Wenn er nun dem Hörer diese von ihm vollzogene
Weiterentwicklung der Begriffe mitteilt, die er seiner Rückäußerung
verdankt, dann nötigt er diesen Hörer nicht, seine eigenen bisher
bewährten Fragestellungen und Begriffe ihres Inhalts zu berauben
und die ihm geläufig gewordene Weise des Anschauens und Den-
kens nur als leere Form zu benutzen, die er mit neuen Inhalten füllt.
Vielmehr zeigt der Sprecher dem Hörer Möglichkeiten auf, in seinen
eigenen Fragestellungen und Begriffen jenen weitertreibenden An-
spruch des Wirklichen zu beantworten, der auch ihn, den Hörer, da-
zu befähigt, auf diesen Anspruch die angemessenere Antwort zu ge-
ben. Es ist eine Bewährungsprobe des Dialogs, der unter Menschen
geführt wird, inwieweit es gelingt, dem Hörer wie dem Sprecher den
Anspruch des Wirklichen als einen solchen vorantreibenden An-
spruch vernehmbar zu machen, der sich als wirksames Moment in
der Geschichte ihrer Fragestellungen und Begriffe zur Geltung
bringt.

Es wird zu zeigen sein, daß dies auch für die Geschichte der Be-
griffe »Natur« und »Person« gilt, zu deren Weiterentwicklung die
Begegnung von Philosophie und Theologie wesentlich beigetragen
hat. Der Dialog zwischen Philosophie und Theologie um das rechte
Verständnis dieser Begriffe ist ein ausgezeichnetes Beispiel für jene
»Schule der Erfahrung«, die Sprecher und Hörer im Dialog mitein-
ander durchlaufen und der jeden von ihnen dazu befähigt, ihre je ei-
gene Aufgabe auf neue Weise zu erfassen und zu erfüllen.

b) Erste Schritte einer Anwendung auf die Begriffe der
»metaphysischen Christologie«

Die Eigenart einer »metaphysischen Christologie« und, in ihrer Kon-
sequenz, einer »metaphysischen Trinitätslehre« ist nur verständlich,
wenn sie als Explikation der Christus-Verkündigung begriffen wird.
Beide theologischen Traktate beantworten gemeinsam die Frage: Wie
muß das Sein des Christus verstanden werden, wenn sein Wirken
begreiflich werden soll? Ein Beispiel für diese Rückfrage vom Wirken

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 261

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jesu nach seinem Sein bietet die Frage: »Wer ist dieser, daß ihm sogar
der Sturm und die Wellen gehorchen?«2. Um die Eigenart einer sol-
chen Frage deutlich werden zu lassen, mag folgender Hinweis hilf-
reich sein: Die Bibel enthält keinen Bericht, aus dem hervorginge,
daß eine solche Frage mit Bezug auf einen der Propheten gestellt
worden wäre. Wohl aber wurde sie von den Vertretern der jüdischen
Behörde an Johannes den Täufer gerichtet: »Wer bist du?«3. Und
Jesus selbst stellte die entsprechende Frage seinen Jüngern: »Ihr aber,
für wen haltet ihr mich?«4. Beide aber, der Täufer und der Christus,
waren mit der Botschaft vom »nahe herbeigekommenen Gottes-
reich« aufgetreten. Es scheint also, daß der Anspruch, zu einer der-
artigen »eschatologischen Zeitansage« bevollmächtigt zu sein, die
Frage »Wer bist du?« unabweislich gemacht hat. Das aber bedeutet
zugleich: Die Antwort auf die Frage nach dem »Sein« des Täufers
bzw. des Christus muß sich darin bewähren, daß sie zugleich den
Grund seiner besonderen Vollmacht erkennbar macht.

Nun hat die Frage »Wer bist du?« eine zweifache Bedeutung. Sie
zielt zunächst auf die Unverwechselbarkeit eines Individuums, von
dem der Fragesteller schon Kenntnis hat, von dem aber zweifelhaft
ist, ob es mit dem, dem diese Frage gilt, identisch sei. So wissen die
Vertreter der jüdischen Behörde schon, wen sie meinen, wenn sie von
»dem Christus«, von Elia oder »dem Propheten« sprechen; die Frage
ist, ob Johannes mit einem von ihnen identisch sei. In vergleichbarem
Sinne konnten die Jünger, die Jesus aus seinem Wirken in Galiläa und
Judäa kannten, im Zweifel sein, ob der Auferstandene, der ihnen be-
gegnete, mit dem Gekreuzigten identisch sei. Die Aussage Jesu »Habt
keine Angst, ich bin es«5 bestätigt gerade diese Identität.

An späterer Stelle wird davon zu handeln sein, daß der Begriff
der »Person« die Funktion hat, derartige Akte der Identifikation
möglich zu machen. Er leitet dazu an, in einer Vielfalt von Weisen
des Verhaltens, die beobachtet werden können, die Identität dessen
zu erkennen, der sich auf solche Weise verhält, indem in jeder dieser
Verhaltensweisen die »unverwechselbare Handschrift« des gleichen
Handelnden (oder Leidenden) ihren Ausdruck findet. Diese Aufgabe

262 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

2 Mk. 4,41 und Parallelen.
3 Joh 1,19–23.
4 Mt 16,15.
5 Mt. 14,27 und Parallelen.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war auch denen gestellt, die dem Auferstandenen begegnet sind. So
haben die Jünger in Emmaus den Herrn am Brotbrechen erkannt und
erst dadurch erfaßt, wer mit ihnen zuvor auf dem Wege gewesen war
und ihnen »die Schriften erschloß«. Wenn nun der Begriff der »Per-
son« dazu entwickelt worden ist, zu solchen Akten des Identifizierens
anzuleiten, dann ergibt sich daraus die Frage, ob dieser philosophi-
sche Begriff auch den Glaubenden zur Erfüllung ihrer Aufgabe die-
nen kann.

Die Frage »Wer bist du?« kann aber auch die Bedeutung haben,
in der Vielfalt der Verhaltensformen eine einheitliche Quelle der
Kraft erkennen zu wollen. Sie fragt dann nicht nach dem Individuum
und seiner Identität, sondern nach der Eigenart seines Seins, aus der
die Eigenart seines Wirkens verständlich werden soll. Die so verstan-
dene Frage ist hermeneutischer Natur; eine Vielfalt von beobachte-
ten Weisen des Tuns und Leidens (darunter z. B. die Stillung des
Sturms auf dem See) soll aus einer einheitlichen Kraftquelle ver-
ständlich gemacht werden, die im Sein des Handelnden ihren Ur-
sprung hat (Wer ist dieser, daß er so wirken kann?). Stellt man die
so verstandene Frage nach dem »Sein« als »Quelle der Wirkfähig-
keit« mit Bezug auf Christus, wie er in den Evangelien bezeugt wird,
dann wird man sie in folgender Weise präzisieren müssen: Da das
entscheidende Wirken Jesu, auf das seine Wunder nur hinweisen,
durch seinen Tod und seine Auferstehung geschehen ist, lautet die
leitende Frage: Wie muß das Sein Jesu verstanden werden, wenn ein-
sichtig werden soll, daß sein Leiden und Auferstehen den Sieg über
die alte Welt und den Beginn der neuen bewirkt habe. (Denn auch die
Verkündigung des Wortes kann nur wirksam zusagen, was in Jesu
Tod und Auferweckung schon gewirkt ist.) Daran aber schließt sich
die Frage an: Wie muß das Sein des Gekreuzigten und Auferweckten
begriffen werden, wenn verständlich werden soll, daß eine »Sym-
morphía« mit ihm möglich sei, die auch der Bedrängnis der Juden
und Christen den Charakter einer »Teilhabe« an diesem Sieg und an
dem dadurch gestifteten Neubeginn verleiht?

Es gibt, vor allem im Johannes-Evangelium, Selbstaussagen
Jesu, die der Erfüllung dieser hermeneutischen Aufgabe dienen.
Während die Aussage »Ich bin es« (»Ego eimí« ohne Prädikat) die
Identität des Auferstandenen mit dem Gekreuzigten zum Ausdruck
bringt, sind Aussagen von der Art »Ich bin die Auferstehung und das
Leben« (»Ego eimí« mit prädikativer Erweiterung) dazu bestimmt,
das Wirken Jesu – »Wer an mich glaubt, der lebt, auch wenn er

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 263

Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stirbt« – auf eine Wirkkraft zurückzuführen, die sich aus dem Sein
Jesu ergibt – »Ich bin das Leben«6.

Es wird sogleich davon zu handeln sein, daß der philosophische
Begriff der »Natur« die Funktion hat, die soeben beschriebene her-
meneutische Aufgabe zu erfüllen. Er leitet dazu an, in der Vielfalt
der Weisen des Handelns und Leidens, die an einem Subjekt beobach-
tet werden können, die einheitliche Eigenart der Potentialität zu er-
fassen, die sich in all diesen Verhaltensweisen ausdrückt. Und da, wie
die soeben erwähnten Beispiele belegen, diese Aufgabe auch den
Glaubenden gestellt ist und sie zu der Frage veranlaßt: »Wer ist die-
ser?«, wird zu prüfen sein, ob der philosophische Begriff der »Natur«
auch ihnen dazu dienen kann, ihre Aufgabe zu erfüllen. Bezogen auf
das Leiden und die Auferweckung Jesu würde dies bedeuten: Der Be-
griff der »Natur« leitet dazu an, nach der gleichen Quelle der Kraft
zu fragen, die der Kreuzes-Niedrigkeit Jesu den Charakter des »Sie-
ges über den Fürsten dieser Welt« verleiht und seine Auferwek-
kungs-Herrlichkeit zum Grund der Hoffnung für »die Vielen« wer-
den läßt.

Um nun zu prüfen, ob die Begriffe »Person« und »Natur« dazu
geeignet sind, auch die Glaubenden über das bloße Erstaunen über
Jesu Tun und Leiden hinauszuführen und sie zu einer themengerech-
ten Weise des Fragens zu befähigen, ist die zweifache Frage zu stel-
len: Bleiben diese Begriffe, wenn sie auf Jesus angewandt werden,
Interpretamente des konkreten historischen Christus-Ereignisses?
Oder geht dabei der Bezug zur Geschichte verloren? Dafür aber gibt
es ein eindeutiges Kriterium: Löst eine metaphysische Christologie
und Trinitätstheologie den Christus, von dem sie spricht, aus dem
Zusammenhang der Ekklesia Israel und ihrer Geschichte heraus?
Oder eröffnet sie Möglichkeiten, ihn als den zu beschreiben, der die
Krise dieser Geschichte anzeigt und die Wende dieser Krise wirksam
ansagt?

2. Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs:
Die Aneignung der �berlieferung Israels

Das Verhältnis der christlichen Verkündigung zur Überlieferung der
Ekklesia Israel ist von Paulus auf die Formel gebracht worden, es gehe

264 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

6 Joh 11,25.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht darum, das Gesetz »abzutun«, sondern ihm »seinen Bestand zu
geben«7. Das schloß die Überzeugung ein, die »Bundesschlüsse« mit
den Vätern8 und die darin zum Ausdruck kommende Erwählung
Israels seien »unwiderruflich«9. Deshalb blieben »Gesetz und Pro-
pheten« ein für alle Zeiten unentbehrlicher Bestandteil der christ-
lichen Überlieferung. Das aber hat Folgen für die Weise, wie die
Christenheit ihre eigene Geschichte erzählt und in deren Lichte ihre
jeweilige Gegenwart begreift. Abraham bleibt auch für die Christen
der »Vater im Glauben«10; die »Zehn Gebote« bleiben das Grund-
gesetz des Bundesvolkes; der christliche Gottesdienst schließt sich
mit seinen Hauptfesten Ostern und Pfingsten, an die jüdische Feier
des Pessach und des »Wochenfestes« an. Freilich blieb bezeichnender-
weise der herbstliche Teilzyklus des jüdischen Jahreskreises mit Neu-
jahrsfest, Versöhnungstag und Laubhüttenfest ohne Entsprechung
im christlichen Festkalender: Die Feier des Kreuzestodes Jesu wurde
zum »Versöhnungstag« der Christen und die Feier seiner Auferste-
hung zum »Geburtstag der neuen Schöpfung«.

Ein Schlüsselbegriff für diese Übernahme der israelitisch-jüdi-
schen Überlieferung lautete »Fülle« – »Pléroma«. Dieser Begriff be-
zeichnete zunächst die schon von Jesus angesagte »Fülle der Zeit«11.
Sodann aber bezeichnet dieser Begriff das »Zur-Fülle-Kommen« des
göttlichen Heilswirkens an den Vätern und damit zugleich das »Zur-
Fülle-Kommen« dessen, was Mose und die Propheten gewirkt und
gesagt haben. Der Satz »Es mußte aber die Schrift erfüllt werden«
scheint zu den geprägten Formen der apostolischen Predigt gehört
zu haben12. Diese Formulierung verbindet zwei Inhalte miteinander:
die Einlösung einer gegebenen Verheißung und das »Zur-Fülle-Kom-
men« dessen, was an den Vätern gewirkt worden war. Deshalb zielt
die Rede von der »Fülle« nicht auf die Behauptung ab, daß den Vä-
tern nur in Wort und Zeichen vorher-bedeutet worden sei, was erst in
Christus Realität geworden ist, sondern darauf, daß die vielen realen
Heilstaten Gottes an allen Generationen in der Geschichte Israels in
Christus in ihre Fülle und deswegen an ihr Ziel gelangt seien. Darum

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 265

Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs

7 Röm 3,31.
8 Röm 9,4.
9 Röm 11,29.
10 Gal 3,4.
11 (so der Beginn der Predigt Jesu Mk. 1,15; als Bekenntnisformel der christlichen Ge-
meinde belegt in Gal 4. 4 und Eph 1,10).
12 Apg 1,16.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verliert auch für die christliche Gemeinde das, was im Verlauf der
Geschichte Israels geschehen und gesagt worden ist, niemals seine
Kostbarkeit und Denkwürdigkeit, auch wenn die Abfolge der Heils-
taten Gottes einer »Oikonomia« folgte, die auf ein vollendendes Ziel
ausgerichtet war, das nach christlicher Überzeugung in Christus er-
reicht worden ist. (Es ist daher mehr als zweifelhaft, ob es diesem
Verständnis von »Erfüllung« gemäß war, wenn Thomas von Aquin
das Verhältnis zwischen dem Gottesdienst Israels und dem der Kirche
mit den Worten beschrieb. »Vor der Wahrheit muß das Zeichen, vor
dem Licht der Schatten weichen, Nacht vertreibt des Tages Strahl« –
so in der »Sequenz« des Fronleichnamsfestes.)

In ein Verständnis der Geschichte, das durch das Leitwort von
der »Fülle« bestimmt wird, zeichnet nun die christliche Botschaft
auch das Kommen Jesu ein. So ist, nach der »Antrittspredigt« Jesu
in Nazareth, in seiner Ankunft das Wort des Propheten Jesajah »zur
Fülle gelangt«, und zwar »heute«13. In dieser »Antrittspredigt«, die
Lukas programmatisch an den Anfang aller Reden Jesu setzt, hat die
Botschaft Jesu den Charakter einer »eschatologischen Zeitansage«:
Das »Heute« des Auftretens Jesu ist die Stunde der »Fülle«. Und nach
einem im Galaterbrief zitierten Bekenntnis ist die »Fülle der Zeit«
die Stunde seiner Ankunft bei den Menschen14.

Diese eschatologische Zeitansage setzt ein bestimmtes Ver-
ständnis der Geschichte voraus; spezieller betrachtet: sie fügt die Er-
eignisse von Christi Tod und Auferweckung in die Geschichte Israels
ein. Denn die durch diese Zeitansage angesagte »Stunde« ist der Zeit-
punkt einer Krise in der Geschichte Israels, zu deren Deutung jene
Begriffe nicht ausreichen, mit denen die Propheten der Exilszeit den
Untergang des Ersten Tempels gedeutet haben. Leitend für diese
Deutung war der Begriff des »untreuen Volkes« gewesen, das durch
seinen Dienst an fremden Göttern das göttliche Gericht provoziert
habe; inmitten dieses Gerichtes aber wurde diesem Volk ein »neuer
Bund« zugesagt, der niemals mehr gebrochen werde und deshalb die
Möglichkeit eines göttlichen Gerichts für alle Zukunft ebenso aus-
schließe, wie durch den Bund mit Noah die Möglichkeit einer neuen
Sintflut für alle Zukunft ausgeschlossen worden ist. Angesichts der
gesteigerten Bemühung um Gesetzestreue, die für das Judentum der
Makkabäerzeit charakteristisch war, konnten diese Begriffe nicht

266 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

13 Luk 4.21.
14 Gal 4,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr auf überzeugende Weise herangezogen werden, um die neue
Krise zu deuten, die sich schon zur Zeit des Zweiten Tempels an-
bahnte und in der Zerstörung dieses Tempels durch die Römer of-
fenkundig wurde. Statt dessen bot sich in dieser Lage die (deutero-)
jesajanische Verkündigung vom stellvertretenden Leiden des »Got-
tesknechtes« an, auf den die Sünden aller Völker gelegt sind und der
zugleich, durch dieses sein Leiden, die Heilung aller Völker bewirkt.
In diesem »leidenden Gottesknecht« konnte das Volk in immer neu-
en Phasen seiner Bedrängnis sich selbst wiedererkennen und so auch
sein Leiden als Ausdruck seiner Berufung verstehen, Mittler des
göttlichen Heilswirkens auch an den Völkern zu sein (vgl. o. S. 205 ff.
und 4. Teilergebnis S. 209).

Indem nun die christliche Botschaft »den Christus« als den »lei-
denden Gottesknecht« begriff, machte sie Jesu Kreuz und Auferwek-
kung als diejenigen Ereignisse verständlich, in denen die gesamte Ge-
schichte Israels zu ihrer »Fülle« gelangte: Es bedurfte, so ist der Sinn
dieser Botschaft, dieses einen leidenden Gottesknechts, weil nur er
kraft seiner göttlichen Natur auch dem Leiden und dem Sterben den
Charakter einer heilswirksamen Tat geben konnte. Und nur durch die
Gestaltgemeinschaft mit ihm konnte auch die Bedrängnis, von Juden
und Christen gemeinsam durchlitten, Anteil an seinem »Sieg über
die Welt« gewinnen und deshalb zum Ursprung einer Hoffnung wer-
den, die »nicht zuschanden werden läßt« – freilich eines Sieges, der
für die Selbst- und Welterfahrung der Betroffenen auf schmerzliche
Weise verborgen blieb, und damit eines Hoffnungsgrundes, der ein
»Hoffen wider alles Hoffen« erforderte und zugleich möglich mach-
te. Erst so konnte deutlich werden, daß auch das vielfache Leiden von
Juden und Christen eine Gestalt ihrer Erwählung sein kann, die von
seiten Gottes niemals widerrufen wird. Die Zusage an die Väter, daß
in allen Bedrängnissen »immer ein Rest sein werde für ein großes
Entrinnen«15, schließt, so verstanden, auch diejenigen ein, für die es
in diesem irdischen Leben kein Entrinnen gegeben hat: Auch und ge-
rade sie sind, in der Gemeinschaft mit dem Leiden des Christus, dazu
fähig, heilswirksame Mittler des »Segens für alle Sippen des Erdbo-
dens« zu sein (s. o. S. 224 f. und 242 ff.).

Erst so ergab sich der Kontext, innerhalb dessen die Frage »Wer
ist dieser«? ihren konkreten Inhalt: Wer mußte Jesus »sein«, wenn
verständlich werden sollte, daß nach dem Verständnis der Glauben-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 267

Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs

15 Vgl. Gen 45.7.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den in seinem Leiden und Auferstehen die Geschichte Israels und
damit zugleich die Geschichte aller »Sippen des Erdbodens« zu ihrer
Fülle gelangt sei?

Im Lichte der so gestellten Frage gewann der Begriff der »Fülle«
eine weitere Bedeutung hinzu: Neben der »Fülle der Zeit« und dem
»Zur-Fülle-Kommen« der gesamten Geschichte Israels bezeichnet er
nun die Bedingung dafür, daß der »Sohn« alle Zeit und Geschichte
zur Fülle bringen konnte: Er war der, »in dem die ganze Fülle der
Gottheit leibhaftig wohnt«16. Und alle später entwickelten theologi-
schen Lehren von den zwei Naturen in der einen Person des Christus
und von den drei Personen in der einen Gottheit sind dazu bestimmt,
die Frage zu beantworten: Wer ist der Christus, der in seinem Wirken
alles zur Fülle bringen konnte, weil er zuvor in seinem Sein die ganze
Fülle besaß? Die Gemeinde derer aber, die »aus seiner Fülle empfan-
gen haben Gnade um Gnade«17, bezeugt auch der Ekklesia Israel jene
Fülle, zu der auch sie, und zwar »Israel als ganzes«, berufen bleibt18.

Der Weg freilich, auf dem diese Berufung an ihr Ziel gelangt, ist
durch Christi Tod und Auferstehung vorgezeichnet. Denn dem Be-
griff der »Fülle« die in dem Christus »wohnt« und die Geschichte
Israels zur Fülle bringt, korrespondiert der Begriff der »Entleerung«,
die der Sohn freiwillig auf sich genommen hat und die auch diejeni-
gen, die an ihn glauben, auf sich nehmen müssen, um mit der ganzen
göttlichen Fülle beschenkt zu werden. Und dies ist der Kontext, in
dem auch alle »Deszendenz-« und »Inkarnations-Theologie« ihre
Stelle findet: Nur weil der »Sohn« nicht aus einer Notwendigkeit
seiner Natur heraus, sondern aus Gottes freier Entscheidung »vom
Weibe geboren und dem Gesetz untertan« geworden ist19, konnte er
zur Fülle bringen, was in der gesamten Geschichte Israels schon ge-
sagt und getan worden war.

Daß es weder für »Griechen« noch für »Juden« einen anderen
Weg zur Fülle des Heiles gibt, als den der Teilhabe an der Selbst-Ent-
leerung des Sohnes, zeigt an, wie es mit »dieser Welt« bestellt ist. Sie
steht, als gott-entfremdete Welt, unter Gottes Gericht; und die »Er-
wählten« werden nicht dadurch zu einem »Rest für ein großes Ent-
rinnen«, daß ihnen ein Heilsweg »am Gericht vorbei« offensteht,

268 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

16 Col. 2,9.
17 Joh 1,16.
18 Röm 11,26.
19 Gal 4,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern dadurch, daß sie dieses Gericht, stellvertretend und vorweg-
nehmend, durchleiden. »Das Gericht fängt beim Hause Gottes an«20.
Von hier aus versteht die Gemeinde der Christen die »Bedrängnis«,
die sie »in dieser Welt« erleidet, und entdeckt in dieser Bedrängnis,
um der Gemeinsamkeit mit Christus willen, die Quelle ihrer Hoff-
nungskraft. »So bewirkt die Bedrängnis Durchhaltekraft (Hypo-
moné), die Durchhaltekraft Bewährung, die Bewährung Hoffnung;
die Hoffnung aber läßt nicht zuschanden werden«21. Diese Bedräng-
nis aber durchleidet die junge christliche Gemeinde, unter der Gewalt
der römischen Kaiser, gemeinsam mit den Juden. (Es ist schon darauf
hingewiesen worden, daß die ersten »Christenverfolgungen« in
Wahrheit Judenprogrome gewesen sind.) Darum bezeugt sie ihre
Hoffnung auch den »Kindern Israels«, auch jenen, die Jesus nicht als
den Christus anerkennen. So stiftet die Hoffnung, in solcher Be-
drängnis an der »Kenosis« des Sohnes und damit zugleich an seiner
Fülle Anteil zu gewinnen, im Verständnis der Christen gerade dort
die tiefste Gemeinschaft mit der Ekklesia Israel, wo aus deren Sicht
der schärfste Gegensatz aufbricht. Die Juden, die das Christusbe-
kenntnis für blasphemisch halten, sind, ihrem eigenen Selbstver-
ständnis nach, denen, die an Christus glauben, »um des Evangeliums
willen zu Feinden geworden«, aus der Sicht der Christen aber »in der
Auserwählung zu Freunden um der Väter willen«22.

Der Erfahrungskontext, in den die christliche Überlieferung auf
solche Weise alles einschreibt, was den Glaubenden widerfährt, ist
durch die paradoxe Einheit von offenkundiger Gemeinschaft mit
Christi »Entleerung« und verborgener Gemeinschaft mit seiner
»Fülle« bestimmt. Und in diesem Kontext entdeckt die christliche
Gemeinde ihre Schicksalsgemeinschaft mit der Ekklesia Israel, deren
»Bedrängnis« nicht mehr, wie nach der Zerstörung des Ersten Tem-
pels, als Folge mangelnder Treue zu Gottes Gesetz verstanden werden
kann, sondern nun als stellvertretend für die Welt antizipatorisch
durchlittenes Gericht gedeutet werden muß. Dieses stellvertretend
durchlittene Gericht aber wird, christlich verstanden, auch für Israel
zum Ausdruck seiner bleibenden Erwählung, gemeinsam mit dem
Christus die »Entleerung« zu durchleiden, um so zur »Fülle« zu ge-
langen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 269

Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs

20 1 Petr. 4,17.
21 Röm 5,3 ff.
22 Rom 11,28.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist zugleich ein Maßstab gesetzt, an denen jeder Begriffs-
gebrauch einer christlichen Theologie sich zu bewähren hat: Diese
Begriffe müssen geeignet sein, die Christus-Botschaft als »eschatolo-
gische Zeitansage« auszulegen. Diese Zeitansage aber fügt, indem sie
von der »Fülle« spricht, die Ereignisse von Christi Leben, Sterben
und Auferstehen so in die Geschichte Israels ein, daß sie deren ge-
genwärtige Krise deutet und zugleich die Wende dieser Krise ansagt.
Daraus ergibt sich die Bedeutung der schon an früherer Stelle formu-
lierten Kriterien: Bleiben solche Begriffe Interpretamente des kon-
kreten historischen Christus-Ereignisses? Oder geht dabei der Bezug
zur Geschichte verloren? Dafür aber gibt es ein eindeutiges Kriteri-
um: Lösen sie den Christus, von dem sie sprechen, aus dem Zusam-
menhang der Ekklesia Israel und ihrer Geschichte heraus? Oder er-
öffnen sie Möglichkeiten, ihn als den zu beschreiben, der die Krise
dieser Geschichte anzeigt und die Wende dieser Krise wirksam an-
sagt?

Freilich bedarf es kaum einer ausführlichen Begründung, um
hinzuzufügen: Damit ist ein Maßstab gesetzt, dem weder die theo-
logische Theorie noch die Lebenspraxis der Christen zu allen Zeiten
auf hinlängliche Weise gerecht geworden ist.

3. »Natur« und »Person« –
Zwei Beispiele f�r die Chancen und Schwierigkeiten des
Versuchs, von metaphysischen Begriffen einen theologischen
Gebrauch zu machen

Das soeben formulierte Kriterium ist auch auf die Begriffe »Natur«
und »Person« anzuwenden, sofern von ihnen ein christologischer
und in einem weiteren Reflexionsschritt ein trinitätstheologischer
Gebrauch gemacht werden soll. Konnten diese Begriffe dazu dienen,
das Christus-Ereignis in seiner konkreten Historizität auszulegen
und seinen Ort in der Geschichte der Ekklesia Israel zu bestimmen?
Oder hat dieser Begriffsgebrauch dahin geführt, dieses Ereignis, oft
unvermerkt, in ein bloßes (wenn auch ein unersetzbares) Beispiel zu
verwandeln, an dem ewige Wesens-Sachverhalte abgelesen werden
können, sei es solche, die das Wesen Gottes oder das des Menschen
oder deren Wesens-Beziehung betreffen?

Um diese Frage zu entscheiden, ist zunächst an die Ergebnisse

270 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der einleitenden Methodenreflexion zu erinnern: Leitbegriffe der
Philosophie, so wurde dort gesagt, bezeichnen Fragen; und diese stel-
len sich angesichts von Erfahrungen, die nach Deutung verlangen
und dabei Alternativen der Deutung entstehen lassen. Speziell für
die Begriffe »Natur« und »Person« konnte diese Regel konkretisiert
werden. Der Begriff »Natur« leitet zu der Frage an »Was ist dieses?«
und dient so dazu, eine hermeneutische Aufgabe zu stellen. Es gilt,
die besondere Art des Tuns und Leidens, die an einem Individuum
oder einer besonderen Species von Inhalten der Erfahrung beobachtet
werden kann, auf jenes »Principium actuum« hin auszulegen, das
darin wirksam ist. Der Begriff »Person« aber leitet zu der Frage an:
»Wer ist dieser«? und dient deshalb dazu, die Aufgabe der Identifika-
tion zu stellen, die die verschiedenen Weisen des Tuns und Leidens
einem identischen Agens bzw. Patiens zuschreibt. Diese Aufgabe
stellt sich angesichts von Erfahrungen, in denen es zweifelhaft sein
kann, welchem Individuum ein in der Erfahrung gegebenes Tun oder
Leiden zugeschrieben werden kann und auf welche Weise diese Zu-
schreibung geschehen muß. Darum sollen im Folgenden sowohl für
den Begriff der »Natur« als auch für den Begriff der »Person«
zunächst die Erfahrungen benannt werden, die im philosophischen
Zusammenhang jene Fragen haben entstehen lassen, zu deren Beant-
wortung diese philosophischen Begriffe dienen sollten, um sodann zu
prüfen, ob diese Begriffe auch geeignet sind, zur theologischen Ant-
wort auf die Fragen zu dienen, die sich aus der Christus-Erfahrung
der Glaubenden ergeben.

a) Der Begriff der »Natur«

a) Grundlegende Erfahrungen als Quellen des philosophischen
Begriffsgebrauchs

Wenn die Frage »Was ist das?« und der Begriff der »Natur«, der zur
Beantwortung dieser Frage anleiten soll, auf die an früherer Stelle
beschriebene Weise einer hermeneutischen Aufgabe dienen soll,
dann ist zu fragen, aus welcher Art von Erfahrung diese Aufgabe ent-
springt. Darauf ist zu antworten: Es ist vor allem die Beobachtung,
daß nicht alles, was uns in der Erfahrung begegnet, auf die gleiche
Weise wirkt, nicht einmal auf die gleiche Weise leidet. Man kann
diese Beobachtung auf die Regel bringen: Wenn zweien das Gleiche
widerfährt, so ist es nicht das Gleiche.

Diese Beobachtung hat zunächst dazu geführt, das Belebte vom

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 271

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unbelebten zu unterscheiden. Sonnenlicht, Wärme und Feuchtigkeit
bringen ein Samenkorn zum Keimen; Stoffe aus der Umgebung wer-
den von Pflanzen und Tieren so aufgenommen, daß sie daraus die für
sie spezifische Gestalt ihres Körpers aufbauen und die ebenso spezi-
fische Kraft ihrer Funktionen gewinnen. Vor allem aber werden
Menschen von dem, was ihnen begegnet, auf spezifische Weise be-
troffen. Nur Menschen können über solche Widerfahrnisse weinen
oder lachen; nur sie können sich über die Weise, wie sie von solchen
Ereignissen betroffen werden, wundern (»Wie gering sind doch die
Anlässe, die mich aus der Fassung bringen!«); nur sie können die
Empfindungen von Lust und Schmerz zum Gegenstand ihrer Refle-
xion machen (wie Sokrates im Gefängnis, der sich darüber wundert,
wie nahe Lust und Schmerz beieinanderwohnen). Nur sie können,
angesichts der Unvorhersehbarkeit der Ereignisse, die ihnen Lust
oder Schmerz bereiten, nach Kriterien verantwortungsvoller Risiko-
bereitschaft suchen (wie wiederum Sokrates, der im Angesicht des
Todes urteilt: »Das Wagnis ist schön«). Aus solchen Erfahrungen
entsteht die Frage »Was ist der Mensch?«, daß er sich zu dem, was
ihm widerfährt, auf solche Weise verhalten kann? Welches ist die
Quelle, aus der sich diese Fähigkeit ergibt? Und läßt sich in der Man-
nigfaltigkeit spezifisch menschlicher Verhaltensweisen ein gemein-
sames »Principium actuum« entdecken, aus dem diese Fähigkeit sich
ergibt?

Da die Regel »Wenn zweien das Gleiche widerfährt, so ist es
nicht das Gleiche« zunächst am Beispiel der Differenz zwischen dem
Belebten und dem Unbelebten entdeckt wurde, wurde der Begriff
»Natur« (Physis) ursprünglich zur Bezeichnung von Lebensvorgän-
gen verwendet (von »phyesthai« – wachsen) und bezeichnete jene
Weise der Selbstgestaltung, die für die Lebewesen charakteristisch
ist. Von hier aus gestattet dieser Begriff eine zweifache übertragene
Verwendung: Einerseits kann die Gesamtheit aller Seienden als ein
einziges, sich selbst gestaltendes Wesen gedacht werden, dessen »in-
nere« Gestaltungskraft dadurch »nach außen« hervortritt, daß sie an
der Gestalt der Dinge ablesbar wird. Alles, was sich uns in der Erfah-
rung zeigt, ist nach diesem Verständnis eine Fülle von Erscheinungs-
gestalten eines all-umfassenden Lebensprozesses, »der Natur«. Wäh-
rend wir die Vielfalt der so hervorgebrachten Gestalten (von
manchen Philosophen »Natura naturata« genannt) in unserer Erfah-
rung vorfinden, entzieht sich das gestaltende Prinzip (von den glei-
chen Philosophen »Natura naturans« genannt) unserem unmittel-

272 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


baren Hinblick. In diesem Sinne »liebt die Natur es, verborgen zu
bleiben«23. Schon jetzt darf hinzugefügt werden: Es ist leicht zu se-
hen, daß diese Verwendung des Begriffs »Natur« sich zur Auslegung
der biblischen Botschaft nicht eignet. Wird die Natur als ein einziges
lebendiges Wesen verstanden, dann läßt sie für den Eigenstand und
die Eigentätigkeit der einzelnen Seienden keinen Raum und legt eine
pantheistische Deutung nahe, nach welcher die Geschichte als eine
bloße Oberflächen-Erscheinung des All-Lebens verstanden wird.

Andererseits kann der Begriff »Natur« auf das einzelne Seiende
angewandt werden und beantwortet dann die Frage: »Was ist dies?«
So verwendet rückt der Begriff »Natur« in die Nähe des Begriffs
»Wesen« (essentia), benennt dieses Wesen freilich unter einem be-
sonderen Gesichtspunkt. Jedes Seiende »ist«, indem es auf lebendige
Weise sich selbst realisiert und zur Darstellung bringt und so seinen
primären Akt, den »actus essendi«, vollzieht. Alle weiteren Akte, vor
allem diejenigen, durch die es in Wechselwirkung mit anderen Sei-
enden tritt, sind Äußerungsformen dieses primären »Am-Werke-
Seins« (En-Ergeia), durch welches es seinen »actus essendi« voll-
zieht. Seine »Natur« ist dieses eine »Prinzip«, aus dem die Vielfalt
seiner sekundären Akte hervorgeht. »Natura est essentia inquantum
est principium actuum«. Auch bei dieser Verwendung des Begriffs
»Natur« gilt: Das Prinzip dieser Akte entzieht sich, ebenso wie der
»actus essendi« selbst, der unmittelbaren Gegebenheit und wird nur
an den »Sekundär-Akten«, die aus ihm hervorgehen, ablesbar. Die so
verstandene »Natur der Dinge« ist das gemeinsame Prinzip seines
inneren Tätigseins; dieses tritt insbesondere in der ebenso spezi-
fischen Weise hervor, wie jedes Ding in ein »energetisches« Wechsel-
verhältnis zu anderen Seienden eintritt. Der so verwendete Begriff
der »Natur« ist dementsprechend vorwiegend von hermeneutischem
Gebrauch: Die vielfältigen Weisen, wie ein Seiendes sich uns in der
Erfahrung darbietet, werden als eine Fülle von Erscheinungen seiner
einen und bleibenden »Natur« verstehbar. Die lateinische Fassung
des Natur-Begriffs gibt dieser bleibenden Prägekraft des »principium
actuum« eine spezifische Deutung. Während der griechische Begriff
der »Physis« an Vorgängen des organischen Wachstums (phyesthai)
orientiert ist, führt der lateinische Begriff »Natura« die fortwirkende
Kraft des Prinzips, aus dem alle Akte hervorgehen, auf eine Art von

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 273

»Natur« und »Person«

23 Heraklit B 123.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Erb-Ausstattung« zurück, die dem Seienden durch seine Geburt
(nasci) mitgeteilt worden ist.

Daraus läßt sich schon jetzt ein positiver Hinweis auf die mögli-
che theologische Verwendung dieses Begriffs gewinnen: Wenn bei-
spielsweise in der Liturgie von dem »Abend« die Rede ist, an dem
Christus sich »aus freiem Willen dem Leiden unterwarf«, dann ist
die Fähigkeit, zu leiden aber auch dieses Leiden frei zu übernehmen,
ein deutlicher Ausdruck seiner »menschlichen Natur«, und die meta-
physische Aussage, er sei »wahrer Mensch«, gewinnt erst durch die
Beziehung auf dieses sein frei übernommenes Leiden ihren konkre-
ten Gehalt.

Ein zweiter Anlaß, aus der die Frage nach der »Natur« sich er-
gibt, ist die Beobachtung, daß auch innerhalb der gleichen Art (z. B.
unter den vielen Wesen, die Menschen sind) nicht alle Individuen zu
gleichen Weisen des Verhaltens fähig sind. Angesichts außerge-
wöhnlicher Taten, die wir beobachten, fragen wir im Guten wie im
Schlimmen: »Wie konnte dieser das tun?«. Was »steckte in ihm«, das
ihn zu solchem Verhalten fähig machte? Daran schließt sich die Frage
an: Wird an solchen außergewöhnlichen Verhaltensformen erst deut-
lich, wer dieser Mensch ist? Tritt hier, schon philosophisch gefragt,
ein »Principium actuum« in Erscheinung, dessen Wirksamkeit, wenn
man es einmal entdeckt hat, auch in anderen, sonst ganz unauffäl-
ligen Verhaltensweisen dieses Menschen wiedergefunden werden
kann?

So verwendet tritt der Begriff der »Natur« in enge Beziehung
zum Begriff der »Substanz«. Der eine »actus essendi«, das »primäre
Am-Werke-Sein« jedes Seienden, ist zugleich das Identische im
Wandel seiner »Sekundär-Akte«, das Prinzip seiner Identität im
Wandel seiner Zustände und Beziehungen. Für unsere Erkenntnis
der Dinge ergibt sich daraus: Wir können diese Zustände und Bezie-
hungen einem identischen »Träger« zuschreiben, weil und sofern wir
in all seinen »Sekundär-Akten« die Realisierungsformen einer Po-
tentialität erkennen, deren Eigenart dem Seienden kraft seines »Pri-
mär-Aktes« zukommt. Die Frage: »Wie konnte dieses bestimmte Sei-
ende dies oder jenes wirken oder erleiden?« findet ihre Antwort
durch den Hinweis auf seine »Natur«, d.h auf die Eigenart seines le-
bendigen Selbst-Vollzuges, durch die alle sekundären Möglichkeiten
seines Tuns oder Leidens vorgezeichnet sind. Wir haben deswegen
die »Natur« eines Seienden in dem Maße erkannt, in welchem wir
alle seine Zustände, Relationen und Relations-Veränderungen als

274 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Realisierungen dieser seiner spezifischen Potentialität deuten kön-
nen, die ihm durch seine »Natur« vorgezeichnet ist.

Und wiederum ist schon an dieser Stelle hinzuzufügen: Auch die
Erfahrungen, die die Jünger mit Jesus gemacht haben, lassen die Fra-
ge nach seiner »Natur« im soeben beschriebenen Sinne des Wortes
entstehen. Denn hier ist ihnen auf exemplarische Weise deutlich ge-
worden: Wenn zwei das Gleiche tun oder leiden, so ist es nicht das
Gleiche. Vor Jesus und nach ihm sind Ungezählte unschuldig ermor-
det worden. Vor ihm und nach ihm haben Viele das Risiko des un-
schuldigen Todes bewußt und verantwortlich auf sich genommen.
Die Jünger aber haben Jesu Tod so erfahren und in der Begegnung
mit dem Auferstandenen so verstehen gelernt, daß in diesem Tod
»der Fürst dieser Welt schon gerichtet ist«. Und die Liturgie bekennt,
daß er »durch seinen Tod den Tod aller Menschen besiegt hat« (qui
mortem nostram moriendo destruxit). Das nötigt auch die Glauben-
den zu der Frage nach der Quelle der Kraft, die diesem einen, unver-
wechselbaren Tod diese unverwechselbare Wirksamkeit möglich ge-
macht. Und die philosophische Frage nach der »Natur« als dem
»Principium actuum« konnte für die entstehende Theologie zum
Leitfaden werden, um die Frage »Wer ist dieser?« im Blick auf das
Kreuz als Erweis von »Gottes Weisheit und Gottes Kraft« themenge-
recht zu stellen.

b) Versuch einer theologischen Anwendung
Versucht man, den soeben beschriebenen Naturbegriff zur Deutung
von Jesu Wirken und Sein heranzuziehen, und sieht man das ent-
scheidende Wirken Jesu darin, durch seinen Tod die »alte Welt« be-
siegt und die »neue Welt« heraufgeführt zu haben, dann legt sich
folgende Anwendungsprobe nahe: Im Johannesevangelium ruft Jesus
seinen Jüngern zu: »In der Welt werdet ihr Bedrängnis haben. Aber
seid getrost; ich habe die Welt besiegt«24. Fragt man nun: Von wel-
cher »Natur« mußte Jesus sein, um einen solchen Sieg zu erringen
und den Jüngern an diesem seinem Sieg Anteil zu geben?, dann liest
sich ein Satz aus dem 1. Johannesbrief wie eine Antwort auf diese
Frage: »Alles, was aus Gott geboren ist, besiegt die Welt. Und das ist
der Sieg, der die Welt überwindet, unser Glaube«25. Die eschatologi-
sche Zeitansage vom »jetzt« geschehenden Gericht über den Fürsten

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 275

»Natur« und »Person«

24 Joh 16,33.
25 1 Joh 8,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Welt26 und dem darin errungenen Sieg über diese Welt wird
gedeutet durch den Gedanken einer Erb-Ausstattung (und in diesem
Sinne einer »Natura«), durch die alle, die die Welt besiegen, sich als
»aus Gott geboren« erweisen. Der Sieg über die Welt ist insofern der
Erweis der »divina natura«. Diese freilich wird Jesus und den Glau-
benden auf verschiedene Weise zugesprochen: Der Sieg über die Welt
ist zunächst und vor allem Jesu alleinige Tat; die Jünger haben an ihm
nur Anteil, sofern sie an ihn glauben, d. h. ihr Leben auf ihn als den
allein tragenden Grund stellen. Darum ist die »divina natura« zu-
nächst und vor allem Jesu alleinige »Erb-Ausstattung«; nur durch
den Glauben an ihn erhalten auch die Jünger »die Macht, Kinder
Gottes zu werden«27 und so, nach einem Wort aus dem 2. Petrusbrief,
ein »consortium divinae naturae« zu gewinnen28.

Auf die Frage, was der Begriff der »Natur« dazu beitragen kön-
ne, Christi Tod und Auferweckung zu deuten, kann also geantwortet
werden: Der Begriff »Natur« bezeichnet jenes »Prinzip«, aus dem
alle Taten und Leiden Jesu hervorgehen, also insbesondere sein im
Tode errungener Sieg über den »Fürsten dieser Welt« und seine Fä-
higkeit, denen, die an ihn glauben, am Leben der künftigen Welt An-
teil zu gewähren. Erst darin, daß dieser Sieg errungen und der Weg in
die kommende Welt aufgeschlossen wird, kommt die Herausführung
Israels aus dem »Sklavenhaus« und damit die gesamte Geschichte der
Ekklesia Israel zu ihrer Vollendung. Beides zugleich: der »Sieg« und
seine soteriologische Bedeutung für die Menschen, müssen auf eine
»Natur« (ein Akt-Prinzip) zurückgeführt werden, das »nicht von die-
ser Welt« ist. Kein Seiendes in dieser Welt ist von deren Zustand
ausgenommen, der durch diesen »Sieg« überwunden werden soll.
So verweist dieses Akt-Prinzip auf ein »Wesen« (essentia) von gött-
licher Art.

Aber dieser heilbringende »Sieg« ist durch Jesu Leiden und Ster-
ben am Kreuz errungen worden. Darum muß das »Aktprinzip«, aus
dem heraus Jesu sein Leiden auf heilbringende Weise auf sich ge-
nommen hat, so verstanden werden, daß daraus beides verständlich
wird: seine Leidensfähigkeit und seine Kraft, diesem Leiden den Cha-
rakter der Heilswirksamkeit zu verleihen. Dann aber muß seine »Na-

276 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

26 Joh 12,31.
27 Joh 1,12.
28 2 Petr. 1,4 – vgl. R. Schaeffler, Consortium divinae naturae, in: F. Niewöhner/
R. Schaeffler, Unsterblichkeit, Festschrift für R. Toellner, Wiesbaden 1999, 45–59.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tur« auf folgende Weise beschrieben werden: Heil zu schaffen, ist
allein Gottes Sache. Um heilswirksam zu sein, muß also auch das
Leiden des Einen Gottesknechts aus jenem »Akt-Prinzip« hervor-
gehen, aus dem allein die Kraft zu solcher Wirksamkeit entspringen
kann: aus der göttlichen »Natur«. Aber Leiden ist Sache des Men-
schen. Dieses menschliche Leiden kann innerhalb der biblische Über-
lieferung auch dann nicht, wenn es heilswirksames Leiden sein soll,
als Vergegenwärtigung eines göttlichen Leidens gedacht werden. Der
Gedanke an einen leidenden und sterbenden Gott ist zwar in der Ge-
schichte der Religionen verbreitet, gehört aber im Urteil Israels zu
jenen Kulten von Mächten des Todes und der Fruchtbarkeit, die mit
der Verehrung des einen wahren Gottes, der in freier Erwählung sein
Volk aus der Mitte der Völker herausgeführt hat, unvereinbar ist.
Nur der Mensch kann das, was ihm von anderen angetan wird, sich
in Freiheit so aneignen, daß es zu seinem eigenen personalen Lebens-
vollzug wird. Diese Fähigkeit zum personal vollzogenen Leiden setzt
ein »Principium actuum« voraus, das für den Menschen charakteri-
stisch ist. Es ist Ausdruck der »menschlichen Natur«.

Im »heilswirksamen Leiden« verbinden sich beide Aktprinzi-
pien auf eigentümliche Weise. Da der Gott, von dem die Bibel spricht,
nicht als der physisch leidende und sterbende Gott gedacht werden
kann, kann auch der Eine Gottesknecht in seinem Leiden und Sterben
nicht ein göttliches Leiden im wirksamen Zeichen gegenwärtig set-
zen. Er ist selber das Subjekt, das leidet und stirbt. Aber wenn dieses
menschliche Leiden zugleich heilswirksam sein soll, muß es zugleich
so gedacht werden, daß es aus dem göttlichen »Aktprinzip« hervor-
geht.

Was im Verlauf der Theologiegeschichte als Lehre von den zwei
Naturen in der einen Person des Christus und von deren »Pericho-
rese« (wechselseitiger Durchdringung) und von der »Idiomen-Kom-
munikation« (der gegenseitigen Mitteilung ihrer unterscheidenden
Wesensmerkmale) entwickelt worden ist, dient der Auslegung der
Heilswirksamkeit dieses Leidens, das als Leiden spezifisch mensch-
lich, als heilswirksame Tat spezifisch göttlich ist. Was aber durch die-
se theologische Deutung verständlich gemacht werden soll, ist die
eschatologische Zeitansage, wonach »jetzt«, in diesem Leiden, alles
zur Fülle gebracht worden ist, was Gott an den Vätern und Müttern
in der gesamten Geschichte der Ekklesia Israel gewirkt hat. Nur auf-
grund dieser »Zweiheit der Naturen« kann der Eine Gottesknecht in
seinem Leiden die Geschichte des Gemeinschaftlichen Gottesknechts,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 277

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die immer wieder zu einer Leidens-Geschichte geworden ist, zu ihrer
Fülle bringen.

(Erläuternd darf hinzugefügt werden: Bei dieser Deutung der
Zwei-Naturen-Lehre steht im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit
nicht, wie bei Anselm v.Canterbury, der unendliche Wert der Genug-
tuung, die der leidende Christus für die Sünden aller Menschen ge-
leistet hat, sondern der Bezug zur Geschichte der Ekklesia Israel, die
nach christlicher Überzeugung im Herrenleiden zu ihrer Fülle ge-
bracht worden ist.)

Damit wird zugleich eine Schwierigkeit deutlich, die der An-
wendung des philosophischen Naturbegriffs auf den Zusammenhang
von Jesu »Sein« und »Wirken« entgegensteht. Dieses Wirken ist,
nach neutestamentlichem Verständnis, »Heilswirken« in einem ganz
spezifischen Sinne. Der Eine leidende Gottesknecht hat auch den Vie-
len die Kraft gegeben, an seinem heilbringenden Leiden und an sei-
ner vollendenden Herrlichkeit Anteil zu gewinnen und so im Leiden
wie in der Befreiung aus ihm wirksame Zeichen des Heils zu setzen.
Sein in diesem Sinne »heilbringendes Leiden« verändert nicht nur
den Zustand und die Lebensbedingungen der Menschen innerhalb
der bestehenden Welt (beispielsweise ihre »Befreiung aus dem Skla-
venhaus«), sondern macht sie fähig, inmitten dieser Welt und der
erfahrenen Übermacht ihres »Fürsten«, als Bürger (Politai) der kom-
menden Welt zu leben. (Sie haben »dort«, nicht »hier«, ihr »Políteu-
ma«29.) Das setzt voraus, daß ihr Tun und sogar ihr Leiden in der
Bedrängnis aus einem neuen »Principium actuum« entspringt, das
sie im Glauben gewinnen. Christologisch von Jesu »divina natura«
zu sprechen, schließt deswegen ein, soteriologisch von der Kom-
munikabilität dieser Natur zu sprechen, kraft derer Jesus fähig ist,
den Glaubenden das erwähnte »consortium divinae naturae« zu
schenken. Die Frage ist daher: Wie muß der Begriff der »Natur« ge-
dacht werden, wenn eine solche Kommunikabilität soll mitgedacht
werden können?

Es ist dieser Zusammenhang, in welchem sowohl die göttliche
als auch die menschliche »Natur« so gedacht werden muß, daß ein
»Commercium naturarum« möglich wird. Es gehört, theologisch ver-
standen, zum unterscheidend Göttlichen der »göttlichen Natur«, daß
aus diesem »Principium actuum« auch solche Akte hervorgehen,
durch die der Sohn, in voller Wesens-Einheit mit dem Vater, die

278 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

29 Phil. 3,20.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschennatur »annimmt« und dem Menschen die Teilhabe an der
göttlichen Natur gewährt. Und es gehört, theologisch verstanden,
zum unterscheidend Menschlichen der »menschlichen Natur«, daß
aus diesem »Principium actuum« auch diejenigen Akte hervorgehen,
durch die der Mensch sich zur Gestaltgemeinschaft mit dem Gottes-
sohn umgestalten läßt. Nur wenn es gelingt, von der göttlichen wie
von der menschlichen Natur soteriologisch auf solche Weise zu spre-
chen, ist es auch möglich, diese Begriffe theologisch und anthropo-
logisch angemessen zu gebrauchen. Die Frage aber ist, ob der Begriff
der Natur eine solche Umgestaltung erlaubt, wenn er seinen Be-
deutungsgehalt nicht ganz verlieren soll.

Die Schwierigkeit, ein »Consortium« des Menschen an einer
»Natur« zu denken, die ursprünglich nicht die seine ist, tritt noch
deutlicher hervor, wenn das Verhältnis der Begriffe »Natur« und
»Freiheit« in die Betrachtung einbezogen wird. Obgleich nämlich
vom Begriff der »Freiheit« erst an späterer Stelle zu handeln sein
wird, darf schon jetzt hinzugefügt werden: Die »Natur« eines Seien-
den ist, als Prinzip seiner Selbstgestaltung, zugleich der Möglich-
keitsgrund seiner Freiheit. Der Eintritt in energetische Wechsel-
verhältnisse mit anderen Seienden mag das einzelne Seiende
mannigfachen Fremdbestimmungen unterwerfen, kann ihm aber sei-
ne grundlegende Selbstbestimmung nicht rauben: Nicht nur die Art,
wie es wirkt, sondern auch die Art wie es leidet, ist durch die spezi-
fische Form seines grundlegenden »Am-Werke-Seins« bestimmt und
wird so zum Ausdruck seiner lebendigen Selbstgestaltung. Nichts
und niemand kann auf ein Seiendes einwirken, wenn nicht dieses
Seiende selbst sich diese fremde Einwirkung aneignet und zu einem
Moment seiner lebendigen Selbstgestaltung macht. Auf den Men-
schen angewandt: Auch noch die Weise, wie der Mensch unter der
Einwirkung anderer Menschen oder Sachen leidet, ist ein mensch-
liches Leiden, zu dem ein Stein oder selbst ein Tier nicht fähig wäre.
Das macht es möglich, daß der Mensch sein Leiden auf selbst-
bestimmte Weise zu einem Teil seines Lebens machen und zu einem
Ausdruck seiner Natur gestalten kann. Freilich bedeutet dies zu-
gleich: Die Natur eines Seienden ist nicht nur der Grund seiner
Selbstbestimmung, sondern auch deren Grenze: Nichts und niemand
kann – willentlich oder gezwungen – gegen seine eigene Natur han-
deln, weil selbst noch der Versuch, dies zu tun, die spezifische Natur
dieses Seienden zum Ausdruck bringen würde. Dieser Einsicht ent-
spricht die bei den Römern geläufige Redensart: »Naturam expellas

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 279

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


furca, tamen usque recurret« – »Du kannst versuchen, die Natur mit
der Mistgabel auszutreiben; sie kehrt immer wieder zurück«.

Wenn wir demgegenüber von der Handlung eines Menschen sa-
gen, sie sei »widernatürlich«, dann würde es dem Naturbegriff wider-
sprechen, anzunehmen, in einer solchen Handlung komme eine ande-
re »Natur« zum Ausdruck als die menschliche. (Der Mensch kann
niemals im strengen Sinne des Wortes »tierisch« handeln.) Sinnvoll
wird dieser Sprachgebrauch nur, wenn damit gemeint ist: In bestimm-
ten Sekundär-Akten des Menschen kommt sein »actus essendi«, den
er immer und unvermeidlich auf spezifisch menschliche Weise voll-
zieht, nur auf entstellte Weise zum Ausdruck; und diese Selbst-Ent-
stellung hat zur Folge, daß nicht nur fremde Betrachter ihn nicht
mehr »als Menschen erkennen«, sondern daß er selbst sich in wich-
tigen Hinsichten daran hindert, die mit seinem Wesen als Mensch
gegebene Potentialität so zu realisieren, wie es diesem seinem Wesen
gemäß wäre. So ist beispielsweise die Lüge (bewußte Falschaussage)
insofern ein »widernatürliches« Verhalten, als sie zunächst die Mit-
menschen daran hindert, im Lügner den Menschen zu erkennen, zu
dessen »Natur« es gehört, ein »mit dem Logos begabtes Lebewesen«
zu sein, d. h. (nach der aristotelischen Definition vom »Logos«) ein
Wesen, das im Dialog mit anderen zu einem Konsens über gemein-
same Ziele und Normen des Handelns gelangen kann. Sodann aber
wirkt dieses Fehlverhalten auf den Lügner selber zurück: Er hat sich
selbst dialog-unfähig gemacht und hindert sich selbst auf solche Wei-
se daran, seine menschliche Natur in Sekundär-Akten des Eintritts in
Dialoggemeinschaften zu realisieren. Aber auch dieses Fehlverhalten
bleibt »typisch menschlich« und insofern ein, wenn auch entstellter,
Ausdruck der menschlichen Natur, während weder Gott noch ein
Tier zu lügen vermag. Allgemeiner gesprochen: Selbst in Handlun-
gen, die wir moralisch als »widernatürlich« beurteilen, kommt onto-
logisch die Natur des Handelnden zur Erscheinung. Kein Seiendes
kommt, im Guten wie im Bösen, über die Grenzen seiner Natur hin-
aus. Aber was soll es dann bedeuten, wenn gesagt wird, daß die Vie-
len fähig werden, am Sieg des Einen über »die Welt und ihren Für-
sten« teilzunehmen, indem wie an dem »Prinzip«, aus dem heraus er
leidet und handelt, also an seiner »Natur« Anteil gewinnen?

Schon diese knappen Überlegungen machen deutlich, auf welch
einschneidende Weise der Begriff der »Natur« umgestaltet werden
muß, wenn es denkbar sein soll, daß ein Wesen die »Natur« eines
anderen annehmen kann – sei es daß die zweite Person der Gottheit

280 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Menschennatur annimmt«, sei es daß der Mensch zum »consortium
divinae naturae« berufen wird. Sowohl der Begriff der »göttlichen«
als auch der der »menschlichen Natur« muß theologisch so gedacht
werden, daß er ein solches »sacrum commercium« der Naturen zu-
läßt. Aber kann man von einer »Kommunikabilität der Naturen«
sprechen, sodaß ein Seiendes die Natur eines anderen »annehmen«
oder ihm an seiner eigenen Natur »Anteil gewähren« kann, ohne daß
dadurch gerade diejenige Bedeutung verlorengeht, um derentwillen
dieser Begriff geprägt worden ist: die Bedeutung des einen Prinzips,
aus dem die ganze Mannigfaltigkeit der Akte eines Seienden verstan-
den werden muß? Und wenn man auf dieses für die Philosophie ent-
scheidende Bedeutungsmoment des Naturbegriffs verzichten will –
was bleibt dann noch zurück, womit man theologisch argumentieren
könnte?

Dabei ist noch einmal zu betonen: Dies ist keine bloß theoreti-
sche Forderung, die an die Theologie gerichtet wird, damit diese die
Kohärenz ihres Argumentierens wahren könne. Es ist eine Frage, die
die »eschatologische Zeitansage« betrifft: Wie ist es, so lautet das
Problem, angesichts der Krise in der Geschichte der Ekklesia Israel
möglich, die Erfahrung unverschuldeten Leidens mit der Gewißheit
zu verbinden, daß Gottes Erwählung unwiderruflich ist? Die erste
Antwort auf diese Frage lautete: Das ist nur möglich, weil auch das
erfahrene unverschuldete Leiden ein Teil jener Erwählung ist, kraft
derer Israel sich auch im Leiden als der »erwählte Gottesknecht« wis-
sen darf. Gewiß erschöpft die Erwählung Israels sich nicht in der Be-
rufung zum leidenden Gottesknecht; aber sie schließt diese Berufung
ein. Daraus folgte die weiterführende Frage: Auf welche Weise kann
ein solches Leiden als heilswirksam gelten und dadurch als Teil der
Erwählung verstanden werden?

Auf diese Frage wurde im Sinne der christlichen Botschaft ge-
antwortet: Nur im Leiden des Einen Gottesknechtes konnte das Lei-
den des Gemeinschaftlichen Gottesknechts zu seiner heilswirksamen
Fülle gelangen (s. o. S. 242 f.). Und es ist dieser soteriologische Zu-
sammenhang, in dem die christologische Rede von den zwei Naturen
in der einen Person Christi ihre spezifische Bedeutung gewinnt. Ge-
rade dieser soteriologische Zusammenhang aber erfordert es, von
einer »Kommunikabilität der Naturen« zu sprechen, also davon daß
der Sohn Gottes »Menschennatur angenommen« habe, um den
Menschen »an seiner göttlichen Natur Anteil zu gewähren«. Und es
ist dieser Gedanke der »Kommunikabilität der Naturen«, der theo-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 281

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logisch notwendig, philosophisch aber unmöglich erscheint, weil er
dem Begriff der »Natur« gerade diejenige Bedeutung entzieht, um
derentwillen er gebildet worden ist. Daraus ergibt sich die Frage, ob
dieser Begriff nicht zur »leeren Worthülse« wird, wenn er in den
theologischen Kontext übernommen, dort aber in einer spezifisch an-
ders gearteten Bedeutung verwendet wird.

Es wird sich zeigen, daß diese Frage sich auch angesichts der
Weise stellt, wie der philosophische Begriff der »Person« im theo-
logischen Kontext gebraucht wird. Darum soll die Antwort zunächst
zurückgestellt werden, weil ihre Beantwortung nur möglich ist,
wenn das Verhältnis von »Natur« und »Person« in die Betrachtung
einbezogen wird.

b) Der Begriff der »Person«

a) Unterschiedliche Bedeutungen des Personbegriffs als Ausdruck
unterschiedlicher Erfahrungen

Im Folgenden sollen einige bekannte Sachverhalte aus der Geschichte
des Begriffs »Person« in Erinnerung gerufen werden. Dabei wird sich
zeigen, daß dieser Begriff in unterschiedlicher Bedeutung verwendet
wird, daß aber diesen unterschiedlichen Weisen des Beriffsgebrauchs
unterschiedliche Arten der Erfahrung zugrundeliegen, die es nötig
gemacht haben, die Frage »Wer ist dieser?« auf unterschiedliche
Weise zu stellen und zu beantworten. Wenn daher im Folgenden
über Möglichkeiten gesprochen werden wird, die Begriffe »Natur«
und »Person« im christologischen und trinitätstheologischen Kon-
text zu verwenden, dann empfiehlt es sich, diese Begriffe nicht als
feste Bestände der Metaphysik aufzufassen, die man nur annehmen
oder verwerfen könnte, sondern sie als Anleitungen zu verstehen,
Fragen zu stellen, die sich aus Erfahrungen ergeben. Erst dann läßt
sich prüfen, ob die Erfahrungen, die dieser Begriffsbildung zugrun-
deliegen, mit denjenigen Erfahrungen, um deren Verständnis die
Theologie sich bemüht (z. B. den bezeugten Erfahrungen, die die Jün-
ger mit Jesus gemacht haben) hinlänglich vergleichbar sind, um den
Versuch zu rechtfertigen, sich von den dort entwickelten Begriffen
auch bei den Fragen und Antwortversuchen der Theologie leiten zu
lassen.

Die Vokabel »Persona« (griechisch »Prósopon«) stammt aus der
»Bühnensprache« und bezeichnet dort die »Maske«, die ein Schau-
spieler trägt, und damit zugleich seine Funktion, einen anderen zu

282 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentieren. Nicht immer wird bei diesem Hinweis auf die Her-
kunft der Vokabel aus der Bühnensprache mitbedacht, daß die »Büh-
ne« ursprünglich ein Ort kultischer Handlungen gewesen ist, die die
Re-Praesentatio von Göttern und Heroen und vor allem ihrer Taten
und Leiden zum Inhalt hatten. Der »Schauspieler«, aber auch andere
Sprechenden und Handelnden im Kultus, dienen der »Vergegenwär-
tigung« der heiligen Ursprünge, aus denen die feiernde Gemeinde
sich erneuern soll. Das gilt nicht nur von den »Personen« des Kult-
Dramas, sondern auch vom siegreichen römischen Imperator, der »in
Jovis persona« in die Stadt einzieht, geschmückt mit den Hoheitszei-
chen des Jupiter Capitolinus, vor allem mit dessen Sternenmantel
und seinem goldenen Lorbeerkranz, die er am Ende des Einzuges
dem Gott in seinem Tempel auf dem Capitol zurückgibt.

»Person« (Prósopon) in der strengen Bedeutung des Wortes ist
dann nicht der Repräsentant, z. B. der Schauspieler in seinem Leben
vor und nach seinem Auftreten im Kultdrama, sondern die Maske,
die er trägt, und damit die Rolle, die er im Drama spielt, aber auch
nicht der Repräsentierte (z. B. der Gott), sondern die Weise, wie er im
Vollzug der kultischen Handlung in der Gestalt der »Maskenträger«
Gegenwart gewinnt. Die Wirksamkeit der kultischen Handlung be-
ruht auf dieser ihrer Vergegenwärtigungs-Funktion. In dieser Bedeu-
tung wird der Terminus »Person« auch im Neuen Testament verwen-
det, so an jener Stelle, wo der Apostel Paulus sagt, er spreche der
Gemeinde das Wort der Vergebung »in Christi persona« zu30. Schon
jetzt aber sei angemerkt: Weder der Gott selbst noch der, der ihn re-
präsentiert, ist dann im streng genommenen Sinne des Wortes au-
ßerhalb des kultischen Zusammenhangs »Person«; beide werden es
erst, indem der Mensch »in persona Dei« spricht und handelt, Gott
aber, durch dieses menschliche Sprechen und Handeln »hindurch-
tönend«, für die Menschen gegenwärtig und anschaulich erfahrbar
wird.

Dieser kultische Personbegriff ergibt sich aus der religiösen Er-
fahrung, daß die Weise, wie die Gottheit sich zeigt, ihre bleibende
Entzogenheit gegenüber dem menschlichen Anschauen und Begrei-
fen nicht aufhebt. Anschaulicher Ausdruck dafür ist die »Maske«
(Prósopon) im kultisch verstandenen Drama, in der die Gottheit ihre
Erscheinungsgestalt findet, durch die sie sich aber zugleich verbirgt.
Sie »ist« nicht die Maske, sondern bedient sich ihrer und ihres Trä-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 283

»Natur« und »Person«

30 1 Kor 2,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gers, um für die Feiernden anschauliche Gegenwart zu gewinnen.
Entsprechendes gilt aber auch für andere Formen der religiösen Er-
fahrung. So ist die »Doxa des Herrn«, von der die Bibel spricht, das
Aufleuchten Gottes vor den Augen der Menschen, aber zugleich der
»Mantel von Licht«, in den er sich hüllt. Das bedeutet für die Auf-
gabe der Identifikation. Die Frage »Wer ist dieser Gott?« kann schon
ihrer Form nach in irreführender Weise gestellt werden. Das ge-
schieht einerseits dann, wenn sie darauf abzielt, die Erscheinungs-
gestalt selber für den Gott zu halten, etwa in der Weise, daß die Frage
»Wer ist es, der sich im leuchtenden Aufstrahlen der Sonne zeigt?«
als die Frage nach dem Stern verstanden wird, der am Himmel steht.
Die religiös gemeinte Frage verlangt eine andere Antwort als die, die
der Astronom zu geben vermag. Die Frage ist aber auch dann auf
irreführende Weise gestellt, wenn sie darauf abzielt, den »Gott
selbst« abseits von seiner Erscheinungsgestalt zu benennen. Das ge-
schieht etwa dann, wenn die Frage »Wer ist es, der sich im leuchten-
den Aufgang der Sonne zeigt?« als Frage nach einem überkos-
mischen Wesen verstanden wird, zu dem der Mensch in eine von
aller Sinnenhaftigkeit freie, rein intellektuelle Beziehung treten
könnte, sodaß er des Blicks auf den gestirnten Himmel nicht mehr
bedarf. Die religiös verstandene Frage verlangt eine andere Antwort
als die, die ein Metaphysiker zu geben vermag: Der kultische Person-
begriff leitet dazu an, den Gott im Akt seines Gegenwärtigwerdens
aufzufinden und die darin geschehende Zuwendung zum Menschen
angemessen zu beantworten. Das geschieht in der Regel durch die
gottesdienstliche Anrufung seines Namens. Denn diese Namens-
anrufung ist, wie Hermann Cohen überzeugend dargelegt hat, jene
»Sprachhandlung des Eintretens in eine Korrelation«, die dem »Auf-
leuchten des göttlichen Angesichts« antwortet. Den Gott »identifi-
zieren«, bedeutet deshalb: von ihm selbst den Namen empfangen,
bei dem er gerufen werden kann. Damit ist mehr gemeint, als die
Lautgestalt, die für die akustisch vernehmbare Anrede an den Gott
geeignet ist. Gemeint ist die angemessene Antwort auf die göttliche
Zuwendung, die dem Menschen das »Eintreten in eine Korrelation«
gestattet. In diesem Sinne und nicht nur im Sinne einer Anleitung
zur geeigneten Wahl eines sprachlichen Zeichens, konnte Jesus sa-
gen, er habe seinen Jüngern »den Namen Gottes kundgemacht«.

Die religiöse Bedeutung dieser Identifikation aber beruht dar-
auf, daß die »Offenbarung des Namens« und die Anrufung der Gott-
heit bei diesem Namen nicht auf den Augenblick einer bestimmten

284 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiösen Erfahrung beschränkt bleibt, sondern eine dauerhafte Be-
ziehung stiften soll, die ein »Gedenken« und ein späteres Wieder-
erkennen möglich macht (vgl. die Selbstäußerung Gottes am »Bren-
nenden Dornbusch«: »Dies ist mein Name auf Weltzeit, dies mein
Denkzeichen von Geschlecht zu Geschlecht«31). Der kultisch verstan-
dene Personbegriff leitet so dazu an, die Frage »Wer ist dieser Gott?«
so zu stellen, daß jene Zuwendung Gottes, die dem Menschen in der
religiösen Erfahrung widerfahren ist, als Stiftung oder Re-Aktuali-
sierung einer Korrelation zu begreifen, die ein späteres Wieder-Er-
kennen und Wieder-Benennen möglich macht. Auch dafür ist die
Gottesdienstfeier der deutlichste Ausdruck, diesmal unter dem Ge-
sichtspunkt ihrer periodischen Wiederkehr.

Die Schwierigkeit der religiösen Identifikation aber ist nicht dar-
auf beschränkt, daß in polytheistischen Religionen gelegentlich
Zweifel entstehen können, mit welcher Gottheit der Mensch es in
einer bestimmten Situation zu tun hat und bei welchem Namen sie
angerufen sein will. Sie beruht weit grundsätzlicher darauf, daß es
nicht immer leicht ist, den gleichen Gott in der Unterschiedlichkeit
der Weisen, wie er sich dem Menschen zuwendet, wiederzuerkennen
und beim Namen zu rufen. Ist es, um das Beispiel des Hiob in Erin-
nerung zu rufen, wirklich evident, daß der Gott, der ihm Gesundheit,
Kinder und Reichtum geschenkt hat, mit dem identisch ist, der ihm
all dies genommen hat, und daß er deswegen beim selben Namen
angerufen werden kann? Der viel zitierte Gebetsruf »Der Herr hat’s
gegeben, der [gleiche!] Herr hat’s genommen, der Name des Herrn
sei gepriesen« ist der Ausdruck einer solchen Identifikation unter äu-
ßerst erschwerten Bedingungen. Der kultisch verstandene Person-
begriff ist die Anleitung, auf solche Weise den gleichen Gott in der
Gegensätzlichkeit seiner »Prósopa«, seiner zugleich erhellenden und
verhüllenden Gegenwartsgestalten, zu »identifizieren«. (Der Poly-
theismus läßt sich als eine Folge davon verstehen, daß in der Gegen-
sätzlichkeit der Lebenserfahrungen diese Identifikation nicht mehr
gelingt. Dann wird, angesichts unterschiedlicher religiöser Erfahrun-
gen, die Frage »Wer ist dies, der sich hier gezeigt hat?« durch die
Angabe unterschiedlicher »Personen« beantwortet.)

Neben dieser kultischen Verwendung hat der Begriff »Persona«,
obgleich die Vokabel erhalten blieb, eine andere Verwendung gefun-
den, vor allem im Römischen Recht. »Persona« ist hier das Subjekt

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 285

»Natur« und »Person«

31 Ex. 3,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtswirksamer Handlungen, während »Sachen« (unter Einschluß
der Sklaven!) bloße Objekte solcher Handlungen sind, am deutlich-
sten in Rechtshandlungen des Kaufens und Verkaufens. Personalität
ist dann die Fähigkeit, als Rechtssubjekt tätig zu werden. Dies ist zu-
gleich der Grund dafür, daß im Verlauf der Rechtsgeschichte auch der
Begriff der »juristischen Person« entstehen konnte: Körperschaften,
die aus mehreren, oft sogar vielen »natürlichen Personen« bestehen,
können Subjekte eigener Rechtshandlungen sein, die sich nicht als
Summe der Handlungen ihrer Mitglieder verstehen lassen. Diese
Auffassung kommt in der stehenden Formel der römischen Gesetz-
gebung zum Ausdruck »Senatus Populusque Romanus decrevit« –
der Singular des Verbs »decrevit« zeigt an, daß »Senat und Volk«
gemeinsam ein einziges Rechts-Subjekt bildeten, obgleich zur Ver-
abschiedung von Gesetzen zwei getrennte Abstimmungen in zwei
getrennten Körperschaften nötig waren: im Senat, der die Gesetzes-
vorlage einbrachte, und in der Volksversammlung, die über diese
Vorlage entschied.

Gemessen am kultischen Personbegriff scheint der juridische
vergleichsweise leicht verständlich zu sein. Er ergibt sich aus der Er-
fahrung, daß das Recht dem Verhältnis der Individuen ein Moment
von Dauerhaftigkeit verleiht und deshalb die Folgen einer Handlung
über den Augenblick hinaus vorhersehbar macht. Daraus ergibt sich
die Frage, wer die Folgen einer rechtlich bedeutsamen Handlung, z. B.
eines Vertrags-Abschlusses, in Zukunft zu tragen hat. Der juridische
Begriff der Person und der mit ihm verbundene Begriff der »Zurech-
nung« bezeichnet die Aufgabe, diese Frage zu beantworten.

So dient der Begriff der Person im Strafrecht der Identifikation
des Täters, dem seine vergangene Tat im Augenblick des Prozesses
auf rechtswirksame Weise zugerechnet werden soll. Der Person-
begriff zeichnet die Aufgabe vor, den gegenwärtigen Angeklagten
mit dem Täter von damals zu identifizieren, eine Aufgabe, die z. B.
dem Ermittlungsrichter obliegt. (Die Anrede, mit der vor einigen
Jahren vor einem israelischen Gericht der Strafprozeß gegen einen
Massenmörder eröffnet wurde: »Sie sind Eichmann«, kann beispiel-
haft deutlich machen, daß schon diese Identifikation den Charakter
einer rechtswirksamen Sprachhandlung hat: Bleibt sie unwiderspro-
chen bzw. unwiderlegt, dann hat sie zur Folge, daß der gegenwärtige
Angeklagte die Rechtsfolgen der in der Vergangenheit begangenen
Straftat, die ihm zugerechnet wird, zu tragen hat.)

Die Aufgabe dieses Identifizierens ergibt sich zunächst daraus,

286 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß Person-Verwechselungen ausgeschlossen werden müssen, die
dazu führen würden, daß ein Unschuldiger für die Taten eines ande-
ren bestraft wird. Sie ergibt sich aber, noch grundsätzlicher, daraus,
daß zwischen der Tat und ihrer strafrechtlichen Zurechnung mögli-
cherweise viele Jahre verstrichen sind, sodaß der »Angeklagte von
heute« sich von dem »Täter von damals« durch die Lebensgeschichte
unterscheidet, die er in diesen Jahren durchlaufen hat. (Alle Überle-
gungen über die mögliche »Verjährung« von Straftaten beruhen
nicht nur auf der mit wachsendem zeitlichem Abstand steigenden
Schwierigkeit der Beweiserhebung, sondern vor allem auf der Frage,
unter welchen Voraussetzungen der »Angeklagte von heute« auf
eine bestimmte Phase seiner Lebensgeschichte festgelegt werden
kann, sodaß er auch heute noch »der ist«, der sich damals strafwürdig
gemacht hat.) Der juristische Personbegriff in seiner strafrechtlichen
Anwendung leitet so zu einer bestimmten Auslegung der rechtlich
bedeutsamen Erfahrung an: Es gilt, die Frage zu beantworten, ob
und auf welche Weise die einmal begangene Tat dem Täter ein »blei-
bendes Merkmal«, gleichsam einen »Character indelebilis«, auf-
geprägt hat, der es gestattet, ihm seine Tat in jeder kommenden Pha-
se seiner Lebensgeschichte rechtswirksam zuzurechnen. (Übrigens
ließe sich für die zivilrechtliche Anwendung des Personbegriffs Ver-
gleichbares sagen.)

Wenn über die mögliche Verwendung dieses Personbegriffs in
der Theologie gesprochen werden soll, sind naturgemäß alle Vorstel-
lungen von einer »Versetzung Gottes in den Status eines Angeklag-
ten« auszuschalten. Aber die Aufgabe der Zurechnung bleibt auch
hier gestellt. Wenn in einer im Judentum geläufigen Gebets-Anrede
Gott derjenige genannt wird, »der uns aus Ägypten geführt hat« (an-
gemessener wäre die wörtliche Übersetzung in der Form des Kausa-
tivs: »der gemacht hat, daß wir aus Ägypten gingen«), dann wird ihm
die Rettungstat an den Vätern so zugerechnet, daß sich die Söhne
und Töchter von heute darauf verlassen: Durch die Tat von »damals«
wurde ein bleibendes Gottesverhältnis gestiftet, auf das sich noch
heute die Gewißheit ihrer Hoffnung gründen kann. Dieses Verhält-
nis von »Zurechnung« vergangener Taten und Identifikation des
Gottes, der »damals« gewirkt hat, mit dem, an den sich die Beter
von »heute« wenden, und die daraus resultierende Hoffnung für die
Zukunft bestimmt die Grundstruktur vieler jüdischer und christ-
licher Gebete und verknüpft deren »anamnetischen« mit ihrem »de-
prekatorischen« Teil. »Gott, du hast durch die Auferweckung deines

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 287

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sohnes die Welt froh gemacht; wir bitten dich, führe uns dahin, daß
wir die Freuden des ewigen Lebens erlangen«. Der aus der Sphäre des
Rechts stammende Personbegriff, der dazu anleitet, jemandem »sei-
ne Taten von damals heute zuzurechnen«, gewinnt in religiösen Zu-
sammenhang die Bedeutung, Erinnerung, gegenwärtige Begegnung
und zukunftsgewandte Hoffnung dem gleichen Wirken des gleichen
Gottes zuzuschreiben. Den gleichen Sinn hat die theologische Identi-
täts-Aussage: »Der Vater, von dem Jesus spricht, ist der Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs«. Alles, was an früherer Stelle von der »Fül-
le« gesagt worden ist, zu der nach christlicher Überzeugung die
gesamte Geschichte der Ekklesia Israel in Jesus Christus gebracht
worden ist, setzt die Identität des einen Gottes voraus, der an den
Vätern gewirkt hat und in seinem Wirken an seinem Sohn, vor allem
in dessen Auferweckung von den Toten, wiedererkannt werden kann.

Von der juristischen Verwendung des Begriffs »Person« als
eines Subjekts rechtswirksamer Handlungen führt eine geradlinige
Entwicklung zu seiner Verwendung in der Ethik. »Person« ist nicht
nur ein Wesen, dem seine Handlungen juristisch zugerechnet wer-
den können (sodaß der Handelnde im Konfliktsfall auch rechtlich ge-
zwungen werden kann, die Pflichten zu erfüllen, die er durch seine
rechtswirksamen Handlungen auf sich genommen hat), sondern vor
allem ein Wesen, dem seine Handlungen moralisch zugerechnet wer-
den können. Und wie für die juristische, so ist auch für die moralische
Zurechnung der Gebrauch von Verstand und Willensfreiheit ent-
scheidend: Moralisch zugerechnet werden kann nur das, was »mit
Wissen und Willen geschehen ist«. Im Schlaf, im Zustand der Be-
wußtlosigkeit oder des Ausfalles der Entscheidungsfähigkeit, bei-
spielsweise durch Hypnose, können weder rechtswirksame noch mo-
ralisch zuzurechnende Handlungen vollzogen werden. Und da der
Gebrauch von Verstand und Freiheit das unterscheidend Menschliche
des Verhaltens ausmacht, unterscheidet man die moralisch und
rechtlich zurechenbaren »actus humani« von den moralisch und
rechtlich nicht zurechenbaren »actus hominis«. »Personalität« ist in-
sofern gleichbedeutend mit »Zurechnungsfähigkeit«.

Der Begriff der rechtlichen und moralischen Zurechnungsfähig-
keit ist zugleich geeignet, den Zusammenhang der Begriffe »Person«
und »Natur« deutlich zu machen, wenn man sich daran erinnert, daß
(jedenfalls nach der in Europa herrschenden Auffassung) nur Men-
schen, nicht Tiere Rechts-Subjekte und Subjekte sittlicherVerant-
wortung sein können. Die »Personalität« als die Fähigkeit, rechts-

288 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksame bzw. moralisch zurechenbare Handlungen zu setzen, ist ein
Merkmal der »menschlichen Natur«. Und da zum Vollzug rechts-
wirksamer bzw. moralisch zurechenbarer Handlungen die Fähigkeit
gehört, Willens-Entscheidungen zu setzen, diese aber voraussetzen,
daß der Handelnde weiß, was er tut, gelten in der europäischen Tra-
dition Verstand und Willensfreiheit als Wesensmerkmale der Per-
sonalität und deshalb zugleich der menschlichen Natur. An dieser
Stelle darf angemerkt werden, daß manche Theologen in diesen bei-
den Wesensmerkmalen zugleich die »Gott-Ebenbildlichkeit« des
Menschen sehen, da auch Gottes »Natur« durch Verstand und Wil-
lensfreiheit ausgezeichnet sei – freilich im Sinne uneingeschränkter
Einsichts- und Entscheidungsfähigkeit, während diese Fähigkeiten
dem Menschen nur in beschränkter, »abbildhafter« Weise zukom-
men32.

Die moralische Zurechnungsfähigkeit läßt jedoch ein weiteres
Bedeutungsmoment des Personbegriffs in den Vordergrund der Auf-
merksamkeit treten: das Moment der unteilbaren Ganzheit. Wäh-
rend die Setzung bloß rechtlich wirksamer Handlungen oft vom Sub-
jekt nur die Ausübung partieller Funktionen verlangt, ist es für die
sittliche Handlung charakteristisch, daß sie nur »unter Einsatz der
ganzen Person« vollzogen werden kann. »Halbherzigkeit« ist der
Feind der Sittlichkeit. Das liegt daran, daß der sittliche Akt den Cha-
rakter der »Selbstfindung durch Selbsthingabe« besitzt; und beide,
die Selbstfindung wie die Selbsthingabe, erlauben keinen Vorbehalt.
Wer »unter Vorbehalt« liebt, liebt gar nicht; wer sich an eine Aufgabe
nicht ohne Vorbehalt hingibt, hat sie in ihrer Qualität als sittliche
Aufgabe überhaupt nicht erfüllt. Darum zeigt sich in jeder einzelnen
sittlichen Handlung oder in deren Versäumnis, »wer der Handelnde
ist«; und die sittliche Zurechnung einer Handlung impliziert ein Ur-
teil über den Handelnden als ganzen. Das gilt auch – und sogar be-
sonders deutlich – für die sittliche Selbstbeurteilung: Wessen Hand-
lungen vor seinem eigenen sittlichen Urteil nicht bestehen können,
der gesteht sich nicht nur partielle Weisen des Fehlverhaltens ein,
sondern »kann sich selbst nicht mehr in den Spiegel sehen«. Wenn
daher »Personalität« in einem spezifisch sittlichen Sinne »Zurech-
nungsfähigkeit« bedeutet, dann ist sie die Fähigkeit, Handlungen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 289

»Natur« und »Person«

32 Vgl. dafür, als ein Beispiel unter vielen, Thomas v. Aquin S.th. I q 93 a 4 und a 9, hier
unter Rückverweisung auf Johannes Damascenus.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Unterlassungen zu setzen, in denen der Mensch sich als ganzer
gewinnt oder verliert.

Dieses Moment der sittlich verstandenen Ganzheit läßt den Zu-
sammenhang zwischen Personalität und »Ungeteiltheit« oder »In-di-
vidualität« auf spezifische Weise hervortreten. Diese ist nicht die blo-
ße »Einzelheit«, die jedem Ding notwendig zukommt, sofern es
»indivisum in se et divisum ab aliis« ist. Hier dagegen handelt es sich
um eine Ungeteiltheit, die errungen werden muß, aber auch ver-
lorengehen kann. Sie muß der »zunächst und zumeist« vorgege-
benen »Zerstreutheit« an die unverbundene Vielfalt der Aufgaben
und Funktionen erst abgerungen werden; und sie kann verloren-
gehen, wenn der Mensch »sich um vielerlei kümmert« und dabei
»das Eine Notwendige« nicht findet. Dabei kann die Chance der
Selbstfindung durch Selbsthingabe auch an solchen Handlungsmög-
lichkeiten entdeckt werden, deren Einfluß auf den »Lauf der Dinge«
sehr bescheiden ist. Das »Eine Notwendige« kann im konkreten Falle
das äußerst Unscheinbare sein. Darum ist das moralische Urteil über
Personen, die sich ihre Taten und Unterlassungen zurechnen müssen,
etwas anderes als die Einschätzung der Wirkmacht ihrer Taten. Tra-
ditionell gesprochen: »Im Kleinen getreu zu sein«, kann für die
Selbstfindung durch Selbsthingabe mehr bedeuten, als »weltbewe-
gende Wirkungen« zu erzielen. Das bedeutet für den Begriff der Per-
son: Eine Person im sittlichen Sinne dieses Wortes ist ein Wesen, das
auch am äußerlich Unscheinbaren sich selbst gewinnen oder verlie-
ren kann.

Was diesen moralischen Personbegriff angeht, so liegt seine
Herkunft aus der sittlichen Erfahrung offen zutage. Wenn das Merk-
mal der so verstandenen Person darin besteht, daß sie fähig ist, sich
mit ungeteiltem Herzen an eine andere Person, an eine Aufgabe oder
auch an eine Institution (z. B. an Familie oder Heimat und Vaterland)
hinzugeben und dadurch erst ihre moralische Identität zu gewinnen,
dann wird die Möglichkeit solcher Selbstfindung durch Selbsthinga-
be in der sittlichen Erfahrung entdeckt. Und der moralische Begriff
der Person leitet dazu an, die Wechselfälle eines Lebens so zu verste-
hen, daß sie sich als Stadien auf dem Wege zur sittlichen Identität
erweisen.

Dagegen wird sogleich von den Gründen zu sprechen sein, die es
unmöglich machen, diesen Personbegriff auf Gott anzuwenden: Es ist
religiös unmöglich, von einer »Selbstfindung« Gottes zu sprechen.
Aber eine Analogie zum moralischen Personbegriff scheint, jeden-

290 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls in der Tradition Israels und der Christen, auch für das Sprechen
von Gott unentbehrlich zu sein: Die Verwendung der Personalprono-
mina »mein« und »dein« in der Bundeszusage »Du sollst mein Volk
sein; ich will dein Gott sein« läßt ein Moment der vorbehaltlosen
Selbstbindung Gottes erkennen, der künftig an der von ihm selbst
in Freiheit gestifteten Beziehung zu diesem Volk den Namen ge-
winnt, durch den er identifiziert werden kann: Er bleibt, um es wie-
derum mit einer im Judentum gebräuchlichen Gebets-Formulierung
zu sagen, in guten wie in bösen Tagen »unser Gott und Gott unserer
Väter«.

Wenn man daher, wie es hier vorgeschlagen wurde, nicht Begrif-
fe mit Begriffen vergleichen will (beispielsweise biblische mit phi-
losophischen Begriffen), als seien derartige Begriffe feststehende
Größen, sondern Erfahrungen mit Erfahrungen, aus denen sich Fra-
gen ergeben und nur sekundär auch Begriffe, mit deren Hilfe solche
Fragen gestellt werden, dann wird das Augenmerk sich auf diese Er-
fahrungen richten. Die Frage lautet dann: Sind die Erfahrungen, die
in der Bibel bezeugt werden, denen, aus denen philosophische Fra-
gestellungen und Begriffe hervorgegangen sind, in hinlänglichem
Maße verwandt, um den Versuch zu rechtfertigen, aus ihnen auch
theologisch zu lernen und deswegen gewisse in der Philosophie ge-
prägte Begriffe, z. B. die verschiedenen Begriffe der »Person«, als An-
leitung zur theologischen Begriffsbildung zu gebrauchen? Die Mög-
lichkeiten solchen theologischen Lernens, aber auch die Grenzen
dieser Möglichkeit, werden für jeden der soeben erwähnten Person-
begriffe gesondert zu untersuchen sein.

b) Der kultische Personbegriff –
Probleme seiner theologischen Anwendung

Zunächst ist von dem kultischen Personbegriff zu handeln, nach wel-
chem die »Persona« das Heilige oder die Gottheit so repräsentiert,
daß deren wirksame Gegenwart vom Menschen sinnenhaft erfahren
werden kann. Mit Bezug auf Christus kehrt dieses Verhältnis von
»Repraesentans« und »Repraesentatus« in mehrfach gestufter Weise
wieder. Im Verhältnis zu Christus nämlich wird der Apostel selbst, in
Ausübung seines Amtes, zur »Per-sona«, sofern durch das Ver-
gebungswort, das er der Gemeinde zuspricht, jenes Vergebungswort,
das Christus allein sprechen kann, wirksam »hindurch-tönt« (per-so-
nat). Aber auch Christus könnte im kultischen Sinne »Persona« ge-
nannt werden, sofern »durch ihn hindurch« Gott selbst spricht und

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 291

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelt. Die Bibel bevorzugt dafür freilich andere Termini: Er ist die
»Ikone des unsichtbaren Gottes«33, d. h. seine sichtbare Gegenwarts-
gestalt; und er treibt die Dämonen »durch den Finger Gottes aus«34,
sodaß seine Tat als die Erscheinungsgestalt göttlichen Wirkens ver-
standen werden muß. Vergleichbare Aussagen finden sich im Buch
der Richter und in den Büchern der Chronik, wo von erwählten Or-
ganen des göttlichen Heilswirkens gesagt wird, der Geist Gottes habe
sich in sie »gekleidet«35. Auch sie werden so im Vollzug jener Akte,
zu denen Gott sie berufen und ermächtigt hat, zu »durchtönenden«
Gestalten des wirkenden Wortes Gottes. Bezeichnend für das Auftre-
ten Jesu jedoch ist die Verbindung des Anspruchs, er wirke »durch
den Finger Gottes«, mit der eschatologischen Zeitansage: »Dann ist
in Wahrheit das Reich Gottes zu euch gekommen«36.

Es gibt also Anlässe, das kultische Verständnis von »Persona«,
auch wenn es in der Bibel nur selten bezeugt ist, zur Auslegung des
dort Gesagten heranzuziehen. Freilich ist zu prüfen, ob dieses Per-
sonverständnis seine Bedeutung noch beibehalten kann, wenn es da-
zu dienen soll, das Verhältnis des Christus zum Vater, aber auch das
Verhältnis des Dieners an Wort und Sakrament zu Christus, ange-
messen zu beschreiben. Diese Frage wird deutlicher hervortreten,
wenn man an die Beobachtung biblisch bezeugter »Vergegenwärti-
gungen« die Frage anschließt, warum eine solche zweifach gestufte
Re-Praesentatio (die Vergegenwärtigung Gottes durch Christus und
die Vergegenwärtigung des Handelns Christi durch den Dienst der
Kirche, insbesondere der Apostel) nötig ist und wodurch sie möglich
wird.

Eine solche zweifache Repraesentatio ist nötig, sofern sowohl
Gott selbst als auch der Christus, nach seiner Heimkehr zum Vater,
dem unmittelbar anschauenden Blick der Menschen, auch der Glau-
benden, entzogen ist. So wird im Johannesevangelium von Gott ge-
sagt: »Gott hat keiner gesehen; der eingeborene Sohn, der an der
Brust des Vaters lag, er hat Kunde gebracht«37. Diese johanneische
Aussage wird gewöhnlich metaphysisch gedeutet, d.h auf die Unkör-
perlichkeit und insofern Unsichtbarkeit Gottes zurückgeführt. So
verstanden aber geriete sie in Gegensatz zu anderen biblischen Aus-

292 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

33 2 Kor 4,4; Kol 1,15.
34 Mt 12,28.
35 Jdc 6,34; 1 Chr. 12,13; 2 Chr. 24,20.
36 Mt. 12,28.
37 Joh 1,18.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen: Es hat nach dem biblischen Bericht immer wieder Menschen
gegeben, die Gott »von Angesicht zu Angesicht« gesehen haben,
ohne dazu eines Gegenwarts-Mittlers zu bedürfen. Das gilt nicht
nur von Adam und Eva im Paradies, sondern beispielsweise auch
von dem Urvater Jakob38 und vor allem von Mose39. Deshalb hat auch
der Anspruch Jesu, der einzige Gegenwartsmittler Gottes zu sein,
immer wieder den Widerspruch von Juden gefunden, die den Ein-
druck hatten, hier werde die ganze Geschichte Israels mit den man-
nigfachen Gottesbegegnungen erwählter Männer schlicht geleugnet.
Entsprechend haben Aussagen wie die des johanneischen Jesus »Nie-
mand kommt zum Vater außer durch mich«40 stets die erstaunte
Antwort von Juden hervorgerufen: »Aber wir sind doch beim Va-
ter!«. Damit sollte nicht geleugnet werden, daß es eine Aufgabe der
Individuen und des ganzen Volkes ist, »Gottes Angesicht zu suchen«
und so nach immer intensiveren Formen der Gottesnähe zu trachten.
Aber alles derartige Suchen und Trachten geschieht, nach jüdischer
Überzeugung, in einer zuvor schon geschenkten Nähe Gottes, der
sein Volk »auf Adlersflügeln trug« (also stets zuvor schon bei ihm
war), wenn er es »zu sich kommen ließ«41.

Der Anschein, das jüdische Bekenntnis zur immer schon ge-
schenkten Nähe Gottes mache es nötig, der christlichen Überzeu-
gung zu widersprechen, nur der Sohn habe »vom Vater Kunde ge-
bracht«, verschwindet, wenn man jene Entzogenheit Gottes, die eine
Gegenwarts-Vermittlung nötig macht, nicht auf die ewige und un-
überwindliche Differenz zwischen der unendlichen »Seinsfülle« Got-
tes und der beschränkten Auffassungkraft des Menschen zurück-
führt, sondern als ein »Zeichen der Zeit« versteht, das gedeutet sein
will: Es handelt sich um jene Stunde, in welcher die Gott-Entfrem-
dung der Welt, die, wenn sie überwunden werden soll, die göttliche
Erwählung eines bestimmten Volkes notwendig gemacht hat, nun
auch von den Erwählten stellvertretend durchlitten werden muß. In
der Stunde, in denen Gott nicht nur den »Völkern«, sondern auch
dem erwählten Volk »sein Angesicht verbirgt«, bedarf es jener »Per-
sona«, auf deren Angesicht der Widerschein der göttlichen Herrlich-
keit entdeckt werden kann42.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 293

»Natur« und »Person«

38 Gen 32,31.
39 Num 12,8; Dt. 34,10.
40 Joh 14,6.
41 Ex 19,4.
42 2 Kor. 4,6.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch deutlicher gilt dies von der Notwendigkeit, das Wirken
Jesu, vor allem sein Vergebungswort, durch den Apostel, der »in per-
sona Christi« spricht, zu vermitteln. Eine solche Repraesentatio ist
nicht deswegen nötig, weil Jesus nach dem Ende seines leiblichen Le-
bens in die Körperlosigkeit des Göttlichen zurückgekehrt wäre. Er
konnte auch nach seiner Auferweckung von den »zuvor bereitgehal-
tenen« Zeugen körperlich gesehen werden, »die mit ihm gegessen
und getrunken haben«43. Seine Entzogenheit, auch gegenüber den
Glaubenden, ist vielmehr darin begründet, daß jene »Gerechtigkeit«
Gottes, die auf die »Sünde« der Welt antwortet, auch auf die Jünger-
gemeinde gefallen ist. Die Sünde besteht darin, »daß sie [die Welt]
nicht an mich geglaubt hat, die Gerechtigkeit aber, daß ihr [die Jün-
ger] mich nicht mehr seht; denn ich gehe zum Vater«44. Auch hier ist
die Notwendigkeit der Re-praesentatio, in diesem Falle der Ver-
gegenwärtigung Jesu und seines Wirkens durch den Dienst der Apo-
stel, die Folge davon, daß auch die von Gott Erwählten die allgemeine
Gott-Entfremdung der »Welt« mit durchleiden, freilich auch die Fol-
ge davon, daß diese Gott-Ferne ein für allemal von Jesus selbst stell-
vertretend durchlitten worden ist.

Damit ist zugleich schon gesagt, warum eine Gegenwarts-Mitt-
lerschaft nicht nur nötig, sondern auch möglich ist. Sie ist möglich,
weil Gott in freier Vergebungsgnade seinen Sohn in die Welt gesandt
hat, damit dieser »in Dei persona« spreche und handle, und weil der
Sohn die Seinen, auch in der Gemeinsamkeit des Gerichts, das über
die Welt ergeht, »nicht als Waisen zurückgelassen hat«, sondern sie
im Geiste befähigt, nun ihrerseits »in persona Christi« zu sprechen
und zu handeln.

Gebraucht man, um dieses Verhältnis der Christen zu Christus
und Christi zum Vater zu beschreiben, den Ausdruck »Person« im
kultischen Verständnis des Wortes, spricht man also davon, daß Apo-
stel (und nicht nur sie) »in persona Christi« sprechen und handeln,
Christus aber »in persona Dei«, dann liegt der spezifische Sinn dieses
Sprachgebrauchs in der mehrfach erwähnten »eschatologischen Zeit-
ansage«. Diese spricht davon, daß das Gericht über diese Welt und
ihren »Fürsten« schon geschehen ist; daß niemand davon ausgenom-
men ist, dieses Gericht – gemeinsam mit der »Welt« und stellvertre-
tend für sie – zu durchleiden, daß aber inmitten dieser durchlittenen

294 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

43 Apg 10,41.
44 Joh. 16,8–11.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott-Ferne das heilswirksame Wirken und Handeln Gottes »auf dem
Antlitz seines Gesalbten« erfahrbare Gegenwart gewinnt. Nur des-
halb kann das von Christus »in persona Dei« vollzogene Heilswerk
sich auch durch den »in persona Christi« vollzogenen Dienst der Kir-
che immer neu an den Glaubenden ereignen. Die zweifache Re-Prae-
sentatio Gottes durch Christus und Christi durch den Dienst der Ge-
meinde und spezieller der Apostel ist das entscheidende »Zeichen der
Zeit«: der Zeit des schon geschehenen und noch immer geschehenden
Gerichts und des auf verborgene Weise schon errungenen Sieges
über »diese Welt«. Nur so verstanden ist das kultische Personver-
ständnis nicht, wie oft unterstellt wird, Ausdruck einer »Flucht aus
der Geschichte«, sondern eine Anleitung, den eigenen Ort in dieser
Geschichte recht zu bestimmen. Und es ist stets die Geschichte der
Ekklesia Israel, innerhalb derer das Handeln Christi und der Kirche
seinen Ort findet: die Geschichte des erwählten Volkes, das nun, in
der Stunde seiner Krise, die Gottferne der Völker stellvertretend
durchleidet und berufen ist, in der Symmorphía mit dem Christus
dieses stellvertretende Leiden zum »Segen für alle Sippen des Erd-
bodens« werden zu lassen.

An früherer Stelle wurde die Frage gestellt, was der Begriff der
»Person« dazu beitrage, Christi Tod und Auferstehung zu deuten und
als dasjenige Ereignis zu erweisen, in welchem die Geschichte Israels
zu ihrer Fülle gelangt ist (s. o. S. 261 ff.). Darauf kann nun eine erste
Antwort gegeben werden: Dieser Begriff bezeichnet, in seiner kulti-
schen Verwendung, den Christus als das Organ einer »Vergegenwär-
tigung«, durch welche Gott in einer ihm entfremdeten Welt wirk-
same Gegenwart gewinnt. Dadurch ist die Gottesferne »dieser
Welt« schon besiegt und die verheißene »Enthüllung des göttlichen
Angesichts« schon geschehen.

Freilich ist deutlich, daß der aus dem Kultus stammende Begriff
der »Persona« einer Weiterentwicklung bedarf, um in der soeben be-
schriebenen Weise verwendet zu werden. In seiner geläufigen Ver-
wendung nämlich ist er weder auf den Repräsentierenden, noch auf
den Repräsentierten anwendbar, sondern nur auf die Vermittlungs-
und Gegenwartsgestalt, die der Repräsentierte durch den Dienst des
Repräsentierenden gewinnt. Wenn Christus in dem Sinne »Persona«
ist, daß in seinem Sprechen, Handeln und Leiden das Wirken Gottes
seine sichtbare Gegenwartsgestalt findet, dann scheint in diesem Sin-
ne der Vater keine Person zu sein. Er bleibt der »unsichtbare Gott«,
ist nicht selber sichtbare Gestalt, sondern bedient sich solcher Gestal-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 295

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, vor allem des »Sohnes«, um in der Welt wirksam gegenwärtig zu
werden. Man mag diese Differenz metaphysisch deuten: als Unter-
schied zwischen Gottes wesenhafter Unsichtbarkeit und seiner
»Sichtbarwerdung« in besonderen Gestalten seiner erfahrbaren Ge-
genwart; man mag ihn – und diese Deutung scheint der biblischen
Botschaft angemessener zu sein – aus der Differenz von Gericht und
Gnade verstehen: des Gerichts über die sündhafte Welt und sogar
über das erwählte Volk, durch das Gott »sein Angesicht verbirgt«
und der Gnade, in der er sich auch den Sündern gnädig zuwendet. In
beiden Deutungsweisen darf diese Differenz zwischen der vorgängi-
gen Verborgenheit Gottes und seiner sich ereignenden Vergegenwär-
tigung nicht übersprungen werden, wenn dieses Ereignis angemes-
sen verstanden werden soll. Und von daher scheint es konsequent,
daß manche Philosophen, aber auch Theologen, dazu neigen, von
Gott als einem »überpersönlichen Wesen« zu sprechen, das nicht sel-
ber Person ist, sondern in der »Persona« erwählter Menschen, vor
allem des Sohnes, seine erfahrbare Gegenwartsgestalt findet. Und
Vergleichbares wird gelegentlich von dem auferweckten Christus ge-
sagt: Wenn der Apostel in dem Sinne »in Christi persona« handelt,
daß in seinem menschlichen Wort das wirksame Wort des erhöhten
Herrn seine sichtbare Gegenwartsgestalt findet, dann entsteht der
Eindruck, als sei der Auferstandene in diesem Sinne keine Person.
Er ist, nach dem Ende seines irdischen Lebens, nicht mehr in sinnen-
hafter Anschaulichkeit antreffbar, zeigt sich auch den Glaubenden
nicht mehr »von Angesicht zu Angesicht«, sondern bedient sich be-
sonderer, von ihm berufener Menschen und der durch sie gesetzten
Vergegenwärtigungsgestalten, um in dieser Welt wirksam gegenwär-
tig zu werden. Daher kommt es, daß manche Interpreten dazu nei-
gen, auch von dem erhöhten Herrn als einem überpersönlichen We-
sen zu sprechen, das nicht mehr, wie Jesus während der Zeit seines
irdischen Lebens, den Menschen sein »Angesicht« (prósopon) zu-
wendet und so als Person (prósopon) erfahrbar wird, sondern nur
noch in jenem »Geiste« gegenwärtig ist, der die Gemeinde der Glau-
benden mit ihren re-praesentativen, Christi Gegenwart vermitteln-
den Diensten und Ämtern aufbaut. Vor allem Hegel war geneigt, die
Gegenwart Christi im geist-gewirkten, gemeinde-aufbauenden Wort
und Sakrament in diesem Sinne zu deuten: als Folge des unwiderruf-
lichen Abschiedes Jesu, der nun nicht mehr als Person neben anderen
Personen, als konkreter Einzelner, antreffbar ist.

Es ist nicht Sache des Philosophen, apriori über die »Rechtgläu-

296 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bigkeit« derartiger Auffassungen von der »Überpersönlichkeit« Got-
tes oder auch des erhöhten Christus zu urteilen. Im Gegensatz zu
früher beschriebenen Fehlformen der religiösen Erfahrung, aus de-
nen beispielsweise die Dämonenfurcht oder auch der Polytheismus
hervorgehen, widerspricht ein solcher Begriff von einem »überper-
sönlichen Wesen« nicht den Möglichkeitsbedingungen religiöser Er-
fahrung überhaupt. Wohl aber hat eine philosophische Einübung in
die Theologie die doppelte Aufgabe, einerseits verständlich zu ma-
chen, wie es zu dieser Auffassung kommen konnte, andererseits
deutlich werden zu lassen, aus welchen Gründen die christliche Über-
lieferungsgemeinschaft als ganze sich mit dieser Interpretation nicht
zufriedengeben konnte. Dabei wird sich zeigen: Es ist eine bestimmte
Art der religiösen Erfahrung, die die christliche Überlieferungs-
gemeinschaft an einem solchen Verständis Gottes bzw. des erhöhten
Christus hindert: die Erfahrung von einem Wechselverhältnis zwi-
schen göttlicher und menschlicher Freiheit.

Die Auffassung von der »Überpersönlichkeit« Gottes bzw. des
Auferstandenen folgt aus dem geläufigen (und in der Religions-
geschichte an vielen Beispielen bewährten) kultischen Personbegriff.
Danach ergibt sich die Notwendigkeit der Re-Praesentatio aus der
Wesens-Differenz des Heiligen gegenüber allen unmittelbaren In-
halten unserer Erfahrung (Das Heilige bleibt das wesenhaft »unseren
Augen Entzogene«), während die Möglichkeit der Re-Praesentatio
aus zwei Gründen entspringt: Einerseits ist die Erfahrungswelt voll
von »Spuren« des Heiligen, die, wenn sie als solche erkannt werden,
als »Materie« repräsentativer Riten und Worte verwendet werden
können; andererseits ist der Mensch (oder sind besondere Menschen
kraft spezieller Berufung) dazu bestimmt, ihrem Wesen nach »Bild«
(also Gegenwartsgestalt) des Heiligen zu sein, und in besonderen
Handlungen »Bilder« (also Gegenwartsgestalten) des Heiligen zu
setzen. Personalität ist, so verstanden, die Möglichkeit, Gegenwarts-
gestalt des Heiligen zu sein und in der Kraft dieses Seins Gegen-
wartsgestalten des Heiligen hervorzubringen. Das Heilige und Gött-
liche selbst aber liegt, so verstanden, wesenhaft »jenseits« all dieser
Gegenwartsgestalten45.

Die christliche Überlieferungsgemeinschaft aber konnte sich mit

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 297

»Natur« und »Person«

45 Vgl. R. Schaeffler, Der philosophische Transzendenzbegriff, Hilfe oder Hindernis des
Glaubens? in: A. Raffelt und B. Nichtweiß [Hrsg.] Weg und Weite, Festschrift für Karl
Kardinal Lehmann, Freiburg 2001, 421–430.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Interpretation nicht zufriedengeben, weil sie ihre eigene Ge-
schichte mit all ihren Phasen des »verhüllten« und des »sich offenba-
renden Angesichts« als eine Abfolge von Entscheidungen der gött-
lichen Freiheit verstand, durch die dieser Gott sich in einem anderen
als dem kultischen Sinne des Wortes als »Person« erwies: als Subjekt
freier Handlungen, auf die der Mensch seinerseits durch Entschei-
dungen seiner Freiheit zu antworten hat. Darum mußte der Gedanke
der »Re-Praesentatio« und damit das kultische Personverständnis in
ein geschichtliches Verständnis des Verhältnisses zwischen Gott und
dem Menschen eingetragen werden, nicht umgekehrt. Daß eigene
Handlungen der Vergegenwärtigung nötig sind, ergibt sich, so ver-
standen, nicht aus der ewigen Wesensdifferenz zwischen Gott und
dem Menschen und seiner Welt; daß Vergegenwärtigung möglich ist,
ergibt sich nicht aus der Wesensverwandtschaft zwischen Gott und
aller Kreatur; vielmehr ergibt sich beides aus dem Verhältnis zwi-
schen göttlicher und menschlicher Freiheit und konkreter aus dem
Verhältnis von göttlichem Gebot und menschlicher Sünde, von
menschlicher Sünde und göttlichem Gericht, von göttlichem Gericht
und je neuen Gestalten der göttlichen Vergebungs- und Erhaltungs-
gnade. Weil der richtende Gott vor dem sündigen Menschen »sein
Angesicht verbirgt«, ist Vergegenwärtigung nötig, weil er inmitten
des Gerichts dem Menschen »sein Angesicht zuwendet«, ist Ver-
gegenwärtigung möglich.

Nur wenn die Gegenwartsmittlerschaft der »Persona« – sei es
des Christus, der als »Ikone« des Vaters handelt, sei es des »in per-
sona Christi« handelnden Apostels – aus diesem geschichtlichen
Zusammenhang heraus begriffen wird, ist sie mit dem Gottesver-
ständnis der Bibel vereinbar. Denn dieses geht nicht von einer »We-
sensferne« Gottes aus, die durch gegenwarts-stiftende Bildhandlun-
gen und Bildworte überbrückt werden müßte, sondern von einer
»Zuwendung des Angesichts«, die den Vätern gewährt worden ist
und den Söhnen und Töchtern zugesagt bleibt. Wenn es eine »Ferne«
gibt, die der Gegenwarts-Vermittlung bedarf, dann beruht sie nicht
auf einer ewigen Differenz zwischen dem göttlichen und dem
menschlichen Wesen, sondern auf einem geschichtlichen Verhältnis
zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit: der göttlichen Frei-
heit, die die menschliche Freiheit durch ihr Gebot in Anspruch
nimmt, die sündig gewordene Freiheit des Menschen richtet und sie
zugleich, durch ihr wirksames Vergebungswort, wiederherstellt. In
diesem Sinne muß der Begriff der »Persona« weiterentwickelt wer-

298 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, wenn er christologisch oder auch trinitätstheologisch verwend-
bar sein soll. Und die philosophische Frage lautet: Kann dieser Begriff
auf solche Weise weiterentwickelt werden, ohne innerlich wider-
sprüchlich zu werden und dadurch jede Bedeutung zu verlieren?

Aus der Tatsache, daß dies zweifelhaft ist, wird verständlich, daß
die Bibel – mit Ausnahme einer einzigen Paulus-Stelle – den Ge-
brauch des kultischen Personverständnisses vermeidet. Die Ekklesia
Israel kennt auch, im Unterschied von manchen Völkern der Um-
welt, keine Kultdramen, in denen Menschen die Maske (Prósopon)
oder das Kleid des Gottes trügen und so zu Gegenwartsgestalten der
Gottheit würden. Der dem Kultus entstammende Begriff der »Eikón«
(für Christus in seinem Verhältnis zum Vater) und des »Prósopon«
(für den Apostel im Verhältnis zu Christus) konnte erst an Bedeu-
tung gewinnen, als es galt, die Allein-Ursächlichkeit des göttlichen
Heilswirkens mit der Berufung von Dienern an diesem Heilswirken
zusammenzudenken. Der Gedanke der Allein-Ursächlichkeit Gottes
aber spiegelte die Erfahrung Israels während des Babylonischen Exils,
als das Volk aufgehört hatte, Subjekt der Geschichte zu sein; der Ge-
danke dagegen, daß diese Alleinwirksamkeit Gottes durch Menschen
vermittelt werde, die »in persona Dei« sprechen und handeln, ent-
sprach der Erfahrung der Jünger, daß während der Zeit des »verbor-
genen Angesichts« (Gottes in dieser Krise der Endzeit bzw. des Chri-
stus nach seiner Erhöhung zum Vater) das mächtige aber verborgene
Wirken Gottes solcher repraesentierender Zeichen bedarf. Der kulti-
sche Personbegriff konnte daher nur unter besonderen historischen
Bedingungen für die Ekklesia Israel oder für einer ihrer Sondergrup-
pen (die junge Christenheit) zum geeigneten Interpretament für das
Verständnis des göttlichen und des menschlichen Wirkens werden.

g) Der juridische Personbegriff und seine theologische
Verwendung

Hält man sich nicht an den kultischen, sondern an den im engeren
Sinne juridischen Personbegriff, der, im Guten wie im Bösen, im
Hinblick auf vorfindliche Ereignisse die Frage beantwortet »Wer hat
es getan?«, dann scheint eine theologische Verwendung dieses Be-
griffs unproblematisch. In jedem Akt des Gotteslobs wird zum Aus-
druck gebracht, daß der Beter in den Inhalten seiner Erfahrung die
Erscheinungsgestalten eines göttlichen Wirkens erkennt und dieses
Wirken Gott als dem »Subjekt zurechenbarer Handlungen« zu-
schreibt. Ein Problem entsteht dabei erst daraus, daß diese Zuschrei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 299

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bung gewöhnlich zweifach geschieht. Der Beter versteht die Ereig-
nisse, von denen er rühmend spricht, als »Taten Gottes durch die
Hand von Menschen« und schreibt sie deswegen sowohl dem gött-
lichen als auch einem menschlichen Täter zu. (Sowohl Gott als auch
Mose können »der Herausführer aus Ägypten« genannt werden, wie
dies auch der hebräischen Wortbedeutung des Namens »Mose« =
»Herausführer« entspricht – Ob dieser hebräischen Wortbedeutung
des Namens »Mose« noch eine andere, ägyptische, vorgelagert sei,
kann an dieser Stelle außer Betracht bleiben.) Der göttliche wie der
menschliche Täter sind dann »Personen«, wenn man darunter Sub-
jekte zurechnungsfähiger Handlungen versteht.

Deshalb muß der Begriff des »zurechnungsfähigen Subjekts«
auf charakteristische Weise weiterentwickelt werden, wenn er diese
theologische Anwendung gestatten soll. Denn durch die im religiö-
sen Zusammenhang geläufige Doppel-Zuschreibung wird die streng
juridische Betrachtung bereits verlassen. Dort kann eine Handlung
jemandem umso weniger zugeschrieben werden, je mehr eine andere
Person Einfluß auf ihren Verlauf und ihr Ergebnis genommen hat.
Wenn mehrere Personen zur Erreichung eines gemeinsamen Hand-
lungszieles zusammenwirken, muß der »Anteil« der einzelnen Per-
son von dem jeder anderen eindeutig unterschieden werden können,
um eine juridische Zuschreibung möglich zu machen. Eine solche
Unterscheidung von »Anteilen« am heilswirksamen Ergebnis der je-
weils betrachteten Handlung ist aber schon ganz allgemein bei den
»Taten Gottes durch die Hand von Menschen« nicht möglich; am al-
lerwenigsten aber bei der einen, alles entscheidenden Heilstat, die
Gott durch seinen Sohn vollbracht hat. Daraus aber scheint zu folgen:
Ist Gott selbst der Täter aller heilswirksamen Taten, dann sind Men-
schen allenfalls seine willenlosen Werkzeuge; dann aber können
diese Taten ihnen nicht in einem juridischen Sinne zugeschrieben
werden. Folglich sind diese Menschen in diesem Zusammenhang
entweder nur »Sachen« (wie dies auch die Metapher vom »Werk-
zeug« nahelegt), nicht aber Personen; oder sie sind nicht zurech-
nungsfähige Subjekte »neben« dem göttlichen Subjekt, sondern aus-
schließlich dessen Erscheinungsgestalten. Die »Monarchianer« des 2.
und 3. Jahrhunderts haben diese Folgerung gezogen. Sie führten alles
heilswirksame Handeln auf eine einzige »Arché« zurück und wollten
deshalb den Sohn nicht als eine eigene Person im Gegenüber zum
Vater anerkennen, sondern verstanden ihn als dessen bloße Erschei-
nungsgestalt.

300 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wiederum, wie schon bei der Ansicht von der »Überpersönlich-
keit« Gottes, ist hinzuzufügen: Auch bezüglich der Ansicht der
»Monarchianer« ist es nicht Sache des Philosophen, apriori über die
»Rechtgläubigkeit« einer derartigen Ansicht zu urteilen. Auch der
»Monarchianismus« widerspricht nicht den Bedingungen religiöser
Erfahrung überhaupt. Wohl aber hat eine philosophische Einübung
in die Theologie die doppelte Aufgabe, einerseits verständlich zu ma-
chen, wie es zu dieser Auffassung kommen konnte, andererseits
deutlich werden zu lassen, aus welchen Gründen die christliche Über-
lieferungsgemeinschaft als ganze sich mit dieser Interpretation nicht
zufriedengeben konnte. Und wiederum wird sich zeigen: Es ist eine
spezifische Art religiöser Erfahrung, die der christlichen Überliefe-
rungsgemeinschaft ein solches Gottesverständnis nicht auf die Dauer
akzeptabel erscheinen ließ. Und auch in diesem Falle war es der spezi-
fisch geschichtliche Charakter dieser Erfahrung, der die Christenheit
nötigte, das Verhältnis zwischen Gott und dem Christus auf andere
Weise zu bestimmen.

Die Ansicht der »Monarchianer« entspricht einem juridischen
Personbegriff, der zu einer jeweils gegebenen Tat Eindeutigkeit der
Zuschreibung verlangt und deshalb jede Doppel-Zuschreibung ver-
bietet. Die christliche Überlieferungsgemeinschaft als ganze aber
konnte sich mit dieser Interpretation nicht zufriedengeben. Denn
das Auftreten des Christus hatte seinen Ort in der Geschichte der
Ekklesia Israel. In dieser Geschichte sind mannigfache Gegenwarts-
mittler des göttlichen Sprechens und Handelns tätig geworden. Jeder
von ihnen wollte nichts anderes als Gottes eigenes Wort und Werk zu
erfahrbarer Gegenwart bringen. Aber jeder von ihnen war, bei unver-
minderter Selbstlosigkeit dieses Dienstes, kein willenloses Werkzeug
sondern eine eigenverantwortliche Person, die auf Gottes freie Er-
wählung mit der Freiheit des menschlichen Gehorsams zu antworten
hatte. Nur so wurde der Dienst dieser Gegenwartsmittler zu einer
Phase in der Geschichte Gottes mit den Menschen.

Das gilt auch von dem »geliebten Sohn«, zu dem der Vater sich
bekennt46. Denn wenn die Geschichte Gottes mit seinem Volke in
jene kritische Phase eingetreten ist, in welcher das erwählte Volk die
Gott-Ferne der Völker stellvertretend zu durchleiden hat, und wenn
in dieser Lage die Hoffnung sich auf den »erwählten Knecht« richtet,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 301

»Natur« und »Person«

46 Vgl. die Taufszene nach Mt. 3,17 und Parallelen und die Erzählung von der Verklä-
rung Jesu nach Mt. 17,5 und Parallelen.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der in einem Akt der »Selbst-Entleerung« diese Gott-Ferne auf sich
nimmt und überwindet, dann ist auch dieser Akt ein Ausdruck freien
Gehorsams und zeigt so an, daß der Sohn dem Vater in personaler
Eigenverantwortung gegenübertritt. Dieser freie Gehorsam aber ist
die Antwort des Sohnes auf die ebenso freie Erwählung, mit der der
Vater ihn zu seinem »geliebten Knecht« gemacht hat.

Dem entspricht es, daß die christliche Überlieferungsgemein-
schaft sich nicht nur an den Vater, sondern auch an den Sohn mit
hymnischen Prädikationen wendet (»qui tollis peccata mundi«). So
schreibt sie ihm das, was er in seiner irdischen Lebens- und Leidens-
zeit getan hat, als gegenwärtig und immer neu geschehend zu und
verknüpft diese Anamnese mit der Bitte, neu und erneuernd zu wir-
ken, was er ein für allemal schon gewirkt hat (»miserere nobis«). In
solchen hymnischen Prädikationen und Deprekationen wendet die
Gemeinde sich an Christus nicht als ein willenloses Werkzeug des
göttlichen Heilswirkens, aber auch nicht nur als eine Erscheinungs-
gestalt des Vaters, sondern zugleich als selber in Freiheit tätige
Person.

Auf die oben (S 264) gestellte Frage, ob der Begriff der »Person«
etwas dazu beitragen könne, Jesu Tod und Auferweckung auszulegen,
kann daher eine zweite Antwort gegeben werden (vgl. S. 295). Dieser
Begriff bezeichnet, bezogen auf die ganze Geschichte Gottes und der
Menschen, beide als die Partner eines Verhältnisses von Freiheit zu
Freiheit: Dem freien Akt der Erwählung antwortet der freie Akt des
Gehorsams; so werden Gott und die von ihm erwählten Menschen, je
auf ihre Art, zu Subjekten heilswirksamen Handelns in der Geschich-
te. Freilich gewinnt dieses personale Verhältnis von Erwählung und
Gehorsam im Falle des »erwählten Knechtes« Jesus eine besondere
Gestalt, durch die es sich von der Erwählung und von dem Gehorsam
früherer Gegenwartsmittler unterscheidet. Das liegt vor allem daran,
daß der besondere Auftrag dieses Erwählten von unvergleichlicher
Art ist: Er kann die Gottferne der Welt, die er gemeinsam mit der
Ekklesia Israel durchleidet, nur deshalb überwinden, weil auch in sei-
nem Tode, dieser äußersten Gestalt der Selbst-Entleerung, die ganze
Fülle der Gottheit in ihm wohnt. Nur so kann sein Tod zum Sieg
werden, der die Welt überwindet. Noch im Tode ist er heilschaffend
wirksam auf eine Weise, wie nur Gott selbst wirken kann: Noch am
Kreuze handelt er aus jenem »principium actuum« heraus, das »Na-
tura divina« heißt. Aber auch diese paradoxe Einheit von Leere und
Fülle ist Folge einer personalen Erwählung, die er durch seinen per-

302 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonalen Gehorsam beantwortet hat. Die theologische Rede von der
»Verschiedenheit in den Personen« in der »Einheit der Natur« ist da-
zu bestimmt, die unverwechselbare Stelle Jesu in der Geschichte Got-
tes mit seinem Volk zu bezeichnen: Jesus tritt, wie alle Diener am
göttlichen Heilswerk, dem Vater in einem Akt freien Gehorsams ge-
genüber und wird doch zugleich in einer Weise tätig, die nur aus der
Einheit mit dem Vater hervorgehen kann. Der Sieg über den »Für-
sten dieser Welt« und die Heraufführung »eines neuen Himmels
und einer neuen Erde« müssen als ganze und in allen ihren Momen-
ten dem einen Gott zugeschrieben werden. Die theologische Aussage,
daß Vater und Sohn, in der Verschiedenheit ihrer Personen, gleich-
wohl in der Einheit ihrer Natur (ihres gemeinsamen »Aktprinzips«)
verbunden sind, versucht dieser Aufgabe Rechnung zu tragen. Die
Begriffe, deren die Theologie sich bei ihren Aussagen bedient, sind
dazu bestimmt, die Bedingung zu benennen, die die Erfüllung des-
jenigen Auftrags möglich gemacht hat, durch den der Sohn die Ge-
schichte der Ekklesia Israel zu ihrer Fülle bringen konnte.

Dabei ist deutlich, daß der Begriff der Person über seine rein
juridische Bedeutung hinaus weiterentwickelt werden mußte, wenn
eine solche Aussage über die Einheit der Natur in der Zweiheit der
Personen möglich sein sollte, und daß geprüft werden muß, ob bei
dem Versuch einer solchen Weiterentwicklung der Personbegriff
widersprüchlich wird und damit seine Bedeutung verliert.

d) Der moralische Personbegriff und das Problem eines personalen
Verhältnisses zu Gott

Das Problem wird nicht leichter lösbar, sondern eher noch komplexer,
wenn man darauf hinweist, daß ein rein juridischer Personbegriff
und die damit verbundene rein juridische Weise der »Zurechnung«
nicht ausreichen, um zu bestimmen, was theologisch gemeint ist,
wenn von der »Personalität« des Vaters und des Sohnes gesprochen
wird. Denn das Verhältnis zwischen Vater und Sohn ist offensichtlich
nicht rein juridischer, sondern weit mehr moralischer Natur. Alles,
was der Sohn ist, ist Ausdruck seiner vorbehaltlosen Hingabe an
den Vater und damit Antwort auf die ebenso vorbehaltlose Selbst-
hingabe des Vaters, der alles, was sein ist, dem Sohn gegeben hat47.

Aber gerade dann, wenn man zur Beschreibung dieses Verhält-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 303

»Natur« und »Person«

47 Vgl. die Gebets-Anrede Jesu an den Vater »Alles, was mein ist, ist dein, und was dein
ist, ist mein« – Joh 17,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisses den oben entwickelten moralischen Begriff der Person her-
anzuziehen versucht, wird es fraglich, ob dieser Begriff sich auf Gott
anwenden läßt. Denn an früherer Stelle wurde gesagt: Eine Hand-
lung einem Handelnden im moralischen Sinne »zurechnen« bedeu-
tet: nachweisen, daß er diese Handlung nur »mit der Ganzheit seiner
Person« vollziehen konnte, weil sich an ihr entschied, ob er in unge-
teilter Selbsthingabe sich selber gewinnen oder verlieren werde; eine
»Person« im moralischen Sinne des Wortes ist deshalb ein Wesen,
das auch im Verhalten zum äußerlich Unscheinbaren die Entschei-
dung über Selbstfindung oder Selbstverlust fällen kann. Dieses mo-
ralische Verständnis der Person ist vor allem für das interpersonale
Verhalten von entscheidender Bedeutung. In ein personales Verhält-
nis zum Anderen einzutreten, scheint unmöglich, wenn für diesen
Anderen nichts davon abhängt, wie dieses Verhältnis sich im inter-
personalen Dialog weiter entwickelt. Wer sich nicht selber finden
muß und sich bei diesem Versuch auch verlieren könnte, für den
kann auch die Begegnung mit anderen Personen nicht jene Bedeu-
tung gewinnen, kraft derer sich in dieser Begegnung auch für ihn
»alles entscheidet«. Und einem solchen Wesen kann man nicht »per-
sonal« begegnen, d. h. sich an den Anderen in der Gemeinsamkeit des
Wagnisses binden. Daraus aber scheint zu folgen: Ein Gott, der, »selig
in sich selber«, nichts zu verlieren hat, ist für den Menschen kein
möglicher Partner einer interpersonalen Begegnung und kann darum
von ihm nicht als »Person« erfahren werden.

Dabei kann es als Ausdruck frommer und darum selbstloser
Freude an Gottes Größe gelten, wenn der Mensch darauf verzichtet,
in Gott eine »Person« im eben beschriebenen Sinne zu suchen. »Wer
Gott liebt, kann nicht wollen, daß Gott ihn wieder liebt«, meinte Spi-
noza48. Seine Auffassung läßt sich, über den Wortlaut der zitierten
Stelle hinausgehend, so erläutern: Es gibt, wie Spinoza an anderer
Stelle bemerkt, eine Liebe Gottes zu allen endlichen Dingen, die dar-
aus folgt, daß Gott sich selber liebt und deswegen alles bejaht, was
aus seiner unendlichen inneren Lebenskraft hervorgeht. Und es gibt
eine Liebe des Menschen zu Gott, die darin besteht, daß der Mensch
das göttliche »Ja« zu allen endlichen Ausdrucksgestalten dieser un-
endlichen göttlichen Lebensfülle mitvollzieht. Aber diese göttliche
und menschliche Liebe stehen nicht in einem Verhältnis personaler
Gegenseitigkeit. Eine solche personal gegenseitige Liebe nämlich

304 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

48 Baruch Spinoza, Ethik, 5. Teil, Lehrsatz 19.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlösse ein, daß der Liebende sich an den Geliebten wagend hingibt
und so das Risiko eingeht, sich selber in dieser Hingabe zu verlieren,
wenn der Geliebte ihm die angemessene Antwort verweigert. Wer
sich daher in selbstloser Weise an Gottes Größe freut, wird sich, so
ist Spinozas Überzeugung, auch darüber freuen, daß Gott in seinem
Verhältnis zum Menschen niemals etwas zu verlieren hat, sondern
über jedes Risiko erhaben ist. Der Fromme wünscht seinem Gott die
Gefährdungen nicht, die in jeder interpersonalen Beziehung enthal-
ten sind; er freut sich vielmehr darüber, daß Gott über alle derartigen
Gefährdungen erhaben ist, und verzichtet deswegen darauf, Gott als
»Person« zu denken.

Wiederum ist hinzuzufügen: Es ist nicht Sache des Philosophen,
eine solche Auffassung apriori als »rechtgläubig« oder »irrgläubig«
in einem theologischen Sinne zu beurteilen. Auch jene »fromme
Selbstlosigkeit«, die »um der Ehre Gottes willen« auf den Wunsch,
von Gott geliebt zu werden, verzichtet, kann Ausdruck einer religiö-
sen Erfahrung sein. Wohl aber hat eine philosophische Einübung in
die Theologie die Aufgabe, einerseits verständlich zu machen, wie es
zu einer solchen Auffassung kommen konnte, andererseits deutlich
werden zu lassen, warum die christliche Überlieferungsgemeinschaft
sich dieser Überzeugung nicht anschließen konnte. Und wiederum
zeigt sich: Es sind nicht die Bedingungen religiöser Erfahrung über-
haupt, die einem solchen Gottesverständnis entgegenstehen, sondern
die spezifischen Inhalte derjenigen Erfahrungen, die die »Forma
Mentis« der Christenheit geprägt haben.

Auf die soeben gestellte zweifache Frage kann deswegen geant-
wortet werden: Der frohe Verzicht darauf, die Liebe zu Gott als Teil
eines personalen Wechselverhältnisses zu verstehen, resultiert aus
einem Personverständnis, das soeben das »moralische« genannt wor-
den ist; denn nach diesem Personverständnis würde der Gedanke
einer »Personalität« Gottes einschließen, daß er es nötig hat, durch
Selbsthingabe sich selber zu finden, und daß diese Notwendigkeit es
ihm möglich macht, in der freien Bindung an einen geliebten Men-
schen (oder ein geliebtes Volk) das Risiko des Selbstverlustes ein-
zugehen. Unter dieser Voraussetzung ist die Freude darüber, daß Gott
nicht »Person« ist und nicht in ein interpersonales Verhältnis zum
Menschen eintreten kann, ein Ausdruck der »wahren Frömmigkeit«.

Die jüdisch-christliche Überlieferungsgemeinschaft aber konnte
sich diese Auffassung nicht zueigen machen. Sie hat das Verhältnis
des »Bundes« zwischen Gott und dem Volk stets als ein interpersona-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 305

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les Verhältnis verstanden; dieses ergibt sich nicht aus der Notwendig-
keit des göttlichen Wesens, kraft derer Gott sich selbst nicht lieben
kann, ohne seine Geschöpfe zu lieben, sondern aus einem Akt (oder
einer Abfolge von Akten) der göttlichen Freiheit. Und sie hat Gottes
freie Entscheidung für diesen Bund stets als Ausdruck seiner Bereit-
schaft verstanden, »die Last des Volkes zu tragen«, also beispielswei-
se mit dem sündig gewordenen Volk in die Verbannung zu gehen
oder sich, mit der Zerstörung des Tempels, des eigenen Ortes in die-
ser Welt zu berauben. Davon, daß für Gott, weil er »selig ist in sich
selbst«, in der Begegnung mit dem Menschen nichts auf dem Spiele
stehe, kann bei einem solchen Verständnis des Bundes nicht die Rede
sein. Gleichwohl bleibt bestehen: Gott hat »Selbstfindung« nicht nö-
tig und wird vom »Selbstverlust« nicht bedroht; nur deswegen bleibt
er der Herr der Geschichte, auch jener besonderen Geschichte, die er
zu der seinen gemacht hat, indem er sich ein besonderes Volk als sein
Bundesvolk erwählt hat.

Auf die an früherer Stelle aufgeworfene Frage, was der Begriff
der »Person« zur Deutung von Jesu Tod und Auferweckung beitragen
könne, kann also eine dritte Antwort gegeben werden: Dieser Begriff,
in seiner moralischen Bedeutung verwendet, bezeichnet den Vater
und den Sohn in jenem gegenseitigen Verhältnis vorbehaltloser Hin-
gabe, in welchem ihre Freiheit auf unvergleichliche Weise hervor-
tritt. Ist der Tod am Kreuz die Vollgestalt der Selbsthingabe des Soh-
nes an den Vater, so ist die Auferweckung von den Toten die
Vollgestalt der Treue des Vaters gegenüber dem Sohn, durch welche
der Vater alles, was sein ist, an den Sohn verschenkt hat. Dieses Ver-
hältnis wechselseitiger freier Selbsthingabe zwischen dem Vater und
dem Sohn ist der Grund, der dem Tod und der Auferweckung Jesu als
einem besonderen Ereignis in der Geschichte universale Heilsbedeu-
tung verleiht und in diesem Ereignis nicht nur die Geschichte Israels,
sondern die ganze Geschichte Gottes mit den Menschen zu ihrer Fül-
le gelangen läßt.

Das aber bedeutet: Zum Verständnis dessen, was »Bund« und
»Erwählung« bedeutet, ist dasjenige Verständnis von »Person« und
»Interpersonalität«, das soeben das »moralische« genannt wurde,
ebenso unentbehrlich wie unzulänglich. Es ist unentbehrlich, weil
für das Verhältnis zwischen Gott und seinem erwählten Volk, vor
allem aber für das Verhältnis zwischen dem Vater und dem Sohn
das Moment der gegenseitigen freien Selbsthingabe konstitutiv ist.
Es ist unzulänglich, weil die geläufige Weise, wie die Begriffe »Per-

306 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


son« und »Interpersonalität« im moralischen Sinne verstanden wer-
den, nicht geeignet erscheint, die Souveränität Gottes gegenüber al-
len Wechselfällen der Geschichte auszudrücken: Gott kann gerade
deshalb in jeder Situation des Menschen und der Welt Heil schaffen,
weil er selbst, trotz aller Vorbehaltlosigkeit seiner liebenden Selbst-
Hingabe, allen Gefahren enthoben ist, in die die Menschen sich durch
eigene Schuld haben verstricken können. Auch dieses Personver-
ständnis bedarf also einer Weiterentwicklung, wenn es geeignet sein
soll, als Gottesprädikat verwendet zu werden und in diesem Zusam-
menhang zunächst das Verhältnis zwischen Gott und seinem erwähl-
ten Volk, sodann aber spezieller das Verhältnis zwischen dem Vater
und dem Sohn zu bezeichnen. Und wiederum ist zu fragen, ob eine
solche »Weiterentwicklung« möglich ist, ohne daß der Begriff der
Person widersprüchlich wird und dadurch seine Bedeutung verliert.

Die christliche Überlieferung konnte also weder auf den kulti-
schen noch auf den juridischen noch auf den moralischen Begriff der
»Person« verzichten, wenn sie die Eigenart des Christus und seines
besonderen Verhältnisses zum Vater beschreiben wollte. Das kulti-
sche Personverständnis war unentbehrlich, um verständlich zu ma-
chen, daß der Christus als die »Ikone« Gottes dessen heilswirksame
Gegenwart in der Welt vermittle; das juridische Personverständnis
war unentbehrlich, um davon zu sprechen, daß die »Selbstlosigkeit«
des Sohnes, der nichts aus sich selbst heraus sagen und tun, sondern
allein das Wort und Werk des Vaters gegenwärtig setzen wollte, als
Folge einer zweifachen Freiheit verstanden werden mußte: der Frei-
heit des Vaters, der seinen geliebten Sohn »erwählt« hat, und der
Freiheit des Sohnes, der dem Willen des Vaters gehorsam war. Und
in dieser zweifachen Freiheit erwies sowohl der Vater als auch der
Sohn sich als Person, der das Wirken zum Heile der Menschen rüh-
mend zugeschrieben werden kann und muß. Das moralische Person-
verständnis war unentbehrlich, um die Beziehung Gottes zu seinem
Volk, die in der Beziehung zu seinem »geliebten Knecht« zur Fülle
gelangt war, als eine personale Beziehung zu beschreiben, in welcher
Gott die Geschichte seines erwählten Volkes bzw. seines erwählten
Knechts sich als seine eigene Geschichte zueigen macht, um so auch
die Gefährdungen dieser Geschichte, denen sein Volk und vor allem
sein Knecht ausgesetzt waren, mitzutragen und gerade dadurch zu
überwinden.

So unentbehrlich jedoch alle drei Personbegriffe für die Aus-
legung der christlichen Botschaft sind, so sehr wurden doch zugleich

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 307

»Natur« und »Person«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Schwierigkeiten deutlich, die sich einer christologischen oder tri-
nitätstheologischen Anwendung dieser Begriffe in den Weg stellten.
Die christliche Überlieferungsgemeinschaft mußte daher versuchen,
diese Begriffe weiterzuentwickeln. Doch ergibt sich dadurch, mit Be-
zug auf den Personbegriff, erneut die Frage, die an früherer Stelle
bezüglich der Verwendung des Begriffs »Natur« gestellt werden
mußte: Behalten diese Begriffe noch ihre klar angebbare Bedeutung,
wenn sie auf eine Weise »weiterentwickelt« werden, die sie dazu ge-
eignet machen soll, christologisch bzw. trinitätstheologisch verwen-
det zu werden? Oder ist das, was soeben (in wohlwollender Interpre-
tation) »notwendige Weiterentwicklung von Begriffen« genannt
worden ist, in Wahrheit ein Verfahren, durch welches vorgefundene
philosophische Begriffe, um theologisch »verwendbar« zu werden,
ihre Bedeutung fortschreitend verlieren und zu »leeren Worthülsen«
werden?

4. Drohender Bedeutungsverlust oder legitime
Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

a) Zum erreichten Problemstand:
Der drohende Bedeutungsverlust philosophischer Begriffe
bei ihrer Übernahme in die Theologie

Die Begriffe »Person« und »Natur« sind nicht biblischen Ursprungs.
Es handelt sich um philosophische Begriffe, die von Theologen vor-
gefunden und zur Beantwortung solcher Fragen verwendet wurden,
die sich aus der Aufgabe ergeben, die Inhalte der Glaubensverkündi-
gung zu verstehen. Solche Fragen sind schon aus den Erfahrungen
erwachsen, die die Jünger in ihren Begegnungen mit Jesus vor und
vor allem nach seiner Auferstehung gemacht haben.

Ihre Begegnungen mit dem Auferstandenen waren von solcher
Art, daß es sich nicht von selbst verstand, in ihm denjenigen wieder-
zuerkennen, der den Jüngern aus seinem vor-österlichen Leben ver-
traut war. Er selbst mußte ihnen dazu die Augen öffnen und ihnen
zurufen »Fürchtet euch nicht, ich bin es«. Der philosophische Begriff
der Person aber erschien geeignet, diese Identität auszudrücken; denn
er war schon im philosophischen Zusammenhang dazu geprägt wor-
den, der Frage »Wer ist dieser?« als Leitfaden zu dienen, um so die
Identität eines Menschen in der Unterschiedenheit seiner Erschei-

308 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsgestalten zu benennen. Und weil die Theologen darin die Frage
der Glaubenden nach der Identität Jesu wiedererkannten, konnten sie
diesen Begriff zur Beantwortung dieser Glaubens-Frage verwenden.

Aber schon während der Lebenszeit Jesu war die Frage »Wer ist
dieser?« gestellt worden, hier freilich nicht als Frage nach seiner
Identität, sondern als Frage nach der Quelle der Kraft, aus der heraus
sein Tun zu verstehen war.(»Wer ist dieser, daß ihm sogar Sturm und
Wellen gehorchen?«) Und diese Frage gewann an Dringlichkeit, als
die Taten Jesu im Lichte seines Todes und seiner Auferweckung neu
gedeutet werden mußten: als vorausweisende Zeichen, deren Bedeu-
tung erst in der heilschaffenden Kraft dieses Todes und dieser Auf-
erweckung sichtbar wurde. Die Frage »Wer ist dieser?« gewann so
den neuen Inhalt: Wer ist der, dessen Tod »die Welt und ihren Für-
sten besiegt« und dessen Auferweckung denen, die an ihn glauben,
Anteil am Leben der neuen Welt gegeben hat? Der Begriff der »Na-
tur«, im philosophischen Kontext geprägt, um jenes »Principium ac-
tuum« zu benennen, das in allem Tun und Leiden eines Seienden
seinen Ausdruck findet, schien geeignet, um auch die so verstandene
Frage der Glaubenden »Wer ist dieser?« auf angemessene Weise zu
stellen und zu beantworten. Denn schon im philosophischen Zusam-
menhang war diese Frage angesichts solcher Erfahrungen aufgebro-
chen, in welchen die spezifische Art des Tuns und Leidens, die an
einem Seienden beobachtet wurde, auf ein spezifisches »Aktprinzip«
zurückverwies. Freilich wurde die so verstandene Frage nach der
»Natur« eines Seienden im philosophischen Zusammenhang auch
dann, wenn sie durch das Tun und Leiden eines Individuums ver-
anlaßt wurde, gewöhnlich als Frage nach der »spezifischen Diffe-
renz« einer Art von Seienden verstanden: So etwa wenn der Chor in
der sophokleischen Tragödie »König Ödipus« angesichts seines
Schreckens über dieses individuelle Schicksal in den Ruf ausbrach
»Vieles ist schrecken-erregend, aber nichts ist schrecken-erregender
als der Mensch«.

Unerachtet dieses Unterschieds gibt es also eine Form-Ver-
wandtschaft zwischen der Frage der Glaubenden »Wer ist dieser?«,
die sie im Blick auf Jesus stellen, und jenen Fragen, die die Philo-
sophie am Leitfaden der Begriffe »Person« und »Natur« zu stellen
und zu beantworten versucht. Beide Male wird nach der Identität
des Begegnenden in der Differenz seiner Begegnungsweisen und
nach der Quelle der Kraft zu besonderen Weisen des Tuns und Lei-
dens gefragt. Das rechtfertigte den Versuch, die Begriffe »Person«

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 309

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und »Natur« aus dem philosophischen in den theologischen Kontext
zu übernehmen. Dort konnten sie dazu verwendet werden, die beiden
Aufgaben zu erfüllen, die in der Frage »Wer ist der Christus?« impli-
ziert waren: die identifikatorische Aufgabe, den Christus und seine
unverwechselbarn Identität in der Vielheit, ja in der Divergenz seiner
Erscheinungsgestalten zu wiederzuerkennen, und die hermeneuti-
sche Aufgabe, die vielfältigen Weisen seines Wirkens und Leidens
aus einer einheitlichen Quelle seiner Potentialität begreiflich zu ma-
chen.

Dieser Gebrauch philosophischer Begriffe zur Auslegung der
Verkündigung von Christi Tod und Auferweckung kann verein-
fachend in folgender Weise beschrieben werden: Christus mußte
Mensch sein; denn nur ein Mensch kann sterben und diesen Tod in
einem Akt freier Selbsthingabe auf sich nehmen. (Der Gedanke an
einen Gott, der als solcher und nicht durch einen Akt der »Mensch-
werdung« fähig ist, zu sterben, ist zwar in den Mythen der Völker
verbreitet und hat auch in die Philosophie Aufnahme gefunden, z. B.
bei Heraklit, hatte aber in der Überlieferung Israels keinen Platz.) Er
mußte göttlichen Wesens sein; denn nur was ein Gott tut und leidet,
kann über Heil und Unheil der ganzen Welt entscheiden. Aber dieses
göttliche Wesen durfte nicht als ein Allgemeinbegriff gedacht wer-
den, unter den mehrere »Götter« subsumiert werden könnten. Keine
Christologie kann ihrer eigenen Absicht treu bleiben, wenn sie gegen
die Überzeugung von Gottes Einheit und Einzigkeit verstößt. Wenn
der Christus göttlichen Wesens ist, dann ist er dem Vater nicht nur
»wesens-gleich«, so wie z. B. jeder Mensch jedem anderen Menschen
wesensgleich ist, sondern er ist mit dem Vater »wesens-eins«. Gott
und der Christus bilden gemeinsam ein einziges »Prinzip« aller heil-
schaffenden Wirksamkeit; und dies war, gemäß der aristotelischen
Philosophie, die Definition der »Natur« (»natura est essentia inquan-
tum est principium actuum«). Diese Wesens-Einheit (consubstantia-
litas) mit Gott hob jedoch seine Verschiedenheit vom Vater nicht auf;
er konnte ihm gegenübertreten und zu ihm »Du« sagen. Denn nur so
konnte er seinen Tod in einem Akt des freien Gehorsams gegen den
Vater auf sich nehmen und seine Auferweckung als einen ebenso
freien Ausdruck der Treue des Vaters empfangen. Dies machte es nö-
tig, ihn (und in einem weiteren Schritt der Explikation auch den
Geist) als eine vom Vater verschiedene »Person« zu denken. Die
theologische Rede von den zwei »Naturen« in der einen »Person«
des Christus und von den drei »Personen« in der einen göttlichen

310 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Natur« gewinnt ihren Bedeutungsgehalt daher, daß sie dazu be-
stimmt ist, die universale Heilsbedeutung des individuellen Lebens,
Wirkens und Leidens Jesu aus seinem einmaligen Verhältnis zum
Vater begreiflich zu machen, durch das dieser eine Mensch sich von
allen anderen Dienern am göttlichen Heilswirken unterschied.

Freilich sind bei diesem Versuch auch die Schwierigkeiten deut-
lich geworden, die sich bei einer solchen Übertragung von Begriffen
aus dem philosophischen in den theologischen Kontext ergeben.
Denn auch für die Begriffe »Natur« und »Person« gilt, wenn sie im
theologischen Kontext verwendet werden, das Kriterium, das an frü-
herer Stelle für jeden theologischen Begriffsgebrauch angegeben
worden ist (s. o. S. 264 ff.): An sie ist die kritische Frage zu richten,
was sie dazu beitragen können, Christi Tod und Auferstehung als je-
nes Ereignis zu deuten, in dem die Geschichte Israels, im Durchgang
durch ihre Krisis, zur Fülle gelangt.

Die soeben versuchte Darstellung der Weise, wie die Theologie
diesem Kriterium zu genügen versucht, hat gezeigt: Derartige Be-
griffe können nicht unkritisch in den theologischen Kontext über-
nommen werden, sondern bedürfen dazu einer besonderen Weise
ihrer Weiterentwicklung. Das gilt für den Begriff der »Natur«, der
so weiterentwickelt werden mußte, daß die »Annahme der Men-
schennatur« durch den göttlichen Logos und die »Teilgewinnung an
der göttlichen Natur«, die der auferstandene Christus den Glauben-
den gewährt, widerspruchsfrei gedacht werden können. Auf eine sol-
che Weiterentwicklung beider Begriffe waren die Bemühungen der
Theologen gerichtet, die schließlich in den Konzilien von Nizäa und
Chalkedon ihren für die folgende Kirchengeschichte normativen Ab-
schluß gefunden haben. Doch bleibt auch in diesem Zusammenhang
die »eschatologische Zeitansage« das Kriterium, an dem diese Bemü-
hungen gemessen werden müssen. Nur so läßt sich entscheiden, ob
sie und alle an sie anschließenden denkerischen Anstrengungen der
Christologie und der Trinitätstheologie ihr Thema erreichen oder
verfehlen. Spricht eine derartige Christologie und Trinitätslehre
noch von einem konkreten, unverwechselbaren Ereignis inmitten
der Geschichte, vom Tode und von der Auferweckung Jesu von Na-
zareth? Oder wird dabei – oft ohne daß die Vertreter dieser Christo-
logie und Theologie dies bemerken – das Historische zum bloßen
Beispiel, an dem »ewige Vernunftwahrheiten« veranschaulicht wer-
den? Dabei kann es sich um solche »ewigen Wahrheiten« handeln,
die das Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen – und zwar zu

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 311

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedem Menschen als einem solchen – betreffen, z. B. die Wesensver-
wandtschaft zwischen göttlicher und menschlicher Natur. Dann wür-
de an Jesus nur deutlich, was von jedem Menschen gilt und deshalb
im Prinzip auch von denen erkannt werden kann, die Jesus nicht ken-
nen: »… wie auch etliche Poeten bei euch gesagt haben: Wir sind sei-
nes Geschlechts«49. Es kann sich auch um solche ewigen Wahrheiten
handeln, die das Wesen Gottes betreffen, z. B. jene innere »Lebendig-
keit« dieses Wesens, das sich im ewigen Hervorgang des Sohnes aus
dem Vater und des Geistes aus beiden manifestiert. Die kritische Fra-
ge lautet dann jedesmal: Leisten solche Aussagen über das Wesen
Gottes und des Menschen noch das, um dessentwillen sie entwickelt
worden sind? Bleiben sie Interpretamente des konkreten historischen
Christus-Ereignisses? Oder geht dabei der Bezug zur Geschichte ver-
loren?

Daraus ergeben sich zunächst philosophische Fragen: In welcher
Bedeutung werden die Begriffe »Natur« und »Person« verwendet,
um die soeben beschriebene theologische Funktion erfüllen zu kön-
nen? Wie verhält sich diese Bedeutung zu derjenigen, in der die glei-
chen Begriffe in ihrem ursprünglichen philosophischen Kontext ver-
wendet zu werden pflegen? Und wenn beide Bedeutungen sich
voneinander unterscheiden: Führt diese Re-Interpretation ursprüng-
lich philosophischer Begriffe zu inneren Widersprüchen, die sie zu-
letzt ihres Inhalts berauben? Besteht nicht die Gefahr, daß die Theo-
logie, indem sie aus einem ursprünglich philosophischen Begriff
(»Natur«, »Person«) gewisse Bedeutungsmomente entfernt, die
nicht in ihre Aussageabsicht passen, zuletzt nur »leere Worthülsen«
zurückbehält, die sich auch für eine theologische Argumentation
nicht eignen?

Diese Gefahr des Bedeutungsverlustes läßt sich genauer be-
schreiben, wenn man die Funktion in Erinnerung ruft, die die Begriffe
»Natur« und »Person« im philosophischen Zusammenhang erfüllen.
Der Begriff der »Natur« hat primär hermeneutische Funktion. Er lei-
tet dazu an, in allem, was ein Seiendes wirkt oder leidet, jene einheit-
liche Prägung aller dieser Akte wiederzuerkennen, die ihrerseits auf
seinen »Actus primus«, auf die für dieses Seiende charakteristische
Weise seines »Am-Werke-Seins«, zurückgeführt werden kann
(s. o. S. 274 ff.). Diese hermeneutische Funktion des Naturbegriffs
aber scheint verlorenzugehen, wenn behauptet wird, eine identische

312 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

49 Apg 17,28.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person könne »zwei Naturen« haben, aus der je eigene Akte entsprin-
gen (z. B. je besondere göttliche oder menschliche Akte des Erkennens
und Wollens), oder wenn vorausgesetzt wird, eine Person könne eine
ihr ursprünglich fremde Natur »annehmen« oder einer anderen Per-
son an der ihren »Anteil gewähren«. Denn durch derartige Behaup-
tungen wird die hermeneutische Aufgabe preisgegeben, in der Viel-
heit der erfahrbaren Weisen, wie ein Mensch sich tätig und leidend
verhält, die ungeteilte Einheit eines »actus primus« wiederzuerken-
nen. Was aber bleibt dann noch von dem Begriff »Natur« übrig?

Entsprechend muß festgestellt werden: Der Begriff der »Person«
hat primär identifikatorische Funktion. Er leitet dazu an, an der ge-
meinsamen Eigenart einer Vielfalt von Akten, die als spezifisch »per-
sonale« Akte gelten, die Identität dessen zu erkennen, der diese Akte
vollzieht. Diese Funktion freilich erfüllt der Begriff der Person, ge-
mäß seiner dreifachen Bedeutung, auf drei verschiedene Weisen.
Und die Anleitung zur Identifikation mißlingt, wenn man beständig
zwischen den drei Bedeutungen des Personbegriffs hin- und her-
springt. Eben dieser Wechsel zwischen den Personbegriffen aber
scheint bei den Versuchen unvermeidlich zu sein, das Heilige oder
die Gottheit in der Mannigfaltigkeit ihrer Akte wiederzuerkennen.
Dieses ist einerseits das von allen seinen Erscheinungsgestalten ver-
schiedene Wesen (Choristón), das in diesen Gestalten jeweils neu sei-
ne Gegenwart gewinnt (párestin), aber mit keiner von ihnen zur Iden-
tität verschmilzt. (Daraus entsteht der Anschein, das Heilige könne,
da es von jeder seiner erfahrbaren Erscheinungsgestalten verschieden
ist, niemals personhaft »von Angesicht zu Angesicht« begegnen.)
Andererseits ist es das freie Subjekt, das sich die Diener seiner Parou-
sía erwählt, über die Art ihres Dienstes entscheidet und so mit ihnen
in ein personales Verhältnis von Freiheit zu Freiheit eintritt. Und es
wird drittens eben dadurch zum Partner einer Geschichte, in der es an
den Chancen und Gefahren seines Erwählten teilnimmt, den es dazu
ermächtigt und verpflichtet, durch Selbsthingabe an seinen Auftrag
erst sich selber zu finden. Entsprechendes gilt von menschlichen Per-
sonen, sofern sie in ihrem Bezug zum Heiligen gedacht werden. Jede
von ihnen ist »durch-tönende« Gegenwartsgestalt des Heiligen (und
also Person im kultischen Sinne, der die Handlungen, die sie voll-
zieht, und die Worte, die sie spricht, nicht als die ihren zugerechnet
werden dürfen – »Meine Rede ist nicht die meine, sondern dessen, der
mich gesandt hat«); andererseits ist sie Adressat einer Berufung, die
in freiem Gehorsam beantwortet werden will (und also Person im ju-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 313

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ridischen Sinne, die sich ihr Tun und Lassen zuschreiben lassen muß
und für deren Folgen Verantwortung trägt); schließlich ist sie Partner
des Heiligen in einer Geschichte, in der über ihre Identitätsfindung
bzw. ihren Identitätsverlust erst entschieden wird (und also Person
im moralischen Sinne des Wortes). Durch die gleichzeitige Verwen-
dung in diesen drei verschiedenen Bedeutungen aber verliert der Be-
griff der »Person« sowohl in seiner Anwendung auf das Heilige als
auch in seiner Anwendung auf den Menschen seine eindeutige iden-
tifikatorische Funktion. Was aber bleibt dann noch von dem Begriff
der »Person« übrig?

Beweisen, so lassen diese Fragen sich zusammenfassen, all diese
Versuche etwas anderes, als daß die philosophischen wie die theologi-
schen Kritiker eines solchen theologischen Gebrauchs metaphysi-
scher Begriffe gleichermaßen im Recht sind: die philosophischen Kri-
tiker, die die theologische Verwendung dieser Begriffe als Grund
ihrer »Sinn-Entleerung« beurteilen, und die theologischen Kritiker,
die diese Begriffe, weil sie metaphysischen Ursprungs sind, für theo-
logisch inapplikabel halten? Zur Debatte steht also nicht nur die be-
griffsgeschichtliche Frage, ob der theologische Sprachgebrauch einer
älteren, in der Philosophie entwickelten Verwendung der Begriffe
»Natur« und »Person« gerecht zu werden vermag, sondern die logi-
sche Frage, ob diese Begriffe, wenn sie christologisch bzw. trinitäts-
theologisch verwendet werden, nicht gerade diejenigen Funktionen
verlieren, um derentwillen die Theologen sie aus dem ursprünglich
philosophischen Kontext entlehnt haben.

Schon jetzt aber sei angemerkt: Diesen philosophischen Fragen
korrespondieren theologische: Können derartige Begriffe ihre theo-
logische Funktion noch erfüllen (eine »eschatologische Zeitansage«
auszulegen), wenn sie, um nicht innerlich widersprüchlich zu wer-
den, ihren ursprünglich philosophischen Bedeutungsgehalt beibehal-
ten? Viele von denen, die von der »Überpersönlichkeit« Gottes spre-
chen, halten konsequent am kultischen Personbegriff fest, aber um
den Preis, daß Gott nicht Person »ist«, sondern durch den Dienst sei-
ner Gegenwarts-Mittler erst ein »Antlitz« gewinnt, durch das er
»hindurch-tönt«. Die Monarchianer haben konsequent am juri-
dischen Personbegriff festgehalten, aber um den Preis, daß das Heils-
wirken nur einer einzigen Person zugerechnet werden kann, dem Va-
ter, während der Sohn nur dessen Erscheinungsgestalt ist. Spinoza
hat konsequent am moralischen Personbegriff festgehalten, wonach
eine Person sich nur in Akten der Selbsthingabe gewinnt, aber um

314 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Preis, daß es als Ausdruck der wahren Frömmigkeit erschien,
nicht zu wollen, daß Gott sich als ein Liebender erweise und so die
Ohnmacht des Liebenden auf sich nehme, der sich vom Geliebten
abhängig macht. Führt aber, so lautet die Gegenfrage, ein solcher Ver-
such, philosophische Begriffe in ihrer unverkürzten Bedeutung fest-
zuhalten, nicht dazu, daß die Theologie »einem fremden Gesetz un-
terworfen wird« und damit auch die Botschaft, die sie auslegen will,
einem solchen »fremden Gesetz« unterwirft? Auf solchen kritischen
Anfragen beruht der Widerstand, den manche Theologen, vor allem
in jüngerer Zeit, der Auslegung der biblischen Christus-Botschaft
mit Mitteln der griechischen Philosophie entgegensetzen; das freilich
nötigt diese Theologen auch zu einer gewissen Skepsis gegenüber der
Christologie und Trinitätslehre der frühen christlichen Konzilien
(Nizäa, Chalzedon). Und in diesem Zusammenhang pflegen diese
Theologen die »Heraufkunft eines nachmetaphysischen Zeitalters«
dankbar zu begrüßen und die geeigneten Interpretamente der christ-
lichen Botschaft nicht in einem »metaphysischen«, sondern in einem
»nachmetaphysischen« Denken zu suchen.

Nun könnte man gegen philosophische und theologische Kriti-
ker dieser Art den Einwand erheben: In ihrer Argumentation wird
die Bedeutung von Begriffen und ihrer Geschichte überschätzt. Die
begriffshistorische Frage nach dem »ursprünglichen Kontext«, in
dem ein Begriff geprägt worden ist, präjudiziert nicht die logische
Frage, was er in seinem jeweiligen, vielleicht nicht »ursprünglichen«,
Kontext bedeute. Es steht jedem Sprecher, z. B. auch dem Theologen,
frei, die Begriffe, die er gebraucht, selber so zu definieren, wie es sei-
ner Aussage-Absicht entspricht. Und wenn andere Sprecher, z. B.
Philosophen, die gleichen Begriffe in einer anderen Bedeutung ver-
wenden, entsteht daraus kein Schade für die Argumentation, solange
nur jeder von beiden deutlich genug angibt, in welchem Sinne er die
von ihm verwendeten Begriffe, z. B. »Natur« oder »Person«, ge-
brauchen will.

Diesem Einwand könnte zugestimmt werden, wenn nicht gewis-
se Begriffs-Entlehnungen gerade von der Absicht geleitet wären, ei-
nige Bedeutungsmomente beizubehalten, die dem Begriff (z. B. dem
der »Natur« und der »Person«) in seinem ursprünglichen Kontext
eigen gewesen sind, auf andere Bedeutungsmomente aber zu ver-
zichten. Dann entsteht das logische Problem, ob die »übernomme-
nen« mit den »nicht-übernommenen« Bedeutungsmomenten in
einem so engen Zusammenhang stehen, daß eine solche Auswahl un-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 315

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter ihnen nicht möglich ist. Ist es logisch möglich, an dem Begriff der
»Natur« als dem »Principium actuum« festzuhalten und zugleich zu
bestreiten, daß jedes Seiende in seinem Tun und Leiden nur einem
einzigen derartigen Prinzip folgen kann? Ist also die Rede von zwei
Naturen in der einen Person Christi logisch widerspruchsfrei? Und
weiterhin: Ist es logisch möglich, an dem Begriff der »Person« als
dem Subjekt zurechenbarer Akte festzuhalten und zugleich die glei-
chen Akte verschiedenen Personen zuzurechnen, sofern diese in ihrer
Natur »konsubstantial« sind? Ist also die Rede von drei göttlichen
Personen in einer einzigen göttlichen Natur ohne inneren logischen
Widerspruch möglich? Geht aufgrund solcher Widersprüche diesen
Begriffen nicht diejenige Funktion verloren, um derentwillen sie ge-
bildet worden sind? Hat die logische Inkohärenz der so verwendeten
Begriffe nicht ihre Funktionslosigkeit zur Folge? Und wird auf diese
Weise nicht ihre philosophische wie ihre theologische Verwendung
gleichermaßen verdorben?

Freilich lautet die Gegenfrage: Welche Alternative steht der
Theologie zur Verfügung, um ihre eigene Aufgabe zu erfüllen? Diese
Aufgabe besteht darin, die Frage »Wer ist dieser?«, die angesichts der
Zeugnisse von Jesus von Nazareth aufbricht, so zu stellen, daß dabei
deutlich wird, wonach in dieser Frage eigentlich gefragt wird: nach
der unverwechselbaren Identität Jesu (und dies meint der Begriff
der »Person«) und nach der Quelle der Kraft, aus der sein Wirken
hervorgeht (und das meint Begriff des »Principium actuum« oder
der »Natur«). Stehen der Theologie, wenn sie auf die Verwendung
dieser philosophischen Begriffe verzichten will, andere Begriffe zur
Verfügung, um den Zusammenhang zu beschreiben zwischen dem,
der Jesus ist, und dem, was er in seinem Tun und Leiden wirkt? Oder
muß sie dazu ganz neue Begriffe entwickeln? Und wie könnten diese
aussehen? Oder bleibt sie auf die kritische Aneignung philosophi-
scher Begriffe angewiesen?

Stellt man die Frage so, dann ist wiederum an die Ergebnisse der
einleitenden Überlegungen zur Methode zu erinnern: Begriffe sind
keine feststehenden Größen, sondern haben ihre Geschichte. Diese
ergibt sich nicht aus willkürlichen Veränderungen ihres Gebrauchs,
sondern daraus, daß sie aus Erfahrungen entspringen und dazu die-
nen, die Fragen zu stellen und zu beantworten, die in solchen Erfah-
rungen aufbrechen. Aber Erfahrung ist ein Dialog mit der Wirklich-
keit, und schon unsere Fragen und mit ihnen unsere Begriffe sind
erste Antworten, die wir auf den Anspruch des Wirklichen geben.

316 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Anspruch aber erweist sich gegenüber unserer Antwort als »je
größer« und nötigt uns immer wieder, unsere Fragestellungen und
Begriffe weiterzuentwickeln. An dieser Entwicklung von Begriffen
aber hat der Dialog unter solchen Menschen einen ausgezeichneten
Anteil, die sich gegenseitig diesen je größeren Anspruch des Wirk-
lichen aufgrund unterschiedlicher Erfahrungen und deshalb auf un-
terschiedliche Weise bezeugen.

Wendet man diese Ergebnisse der Methoden-Reflexion auf die
soeben gestellte Frage an, dann gewinnt sie folgende Gestalt: Bleibt
die Theologie darauf angewiesen, auch aus fremden Erfahrungen zu
lernen, um jenen Kontext aufzubauen, innerhalb dessen das, was den
Glaubenden in der Begegnung mit Jesus widerfährt, seine Stelle fin-
den muß, um aus der Subjektivität des bloßen Erlebens zum Inhalt
objektiv gültiger Erfahrung zu werden? Gilt auch für sie, was an frü-
herer Stelle, bei den Überlegungen zur Methode, allgemein und ab-
strakt gesagt worden ist: Die Begegnung zwischen unterschiedlichen
Traditionen der Fragestellung und des Begreifens ist der ausgezeich-
nete Ort, an dem der vorantreibende Anspruch des Wirklichen, der
die Geschichte jeder dieser Traditionen in Gang hält, im Zeugnis des
jeweils Anderen vernehmbar wird und so auch zum vorantreibenden
Moment der jeweils eigenen Geschichte werden kann?

b) Philosophische Gründe einer Weiterentwicklung:
Die Frage nach dem Verhältnis von »Natur« und »Person«
des Menschen zu seiner Freiheit

In Fragen wie denen, die soeben gestellt worden sind, kommt der Ver-
dacht zum Ausdruck, die Theologie müsse, wenn sie derartige Begrif-
fe benutzen will, wählen zwischen einem Gebrauch, der diese Begrif-
fe ihres ursprünglichen philosophischen Inhalts beraubt, ohne ihnen
einen anderen eindeutigen Bedeutungsgehalt zu geben, und einem
anderen Gebrauch, der zwar begrifflich klar bleibt, aber die spezi-
fische Aussage-Absicht der Theologie verfehlt. Es ist dieser Verdacht,
der immer wieder Philosophen, aber auch Theologen dazu veranlaßt
hat, der theologischen Verwendung philosophischer (vor allem meta-
physischer) Begriffe ablehnend gegenüberzustehen. Dieser Verdacht
aber bleibt unwiderleglich, solange nicht gezeigt werden kann, daß
nicht nur ein Bedürfnis der Theologie, sondern eine innere Sach-
Notwendigkeit der Philosophie selbst eine Weiterentwicklung der
Begriffe »Natur« und »Person« notwendig gemacht hat. Nur dann

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 317

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann geprüft werden, ob diese aus innerphilosophischen Gründen
notwendige Weiterentwicklung der Begriffe zugleich dahin geführt
hat, daß auch die Frage ihrer theologischen »Anwendbarkeit« sich
auf neue Weise stellt.

Dies ist nun in der Tat der Fall; und die erwähnte innerphiloso-
phische Sachnotwendigkeit betrifft das Verhältnis der Begriffe »Na-
tur« und »Person« zum Begriff der »Freiheit«. Der Begriff der »Na-
tur«, so hat sich gezeigt, bezeichnet die »Wesenheit des Dinges als
das Prinzip seiner Akte«, näherhin die Eigenart jenes »Ersten Am-
Werke-Seins« (próte enérgeia, actus primus), die allen nachfolgen-
den Akten des Wirkens und Leidens ihre unverwechselbare Eigenart
verleiht. Die so verstandene Natur ist deswegen das Prinzip der onti-
schen Selbstbestimmung jedes Seienden, die auch noch allen Weisen,
wie es »von außen« beeinflußt und also fremdbestimmt wird, ihr be-
sonderes Gepräge verleiht. Aber das so verstandene Prinzip der onti-
schen Selbstbestimmung ist zugleich die Grenze der willentlichen
Selbstbestimmung: Kein Wesen kann sich durch eine Entscheidung
seines Willens ein anderes Wesen (essentia) und damit eine andere
Natur (natura) geben. So notwendig freilich diese Feststellung von
den Grenzen der Willensfreiheit sind, die dem Handelnden durch sei-
ne Natur gezogen werden, so bleibt doch die Frage offen, ob damit die
besondere Natur derjenigen Wesen schon getroffen wird, die zum
Vollzug personaler Akte fähig sind.

Falls man, in Übereinstimmung mit der philosophischen Tradi-
tion, ein Unterscheidungsmerkmal personaler Akte darin sieht, daß
sie in Freiheit vollzogen werden, stellt sich die Frage so: Bleibt, tradi-
tionell gesprochen, der »Actus primus«, der Vollzug des eigenen
Seinsaktes, wirklich unbetroffen von der freien Entscheidung über
den Vollzug der »actus secundi«?

In der aristotelischen Tradition wurde dieser Zusammenhang so
beschrieben, daß der »Actus primus« die Potentialität definiert, die
durch die »Actus secundi« realisiert wird. (So ist der Mensch kraft
seiner Natur als sinnenhaftes und zugleich geistbegabtes Wesen fä-
hig, Sprache zu entwickeln, durch die er geistige Inhalte im sinnen-
haften Zeichen zum Ausdruck bringt. Aber diese Fähigkeit realisiert
sich in sekundären Akten, in welchen der Mensch in konkreten
Sprachgemeinschaften eine konkrete Sprache erlernt.) Die Freiheit
besteht dann darin, die geeigneten Mittel zu wählen, die zur Errei-
chung derjenigen Ziele dienen, die durch die Potentialität der eigenen
Natur vorgezeichnet sind. (So steht es dem Menschen frei, mit wem

318 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und worüber er ein Gespräch führen will. Aber wenn er von der po-
tentiellen Sprachfähigkeit, die ihm von Natur aus zukommt, zur
wirklichen Sprachfähigkeit übergehen will, steht es ihm nicht frei,
mit überhaupt niemandem über irgendeinen Gegenstand zu spre-
chen: Eine konkrete Sprache erlernt man, indem man hört und
spricht.)

Doch bleibt zu fragen, ob dieses Verständnis der Freiheit (als Fä-
higkeit, die Mittel zu wählen, die zur Erreichung eines vorgegebenen
Zieles geeignet sind) dem besonderen Charakter der sittlichen Frei-
heit genügt. Ist der »Seinsvollzug« einer Person wirklich unveränder-
lich und immer der gleiche, ganz unabhängig von jenen nach außen
hervortretenden Tätigkeiten, durch die ein frei handelndes Wesen
sich auf spezifisch sittliche Weise an andere hingibt und sich in dieser
Selbsthingabe selber auf neue Weise gewinnt? Ist es dem Bedeu-
tungsgewicht freier Akte, insbesondere der sittlichen, angemessen,
zu sagen, die »Selbstgewinnung durch Selbsthingabe« betreffe nur
den »akzidentellen Zustand« des Handelnden und lasse sein Wesen
und seine Natur unberührt? Und falls man, aus welchen Gründen
auch immer, an dieser ontologischen Aussage festhalten und alle
Rückwirkungen der Handlungen auf das Subjekt darauf einschrän-
ken will, daß sie dessen »akzidentellen Zustand« verändern: wie
muß man diese ontologischen Aussagen verstehen, wenn sie die mo-
ralische Aussage nicht bedeutungslos machen soll, wonach Selbstfin-
dung nicht anders als durch Selbsthingabe möglich ist?

Fragen dieser Art zeigen: Nicht nur mit Rücksicht auf die Erfor-
dernisse der Theologie, sondern aus innerphilosophischen Gründen
ist eine Weiterentwicklung des Naturbegriffs nötig, wenn er der Ei-
genart solcher Subjekte gerecht werden soll, die zum Vollzug sittlich
freier Akte fähig sind.

Entsprechendes gilt vom Begriff der Person. Dieser Begriff be-
zeichnet, so hat sich gezeigt, den Handelnden bzw. Leidenden, sofern
er in der Vielfalt und im Wechsel seiner Verhaltensweisen als der
identische wiedererkannt werden kann; der Personbegriff aber erfüllt
diese seine identifikatorische Funktion auf drei Weisen, die vonein-
ander deutlich unterschieden sind: die kultische, die juridische und
die moralische Identifikation. So notwendig indessen diese Unter-
scheidung ist, so bleibt doch die Frage offen, ob sie für sich allein
schon ausreicht, um der Bedeutung freier Handlungen für den Han-
delnden als Person gerecht zu werden. Gerade für die Person im mo-
ralischen Sinne des Wortes ist es charakteristisch, daß die drei ge-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 319

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nannten Bedeutungen dieses Begriffs sich wechselseitig implizieren:
Gewiß verlangt der kultische Begriff der »Persona« mit Recht, daß
diese als das bloße Medium für ein Sprechen und Handeln begriffen
wird, das nicht ihr, sondern dem Repraesentierten zugeschrieben wer-
den muß. Aber folgt daraus, daß sie diese »Rolle« (im ursprünglichen,
der Bühnensprache entstammenden Sinne dieses Wortes) nicht in
einem Akt freier Verantwortung übernimmt, der ihr auch im juri-
dischen Sinne des Wortes »Person« zugerechnet werden muß? Und
gewiß verlangt der juridische Begriff der »Person« mit Recht, daß
dem Täter all seine Taten (und Leiden) in gleicher Weise zugeschrie-
ben werden, sodaß dessen personale Eigenart erst in der Gesamtreihe
ihrer Verhaltensweisen sich vollständig manifestiert. Aber folgt dar-
aus, daß die Biographie des Täters nur fortschreitend offenbar macht,
wer er immer schon gewesen ist, oder gibt es in dieser Biographie
auch Ereignisse, in denen die Person in Freiheit darüber entscheidet,
wer sie werden wird, weil sie Möglichkeiten findet, sich hinzugeben
und in solcher Hingabe »ein anderer Mensch zu werden«? Dies ge-
schieht in jenem sittlichen Akt, in dem der Mensch sich aus der »Zer-
streuung« in die Vielfalt der Handlungsziele befreit und jenes »eine
Notwendige« findet, das seine ungeteilte Hingabe fordert und ihm
erst so eine inhaltsgefüllte Identitätsfindung in Aussicht stellt.

Fragen dieser Art zeigen: Das Problem des Begriffs »Person«
(und des darin implizierten Begriffs der »sittlichen Identität«) be-
trifft vor allem sein Verhältnis zum Begriff der moralisch verstande-
nen Freiheit. Wie muß die Person als das unverwechselbare Subjekt
moralischer Zuschreibung verstanden werden, wenn dieses Subjekt
einerseits als vorgegebene Voraussetzung des sittlichen Aktes, ande-
rerseits als dessen Ergebnis begriffen werden soll, sodaß die Person
erst im Akt der sittlichen Selbsthingabe »geboren« wird? Stellt man
die Frage so, dann zeigt sich erneut: Nicht nur mit Rücksicht auf die
Erfordernisse der Theologie, sondern aus innerphilosophischen
Gründen ist eine Weiterentwicklung des Personbegriffs nötig, wenn
er der Eigenart solcher Subjekte gerecht werden will, die zum Voll-
zug sittlich freier Akte fähig sind.

c) Theologische Gründe einer Weiterentwicklung:
Die Frage nach dem rechten Verständnis der göttlichen Freiheit

In beiderlei Hinsicht also, sowohl für den Begriff der »Natur« als
auch für den Begriff der »Person«, ist es die Beziehung zum Begriff

320 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Freiheit, die im philosophischen Kontext eine Weiterentwicklung
dieser Begriffe nötig macht und an der jeder Versuch einer solchen
Weiterentwicklung gemessen werden muß. Ob die Begriffe »Natur«
und »Person« geeignet sind, die spezifisch menschliche Natur und die
spezifisch menschliche Weise, Person zu sein, zu bezeichnen, hängt
davon ab, ob sie ein angemessenes Verständnis der menschlichen
Freiheit vermitteln.

Das Gesagte gilt aber auch von der Weise, wie in der Theologie
von der »göttlichen Natur« und den »göttlichen Personen« gespro-
chen wird. Auch diese Begriffe erhalten ihre besondere Bedeutung
durch ihre Beziehung zum Begriff der »göttlichen Freiheit«. Und
auch in diesem Zusammenhang verlangen die Begriffe »Natur« und
»Person« eine Weiterentwicklung über ihre traditionelle Verwen-
dung hinaus, um dieser besonderen Beziehung zum Begriff »Frei-
heit« Rechnung zu tragen.

Theologisch nämlich wird die »göttliche Natur« so gedacht, daß
zu ihren Wesensmerkmalen die Fähigkeit gehört, sich in Freiheit an
ein anderes Subjekt zu binden und sich der Antwort dieses Anderen
auszusetzen. Das kann dadurch geschehen, daß der Vater sich durch
seine Liebe zu dem Menschen, den er geschaffen hat, verletzlich
macht und deshalb beleidigt und gekränkt werden kann. (Nur von
der Verletzlichkeit des Liebenden aus wird verständlich, was die Bibel
den »Zorn Gottes« nennt.) Es kann auch dadurch geschehen, daß der
Sohn sich, die Natur des Menschen annehmend, der Gewalt seiner
Feinde aussetzt. Die göttliche Natur (das »Prinzip«, aus dem alle
göttlichen Akte hervorgehen) erweist sich so als die Quelle von Ak-
ten der Liebe, die stets ein Moment von selbstgewählter Ohnmacht
einschließt. Diese ihrerseits aber steht im Dienste eines göttlichen
Heilswirkens, das den Menschen fähig macht, »wiedergeboren zu
werden« und so an der göttlichen Lebensfülle Anteil zu gewinnen.
Insofern gehört jene »Selbst-Entleerung«, die in der Menschwer-
dung des Sohnes ihre Vollgestalt erreicht hat, zu jedem Akt der gött-
lichen Zuwendung zur Kreatur und läßt jenes »Aktprinzip« erken-
nen, das in dem Satz zusammengefaßt ist »Gott ist die Liebe«.

Auch in diesem Falle gilt, was allgemein von dem Begriff der
»Natur« gesagt worden ist: Die Natur ist Grund der ontischen und
zugleich Grenze der willentlichen Selbstbestimmung. Sie ist Grund
der ontischen Selbstbestimmung: Alles, was Gott im Zustand seiner
»Selbstentleerung« von anderen erleidet, bleibt Ausdruck seiner
göttlichen Eigenart; und sogar der Akt der Selbst-Entleerung bleibt

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 321

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selber ein unverwechselbar göttlicher Akt, den in dieser Weise kein
nicht-göttliches Wesen setzen könnte. Gerade deswegen aber ist die
göttliche Natur zugleich Grenze der willentlichen Selbstbestim-
mung: Auch Gott kann durch keinen Willensakt aufhören, Gott zu
sein; und sogar die Ohnmacht des Liebenden, die er aus freiem Wil-
len auf sich nimmt, bleibt eine spezifisch göttliche Weise der Ohn-
macht und ist an ihren Wirkungen als göttlich zu erkennen – im Ge-
richt des göttlichen Zorns, der die selbstgewählte Verletzlichkeit des
Liebenden voraussetzt, und in der Heilswirkung der göttlichen Gna-
de, die noch die frei übernommene Ohnmacht zur weltverändernden
Kraft werden läßt. Und dennoch muß von der göttlichen Natur so
gesprochen werden, daß die spezifischen Akte der göttlichen Freiheit
nicht ihr Bedeutungsgewicht verlieren: Die göttliche Natur, die noch
der göttlichen Selbst-Entleerung den Charakter der unveräußerli-
chen Göttlichkeit wahrt, muß so gedacht werden, daß sie die Akte
der heilswirksamen göttlichen Freiheit nicht ausschließt, sondern be-
gründet: die »Annahme der Knechtsgestalt« und die dem »Knecht«
geschenkte »Teilgewährung an der göttlichen Natur«. Erst in diesen
Akten wird deutlich, was es bedeutet, auf spezifisch göttliche Weise
»frei« zu sein. Erst in solchen Akten der göttlichen Freiheit tritt jenes
besondere »Principium actuum« zutage, das »göttliche Natur« heißt.

Entsprechendes gilt von dem theologischen Begriff der gött-
lichen »Personen«. Von göttlichen »Personen« zu sprechen, ist nur
dann sinnvoll, wenn die »Einheit im Wesen« die Freiheit des Verhält-
nisses von Erwählung und Gehorsam weder ausschließt noch über-
flüssig macht. Die Sendung des Sohnes in die Welt und der Gehor-
sam, mit dem er diese Sendung annimmt, ist nicht einfach die
Erscheinungsgestalt des ewigen innergöttlichen Lebens; wäre es so,
dann geschähe sie mit der gleichen Notwendigkeit, mit der die »Zeu-
gung aus dem Vater vor aller Zeit« geschehen ist. Sie muß aber, wenn
sie ein Teil der Geschichte Gottes mit den Menschen sein soll, als das
Ergebnis freier Sendung von seiten des Vaters und freien Gehorsams
von seiten des Sohnes verstanden werden. Die »Annahme der
Knechtsgestalt« durch den Sohn kann nur dann als ein solcher Akt
des freien Gehorsams verstanden werden, wenn der Sohn schon vor
seiner Menschwerdung dem Vater als ein freies Subjekt gegenüber-
treten und sein »Siehe, ich komme« sprechen konnte.

Der Begriff der göttlichen »Personen« muß daher so gedacht
werden, daß zu ihren Wesensmerkmalen die Fähigkeit gehört, frem-
de Selbstbestimmung möglich zu machen, ohne damit die jeweils ei-

322 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gene Selbstbestimmung einzuschränken. Die Freiheit der göttlichen
Personen in ihrem Verhältnis untereinander ist in höchstem Maße
freimachende Freiheit, die nichts von dem verliert, was sie der ande-
ren Person mitteilt. Der Vater tritt, nach biblischem Verständnis,
nicht einen Teil seiner freien Wirksamkeit an den »erwählten Sohn«
ab, so wie ein König seinem Beauftragten einen Teil seiner Zustän-
digkeit abtritt und sich dann, bis zum Widerruf der Beauftragung,
des Eingriffs in die übertragene Zuständigkeit enthält. Er macht viel-
mehr durch seine Erwählung den Sohn fähig, zur wirksamen Gegen-
wartsgestalt eines Wirkens zu werden, das ihm allein vorbehalten
bleibt: Der Vater selbst bleibt der Sieger über die Welt und ihren
»Fürsten«. Der Sohn aber tritt, gleichfalls nach biblischem Verständ-
nis, in der Kraft seines Gehorsams nicht die Entscheidung über die
Heilswirksamkeit seines Tun und Leidens an den Vater ab, sodaß das,
was er »in persona patris« tut, nicht mehr ihm zugerechnet werden
könnte. Was er »in persona patris« wirkt, bleibt gleichwohl zugleich
seine eigene, ihm zuzurechnende Tat. Beide bleiben in uneinge-
schränkter Weise die Subjekte ihres Handelns, das jedoch in ungeteil-
ter Ganzheit jedem von ihnen zugerechnet werden kann. Was daher
soeben als das Problem der »doppelten Zurechnung« erschien, muß
in der besonderen Art von Freiheit begründet sein, die sowohl der
Erwählung durch den Vater als auch dem Gehorsam gegen ihm zu-
grundeliegt.

Das aber bedeutet: Von der Personalität des Vaters und des Soh-
nes und von ihrer gemeinsamen göttlichen Natur zu sprechen, setzt
ein spezifisches Verständnis ihrer Freiheit voraus. Jene besondere
Weiterentwicklung der Begriffe »Person« und »Natur«, die notwen-
dig ist, um von diesen Begriffen einen christologischen bzw. trinitäts-
theologischen Gebrauch zu machen, hängt von dieser spezifisch
theologischen Verwendung des Freiheitsbegriffs ab. Von diesem spe-
zifischen Freiheitsverständnis muß daher die Rede sein, wenn der
Begriff der »zwei Personen«, des Vaters und des Sohnes, aber auch
ihrer »einen göttlichen Natur« (ihres einen »principium actuum«)
sinnvoll verwendet werden soll. Gleiches aber gilt, wie sich gezeigt
hat, auch von der rein philosophischen Verwendung der Begriffe
»Natur« und »Person«, wenn sie auf den Menschen angewandt wer-
den. Darum bildet das Freiheitsverständnis den gemeinsamen Maß-
stab, an dem sowohl der philosophische als auch der theologische Ge-
brauch der Begriffe »Natur« und »Person« gemessen werden muß.
Daraus kann schon jetzt die Vermutung gewonnen werden: Wenn

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 323

Drohender Bedeutungsverlust oder Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es die Beziehung zum Begriff der Freiheit ist, die sowohl in philoso-
phischer aus auch in theologischer Hinsicht eine Weiterentwicklung
der Begriffe »Natur« und »Person« nötig macht, dann brauchen diese
beiden Formen der Weiterentwicklung nicht in einen Gegensatz zu-
einander zu treten. Beide Begriffe brauchen dann nicht, durch Rück-
sicht auf theologische »Anwendungsbedürfnisse«, ihre inhaltliche
Bestimmung zu verlieren oder, durch Rücksicht auf ihre philosophi-
sche Bedeutung, die theologische Aussage verkümmern zu lassen. Es
ist vielmehr damit zu rechnen, daß Philosophie und Theologie von-
einander lernen können, wenn sie, je auf ihre Art, bemüht sind, die-
sen Begriffen eine Bedeutung zu geben, die sowohl die Natur als auch
die Person in ihrer besonderen Beziehung zur Freiheit hervortreten
lassen.

Sechstes Teilergebnis

Eine Christologie, die sich metaphysischer Begriffe bedient, vor al-
lem der Begriffe »Person« und »Natur«, dient einer zweifachen Auf-
gabe. Der Begriff der Person, der die Frage beantwortet. »Wer ist die-
ser?«, dient dazu, den Christus in der Verschiedenheit seiner
Erscheinungsgestalten zu identifizieren, vor allem den Auferstande-
nen mit dem, den die Jünger aus der Zeit vor seinem Tode kannten
(»Fürchtet euch nicht, ich bin es«). Der Begriff der »Natur« soll die
vielfachen Weisen seines Wirkens und Leidens aus einem für ihn
charakteristischen »Principium actuum« verständlich machen. Doch
tritt der dazu notwendige, spezifisch theologische Gebrauch der Be-
griffe »Person« und »Natur« in Spannung zu derjenigen Bedeutung,
in der diese Begriffe in ihrem ursprünglichen, philosophischen Kon-
text verwendet werden. Das zeigt sich besonders deutlich in der Not-
wendigkeit, theologisch von einer »Consubstantialitas« der vonein-
ander verschiedenen göttlichen Personen und von der »Zweiheit der
Naturen« in der einen Person des Christus zu sprechen. Dieser theo-
logische Gebrauch ursprünglich philosophischer Begriffe läßt die
Frage entstehen, ob er in innere Widersprüche führt, die diese Begrif-
fe zuletzt ihrer Bedeutung berauben und zu »leeren Worthülsen«
werden lassen. Auf diesem Verdacht beruht sowohl die philosophi-
sche als auch die theologische Kritik an allen Versuchen einer »meta-
physischen Christologie«.

Dabei muß der spezifisch theologische Begriffsgebrauch daran

324 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemessen werden, was er zu jener »eschatologischen Zeitansage«
beiträgt, die der Botschaft von Jesu Tod und Auferweckung ihren un-
verwechselbaren Ort in der Geschichte der Ekklesia Israel zuweist.
Ein Schlüsselbegriff für diese »Verortung« des Christus-Ereignisses
in der Geschichte Israels lautet »Fülle« (Pléroma): Der Zeitpunkt des
Auftretens Jesu ist die »Fülle der Zeit«; in seinem Tun und Leiden
»mußten die Schriften zur Fülle gelangen«. Dies war nur möglich,
weil »in ihm die ganze Fülle der Gottheit wohnte«, aus der die Glau-
benden »Gnade um Gnade empfangen«. Freilich war diese Fülle an
jene »Entleerung« (Kénosis) gebunden, die der Sohn freiwillig auf
sich nahm und die auch alle, die ihm nachfolgen wollen, auf sich neh-
men müssen, um in der »Gestaltgemeinschaft« (Symmorphía) mit
seiner Niedrigkeit zur Gemeinschaft mit seiner Herrlichkeit zu ge-
langen. Es ist dieser Kontext von »Pléroma«, »Kénosis« und »Sym-
morphía«, in dem auch die Begriffe der Natur und der Person ihre
spezifisch theologische Bedeutung gewinnen.

Der Begriff der »Natur« (wenn er nicht auf die Allheit alles be-
lebten Seienden, sondern auf das Einzelne bezogen wird) bezeichnet
jene Eigenart des lebendigen Selbstvollzuges (»Actus primus«), aus
der sich die Möglichkeit aller empirisch beobachtbaren Weisen des
Tuns und Leidens (aller »actus secundi«) ergibt. Gerade daraus aber
resultiert die Schwierigkeit einer christologischen bzw. trinitätstheo-
logischen Verwendung des Naturbegriffs: Verliert er nicht jede Be-
deutung, wenn ausgesagt werden soll, daß eine Person eine fremde
Natur »annehmen« könne, so wie das göttliche Wort die Menschen-
natur angenommen hat? Und wie verhält es sich, wenn gesagt wer-
den soll, daß eine Person einer anderen eine »Teilhabe an seiner Na-
tur« anbieten könne, so wie der Auferstandene die Glaubenden zu
einem »consortium divinae naturae« beruft? Und wird der Begriff
der »Natur« nicht widersprüchlich, wenn er benutzt wird, um zu sa-
gen, daß mehrere Personen nicht nur eine gleiche Natur besitzen
(dann wären sie Individuen innerhalb einer gemeinsamen Art), son-
dern die identische Natur, so wie die drei göttlichen Personen sich
nicht nur hinsichtlich ihrer göttlichen Natur gleich sind (so wie auch
alle Menschen hinsichtlich ihrer Menschennatur), sondern die eine
und identische göttliche Natur besitzen (und deshalb nicht drei Göt-
ter sind, sondern ein einziger Gott)?

Entsprechendes gilt von dem Begriff der »Person«. Dieser
kommt einerseits in der Religionsphilosophie vor und bezeichnet
dort die Gestalt, in der ein göttliches Wesen im Kultus erfahrbar

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 325

Sechstes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenwärtig wird (so wie im Kultdrama die vom Schauspieler getra-
gene Maske – »persona« – die Gestalt ist, in welcher die Zuschauer
den Gott oder Heros, dessen Ankunft – »parousía« – gefeiert wird,
sinnenhaft als gegenwärtig erfahren). Andererseits wird der Begriff
der Person in der Rechts- und Moralphilosophie verwendet und be-
zeichnet dort das Subjekt, dem eine Handlung rechtlich bzw. mora-
lisch zugerechnet werden kann. Dabei dient diese Zurechnung zu-
gleich der Identifikation des Handelnden in der Vielfalt seiner
Tätigkeiten. Diese Identifikation gewinnt bei der moralischen Zu-
rechnung eine spezifische Gestalt, sofern der moralisch Handelnde
nur in der ungeteilten Hingabe an das, was er als das »eine Notwen-
dige« entdeckt hat, zur »Ganzheit seiner Person« gefunden hat. »Per-
son« ist, so verstanden, ein Wesen, das fähig ist, Handlungen oder
Unterlassungen zu setzen, in denen es sich als ganzes gewinnt oder
verliert, und das auf diese Weise auch am äußerlich Unscheinbaren
sich selbst gewinnen oder verfehlen kann.

Verwendet man den Personbegriff in seinem kultischen Sinne,
dann eignet er sich zwar, um auszusagen, daß im Sprechen und Han-
deln des Apostels Christus selbst der Sprechende und Handelnde ist,
oder um deutlich zu machen, daß die Worte und Taten Jesu Gottes
eigene Worte und Taten sind. Aber auf Gott selbst läßt sich dieser
Personbegriff nicht anwenden: Er ist nicht die Gestalt, in der er sin-
nenhaft erfahrbar begegnet (er bleibt der, den »kein Auge gesehen
hat«), sondern er nimmt sie an, indem er sich des Dienstes jener be-
dient, die für ihn in Worten und Handlungen zur »hindurch-tönen-
den« Gegenwartsgestalt werden. Ist er also ein »überpersönliches
Wesen«?

Der Personbegriff in seinem juridischen Sinne als Bezeichnung
eines Subjekts zurechenbarer Handlungen ist auf Gott und sein
Heilshandeln anwendbar. Aber muß dann allen Mittlern seiner
Heilswirksamkeit nicht die Personalität abgesprochen werden, sodaß
Propheten und Apostel als seine a-personalen Werkzeuge erscheinen,
der Sohn aber als seine bloße Erscheinungsgestalt, die ihm nicht in
einem Verhältnis von Ich und Du gegenübertreten könnte?

Der moralische Personbegriff schließlich, der ein Wesen be-
zeichnet, das zur Selbstfindung durch Selbsthingabe fähig ist,
scheint auf Gott schlechterdings unanwendbar zu sein, da Gott we-
der der Selbstfindung bedarf noch in der Selbsthingabe, falls er sich
zu einer solchen entschließt, irgendein Wagnis eingeht. Muß nicht
der »wahrhaft Fromme« im Gegenteil wünschen, daß Gott in diesem

326 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinne keine Person ist, die sich durch Akte der Liebe verletzlich ma-
chen könnte?

Sowohl hinsichtlich des Begriffs »Natur« als auch hinsichtlich
des Begriffs »Person« ist also die Frage zu stellen, ob sie zu leeren
Worthülsen werden, wenn sie christologisch bzw. trinitätstheo-
logisch verwendet werden, oder ob sie, um ihre ursprüngliche Bedeu-
tung zu behalten, bei ihrer theologischen Verwendung zu einem Ver-
ständnis Gottes und des Menschen führen, das der christlichen
Botschaft widerspricht.

Dieses Dilemma ist nur dann zu vermeiden, wenn sich zeigt:
Beide Begriffe können in einer Weise weiterentwickelt werden, die
eine derartige theologische Verwendung gestatten. Eine solche Wei-
terentwicklung philosophischer Begriffe ist freilich nur möglich,
wenn sie nicht nur im Interesse der Theologen als wünschenswert
erscheint, sondern sich aus innerphilosophischen Gründen als not-
wendig erweist. Eine solche Notwendigkeit zeigt sich in der Tat, weil
sich in der Philosophie der Neuzeit deutlicher als in der antik-mittel-
alterlichen Tradition herausgestellt hat, daß beide Begriffe enger, als
man früher gesehen hat, mit einem dritten Begriff zusammenhän-
gen: mit dem Begriff der Freiheit. Und eine philosophiehistorische
Betrachtung kann zeigen, daß die christliche Theologie, indem sie
sich um ihrer spezifisch theologischen Aufgabenstellung willen um
eine Weiterentwicklung der Begriffe »Natur« und »Person« bemüht
hat, auch der Philosophie Impulse vermitteln konnte, wenn diese
sich, um ihrer spezifisch philosophischen Aufgaben willen darum be-
müht hat, die Begriffe »Natur« und »Person« in ein angemessenes
Verhältnis zum Begriff der Freiheit zu bringen.

Wenn es aber sowohl theologische als auch philosophische
Gründe gibt, die es notwendig machen, die Begriffe »Natur« und
»Person« weiterzuentwickeln und sie in eine engere Beziehung zum
Begriff der »Freiheit« zu setzen, dann kann der Dialog zwischen
Theologie und Philosophie über die Begriffe »Natur« und »Person«
zum ausgezeichneten Beispiel dafür dienen, auf welche Weise Begrif-
fe eine Geschichte haben. An diesem Beispiel nämlich kann auf be-
sonders deutliche Weise abgelesen werden, wie der »Dialog mit dem
Wirklichen«, der »Erfahrung« heißt, in jenen Dialog verwoben ist,
den Menschen mit unterschiedlicher Tradition ihrer Fragestellungen
und Begriffe untereinander führen. In einem solchen Dialog kann
jeder der Beteiligten dem Anderen den vorantreibenden Anspruch
des Wirklichen bezeugen, der auch ihn zu einer veränderten Weise

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 327

Sechstes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Fragestellung und des Begreifens herausfordert – und zwar nicht
nur, um sich dem jeweils Anderen verständlich zu machen, sondern
um neue Möglichkeiten zur Erfüllung seiner jeweils eigenen Auf-
gabe zu entdecken.

Daraus ergibt sich die Frage, welchen Stellenwert dem Begriff
der Freiheit innerhalb einer transzendentalen Reflexion zukommt
und welchen Beitrag eine Theorie der speziell religiösen Erfahrung
leisten kann, um das Verständnis der Freiheit zu klären. Problemen
dieser Art ist Jong Jin Lee in seiner Dissertation »Transzendenz-
bewußtsein und praktische Vernunft – Richard Schaefflers Herme-
neutik der religiösen Erfahrung«, Stuttgart 2004, nachgegangen. Da-
bei konzentrierte sich sein Interesse darauf, zu erproben, ob ein
transzendentales Verständnis des sittlichen und der religiösen Praxis
zugleich ein fruchtbares Thema des interkulturellen Dialogs darstel-
len könne. Die folgenden Ausführungen mögen zugleich als ein Bei-
trag zu der von ihm angeregten Diskussion verstanden werden.

328 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Christus-Kerygma

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Philosophische Begriffe und ihre theologische Verwendung
	a) Zur Methode
	b) Erste Schritte einer Anwendung auf die Begriffe der »metaphysischen Christologie«

	2. Das Kriterium theologischen Begriffsgebrauchs: Die Aneignung der Überlieferung Israels
	»3. Natur« und »Person« – Zwei Beispiele für die Chancen und Schwierigkeiten des Versuchs, von metaphysischen Begriffen einen
	a) Der Begriff der »Natur«
	a) Grundlegende Erfahrungen als Quellen des philosophischen Begriffsgebrauchs
	b) Versuch einer theologischen Anwendung

	b) Der Begriff der »Person«
	a) Unterschiedliche Bedeutungen des Personbegriffs als Ausdruck unterschiedlicher Erfahrungen
	b) Der kultische Personbegriff – Probleme seiner theologischen Anwendung
	g) Der juridische Personbegriff und seine theologische Verwendung
	d) Der moralische Personbegriff und das Problem eines personalen Verhältnisses zu Gott


	4. Drohender Bedeutungsverlust oder legitime Weiterentwicklung philosophischer Begriffe?
	a) Zum erreichten Problemstand: Der drohende Bedeutungsverlust philosophischer Begriffe bei ihrer Übernahme in die Theologie
	b) Philosophische Gründe einer Weiterentwicklung: Die Frage nach dem Verhältnis von »Natur« und »Person« des Menschen zu seiner
	c) Theologische Gründe einer Weiterentwicklung: Die Frage nach dem rechten Verständnis der göttlichen Freiheit

	Sechstes Teilergebnis

