5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

5.2 Mehr-als-menschliche Lebensgrundlage: Ein neuer Boden der Tatsachen

»In this regard the ground surface is neither
superficial nor infrastructural, nor is it inert.
Itis rather, interstitial. Literally >standing
betweenc<earth and sky, it is the most active
of surfaces, the primary site of those
reactions, of which photosynthesis is the
most fundamental, on which all life
depends. Wherever life is going on, earthly
substances are binding with the medium of
air in the ongoing formation of the ground.«
Tim Ingold (2015): The Life of Lines, S. 43

Das vorherige Unterkapitel hat die Sedimentation und Stratifizierung als Prinzipien
mehr-als-menschlicher Realititsbildung auf der Erde nachzuweisen versucht. Sowohl
die soziohistorischen als auch die geologischen Formationen lassen sich dabei als iiber-
einander gelagerte Schichten verschiedenster Materialititen und Agentialititen begrei-
fen, welche als verdichtete und damit quasi-stabile Struktur von einer mannigfaltigen
Vergangenheit zeugen, aber auch, aufgrund ihrer ganz spezifischen Zusammenset-

134 einer an

zung, von konkreten Zukiinften kiinden. Diese neomaterialistische Lesart
Foucault sowie Deleuze und Guattari orientierten Morphogenese irdischer Wirklichkeit
untergrabt dabei explizit die moderne Gegeniiberstellung von humanen und nonhu-
manen Gestaltbildungen. Vielmehr werden die posthumanen Ge/Schichten der Erde
als ein Resultat interdependenter Werdensprozesse angesehen, die den Common Ground
des Anthropozin, die gemeinsame irdische Basis, eben weder als eine allein mensch-
liche noch rein natiirliche Tatsache begreifen lassen. Wie gerade gezeigt, schligt sich
die diskursive und epistemische Verfassung einer jeweiligen Epoche (das Gefiige des
Sichtbaren und Sagbaren, also das epochenspezifische Feld des Wissens), auch in den
materiellen Grundlagen jedes Zeitabschnittes nieder. Insbesondere die artefaktischen
und landschaftlichen Schichtungen, driicken in ihrer Zusammensetzung menschliche
wie auch nicht-menschliche Komponenten und Krifteverhiltnisse aus. Folglich ist
der Blick auf die iiber- und unter-irdischen Straten der gegenwirtigen Erdepoche fir
eine Spurensuche nach den sedimentierten Zeugnissen planetarer Transformationen
besonders geeignet.

Diese veranderte Blickfithrung kann durchaus noch Hoffnungsvolles zu Tage {or-
dern. Denn obwohl im Moment die anthropozinen Ge/Schichten vor allem Ausdruck
menschlicher Eroberungsfeldziige gegen nicht-menschliche Lebenswelten sind, die au-
genscheinlich in einer tragischen Selbstausléschung ihr Ende finden, so lassen sich den-
noch in vergangenen und gegenwirtigen Bereichen alternative Grundlagen interdepen-
denter und lebensfreundlicher Daseinsweisen aufzeigen. »[R]lenewing and reinvigora-
ting our contact with [...] sthe rough edges of the world«*, also um ein Einlassen auf

134 De Landa nenntseinen Aufsatz zur Erweiterung des Stratifizierungsprinzips im Untertitel »A Neo-
Materialist Interpretation« (De Landa 1996.).
135 Ingold in Clark/Szerszynski 2021, S.179.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

385


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

die der Homogenisierung und Vernichtung standhaltenden Areale des Lebens muss es
uns gehen, wenn wir die irdische Zukunft offen halten wollen. Diese Formen relationalen
Werdens zur Erneuerung eines zukunftstrichtigen Bodens der Tatsachen, und damit die
Erschaffung eines méglichen »counter-Anthropocene«™*, sollen im Folgenden exploriert
werden.

Der Verlust einer gemeinsamen Grundlage

Der bisherige Zustand der Erde stimmt dabei aber noch wenig optimistisch. Denn der
gemeinsam bewohnte und gebildete Boden, welcher »innerhalb der Okosphire [...] die
Basis [...darstellt], auf der menschliches [, pflanzliches] und tierisches Leben existiert«,
ist im erdgeschichtlichen Zeitalter des Menschen zahlreichen Bedrohungen ausgesetzt.
Bodenerosion, Verdichtung, Versalzung, Bodendegradierung und Verlust der Bodenbio-
diversitit sowie zunehmende Desertifikation haben die Lebensgrundlage auf dem Pla-
neten duflerst prekir werden lassen.”*® Dabei stellt dieser Verlust des Grund und Bodens
jedoch keineswegs eine Notwendigkeit dar, sondern spiegelt vor allem die gegenwirti-
gen unnachhaltigen, extraktivistischen und erdvergessenen Vorstellungen und Prakti-
ken eines kapitalistisch informierten Anthropozentrismus wider. Was Yusoff schon fir
die Lithosphire, also die tieferen Gesteinsschichten der Erde, diagnostiziert — »[...] the
most extreme forms of destratification that throw the strata into suicidal collapse (like
fracking, mountain top removal, and deep sea drilling)«"*® - gilt erst recht fiir die diin-
neren Bodenhorizonte niher an der Erdoberfliche.

Beispielhaft lisst sich hier etwa die Praxis industrieller Landwirtschaft anfiihren,
welche zu zehn bis sogar hundertfach erhdhten Erosionsraten gegeniiber den Bodenbil-
dungsprozessen fiihrt und die so von einem ungebremsten Verschleif und der Vernich-

14° Hilt man sich den anthropogenen Raub-

tung irdischer Existenzgrundlagen zeugt.
bau, der auf fast dreiviertel der eisfreien Erdoberfliche betriebenen Forst- und Land-
wirtschaft vor Augen, den dadurch hervorgerufenen Verlust intakter Okosysteme und
biologischer Diversitit, so spricht aktuell wenig fiir eine nachhaltige Zukunft.

Die Bedeutung des Erdbodens, das Verhiltnis von Erdbewohnenden und ihrem
Land, kann dabei fir die geosystemische Situation wie Transformation kaum iiber-
schitzt werden. Ein entsprechender IPCC-Bericht leitet seine Analysen deswegen wie
folgt ein: »Land provides the principal basis for human livelihoods and well-being in-
cluding the supply of food, freshwater and multiple other ecosystem services, as well

as biodiversity. [...] Land also plays an important role in the climate system.«* Es ist

136 Yusoff 2017, S.123.

137 Scheffer etal. 2010, S. 4. Herv. J.P

138 Vgl ebd,S.s.

139 Yusoff 2017, S.119.

140 Vgl. IPCC 2019, S.3.

141 Ebd., S. 2. Herv. J.P. Auch wenn Boden und Land in dem Bericht und generell nicht deckungsgleich
sind, so lassen sich viele der Aussagen im Sinne der Argumentation dennoch tbertragen. Land er-
streckt sich hierbei noch iber die oft nur wenige Dezimeter dicken Bodenhorizonte hinaus und
deckt auch oberflaichennahe Strukturen, wie Vegetation, Topographie und anthropogene Erzeug-
nisse ab, was jedoch auch im weiteren Sinne unter den eingefiihrten Kategorien der Erdschichten,

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

klar, dass diese obersten Schichten der planetaren Oberfliche, welche »die diinne und
verletzliche Haut der Erde bilden, [einer] besondere[n] Aufmerksamkeit bed[iirfen].«***
Neben ihrer Funktion als Quelle der globalen Nahrungsmittel-, Futter-, Holz- und En-
ergiegewinnung fungieren diese oft nur wenige Dezimeter dicken Boden nimlich auch
als entscheidende Treibhausgasregulatoren. Der Boden selbst, insbesondere Moore und
natiirlich die jeweilige Vegetation, binden grofRe Mengen von CO,, und anderen Treib-
hausgasen, welche jedoch durch anthropogene Bearbeitung, Rodung oder auftauenden
Permafrost ganz entscheidend zu den klimatischen Verinderungen des Planeten beitra-
gen. Allein die Agrar- und Forstwirtschaft sowie andere Landnutzungsformen sind hier
fiir fast ein Viertel aller anthropogenen Treibhausgasemissionen verantwortlich.** Die
obersten Strata erfilllen neben der Klimaregulation aber auch entscheidende »Filter-,
Puffer- und Speicherfunktionen«***. Insbesondere toxische Stoffe lagern sich dort an,
werden gebunden und zeugen so etwa von den menschlichen Schwermetall-, Plastik/
Miill- und Chemikalien-Belastungen der Okosysteme. Der Boden konstituiert damit

145 welcher innerhalb des

ein spezifisches Umweltmedium, einen »intermediate agent«
irdischen Milieus bzw. unter den verschiedenen Subsphiren moderiert. Die globalen
Wasser-, Gas- und Stoffkreisliufe passieren die schmalen Schichten und feinen Kapil-
laren der Pedosphire, wodurch dort eine entscheidende Verwandlung, Ablagerung oder
Freisetzung stattfindet. Somit fungiert dieses irdische Gefiige als hauchdiinne doch un-
verzichtbare Zwischen- und Ubersetzungsschicht, als Vermittlungs- und Kontaktzone

zwischen den unterschiedlichen planetaren Umwelten und Akteuren.

Die Pedosphare als rhizomatischer Lebensraum

Ein Einlassen auf und in den Boden hilft somit dabei, wieder ein Verstindnis der Er-
de als Versammlung aktiver terrestrischer Krifte statt eines passiven Hinter- und Un-
tergrundes aufzubauen. Gerade die Figuration der Pedosphire als >planetare Haut< evo-
ziert so eher die Idee eines lebendigen und komplexen Organismus, anstatt diesen und
seine Schichten, wie ab dem 19. Jahrhundert iiblich, »nur noch als Dreck oder Nutz-
masse«**® anzusehen. Tatsichlich fungiert der Boden nimlich als permeable und doch

Strata und Horizonte stets impliziert war. »[Land in this case means t]he terrestrial portion of the
biosphere that comprises the natural resources (soil, near-surface air, vegetation and other biota,
and water), the ecological processes, topography, and human settlements and infrastructure that
operate within that system.« (Ebd., S.1.) Nach einem 6konomischen Ansatz wurden iibrigens die
gesamten terrestrischen Okosystemleistungen auf gleichwertig zu dem globalen GDP von 75 Trilli-
arden USD geschatzt (vgl. ebd., S. 2. FN 12). Ob eine Quantifizierung der irdischen Beitridge zu einer
auf menschliche Bediirfnisse und Funktionslogiken ausgerichteten Weltwirtschaft jedoch positiv
zum Erhalt oder der Entwicklung einer diversifizierten oder resilienten Okosphire beitragt, darf
gerne bezweifelt werden.

142  Scheffer etal. 2010, S.1.

143 Diese verschiedenen Landnutzungsformen resultieren in ca. 13 % aller CO2-, 44 % aller Methan-
und 82 % aller anthropogenen Lachgasemissionen (vgl. IPCC 2019, S.7.).

144 Schefferetal. 2010, S. 5.

145 Peters 2016, S. 47.

146 Wessel 2021, S.10.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

387


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

schiitzende Hiille, deren Struktur und Intaktheit iiber den Zustand des gesamten Sys-
tems entscheidet: »Das Bild von der Haut der Erde lisst sich auch auf grof3e Katastro-
phen iibertragen. Wenn die Haut der Erde zerstort wird oder auseinanderreif3t, kann sie
ihre Funktion als Filter, Puffer und als Lebensraum nicht mehr wahrnehmen.«¥” Seien
es kosmische (Meteoriteneinschlige, Sonneneruptionen), erdeigene (Vulkanausbriiche,
Erdbeben, Wirbelstiirme) oder, wie aktuell, anthropogene Katastrophen, welche die vul-
nerable Oberfliche des Planeten schidigen, die diinne Schichtistin entscheidender Wei-
se fiir die terrestrischen Lebensbedingungen sowie ihre Habitabilitit verantwortlich.

Als irdische Epidermis ist der Boden damit Anzeiger einer globalen (wie lokalen)
Verfassung und macht als kritische Kontaktzone, also Uberschneidungsgebiet multipler
Geosphiren, das interdependente Erzeugen planetarer Wirklichkeit sichtbar. Denn erst
im Zusammenspiel von Litho-, Atmo-, Hydro- und Biosphire kann sich die Pedosphire,
als mehrschichtiger und multiagentieller Lebensraum bilden, der so menschlichen wie
nicht-menschlichen Tieren, Pflanzen und Mikroorganismen zum Habitat wird.™*® Die
Boden sind so nicht nur die Grundlage auf der sich irdisches Leben entfaltet, sondern
innerhalb der diinnen Pedosphire selbst befinden sich bereits Myriaden von Kleinst-
und gréfleren Organismen, die diese hervorbringen. Tatsichlich stellt der Erdboden das
irdische Habitat mit der wahrscheinlich gréfiten Biodiversitit iiberhaupt dar — mehr
als die Halfte aller irdischen Spezies leben im Boden.'*® Neben omniprisenten Archaeen
und Bodenbakterien, existieren auch unzihlige Pilze und Bodenalgen sowie weitere un-
terschiedlich grofRe Eukaryoten, die von einzelligen Protozoen bis zu Regenwiirmern,
angepassten Insekten wie Erdhummeln und Termiten oder kleineren Siugetieren wie
Maulwiirfen oder Nacktmullen reichen.”® Wie der Bodendkologe Frangois Buscot for-
muliert, dringt sich dadurch die Chance fiir eine Reperspektivierung der menschlichen
Position auf und innerhalb dieses unglaublich reichhaltigen Netzwerkes auf, denn allein
schon, »[wlenn wir zwei Handvoll Boden halten, dann leben darin sieben Milliarden
Organismen, ungefihr so viel, wie wir Menschen auf der Erde sind.«*'

147 Schefferetal. 2010, S.363.

148 »Uberall dort, wo sich die Lithosphire, die Atmosphire, die Biosphire und die Hydrosphare durch-
dringen, ist Boden bzw. Pedosphare. So gesehen, bedeckt die Pedosphire den gesamten Erdball. Man
sollte dennoch die Frage stellen: Wo ist kein Boden? Dies ist dort der Fall, wo eine der Sphéiren, die
fiir die Pedosphére notwendig sind, nicht vorhanden ist. Wenn also an der Erdoberflache oder in
der Erdkruste die Lebenswelt, das Wasser oder die Atmosphére fehlen, ist dort kein Boden mehr.
Diese Stellen sind sehr selten. Man findet sie zum Beispiel auf einem Lavastrom, der gerade er-
kaltet, an einer Abrissfliche eines Bergsturzes, auf der Oberflache eines Cletschers oder auf einer
frisch betonierten oder asphaltierten StraRendecke. Alle diese Ausnahmen werden iiber kurz oder lang
in Boden iibergehen. Das heifdt, die Entwicklung zum Boden ist auf der Erdoberflache der Normal-
fall.« (Ebd., S.363. Herv. J.P) Die irdische Tendenz zur Bodenbildung spricht somit von einer inhi-
renten Veranlagung multimaterielle und -agentielle Gemeinschaften hervorzubringen, die dann
zur Grundlage neuer diverser Existenzformen werden. Wie in Lovelocks und Margulis Gaia-Kon-
zeptist der Boden so Ausdruck eines lebendigen Planeten, der immer weitere Formen des Lebens
hervorbringt.

149 Vgl. Anthony et al. 2023.

150 Scheffer etal. 2010, S. 84.

151 Buscot nach Wessel 2021, S.12.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

Insbesondere die spezifische Form der Lebensgemeinschaft aller Bodenorganismen
eines konkreten Standortes, die Biozénose, verdeutlicht dabei die wechselseitigen Abhin-
gigkeiten innerhalb der irdischen Okosphiren, welche auch menschliches Leben als Teil
eines interdependenten Beziehungsgeflechts umfasst. Denn nicht erst mit dem Wie-
dereintritt in die Pedosphire und damit der Verwesung, Aufspaltung und Reintegration
des menschlichen Kdrpers in die irdischen Stoff- und Energiekreisliufe wird das Multi-
speziesnetzwerk fiir die humane Existenz relevant. Die konkurrierenden oder symbioti-
schen Gemeinschaften der Companion Species im Erdboden bilden erst den vitalen Un-
tergrund, auf dem sich humanes und nonhumanes Leben entfalten kann. So sind es im
Speziellen die zahlreichen »Wechselwirkungen in der Rhizosphire«™?, der dicht besie-
delte und kokonstituierte wurzelnahe Bereich innerhalb des Bodens, welcher Deleuze
und Guattaris berithmtem Konzept des Rhizoms, als Form nonhierachischen und wild-
wuchernden Werdens, zum Vorbild gedient hat.

Das Rhizom versteht sich dabei als alternatives Prinzip der Vergemeinschaftung
und Entwicklung, welches eben nicht von vereinzelten oder geschlossenen Subjektivie-
rungsformen ausgeht. Stattdessen basiert es dezidiert auf der Idee eines wechselsei-
tigen und sympoietischen Entfaltens der Realitit. Damit eignet sich die rhizomatische
Perspektive, um eine strukturell interdependente und verflochtene Genese irdischer
Lebewesen und Lebenswelten nachzuzeichnen, welche sich eher an der Morpholo-

153 statt isolierten Einheiten orientiert. Auch wenn Deleuze und

gie von »meshworks«
Guattari ihre Rhizomatik hierbei begrifflich an dem Phinomen eines unterirdischen
Waurzelgeflechts anlehnen, das botanisch streng genommen eigentlich eine Sprossachse
und eben keine Wurzel ist, so ist ihre ideen- und metaphernreiche Darstellung einer
Entwicklungsweise, die quasi fiir alle Formen dezentralen, lateralen und grenziiberschrei-
tenden Wachsens gilt, uerst fruchtbar, um sich auch gegen die Vereinseitigung eines
individualistischen, essenzialistischen und differenzfixierten Speziesismus zu wehren,
der traditionell menschliche Wesen tiber alle anderen stellt. Eine rhizomatische Logik,
wie sie im horizontalen Gentransfer, der Interspezieskooperation und in einem unge-
richteten Wucherungsgeschehen zum Ausdruck kommt, untergribt so die Vorstellung
vom Menschen als >Krone der Schopfung, also einer teleologischen, auf die divine
Kreation riickfithrbaren und im Himmelreich vollendeten Entwicklungsgeschichte des
Anthropos.

Diese rhizomatische Perspektive fungiert so auch als ein Gegenmodell zu der, noch
im Anthropozin impliziten, Tendenz nach Transzendierung irdischer Beschrinkungen
und damit sakralen Emporhebung und unbedingter Vertikalitit. Deleuze und Guattari
wenden sich mir ihrer entwickelten Figur des Rhizoms namlich dezidiert gegen das
dominierende Bild eines zentralistischen, abstammungsfixierten und hierarchischen
Baum(modell)s, welches bisher »die Wirklichkeit und das gesamte Denken des Abend-
landes beherrscht hat, von der Botanik bis zur Biologie und Anatomie, aber auch die
Erkenntnistheorie, die Theologie, die Ontologie, die gesamte Philosophie ... der Wurzel-
grund, Grund, roots und foundations.«<*** Es geht ihnen folglich um die Ausbreitung eines

152 Schefferetal. 2010, S. 97.
153  De landa1996,S. 2.
154 Deleuze/Guattari1992, S. 31f. Herv. i.0.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

389


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

anderen Grund und Bodens menschlichen Denkens und Handelns, der auch zur Basis
fiir eine alternative Wahrnehmung und Gestaltung irdischer Realitit werden kann.

Das rhizomatische Werden, also die Entwicklung von konnektiven, heterogenen,
mannigfaltigen und dezentralen Strukturen, orientiert sich dabei an eben jenen un-
terirdischen Geflechten und Gemeinschaften, welche die Basis fiir das planetare Leben
konstituieren.”® Dadurch soll gerade eine andere Existenzweise aufgezeigt werden, die
sich gegen den Zwang zur Vereinheitlichung, Selbstihnlichkeit und vertikalen Durch-
herrschung richtet. Deleuze und Guattari meinen: »Wir diirfen nicht mehr an Baume
[...] glauben, wir haben zu sehr darunter gelitten. Schon, politisch und liebevoll sind
nur unterirdische Stringe und Luftwurzeln, der Wildwuchs und das Rhizom.«**® Die
Figur des Baumes hat mit ihrem bisherigen Verstindnis als ein urspriingliches (auf einen
Samen riickfithrbares), sich linear entwickelndes (Wuchsrichtung gen Himmel) und in
hierarchische Ebenen unterteilbares (zentraler Stamm oder oberste Krone) Ordnungs-
muster besonders viel Wert auf den Nachvollzug von Abstammungslinien, trennscharfen
Klassifizierungen und dem Streben nach Hoherem (bzw. dem Hochsten) legen kon-
nen."’” Entsprechend zentralisierte sowie auf Uber- und Unterordnung basierende
Herrschafts- und Kategorisierungsformen waren so anschlussfihig und dominierten
das westliche Denken. Ganz unterschiedlich scheint da die rhizomatische Denkweise,
welche sich auf laterale und speziesiibergreifende Entwicklungsmaglichkeiten fokus-
siert. Eine netzwerkartige Phytologie, also der verflochtene Logos der Pflanzen, wird
so zum Vorbild horizontaler und symbiotischer Wachstumsgemeinschaften ohne klare
Grenzen oder Hierarchien."®

Deleuze und Guattari beschworen folglich eine andere »Weisheit der Pflanzen:
[denn] selbst wenn sie Wurzeln haben, gibt es immer noch ein Auflen, in dem sie mit
etwas anderem ein Rhizom bilden kénnen — mit dem Wind, mit einem Tier, mit dem
Menschen (und in dieser Hinsicht konnen auch die Tiere selber ein Rhizom bilden,
ebenso wie die Menschen etc.). [... Zeit also, d]en Pflanzen [zu] folgen.«** Diese Orien-
tierung an den unter- und iiberirdischen Verflechtungen'® unterschiedlicher Lebewesen
16sen so auch die traditionelle Ordnungslogik und Stufenfolge von theologischen, phi-
losophischen oder verwandten Anthropologien auf, welche stets das abiotische unter
das biotische Reich, und innerhalb der Biosphire, Menschen iiber Tieren und Pflanzen,
eingruppiert.’ Im Gegensatz zu einem impliziten Speziesismus, welcher menschliche

155 Vgl.ebd., S.16.

156 Ebd.,S. 27.

157 Vgl. Lima 2014.

158  Vgl. Boke 2019.

159 Deleuze/Guattari 1992, S. 22.

160 Der Organismus Flechte, welcher in dem Begriff >Verflechtung« mitschwingt ist durchaus auch in-
haltlich passend, da gerade Flechten als symbiotischer Organismus von Pilz und Alge bzw. Cyano-
bakterien genau dieses gemeinsame Leben auf der Erde reprasentieren. So meinen Gilbert, Sapp
und Tauber: »For animals, as well as plants, there have never been individuals. [..] We are all lichens.«
(Gilbert et al. 2012, S. 336. Herv. J.P)

161 Idealtypisch kann hier Helmuth Plessners Die Stufen des Organischen und der Mensch genannt wer-
den (Plessner197s5.).

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

Lebewesen iiber alle anderen Organismen erhebt und jenen somit dhnliche oder dqui-
valente Eigenschaften abspricht (wie etwa Kommunikationsfihigkeit und Bewusstsein)
dann stellen aus den pflanzlichen Netzwerken abgeleitete Vorstellungen wie »talking
trees«'®* und »plant consciousness«*® fundamentale Irritationen und Angriffe auf die
anthropogene Vormachtstellung innerhalb einer snatiirlichen Ordnung« dar.

So zeigen sich genau solche eher vormodernen oder auflereuropiischen Konzepte,
welche eben keine grundsitzliche Sonderrolle und exklusive menschliche Fihigkeiten
annehmen, nun orientierungsgebend und sinnstiftend fiir aktuell dringend benétigte
Redigierungen, um ein kooperatives, diverses und zukunftsfihiges Zusammenleben auf
der Erde zu gestalten. Deswegen erinnern auch Clark und Szerszynski daran, »whereas
Indigenous or other time-served inhabitation most often nurture the diversity of the
nonhuman life with which they see their lives as utterly entangled, Western modernity
has been instrumental in the reduction and rendering uniform of other living things«***.
Statt auf der Sonderstellung und (geistigen) Abnabelung des Menschen zu beharren, er-
kennt eine rhizomatische Perspektive, wie etwa die Indigener Kulturen, die materielle
Verwurzlung und Erdverbundenheit anthropogener und anderer Wesen an.

Gemeinsame Wurzeln

Schaut man sich die Rhizosphire, also die wurzelnahe Zone im Erdreich, genauer an,
dann treten hier insbesondere die zahlreichen »Symbiosen zwischen Mikroorganismen
und Pflanzen«'® ans Licht, die stellvertretend fiir eine kokonstitutive Erzeugung der ir-
dischen Um- und Mitwelt stehen. So fithren etwa erst besondere Wurzelknollchenbak-
terien gewissen Hiilsenfriichtlern (wie Sojabohnen, Klee, Luzerne und Erbsen) wachs-
tumsnotwendigen Stickstoft zu, wofiir sie seitens der Pflanzen mit kohlenstoft- und an-
deren energiereichen Verbindungen entlohnt werden.**® Die landwirtschaftlichen Fut-
ter- und Lebensmittelerzeugnisse sind damit unmittelbar von diesen rhizomatischen
Interspeziespartnerschaften abhingig.

Von ganz besonderer Bedeutung fir die Gestalt des Bodens, gerade in evolutionirer
Hinsicht, sind aber auch die Interspeziessymbiosen zwischen Pflanzen und Pilzen. Denn
die sogenannten Mykorrhizen (>Pilzwurzeln<), welche eine kooperative Beziehung zum
Tausch von Nihrstoffen, Wasser und Schutz (vor im Boden befindlichen Krankheitser-
regern) gegen energiereiche Kohlenhydrate darstellt, verbindet die pflanzlichen Fein-
wurzeln mit mehreren Vertretern der iiber 50.000 verschiedenen Mykorrhiza-Pilze.'’
Diese besondere Form der Symbiose, welche wohl schon seit 450 Millionen Jahren be-
steht, hat wahrscheinlich die urspriingliche Besiedelung der Kontinente durch Pflanzen
{iberhaupt méglich gemacht.'® Aber auch noch heute ist diese mykorrhizale Verbindung

162 Fowler/Lawton 1985.

163 Taizetal. 2019.

164 Clark/Szerszynski 2021, S.187.

165 Scheffer etal. 2010, S. 98.

166 Vgl.ebd., S.98.

167 Margulis/Sagan 1999, S.147; Heijden et al. 2015.
168 Vgl. Heijden et al. 2015, S.1413.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

391


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

bei iiber 90 % aller Pflanzenarten ausgebildet. Die 6kosystemische Relevanz und Trag-
weite dieser Untergrundnetzwerke erklirt sich insbesondere deswegen, da Pflanzen oh-
ne Zugang zu diesen Beziehungspartnern bedeutend schlechter oder iiberhaupt nicht
mehr wachsen kénnen,'®® aber auch weil iiber diese feinen Geflechte im Boden nicht nur
Nihrstofte und Wasser, sondern auch Informationen innerhalb eines riesigen artiibergrei-
fenden Verkniipfungssystems ausgetauscht werden. So verbinden diese Pflanzen-Pilz-
Gemeinschaften ndmlich nicht nur etwa einzelne Biume oder Striucher zum gegensei-
tigen Vorteil, sondern sie bilden riesige mehrschichtige, omnidirektionale und multi-
kanalige Netzwerkstrukturen: »Most plant roots are colonized by multiple mycorrhizal
fungi and most mycorrhizal fungi are not host-specific, colonizing various host plants
at the same time. As a consequence, plants are usually interconnected by mycorrhizal
mycelial networks in so-called >wood-wide-webs<.«'’° Diese waldweiten< Geflechte lassen
nicht nur Kohlenstoff und andere Nihrstoffe innerhalb ihrer mykorrhizalen Verbindun-
gen zirkulieren, was gerade jungen und weniger standortoptimalen Pflanzen zu Gute
kommt, sondern sie kommunizieren auch tiber chemische Signale, um sich so bspw. ge-

71 So kénnen etwa von Blattliusen befallene Acker-

gen Pflanzenfresser zu verteidigen.
bohnen iiber ihr Pilzgeflecht mit benachbarten Pflanzen kommunizieren und diese zum
Ausstofd von blattlausabweisenden aber fiir deren Fressfeinde anziehenden Substanzen
animieren, noch bevor diese selber befallen werden.'”*

Diese umfangreichen unterirdischen Kommunikations- und Unterstiitzungssyste-
me, welche erst am Beginn ihrer Erforschung stehen, verweisen damit auf die tragende
Rolle, welche den symbiotischen Pilz-Pflanzen-Netzwerken in der Mit- und Ausgestal-
tung irdischer Okosysteme sowie den globalen Nihrstoffkreisliufen zukommt.'”> Die
Pedosphire scheint so tiberraschenderweise durchzogen von feinsten Leitbahnen, wel-
che Informationen und energiereiches Material zwischen unterschiedlichen Spezies zir-
kulieren lassen und dadurch standortspezifische Kollektive und Gemeinschaften hervor-
bringen. Diese disparaten und doch voneinander abgangigen Alliierten lassen sich damit
als Ausdruck einer nonhumanen Sozialitit begreifen, in deren heterogenen Zusammen-
schliissen ebenfalls Konflikte iiber limitierte Ressourcen, Verteilungsgerechtigkeit, Be-
trug und Trittbrettfahren ausgehandelt werden miissen.”” Fiir uns, die wir als gleichfalls
erdgebundene Entititen nur auf einer gemeinsam erzeugten Existenzgrundlage, einem
kollektiv generierten und doch endlichen Grund und Boden gedeihen,” lassen sich hier

169 »Viele Waldbaume (Buche, Eiche, Fichte, Kiefer, Tanne) sind ohne eine die Wurzeln véllig umman-
telnde Ektomykorrhiza nicht lebensfihig, da diese nicht nur Nahrstoffe und Wasser fiir den Wirt
aufnimmt, sondern auch vor bodenbiirtigen Krankheitserregern schiitzt.« (Scheffer et al. 2010,
S.99.)

170 Heijden etal. 2015, S.1411. Herv. J.P.

171 Ebd., S.1412.

172 Vgl. Babikova et al. 2013.

173 Vgl. Heijden et al. 2015, S.1417.

174 Vgl. ebd., S.1415.

175 Was banal und dennoch kaum in der globalen Land/Wirtschaftsweise prasent zu sein scheint, ist
die strukturelle Beschranktheit des Planeten, welche auch anhand der der endlichen Béden deut-
lich wird. Denn »Boden [ist] ein nicht vermehrbares Gut.« (Scheffer et al. 2010, S. 5. Herv. i.0.). Die
deswegen in den mykorrhizalen bzw. rhizomatischen Netzwerken praktizierten Lebensweisen der

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

womdglich andere Formen eines verantwortlicheren »living and dying well together on
terra, in Terrapolis«'7® gewinnen.

Die Vegetalisierung verkdrperten Wissens

Die Beziehung von Pflanzen zu ihrem Standort, ihrer biotischen und abiotischen Um-
welt, kann dabei grundsitzlich als eine alternative Zugangsweise fiir die Erzeugung
eines lebenswerten und lebensférderlichen Common Ground herangezogen werden.
Gleiches gilt fiir die Beziehung von Menschen zu eben diesen Pflanzen in Hortikultur
oder anderen Formen der Landwirtschaft. So stellt die Editorin Sullivan Heather des
Magazins Gardening (against) the Anthropocene heraus: »Gardening [or other horticultural
practices ...] may offer significant experiences of human-vegetal collaborations that resist
the destructive forms of the Anthropocene and produce instead vibrant and power-
fully purposeful multi-species alternatives.«”” Auch die Anthropologin Natasha Myers
begreift als Vertreterin einer wachsenden phytophilen Gemeinschaft das Einlassen
auf die Wachstums- und Werdensprozesse vegetaler Organismen als fruchtbaren Im-
puls, ein anderes Verhiltnis zu den irdischen Mitgeschopfen sowie vitalen unter- und
tiberirdischen Netzwerken aufzubauen:

»It was by playing through the possibilities of vegetal growth, propagation, photosyn-
thesis, tropisms, and movements that | became sensitized to the wiles of plant life. Be-
coming with and alongside plants, | kept acquiring newly vegetalized sensory dexteri-
ties. | particularly enjoyed visualizing how communities of supracellular plants might
form enmeshed subterranean rhizomes.<'7®

Das Mit- und gemeinsame Werden von Menschen und Pflanzen kann nach Myers durch
Praktiken wie etwa >Entschleunigung< und >Einstimmung« wahrgenommen werden, in-
dem so das korperliche Sensorium zu dem vegetalen Gegeniiber hin geéffnet und da-
durch fiir neue Formen der Umweltbeziehung sensibilisiert wird. Insbesondere die chro-
nologische Angleichung an die pflanzlichen Wachstumsprozesse, ein »getting down to
plant time«'”?, scheint geeignet, die lebendigen Beziehungsgeflechte unter den mehr-
als-menschlichen Mitgeschopfen erfahrbar zu machen. Im Gegensatz zum 6konomi-
schen Primat der Akzeleration, das eine Praxis des ungehemmten Verbrauchs und der
Vernutzung begrenzter Ressourcen befordert, wire das Einstimmen auf die »slower, cy-
clical time-lives that our vegetal kin inhabits«**® ein Modus der Weltwahrnehmung, wel-
cher dem Dasein auf einer limitierten Erde eher zu entsprechen vermag. Diese Form der

Ressourcenschonung & -teilung, Rezyklierung, Interspezieskooperation und Nachhaltigkeit lie-
Ren sich auch gewinnbringend fiir die mehr-als-/menschlichen Kollektive ibertragen.

176 Haraway 2016, S. 29.

177 Sullivan 2023. Herv. J.P; Herzlichen Dank an Mélissa Buecher-Nelson fiir den Hinweis auf diese
Publikation.

178 Myers 2015, S. 37.

179 Boke 2019, S. 204.

180 Ebd., S.205.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

393


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Verlangsamung, des Innehaltens und damit beruhigenden Hinwendung zu den non-hu-
manen Lebewesen erlaubt es gerade den Pflanzenkundigen, Beziehungsmoglichkeiten
aufzubauen, welche den Steigerungsformen eines egozentrierten Anthropozentrismus
entgegenstehen. Dadurch lief3en sich auch neue Weisen gegenseitigen Ver- und Fiirsor-
gens zur Etablierung einer gemeinsamen Lebensgrundlage fiir mehr-als-menschliche
Wesen erzeugen: »Building intimate, sensory relationships with plants enables herba-
lists to understand their own animacy — their own lives — as inextricably bound up with
the plant-others of the world. This sensory partnership with plants teaches herbalists to
care for a world with beings, and needs, beyond the human.«*®

Myers sieht durch das Einstimmen auf die pflanzlichen Beziehungspartner die Mog-
lichkeit zur Entwicklung einer »vegetal epistemology«**?, einer weniger anthropozen-
trischen Form des Wissens und Umgangs mit der belebten Umwelt. Durch eine Erwei-
terung und Offnung des korperlichen Wahrnehmungsapparats stellt sie sich eine Art

mplantification« or >vegetalization«®

menschlicher Selbst- und Fremderfahrung vor,
die den etablierten Praktiken der Gleichmachung, Entwertung und Beherrschung non-
humaner Anderer entgegenwirkt. Gerade die bewusste Reaktivierung bisher ungenutz-
ter oder unterdriickter korperlicher Sensoriken kann hierbei einen Modus der Erpro-
bung alternativer Wahrnehmungs- und damit Wirklichkeitskonzepte aufzeigen. Die mit
den Pflanzen und anderen Lebewesen geteilte und doch je nach Morphologie und Milieu
spezifische Form von embeddedness and embodiment, die leibliche Animiertheit und
Fihigkeit zur Animierung, lasst sich so auch durch Praktiken der >Vegetalisierung« er-
fahrbar machen.'®

Eine Riick-/Besinnung auf diese fruchtbaren kultur- wie naturgeschichtlich an-
gelegten, aber mittlerweile iiberlagerten Modi interdependenten Werdens, kénnten
dementsprechend durch Orientierung an pflanzlichen Netzwerken reaktiviert wer-
den. Auf diese Weise wire es moglich, erneut elementare Prinzipien der materiellen
Verwurzelung und Verflechtung mit dem nonhumanen Milieu ans Licht zu bringen.
Eine in diesem Sinne verkdrperte Epistemologie, welche sich an den Besonderheiten
vegetaler Organismen ausrichtet, vermag es so, mit neuer Aufmerksamkeit auf die
komplexen und multiagentiellen Beziehungen in der zu schauen: »[We could] learn to
pay attention to what it is that plants pay attention to: from the subtlest shift in the
gradient of nutrients in the soil; to the most minute changes in the chemical bouquet
of their surrounding atmosphere; to reconfigurations in the webs of relation that they
catalyze with microbes, fungi, pollinators, herbivores, and other plants.«*** Ein in dieser
Form vegetalisiertes Wissen und Werden erscheint als passender Gegenentwurf zu der
unnachhaltigen Lebensweise eines reduktionistischen Anthropozentrismus, welcher
den Verlust der gemeinsamen Existenzgrundlage im Anthropozin hervorgerufen hat.

181 Ebd., S.20s5.

182 Mpyers 2015, S. 62.

183 Ebd., S.59.

184 Praktiken einer>Vegetalisierung< werden bspw. als »a soft and gentle way, to open, soften, make
space« beschrieben, die sich durch regelmaRiges »sit[ting] with plants«einiiben und als »sensate
bodily state that involves slowing heart rates, attention to breath and the immediately present
green growing world« erfahren lassen (Boke 2019, S. 208.).

185 Mpyers 2015, S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

Eine phytologische Wahrnehmung kann hierbei fiir die konkreten 6kologischen Be-
dingungen sensibilisieren, die pedo-, atmo-, hydro- und biosphirischen Einfliisse und
Transformationen, welche die lokale wie globale Realititsentfaltung auf dem Planeten
ausmachen.

Eine, in solcher Art und Weise verstandene, vegetale Perspektive tragt folglich auch
dazu bei, dass innerhalb der vitalen Lebenszusammenhinge zahlreiche andere Mitge-
schopfe und ihre unverzichtbaren Beitrige sichtbar werden. Denn Pflanzen haben iiber
Jahrmillionen, wahrscheinlich bereits seit dem Beginn ihrer Besiedelung der Landmas-
sen, in engsten Symbiosen mit anderen Spezies gelebt. Neben eben jenen schon beschrie-
benen mykorrhizalen Verbindungen im Wurzelbereich sind es vor allem die intimen Be-
ziehungen zu den Insekten, welche Bliitenpflanzen zu einer langfristigen »co-evoluti-
on«'® mit ihren nicht-pflanzlichen Bestiubern gebracht hat. Hustak und Myers zeigen,
dass gerade hier eine tiefgreifende Interdependenz und das strukturelle Mitwerden ir-
discher Geschopfe gelernt werden kann. Denn insbesondere durch die Erforschung der
Anverwandlung und des Anniherungsverhaltens von Insekten und Pflanzen involvieren
sich Forschende gleichsam in das Fortpflanzungsgeschehen und damit die Evolutionsge-
schichte der jeweils anderen Spezies. Ausgehend von einer Relektiire darwinscher Feld-
notizen und damit einer Beobachtung und Beschreibung der Befruchtung von Orchi-
deen durch ihre Bestiuber, ergriinden die Autorinnen eine affektive und intime Okolo-
gie, welche ganz grundlegend auf dem Prinzip einer »interspecies relationality«*®” be-
ruht. Eine so gelesene Evolution bzw. Involution richtet sich dezidiert gegen neo-dar-
winistische und damit verhaltensékonomische, konkurrenzfixierte und egoistische Vor-
stellungen isolierter Spezies oder Gene. Statt eines unterkomplexen>survial of the fittest«
und deterministischer Biologismen a la Dawkins situieren Hustak und Myers ihren »turn
to plant ecologies in the context of recent work on more-than-human lives and worlds.«*®®
Vielmehr wird das aufeinander abgestimmte, durch mimetische Angleichung induzierte
und damit quasi durch gegenseitige Synchronisation hervorgerufene Befruchtungsge-
schehen von Orchideen (und anderen Pflanzen) durch Insekten zu einem Ausdruck der
grundsitzlich sympoietischen Entwicklungsgeschichte irdischer Organismen. Diese af-
fizierende Reinterpretation darwinistischer Feldversuche und Evolutionstheorie zeich-
net so ein anderes Bild der Lebensweisen und Lebensverhiltnisse auf dem Planeten, wel-
che unser »momentary milieu contoured by multiple species involving themselves in one

another’s lives«*®® verdeutlicht."°

186 Hustak/Myers 2012, S. 76.

187 Ebd.,S.78.

188 Ebd., S.80. Herv.].P.

189 Ebd., S. 83. Herv.i.O.

190 Gleichwohlist dieses Involvieren bzw. Involviertsein in die Lebensverhiltnisse anderer Spezies und
Individuen keineswegs frei von Machtdifferenzen oder gleichermafen zum Vorteil aller beteilig-
ten Akteure. Hustak und Myers machen anhand Darwins Pflanzenexperimente und S(t)imulation
von insektengleichem Fortpflanzungsverhalten deutlich, dass die mimetische Angleichung und
das vertiefende Wissen um die Funktionen und Bedurfnisse des lebendigen Gegeniibers nicht not-
wendigerweise gutmiitig sind. Gerade im Bereich experimenteller Forschung und der davon abge-
leiteten industriellen Nutzbarmachung von symbiotischen oder anderen Interspeziesrelationen
sind Machtungleichgewichte und differente Interessenlagen offensichtlich (vgl. ebd., S. 93.).

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

395


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Justus Pétzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft
Menschen als Teil irdischer Wachstumsgemeinschaften

Myers hebt dabei heraus, dass diese Interspezies-Involvierung nicht nur zwischen non-
humanen Organismen zu langfristigen und tiefgreifenden Beziehungsformen gefiihrt
hat, sondern dass auch Menschen Teil dieser sich wechselseitig befruchtenden Netz-
werke des Wachsens sein konnen. So existieren aufderhalb der hegemonialen humanisti-
schen Wissensordnung Varianten einer zutiefst relationalen Lebensphilosophie und Le-
bensfithrung, die pflanzliches, tierisches und menschliches Gedeihen, also ein sich ge-
genseitig unterstiitzendes und interdependentes Wachsen aller Spielarten des Daseins,
zum Ziel hatten. Dies steht in starkem Kontrast zu der aktuellen Reduzierung globaler
Biodiversitit (Stichwort: Sechstes Massenaussterben) und der konzentrierten Vermeh-
rung weniger domestizierter Tier- und Pflanzenarten, wie sie gerade das Anthropozin
bzw. >Homogenocene« auszeichnen.™

Jenseits einer anthropozentrischen Wissens- und Weltordnung europiischer Pri-
gung lassen sich vor allem in den prikolonialen Territorien und Kulturen alternative
Wissensformen und Praktiken ausmachen, welche menschliche Wesen als beitragende
aber eben nicht beherrschende Akteure innerhalb der vielgestaltigen Multispeziesge-
flechte ansehen.”* So prisentiert etwa Simon Walch in seiner Arbeit Beyond Wilderness.
The Arts of Co-Inhabiting a Damaged Planet eine reichhaltige Tradition vor allem Indigener
aber auch europiischer Epistemologien und Praktiken, die sich explizit gegen eine
moderne wie antipodische Idee unberithrter Natur und damit eine »hyperseperation
[, ... a] vision of a world in which humans are basically intruders, undoing the fabric of

%3 wendet. Vielmehr identifiziert er weltweit zahlreiche

life the moment they enter it«
und langfristig bestehende Multispeziespartnerschaften, welche sich gerade im Bereich
land- und forstwirtschaftlicher Arbeits- und Lebensweisen finden lassen und die zu
biodiversen, widerstindigen sowie wachstumsforderlichen Beziehungen zwischen
nonhumanen und humanen Wesen gefithrt haben. Tatsichlich sind Beispiele wie Forest
Gardening, der Milpa-Zyklus der Maya und die fruchtbare terra preta der Amazonasre-
gion Zeugnisse fiir anthropogene Okosysteme, welche nur durch die Pflege und das
tiefe Einlassen menschlicher Akteure auf ihr nicht-menschliches Milieu entstehen und
aufrecht erhalten werden konnten. Dass diese kokonstituierten Landschaftsformen oft
genug als >Wildnis<und deren lokale Kulturen als >Wilde<abgewertet wurden, anstatt die
hochkomplexen und interdependenten Beziehungsgeflechte zwischen ansissiger Be-
volkerung und ihrer Mitwelt zu erkennen, ist Ausdruck der dualistischen Ordnungslogik
europiischer Gesellschaften, deren Menschen- und Weltbilder auf strenger Differenz
und Grenzziehung zwischen urbanen/bewaldeten, zivilisierten/wilden und inneren/4u-
Beren Sphiren beruht.” In der Anerkennung tropischer und anderer »forests as long-

191 Vgl. Chwatczyk 2020, S. 26. Tatsachlich ist die Masse der Spezies Mensch und seiner Nutztiere mitt-
lerweile groRer als die aller anderen Wirbeltiere auf dem Planeten (ausgenommen der Fische)
vereint und macht sogar 96 % der gesamten Biomasse aller Siugetiere auf dem Planeten aus (vgl.
Bar-On et al. 2018, S. 6508.)

192 Vgl. Kimmerer 2013; Kimmerer 2021.

193 Walch 2020, S. 87. Herv. ).P.

194 Vgl. Tavares 2018.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

established cultural landscapes«™ liegt damit nicht nur das Potential zur Aufarbeitung
einer gewaltvollen wie reduktionistischen Kolonialgeschichte. Die naturkulturellen
Okosysteme kénnen auch zum aktuellen Vorbild fiir verantwortungsvolle und le-
bensférderliche Partnerschaften zwischen menschlichen und mehr-als-menschlichen
Elementen, den Pflanzen, Tieren, Mikroorganismen wie auch der pedo-, hydro- und at-
mosphirischen Umwelt werden. Ein gemeinsam erzeugter und wachstumsforderlicher
Boden der Tatsachen statt einer anthropozinen Wiiste ist moglich.

Denn die Beispiele nachhaltiger und fruchtbarer Béden und Landschaften mensch-
licher Pragung sind so zahlreich wie ausdrucksstark. Auch Clark und Szerszynski heben
diesen gestalterischen anthropogenen Einfluss hervor: »Thousands of years, sometimes
tens or hundreds of thousands of years, of managing landscapes with fire [...] leaves our
species with profound responsibilities to maintain this task. Similar claims could be
made with regard to human interaction with watercourses, sediment, slope morphology,
plant and animal life.<**® Insbesondere die produktive und eben nicht zerstorerische
Nutzung des Feuers lasst sich so etwa fiir die in Nordamerika einst weitverbreitete
Landschaftsform der Eichen-Savanne als ein naturkulturelles Okosystem anfithren. Diese
besondere Landschaftsform konnte nimlich nur durch regelmifige, von den menschli-
chen Bewohnenden induzierte, Brandrodung bestehen. Vor der Kolonialisierung erhielt
die Indigene Bevolkerung des Kontinents durch wiederkehrende Feuerzyklen ein durch-
aus diverses Habitat fiir Weidetiere wie Bisons, Elche und Hirsche, die auf den weiten
Graslandschaften und zwischen den hitzebestindigen Eichen grasten, aufrecht, wie
Myers weif:

»And yet the composition of these lands is not only dependent on»>natural<forces. Oak
savannahs depend on the disruptive force of fire to keep the grasslands thriving and
to promote the regeneration of oaks. And for that reason, they depend on people with
knowledge of fire and the skills to use this disruptive force to care for the lands. Oak
savannahs are in this sense naturalcultural formations par excellence. Their very exis-
tence is a record of Indigenous peoples’ use of fire to care for these lands over millen-
nia.«197

In der diversen auflereuropiischen Kulturgeschichte, wie sie vor der Kolonialzeit oder
jenseits des expansiven Siedlungsgeschehens existierte, hatten also enge und stabile
Beziehungsformen zwischen humanen und nonhumanen Akteuren tiber Jahrtausende
oder gar zehntausende von Jahren bestand, welche gemeinsame Riume und Rela-
tionalititen hervorbrachten, die nur durch ein gegenseitiges Umsorgen existieren
konnten. Menschliche Wesen waren in diesen naturkulturellen Landschaften keine
storenden, invasiven oder dominierenden Elemente, sondern integrierten sich in ein
aus multiplen Faktoren und Entititen zusammengesetztes Ensemble einer mehr-als-
menschlichen Okologie. Nur durch ein feines Ausbalancieren und die gegenseitige
Moderation von elementaren (Feuer), vegetalen (Griser, Eichen), animalen (Weidetiere)

195 Dennell 2016. Herv. ].P.
196 Clark/Szerszynski 2021, S.179.
197 Myers 2017, S. 6. Herv. ].P.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

397


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

und anthropogenen Einflussfaktoren konnte dieses besondere Okosystem bestehen.
Die Verdringung und Ausléschung Indigener Bevolkerung und nativer Wildtierbe-
stinde sowie die Unterbrechung der Feuerzyklen durch europiische Siedler fithrten
folglich zu einer Transformation der spezifischen Landschaftsriume, welche aufgrund
der Vernichtung entscheidender Beitragender der einst gemeinsam hervorgebrachten
Lebenswelt verschwanden.”®

Diese besondere Form interdependenter Welterzeugung ist deswegen bedeutsam,
da hier exemplarisch eine langfristige und zu gegenseitigem Vorteil bestehende Oko-
systembeziehung unterschiedlicher Akteure dargestellt wird, welche als Alternative zu
der kurzfristigen, extraktiven und vor allem von einer (oder wenigen) Spezies dominier-
ten Lebensfiihrung der Gegenwart erscheint.” Menschen konnten und kénnen damit
durchaus Teilhabende und produktive Beitragende in komplexen Multispeziesgeflech-
ten und vielschichtigen Lebensgemeinschaften sein, wenn ihre Ideologie und Weltwahr-
nehmung gerade nichtauf der Eroberung und Zivilisierung unendlicher und >wilder«< Na-
turrdume beruht (wie im Mythos der terra nullius, des Wilden Westens oder des >Frontier
Mythq).>°° Oft genug bestand vor den »>zivilisierten< Kolonisatoren bereits eine viel iltere
und kaum weniger reiche naturkulturelle Landschaft und Geschichte, welche keinesfalls
auf eine westliche ErschliefRung, Urbarmachung und Aufklirung angewiesen war.

198 Dieses Verschwinden Indigener Populationen und ihrer Sorgepraktiken fiir das Land, waren in den
Amerikas so einschneidend, dass dieses Ereignis sogar zu einer in den Klimaarchiven nachweisba-
ren Abnahme von CO2 in der Atmosphire fiihrte: »[T]he arrival of Europeans in the Americas also
led toalarge decline in human numbers. Regional population estimates sum to a total of 54 million
people in the Americas in 1492, with recent population modelling estimates of 61 million people.
Numbers rapidly declined to a minimum of about 6 million people by 1650 via exposure to dis-
eases carried by Europeans, plus war, enslavement and famine. The accompanying near-cessation
of farming and reduction in fire use resulted in the regeneration of over 50 million hectares of for-
est, woody savanna and grassland with a carbon uptake by vegetation and soils estimated at 5-40
Pg within around 100 years. The approximate magnitude and timing of carbon sequestration sug-
gest that this event significantly contributed to the observed decline in atmospheric CO2 of 7—10
p.p.m. (1 p.p.m.CO2=2,1 Pg of carbon) between 1570 and 1620 documented in two high-resolution
Antarcticice core records.« (Lewis/Maslin 2015, S. 175.) Hierbei stellt sich dementsprechend die dif-
fizile Frage, welche Okosysteme fiir wen zu giinstigen Lebensbedingungen beitragen. Der Genozid
an den Indigenen Bevolkerungen der Amerikas hat so die Entstehung anderer, wahrscheinlich we-
niger diverser Landschaftsformen induziert, welche nicht auf eine derartige menschliche Pflege
angewiesen waren.

199 Peters beschreibt im Kontrast zu den prakolonialen und diversifizierten Okosystemen Nordameri-
kas die wachsenden Agrarwiisten der Gegenwart, welche sich auch im Erscheinungsbild ihrer Be-
wohner:innen widerspiegelt: »Vast tracts form Pennsylvania to Nebraska are covered with end-
less waves of maize, >cerelian billows<as Thoreau called them, slurping up sunlight, water and pe-
trochemical fertilizers and overproducing starches and sugars that feed the rising obesity in the
United States — three forms of storage (fossil fuels, carbohydrates, and lipids) spinning a sickly
feedback loop.« (Peters 2016, S.151.)

200 So schreibt diesbeziiglich auch Peters: »Many ecosystems have depended on human-made fires;
the North America prairie, for instance, is not a natural landscape but the result of fire cultivation
by native peoples, without regular burns, it would revert to woodlands. In contrast to the narrative
commonly told of white settlement of the prairie, farms where not carved out of the forest; rather,
farming made the forest possible, by controlling the burns that had kept the land as prairie.« (Ebd.,
S.121)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

Die Relevanz bisher verdringter und ignorierter Naturkulturen, welche als >pri-
mitiv< und >wild« entwertet und entweder durch Zwang modernisiert, zivilisiert oder
systematisch ausgeléscht wurden, hat sich im Zuge des Klimawandels und der radika-
len 6kosystemischen Disruptionen stark gewandelt. Mittlerweile ist auf schmerzhafte
Weise die »close correlation between protecting human cultural-linguistic diversity and
safeguarding biological diversity«*** deutlich geworden. Indigenes oder aus anderen
Quellen stammendes alternatives Wissen im Umgang mit der Umwelt hat angesichts der
unnachhaltigen und selbstzerstérerischen Lebensweise westlicher Gesellschaften neu-
en Wert und Popularitit erlangt. Dabei bereitet diese plotzliche Aufwertung Indigener
Kulturgiiter und Praktiken der strukturellen »slow violence« of colonial imperialism«***
aber keinesfalls ein Ende, sondern iiberfithrt bisher entwertetes Wissen, Kompetenzen
und Ressourcen hiufig nur in neue Ausbeutungs- und Verwertungsverhiltnisse (bio)ka-
pitalistischer Mirkte (wie bspw. fiir Medizinprodukte, Gen- oder Saatgutbanken). Auch
lasst sich das standortspezifische und tradierte Wissen kaum friktionsfrei in andere
geographische und soziohistorisch unterschiedlich gewachsene Riume transplantieren,
weswegen die Aneignung bzw. das Lernen von Indigenen Umwelttechniken und Wis-
senstriger:innen mit grofdem Bedacht und Geschichtsbewusstsein geschehen muss, um
koloniale Gewalt nicht weiter zu perpetuieren oder gar neue Konflikte hervorzurufen.**

Dennoch, selbst das IPCC hat Indigene und lokale Gruppen als entscheidende Ak-
teure und Expert:innen zur Bekimpfung der durch Klimawandel induzierten dkosyste-
mischen Transformationen identifiziert, deren Beteiligung insbesondere im Bereich der
Landwirtschaft und Lebensmittelversorgung fiir hhere Resilienz und besser angepass-
te Entwicklungspfade auf einem sich radikal verindernden Planeten sorgen soll: »Agri-
cultural practices that include indigenous and local knowledge can contribute to overcoming
the combined challenges of climate change, food security, biodiversity conservation, and
combating desertification and land degradation.«*** Von einer hegemonialen Wissen-
schaft und Weltbetrachtung bisher ignoriert, stellen die Erfahrungswerte, Traditionen

und Wissensformen der »Native, Indigenous und First Nations peoples«*®

nun begehrte
Alternativen und Gegenkonzepte zu der ausbeuterischen und eroberungswiitigen Philo-
sophie westlicher und anthropozentrischer Gesellschaften dar. So zeigt sich eine Lebens-
weise und Kosmologie, welche Menschen und andere Organismen in enge Beziehung zu
dem von ihnen bewohnten Land setzt, als wertvoller Gegenentwurf zu den dominieren-
den Praktiken und Weltvorstellungen der anthropozinen Epoche.

Kimmerer macht mittels der Gegeniiberstellung einer Schépfungsgeschichte nord-
amerikanischer Indigener und der jidisch-christlichen Genesis diese differenten Be-

ziehungsmodi unterschiedlicher Kulturen und ihrer Umwelt anschaulich. Sie prisen-

201 Clark/Szerszynski 2021, S.179.

202 Boke 2019, S. 207.

203 So meint Boke etwa fiir den Wissenserwerb westlicher Pflanzenkundiger: »Herbalists try not to
appropriate from Indigenous cultural practices that already understand plants as kin and as wor-
thy of respect, attention, and relationship. Herbalists’ effort to be inspired by Indigenous ways of
engaging with plants without engaging in yet more colonial violence trace a tension around what
kinds of practices can be taken up, how and by whom .« (Ebd., S. 207.)

204 |IPCC 2019, S.34. Herv.J.P.

205 Boke 2019, S. 210.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

399


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

tiert eine Erzihlung aus dem Raum der Great Lakes iiber eine mythische Urahnin (Sky-
woman), welche aus dem Himmel fiel und nur durch die Hilfe von Tieren und durch
sorgsame Pflege ihrer lebendigen Umwelt einen Platz auf der Erde fand. Anhand dieser
Geschichte lisst sich ein alternatives Verstindnis irdischer Existenz ablesen, dass sich
deutlich von der Ursprungserzihlung tiber die westliche Urmutter und erste Frau (Eva)
abhebt. Kimmerer fithrt aus:

»0n one side of the world were people whose relationship with the living world was
shaped by the Skywoman, who created a garden for the well-being of all. On the other
side was another woman with a garden and a tree. But for tasting its fruit, she was
banished from the garden and the gates clanged shut behind her. That mother of man
was made to wander in the wilderness and earn her bread by the sweat of her brow
[..]. In order to eat, she was instructed to subdue the wilderness into which she was
cast. Same species, same earth, different stories. [...] One story leads to the generous
embrace of the living world, the other to banishment. One woman is our ancestral gar-
dener, a cocreator of the good green world that would be the home of her descendants.
The other was an exile, just passing through an alien world on a rough road to her real
home in Heaven.«*°®

Die strukturelle Interdependenz und das nur gemeinsam mégliche Erzeugen und Auf-
rechterhalten einer lebendigen Um- und Mitwelt ist sedimentiertes und immer wieder
neu eingeiibtes Erfahrungswissen in vielen Regionen und Kulturen aufSerhalb des an-
thropozentrischen Kosmos. Die Erzihlung der mythischen Himmelsfrau und das Selbst-
verstindnis der Native Americans und anderer First Nations im Bereich der nordame-
rikanischen GrofRen Seen geben hier ein anschauliches Beispiel. Kimmer unterstreicht:
»Like Creation stories everywhere, cosmologies are a source of identity and orientation
to the world. They tell us who we are.«**” Dieses alternative Wissen kann folglich zum
Vorbild oder Anstof3 der Bildung eigener Horizonte wechselseitig unterstiitzten Prospe-
rierens oder der>Ausgrabung«vergessener bzw. verdringter Ge/Schichten von fruchtba-
ren Interspeziesrelationen werden.

Der Regenwald als Natur-Kulturlandschaft

Ein besonders aussagekriftiges wie bedeutsames Zeugnis der Hervorbringung eines re-
silienten, biodiversen und kokonstituierten Habitats mehr-als-menschlicher Lebewesen
sind dabei die tropischen Wilder Mittel- und Sitdamerikas. Tropische Regenwilder stel-
len die Regionen der Erde mit der hochsten Tier- und Pflanzenvielfalt dar. Sie galten den
europdischen Kolonisatoren als paradiesischer >Garten Eden< oder menschenfeindliche
>Griine Holle« und sind doch (zu grofien Teilen) das Ergebnis einer Jahrtausende alten
Tradition menschlichen Gartenbaus.**® Denn fiir weite Teile der Amazonasregion sowie
in den meso-amerikanischen Siedlungsgebieten der Maya gilt: »[the] forest is in fact a

206 Kimmerer 2013, S. 6f.
207 Ebd,S.7.
208 Vgl. Rostain et al. 2024; Ford 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

garden.<**® Im Kontrast zu der Einschitzung spanischer Konquistadoren wie auch einer
noch heute persistenten modernen Weltsicht stellen die Waldgirten der Maya und die in
ihrer Tradition bewirtschafteten Landschaftsriume »a model of a sustainable co-creative
process between people and their environment«**° dar, welches sich als Vorbild fiir alter-
native und nachhaltige Formen des speziesiibergreifenden Wachstums begreifen lisst.
Fir die Amazonasregion und den dortigen tropischen Regenwald lassen sich menschli-
che Einfliisse sogar bis auf 13.000 Jahre zuriickverfolgen, wobei der Einfluss pri-kolum-
bischer Indigener Gesellschaften in der Zusammensetzung von Boden und Waldstruktur

! Diese Landnutzung war jedoch trotz ihrer Intensi-

deutliche Spuren hinterlassen hat.
tit nachhaltig und produktiv, sowohl fiir Indigene Kulturen wie auch fiir den Wald selbst.
So meint die Anthropologin Anna Roosevelt: »[N]o known species extinctions occurred,
and the permanent tree plantings and managed forests created have been lasting cul-
tural-ecological resources that supported a succession of diverse, persistent cultures.«***

Insbesondere die Maya mussten sich iiber Jahrtausende in einem unsteten klima-
tischen und keineswegs paradiesischen Lebensraum mit immer wieder auftretenden
Naturkatastrophen und Umweltverinderungen zurechtfinden, weswegen gerade ihre
»successful adaptation and resilience [...] could be a road map for today’s climate change
and environmental challenges.«* So haben sich die Maya auf ein wechselhaftes Habitat
mit steigendem Meeresspiegel, stark variierenden Regenfillen, Diirren, Wirbelstiirmen
und sogar unregelmifligem Vulkanismus durch entsprechende Anpassungsleistungen
eingestellt, welche trotz dieser unwirtlichen Ausgangsbedingungen die Versorgung
eines dichten Stidtenetzwerks und die Entwicklung einer Jahrhunderte tiberdauern-
den Hochkultur sichern konnte. Diese spezifischen Adaptionen lassen sich anhand
archiologischer Quellen vor allem als Umwelttechniken beschreiben, welche die unsteten
Wasser-, Boden- und Nihrstoffquellen kanalisieren, speichern und sogar anreichern
konnten. So wurden etwa durch Kanile, Dimme, Brunnen, Terrassenanlagen und an-
dere Landschaftsverinderungen ertragreiche Waldgirten hoher Biodiversitit erzeugt,
die sich auf der Grundlage michtiger anthropogener Bodenschichten mit erhéhter
Feuchtigkeit und reicheren Nihrstoffvorkommen entwickelten (siehe Abbildung 11).***
Die spezialisierten Waldgirtner:innen und Stidteplaner:innen trugen hierbei aktiv zur
Erzeugung eines fruchtbareren und stabileren Okosystems, als es ohne die Pflege der

209 Ford 2016, S. 207. Herv. ).P.

210 Ebd,, S.206. Um die differente Wahrnehmung und das Verstandnis der naturkulturellen Lebens-
raume der Maya aus Sicht der Konquistadoren zu schildern, zitiert Ford aus einer spanischen Ver-
ordnung der Eroberer von 1552: »... having forests in urban spaces is prohibited, all the towns will
construct houses the way the Spaniards do [close to one another] ... [They should not sow any milpa
within the town] so that all urban spaces be clean, without sown land or groves; and if there were
any, they should be burnt.« (Ebd., S. 211. Eckige Klammer i.0.) Die strikte Trennung von urbanen
und bepflanzten bzw. bewaldeten Raumen drickt hier auch eine grundlegend differente episte-
mologische wie kosmologische Ordnung der mesoamerikanischen und europdischen Sinnsysteme
aus. Fiir die Maya waren Stadt, Garten und Wald offenbar keine disjunkten Spharen.

211 Vgl. Roosevelt 2013.

212 Ebd,S.84.

213 Beach 2016, S.111.

214 Ebd., S.122.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

401


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Maya hitte bestehen konnen, bei, deren héhere Ertrige und dichtere Vegetation noch
heute ein Zeichen der produktiven speziesiibergreifenden Wachstumsgemeinschaften
sind.

Abbildung 11: Beispiel des fruchtbaren anthropogenen Bodens innerhalb tropischer Regenwiil-
der. Hier sichtbar in Gestalt der dunklen terra preta als mehrere Dezimeter michtiger Horizont,

welcher von Tonscherben durchzogen ist; bei Hatahara (Brasilien).

Die Maya etablierten und nutzten in ihren Siedlungsgebieten wahrscheinlich
»hundreds of different plants for food, medicine, fire, ceremony and construction«*>.
Aber es ist vor allem der Milpa-Zyklus, ein 20 bis 30 Jahre dauernder Kreislauf aus Feld-
und Waldwirtschaft, welcher die komplexe und kokonstitutive Beziehung zwischen der
lokalen Bevolkerung und ihrem Habitat widerspiegelt. So kommt ein aktuelle Studie
zu dem Schluss: »The milpa cycle conserves valuable water by maintaining land cover,
nourishes the people with rich and biodiverse annual and perennial crops and is con-
nected to the biodiverse forest they lived in.«**® Der verwandte Stockwerk- aber auch
Wanderfeldbau, welcher in dhnlicher Form iiberall in den tropischen und subtropischen
Regionen praktiziert wird (sich aber in abgewandelter Form auch in gemiRigteren
Klimazonen durchfithren lisst), erzeugt ein vielschichtiges und langfristiges Zusam-
menleben menschlicher und nicht-menschlicher Akteure, die zum gegenseitigen Vorteil
kokonstitutive Wachstumsgemeinschaften bilden. Auch wenn menschliche Waldgirt-
ner:innen Fruchtfolgen und Wachstumszyklen moderieren, so sind sie dabei doch eher
Hirten als Herrscher des Waldes, wie sich im Milpa-System zeigt: »In fact, the Maya
could not fight the exuberant growth of the forest. They devised an agricultural system

215 Ebd., S.122.
216 Ford 2016, S. 218.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16. - O



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie

that anticipated, selected and managed that growth.«*7 Die Maya unterstiitzten und kana-
lisierten das Wachstum des Waldes als dessen Teil sie sich begriffen, wodurch sich ein
starker Kontrast zu den aktuell dominierenden agrarwirtschaftlichen Praktiken der Ro-
dung, exportorientierter Rinderzucht und Anbau monokultureller Cashcrops ergibt. Im
Unterschied zu den industriellen und auf kurzfristig maximierte Ertrige ausgerichteten
Landnutzungsformen der Gegenwart war die Lebensweise und das Selbstverstindnis
der Maya sowie anderer Indigener Bevolkerungen auf den gegenseitigen Erhalt und die
Idee interdependenter und eben nicht anthropozentrischer Existenz und Entwicklung
ausgerichtet:

»Maya speakers argue that embedded in the concept of Kanan K'aax is learning from
the forest and gaining an appreciation of the forest. In other words, it is not simply
caring for the environment, as we expect forest rangers to do in protected areas, but
a dialectic interaction between the Maya and the natural landscape, creating an un-
derstanding of ecological relationships, the causes and effects, and even our human
actions’ multifaceted impacts. [Accordingly], the Mayan language does not separate
culture from nature [...].«*'®

Der Etagenanbau der Maya, Waldgirten und andere Formen der Permakultur sind
damit Ausdruck einer speziesiibergreifenden Partnerschaft und Kooperation, welche
eben keine essenzialistische Trennung menschlicher und nicht-menschlicher Wesen
annimmt. Stattdessen zeugen die langjahrigen und tiefgreifenden Lebens- und Wachs-
tumsgemeinschaften von einer strukturell interdependenten Hervorbringung irdischer
Wirklichkeit, welche die biotischen wie abiotischen Akteure, die menschlichen wie
nicht-menschlichen Tiere und Pflanzen als relevante und aktive Mitgestaltende der
spezifischen Habitate und damit auch planetaren Existenzméglichkeiten begreift. Fol-
glich stellt eine solche relationale Form hortikulturellen Wissens und Handelns auch
eine Moglichkeit, aus der zerstérerischen Logik des Anthropozin auszubrechen, dar:
»[G]ardening can involve the cultivation of flourishing, joy and abundance in the active
company of others, both human and more-than-human: in this sense, perhaps garden-
ing can be understood as a potentially prefigurative practice to help take us out of the
Anthropocene.«*”

In gleichem Geist bekriftigt Simon Walch, dass die Kunst des gemeinsamen Bewoh-
nens einer geschidigten Welt, wie sie durch Waldgirten und verwandte Lebenspraktiken
verkorpert wird, alternative und dringend benétigte Prinzipien zur Genese einer post-
bzw. gegen-anthropozinen Wirklichkeit bereithilt. Durch 6kologische Prinzipien der
Regeneration, Relationalitit, situierte Epistemologie, menschliche Verantwortung und
Verantwortlichkeit sowie physiologische Verwandtschaftsbeziehung und speziesiiber-
greifende Zugehorigkeit lassen sich woméglich eine andere Grundlage, ein alternativer
Boden und damit vitales Fundament irdischer Existenz hervorbringen, welche humane
Wesen wieder als Teil einer posthumanen Realitit begreifbar machen.**® Es bietet sich

217 Ebd, S.213.Herv.].P.

218 Ebd,, S. 215.

219 Gersdorf/Sandilands 2023, S. 2. Herv. ].P.
220 Vgl. Walch 2020, S.105-108.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.

403


https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

folglich aus epistemologischer wie ontologischer Sicht an, mittels einer Blick- und Auf-
merksamkeitsverlagerung auf den Boden, die Pedosphire und damit die kokonstituierte
kritische Zone unter unseren Fiifien, zum Ausgangspunkt eines >Counter-Anthropocenes
zumachen. Denn es sind gerade die Béden, das gemeinsam belebte und gepflegte Land,
welches sich als Ursprung und Ende mehr-als-menschlicher terrestrischer Ge/Schichten
verstehen ldsst:

»Als Basis und Teilsphire der Okosysteme prigen Boden zusammen mit Relief, Ge-
stein und Klima sowie der sich in Abhédngigkeit von diesen priméaren Faktoren entwi-
ckelnden Biozénose und den jeweiligen anthropogenen Einflissen den Charakter ei-
ner Landschaft. Damit stellen Boden erdgeschichtliche Urkunden dar und sind mit ih-
ren jeweiligen Bodenmerkmalen ein Spiegelbild und Archiv der Natur- und Kulturge-
schichte [.].<**

Der Erdboden reprisentiert so das manifeste Archiv einer naturkulturellen Beziehung
zwischen Menschen und ihrer nicht-menschlichen aber umso aktiveren und vitalen Um-
bzw. Mitwelt. Die terrestrischen Straten sind damit wahrhaftig aussagekriftige sowie
zeugungsmichtige Grundlagen mehr-als-menschlicher Wirklichkeit. Denn die gemeinsam
generierten lokalen wie globalen Standort- und Lebensbedingungen bilden, wie gese-
hen, das Fundament irdischer Daseinsmoglichkeiten und spiegeln so die spezifische Ge-
stalt und Beziehungsgeflechte einer jeweiligen Epoche wider. Bisher sind die Schich-
ten des Anthropozin dabei Ausdruck einer zunehmend verddeten, vereinseitigten und
verelendeten Lebenswelt, welche von Massenaussterben, Homogenisierung und Verseu-
chung zeugen. Doch miissen diese Ge/Schichten des Todes nicht die Zukunft des Plane-
ten auszeichnen, wie sie auch nicht dessen Vergangenheit dominierten. Sowohl in der
pra-anthropozinen Historie wie auch anthropozentrischen Gegenwart existierten und
existieren stets kleine und grofe Nischen und Netzwerke humaner und posthumaner
Proliferation und Diversitit.*** An diese reichhaltigen Sedimente und Traditionen gilt es
anzukniipfen, ohne diese jedoch auszubeuten, wie esleider gerade durch die Praxis einer
geoimperialistischen Herrschafts- und Wirtschaftsweise sowie den unstillbaren Hunger
eines weltfremden Anthropos iitberall auf dem Planeten passiert.

Zu einer alternativen Ge/Schicht(s)schreibung muss aber auch eine produktive und
kreative Technik beitragen. Nicht umsonst bekriftigen Clark und Szerszynski »there are
numerous contexts in which smarter devices and infrastructures and digitized infor-
mation could assist our collective responses [in the wake of radical climate change]«**.
Gleichwohl zeigen sie sich berechtigterweise skeptisch, dass »machine intelligence« or
»automated technical systems« — or a generalized >digital Anthropocene« - will [automat-
ically] lead the way to sustainability and secure planetary boundaries«***. AbschliefSend
muss es uns also auch um alternative Techniken zur Entbergung einer mannigfaltigeren
und entwicklungsoffenen irdischen Realitit gehen.

221 Schefferetal. 2010, S. 4.

222 Vgl. Tsing 2021.

223 Clark/Szerszynski 2021, S.179.
224 Ebd., S.180.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2028, 19:10:16.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

