
5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 385 

5.2 Mehr-als-menschliche Lebensgrundlage: Ein neuer Boden der Tatsachen 

»In this regard the ground surface is neither 
superficial nor infrastructural, nor is it inert. 
It is rather, interstitial. Literally ›standing 
between‹ earth and sky, it is the most active 
of surfaces, the primary site of those 
reactions, of which photosynthesis is the 
most fundamental, on which all life 
depends. Wherever life is going on, earthly 
substances are binding with the medium of 
air in the ongoing formation of the ground.« 
Tim Ingold (2015): The Life of Lines, S. 43 

Das vorherige Unterkapitel hat die Sedimentation und Stratifizierung als Prinzipien 
mehr-als-menschlicher Realitätsbildung auf der Erde nachzuweisen versucht. Sowohl 
die soziohistorischen als auch die geologischen Formationen lassen sich dabei als über
einander gelagerte Schichten verschiedenster Materialitäten und Agentialitäten begrei
fen, welche als verdichtete und damit quasi-stabile Struktur von einer mannigfaltigen 
Vergangenheit zeugen, aber auch, aufgrund ihrer ganz spezifischen Zusammenset
zung, von konkreten Zukünften künden. Diese neomaterialistische Lesart134 einer an 
Foucault sowie Deleuze und Guattari orientierten Morphogenese irdischer Wirklichkeit 
untergräbt dabei explizit die moderne Gegenüberstellung von humanen und nonhu
manen Gestaltbildungen. Vielmehr werden die posthumanen Ge/Schichten der Erde 
als ein Resultat interdependenter Werdensprozesse angesehen, die den Common Ground 
des Anthropozän, die gemeinsame irdische Basis, eben weder als eine allein mensch
liche noch rein natürliche Tatsache begreifen lassen. Wie gerade gezeigt, schlägt sich 
die diskursive und epistemische Verfassung einer jeweiligen Epoche (das Gefüge des 
Sichtbaren und Sagbaren, also das epochenspezifische Feld des Wissens), auch in den 
materiellen Grundlagen jedes Zeitabschnittes nieder. Insbesondere die artefaktischen 
und landschaftlichen Schichtungen, drücken in ihrer Zusammensetzung menschliche 
wie auch nicht-menschliche Komponenten und Kräfteverhältnisse aus. Folglich ist 
der Blick auf die über- und unter-irdischen Straten der gegenwärtigen Erdepoche für 
eine Spurensuche nach den sedimentierten Zeugnissen planetarer Transformationen 
besonders geeignet. 

Diese veränderte Blickführung kann durchaus noch Hoffnungsvolles zu Tage för
dern. Denn obwohl im Moment die anthropozänen Ge/Schichten vor allem Ausdruck 
menschlicher Eroberungsfeldzüge gegen nicht-menschliche Lebenswelten sind, die au
genscheinlich in einer tragischen Selbstauslöschung ihr Ende finden, so lassen sich den
noch in vergangenen und gegenwärtigen Bereichen alternative Grundlagen interdepen
denter und lebensfreundlicher Daseinsweisen aufzeigen. »[R]enewing and reinvigora
ting our contact with […] ›the rough edges of the world‹«135, also um ein Einlassen auf 

134 De Landa nennt seinen Aufsatz zur Erweiterung des Stratifizierungsprinzips im Untertitel »A Neo- 
Materialist Interpretation« (De Landa 1996.). 

135 Ingold in Clark/Szerszynski 2021, S. 179. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

die der Homogenisierung und Vernichtung standhaltenden Areale des Lebens muss es 
uns gehen, wenn wir die irdische Zukunft offen halten wollen. Diese Formen relationalen 
Werdens zur Erneuerung eines zukunftsträchtigen Bodens der Tatsachen, und damit die 
Erschaffung eines möglichen »counter-Anthropocene«136, sollen im Folgenden exploriert 
werden. 

Der Verlust einer gemeinsamen Grundlage 

Der bisherige Zustand der Erde stimmt dabei aber noch wenig optimistisch. Denn der 
gemeinsam bewohnte und gebildete Boden, welcher »innerhalb der Ökosphäre […] die 
Basis [… darstellt], auf der menschliches [, pflanzliches] und tierisches Leben existiert«137, 
ist im erdgeschichtlichen Zeitalter des Menschen zahlreichen Bedrohungen ausgesetzt. 
Bodenerosion, Verdichtung, Versalzung, Bodendegradierung und Verlust der Bodenbio
diversität sowie zunehmende Desertifikation haben die Lebensgrundlage auf dem Pla
neten äußerst prekär werden lassen.138 Dabei stellt dieser Verlust des Grund und Bodens 
jedoch keineswegs eine Notwendigkeit dar, sondern spiegelt vor allem die gegenwärti
gen unnachhaltigen, extraktivistischen und erdvergessenen Vorstellungen und Prakti
ken eines kapitalistisch informierten Anthropozentrismus wider. Was Yusoff schon für 
die Lithosphäre, also die tieferen Gesteinsschichten der Erde, diagnostiziert – »[…] the 
most extreme forms of destratification that throw the strata into suicidal collapse (like 
fracking, mountain top removal, and deep sea drilling)«139 – gilt erst recht für die dün
neren Bodenhorizonte näher an der Erdoberfläche. 

Beispielhaft lässt sich hier etwa die Praxis industrieller Landwirtschaft anführen, 
welche zu zehn bis sogar hundertfach erhöhten Erosionsraten gegenüber den Bodenbil
dungsprozessen führt und die so von einem ungebremsten Verschleiß und der Vernich
tung irdischer Existenzgrundlagen zeugt.140 Hält man sich den anthropogenen Raub
bau, der auf fast dreiviertel der eisfreien Erdoberfläche betriebenen Forst- und Land
wirtschaft vor Augen, den dadurch hervorgerufenen Verlust intakter Ökosysteme und 
biologischer Diversität, so spricht aktuell wenig für eine nachhaltige Zukunft. 

Die Bedeutung des Erdbodens, das Verhältnis von Erdbewohnenden und ihrem 
Land, kann dabei für die geosystemische Situation wie Transformation kaum über
schätzt werden. Ein entsprechender IPCC-Bericht leitet seine Analysen deswegen wie 
folgt ein: »Land provides the principal basis for human livelihoods and well-being in
cluding the supply of food, freshwater and multiple other ecosystem services, as well 
as biodiversity. […] Land also plays an important role in the climate system.«141 Es ist 

136 Yusoff 2017, S. 123. 
137 Scheffer et al. 2010, S. 4. Herv. J.P. 
138 Vgl. ebd., S. 5. 
139 Yusoff 2017, S. 119. 
140 Vgl. IPCC 2019, S. 3. 
141 Ebd., S. 2. Herv. J.P. Auch wenn Boden und Land in dem Bericht und generell nicht deckungsgleich 

sind, so lassen sich viele der Aussagen im Sinne der Argumentation dennoch übertragen. Land er
streckt sich hierbei noch über die oft nur wenige Dezimeter dicken Bodenhorizonte hinaus und 
deckt auch oberflächennahe Strukturen, wie Vegetation, Topographie und anthropogene Erzeug
nisse ab, was jedoch auch im weiteren Sinne unter den eingeführten Kategorien der Erdschichten, 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 387 

klar, dass diese obersten Schichten der planetaren Oberfläche, welche »die dünne und 
verletzliche Haut der Erde bilden, [einer] besondere[n] Aufmerksamkeit bed[ürfen].«142 
Neben ihrer Funktion als Quelle der globalen Nahrungsmittel-, Futter-, Holz- und En
ergiegewinnung fungieren diese oft nur wenige Dezimeter dicken Böden nämlich auch 
als entscheidende Treibhausgasregulatoren. Der Boden selbst, insbesondere Moore und 
natürlich die jeweilige Vegetation, binden große Mengen von CO2 und anderen Treib
hausgasen, welche jedoch durch anthropogene Bearbeitung, Rodung oder auftauenden 
Permafrost ganz entscheidend zu den klimatischen Veränderungen des Planeten beitra
gen. Allein die Agrar- und Forstwirtschaft sowie andere Landnutzungsformen sind hier 
für fast ein Viertel aller anthropogenen Treibhausgasemissionen verantwortlich.143 Die 
obersten Strata erfüllen neben der Klimaregulation aber auch entscheidende »Filter-, 
Puffer- und Speicherfunktionen«144. Insbesondere toxische Stoffe lagern sich dort an, 
werden gebunden und zeugen so etwa von den menschlichen Schwermetall-, Plastik/ 
Müll- und Chemikalien-Belastungen der Ökosysteme. Der Boden konstituiert damit 
ein spezifisches Umweltmedium, einen »intermediate agent«145, welcher innerhalb des 
irdischen Milieus bzw. unter den verschiedenen Subsphären moderiert. Die globalen 
Wasser-, Gas- und Stoffkreisläufe passieren die schmalen Schichten und feinen Kapil
laren der Pedosphäre, wodurch dort eine entscheidende Verwandlung, Ablagerung oder 
Freisetzung stattfindet. Somit fungiert dieses irdische Gefüge als hauchdünne doch un
verzichtbare Zwischen- und Übersetzungsschicht, als Vermittlungs- und Kontaktzone 
zwischen den unterschiedlichen planetaren Umwelten und Akteuren. 

Die Pedosphäre als rhizomatischer Lebensraum 

Ein Einlassen auf und in den Boden hilft somit dabei, wieder ein Verständnis der Er
de als Versammlung aktiver terrestrischer Kräfte statt eines passiven Hinter- und Un
tergrundes aufzubauen. Gerade die Figuration der Pedosphäre als ›planetare Haut‹ evo
ziert so eher die Idee eines lebendigen und komplexen Organismus, anstatt diesen und 
seine Schichten, wie ab dem 19. Jahrhundert üblich, »nur noch als Dreck oder Nutz
masse«146 anzusehen. Tatsächlich fungiert der Boden nämlich als permeable und doch 

Strata und Horizonte stets impliziert war. »[Land in this case means t]he terrestrial portion of the 
biosphere that comprises the natural resources (soil, near-surface air, vegetation and other biota, 
and water), the ecological processes, topography, and human settlements and infrastructure that 
operate within that system.« (Ebd., S. 1.) Nach einem ökonomischen Ansatz wurden übrigens die 
gesamten terrestrischen Ökosystemleistungen auf gleichwertig zu dem globalen GDP von 75 Trilli
arden USD geschätzt (vgl. ebd., S. 2. FN 12). Ob eine Quantifizierung der irdischen Beiträge zu einer 
auf menschliche Bedürfnisse und Funktionslogiken ausgerichteten Weltwirtschaft jedoch positiv 
zum Erhalt oder der Entwicklung einer diversifizierten oder resilienten Ökosphäre beiträgt, darf 
gerne bezweifelt werden. 

142 Scheffer et al. 2010, S. 1. 
143 Diese verschiedenen Landnutzungsformen resultieren in ca. 13 % aller CO2-, 44 % aller Methan- 

und 82 % aller anthropogenen Lachgasemissionen (vgl. IPCC 2019, S. 7.). 
144 Scheffer et al. 2010, S. 5. 
145 Peters 2016, S. 47. 
146 Wessel 2021, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

schützende Hülle, deren Struktur und Intaktheit über den Zustand des gesamten Sys
tems entscheidet: »Das Bild von der Haut der Erde lässt sich auch auf große Katastro
phen übertragen. Wenn die Haut der Erde zerstört wird oder auseinanderreißt, kann sie 
ihre Funktion als Filter, Puffer und als Lebensraum nicht mehr wahrnehmen.«147 Seien 
es kosmische (Meteoriteneinschläge, Sonneneruptionen), erdeigene (Vulkanausbrüche, 
Erdbeben, Wirbelstürme) oder, wie aktuell, anthropogene Katastrophen, welche die vul
nerable Oberfläche des Planeten schädigen, die dünne Schicht ist in entscheidender Wei
se für die terrestrischen Lebensbedingungen sowie ihre Habitabilität verantwortlich. 

Als irdische Epidermis ist der Boden damit Anzeiger einer globalen (wie lokalen) 
Verfassung und macht als kritische Kontaktzone, also Überschneidungsgebiet multipler 
Geosphären, das interdependente Erzeugen planetarer Wirklichkeit sichtbar. Denn erst 
im Zusammenspiel von Litho-, Atmo-, Hydro- und Biosphäre kann sich die Pedosphäre, 
als mehrschichtiger und multiagentieller Lebensraum bilden, der so menschlichen wie 
nicht-menschlichen Tieren, Pflanzen und Mikroorganismen zum Habitat wird.148 Die 
Böden sind so nicht nur die Grundlage auf der sich irdisches Leben entfaltet, sondern 
innerhalb der dünnen Pedosphäre selbst befinden sich bereits Myriaden von Kleinst- 
und größeren Organismen, die diese hervorbringen. Tatsächlich stellt der Erdboden das 
irdische Habitat mit der wahrscheinlich größten Biodiversität überhaupt dar – mehr 
als die Hälfte aller irdischen Spezies leben im Boden.149 Neben omnipräsenten Archaeen 
und Bodenbakterien, existieren auch unzählige Pilze und Bodenalgen sowie weitere un
terschiedlich große Eukaryoten, die von einzelligen Protozoen bis zu Regenwürmern, 
angepassten Insekten wie Erdhummeln und Termiten oder kleineren Säugetieren wie 
Maulwürfen oder Nacktmullen reichen.150 Wie der Bodenökologe François Buscot for
muliert, drängt sich dadurch die Chance für eine Reperspektivierung der menschlichen 
Position auf und innerhalb dieses unglaublich reichhaltigen Netzwerkes auf, denn allein 
schon, »[w]enn wir zwei Handvoll Boden halten, dann leben darin sieben Milliarden 
Organismen, ungefähr so viel, wie wir Menschen auf der Erde sind.«151 

147 Scheffer et al. 2010, S. 363. 
148 »Überall dort, wo sich die Lithosphäre, die Atmosphäre, die Biosphäre und die Hydrosphäre durch

dringen, ist Boden bzw. Pedosphäre. So gesehen, bedeckt die Pedosphäre den gesamten Erdball. Man 
sollte dennoch die Frage stellen: Wo ist kein Boden? Dies ist dort der Fall, wo eine der Sphären, die 
für die Pedosphäre notwendig sind, nicht vorhanden ist. Wenn also an der Erdoberfläche oder in 
der Erdkruste die Lebenswelt, das Wasser oder die Atmosphäre fehlen, ist dort kein Boden mehr. 
Diese Stellen sind sehr selten. Man findet sie zum Beispiel auf einem Lavastrom, der gerade er
kaltet, an einer Abrissfläche eines Bergsturzes, auf der Oberfläche eines Gletschers oder auf einer 
frisch betonierten oder asphaltierten Straßendecke. Alle diese Ausnahmen werden über kurz oder lang 
in Boden übergehen. Das heißt, die Entwicklung zum Boden ist auf der Erdoberfläche der Normal

fall.« (Ebd., S. 363. Herv. J.P.) Die irdische Tendenz zur Bodenbildung spricht somit von einer inhä
renten Veranlagung multimaterielle und -agentielle Gemeinschaften hervorzubringen, die dann 
zur Grundlage neuer diverser Existenzformen werden. Wie in Lovelocks und Margulis Gaia-Kon
zept ist der Boden so Ausdruck eines lebendigen Planeten, der immer weitere Formen des Lebens 
hervorbringt. 

149 Vgl. Anthony et al. 2023. 
150 Scheffer et al. 2010, S. 84. 
151 Buscot nach Wessel 2021, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 389 

Insbesondere die spezifische Form der Lebensgemeinschaft aller Bodenorganismen 
eines konkreten Standortes, die Biozönose, verdeutlicht dabei die wechselseitigen Abhän
gigkeiten innerhalb der irdischen Ökosphären, welche auch menschliches Leben als Teil 
eines interdependenten Beziehungsgeflechts umfasst. Denn nicht erst mit dem Wie
dereintritt in die Pedosphäre und damit der Verwesung, Aufspaltung und Reintegration 
des menschlichen Körpers in die irdischen Stoff- und Energiekreisläufe wird das Multi
speziesnetzwerk für die humane Existenz relevant. Die konkurrierenden oder symbioti
schen Gemeinschaften der Companion Species im Erdboden bilden erst den vitalen Un
tergrund, auf dem sich humanes und nonhumanes Leben entfalten kann. So sind es im 
Speziellen die zahlreichen »Wechselwirkungen in der Rhizosphäre«152, der dicht besie
delte und kokonstituierte wurzelnahe Bereich innerhalb des Bodens, welcher Deleuze 
und Guattaris berühmtem Konzept des Rhizoms, als Form nonhierachischen und wild
wuchernden Werdens, zum Vorbild gedient hat. 

Das Rhizom versteht sich dabei als alternatives Prinzip der Vergemeinschaftung 
und Entwicklung, welches eben nicht von vereinzelten oder geschlossenen Subjektivie
rungsformen ausgeht. Stattdessen basiert es dezidiert auf der Idee eines wechselsei
tigen und sympoietischen Entfaltens der Realität. Damit eignet sich die rhizomatische 
Perspektive, um eine strukturell interdependente und verflochtene Genese irdischer 
Lebewesen und Lebenswelten nachzuzeichnen, welche sich eher an der Morpholo
gie von »meshworks«153 statt isolierten Einheiten orientiert. Auch wenn Deleuze und 
Guattari ihre Rhizomatik hierbei begrifflich an dem Phänomen eines unterirdischen 
Wurzelgeflechts anlehnen, das botanisch streng genommen eigentlich eine Sprossachse 
und eben keine Wurzel ist, so ist ihre ideen- und metaphernreiche Darstellung einer 
Entwicklungsweise, die quasi für alle Formen dezentralen, lateralen und grenzüberschrei
tenden Wachsens gilt, äußerst fruchtbar, um sich auch gegen die Vereinseitigung eines 
individualistischen, essenzialistischen und differenzfixierten Speziesismus zu wehren, 
der traditionell menschliche Wesen über alle anderen stellt. Eine rhizomatische Logik, 
wie sie im horizontalen Gentransfer, der Interspezieskooperation und in einem unge
richteten Wucherungsgeschehen zum Ausdruck kommt, untergräbt so die Vorstellung 
vom Menschen als ›Krone der Schöpfung‹, also einer teleologischen, auf die divine 
Kreation rückführbaren und im Himmelreich vollendeten Entwicklungsgeschichte des 
Anthropos. 

Diese rhizomatische Perspektive fungiert so auch als ein Gegenmodell zu der, noch 
im Anthropozän impliziten, Tendenz nach Transzendierung irdischer Beschränkungen 
und damit sakralen Emporhebung und unbedingter Vertikalität. Deleuze und Guattari 
wenden sich mir ihrer entwickelten Figur des Rhizoms nämlich dezidiert gegen das 
dominierende Bild eines zentralistischen, abstammungsfixierten und hierarchischen 
Baum(modell)s, welches bisher »die Wirklichkeit und das gesamte Denken des Abend
landes beherrscht hat, von der Botanik bis zur Biologie und Anatomie, aber auch die 
Erkenntnistheorie, die Theologie, die Ontologie, die gesamte Philosophie … der Wurzel
grund, Grund, roots und foundations.«154 Es geht ihnen folglich um die Ausbreitung eines 

152 Scheffer et al. 2010, S. 97. 
153 De Landa 1996, S. 2. 
154 Deleuze/Guattari 1992, S. 31f. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

anderen Grund und Bodens menschlichen Denkens und Handelns, der auch zur Basis 
für eine alternative Wahrnehmung und Gestaltung irdischer Realität werden kann. 

Das rhizomatische Werden, also die Entwicklung von konnektiven, heterogenen, 
mannigfaltigen und dezentralen Strukturen, orientiert sich dabei an eben jenen un
terirdischen Geflechten und Gemeinschaften, welche die Basis für das planetare Leben 
konstituieren.155 Dadurch soll gerade eine andere Existenzweise aufgezeigt werden, die 
sich gegen den Zwang zur Vereinheitlichung, Selbstähnlichkeit und vertikalen Durch
herrschung richtet. Deleuze und Guattari meinen: »Wir dürfen nicht mehr an Bäume 
[…] glauben, wir haben zu sehr darunter gelitten. Schön, politisch und liebevoll sind 
nur unterirdische Stränge und Luftwurzeln, der Wildwuchs und das Rhizom.«156 Die 
Figur des Baumes hat mit ihrem bisherigen Verständnis als ein ursprüngliches (auf einen 
Samen rückführbares), sich linear entwickelndes (Wuchsrichtung gen Himmel) und in 
hierarchische Ebenen unterteilbares (zentraler Stamm oder oberste Krone) Ordnungs
muster besonders viel Wert auf den Nachvollzug von Abstammungslinien, trennscharfen 
Klassifizierungen und dem Streben nach Höherem (bzw. dem Höchsten) legen kön
nen.157 Entsprechend zentralisierte sowie auf Über- und Unterordnung basierende 
Herrschafts- und Kategorisierungsformen waren so anschlussfähig und dominierten 
das westliche Denken. Ganz unterschiedlich scheint da die rhizomatische Denkweise, 
welche sich auf laterale und speziesübergreifende Entwicklungsmöglichkeiten fokus
siert. Eine netzwerkartige Phytologie, also der verflochtene Logos der Pflanzen, wird 
so zum Vorbild horizontaler und symbiotischer Wachstumsgemeinschaften ohne klare 
Grenzen oder Hierarchien.158 

Deleuze und Guattari beschwören folglich eine andere »Weisheit der Pflanzen: 
[denn] selbst wenn sie Wurzeln haben, gibt es immer noch ein Außen, in dem sie mit 
etwas anderem ein Rhizom bilden können – mit dem Wind, mit einem Tier, mit dem 
Menschen (und in dieser Hinsicht können auch die Tiere selber ein Rhizom bilden, 
ebenso wie die Menschen etc.). [… Zeit also, d]en Pflanzen [zu] folgen.«159 Diese Orien
tierung an den unter- und überirdischen Verflechtungen160 unterschiedlicher Lebewesen 
lösen so auch die traditionelle Ordnungslogik und Stufenfolge von theologischen, phi
losophischen oder verwandten Anthropologien auf, welche stets das abiotische unter 
das biotische Reich, und innerhalb der Biosphäre, Menschen über Tieren und Pflanzen, 
eingruppiert.161 Im Gegensatz zu einem impliziten Speziesismus, welcher menschliche 

155 Vgl. ebd., S. 16. 
156 Ebd., S. 27. 
157 Vgl. Lima 2014. 
158 Vgl. Boke 2019. 
159 Deleuze/Guattari 1992, S. 22. 
160 Der Organismus Flechte, welcher in dem Begriff ›Verflechtung‹ mitschwingt ist durchaus auch in

haltlich passend, da gerade Flechten als symbiotischer Organismus von Pilz und Alge bzw. Cyano
bakterien genau dieses gemeinsame Leben auf der Erde repräsentieren. So meinen Gilbert, Sapp 
und Tauber: »For animals, as well as plants, there have never been individuals. […] We are all lichens.« 
(Gilbert et al. 2012, S. 336. Herv. J.P.) 

161 Idealtypisch kann hier Helmuth Plessners Die Stufen des Organischen und der Mensch genannt wer
den (Plessner 1975.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 391 

Lebewesen über alle anderen Organismen erhebt und jenen somit ähnliche oder äqui
valente Eigenschaften abspricht (wie etwa Kommunikationsfähigkeit und Bewusstsein) 
dann stellen aus den pflanzlichen Netzwerken abgeleitete Vorstellungen wie »talking 
trees«162 und »plant consciousness«163 fundamentale Irritationen und Angriffe auf die 
anthropogene Vormachtstellung innerhalb einer ›natürlichen Ordnung‹ dar. 

So zeigen sich genau solche eher vormodernen oder außereuropäischen Konzepte, 
welche eben keine grundsätzliche Sonderrolle und exklusive menschliche Fähigkeiten 
annehmen, nun orientierungsgebend und sinnstiftend für aktuell dringend benötigte 
Redigierungen, um ein kooperatives, diverses und zukunftsfähiges Zusammenleben auf 
der Erde zu gestalten. Deswegen erinnern auch Clark und Szerszynski daran, »whereas 
Indigenous or other time-served inhabitation most often nurture the diversity of the 
nonhuman life with which they see their lives as utterly entangled, Western modernity 
has been instrumental in the reduction and rendering uniform of other living things«164. 
Statt auf der Sonderstellung und (geistigen) Abnabelung des Menschen zu beharren, er
kennt eine rhizomatische Perspektive, wie etwa die Indigener Kulturen, die materielle 
Verwurzlung und Erdverbundenheit anthropogener und anderer Wesen an. 

Gemeinsame Wurzeln 

Schaut man sich die Rhizosphäre, also die wurzelnahe Zone im Erdreich, genauer an, 
dann treten hier insbesondere die zahlreichen »Symbiosen zwischen Mikroorganismen 
und Pflanzen«165 ans Licht, die stellvertretend für eine kokonstitutive Erzeugung der ir
dischen Um- und Mitwelt stehen. So führen etwa erst besondere Wurzelknöllchenbak
terien gewissen Hülsenfrüchtlern (wie Sojabohnen, Klee, Luzerne und Erbsen) wachs
tumsnotwendigen Stickstoff zu, wofür sie seitens der Pflanzen mit kohlenstoff- und an
deren energiereichen Verbindungen entlohnt werden.166 Die landwirtschaftlichen Fut
ter- und Lebensmittelerzeugnisse sind damit unmittelbar von diesen rhizomatischen 
Interspeziespartnerschaften abhängig. 

Von ganz besonderer Bedeutung für die Gestalt des Bodens, gerade in evolutionärer 
Hinsicht, sind aber auch die Interspeziessymbiosen zwischen Pflanzen und Pilzen. Denn 
die sogenannten Mykorrhizen (›Pilzwurzeln‹), welche eine kooperative Beziehung zum 
Tausch von Nährstoffen, Wasser und Schutz (vor im Boden befindlichen Krankheitser
regern) gegen energiereiche Kohlenhydrate darstellt, verbindet die pflanzlichen Fein
wurzeln mit mehreren Vertretern der über 50.000 verschiedenen Mykorrhiza-Pilze.167 
Diese besondere Form der Symbiose, welche wohl schon seit 450 Millionen Jahren be
steht, hat wahrscheinlich die ursprüngliche Besiedelung der Kontinente durch Pflanzen 
überhaupt möglich gemacht.168 Aber auch noch heute ist diese mykorrhizale Verbindung 

162 Fowler/Lawton 1985. 
163 Taiz et al. 2019. 
164 Clark/Szerszynski 2021, S. 187. 
165 Scheffer et al. 2010, S. 98. 
166 Vgl. ebd., S. 98. 
167 Margulis/Sagan 1999, S. 147; Heijden et al. 2015. 
168 Vgl. Heijden et al. 2015, S. 1413. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

bei über 90 % aller Pflanzenarten ausgebildet. Die ökosystemische Relevanz und Trag
weite dieser Untergrundnetzwerke erklärt sich insbesondere deswegen, da Pflanzen oh
ne Zugang zu diesen Beziehungspartnern bedeutend schlechter oder überhaupt nicht 
mehr wachsen können,169 aber auch weil über diese feinen Geflechte im Boden nicht nur 
Nährstoffe und Wasser, sondern auch Informationen innerhalb eines riesigen artübergrei
fenden Verknüpfungssystems ausgetauscht werden. So verbinden diese Pflanzen-Pilz- 
Gemeinschaften nämlich nicht nur etwa einzelne Bäume oder Sträucher zum gegensei
tigen Vorteil, sondern sie bilden riesige mehrschichtige, omnidirektionale und multi
kanalige Netzwerkstrukturen: »Most plant roots are colonized by multiple mycorrhizal 
fungi and most mycorrhizal fungi are not host-specific, colonizing various host plants 
at the same time. As a consequence, plants are usually interconnected by mycorrhizal 
mycelial networks in so-called ›wood-wide-webs‹.«170 Diese ›waldweiten‹ Geflechte lassen 
nicht nur Kohlenstoff und andere Nährstoffe innerhalb ihrer mykorrhizalen Verbindun
gen zirkulieren, was gerade jungen und weniger standortoptimalen Pflanzen zu Gute 
kommt, sondern sie kommunizieren auch über chemische Signale, um sich so bspw. ge
gen Pflanzenfresser zu verteidigen.171 So können etwa von Blattläusen befallene Acker
bohnen über ihr Pilzgeflecht mit benachbarten Pflanzen kommunizieren und diese zum 
Ausstoß von blattlausabweisenden aber für deren Fressfeinde anziehenden Substanzen 
animieren, noch bevor diese selber befallen werden.172 

Diese umfangreichen unterirdischen Kommunikations- und Unterstützungssyste
me, welche erst am Beginn ihrer Erforschung stehen, verweisen damit auf die tragende 
Rolle, welche den symbiotischen Pilz-Pflanzen-Netzwerken in der Mit- und Ausgestal
tung irdischer Ökosysteme sowie den globalen Nährstoffkreisläufen zukommt.173 Die 
Pedosphäre scheint so überraschenderweise durchzogen von feinsten Leitbahnen, wel
che Informationen und energiereiches Material zwischen unterschiedlichen Spezies zir
kulieren lassen und dadurch standortspezifische Kollektive und Gemeinschaften hervor
bringen. Diese disparaten und doch voneinander abgängigen Alliierten lassen sich damit 
als Ausdruck einer nonhumanen Sozialität begreifen, in deren heterogenen Zusammen
schlüssen ebenfalls Konflikte über limitierte Ressourcen, Verteilungsgerechtigkeit, Be
trug und Trittbrettfahren ausgehandelt werden müssen.174 Für uns, die wir als gleichfalls 
erdgebundene Entitäten nur auf einer gemeinsam erzeugten Existenzgrundlage, einem 
kollektiv generierten und doch endlichen Grund und Boden gedeihen,175 lassen sich hier 

169 »Viele Waldbäume (Buche, Eiche, Fichte, Kiefer, Tanne) sind ohne eine die Wurzeln völlig umman

telnde Ektomykorrhiza nicht lebensfähig, da diese nicht nur Nährstoffe und Wasser für den Wirt 
aufnimmt, sondern auch vor bodenbürtigen Krankheitserregern schützt.« (Scheffer et al. 2010, 
S. 99.) 

170 Heijden et al. 2015, S. 1411. Herv. J.P. 
171 Ebd., S. 1412. 
172 Vgl. Babikova et al. 2013. 
173 Vgl. Heijden et al. 2015, S. 1417. 
174 Vgl. ebd., S. 1415. 
175 Was banal und dennoch kaum in der globalen Land/Wirtschaftsweise präsent zu sein scheint, ist 

die strukturelle Beschränktheit des Planeten, welche auch anhand der der endlichen Böden deut
lich wird. Denn »Boden [ist] ein nicht vermehrbares Gut.« (Scheffer et al. 2010, S. 5. Herv. i.O.). Die 
deswegen in den mykorrhizalen bzw. rhizomatischen Netzwerken praktizierten Lebensweisen der 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 393 

womöglich andere Formen eines verantwortlicheren »living and dying well together on 
terra, in Terrapolis«176 gewinnen. 

Die Vegetalisierung verkörperten Wissens 

Die Beziehung von Pflanzen zu ihrem Standort, ihrer biotischen und abiotischen Um
welt, kann dabei grundsätzlich als eine alternative Zugangsweise für die Erzeugung 
eines lebenswerten und lebensförderlichen Common Ground herangezogen werden. 
Gleiches gilt für die Beziehung von Menschen zu eben diesen Pflanzen in Hortikultur 
oder anderen Formen der Landwirtschaft. So stellt die Editorin Sullivan Heather des 
Magazins Gardening (against) the Anthropocene heraus: »Gardening [or other horticultural 
practices …] may offer significant experiences of human-vegetal collaborations that resist 
the destructive forms of the Anthropocene and produce instead vibrant and power
fully purposeful multi-species alternatives.«177 Auch die Anthropologin Natasha Myers 
begreift als Vertreterin einer wachsenden phytophilen Gemeinschaft das Einlassen 
auf die Wachstums- und Werdensprozesse vegetaler Organismen als fruchtbaren Im
puls, ein anderes Verhältnis zu den irdischen Mitgeschöpfen sowie vitalen unter- und 
überirdischen Netzwerken aufzubauen: 

»It was by playing through the possibilities of vegetal growth, propagation, photosyn
thesis, tropisms, and movements that I became sensitized to the wiles of plant life. Be
coming with and alongside plants, I kept acquiring newly vegetalized sensory dexteri
ties. I particularly enjoyed visualizing how communities of supracellular plants might 
form enmeshed subterranean rhizomes.«178 

Das Mit- und gemeinsame Werden von Menschen und Pflanzen kann nach Myers durch 
Praktiken wie etwa ›Entschleunigung‹ und ›Einstimmung‹ wahrgenommen werden, in
dem so das körperliche Sensorium zu dem vegetalen Gegenüber hin geöffnet und da
durch für neue Formen der Umweltbeziehung sensibilisiert wird. Insbesondere die chro
nologische Angleichung an die pflanzlichen Wachstumsprozesse, ein »getting down to 
plant time«179, scheint geeignet, die lebendigen Beziehungsgeflechte unter den mehr- 
als-menschlichen Mitgeschöpfen erfahrbar zu machen. Im Gegensatz zum ökonomi
schen Primat der Akzeleration, das eine Praxis des ungehemmten Verbrauchs und der 
Vernutzung begrenzter Ressourcen befördert, wäre das Einstimmen auf die »slower, cy
clical time-lives that our vegetal kin inhabits«180 ein Modus der Weltwahrnehmung, wel
cher dem Dasein auf einer limitierten Erde eher zu entsprechen vermag. Diese Form der 

Ressourcenschonung & -teilung, Rezyklierung, Interspezieskooperation und Nachhaltigkeit lie
ßen sich auch gewinnbringend für die mehr-als-/menschlichen Kollektive übertragen. 

176 Haraway 2016, S. 29. 
177 Sullivan 2023. Herv. J.P.; Herzlichen Dank an Mélissa Buecher-Nelson für den Hinweis auf diese 

Publikation. 
178 Myers 2015, S. 37. 
179 Boke 2019, S. 204. 
180 Ebd., S. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Verlangsamung, des Innehaltens und damit beruhigenden Hinwendung zu den non-hu
manen Lebewesen erlaubt es gerade den Pflanzenkundigen, Beziehungsmöglichkeiten 
aufzubauen, welche den Steigerungsformen eines egozentrierten Anthropozentrismus 
entgegenstehen. Dadurch ließen sich auch neue Weisen gegenseitigen Ver- und Fürsor
gens zur Etablierung einer gemeinsamen Lebensgrundlage für mehr-als-menschliche 
Wesen erzeugen: »Building intimate, sensory relationships with plants enables herba
lists to understand their own animacy – their own lives – as inextricably bound up with 
the plant-others of the world. This sensory partnership with plants teaches herbalists to 
care for a world with beings, and needs, beyond the human.«181 

Myers sieht durch das Einstimmen auf die pflanzlichen Beziehungspartner die Mög
lichkeit zur Entwicklung einer »vegetal epistemology«182, einer weniger anthropozen
trischen Form des Wissens und Umgangs mit der belebten Umwelt. Durch eine Erwei
terung und Öffnung des körperlichen Wahrnehmungsapparats stellt sie sich eine Art 
»›plantification‹ or ›vegetalization‹«183 menschlicher Selbst- und Fremderfahrung vor, 
die den etablierten Praktiken der Gleichmachung, Entwertung und Beherrschung non
humaner Anderer entgegenwirkt. Gerade die bewusste Reaktivierung bisher ungenutz
ter oder unterdrückter körperlicher Sensoriken kann hierbei einen Modus der Erpro
bung alternativer Wahrnehmungs- und damit Wirklichkeitskonzepte aufzeigen. Die mit 
den Pflanzen und anderen Lebewesen geteilte und doch je nach Morphologie und Milieu 
spezifische Form von ›embeddedness and embodiment‹, die leibliche Animiertheit und 
Fähigkeit zur Animierung, lässt sich so auch durch Praktiken der ›Vegetalisierung‹ er
fahrbar machen.184 

Eine Rück-/Besinnung auf diese fruchtbaren kultur- wie naturgeschichtlich an
gelegten, aber mittlerweile überlagerten Modi interdependenten Werdens, könnten 
dementsprechend durch Orientierung an pflanzlichen Netzwerken reaktiviert wer
den. Auf diese Weise wäre es möglich, erneut elementare Prinzipien der materiellen 
Verwurzelung und Verflechtung mit dem nonhumanen Milieu ans Licht zu bringen. 
Eine in diesem Sinne verkörperte Epistemologie, welche sich an den Besonderheiten 
vegetaler Organismen ausrichtet, vermag es so, mit neuer Aufmerksamkeit auf die 
komplexen und multiagentiellen Beziehungen in der zu schauen: »[We could] learn to 
pay attention to what it is that plants pay attention to: from the subtlest shift in the 
gradient of nutrients in the soil; to the most minute changes in the chemical bouquet 
of their surrounding atmosphere; to reconfigurations in the webs of relation that they 
catalyze with microbes, fungi, pollinators, herbivores, and other plants.«185 Ein in dieser 
Form vegetalisiertes Wissen und Werden erscheint als passender Gegenentwurf zu der 
unnachhaltigen Lebensweise eines reduktionistischen Anthropozentrismus, welcher 
den Verlust der gemeinsamen Existenzgrundlage im Anthropozän hervorgerufen hat. 

181 Ebd., S. 205. 
182 Myers 2015, S. 62. 
183 Ebd., S. 59. 
184 Praktiken einer ›Vegetalisierung‹ werden bspw. als »a soft and gentle way, to open, soften, make 

space« beschrieben, die sich durch regelmäßiges »sit[ting] with plants« einüben und als »sensate 
bodily state that involves slowing heart rates, attention to breath and the immediately present 
green growing world« erfahren lassen (Boke 2019, S. 208.). 

185 Myers 2015, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 395 

Eine phytologische Wahrnehmung kann hierbei für die konkreten ökologischen Be
dingungen sensibilisieren, die pedo-, atmo-, hydro- und biosphärischen Einflüsse und 
Transformationen, welche die lokale wie globale Realitätsentfaltung auf dem Planeten 
ausmachen. 

Eine, in solcher Art und Weise verstandene, vegetale Perspektive trägt folglich auch 
dazu bei, dass innerhalb der vitalen Lebenszusammenhänge zahlreiche andere Mitge
schöpfe und ihre unverzichtbaren Beiträge sichtbar werden. Denn Pflanzen haben über 
Jahrmillionen, wahrscheinlich bereits seit dem Beginn ihrer Besiedelung der Landmas
sen, in engsten Symbiosen mit anderen Spezies gelebt. Neben eben jenen schon beschrie
benen mykorrhizalen Verbindungen im Wurzelbereich sind es vor allem die intimen Be
ziehungen zu den Insekten, welche Blütenpflanzen zu einer langfristigen »co-evoluti
on«186 mit ihren nicht-pflanzlichen Bestäubern gebracht hat. Hustak und Myers zeigen, 
dass gerade hier eine tiefgreifende Interdependenz und das strukturelle Mitwerden ir
discher Geschöpfe gelernt werden kann. Denn insbesondere durch die Erforschung der 
Anverwandlung und des Annäherungsverhaltens von Insekten und Pflanzen involvieren 
sich Forschende gleichsam in das Fortpflanzungsgeschehen und damit die Evolutionsge
schichte der jeweils anderen Spezies. Ausgehend von einer Relektüre darwinscher Feld
notizen und damit einer Beobachtung und Beschreibung der Befruchtung von Orchi
deen durch ihre Bestäuber, ergründen die Autorinnen eine affektive und intime Ökolo
gie, welche ganz grundlegend auf dem Prinzip einer »interspecies relationality«187 be
ruht. Eine so gelesene Evolution bzw. Involution richtet sich dezidiert gegen neo-dar
winistische und damit verhaltensökonomische, konkurrenzfixierte und egoistische Vor
stellungen isolierter Spezies oder Gene. Statt eines unterkomplexen ›survial of the fittest‹ 
und deterministischer Biologismen à la Dawkins situieren Hustak und Myers ihren »turn 
to plant ecologies in the context of recent work on more-than-human lives and worlds.«188 
Vielmehr wird das aufeinander abgestimmte, durch mimetische Angleichung induzierte 
und damit quasi durch gegenseitige Synchronisation hervorgerufene Befruchtungsge
schehen von Orchideen (und anderen Pflanzen) durch Insekten zu einem Ausdruck der 
grundsätzlich sympoietischen Entwicklungsgeschichte irdischer Organismen. Diese af
fizierende Reinterpretation darwinistischer Feldversuche und Evolutionstheorie zeich
net so ein anderes Bild der Lebensweisen und Lebensverhältnisse auf dem Planeten, wel
che unser »momentary milieu contoured by multiple species involving themselves in one 
another’s lives«189 verdeutlicht.190 

186 Hustak/Myers 2012, S. 76. 
187 Ebd., S. 78. 
188 Ebd., S. 80. Herv. J.P. 
189 Ebd., S. 83. Herv. i.O. 
190 Gleichwohl ist dieses Involvieren bzw. Involviertsein in die Lebensverhältnisse anderer Spezies und 

Individuen keineswegs frei von Machtdifferenzen oder gleichermaßen zum Vorteil aller beteilig
ten Akteure. Hustak und Myers machen anhand Darwins Pflanzenexperimente und S(t)imulation 
von insektengleichem Fortpflanzungsverhalten deutlich, dass die mimetische Angleichung und 
das vertiefende Wissen um die Funktionen und Bedürfnisse des lebendigen Gegenübers nicht not
wendigerweise gutmütig sind. Gerade im Bereich experimenteller Forschung und der davon abge
leiteten industriellen Nutzbarmachung von symbiotischen oder anderen Interspeziesrelationen 
sind Machtungleichgewichte und differente Interessenlagen offensichtlich (vgl. ebd., S. 93.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Menschen als Teil irdischer Wachstumsgemeinschaften 

Myers hebt dabei heraus, dass diese Interspezies-Involvierung nicht nur zwischen non
humanen Organismen zu langfristigen und tiefgreifenden Beziehungsformen geführt 
hat, sondern dass auch Menschen Teil dieser sich wechselseitig befruchtenden Netz
werke des Wachsens sein können. So existieren außerhalb der hegemonialen humanisti
schen Wissensordnung Varianten einer zutiefst relationalen Lebensphilosophie und Le
bensführung, die pflanzliches, tierisches und menschliches Gedeihen, also ein sich ge
genseitig unterstützendes und interdependentes Wachsen aller Spielarten des Daseins, 
zum Ziel hatten. Dies steht in starkem Kontrast zu der aktuellen Reduzierung globaler 
Biodiversität (Stichwort: Sechstes Massenaussterben) und der konzentrierten Vermeh
rung weniger domestizierter Tier- und Pflanzenarten, wie sie gerade das Anthropozän 
bzw. ›Homogenocene‹ auszeichnen.191 

Jenseits einer anthropozentrischen Wissens- und Weltordnung europäischer Prä
gung lassen sich vor allem in den präkolonialen Territorien und Kulturen alternative 
Wissensformen und Praktiken ausmachen, welche menschliche Wesen als beitragende 
aber eben nicht beherrschende Akteure innerhalb der vielgestaltigen Multispeziesge
flechte ansehen.192 So präsentiert etwa Simon Walch in seiner Arbeit Beyond Wilderness. 
The Arts of Co-Inhabiting a Damaged Planet eine reichhaltige Tradition vor allem Indigener 
aber auch europäischer Epistemologien und Praktiken, die sich explizit gegen eine 
moderne wie antipodische Idee unberührter Natur und damit eine »hyperseperation 
[, … a] vision of a world in which humans are basically intruders, undoing the fabric of 
life the moment they enter it«193 wendet. Vielmehr identifiziert er weltweit zahlreiche 
und langfristig bestehende Multispeziespartnerschaften, welche sich gerade im Bereich 
land- und forstwirtschaftlicher Arbeits- und Lebensweisen finden lassen und die zu 
biodiversen, widerständigen sowie wachstumsförderlichen Beziehungen zwischen 
nonhumanen und humanen Wesen geführt haben. Tatsächlich sind Beispiele wie Forest 
Gardening, der Milpa-Zyklus der Maya und die fruchtbare terra preta der Amazonasre
gion Zeugnisse für anthropogene Ökosysteme, welche nur durch die Pflege und das 
tiefe Einlassen menschlicher Akteure auf ihr nicht-menschliches Milieu entstehen und 
aufrecht erhalten werden konnten. Dass diese kokonstituierten Landschaftsformen oft 
genug als ›Wildnis‹ und deren lokale Kulturen als ›Wilde‹ abgewertet wurden, anstatt die 
hochkomplexen und interdependenten Beziehungsgeflechte zwischen ansässiger Be
völkerung und ihrer Mitwelt zu erkennen, ist Ausdruck der dualistischen Ordnungslogik 
europäischer Gesellschaften, deren Menschen- und Weltbilder auf strenger Differenz 
und Grenzziehung zwischen urbanen/bewaldeten, zivilisierten/wilden und inneren/äu
ßeren Sphären beruht.194 In der Anerkennung tropischer und anderer »forests as long- 

191 Vgl. Chwałczyk 2020, S. 26. Tatsächlich ist die Masse der Spezies Mensch und seiner Nutztiere mitt

lerweile größer als die aller anderen Wirbeltiere auf dem Planeten (ausgenommen der Fische) 
vereint und macht sogar 96 % der gesamten Biomasse aller Säugetiere auf dem Planeten aus (vgl. 
Bar-On et al. 2018, S. 6508.) 

192 Vgl. Kimmerer 2013; Kimmerer 2021. 
193 Walch 2020, S. 87. Herv. J.P. 
194 Vgl. Tavares 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 397 

established cultural landscapes«195 liegt damit nicht nur das Potential zur Aufarbeitung 
einer gewaltvollen wie reduktionistischen Kolonialgeschichte. Die naturkulturellen 
Ökosysteme können auch zum aktuellen Vorbild für verantwortungsvolle und le
bensförderliche Partnerschaften zwischen menschlichen und mehr-als-menschlichen 
Elementen, den Pflanzen, Tieren, Mikroorganismen wie auch der pedo-, hydro- und at
mosphärischen Umwelt werden. Ein gemeinsam erzeugter und wachstumsförderlicher 
Boden der Tatsachen statt einer anthropozänen Wüste ist möglich. 

Denn die Beispiele nachhaltiger und fruchtbarer Böden und Landschaften mensch
licher Prägung sind so zahlreich wie ausdrucksstark. Auch Clark und Szerszynski heben 
diesen gestalterischen anthropogenen Einfluss hervor: »Thousands of years, sometimes 
tens or hundreds of thousands of years, of managing landscapes with fire […] leaves our 
species with profound responsibilities to maintain this task. Similar claims could be 
made with regard to human interaction with watercourses, sediment, slope morphology, 
plant and animal life.«196 Insbesondere die produktive und eben nicht zerstörerische 
Nutzung des Feuers lässt sich so etwa für die in Nordamerika einst weitverbreitete 
Landschaftsform der Eichen-Savanne als ein naturkulturelles Ökosystem anführen. Diese 
besondere Landschaftsform konnte nämlich nur durch regelmäßige, von den menschli
chen Bewohnenden induzierte, Brandrodung bestehen. Vor der Kolonialisierung erhielt 
die Indigene Bevölkerung des Kontinents durch wiederkehrende Feuerzyklen ein durch
aus diverses Habitat für Weidetiere wie Bisons, Elche und Hirsche, die auf den weiten 
Graslandschaften und zwischen den hitzebeständigen Eichen grasten, aufrecht, wie 
Myers weiß: 

»And yet the composition of these lands is not only dependent on ›natural‹ forces. Oak 
savannahs depend on the disruptive force of fire to keep the grasslands thriving and 
to promote the regeneration of oaks. And for that reason, they depend on people with 
knowledge of fire and the skills to use this disruptive force to care for the lands. Oak 
savannahs are in this sense naturalcultural formations par excellence. Their very exis
tence is a record of Indigenous peoples’ use of fire to care for these lands over millen

nia.«197 

In der diversen außereuropäischen Kulturgeschichte, wie sie vor der Kolonialzeit oder 
jenseits des expansiven Siedlungsgeschehens existierte, hatten also enge und stabile 
Beziehungsformen zwischen humanen und nonhumanen Akteuren über Jahrtausende 
oder gar zehntausende von Jahren bestand, welche gemeinsame Räume und Rela
tionalitäten hervorbrachten, die nur durch ein gegenseitiges Umsorgen existieren 
konnten. Menschliche Wesen waren in diesen naturkulturellen Landschaften keine 
störenden, invasiven oder dominierenden Elemente, sondern integrierten sich in ein 
aus multiplen Faktoren und Entitäten zusammengesetztes Ensemble einer mehr-als- 
menschlichen Ökologie. Nur durch ein feines Ausbalancieren und die gegenseitige 
Moderation von elementaren (Feuer), vegetalen (Gräser, Eichen), animalen (Weidetiere) 

195 Dennell 2016. Herv. J.P. 
196 Clark/Szerszynski 2021, S. 179. 
197 Myers 2017, S. 6. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

und anthropogenen Einflussfaktoren konnte dieses besondere Ökosystem bestehen. 
Die Verdrängung und Auslöschung Indigener Bevölkerung und nativer Wildtierbe
stände sowie die Unterbrechung der Feuerzyklen durch europäische Siedler führten 
folglich zu einer Transformation der spezifischen Landschaftsräume, welche aufgrund 
der Vernichtung entscheidender Beitragender der einst gemeinsam hervorgebrachten 
Lebenswelt verschwanden.198 

Diese besondere Form interdependenter Welterzeugung ist deswegen bedeutsam, 
da hier exemplarisch eine langfristige und zu gegenseitigem Vorteil bestehende Öko
systembeziehung unterschiedlicher Akteure dargestellt wird, welche als Alternative zu 
der kurzfristigen, extraktiven und vor allem von einer (oder wenigen) Spezies dominier
ten Lebensführung der Gegenwart erscheint.199 Menschen konnten und können damit 
durchaus Teilhabende und produktive Beitragende in komplexen Multispeziesgeflech
ten und vielschichtigen Lebensgemeinschaften sein, wenn ihre Ideologie und Weltwahr
nehmung gerade nicht auf der Eroberung und Zivilisierung unendlicher und ›wilder‹ Na
turräume beruht (wie im Mythos der terra nullius, des Wilden Westens oder des ›Frontier 
Myth‹).200 Oft genug bestand vor den ›zivilisierten‹ Kolonisatoren bereits eine viel ältere 
und kaum weniger reiche naturkulturelle Landschaft und Geschichte, welche keinesfalls 
auf eine westliche Erschließung, Urbarmachung und Aufklärung angewiesen war. 

198 Dieses Verschwinden Indigener Populationen und ihrer Sorgepraktiken für das Land, waren in den 
Amerikas so einschneidend, dass dieses Ereignis sogar zu einer in den Klimaarchiven nachweisba
ren Abnahme von CO2 in der Atmosphäre führte: »[T]he arrival of Europeans in the Americas also 
led to a large decline in human numbers. Regional population estimates sum to a total of 54 million 
people in the Americas in 1492, with recent population modelling estimates of 61 million people. 
Numbers rapidly declined to a minimum of about 6 million people by 1650 via exposure to dis
eases carried by Europeans, plus war, enslavement and famine. The accompanying near-cessation 
of farming and reduction in fire use resulted in the regeneration of over 50 million hectares of for
est, woody savanna and grassland with a carbon uptake by vegetation and soils estimated at 5–40 
Pg within around 100 years. The approximate magnitude and timing of carbon sequestration sug
gest that this event significantly contributed to the observed decline in atmospheric CO2 of 7–10 
p.p.m. (1 p.p.m.CO2=2,1 Pg of carbon) between 1570 and 1620 documented in two high-resolution 
Antarctic ice core records.« (Lewis/Maslin 2015, S. 175.) Hierbei stellt sich dementsprechend die dif
fizile Frage, welche Ökosysteme für wen zu günstigen Lebensbedingungen beitragen. Der Genozid 
an den Indigenen Bevölkerungen der Amerikas hat so die Entstehung anderer, wahrscheinlich we
niger diverser Landschaftsformen induziert, welche nicht auf eine derartige menschliche Pflege 
angewiesen waren. 

199 Peters beschreibt im Kontrast zu den präkolonialen und diversifizierten Ökosystemen Nordameri

kas die wachsenden Agrarwüsten der Gegenwart, welche sich auch im Erscheinungsbild ihrer Be
wohner:innen widerspiegelt: »Vast tracts form Pennsylvania to Nebraska are covered with end
less waves of maize, ›cerelian billows‹ as Thoreau called them, slurping up sunlight, water and pe
trochemical fertilizers and overproducing starches and sugars that feed the rising obesity in the 
United States – three forms of storage (fossil fuels, carbohydrates, and lipids) spinning a sickly 
feedback loop.« (Peters 2016, S. 151.) 

200 So schreibt diesbezüglich auch Peters: »Many ecosystems have depended on human-made fires; 
the North America prairie, for instance, is not a natural landscape but the result of fire cultivation 
by native peoples, without regular burns, it would revert to woodlands. In contrast to the narrative 
commonly told of white settlement of the prairie, farms where not carved out of the forest; rather, 
farming made the forest possible, by controlling the burns that had kept the land as prairie.« (Ebd., 
S. 121.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 399 

Die Relevanz bisher verdrängter und ignorierter Naturkulturen, welche als ›pri
mitiv‹ und ›wild‹ entwertet und entweder durch Zwang modernisiert, zivilisiert oder 
systematisch ausgelöscht wurden, hat sich im Zuge des Klimawandels und der radika
len ökosystemischen Disruptionen stark gewandelt. Mittlerweile ist auf schmerzhafte 
Weise die »close correlation between protecting human cultural-linguistic diversity and 
safeguarding biological diversity«201 deutlich geworden. Indigenes oder aus anderen 
Quellen stammendes alternatives Wissen im Umgang mit der Umwelt hat angesichts der 
unnachhaltigen und selbstzerstörerischen Lebensweise westlicher Gesellschaften neu
en Wert und Popularität erlangt. Dabei bereitet diese plötzliche Aufwertung Indigener 
Kulturgüter und Praktiken der strukturellen »›slow violence‹ of colonial imperialism«202 
aber keinesfalls ein Ende, sondern überführt bisher entwertetes Wissen, Kompetenzen 
und Ressourcen häufig nur in neue Ausbeutungs- und Verwertungsverhältnisse (bio)ka
pitalistischer Märkte (wie bspw. für Medizinprodukte, Gen- oder Saatgutbanken). Auch 
lässt sich das standortspezifische und tradierte Wissen kaum friktionsfrei in andere 
geographische und soziohistorisch unterschiedlich gewachsene Räume transplantieren, 
weswegen die Aneignung bzw. das Lernen von Indigenen Umwelttechniken und Wis
sensträger:innen mit großem Bedacht und Geschichtsbewusstsein geschehen muss, um 
koloniale Gewalt nicht weiter zu perpetuieren oder gar neue Konflikte hervorzurufen.203 

Dennoch, selbst das IPCC hat Indigene und lokale Gruppen als entscheidende Ak
teure und Expert:innen zur Bekämpfung der durch Klimawandel induzierten ökosyste
mischen Transformationen identifiziert, deren Beteiligung insbesondere im Bereich der 
Landwirtschaft und Lebensmittelversorgung für höhere Resilienz und besser angepass
te Entwicklungspfade auf einem sich radikal verändernden Planeten sorgen soll: »Agri
cultural practices that include indigenous and local knowledge can contribute to overcoming 
the combined challenges of climate change, food security, biodiversity conservation, and 
combating desertification and land degradation.«204 Von einer hegemonialen Wissen
schaft und Weltbetrachtung bisher ignoriert, stellen die Erfahrungswerte, Traditionen 
und Wissensformen der »Native, Indigenous und First Nations peoples«205 nun begehrte 
Alternativen und Gegenkonzepte zu der ausbeuterischen und eroberungswütigen Philo
sophie westlicher und anthropozentrischer Gesellschaften dar. So zeigt sich eine Lebens
weise und Kosmologie, welche Menschen und andere Organismen in enge Beziehung zu 
dem von ihnen bewohnten Land setzt, als wertvoller Gegenentwurf zu den dominieren
den Praktiken und Weltvorstellungen der anthropozänen Epoche. 

Kimmerer macht mittels der Gegenüberstellung einer Schöpfungsgeschichte nord
amerikanischer Indigener und der jüdisch-christlichen Genesis diese differenten Be
ziehungsmodi unterschiedlicher Kulturen und ihrer Umwelt anschaulich. Sie präsen

201 Clark/Szerszynski 2021, S. 179. 
202 Boke 2019, S. 207. 
203 So meint Boke etwa für den Wissenserwerb westlicher Pflanzenkundiger: »Herbalists try not to 

appropriate from Indigenous cultural practices that already understand plants as kin and as wor
thy of respect, attention, and relationship. Herbalists’ effort to be inspired by Indigenous ways of 
engaging with plants without engaging in yet more colonial violence trace a tension around what 
kinds of practices can be taken up, how and by whom.« (Ebd., S. 207.) 

204 IPCC 2019, S. 34. Herv. J.P. 
205 Boke 2019, S. 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

tiert eine Erzählung aus dem Raum der Great Lakes über eine mythische Urahnin (Sky
woman), welche aus dem Himmel fiel und nur durch die Hilfe von Tieren und durch 
sorgsame Pflege ihrer lebendigen Umwelt einen Platz auf der Erde fand. Anhand dieser 
Geschichte lässt sich ein alternatives Verständnis irdischer Existenz ablesen, dass sich 
deutlich von der Ursprungserzählung über die westliche Urmutter und erste Frau (Eva) 
abhebt. Kimmerer führt aus: 

»On one side of the world were people whose relationship with the living world was 
shaped by the Skywoman, who created a garden for the well-being of all. On the other 
side was another woman with a garden and a tree. But for tasting its fruit, she was 
banished from the garden and the gates clanged shut behind her. That mother of man 
was made to wander in the wilderness and earn her bread by the sweat of her brow 
[…]. In order to eat, she was instructed to subdue the wilderness into which she was 
cast. Same species, same earth, different stories. […] One story leads to the generous 
embrace of the living world, the other to banishment. One woman is our ancestral gar
dener, a cocreator of the good green world that would be the home of her descendants. 
The other was an exile, just passing through an alien world on a rough road to her real 
home in Heaven.«206 

Die strukturelle Interdependenz und das nur gemeinsam mögliche Erzeugen und Auf
rechterhalten einer lebendigen Um- und Mitwelt ist sedimentiertes und immer wieder 
neu eingeübtes Erfahrungswissen in vielen Regionen und Kulturen außerhalb des an
thropozentrischen Kosmos. Die Erzählung der mythischen Himmelsfrau und das Selbst
verständnis der Native Americans und anderer First Nations im Bereich der nordame
rikanischen Großen Seen geben hier ein anschauliches Beispiel. Kimmer unterstreicht: 
»Like Creation stories everywhere, cosmologies are a source of identity and orientation 
to the world. They tell us who we are.«207 Dieses alternative Wissen kann folglich zum 
Vorbild oder Anstoß der Bildung eigener Horizonte wechselseitig unterstützten Prospe
rierens oder der ›Ausgrabung‹ vergessener bzw. verdrängter Ge/Schichten von fruchtba
ren Interspeziesrelationen werden. 

Der Regenwald als Natur-Kulturlandschaft 

Ein besonders aussagekräftiges wie bedeutsames Zeugnis der Hervorbringung eines re
silienten, biodiversen und kokonstituierten Habitats mehr-als-menschlicher Lebewesen 
sind dabei die tropischen Wälder Mittel- und Südamerikas. Tropische Regenwälder stel
len die Regionen der Erde mit der höchsten Tier- und Pflanzenvielfalt dar. Sie galten den 
europäischen Kolonisatoren als paradiesischer ›Garten Eden‹ oder menschenfeindliche 
›Grüne Hölle‹ und sind doch (zu großen Teilen) das Ergebnis einer Jahrtausende alten 
Tradition menschlichen Gartenbaus.208 Denn für weite Teile der Amazonasregion sowie 
in den meso-amerikanischen Siedlungsgebieten der Maya gilt: »[the] forest is in fact a 

206 Kimmerer 2013, S. 6f. 
207 Ebd., S. 7. 
208 Vgl. Rostain et al. 2024; Ford 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 401 

garden.«209 Im Kontrast zu der Einschätzung spanischer Konquistadoren wie auch einer 
noch heute persistenten modernen Weltsicht stellen die Waldgärten der Maya und die in 
ihrer Tradition bewirtschafteten Landschaftsräume »a model of a sustainable co-creative 
process between people and their environment«210 dar, welches sich als Vorbild für alter
native und nachhaltige Formen des speziesübergreifenden Wachstums begreifen lässt. 
Für die Amazonasregion und den dortigen tropischen Regenwald lassen sich menschli
che Einflüsse sogar bis auf 13.000 Jahre zurückverfolgen, wobei der Einfluss prä-kolum
bischer Indigener Gesellschaften in der Zusammensetzung von Boden und Waldstruktur 
deutliche Spuren hinterlassen hat.211 Diese Landnutzung war jedoch trotz ihrer Intensi
tät nachhaltig und produktiv, sowohl für Indigene Kulturen wie auch für den Wald selbst. 
So meint die Anthropologin Anna Roosevelt: »[N]o known species extinctions occurred, 
and the permanent tree plantings and managed forests created have been lasting cul
tural-ecological resources that supported a succession of diverse, persistent cultures.«212 

Insbesondere die Maya mussten sich über Jahrtausende in einem unsteten klima
tischen und keineswegs paradiesischen Lebensraum mit immer wieder auftretenden 
Naturkatastrophen und Umweltveränderungen zurechtfinden, weswegen gerade ihre 
»successful adaptation and resilience […] could be a road map for today’s climate change 
and environmental challenges.«213 So haben sich die Maya auf ein wechselhaftes Habitat 
mit steigendem Meeresspiegel, stark variierenden Regenfällen, Dürren, Wirbelstürmen 
und sogar unregelmäßigem Vulkanismus durch entsprechende Anpassungsleistungen 
eingestellt, welche trotz dieser unwirtlichen Ausgangsbedingungen die Versorgung 
eines dichten Städtenetzwerks und die Entwicklung einer Jahrhunderte überdauern
den Hochkultur sichern konnte. Diese spezifischen Adaptionen lassen sich anhand 
archäologischer Quellen vor allem als Umwelttechniken beschreiben, welche die unsteten 
Wasser-, Boden- und Nährstoffquellen kanalisieren, speichern und sogar anreichern 
konnten. So wurden etwa durch Kanäle, Dämme, Brunnen, Terrassenanlagen und an
dere Landschaftsveränderungen ertragreiche Waldgärten hoher Biodiversität erzeugt, 
die sich auf der Grundlage mächtiger anthropogener Bodenschichten mit erhöhter 
Feuchtigkeit und reicheren Nährstoffvorkommen entwickelten (siehe Abbildung 11).214 
Die spezialisierten Waldgärtner:innen und Städteplaner:innen trugen hierbei aktiv zur 
Erzeugung eines fruchtbareren und stabileren Ökosystems, als es ohne die Pflege der 

209 Ford 2016, S. 207. Herv. J.P. 
210 Ebd., S. 206. Um die differente Wahrnehmung und das Verständnis der naturkulturellen Lebens

räume der Maya aus Sicht der Konquistadoren zu schildern, zitiert Ford aus einer spanischen Ver
ordnung der Eroberer von 1552: »… having forests in urban spaces is prohibited, all the towns will 
construct houses the way the Spaniards do [close to one another] … [They should not sow any milpa 
within the town] so that all urban spaces be clean, without sown land or groves; and if there were 
any, they should be burnt.« (Ebd., S. 211. Eckige Klammer i.O.) Die strikte Trennung von urbanen 
und bepflanzten bzw. bewaldeten Räumen drückt hier auch eine grundlegend differente episte
mologische wie kosmologische Ordnung der mesoamerikanischen und europäischen Sinnsysteme 
aus. Für die Maya waren Stadt, Garten und Wald offenbar keine disjunkten Sphären. 

211 Vgl. Roosevelt 2013. 
212 Ebd., S. 84. 
213 Beach 2016, S. 111. 
214 Ebd., S. 122. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Maya hätte bestehen können, bei, deren höhere Erträge und dichtere Vegetation noch 
heute ein Zeichen der produktiven speziesübergreifenden Wachstumsgemeinschaften 
sind. 

Abbildung 11: Beispiel des fruchtbaren anthropogenen Bodens innerhalb tropischer Regenwäl
der. Hier sichtbar in Gestalt der dunklen terra preta als mehrere Dezimeter mächtiger Horizont, 
welcher von Tonscherben durchzogen ist; bei Hatahara (Brasilien). 

Die Maya etablierten und nutzten in ihren Siedlungsgebieten wahrscheinlich 
»hundreds of different plants for food, medicine, fire, ceremony and construction«215. 
Aber es ist vor allem der Milpa-Zyklus, ein 20 bis 30 Jahre dauernder Kreislauf aus Feld- 
und Waldwirtschaft, welcher die komplexe und kokonstitutive Beziehung zwischen der 
lokalen Bevölkerung und ihrem Habitat widerspiegelt. So kommt ein aktuelle Studie 
zu dem Schluss: »The milpa cycle conserves valuable water by maintaining land cover, 
nourishes the people with rich and biodiverse annual and perennial crops and is con
nected to the biodiverse forest they lived in.«216 Der verwandte Stockwerk- aber auch 
Wanderfeldbau, welcher in ähnlicher Form überall in den tropischen und subtropischen 
Regionen praktiziert wird (sich aber in abgewandelter Form auch in gemäßigteren 
Klimazonen durchführen lässt), erzeugt ein vielschichtiges und langfristiges Zusam
menleben menschlicher und nicht-menschlicher Akteure, die zum gegenseitigen Vorteil 
kokonstitutive Wachstumsgemeinschaften bilden. Auch wenn menschliche Waldgärt
ner:innen Fruchtfolgen und Wachstumszyklen moderieren, so sind sie dabei doch eher 
Hirten als Herrscher des Waldes, wie sich im Milpa-System zeigt: »In fact, the Maya 
could not fight the exuberant growth of the forest. They devised an agricultural system 

215 Ebd., S. 122. 
216 Ford 2016, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 403 

that anticipated, selected and managed that growth.«217 Die Maya unterstützten und kana
lisierten das Wachstum des Waldes als dessen Teil sie sich begriffen, wodurch sich ein 
starker Kontrast zu den aktuell dominierenden agrarwirtschaftlichen Praktiken der Ro
dung, exportorientierter Rinderzucht und Anbau monokultureller Cashcrops ergibt. Im 
Unterschied zu den industriellen und auf kurzfristig maximierte Erträge ausgerichteten 
Landnutzungsformen der Gegenwart war die Lebensweise und das Selbstverständnis 
der Maya sowie anderer Indigener Bevölkerungen auf den gegenseitigen Erhalt und die 
Idee interdependenter und eben nicht anthropozentrischer Existenz und Entwicklung 
ausgerichtet: 

»Maya speakers argue that embedded in the concept of Kanan K’aax is learning from 
the forest and gaining an appreciation of the forest. In other words, it is not simply 
caring for the environment, as we expect forest rangers to do in protected areas, but 
a dialectic interaction between the Maya and the natural landscape, creating an un
derstanding of ecological relationships, the causes and effects, and even our human 
actions’ multifaceted impacts. [Accordingly], the Mayan language does not separate 
culture from nature […].«218 

Der Etagenanbau der Maya, Waldgärten und andere Formen der Permakultur sind 
damit Ausdruck einer speziesübergreifenden Partnerschaft und Kooperation, welche 
eben keine essenzialistische Trennung menschlicher und nicht-menschlicher Wesen 
annimmt. Stattdessen zeugen die langjährigen und tiefgreifenden Lebens- und Wachs
tumsgemeinschaften von einer strukturell interdependenten Hervorbringung irdischer 
Wirklichkeit, welche die biotischen wie abiotischen Akteure, die menschlichen wie 
nicht-menschlichen Tiere und Pflanzen als relevante und aktive Mitgestaltende der 
spezifischen Habitate und damit auch planetaren Existenzmöglichkeiten begreift. Fol
glich stellt eine solche relationale Form hortikulturellen Wissens und Handelns auch 
eine Möglichkeit, aus der zerstörerischen Logik des Anthropozän auszubrechen, dar: 
»[G]ardening can involve the cultivation of flourishing, joy and abundance in the active 
company of others, both human and more-than-human: in this sense, perhaps garden
ing can be understood as a potentially prefigurative practice to help take us out of the 
Anthropocene.«219 

In gleichem Geist bekräftigt Simon Walch, dass die Kunst des gemeinsamen Bewoh
nens einer geschädigten Welt, wie sie durch Waldgärten und verwandte Lebenspraktiken 
verkörpert wird, alternative und dringend benötigte Prinzipien zur Genese einer post- 
bzw. gegen-anthropozänen Wirklichkeit bereithält. Durch ökologische Prinzipien der 
Regeneration, Relationalität, situierte Epistemologie, menschliche Verantwortung und 
Verantwortlichkeit sowie physiologische Verwandtschaftsbeziehung und speziesüber
greifende Zugehörigkeit lassen sich womöglich eine andere Grundlage, ein alternativer 
Boden und damit vitales Fundament irdischer Existenz hervorbringen, welche humane 
Wesen wieder als Teil einer posthumanen Realität begreifbar machen.220 Es bietet sich 

217 Ebd., S. 213.Herv. J.P. 
218 Ebd., S. 215. 
219 Gersdorf/Sandilands 2023, S. 2. Herv. J.P. 
220 Vgl. Walch 2020, S. 105–108. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

folglich aus epistemologischer wie ontologischer Sicht an, mittels einer Blick- und Auf
merksamkeitsverlagerung auf den Boden, die Pedosphäre und damit die kokonstituierte 
kritische Zone unter unseren Füßen, zum Ausgangspunkt eines ›Counter-Anthropocene‹ 
zu machen. Denn es sind gerade die Böden, das gemeinsam belebte und gepflegte Land, 
welches sich als Ursprung und Ende mehr-als-menschlicher terrestrischer Ge/Schichten 
verstehen lässt: 

»Als Basis und Teilsphäre der Ökosysteme prägen Böden zusammen mit Relief, Ge
stein und Klima sowie der sich in Abhängigkeit von diesen primären Faktoren entwi
ckelnden Biozönose und den jeweiligen anthropogenen Einflüssen den Charakter ei
ner Landschaft. Damit stellen Böden erdgeschichtliche Urkunden dar und sind mit ih
ren jeweiligen Bodenmerkmalen ein Spiegelbild und Archiv der Natur- und Kulturge
schichte […].«221 

Der Erdboden repräsentiert so das manifeste Archiv einer naturkulturellen Beziehung 
zwischen Menschen und ihrer nicht-menschlichen aber umso aktiveren und vitalen Um- 
bzw. Mitwelt. Die terrestrischen Straten sind damit wahrhaftig aussagekräftige sowie 
zeugungsmächtige Grundlagen mehr-als-menschlicher Wirklichkeit. Denn die gemeinsam 
generierten lokalen wie globalen Standort- und Lebensbedingungen bilden, wie gese
hen, das Fundament irdischer Daseinsmöglichkeiten und spiegeln so die spezifische Ge
stalt und Beziehungsgeflechte einer jeweiligen Epoche wider. Bisher sind die Schich
ten des Anthropozän dabei Ausdruck einer zunehmend verödeten, vereinseitigten und 
verelendeten Lebenswelt, welche von Massenaussterben, Homogenisierung und Verseu
chung zeugen. Doch müssen diese Ge/Schichten des Todes nicht die Zukunft des Plane
ten auszeichnen, wie sie auch nicht dessen Vergangenheit dominierten. Sowohl in der 
prä-anthropozänen Historie wie auch anthropozentrischen Gegenwart existierten und 
existieren stets kleine und große Nischen und Netzwerke humaner und posthumaner 
Proliferation und Diversität.222 An diese reichhaltigen Sedimente und Traditionen gilt es 
anzuknüpfen, ohne diese jedoch auszubeuten, wie es leider gerade durch die Praxis einer 
geoimperialistischen Herrschafts- und Wirtschaftsweise sowie den unstillbaren Hunger 
eines weltfremden Anthropos überall auf dem Planeten passiert. 

Zu einer alternativen Ge/Schicht(s)schreibung muss aber auch eine produktive und 
kreative Technik beitragen. Nicht umsonst bekräftigen Clark und Szerszynski »there are 
numerous contexts in which smarter devices and infrastructures and digitized infor
mation could assist our collective responses [in the wake of radical climate change]«223. 
Gleichwohl zeigen sie sich berechtigterweise skeptisch, dass »›machine intelligence‹ or 
›automated technical systems‹ – or a generalized ›digital Anthropocene‹ – will [automat
ically] lead the way to sustainability and secure planetary boundaries«224. Abschließend 
muss es uns also auch um alternative Techniken zur Entbergung einer mannigfaltigeren 
und entwicklungsoffenen irdischen Realität gehen. 

221 Scheffer et al. 2010, S. 4. 
222 Vgl. Tsing 2021. 
223 Clark/Szerszynski 2021, S. 179. 
224 Ebd., S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021 - am 13.02.2026, 19:10:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

