
5djbZ 1/2018

Christine Fuchsloch Debattenbeitrag zur Verfassungsmäßigkeit des „Kopftuchverbots“ | Fokus

Weniger streng ist dieses gesetzliche Bekundungsverbot für ver-
beamtete Lehrer und Lehrerinnen in Hessen,8 da diese zusätzlich 
dem Regime des Landesschulgesetzes unterliegen. In Hessen 
wurde in § 86 Abs. 3 HSchG eine Sonderregelung geschaffen, 
die ebenfalls das Tragen von Kleidungsstücken verbietet, die 
objektiv geeignet sind, das Vertrauen in ihre Neutralität zu 
beeinträchtigen oder den Schulfrieden zu gefährden. Diese für 
den Bereich des Schulwesens erlassene spezialgesetzliche Rechts-
grundlage verlangt differenzierte Bewertung.9

Die Eilentscheidung des BVerfG behindert die Rechtsre-
ferendarin auch nicht an der Ausübung des Referendariats, 
denn der geänderte Erlass des Hessischen Ministeriums der 
Justiz, der auch als Hinweisblatt vom 24.07.2017 allgemein 
bekanntgegeben wurde, sieht nun ausdrücklich vor, dass, soweit 
vorgesehene Regelleistungen durch die Rechtsreferendarin oder 
den Rechtsreferendar nicht erbracht werden, dieser Umstand 
keinen Einfluss auf die Bewertung haben darf.

2.	 Bedeutung für Richterinnen und Richter
Für Richterinnen und Richter, die in dem Beschluss mehrmals als 
Referenz herangezogen wurden, gilt das Mäßigungsverbot des 
§ 39 DRiG. Das hessische Richtergesetz statuiert keine spezielle 
Neutralitätsregelung. Stattdessen verweist § 2 HRiG auf das 
Beamtenrecht und damit auch auf § 45 Abs. 1 S. 2 HBG. Die 
richterliche Neutralitätspflicht als Gebot der Rechtsstaatlichkeit 
steht damit außer Zweifel. Auch das BVerfG betont in seinem 
Beschluss sowie in ständiger Rechtsprechung: „Die richterliche 
Tätigkeit erfordert (…) unbedingte Neutralität zwischen den 
Verfahrensbeteiligten“10. Dies erfordert zugleich, dass jeder 
Eindruck einer sachfremden und aufgabenfremden richterlichen 
Motivation vermieden werden muss, und damit streng säkulares 
richterliches Handeln.11 Ausdruck dieser Neutralitätspflicht ist 
die Amtstracht der Robe.12

Der Beschluss zum Kopftuchverbot spiegelt auch die Stim-
mungslage der Richter*innen selbst wider: Der Gesamtvorstand 
des Richterbunds Hessen e.V. hat sich bereits am 28. Januar 2017 
mit folgendem einstimmigen Beschluss deutlich positioniert: 
„Der Richterbund Hessen betont die religiöse Neutralität des 
Gerichts und der Staatsanwaltschaft und lehnt das Tragen von 
religiösen Symbolen des Gerichts und der Staatsanwaltschaft 
im Rahmen der Amtsausübung ab.“ 13 

3.	 Ausblick
Es wundert nicht, dass der Rechtsstreit um das Kopftuchverbot 
für Rechtsreferendar*innen in Hessen ausgetragen wird. Hessen 
ist für solch einen Rechtsstreit prädestiniert, denn blickt man von 
Hanau über Offenbach, nach Frankfurt am Main und Rüssels-
heim am Main, erlebt man einen erheblichen Anteil an Menschen 
mit Migrationshintergrund quer durch alle Berufssparten. In 
Hessens Schulen unterrichten derzeit 13 Lehrerinnen, die ein 
religiös konnotiertes Kopftuch tragen.14 Die Gesellschaft wandelt 
sich. Der Anteil der Rechtsreferendarinnen muslimischen Glau-
bens, die ein Kopftuch tragen wollen, könnte in den nächsten 
Jahren steigen. Dies könnte auch zu Neuinterpretationen der 
gesetzlichen Neutralitätspflicht oder zu Reformen der gegen-
wärtigen Rechtslage führen. Nach geltendem Recht entsprechen 
jedoch die für den öffentlichen Dienst in Hessen allgemein und 
speziell in Bezug auf Rechtsreferendar*innen geltenden Beklei-
dungsvorschriften der staatlichen Neutralitätspflicht und werden 
von dieser geboten. Dies gilt für Rechtsreferendar*innen sowie 
hessische Richter*innen gleichermaßen. 

Die Presse berichtete kürzlich, dass der US-Spielzeughersteller 
Mattel im nächsten Herbst die Barbie-Puppe als Säbelfechterin 
mit Kopftuch auf den Markt bringen wird. Hierfür sei eine reale 
Olympiateilnehmerin Vorbild. Zumindest in Hessen werden 
Rechtsreferendarinnen und Richterinnen mit Kopftuch dagegen 
hoffentlich lange im Einklang mit dem Gesetz kein reales Vorbild 
für eine Barbie-Puppe geben. 

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-5

Debattenbeitrag zur Verfassungsmäßigkeit des 
„Kopftuchverbots“

Dr. Christine Fuchsloch
Mitglied der djb-Kommission Recht der sozialen Sicherung, Famili-
enlastenausgleich, Präsidentin des Landessozialgerichts Schleswig-
Holstein, Schleswig

1.	 Gesamtbewertung
Ich halte ein Verbot aller religiösen, weltanschaulichen oder 
politischen Symbole bei der Ausübung hoheitlicher Tätigkeiten 
in der Justiz auf einer ausdrücklichen gesetzlichen Grundlage für 

8	 Vgl. hierzu BVerfGE 138, S. 296.
9	 VGH Kassel (Fn. 7), Rn. 12; speziell zu § 86 Abs. 3 HessSchulG siehe 

auch Hess StGH, NVwZ 2008, S. 199.
10	 Siehe BVerfG; BVerfGE 89, 28, 36.
11	 Vgl. zur Diskussion in der Richterschaft Schütz, Kopftuch, Kippa, 

Ordenstracht – Richter im Gewand ihrer Weltanschauung, 
Deutscher Richterbund, Landesverband Hessen, Hessische 
Mitteilungen 2/2017, S. 23.

12	 Siehe aktuell zur Anwaltsrobe BGH, NJW 2017, S. 407.
13	 Deutscher Richterbund, Landesverband Hessen, Hessische 

Mitteilungen 2/2017, S. 25.
14	 Deutscher Bundestag, Wissenschaftliche Dienste, zur Situation 

Kopftuch tragender Lehrerinnen in ausgewählten Bundesländern, 
WD 8-3000-036/17, S. 6.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:48:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5


djbZ 1/20186

Fokus | Christine Fuchsloch Debattenbeitrag zur Verfassungsmäßigkeit des „Kopftuchverbots“ 

verfassungsmäßig. Das Bundes- oder ein Landesverfassungsge-
richt sollten es dem Normgeber nicht untersagen, das Neutrali-
tätsgebot der Rechtsprechung in dieser Weise für Richterinnen 
und Richter umzusetzen. Ein gesetzliches Verbot müsste für 
alle religiösen Symbole gleichermaßen gelten – also für ein 
sichtbar getragenes christliches Kreuz ebenso wie eine jüdische 
Kippa oder ein muslimisches Kopftuch (z. B. Schaila, Hijab). 
Relevant ist das Verbot nur für die Situationen, in denen in einer 
öffentlichen oder nichtöffentlichen Verhandlung oder bei der 
Urteilsverkündung die Klägerin, der Beklagte, die Zeugin oder 
der Angeklagte unfreiwillig oder freiwillig dem Richter oder 
der Richterin bzw. der Staatsanwältin oder dem Staatsanwalt 
bei hoheitlichen Tätigkeiten, also in der Ausübung staatlicher 
Gewalt gegenübertritt. 

2.	 Relevanz des Verfahrens 
Die Verfassungsbeschwerde zum Aktenzeichen 2 BvR 1333/17 
wurde von einer Rechtsreferendarin in Hessen erhoben, die 
als Ausdruck ihrer muslimischen Glaubenszugehörigkeit ein 
Kopftuch trägt und die vor die Alternative gestellt wurde, bei 
den ihr im Rahmen der Ausbildung übertragenen Gerichtsver-
handlungen sowie als Sitzungsvertreterin der Staatsanwaltschaft 
auf das Tragen des Kopftuchs zu verzichten oder diese Dienste 
nicht zu verrichten. Durch verfahrensbezogene Regelungen 
wurde sichergestellt, dass Letzteres nicht mit Nachteilen in 
der Ausbildung einhergeht, die Referendarin also die Ausbil-
dung zur Volljuristin auch ohne diese Ausbildungsabschnitte 
absolvieren kann. Der Hessische Verwaltungsgerichtshof sah 
eine ausreichende gesetzliche Grundlage für die Verpflichtung, 
sich im Dienst politisch, weltanschaulich und religiös neutral 
zu verhalten und keine Kleidungsstücke, Symbole oder andere 
Merkmale zu tragen, die geeignet sind, das Vertrauen in die 
Neutralität der Amtsführung zu beeinträchtigen. 

Das Verfahren hat für die juristische Ausbildung Bedeutung 
über die Landesgrenzen hinaus. So gibt es etwa in Schleswig-
Holstein keine ausdrückliche oder analog heranzuziehende 
Regelung zur Neutralität der Amtstracht in der Justiz, weshalb 
die Präsidentin des Schleswig-Holsteinischen Oberlandesgerichts 
konsequenterweise klargestellt hat, dass ein Kopftuch oder 
andere religiöse Symbole mangels eines ausdrücklichen gesetz-
lichen Verbots im Vorbereitungsdienst von den Referendaren 
und Referendarinnen auch bei hoheitlicher Aufgabenerfüllung 
getragen werden dürfen und das Tragen dieser Symbole von den 
Ausbildern nicht untersagt werden darf. Das Konfliktpotential 
ist in diesem Kontext bisher nur deshalb faktisch gering gewesen, 
weil die Betroffenen im Sinne einer individuellen Konfliktver-
meidung in der Regel bemüht waren, Ausbildungsstationen zu 
wählen, in denen keine hoheitlichen Tätigkeiten anfielen. 

In noch dringlicherer Weise stellt sich jedoch für 
Lebenszeitrichter*innen die Frage, ob es verfassungsmäßig ist, 
neben der Robe religiöse, weltanschauliche oder politische Sym-
bole zu tragen,  durch die erkennbar wird, dass der Mensch in der 
Robe eine bestimmte religiöse, politische oder weltanschauliche 
Überzeugung besitzt. Die größte praktische Bedeutung hat diese 
Frage bei muslimischen Assessorinnen, die sich für den Staats-

dienst als Richterin bewerben und den Hijab tragen. Es geht 
nicht darum, dass andere religiöse Symbole unerheblich wären, 
sondern darum, dass ein als Verpflichtung empfundenes religiö-
ses Gebot mit einem nach außen deutlich erkennbaren Zeichen 
bekennender Religiosität verknüpft wird. Die Bewerberinnen 
müssen vor ihrer Entscheidung für den Justizdienst wissen, ob 
sie den Hijab bei der Berufsausübung generell tragen dürfen 
oder ob es – selbst wenn ein Landesgesetz dies eventuell noch 
nicht vorsieht – in der Zukunft verfassungsrechtlich möglich 
wäre, ihnen das Tragen religiöser Symbole im Sitzungsdienst 
und damit in einer zentralen Ausprägung des Richteramts und 
der staatsanwaltschaftlichen Tätigkeit zu untersagen. Auch 
die Einstellungsbehörden der Länder und des Bundes müssen 
Klarheit über den verfassungsrechtlich vorgegebenen Rahmen 
bei religiös konnotierten Kleidungsstücken besitzen. Keine „Lö-
sung“, noch nicht einmal eine Umgehungslösung, sondern ein 
klarer Verstoß gegen das Recht auf gleichen Zugang zu jedem 
öffentlichen Amt (Art. 33 Abs. 2 und 3 GG) wäre es jedenfalls, 
wenn von vorneherein keine Musliminnen für die Staatsanwalt-
schaft oder die Justiz eingestellt würden, um denkbare Konflikte 
in der Zukunft zu vermeiden.

3.	 Eingriff in Grundrechte
Ein Verbot religiös konnotierter Kleidungsstücke bei der Aus-
übung hoheitlicher Tätigkeiten ist grundrechtsrelevant. Der 
Zwiespalt von Musliminnen bei der Entscheidung, entweder ein 
angestrebtes öffentliches Amt auszuüben oder dem als subjektiv 
verpflichtend angesehenen religiösen Bekleidungsgebot Folge zu 
leisten, ist gut nachvollziehbar. Dabei ist es unerheblich, dass es 
innerhalb des Islams auch Glaubensrichtungen gibt, in denen 
keine strikte Verpflichtung für Frauen existiert, bei Anwesenheit 
von Männern das Haupthaar und den Hals zu bedecken. Für 
den Justizdienst geht es um Art. 33 Abs. 2 GG in Verbindung mit 
der Religionsfreiheit aus Art. 4 Abs. 1 und 2 GG und um Art. 33 
Abs. 3 GG. Darüber hinaus ist auch die Berufsfreiheit nach 
Art. 12 Abs. 1 GG betroffen. Keiner näheren Vertiefung bedarf 
es, dass angesichts der Grundrechtsrelevanz eine hinreichend 
bestimmte gesetzliche Grundlage für den Eingriff notwendig ist.

4.	 Negative Religionsfreiheit der Prozessbeteiligten
Das einschränkungslos formulierte Religionsgrundrecht aus 
Art. 4 GG kann durch andere Grundrechte oder vergleichbar 
hohe Verfassungsgüter im Wege der praktischen Konkordanz 
beschränkt werden. 

Zunächst ist hier die (negative) Religionsfreiheit der Betroffe-
nen zu nennen. Das Bundesverfassungsgericht hat schon in den 
1970er Jahren auf Beschwerde eines jüdischen Rechtsanwalts 
entschieden, dass die Weigerung eines Gerichts, eine mündliche 
Verhandlung in einem Gerichtssaal ohne Kreuz durchzuführen, 
eine Verletzung des Grundrechts aus Art. 4 Abs. 1 GG darstellt.1 
Ein Einzelner hat das Recht, im Gericht, also im Herrschaftsbe-
reich des Staates, unbehelligt von religiösen Symbolen zu bleiben, 
weshalb der Zwang, entgegen der eigenen religiösen oder welt-

1	 BVerfGE 35, S. 366-376.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:48:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5


7djbZ 1/2018

Christine Fuchsloch Debattenbeitrag zur Verfassungsmäßigkeit des „Kopftuchverbots“ | Fokus

anschaulichen Überzeugung in einem mit einem Kreuz ausgestat-
teten Gerichtssaal verhandeln zu müssen, verfassungswidrig ist. 
Das die Religionsausübung betreffende Freiheitsrecht, d.h. das 
Recht auf Abwehr von staatlichen Zwängen in weltanschaulich-
religiösen Fragen, kann danach einen Minderheitenschutz selbst 
dann rechtfertigen, wenn es um verhältnismäßig geringfügige 
Beeinträchtigungen geht. Dies gilt jedenfalls dort, wo – wie im 
Bereich der staatlichen Gerichtsbarkeit – die Inanspruchnahme 
dieses Schutzes nicht mit Rechten einer Bevölkerungsmehrheit 
zur Ausübung ihrer Glaubensfreiheit kollidiert.2 Das Bundesver-
fassungsgericht hat den Fall pragmatisch3 in der Weise gelöst, 
dass Rechtsanwält*innen in einem Sitzungssaal verhandeln 
können, in dem kein religiöses Symbol vorhanden ist. 

Die damalige Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts 
hilft nicht weiter, wenn ein Richter ein religiöses Symbol wie 
eine Kippa oder ein Kreuz oder wenn eine Richterin ein Kopf-
tuch trägt. Es kann nicht eine andere Richterin wie ein anderer 
Gerichtssaal „zur Verfügung gestellt“ werden. Nach Art. 101 
Abs. 1 Satz 2 GG darf niemand seinem gesetzlichen Richter 
entzogen werden. Es ist Kernbestandteil unseres Rechtsstaats, 
dass ein abstrakt bestimmter und ohne Bezugnahme auf das 
konkrete Verfahren „gesetzlicher Richter“ ausgewählt wird 
und verantwortlich bleibt. 

Die einzige Möglichkeit, einem Richter das konkrete Verfah-
ren zu entziehen, besteht in einem erfolgreichen Befangenheitsge-
such (§ 42 ZPO, § 24 StPO, § 54 VwGO, § 60 SGG). In diesem 
kann ein Beteiligter des Gerichtsverfahrens geltend machen, 
dass ein Grund vorliegt, der geeignet ist, Misstrauen gegen die 
Unparteilichkeit einer Richterin zu rechtfertigen. Dabei kommt 
es nicht darauf an, ob tatsächlich Befangenheit im Sinne einer 
voreingenommenen Einstellung vorliegt. Es genügt der nach 
außen erkennbare Anschein durch ein bestimmtes Verhalten, 
und auch nur das kann gerügt werden. 

Es kann offen bleiben, ob nach den strengen Maßstäben 
für das Vorliegen einer Befangenheit allein das Tragen eines 
Symbols der Religionsausübung in einem konkreten Einzelfall 
geeignet ist, die Besorgnis der Befangenheit einer Richterin zu 
begründen. Problematisch erscheint mir bereits, dass es dem 
Einzelnen in der für ihn typischerweise besonders angespann-
ten Verhandlungssituation überantwortet wird, seine negative 
Religionsfreiheit durch ein individuelles Befangenheitsgesuch 
durchzusetzen. 

In nahezu jedem Rechtsgebiet sind Beispiele für schwierige 
Rechtsverfahren im Kontext von Religionsausübung denkbar, 
die zumindest Befangenheitsanträge nach sich ziehen können. 
So gibt es in der Verwaltungsgerichtsbarkeit Streitigkeiten über 
religiöse Bekleidungsvorschriften beim Schulschwimmen, die 
Teilnahme am Schulsport und am Sexualkundeunterricht oder 
Verfolgung aus religiösen Gründen im Zusammenhang mit 
der Vollverschleierung. Auch das konkrete „Kopftuchverbot“ 
im Ausgangsverfahren 2 BvR 1333/17 vor dem Bundesverfas-
sungsgericht war zunächst eine Rechtsstreitigkeit vor den Ver-
waltungsgerichten in Hessen. In der Arbeitsgerichtsbarkeit gibt 
es Streitigkeiten über unternehmensinterne Regelungen, die den 
Arbeitnehmern verbieten, am Arbeitsplatz sichtbare politische, 

philosophische oder religiöse Zeichen zu tragen, wobei die in 
Deutschland gar nicht so seltenen Fallkonstellationen, in denen 
ein Arbeitgeber gerade das Tragen des muslimischen Kopftuchs 
bei der Berufsausübung verbieten will, offenkundig besonders 
problematisch wären.4 Zu erwähnen sind auch familienrechtliche 
oder mittelbar finanzgerichtliche Streitigkeiten über die religi-
öse Erziehung von Kindern, oder sozialgerichtliche Verfahren 
über Sperrzeittatbestände beim Bezug von Arbeitslosengeld im 
Nachgang zu Kündigungen.

Zwar ist in vielen Verfahren der Kontakt zwischen dem 
Einzelnen und dem Gericht zeitlich nur kurz und vielleicht eher 
beiläufig. Insbesondere im Strafrecht dauern Verhandlungen 
jedoch sehr lange, zum Teil jahrelang. Es geht überdies nicht 
nur um die Zeit, die eine einzelne Person mit einer Richterin 
oder einem Richter, die ein religiöses oder weltanschauliches 
Symbol trägt, verbringt. Es geht um die Entscheidung, die 
dieser Mensch in der Robe trifft, und bei der die*der Einzelne 
zu meinen glaubt, dass er nicht neutral, sondern wegen der 
erkennbaren Religiosität oder Weltanschauung der Richterin/
des Richters unfair behandelt wird. Zudem können die Ent-
scheidungen insbesondere in verwaltungs-, sozial- oder fami-
liengerichtlichen Verfahren von außerordentlicher Tragweite 
für das Leben der Einzelnen sein. 

5.	 Neutralität des Staates
Die aus dem in Art. 20 Abs. 3 GG verankerten Rechtsstaats-
prinzip folgende Neutralitätspflicht des Staates rechtfertigt es, 
Grundrechte einzuschränken. Das Grundgesetz gewährleistet 
den Beteiligten eines gerichtlichen Verfahrens, vor einer unab-
hängigen und unparteilichen Richterin zu stehen, die die un-
bedingte Gewähr für Neutralität und Distanz gegenüber allen 
Verfahrensbeteiligten und dem Verfahrensgegenstand bietet.5 
Es ist Aufgabe des demokratisch legitimierten Gesetzgebers, die 
gültigen Vorstellungen von einer neutralen Amtsführung der 
Richter*innen zu präzisieren und gegebenenfalls zu überprüfen. 

Dies führt nach meiner Überzeugung dazu, dass religiös kon-
notierte Symbole und Kleidungsstücke bei der Amtsausübung 
in der Justiz verboten werden dürfen und sogar sollten. Die 
Rolle als Richterin besteht für mich darin, meine persönlichen 
Überzeugungen, Wertvorstellungen und meine Individualität 
zugunsten des Spruchkörpers in dem Amt, das ich ausübe, zu-
rückzunehmen. Die Robe symbolisiert, dass ich etwa als Mitglied 

2	 BVerfGE 35, S. 366 (376)
3	 „Eine Erörterung dieses Fragenkreises würde neben rechts- und 

justizgeschichtlichen Untersuchungen ein Eingehen auf die 
verschiedenen Verhältnisse und Anschauungen in den einzelnen 
Landesteilen der Bundesrepublik erfordern und insbesondere 
eine rechtsgrundsätzliche Würdigung des neuerdings in die 
staatskirchenrechtliche Diskussion aufgenommenen Prinzips 
der „Nicht-Identifikation“. Umfang und Tragweite einer solchen 
Prüfung stünden aber in keinem vertretbaren Verhältnis zu der 
Bedeutung des hier zu entscheidenden Falles, der sich unter 
Berücksichtigung seiner besonderen Gestaltung auch ohne eine 
solche Erörterung lösen lässt.“ (BVerfG [Fn. 1], Rn. 26)

4	 Vgl. hierzu im Sinne einer eingeschränkten Zulässigkeit 
arbeitsrechtlicher Verbote aus europarechtlicher Sicht EuGH, 
NJW 2017, S. 1087-1089.

5	 BVerfGE 133, S. 168-241.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:48:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5


djbZ 1/20188

Fokus | Ute Sacksofsky Gegen ein Kopftuchverbot für Richterinnen 

des Ersten Senats des Schleswig-Holsteinischen Landessozial-
gerichts und nicht als Christine Fuchsloch eine Entscheidung 
im Namen des Volkes verkünde. Es ist selbstverständlich, dass 
eine Entscheidung in meinem Zuständigkeitsbereich, etwa zur 
temporären Bedarfsgemeinschaft im Grundsicherungsrecht, 
auf der Grundlage der gesetzlichen Regelungen im SGB II und 
unter Beachtung der durch das Bundessozialgericht geprägten 
Rechtsfortbildung zu diesem Rechtsinstitut getroffen wird. Wenn 
ich als Person meine, dass diese Rechtsprechung Schwachstel-
len hat oder das Gesetz fortentwickelt werden müsste, so ist 

ein Fachvortrag in einer Universität oder ein Aufsatz in einer 
Fachzeitschrift unter meinem individuellen Namen6 dafür der 
richtige Ort. Die Rechtsprechung, die Richterinnen und Richter 
kraft der Legitimität des Staates ausüben, ist hingegen kein Ort, 
um die eigene Individualität oder bestimmte weltanschauliche 
oder politische oder religiöse Überzeugungen verwirklichen zu 
wollen oder meinen zu müssen.

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-8

Gegen ein Kopftuchverbot für Richterinnen

Prof. Dr. Ute Sacksofsky, M.P.A.
Universitätsprofessorin für Öffentliches Recht und Rechtsver-
gleichung an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt 
am Main und Vize-Präsidentin des Staatsgerichtshofs des Landes 
Hessen

Die Frage zu entscheiden, ob es in Deutschland Richterinnen mit 
Kopftuch geben soll, ist mir nicht leicht gefallen. Lange habe ich 
es vermieden, mich innerhalb der Kontroverse zu positionieren. 
Der Grund für mein Ausweichen: Einerseits hänge ich an der 
Idee, dass Richter*innen als Person hinter dem Amt zurücktreten 
(weshalb ich auch Anhängerin der Robe bin), andererseits kämpfe 
ich für die Durchsetzung der Glaubensfreiheit gerade auch für 
Minderheiten. Ein aus religiösen Gründen getragenes Kopftuch – 
und nur von diesem handelt dieser Artikel – trifft mitten in dieses 
Dilemma. Mir fiel ein, dass ich bei der Frage des Kopftuchverbots 
für Lehrerinnen einen ähnlich schwierigen Reflexionsprozess 
durchlaufen hatte. Auch damals – vor nunmehr 18 Jahren – 
hatte ich instinktiv mit Abwehr reagiert: „Meinen Sohn will ich 
keinesfalls von einer Lehrerin mit Kopftuch unterrichtet sehen.“ 
Meine Einwände waren getragen von der Sorge, dass die – ja 
sehr mühsam – erkämpften Erfolge der Frauenbewegung durch 
Kopftuchträgerinnen gefährdet würden. Inzwischen bin ich der 
festen Überzeugung, dass ein Kopftuchverbot für Lehrerinnen 
juristisch unzulässig und rechtspolitisch falsch ist. 

1.	 Kopftuchtragen als Teil der Glaubensfreiheit
a) Das Tragen eines Kopftuchs ist von der Glaubensfreiheit des 
Art. 4 Abs. 1 GG geschützt. Denn diese wird nach gängigem 
dogmatischen Verständnis vom Bundesverfassungsgericht - wie 
es selbst einmal formulierte – „extensiv“ ausgelegt. Danach ge-
hört zur Glaubensfreiheit nicht nur die Freiheit, einen Glauben 
zu haben, sondern auch jene Freiheit, „sein gesamtes Verhalten 
an den Lehren seines Glaubens auszurichten und seiner inneren 
Glaubensüberzeugung gemäß zu handeln.“ Eine Verengung des 
Schutzbereichs auf kultische Handlungen, wie etwa das Beten 
oder den Gottesdienstbesuch, ist als „christo-zentrisch“ abzu-

lehnen. Denn für andere Religionen als das heutige Christentum 
(früher war dies auch im Christentum anders) ist die Befolgung 
bestimmter Verhaltensregeln im Alltag wesentlicher Bestandteil 
der religiösen Praxis. Eine solche weite Fassung des Grundrechts 
auf Glaubensfreiheit ist geboten, weil Religion zentral für die 
moralische Identität des Menschen ist. Die Religionsfreiheit 
soll den Einzelnen möglichst umfassend davor schützen, von 
der staatlichen Rechtsordnung zu Verstößen gegen die eigenen 
religiösen Überzeugungen gezwungen zu werden. 

b) Verbreitet liest man den Einwand, das Kopftuchtragen sei 
durch den Koran nicht zwingend vorgeschrieben, schließlich gebe 
es auch gläubige Muslimas ohne Kopftuch. Eine solche Argu-
mentation missversteht jedoch das Fundament des Grundrechts 
der Glaubensfreiheit. Die Glaubensfreiheit überlässt die Entschei-
dung darüber, was Inhalt des Glaubens ist, den Einzelnen; auf 
ihr Selbstverständnis kommt es an. Denn zentraler Bestandteil 
der Freiheit ist gerade, dass nicht der Staat vorgibt, was der 
richtige Inhalt der Freiheit ist. Dabei ist zu beachten, dass ins-
besondere die großen Religionen, die wir vereinfachend als „das 
Christentum“ oder „den Islam“ bezeichnen, sehr verschiedene 
Strömungen haben. Jede dieser Strömungen genießt den vollen 
Schutz der Glaubensfreiheit, ungeachtet dessen, ob es sich nun 
um eine etablierte oder weniger etablierte Richtung handelt; 
Glaubensfreiheit gilt auch – vielleicht sogar insbesondere – für 
Sekten. Denn wie alle Grundrechte entfaltet die Glaubensfreiheit 
ihren Gehalt gerade im Schutz von (religiösen) Minderheiten.

c) Der Schutz der Glaubensfreiheit entfällt nicht etwa deshalb, 
weil die Gläubigen als Beamtinnen für den Staat tätig sind. 
Beamt*innen sind Grundrechtsträger*innen und legen ihre 
Grundrechte nicht bei Eintritt in den Dienst ab; die Vorstellungen 
des besonderen Gewaltverhältnisses sind seit Dekaden überwun-
den. Auch bei Angestellten im öffentlichen Dienst benötigen 
Eingriffe in die Glaubensfreiheit daher eine Rechtfertigung.

2.	 Rechtfertigung eines Kopftuchverbots?
Bei der Glaubensfreiheit handelt es sich um ein vorbehaltlos 
gewährtes Grundrecht. Einschränkungen können daher nur 

6	 Bspw. Dern/Fuchsloch, Temporäre Bedarfsgemeinschaft im SGB II – 
wie soll es weitergehen?, Die Sozialgerichtsbarkeit 2017, 61-68.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:48:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-5

