
IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 

Die Analyse praktisch-theologischer Spiritualitätsdiskurse hat gezeigt, auf wie viel
fältige Weise und mit wie unterschiedlichen Anliegen und Begründungsmustern in 
der Praktischen Theologie auf ›Spiritualität‹ Bezug genommen wird. Diese Band
breite an Deutungs- und Begründungsvarianten wird noch größer, wenn diejenigen 
Kontexte in den Blick genommen werden, die sich im Umfeld Praktischer Theologie, 
vor allem im Bereich empirischer Religionsforschung mit psychologischen bzw. so
ziologischem Fokus finden. In diesen Bereich fallen der Diskurs um die empirische 
Messung und Erhebung von ›Spiritualität‹ sowie der Diskurs um den spezifischen 
Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und Gesundheit. 

Die Analyse dieser beiden Spiritualitätsdiskurse erfolgt wiederum in Orien
tierung am Vorgehen der Wissenssoziologischen Diskursanalyse (Kap. IV.1 und 
Kap. IV.2). Anschließend wird das Vorgehen dann variiert, da die daraufhin in den 
Blick genommene Rede von ›Spiritualität‹ in der Psychologie und deren praktisch- 
theologische Rezeption zu selten ist, um als eigenständiger Diskurs untersucht 
oder bezeichnet werden zu können. Der Abschnitt »›Spiritualität‹ in der Psycholo
gie« schließt die textbasierte Untersuchung zu ›Spiritualität‹ im interdisziplinären 
Kontext demnach auf methodisch andere Weise ab (Kap. IV.3). Das Kapitel mündet 
in ein Fazit, das die Ergebnisse des vorigen Kapitels integriert und so das Ergebnis 
der Analyse insgesamt präzisiert (Kap. IV.4). 

1. Selbstbezeichnung 

1.1 Einleitung zu »›Spiritualität‹ erheben und messen« 
in der Religionsforschung 

Für die Frage nach Spiritualitätsdiskursen in der Praktischen Theologie sind über 
die Praktische Theologie hinaus insbesondere jene Texte von Interesse, die sich 
in deren engerem Umfeld bewegen. Im Hinblick auf die Erhebung und Messung 
von ›Spiritualität‹ sind dies insbesondere Beiträge religionssoziologischer sowie 
religionspsychologischer Provenienz. Vor allem Beiträge im Zusammenhang des 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Religionsmonitors sind hier von Interesse, weil diese disziplinenübergreifend die 
Hauptreferenz für quantitative Aussagen zu ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ in 
Deutschland sind, wie sie z.B. in der Religionssoziologie Detlef Pollack und Hubert 
Knoblauch und in der Religionspsychologie Heinz Streib und Barbara Keller tref
fen.1 Deren Texte werden ebenso wie die Daten des Religionsmonitors selbst auch 
in praktisch-theologischen Texten zitiert und sind damit für den disziplinenüber
greifenden ebenso wie für den religionssoziologischen und auch den spezifisch 
(praktisch-)theologischen Spiritualitätsdiskurs von Bedeutung.2 

Jenseits der Rezeption des Religionsmonitors erfolgt theoretische Reflexion 
zum Verständnis und zur Erhebung von ›Spiritualität‹ auch im engeren Kontext 
der religionspsychologisch geprägten Forschung zu ›Spiritualität‹ z.B. bei Heinz 
Streib, Barbara Keller und Constantin Klein. Diese beziehen sich auch auf den 
Religionsmonitor, reflektieren den Begriff ›Spiritualität‹ aber noch darüber hinaus 
und bringen weitere Argumente im Hinblick auf die Erhebung und Messung von 
›Spiritualität‹ vor. 

Wie im vorigen Kapitel werden nun auch für den interdisziplinären Kontext der 
Praktischen Theologie zunächst zentrale Akteur*innen und deren einschlägige Pu
blikationen vorgestellt, anschließend die darin ersichtlichen Vorgehensweisen und 
Definitionen von ›Spiritualität‹ präsentiert, bevor verbindende Argumentationsli
nien und Denkfiguren in den Blick kommen und interpretiert werden. 

1.2 Textgrundlage 

Grundlage für die folgende Analyse sind zum einen Texte von Stefan Huber und 
Detlef Pollack aus dem Umfeld des Religionsmonitors der Bertelsmann Stiftung, 
der seit 2008 regelmäßig durchgeführt wird. Außerdem wird ein Text von Con
stantin Klein zugrunde gelegt, den er wiederum zu einem frühen Zeitpunkt der 
Debatte zum Begriff der ›Spiritualität‹ verfasste und der seitdem häufig auch im 
praktisch-theologischen Diskurs zitiert wird. Und schließlich wird ein Beitrag von 
Heinz Streib und Barbara Keller herangezogen, die in einer breit angelegten Unter
suchung die alltagssprachliche Verwendung von ›Spiritualität‹ erhoben. An dieser 
Untersuchung war Klein in der Auswertung ebenfalls beteiligt und in ihrer theore
tischen Einleitung werden die Ergebnisse des Religionsmonitors 2008 zitiert, zu 
denen Klein sich wiederum im gleichen Jahr in einem gemeinsamen Text mit Stefan 
Huber äußerte. Für den beschriebenen Subdiskurs im interdisziplinären Kontext 

1 Vgl. u.a. Detlef Pollack, Spiritualität. Religionssoziologische Analysen zum religiösen Wan

del in Westeuropa und den USA, in: Una Sancta 76,2 (2021), 83–98: 87; Knoblauch, Populäre 
Religion, 153–162; Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 20–24.33. 

2 Vgl. z.B. Lienau, Religion auf Reisen, 394f und Roser, Spiritual Care, 401. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 143 

zur Erhebung und Messung von ›Spiritualität‹ liegt also ein Verweisungszusam
menhang vor, der sich im weiteren Sinn um den auch darüber hinaus bedeutsamen 
Religionsmonitor herum erschließt. 

Stefan Huber (2008/2011): Religiöses und spirituelles Selbstkonzept 
Der Religionspsychologe und Religionswissenschaftler Stefan Huber leitet an der 
Theologischen Fakultät der Universität Bern das Institut für Empirische Religions
forschung. Grundlage für die folgende Analyse sind vier Texte von Huber, die im 
Kontext des Religionsmonitors 2008 zu verorten sind, dem es explizit um die Un
tersuchung »institutionalisierter Religiosität« sowie von »neuen Formen religiöser 
Praxis« geht.3 

In seiner Monographie »Zentralität und Inhalt« (2003) stellte Huber sein mul
tidimensionales Messmodell von Religiosität erstmals ausführlich vor.4 Aus diesem 
entwickelte er in den folgenden Jahren den »Religiositäts-Struktur-Test« (R-S-T), 
der seinerseits die methodische Basis für die seit 2007 laufenden Erhebungen der 
Bertelsmann-Stiftung unter der Bezeichnung »Religionsmonitor« bildet.5 

Es fällt dabei auf, dass ›Spiritualität‹ im R-S-T selbst zunächst nur am Rande 
erwähnt wird. Huber setzt methodisch vielmehr auf den Begriff der ›Religiosität‹, 
den er so definiert: 

»Ein Erleben und Verhalten ist immer dann ›religiös‹, wenn in ihm ein Bezug zu ei
ner transempirischen Ebene, die für das Subjekt den Charakter einer letztgültigen 
Instanz hat, hergestellt wird. Dieser Begriff ist bewusst sehr weit gefasst, dadurch 
beinhaltet er auch viele Phänomene, die teilweise unter dem Begriff Spiritualität 
diskutiert werden«6. 

›Spiritualität‹ wird hier einem weiten Religionsbegriff zu- bzw. untergeordnet, 
wobei der R-S-T darauf zielt, Ansätze aus religionssoziologischer, religions- 
psychologischer, religionswissenschaftlicher und theologischer empirischer 

3 Beide Zitate https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/pr 
ojektthemen/religionsmonitor-2008/ [Abruf am 03.08.2023]. 

4 Vgl. Stefan Huber, Zentralität und Inhalt. Ein neues multidimensionales Messmodell der Re
ligiosität (Veröffentlichungen der Sektion Religionssoziologie in der Deutschen Gesellschaft 
für Soziologie 9), Opladen 2003. 

5 Vgl. Stefan Huber, Aufbau und strukturierende Prinzipien des Religionsmonitors, in: Bertels
mann Stiftung (Hg.), Bertelsmann Religionsmonitor 2008, Gütersloh 2007, 21–31 und Ste
fan Huber, Der Religionsmonitor 2008. Strukturierende Prinzipien, operationale Konstruk
te, Auswertungsstrategien, in: Bertelsmann Stiftung (Hg.), Woran glaubt die Welt? Analysen 
und Kommentare zum Religionsmonitor 2008, Gütersloh 2009, 17–52. 

6 Stefan Huber, Religiosität in Deutschland, Österreich und der Schweiz, in: Constantin Klein/ 
Hendrick Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit – Religion – Spiritualität. Konzepte, Befun
de und Erklärungsansätze, Weinheim/München 2011, 163–187: 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/


144 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Religionsforschung miteinander zu verknüpfen, um »Strukturen und Dynamiken 
des religiösen Erlebens und Verhaltens«7 mit einem quantitativen Forschungsin
strument zu erheben. Erforderlich ist diese interdisziplinäre Herangehensweise 
für Huber, da mono-disziplinäre Forschung den Nachteil habe, das komplexe 
Phänomen ›Religion‹ jeweils nur einseitig erfassen zu können.8 

Indem nun der Religionsmonitor neben der selbst eingeschätzten Religiosität 
auch die Selbsteinschätzung bzgl. ›Spiritualität‹ erfasst, kann nach Huber empi
risch gezeigt werden, inwiefern und in welchen Dimensionen sich diese Selbstein
schätzungen überlappen bzw. was typisch für die Rede von ›Spiritualität‹ ist.9 

Die Berücksichtigung von ›Spiritualität‹ begründet Huber formal-quantitativ 
damit, dass sich in psychologischen, religionspsychologischen und medizinischen 
Studien der Begriff »seit etwa 15 Jahren«10 häufiger finde. Zur Auswertung der Da
ten des Religionsmonitors schlägt Huber folgendes Verständnis von ›Spiritualität‹ 
vor: 

»Die meisten Autoren und Autorinnen stimmen […] darin überein, dass Spirituali
tät durch einen authentischen, intrinsisch motivierten und mit eigenen Erfahrun
gen verbundenen Glauben charakterisiert ist. Für einen derartigen Spiritualitäts
begriff gewinnen die Dimensionen der privaten religiösen Praxis und der religiö
sen Erfahrung eine besondere Relevanz, da in ihnen der persönlich praktizierte 
und selbst erfahrene Glaube am dichtesten zum Ausdruck kommt.«11 

An diese indirekte Definition von ›Spiritualität‹ anknüpfend prüft Huber Antwor
ten von Befragten zu Gebet und Meditation (Kerndimension »private Praxis«) und 

7 Stefan Huber, Der Religiositäts-Struktur-Test (R-S-T). Systematik und operationale Konstruk
te, in: Wilhelm Gräb/Lars Charbonnier (Hg.), Individualisierung – Spiritualität – Religion. 
Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive (Studi
en zu Religion und Kultur 1), Berlin/Münster 2008, 137–171: 137. Vgl. dazu auch Stefan Hu
ber/Constantin Klein, Spirituelle und religiöse Konstrukträume. Plurale Konstruktionsweisen 
religiöser und spiritueller Identitäten im Spiegel der deutschen Daten des Religionsmoni

tors 2008, in: Arndt Büssing/Niko Kohls (Hg.) Spiritualität transdisziplinär. Wissenschaftli

che Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit, Berlin/Heidelberg 2011, 
53–66: 55f. 

8 Vgl. Huber, Religiositäts-Struktur-Test, 137. Konkret erfasst Huber dazu mit dem R-S-T reli
giöse Strukturen anhand der drei Konstruktionsprinzipien Kerndimension (religionssoziolo
gisch: Intellekt, Ideologie, öffentliche Praxis, private Praxis, Erfahrung, Konsequenzen im All
tag), Zentralität (religionspsychologisch: »Verankerung des Religiösen in der psychischen Or
ganisation einer Persönlichkeit« [a.a.O., 140]) und Inhalt (theologisch/religionswissenschaft
lich: konkrete Gestalt des Religiösen), vgl. a.a.O., 138–141. 

9 Vgl. Huber, Der Religionsmonitor 2008, 39. 
10 Ebd. Siehe auch Huber, Religiositäts-Struktur-Test, 165. 
11 Huber, Der Religionsmonitor 2008, 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 145 

Du- bzw. All-Erfahrungen (Kerndimension »Erfahrung«) auf ihren Zusammenhang 
mit der Selbstbezeichnung als ›spirituell‹.12 Die Ergebnisse zeigen, dass mit der ei
genen Zuordnung als ›spirituell‹ sowohl theistische als auch pantheistische Basisse
mantiken verbunden sind: 58 % der Befragten vertreten beide Semantiken und bei 
fast der Hälfte ist eine der beiden Semantiken hoch ausgeprägt.13 Huber folgert dar
aus, dass der quantitative Zusammenhang zwischen der Selbstbezeichnung als ›spi
rituell‹ und den genannten Praktiken zeigt, dass ›Spiritualität‹ nicht nur eine rein 
theoretische Zuschreibung ist, sondern sich auch in der Lebenspraxis der Befrag
ten zeigt.14 

Der Zuordnung der Begriffe ›religiös‹ und ›spirituell‹ geht Huber in einer Inter
pretation der Daten des Religionsmonitors 2008 in Zusammenarbeit mit Constan
tin Klein noch weiter nach. Hier fragen die Autoren nach »Einstellungen, Erfahrun
gen und Praktiken«15, die mit der Rede von ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ jeweils 
einhergehen. Sie argumentieren hier also noch zurückhaltender als in den bisher 
genannten Texten, indem nun explizit ohne eigene Spiritualitätsdefinition und de
zidiert »nicht aus der Perspektive eines normativen Begriffs«16, sondern ausschließ
lich anhand der Selbstbezeichnung als ›spirituell‹ und den damit verbundenen in
dividuellen Konstrukträumen vorgegangen wird.17 Die inhaltliche Füllung von ›Spi
ritualität‹ nimmt Huber wiederum in erster Linie über Korrelationen mit anderen 
Selbstauskünften von Befragten vor. 

Detlef Pollack (2008/2013/2021): Alternative Religiosität 
Auch der Religionssoziologe Detlef Pollack bezieht sich wiederholt auf Daten des 
Religionsmonitors, um sein Verständnis und seine Deutung von ›Spiritualität‹ zum 
Ausdruck zu bringen. Grundlage für die folgende Analyse sind Texte von Detlef Pol
lack und Olaf Müller zum Religionsmonitor 2008 und 2013 sowie ein jüngerer Auf
satz Pollacks von 2021 unter der Überschrift »Spiritualität«, in dem er ein leicht va
riiertes Verständnis von ›Spiritualität‹ zum Ausdruck bringt.18 

12 Vgl. a.a.O., 44f. 
13 Vgl. a.a.O., 45. 
14 Vgl. ebd. 
15 Huber/Klein, Spirituelle und religiöse Konstrukträume, 54. 
16 Ebd. 
17 Vgl. ebd. 
18 Olaf Müller/Detlef Pollack, Kirchlichkeit, Religiosität und Spiritualität. West- und ost

europäische Gesellschaften in Zeiten religiöser Vielfalt, in: Bertelsmann Stiftung (Hg.), 
Woran glaubt die Welt? Analysen und Kommentare zum Religionsmonitor 2008, Gü
tersloh 2009, 411–430; Detlef Pollack/Olaf Müller, Religionsmonitor. Verstehen was ver
bindet. Religiosität und Zusammenhalt in Deutschland, Gütersloh 2013; abrufbar un
ter: https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmoni 
tor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland (Abruf am 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland


146 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Als Anliegen ihrer Darstellung geben Pollack und Müller zu beiden Erhebungs
zeitpunkten des Religionsmonitors (2008/2013) an, die Frage beantworten zu wol
len, ob mit Paul Heelas und Linda Woodhead (2005) mit Recht von einer »spirituellen 
Revolution«19 gesprochen werden kann. Die Argumentation von Pollack und Müller 
zielt dabei auf eine Verneinung dieser Frage und auf die Stützung der Säkularisie
rungsthese.20 In seinem Aufsatz von 2021 bezieht Pollack die Gegenüberstellung von 
Säkularisierung und Individualisierung von Anfang an auch auf den Begriff ›Spiri
tualität‹ selbst: 

»Unter Aufnahme dieser beiden einander widersprechenden Interpretationsan
sätze wird der empirische Teil dieses Artikels der Frage nachgehen, inwieweit Spi
ritualität mehr eine neue antiinstitutionell ausgerichtete, individualisierte Sozial
form des Religiösen darstellt oder mehr eine Form des Übergangs von einer kirch
lich geprägten Frömmigkeit zu einer Haltung und Praxis der Areligiosität.«21 

Im Hinblick auf die Definition von ›Spiritualität‹ orientieren sich Müller und Pol
lack 2008 an der Spiritualitäts-Definition von Heelas und Woodhead. Demnach er
scheint ›Spiritualität‹ 

»als schillerndes Phänomen, das in seinen neueren Formen auch ohne konkrete 
Gottesvorstellungen auskommt und hinter dem sich vielfältige Inhalte und Be
deutungen verbergen können – vereinfacht ausgedrückt, liegt der Kern einer spi
rituellen Orientierung in dem Glauben an eine wie auch immer geartete ›Energie‹ 
oder ›Kraft‹, welche das gesamte Geschehen in der Welt durchdringt, und in einer 
mehr oder weniger ganzheitlichen Vorstellung darüber, was ein ›authentisches‹ 
Leben ausmacht«22. 

Dieser Definition entspricht die synonyme Verwendung von »alternativer Religio
sität« und »Spiritualität« bei Pollack und Müller. Und dem entspricht auch ihre in
haltliche Füllung von ›Spiritualität‹ durch die Verknüpfung mit Daten aus Selbst
auskünften der Befragten zu Astrologie und Meditation.23 Deutlich wird bereits, 

21.09.2024); Detlef Pollack, Spiritualität. Religionssoziologische Analysen zum religiösen 
Wandel in Westeuropa und den USA, in: Una Sancta 76,2 (2021), 83–98. 

19 Müller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiosität und Spiritualität, 411 unter Verweis auf Paul Heelas/ 
Linda Woodhead, The Spiritual Revolution. Why Religion Is Giving Way to Spirituality, 
Malden/Oxford 2005. Siehe auch Pollack/Müller, Religionsmonitor, 12. 

20 Dies kommt z.B. in den Formulierungen »nach Meinung mancher Beobachter« und »wird oft 
behauptet« (beides Pollack/Müller, Religionsmonitor, 12) zum Ausdruck. 

21 Pollack, Spiritualität, 85. 
22 Müller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiosität und Spiritualität, 412. 
23 Vgl. a.a.O., 422. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 147 

dass sich hier ein anderes Verständnis von ›Spiritualität‹ zeigt als in den analysier
ten praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen oder den Texten von Huber. 

Zur zweiten Erhebungswelle des Religionsmonitors 2013 liefern Pollack und 
Müller keine Definition von ›Spiritualität‹. Ihr Begriffsverständnis zeigt sich eher 
implizit und wiederum an den Daten, die sie im Zusammenhang mit der Selbst
bezeichnung als ›spirituell‹ heranziehen: Sie sehen ›Spiritualität‹ gekennzeichnet 
durch den persönlichen Rückgriff auf verschiedene religiöse Traditionen und 
verhandeln sie in Verbindung mit dem Stichwort »Patchwork-Religiosität«.24 

2021 schließlich zitiert Pollack zwar die Spiritualitätsdefinition von Hubert 
Knoblauch, bleibt mit seinem Verständnis von ›Spiritualität‹ aber weiterhin eng 
an der Spiritualitäts-Definition von Heelas und Woodhead orientiert.25 Bei gleich
bleibender Grundausrichtung seiner Argumentation hinsichtlich der Debatte 
»Säkularisierung versus Individualisierung« weist dieser jüngere Text Pollacks 
einen für die Frage nach ›Spiritualität‹ zu beachtenden Aspekt auf: So versteht 
Pollack die Selbstzuschreibung ›spirituell‹ nun als körper- und gesundheitsaffine 
Ganzheitlichkeitspraxis einerseits und alternativ-religiöse Esoterik andererseits. 
Er erfasst auf diese Weise mit ›Spiritualität‹ im Vergleich zu seinen früheren Defi
nitionen also einen größeren Geltungsbereich. Auf dieser breiteren Basis führt er 
seine Argumentation in der religionssoziologischen Debatte um Säkularisierung 
und Individualisierung fort. 

Insgesamt wird deutlich: Wie Huber befasst sich auch Pollack mit ›Spiritualität‹ 
in erster Linie deshalb, weil der Begriff in der religionssoziologischen Debatte eine 
Rolle spielt und weniger, weil er den Begriff selbst für ertragreich hält. Zur Stüt
zung seiner These in der Debatte um Säkularisierung und Individualisierung zieht 
er wie Huber die Daten des Religionsmonitors heran, kommt dabei aber – durch 
die andere inhaltliche Füllung des Begriffs ›Spiritualität‹ – zu anderen Ergebnissen 
als Huber, die wiederum seinem Standpunkt in der religionssoziologischen Debatte 
entsprechen. 

24 Vgl. Pollack/Müller, Religionsmonitor, 12. Die Autoren bewerten hier die entsprechenden 
Zahlen als gering (wiederholtes »nur«). 

25 »Im Anschluss an diese Definitionen sei hier unter Spiritualität bzw. Esoterik oder ganzheitli
cher Religiosität die Suche nach einer hinter der alltäglichen Welt liegenden höheren (oder 
tieferen) Realität verstanden, von der der Suchende annimmt, dass sie den Kern der Wirk

lichkeit ausmacht und mit allen Dingen der Welt in einer untergründigen Verbindung steht. 
Spirituelle und esoterische Praktiken sind dieser Bestimmung zufolge der Versuch, Zugang 
zu dieser tieferen und höheren universellen Realität zu erlangen und die Barrieren auszu
schalten, die den Einzelnen daran hindern, zur göttlichen Energiequelle, zum universellen 
Lebensstrom, zum Kosmos vorzustoßen.« (Pollack, Spiritualität, 86 unter Verweis auf Franz 
Höllinger/Thomas Tripold, Ganzheitliches Leben. Das holistische Milieu zwischen neuer Spi
ritualität und postmoderner Wellness-Kultur, Bielefeld 2012, 25–29). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Constantin Klein (2011): Weiter Religionsbegriff 
Der Theologe und Psychologe Constantin Klein war 2017–2020 Inhaber der Stif
tungsprofessur für Spiritual Care an der Universitätsklinik in München und ist seit
dem Professor für Praktische Theologie und Generationenbeziehungen an der Evan
gelischen Hochschule Dresden. Bereits als Mitarbeiter im Team von Heinz Streib 
an der Forschungsstelle Biographische Religionsforschung der Universität Bielefeld 
hat Klein sich mit allgemeinen Fragen der Erhebung von ›Religiosität‹ und ›Spiritua
lität‹ befasst und diese darüber hinaus auf den Bereich der Gesundheit zugespitzt. 

Basis der nachfolgenden Analyse ist der von ihm gemeinsam mit Michael Utsch 
verfasste einleitende Aufsatz »Religion, Religiosität, Spiritualität. Bestimmungs- 
versuche für komplexe Begriffe« im unter anderem von Klein veröffentlichten Sam
melband »Gesundheit – Religion – Spiritualität« (2011).26 Utsch und Klein zielen in 
diesem Aufsatz gemeinsam darauf, die Bedeutung von ›Religion‹/›Religiosität‹ so
wie ›Spiritualität‹ in der Gesundheitsforschung sowie deren Konsequenzen zu erhe
ben.27 Die Auseinandersetzung mit diesen Begriffen erachten die Autoren deshalb 
für notwendig, da einerseits insbesondere ›Spiritualität‹ im Bereich von Religions
forschung und ›Gesundheit‹ (vor allem in der Psychologie) weit verbreitet und dabei 
immer wieder unterschiedlich definiert ist.28 Andererseits stellen auch sie heraus, 
dass sich die Abfrage von ›Spiritualität‹ als Selbstbezeichnung vermehrt in soziolo
gischen Erhebungen findet.29 

Um der Bedeutung der Begriffe nachzugehen, beschreiben Utsch und Klein zu
nächst deren Etymologie und Verbreitung sowie ihre inhaltliche Uneindeutigkeit, 
um dann die Frage ihrer Abgrenzung voneinander zu fokussieren.30 Auf Basis der 
Beobachtung, dass vor allem die sozial- und gesundheitswissenschaftlichen Diszi
plinen diskutieren, »ob der Spiritualitätsbegriff Religion/Religiosität übergeordnet 
ist«31 oder ob umgekehrt ›Spiritualität‹ der Oberbegriff ist, stellen beide die entspre
chend gegensätzlich zugespitzten Positionen nacheinander in getrennten Textab
schnitten vor. Klein präsentiert sich dabei als »Befürworter der Rede von Religion/ 
Religiosität«32. Er stellt die These auf, dass die in der Gesundheitsforschung verbrei
tete Rede von ›Spiritualität‹ als Form der Selbstbezeichnung gelten kann, insofern 

26 Vgl. Michael Utsch/Constantin Klein, Religion, Religiosität, Spiritualität. Bestimmungsver

suche für komplexe Begriffe, in: Constantin Klein/Hendrik Berth/Friedrich Balck (Hg.), Ge
sundheit – Religion – Spiritualität. Konzepte, Befunde und Erklärungsansätze, Weinheim/ 
München 2011, 25–45 [nachfolgender Kurztitel: Bestimmungsversuche]. 

27 Vgl. a.a.O., 26f. 
28 Vgl. a.a.O., 25f. 
29 Vgl. a.a.O., 29–31. 
30 Vgl. a.a.O., 27f.32-34. 
31 A. a. O., 31. 
32 A. a. O., 32. Die entsprechend eindeutig zuzuordnenden Textabschnitte werden nachfolgend 

mit dem Namen des Verfassers in Klammern markiert und also unter seinem Namen zitiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 149 

Forscher*innen hiermit ihr »eigenes Abgrenzungsbedürfnis«33 gegenüber ›Religi
on‹ zum Ausdruck bringen oder – in der entgegengesetzten Richtung – mit der Rede 
von ›Spiritualität‹ versuchen, »auch nichtreligiösen Haltungen einen religiös anmu
tenden Mehrwert zu verleihen«34. Insgesamt sei deshalb eine begriffliche Überord
nung von Religion/Religiosität über ›Spiritualität‹ »redlicher und […] auch sinnvol
ler«35 als die umgekehrte Anordnung. Denn nur bei einer Überordnung des Religi
onsbegriffs stehen für Klein nicht die subjektive Ablehnung von Religion, sondern die 
wissenschaftliche Diskussion des Religionsbegriffs im Zentrum der Argumentation. 

Zur Verdeutlichung führt Klein drei Definitionen von ›Spiritualität‹ an und 
zeigt, worin jeweils deren Schwachstellen im Vergleich zu einem weit gefassten Re
ligionsbegriff liegen. So kann erstens das Bemühen darum, mit ›Spiritualität‹ »eine 
geistige, geistliche oder existenzielle Dimension des menschlichen Lebens und eine 
darauf ausgerichtete Lebenspraxis«36 unabhängig von einer Zugehörigkeit zu einer 
Religion zu bezeichnen, auch als »implizite[] Religion«37 bezeichnet werden. Der se
parate Begriff ›Spiritualität‹ ist für Klein inhaltlich nicht notwendig. Zweitens kann 
nach Klein auch die Rede von ›Spiritualität‹ nicht die Erwartung erfüllen, sich mit 
diesem Begriff gleichsam von allem historischen Ballast der christlich-kirchlichen 
Vergangenheit zu befreien, da auch ›Spiritualität‹ ursprünglich dieser christlich- 
kirchlichen Tradition entstammt.38 Und schließlich führt nach Klein drittens die 
häufig festzustellende Bedeutungsausweitung von ›Spiritualität‹ als Synonym für 
Weltanschauung oder Lebenssinn dazu, diese mit dem unscharfen Begriff letztlich 
gar nicht mehr fassen zu können.39 Für Klein ergibt sich daraus, dass im Bereich 
der Wissenschaft »Religion/Religiosität als gegenüber Spiritualität übergeordnete 
Konzepte zu begreifen«40 sind. Auf dieser Basis versteht er selbst ›Spiritualität‹ 
im wissenschaftlichen Sprachgebrauch als »individualistische Religiosität«41 und 
benötigt den Begriff selbst nicht. 

Heinz Streib/Barbara Keller (2015): Semantischer Mehrwert 
Eine kulturvergleichende Studie unter der Leitung von Heinz Streib und Ralph W. 
Hood (2009–2012) erhob und verglich die Bedeutung des Begriffs ›Spiritualität‹ in 

33 A. a. O. (Klein), 38. 
34 A. a. O. (Klein), 39. 
35 A. a. O. (Klein), 40. 
36 A. a. O. (Klein), 36. 
37 Ebd. unter Verweis auf Günter Thomas, Implizite Religion. Theoriegeschichtliche und theo

retische Untersuchungen zum Problem ihrer Identifikation, Würzburg 2001. 
38 Vgl. a.a.O. (Klein), 37. 
39 Vgl. a.a.O. (Klein), 39. 
40 A. a. O. (Klein), 40. 
41 A. a. O. (Klein), 39 [im Original hervorgehoben]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Deutschland und in den USA anhand qualitativer und quantitativer Daten.42 Der 
deutsche Teil der Gesamtstudie unter der Leitung des Theologen Heinz Streib und 
der Psychologin Barbara Keller wurde unter dem Titel »Was bedeutet Spiritualität?« 
(2015) veröffentlicht. 

Ziel der Studie zu ›Spiritualität‹ ist es nach Streib und Keller, »die Selbstbezeich
nung als ›spirituell‹ im Kontext verwandter Selbstbezeichnungen zu erhellen«43 und 
der Frage nach einem »semantischen ›Mehrwert‹«44 von ›Spiritualität‹ nachzuge
hen. Von ›Spiritualität‹ ist deshalb die Rede, weil der Begriff in einer früheren Stu
die zu Dekonversion in Deutschland und den USA »quasi nebenbei«45 abgefragt und 
in besonderem Maße von den befragten Dekonvertiten positiv beantwortet wur
de. Daraus ergab sich das Forschungsanliegen, genauer zu untersuchen, was »Men
schen auf der Straße«46 unter ›Spiritualität‹ verstehen.47 

Dafür soll ›Spiritualität‹ in der Studie inhaltlich zunächst möglichst offen gehal
ten werden. Der zugrunde liegende Begriff ›Spiritualität‹ wird deshalb in knappen 
Worten als »privatisierte, erfahrungsorientierte Religion«48 gefasst. Theoretisch 
ausführlich begründet wird diese Definition von Streib und Keller anhand von drei 
strukturellen Merkmalen: Dies ist erstens in Anknüpfung an Thomas Luckmann die 
religiöse Deutung der Erfahrung großer Transzendenzen, zweitens im Anschluss 
an Paul Tillich, dass religiös ist, »was uns unbedingt angeht«49 sowie drittens in 
Anlehnung an Ralph Hood die Unterscheidung von vertikalen und horizontalen 
Transzendenzen, die beide zu Religion gerechnet werden sollen. Zur genaueren 
Bestimmung von ›Spiritualität‹ greifen Streib und Keller darüber hinaus auf Ernst 
Troeltschs Dreiteilung des religiösen Feldes in Kirche, Sekten und Mystik zurück, 
wobei sie starke Parallelen zwischen ›Spiritualität‹ und Mystik sehen, die sie mit 
den Aspekten der Erfahrungsorientierung und Privatisierung assoziieren und 
»im un-organisierten Segment des religiösen Feldes«50 verorten. Auf Basis dieser 
Definitionen können alle Selbstbezeichnungen als ›spirituell‹ im religiösen Feld 
eingeordnet werden. 

In diesem Sinn fragt die Studie dann danach, was Menschen mit der Selbst
bezeichnung ›Spiritualität‹ meinen, was die Semantik des Begriffs ausmacht, wel

42 Heinz Streib/Barbara Keller, Was bedeutet Spiritualität? Befunde, Analysen und Fallstudien 
aus Deutschland, Göttingen 2015; Heinz Streib/Ralph W. Hood (Hg.), Semantics and Psycho
logy of Spirituality. A Cross-Cultural Analysis, Heidelberg u.a. 2016. 

43 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 250. 
44 A. a. O., 231. 
45 A. a. O., 13. 
46 A. a. O., 19. 
47 Vgl. a.a.O., 13. 
48 A. a. O., 19. 
49 A. a. O., 30 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
50 A. a. O., 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 151 

che Erfahrungen mit ihr verbunden werden und welche psychologischen und bio
graphischen Konsequenzen ›Spiritualität‹ aufweist.51 Konkret füllten dazu Teilneh
mer*innen online-Fragebögen aus, einige wurden darüber hinaus mit dem Faith- 
Development Interview befragt und führten ein semantisches Reaktionszeit-Expe
riment durch,52 sodass »eine Triangulation von quantitativen, qualitativen und ex
perimentellen Daten«53 möglich wurde. 

Neben den ausführlich dargestellten Fallstudien zur religiösen Entwicklung 
führt die Studie zu zwei Haupterkenntnissen: Dies ist erstens die »Schlussfol
gerung […], dass große Zurückhaltung geboten ist gegen alle Tendenzen und 
Versuche, das, was die Menschen auf der Straße ›Spiritualität‹ nennen, auf einen 
Begriff bringen zu wollen.«54 Aus diesem Grund ist es nach Streib und Keller be
sonders für den wissenschaftlichen Kontext nötig, das eigene Verständnis von 
›Spiritualität‹ jeweils möglichst exakt zu benennen.55 Zweitens eröffnet die Rede 
von ›Spiritualität‹ besonders für die Gruppe der »mehr spirituellen als religiösen 
Atheisten« im alltäglichen Sprachgebrauch »einen Weg aus einer a-religiösen oder 
religionskritischen Sprachlosigkeit«56. Mit der Bezeichnung ›Spiritualität‹ ist es 
nach Streib und Keller möglich, »Erfahrungen der Transzendierung des Alltags […] 
zu verstehen, zu verbalisieren und zu kommunizieren.«57 

1.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

Insgesamt weisen die Argumentationen im Kontext ›Spiritualität erheben und mes
sen‹ in den analysierten Texten eine gemeinsame Linie darin auf, dass sie sich in
tensiver mit der Frage der Zuordnung von ›Religion/Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ 
befassen als dies in den bislang analysierten praktisch-theologischen Texten der Fall 
ist. Dabei konzipiert Pollack ›Spiritualität‹ als ›alternative Religiosität‹ und damit – 
jenseits der konkreten Inhalte von ›Spiritualität‹ – tendenziell an einen engen Reli
gionsbegriff gebunden. Huber, Klein, Streib und Keller gehen eher von einem wei
ten Religionsbegriff aus, der Religiosität unabhängig von Kirchlichkeit erfasst. Alle 
verstehen ›Spiritualität‹ also als eine spezifische Form von ›Religiosität‹, womit eine 
Überordnung des Religionsbegriffs über den der ›Spiritualität‹ gegeben ist. Gedank
licher Ausgangspunkt für die Thematisierung von ›Spiritualität‹ ist damit durchge
hend die Bezugnahme auf ›Religion/Religiosität‹. Darüber hinaus zeigen sich zwei 
zentrale gemeinsame Denkfiguren. 

51 Vgl. a.a.O., 24. 
52 Vgl. a.a.O., 15.249. 
53 A. a. O., 250. 
54 A. a. O., 52 [Hervorhebung im Original]. 
55 Vgl. ebd. 
56 A. a. O., 244. 
57 A. a. O., 238. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

1.3.1 Selbstbezeichnung 
In allen analysierten Texten kommt die Denkfigur zum Tragen, dass ›Spiritualität‹ 
zentral über die Selbstbezeichnung »ich bin spirituell« bestimmt wird. Diese Denk
figur, bei der Selbstbezeichnung von Menschen als ›spirituell‹ anzusetzen, und im 
Hinblick auf eine eigene wissenschaftliche Begriffsdefinition von ›Spiritualität‹ 
eher zurückhaltend vorzugehen, ist in den analysierten Texten unterschiedlich 
detailliert ausgeprägt und begründet. 

So wird sie bei der Interpretation der Ergebnisse des Religionsmonitors durch 
Huber, Klein und Pollack aller weiteren Argumentation voran gestellt. Zur weiteren 
Deutung der Daten werden die Selbstbezeichnungen als ›religiös‹ und/oder ›spiritu
ell‹ dann mit anderen Selbstaussagen korreliert. Die Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ 
bildet damit das argumentative Zentrum in Texten, die sich im Kontext ›Spirituali
tät erheben und messen‹ bewegen. 

So interpretieren Huber und Klein die Daten des Religionsmonitors explizit aus
gehend von Selbstbezeichnungen als »religiös« und/oder »spirituell«. Sie fokussie
ren sich dann auf die Gruppe derer, die sich als »religiös und spirituell« (R/S) be
zeichnen. Diese markieren sie über die Begriffe »Potenz«, »Resonanz«, »integrativ«, 
»vital«, »eigenständig«58 und über ihre Verortung als »Zentrum im Feld der religiös- 
spirituellen Pluralisierung«59 dezidiert positiv. Sie begründen dies damit, dass vor 
allem diese Gruppe R/S von Einheits- oder All-Erfahrungen berichtet – und das häu
figer als die Menschen, die sich nur als religiös beschreiben und noch häufiger als 
die Menschen, die sich nur als spirituell bezeichnen.60 Huber und Klein folgern dar
aus, dass die Befragten mit hoher religiöser und spiritueller Selbstzuschreibung (R/ 
S) einen eigenen Typus darstellen, der »nicht als ein Übergangstyp verstanden wer
den sollte«61 im Sinne einer allmählichen Entfernung von institutionalisierter Reli
giosität hin zu einer vagen und bedeutungsloseren ›Spiritualität‹. Auf diese Weise 
konnotieren sie auch ›Spiritualität‹ selbst mit Vitalität und Dynamik. 

Die Kombination der Denkfigur ›Spiritualität als Selbstbezeichnung‹ mit einer 
Rede vom »Übergang« findet sich auch bei Detlef Pollack, allerdings in entgegenge
setzter Argumentationsrichtung. Für seine Interpretation zieht Pollack neben der 
Selbstbezeichnung als ›spirituell‹ auch »den Glauben an eine höhere Macht, den 
subjektiven Charakter der Verbindung zu Gott oder auch die Meditationspraxis«62 

58 Alle Begriffe Huber/Klein, Spirituelle und religiöse Konstrukträume, 63f. 
59 A. a. O., 61. 
60 Vgl. a.a.O., 63f. 
61 A. a. O., 64 [Hervorhebung: K. D.]. Denn in diesem Fall, so ihre These, müsste sich im Hinblick 

auf Einheits- und All-Erfahrungen ein mittlerer Wert für die Gruppe der religiösen und spi
rituellen (R/S) zeigen, der zwischen den hohen Werten für theistische Zuordnungen bei den 
religiösen und hohen Werten für die All-Erfahrung bei den spirituellen Befragten läge (vgl. 
ebd.). 

62 Pollack, Spiritualität, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 153 

heran. Er begründet dies damit, dass Befragte, die sich nicht als religiös, jedoch als 
ziemlich oder sehr spirituell bezeichnen, in diesen Bereichen deutlich höhere Werte 
aufweisen als die Gesamtbevölkerung.63 Zugleich bleiben jedoch die gleichen Be
fragten bei den Indikatoren für subjektive religiöse Erfahrungen hinter den Werten 
der Gesamtgesellschaft zurück.64 Auch korreliert der Glaube an eine höhere Macht 
– für Pollack »eines der wichtigsten Merkmale dieser Religionsform«65 (Spiritua
lität) – negativ mit deren Relevanz für die Befragten.66 Pollack stellt also fest, dass 
für Menschen, die an eine höhere Macht glauben, Glauben weniger wichtig ist, und 
dass Menschen, die sich als ›spirituell‹ bezeichnen, weniger subjektive ›religiöse‹ 
Erfahrungen machen. Diese Zusammenhänge deutet Pollack so, dass ›Spiritualität‹ 
sich hier als Übergangsform darstellt. Für ihn sind damit Säkularisierung und 
Individualisierung miteinander verbunden: 

»Die säkularisierungstheoretische Behauptung einer Bedeutungsabschwächung 
von Religion und die individualisierungstheoretische Annahme ihres Formenwan

dels, wie sie an der steigenden Anzahl der Anhänger von Spiritualität und vagen 
religiösen Ideen abgelesen werden kann, schließen sich nicht aus, sondern ergän
zen sich.«67 

Auch dass zwar viele Menschen ›Spiritualität‹ durch Erfahrungen im alternativ
medizinischen Bereich erleben, jedoch nur wenige Menschen konkrete esoterische 
Transzendenzvorstellungen haben, ist für Pollack eher Beleg allgemeiner gesell
schaftlicher Entdifferenzierungsprozesse denn einer neuen individualisierten 
Sozialform des Religiösen.68 Säkularisierung dominiert damit seine Sicht auf die 
beobachteten Veränderungen. 

Wie Huber und Klein argumentiert auch Pollack also mit der Denkfigur ›Spiri
tualität als Selbstbezeichnung‹, vertritt allerdings in der Debatte um »Individuali
sierung vs. Säkularisierung« die entgegengesetzte Position. Auch er kann die Selbst
bezeichnung ›spirituell‹ argumentativ nur nützen, indem er sie inhaltlich anders 
füllt und mit anderen Werten korreliert: Die Selbstbezeichnungen einer bestimm
ten Gruppe (Huber/Klein: R/S; Pollack: S69) werden mit Aussagen zu konkreten In
halten (Huber/Klein: Einheits-/All-Erfahrungen; Pollack: Glaube an höhere Macht, 

63 Vgl. a.a.O., 91f. 
64 Vgl. a.a.O., 92. 
65 A. a. O., 92f. 
66 Vgl. a.a.O., 93. 
67 Ebd. 
68 Vgl. a.a.O., 85. 
69 Ich adaptiere die Kurzbenennungen für die verschiedenen Gruppen von Huber/Klein, Spiri

tuelle und religiöse Konstrukträume, 57. Gruppe S bezeichnet demnach Personen, die sich 
als ›spirituell‹, aber nicht als ›religiös‹ beschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Relevanz und Häufigkeit subjektiver ›religiöser‹ Erfahrungen) verknüpft und dar
aus Schlussfolgerungen gezogen (Huber/Klein: R/S als vitale Gruppe; Pollack: S als 
Übergangsform zu R-/S-70). 

Auch jenseits der religionssoziologischen Debatte um die Interpretation der 
Daten des Religionsmonitors wird ›Spiritualität‹ über die Denkfigur ›Selbstbezeich
nung‹ interpretiert. Für Klein bildet diese im religionspsychologischen Diskurs im 
Kontext interdisziplinärer Forschung und insbesondere im Austausch mit Medizin 
und Psychologie das argumentative Zentrum: ›Spiritualität als Selbstbezeichnung‹ 
impliziert für Klein einerseits, Patient*innen in deren eigenem Sprachgebrauch 
wahrzunehmen, sowie andererseits in wissenschaftspolitischer Hinsicht, die Be
deutung (empirischer) Religionsforschung insgesamt zu stärken.71 Denn indem 
er die Selbstzuschreibung »spirituell, aber nicht religiös« als Selbstbezeichnung 
für »individualistische Religiosität«72 im wissenschaftlichen Sinn interpretiert, be
ansprucht er zugleich, dass ›Spiritualität‹ Thema (empirischer) Religionsforschung 
ist.73 Er begründet dies damit, dass ›Spiritualität‹ im wissenschaftlichen Sprach
gebrauch unter Religion/Religiosität zu subsumieren74 und die Rede von ›Spiri
tualität‹ zu vermeiden ist, da sie »wenig sinnvoll«, »wenig stichhaltig« und »kaum 
befriedigend« sei.75 

Damit einher geht seine Forderung an andere Disziplinen, den (von Theologie 
bzw. Religionswissenschaft erarbeiteten) weiten Religionsbegriff disziplinüber
greifend auch in der Gesundheitsforschung zu berücksichtigen und ›Spiritualität‹ 
– mit den Attributen »Transzendenzbezug« und »individualistische Religiosität« 

70 R-/S-: Personen, die sich weder als ›religiös‹ noch als ›spirituell‹ beschreiben. (Huber und 
Klein nennen diese Gruppe »Typ 1«, vgl. a.a.O., 59). 

71 Vgl. Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 40. Ganz ähnlich beobachtet Westerink, 
dass das Anknüpfen der Religionspsychologie an den populären Begriff ›Spiritualität‹ der 
Disziplin »Existenzberechtigung« (Westerink, Spiritualitätsbegriff, 174) gebe. 

72 Beide: Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 39 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
73 Vgl. a.a.O. (Klein), 39f. 
74 Aus diesem Grund verwendet er selbst ›Spiritualität‹ ausschließlich als (alltagssprachliche) 

Selbstbezeichnung bzw. in der Beschreibung entsprechender Fragebögen. Vgl. z.B. Christi
an Zwingmann/Constantin Klein/Volkmar Höfling, Messung von Religiosität/Spiritualität im 
Rahmen der Gesundheitsforschung. Ein Überblick über deutschsprachige Fragebogenskalen, 
in: Constantin Klein/Hendrick Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit – Religion – Spirituali
tät. Konzepte, Befunde und Erklärungsansätze, Weinheim/München 2011, 65–91 und Corne
lia Albani/Constantin Klein, Religiosität/Spiritualität in somatischer Behandlung, Pflege und 
Psychotherapie, in: Constantin Klein/Hendrick Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit – Re
ligion – Spiritualität. Konzepte, Befunde und Erklärungsansätze, Weinheim/München 2011, 
375–406. Vgl. dazu später auch Constantin Klein, Religionspsychologie und Theologie. Theo
logische Potenziale religionspsychologischer Forschungsmethoden und Befunde, Bielefeld 
2013, 143. 

75 Alles: Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 155 

versehen – im religiösen Feld einzuordnen. Auf diese Weise schreibt Klein der 
empirischen Religionsforschung in doppelter Hinsicht Bedeutsamkeit zu: Ers
tens befasst sie sich mit dem zunehmend verbreiteten Begriff ›Spiritualität‹ und 
zweitens kann nur sie dies in angemessen grundlegender Weise tun. 

In der Studie von Streib und Keller wird die Denkfigur ›Spiritualität als Selbst
bezeichnung‹ schließlich explizit und prominent platziert und zugleich das eige
ne Spiritualitätsverständnis präzise dargelegt: Schon zur Begründung der Thema

tik ›Spiritualität‹ nennen Streib und Keller unter anderem, dass in einer früheren 
Studie besonders Dekonvertiten durch die Selbstbezeichnung ›spirituell‹ auffielen, 
was zur Hypothese führte, dass diese Selbstbezeichnung »einen ›Mehrwert‹ haben 
könnte, der in der Eröffnung einer Sprachmöglichkeit für eine veränderte, aber fort
bestehende religiöse Identität oder für die Suche danach besteht«76. Darüber hin
aus nennen Streib und Keller auf der einen Seite die Beobachtung, dass in sozio
logischen Erhebungen zu ›Spiritualität‹ diese »offenkundig eine attraktive Selbst
bezeichnung sowohl für Menschen innerhalb, als auch außerhalb der Grenzen der 
Kirchen und Religionsgemeinschaften«77 ist und zum Teil auch von Atheist*innen 
als Selbstbezeichnung gegenüber ›Religion‹ bevorzugt wird. Auf der anderen Seite 
betonen auch sie, dass im wissenschaftlichen Kontext keine Einigkeit darüber be
steht, was ›Spiritualität‹ genau meint. Umso interessanter ist für Streib und Keller 
deshalb die Frage, was ›Spiritualität‹ für Menschen im Einzelnen bedeutet. 

Insgesamt wird deutlich, dass im interdisziplinären Kontext ›Spiritualität er
heben und messen‹ diese grundsätzlich die Konnotation ›Selbstbezeichnung‹ trägt 
und damit auf den ersten Blick als inhaltlich »neutraler« Begriff präsentiert wird. 
Die Analyse zeigt jedoch, dass die Autor*innen den Begriff ›Spiritualität‹ eben nicht 
»leer« lassen können, wenn sie mit ihm argumentieren wollen. Vielmehr müssen sie 
ihn inhaltlich füllen, um mit ihm arbeiten zu können. Dies wiederum erfolgt auf un
terschiedliche Weise, die teilweise sogar zu gegensätzlicher Argumentation führt. 

1.3.2 Kontrastierung 
Eng verbunden mit der Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ ist die Rede von ›Spirituali
tät‹ in den analysierten Texten mit der Denkfigur des Kontrasts. Die Autor*innen 
kontrastieren im Einzelnen zwar mit unterschiedlichen Gruppen, gemeinsam ist 
ihnen jedoch, dass die Rede von ›Spiritualität‹ durchgehend mit dem Verweis auf 
Kontrastgruppen verbunden ist. 

So legen Huber und Klein in erster Linie einen Fokus auf die Extremgruppen, die 
sich im Religionsmonitor 2008 durch die Selbstbezeichnung als ›religiös‹ und/oder 
›spirituell‹ ergeben. Dafür kumulieren sie die Daten so, dass den 43,6 % »weder re
ligiös noch spirituellen« Befragten (R-/S-)die 20 % mit »hoher religiöser und/oder 

76 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 13. 
77 A. a. O., 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

spiritueller Identität« (R/S) als Kontrast gegenüber stehen.78 Die Verteilung wird 
dementsprechend interpretiert: 

»Bemerkenswert ist nun die hohe Ausprägung beider Pole. Das lässt darauf schlie
ßen, dass das religiös-spirituelle Feld in der Bundesrepublik – zumindest latent – 
ziemlich stark polarisiert ist. In dieser Struktur schlummern möglicherweise nicht 
unerhebliche Konfliktpotentiale, die nicht unterschätzt werden sollten«79 

Der Begriff des Potentials wird hier durch die Kombination mit Begriffen wie »Kon
flikt« und »schlummern« negativ konnotiert. Diese negative Deutung steht der oben 
ausführlich beschriebenen positiv konnotierten Extremgruppe R/S als klarer Ge
gensatz gegenüber. Verstärkend werden als konkrete Beispiele für die Gruppe R-/S- 
verschiedene atheistische Initiativen genannt, die damit sozusagen als implizites 
Bedrohungsszenario für die positiv bewertete Gruppe R/S konstruiert werden.80 

Auch bei Pollack ist die Rede von ›Spiritualität‹ mit Kontrastierung verknüpft. 
Dies gilt in zweierlei Hinsicht. Zum einen konstruieren Pollack und Müller ›Spiri
tualität‹ als Kontrast zu institutionengebundener Religiosität. So unterscheiden sie 
2008 »zwischen kirchengebundener und privater Religiosität sowie zwischen ›kon
ventionellen‹ und ›alternativen‹ Formen«81. Diese Unterscheidungen zeigen sich 
auch in der Gegenüberstellung weiterer Begriffe, die hier als Gegensatz präsentiert 
werden: kirchlich gebunden/traditionell/herkömmlich versus neu/zeitgemäß/al
ternativ/esoterisch-spirituell.82 Auch in der Auswertung des Religionsmonitors 
2013 findet sich gleich zu Beginn diese Gegenüberstellung von institutionalisierten 
und privaten Formen von Religiosität.83 Dies setzt sich fort, indem die Selbstein
schätzung ›spirituell‹ unter der Überschrift »alternative Religiosität« verhandelt 
wird und unter der Bezeichnung »alternative Spiritualität« die »neureligiösen 

78 Vgl. Huber/Klein, Spirituelle und religiöse Konstrukträume, 59. Hierzu formulieren die Au
toren emotional: »Deshalb ist es sinnvoll, besonders den Gruppen mit solch hohen Ausprä
gungen eine besondere Aufmerksamkeit zu schenken, was leider in der empirischen For
schungspraxis häufig zu wenig berücksichtigt wird.« (Ebd.). 

79 A. a. O., 60. Von den Zahlen her scheint die Konstruktion von »Polen« etwas übertrieben: 
Diese lägen nach Huber und Klein auf der einen Seite mit 43,6 % für gar keine/wenig religiöse 
und/oder spirituelle Identität. Auf der anderen Seite stünden 20 % der Befragten, die hohe 
religiöse und/oder spirituelle Identität aufweisen. Dazwischen finden sich immerhin über 
35 % der Befragten, was der Benennung als »Polarität« widerspricht. Vgl. a.a.O., 59. 

80 Vgl. a.a.O., 60. Mit dieser Entgegensetzung von Kontrastgruppen geht ein Bemühen um »In
tegration« im Hinblick auf die Selbstbezeichnungen als ›spirituell‹ und ›religiös‹ einher, d.h. 
die Betonung, dass der größte Teil der Befragten sich als gleichermaßen (nicht/wenig/viel) 
›religiös‹ und ›spirituell‹ bezeichnet (vgl. a.a.O., 60f). 

81 Müller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiosität und Spiritualität, 412. 
82 Vgl. a.a.O., 420–424. 
83 Vgl. Pollack/Müller, Religionsmonitor, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 157 

Praktiken« New Age, Esoterik, Okkultismus, Reinkarnationstherapie und Zen- 
Buddhismus und genannt werden.84 Und auch 2021 stellt Pollack die beiden Be
griffe zunächst einander eindeutig gegenüber: »Religiosität steht mehr für einen 
kirchennahen, traditionellen, Spiritualität mehr für einen individuell verantwor
teten, kirchendistanzierten, synkretistischen Religiositätstyp.«85 Während Pollack 
und Müller jedoch mit der Bezeichnung »alternative Spiritualität« markieren, was 
sie bei ihren Auswertungen des Religionsmonitors auch methodisch umsetzen 
(indem sie keinen Abgleich der Selbstzuschreibungen ›religiös‹ und ›spirituell‹ 
vornehmen, sondern mit der Annahme einer Unvereinbarkeit die Begriffe un
verbunden nebeneinander stellen), analysiert Pollack den Zusammenhang beider 
Selbstzuschreibungen 2021 und stellt fest, »dass Religiosität und Spiritualität 
oft Hand in Hand gehen«86. Es wird deutlich, dass die harte Kontrastierung der 
Selbstbezeichnungen ›religiös‹ und ›spirituell‹ nicht funktioniert. 

Umso entscheidender für Pollacks Argumentation wird zum anderen die Kontras
tierung, die er im Zusammenhang der Rede von ›Spiritualität‹ vornimmt, und die 
auf der Grundidee von Säkularisierung beruht: ›Religiös‹ und ›nicht mehr religiös‹ 
werden einander gegenüber gestellt: 

»›Neuere‹ Formen der Religiosität sind von diesen Tradierungsabbrüchen zwar 
nicht in dem Maße betroffen, und Tendenzen der religiösen Individualisierung 
lassen sich auch durchaus ausmachen. Es wäre jedoch voreilig, zum jetzigen 
Zeitpunkt von einer ›spirituellen Revolution‹ in Europa zu sprechen – zu begrenzt 
erscheint die Anziehungskraft entsprechender alternativer Glaubensvorstel
lungen um den Schwund bei der traditionellen Religiosität kompensieren zu 
können.«87 

Im Zusammenhang des Erhebens und Messens von ›Spiritualität‹ kontrastiert Pol
lack also die Rede von einer »spirituellen Revolution«, auf die zur Stützung der In
dividualisierungsthese immer wieder zurückgegriffen wird, mit seiner Rede vom 
»Traditionsabbruch«, um seine These der Säkularisierung zu stützen. Die Rede von 
›Spiritualität‹ im Kontext von ›erheben und messen‹ trägt damit bei Pollack auch in 
dieser Hinsicht die Konnotation der ›Kontrastierung‹. 

Auch Klein arbeitet in seinem Plädoyer für eine Überordnung des Religionsbe
griffs über ›Spiritualität‹ im wissenschaftlichen Sprachgebrauch mit Kontrastgrup

84 Vgl. a.a.O., 12.14.62. Vgl. dazu auch die Fassung von ›Spiritualität‹ als »neue« oder »alternati
ve« Religiosität (a.a.O., 19). 

85 Pollack, Spiritualität, 95. 
86 Ebd. 
87 Müller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiosität und Spiritualität, 427f. Zur Abschwächung der Bin

dung an Religion über mehrere Generationen hinweg vgl. auch Pollack/Müller, Religionsmo

nitor, 14 und Pollack, Spiritualität, 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

pen: So stellt er der Forschung zu Religion, wie sie in verschiedenen Disziplinen 
stattfindet, kontrastierend die Forschung im Gesundheitsbereich gegenüber, die 
auf einen verengten Religionsbegriff rekurriere und auf diese Weise zu einer un
angemessenen Überordnung des unklaren Begriffs ›Spiritualität‹ über den der 
›Religion‹ komme.88 Dessen Verwendung wiederum interpretiert er, wie oben be
reits erwähnt, eher als Selbstaussage denn als sachlich fundiert.89 Auch bei Klein ist 
folglich ›Spiritualität‹ mit Kontrastierung konnotiert, in diesem Fall in Bezug auf 
die Verwendung eines Religionsbegriffs, der eng mit der Verortung der Forschen
den im geistes- oder gesundheitswissenschaftlichen Bereich gekoppelt ist. Die 
Debatte um die begriffliche Zuordnung von ›Religion/Religiosität‹ und ›Spiritua
lität‹ hält Klein dabei für recht bedeutsam, wie sich an seiner bildreichen Sprache 
zur Begründung derselben deutlich zeigt: »Ansonsten besteht die Gefahr, die schon 
bestehende Kluft des Sprachgebrauchs in den verschiedenen wissenschaftlichen 
Disziplinen nur weiter zu vertiefen«90. Sein Anliegen ist es dementsprechend, zu 
einer Verringerung des Kontrasts zwischen unterschiedlichen Begriffsverwendun
gen im Hinblick auf ›Spiritualität‹ im geistes- bzw. gesundheitswissenschaftlichen 
Bereich beizutragen. 

Streib und Keller schließlich gehen unter der Überschrift »›Spiritualität‹ als eigen
ständiger wissenschaftlicher Begriff?« auf die Schwierigkeiten der Abgrenzung von 
›Spiritualität‹ und ›Religion‹ und besonders auf die Unklarheit des Begriffs ›Spiri
tualität‹ ein. Dabei argumentieren sie ähnlich wie Klein.91 Besonders im ersten Ab
schnitt zur Gegenüberstellung von ›Spiritualität‹ und ›Religion‹ formulieren Streib 
und Keller sogar polemisch und sprechen selbst von »good-guy/bad-guy-Polarisie
rungen«92: Es werde der »Diskurs über den Religionsbegriff […] ignoriert oder gar 
abgeschnitten«, was »geschichtsvergessen« sei, während ›Spiritualität‹ gleichzeitig 
»nur allzu schnell und kurzschlüssig« zum rein positiven Begriff würde.93 Auf Pola
risierung basierende Begriffsdefinitionen sowohl für ›Religion‹ als auch für ›Spiri
tualität‹ lehnen sie entschieden ab, wie sie mit einer rhetorischen Frage zum Aus
druck bringen: »Aber ist es guter wissenschaftlicher Stil, diese Polarisierung in die 
wissenschaftliche Begriffsbildung zu übernehmen?«94 Die Kontrastierung besteht 
bei Streib und Keller demnach darin, dass sie sich von polarisierenden Definitionen 

88 Vgl. Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 37.40. 
89 Vgl. a.a.O. (Klein), 38. 
90 A. a. O. (Klein), 40 [Hervorhebungen: K. D.]. 
91 Auffällig ist, dass sie in diesem Abschnitt metaphorisch formulieren – so lauten die Über

schriften zu ›Spiritualität‹ als übergeordnetes Konstrukt »Die Illusion, das Rad neu zu erfin
den« und zu Definitionsversuchen »Unfuzzying the Fuzzy« (beides: Streib/Keller, Was ist Spi
ritualität, 25f). 

92 A. a. O., 26 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
93 Alle Zitate ebd. 
94 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 159 

von ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ selbst polemisch abgrenzen – zugunsten eines 
weniger negativ interpretierten Religionsbegriffs und eines weniger positiv inter
pretierten Spiritualitätsbegriffs. 

Obgleich deutlich allgemeiner formuliert, ähnelt diese Argumentation der von 
Klein und hat als Kontrastgruppen die Forschenden im interdisziplinären Diskurs 
im Blick. Der Aspekt der Selbstbezeichnung kommt hier weniger über die Aussage 
»ich bin spirituell« in den Blick, als vielmehr über die Zuschreibung impliziter Selbst
aussagen durch Polemik oder Polarisierung auf Seiten der Forschenden. 

Die Rede von ›Spiritualität‹ ist im Kontext ›erheben und messen‹ also in einen 
Diskurs eingebunden, der von Kontrastierungen geprägt ist. Während man dieses 
Vorgehen grundsätzlich jedem (wissenschaftlichen) Diskurs zuschreiben könnte, 
zeichnet sich die Kontrastierung im Zusammenhang von ›Spiritualität erheben 
und messen‹ insbesondere dadurch aus, dass hier in Verbindung mit der Denkfigur 
›Selbstbezeichnung‹ nicht nur abstrakte Begriffe, sondern die entsprechenden 
Personengruppen kontrastiert werden. Im weitesten Sinn sind dies Menschen, die 
sich selbst als ›spirituell‹ bezeichnen und solche, die dies nicht tun. Damit trägt der 
Begriff ›Spiritualität‹ selbst die Konnotation der ›Kontrastierung‹. 

1.4 Zwischenfazit 

Als Hauptgrund für die Beschäftigung mit ›Spiritualität‹ wird in den analysierten 
Texten durchgehend die zunehmende Verbreitung des Begriffs sowohl im alltägli
chen als auch im wissenschaftlichen Sprachgebrauch genannt. 

Die Autor*innen halten ihre eigene Definition dabei so knapp wie möglich und 
fokussieren sich auf den Aspekt der ›Selbstbezeichnung‹. Dies hat u.a. zur Folge, dass 
sie selbst den Begriff ›Spiritualität‹ nur wenig verwenden und selbst vor allem von 
›Religion/Religiosität‹ sprechen, wobei generell gilt, was Streib und Keller formulie
ren: »›Religion‹ muss so weit gefasst sein, dass ›Spiritualität‹ in all ihren Varianten 
in ›Religion‹ aufgehoben ist.«95 Gänzlich ohne inhaltliche Füllung von ›Spiritualität‹ 
jedoch ist es schwierig, mit dem Begriff zu argumentieren, weshalb er über Korrela
tionen mit anderen Selbstaussagen präzisiert wird. Die Denkfigur ›Selbstbezeich
nung‹ impliziert dabei eine explizite Zurückhaltung, was eigene Definitionen von 
›Spiritualität‹ angeht, und zugleich die Tendenz, den Einfluss impliziter Begriffs
füllungen – z.B. durch die Nennung von Korrelationen mit anderen Selbstaussagen 
– zu unterschätzen. Nichtsdestotrotz gilt: Die mit ›Selbstbezeichnung‹ konnotierte 
›Spiritualität‹ nimmt das Selbstverständnis befragter Menschen ernst und ist offen 
dafür, was diese im Einzelnen meinen, wenn sie sich selbst als ›spirituell‹ bezeich
nen. 

95 A. a. O., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Die Denkfigur der ›Kontrastierung‹ schafft darüber hinaus eine Verbindung der 
Argumentationslinien, die quer zur Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ verläuft. So ist 
insbesondere sowohl für Huber als auch für Pollack – die ja im Hinblick auf die re
ligionssoziologische Debatte und die Deutung von ›Spiritualität‹ entgegengesetz
te Positionen vertreten und auch der Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ unterschied
lich viel Gewicht einräumen – die Gruppe der »Weder-Religiösen-Noch-Spirituel
len« die zentrale Kontrastgruppe, die den gedanklichen Ausgangspunkt der Argu
mentation zu ›Spiritualität‹ bildet. Klein, Streib und Keller hingegen argumentieren 
eher anhand eines Kontrasts zwischen ihrer eigenen Religionsforschung und For
schungsdiskursen, die den Begriff ›Religion‹ negativ deuten bzw. zugunsten der Re
de von ›Spiritualität‹ ganz vermeiden und dadurch zentrale Argumentationsstränge 
der Religionsforschung ausblenden. 

Für die Frage nach den Konsequenzen der Rede von ›Spiritualität‹ ergibt 
sich dementsprechend: In den religionssoziologischen Texten wird zentral über die 
Selbstbezeichnung ›spirituell‹ argumentiert, wobei diese entsprechend der eige
nen religionssoziologischen Grundthese zum Verständnis von ›Religion‹ gedeutet 
wird – als Signal für Säkularisierung oder für Individualisierung. Konkret werden 
dazu jeweils unterschiedliche Selbstaussagen mit ›Spiritualität‹ in Verbindung 
gebracht oder als ›Spiritualität‹ gewertet. Insgesamt dienen folglich Verwendung 
und Deutung von ›Spiritualität‹ jeweils zur Stärkung der eigenen Position im religi
onssoziologischen Diskurs. Im religionspsychologischen Diskurs hingegen wird eher 
danach gefragt, welche Eigenschaften und Verhaltensweisen mit der Selbstbezeich
nung ›spirituell‹ korrelieren und welche Inhalte und Einstellungen Befragte mit 
›Spiritualität‹ verbinden. Vorausgesetzt wird dabei, dass ›Spiritualität‹ im Bereich 
eines weiten Religionsbegriffs verhandelt werden kann. Indirekt dient die Thema

tisierung von ›Spiritualität‹ damit ebenfalls der Stärkung der eigenen Position, in 
diesem Fall die der Religionsforschung im interdisziplinären Dialog, insbesondere 
mit der Psychologie. Religionssoziologischen und religionspsychologischen Ansät
zen gemeinsam ist, dass die Rede von ›Spiritualität‹ explizit damit begründet wird, 
dass es üblich ist, die Selbstbezeichnung ›spirituell‹ abzufragen und dass Menschen 
sich dabei regelmäßig als ›spirituell‹ bezeichnen. Implizit dient die Thematisierung 
von ›Spiritualität‹ jeweils der Stärkung der eigenen Position und der Stützung eigener 
Thesen in der intra- bzw. interdisziplinären Debatte. 

Im Vergleich mit der Untersuchung der Rede von ›Spiritualität‹ im praktisch- 
theologischen Diskurs (vgl. Kap. III) wird deutlich, dass die Aspekte der Sehnsucht 
gar nicht und die der Suche deutlich weniger benannt werden. Hingegen geht es 
auch im Diskurs ›Spiritualität erheben und messen‹ prominent um Öffnung und 
Schließung. Dabei erweist sich die Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ eher als Aspekt 
der Öffnung und die ergänzende Denkfigur der ›Kontrastierung‹ eher als Aspekt 
der Schließung. Beide Denkfiguren sind dabei miteinander verschränkt. So impli
ziert die Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ eine große Offenheit, was die inhaltliche 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 161 

Füllung von ›Spiritualität‹ und ›Religion‹ angeht. Diese Öffnung scheint jedoch 
eine Schließung in anderer Hinsicht erforderlich zu machen, um mit dem Begriff 
›Spiritualität‹ überhaupt argumentieren zu können. Diese erfolgt, indem die Grup
pe der »weder-Religiösen-noch-Spirituellen« bzw. diejenigen Forscher*innen als 
Kontrastgruppe konstruiert werden, die ›Spiritualität‹ ohne Bezugnahme auf ›Reli
gion‹ zu fassen suchen. Hier findet eine deutliche Schließung statt. Die Denkfigur 
der ›Kontrastierung‹ impliziert also eine Schließung und eine Abgrenzung von de
nen, die sich nicht als ›spirituell‹ bezeichnen oder ein anderes Begriffsverständnis 
vertreten. Zugleich geht mit der Benennung der Kontrastierung auch ein Streben 
nach Diskurs – mit der Psychologie bzw. den Gesundheitswissenschaften – einher. 
Dahinter zeigt sich zugleich implizit das Anliegen, diese davon zu überzeugen, 
›Spiritualität‹ der ›Religion‹ zuzuordnen und deshalb beide Begriffe gemeinsam zu 
thematisieren. Es deutet sich hier an, dass es im Changieren zwischen Öffnung 
und Schließung bei der Rede von ›Spiritualität‹ im Kontext von Erhebung und Mes
sung auch darum geht, die eigenen Thesen in der Gesellschaft (Religionssoziologie) 
bzw. die eigene Disziplin im interdisziplinären Dialog (Religionspsychologie) zu 
positionieren. 

2. Positive Effekte 

2.1 Einleitung zu ›Spiritualität‹ und Gesundheitsforschung 

Neben dem Diskurs, der sich allgemein mit der Erhebung und Messung von ›Spi
ritualität‹ befasst, steht ein noch spezieller auf den empirischen Zusammenhang 
von ›Spiritualität‹ und Gesundheit fokussierter Bereich der Disziplinen Theologie, 
Religionswissenschaft, Psychotherapie und Medizin. Hier findet interdisziplinäre 
Forschung in noch weit größerem Umfang statt. 

Den Ausgang nimmt der europäische Diskurs im US-amerikanischen Kontext, 
wo er unter anderem mit dem Namen Harold G. Koenig verbunden ist.96 Doch auch 

96 Vgl. unter anderem Harold G. Koenig, Spiritualität in den Gesundheitsberufen. Ein praxisori
entierter Leitfaden (bearbeitet und mit einem Geleitwort versehen von René Hefti), Stutt
gart 2012. Sebastian Murken reflektiert das Wachstum des Forschungsbereichs »Religiosität/ 
Spiritualität und Gesundheit« kritisch: »Die Literatur in diesem Bereich ist insbesondere in 
den letzten Jahren explosionsartig angewachsen, seit die Templeton Foundation erhebliche 
Mittel zur Verfügung stellt, das Verhältnis von Spiritualität und Gesundheit zu erforschen. Es 
ist allerdings kritisch anzumerken, dass die Mittel der Templeton Foundation (ca. vierzig Mil

lionen Dollar pro Jahr) an solche, von ihr ausgewählten Einrichtungen vergeben werden, wel
che die Grundzielsetzung der Stiftung unterstützen, dass eine an Gott glaubende Welt eine 
bessere Welt sei.« (Sebastian Murken, Religionspsychologie in Deutschland: eine Bestand
aufnahme, in: WzM 54 [2002], 185–196: 192). Vgl. auch Marion Schowalter/Sebastian Murken, 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

der europäische Diskurs ist vielfältig und kann hier nur ansatzweise umrissen wer
den. Im weiteren Umfeld theologischer Forschung sind hier neben Veröffentlichun
gen des Mediziners Arndt Büssing, des Religionswissenschaftlers und Psychologen 
Sebastian Murken und der Religionspsychologen Christian Zwingmann und Con
stantin Klein vor allem die Monographie »Psychologie der Spiritualität« (2007) des 
katholischen Religionspädagogen Anton Bucher sowie die zahlreichen Veröffentli
chungen des Psychologen Michael Utsch zu nennen. Alle Autoren werden über den 
engeren gesundheitsbezogenen Diskurs hinaus auch im praktisch-theologischen 
Diskurs rezipiert und häufig zitiert. 

Exemplarisch sei hier der Aufsatz »Spirituelle Lebenshilfe« (2008) von Sebasti
an Murken und Sussan Namini genannt, der im bereits wiederholt genannten in
terdisziplinären Sammelband »Individualisierung – Spiritualität – Religion« (2008) 
von Wilhelm Gräb und Lars Charbonnier veröffentlicht wurde. Darin zielen Murken 
und Namini darauf, das Verhältnis von Individualisierungsprozessen und der »Zu
nahme spiritueller Lebenshilfeangebote«97 zu untersuchen. Sie erklären, wie die zu
nehmende Verwendung des Begriffs ›Spiritualität‹ durch einen Bedarf erklärt wer
den kann. Den Ausgangspunkt dazu bilden Beobachtungen zur gesamtgesellschaft
lichen und in diesem Zuge auch religiösen Individualisierung. Die gesellschaftliche 
Individualisierung erzeugt nach Murken und Namini unter anderem Überforde
rung, durch die Menschen »für alternative Heilmethoden und spirituelle Sinnange
bote ansprechbar«98 werden. Indem die Autor*innen also gesellschaftliche Indivi
dualisierung im Hinblick auf ihre problematischen Aspekte thematisieren, deuten 
sie Transzendenzbezüge aller Art – auch ›Spiritualität‹ und ›Religion‹ – als einen 
möglichen Umgang damit. ›Spiritualität‹ wird hier als Reaktion auf einen Bedarf 
beschrieben, der sich aus gesellschaftlichen Entwicklungen ergibt.99 

Analog knüpft auch Anton Bucher in seiner Monographie »Psychologie der Spiri
tualität« an »Prozesse der Enttraditionalisierung und Individualisierung«100 an, um 
dann zahlreiche einschlägige Studien und Modelle vorzustellen, welche die positi
ven Effekte von ›Spiritualität‹ auf ganz unterschiedliche Aspekte menschlichen Le

Religion und psychische Gesundheit – empirische Zusammenhänge komplexer Konstrukte, 
in: Christian Henning/Sebastian Murken/Erich Nestler (Hg.), Einführung in die Religionspsy
chologie, Paderborn 2003, 138–162: 142. 

97 Sebastian Murken/Sussan Namini, Spirituelle Lebenshilfe. Überlegungen zur Individualisie
rung und Funktionalisierung gegenwärtiger religiöser Angebote, in: Wilhelm Gräb/Lars Char
bonnier (Hg.), Individualisierung, Spiritualität, Religion. Transformationsprozesse auf dem 
religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive (Studien zu Religion und Kultur 1), Münster 
2008, 173–186: 175. 

98 A. a. O., 176. Die Dramatik bringen Murken und Namini metaphorisch zum Ausdruck: »rüt
teln« – »eindämmen« – »an Grenzen stoßen« (ebd.). 

99 Vgl. a.a.O., 173. 
100 Anton A. Bucher, Psychologie der Spiritualität, 2., vollst. überarb. Auflage Weinheim 2014, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 163 

bens nachweisen. Die Ambivalenz des Einflusses von ›Religiosität‹ und ›Spirituali
tät‹ auf (psychische) Gesundheit wiederum betonen deutlich stärker Christian Zwing
mann und Constantin Klein, entsprechend dem Titel ihres Sammelbandes »Religiosi
tät. Die dunkle Seite«.101 Ähnliches gilt für den Zusammenhang von ›Spiritualität‹ 
und Depressivität, wie ihn Birgit Weyel und Annette Haußmann darstellen.102 Ins
gesamt dominiert eine Darstellung positiver Zusammenhänge zwischen ›Spiritua
lität‹ und Gesundheit, ohne dass jedoch gegenteilige Befunde gänzlich ausgeblendet 
würden. 

2.2 Textgrundlage 

Für die folgende Analyse soll zum einen die Monographie »Psychotherapie und Spi
ritualität« von Michael Utsch im Fokus stehen, die er gemeinsam mit den Psychia
tern Samuel Pfeifer und Raphael M. Bonelli verfasste. Es werden dazu vor allem die
jenigen Kapitel des Buches herangezogen, die Utsch selbst verfasste, da seine Veröf
fentlichungen in besonderem Maß eine Schnittstelle zum praktisch-theologischen 
Diskurs bilden. Ergänzend werden Argumente aus anderen seiner Veröffentlichun
gen angeführt. Daneben wird der Aufsatz »Spiritualität und Medizin« des Medizi
ners René Hefti herangezogen, der im praktisch-theologischen Sammelband »Spi
ritualität im Diskurs« (2012) von Ralph Kunz und Claudia Kohli Reichenbach veröf
fentlicht wurde. In diesem Band sind zahlreiche der bereits genannten Akteur*in
nen des Diskurses vertreten, wodurch sich hier ein exemplarischer Anknüpfungs
punkt zwischen medizinischem und praktisch-theologischem Spiritualitätsdiskurs 
ergibt. 

Insgesamt nehmen die Texte von Utsch größeren Raum ein, was auch deshalb 
notwendig und sinnvoll ist, weil diese zum Thema ›Spiritualität‹ auch in der Prakti
schen Theologie sehr häufig zitiert werden. 

101 Vgl. Christian Zwingmann/Constantin Klein/Florian Jeserich, »Religiosität: Die dunkle Seite«. 
Eine kurze Einführung, in: Dies. (Hg.), Religiosität: Die dunkle Seite. Beiträge zur empirischen 
Religionsforschung, Münster 2017, 11–19: 11. Vgl. dazu auch u.a. Constantin Klein/Cornelia Al
bani, Religiosität und psychische Gesundheit – empirische Befunde und Erklärungsansätze, 
in: Constantin Klein/Henrik Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit – Religion – Spirituali
tät, Weinheim/München 2011, 215–245: 215; Christian Zwingmann, Spiritualität/Religiosität 
als Komponente der gesundheitsbezogenen Lebensqualität?, in: WzM 57 (2005), 68–80: 74. 

102 Vgl. Birgit Weyel/Annette Haußmann, Spiritualität und Depressivität, in: Birgit Weyel/Beate 
Jakob (Hg.) unter Mitarb. von Annette Haußmann und Stefanie Koch, Menschen mit Depres
sion. Orientierungen und Impulse für die Praxis in Kirchengemeinden, Gütersloh 2014, 19–26: 
19–22. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Psychotherapie: Michael Utsch (2018): Spiritualität 
als anthropologische Kategorie 
Als Psychologe ist Utsch am Evangelischen Zentralinstitut für Weltanschauungsfra
gen der EKD in Berlin tätig und außerdem Honorarprofessor an der Evangelischen 
Hochschule Tabor. Utsch ist Verfasser bzw. Mitherausgeber zahlreicher Veröffent
lichungen im Bereich Psychotherapie und Religiosität/Spiritualität, unter anderem 
der Monographie »Religiöse Fragen in der Psychotherapie« (2005). 

Im Buch »Psychotherapie und Spiritualität« (2018) verfasste Utsch vor allem die 
eher an Grundlagenfragen orientierten Kapitel, welche die Basis für die folgende 
Analyse bilden.103 Als inhaltliche Beschreibung des gesamten Buches nennt Utsch 
die Entfaltung von vier Hypothesen: Erstens sollen »Religiosität und Spiritualität 
als wichtige menschliche Erlebens- und Verhaltensweisen […] Bestandteil einer 
ganzheitlichen psychotherapeutischen Behandlung sein«104. Zweitens ergeben 
sich nach Utsch positive psychische Konsequenzen für gelebten Glauben sowie 
negative für negative Gottesbilder.105 Drittens geht Utsch davon aus, dass »spiritu
elle Begleitung […] insbesondere bei der Bewältigung schwerer Lebenskrisen und 
Traumatisierungen unverzichtbar«106 ist und viertens, dass aufgrund der multire
ligiösen und individualisierten Gesellschaft spirituelle Kompetenz (unter anderem 
in Form von Selbstreflexion) sowie religionswissenschaftliche Grundkenntnisse für 
Psychotherapeut*innen »erforderlich« sind.107 

Das Grundanliegen Utschs besteht darin, die Einbeziehung von Religiosität und 
›Spiritualität‹ in die Psychotherapie zu begründen. Dieses Ziel und die Verwendung 
des Begriffs ›Spiritualität‹ sind dabei eng miteinander verbunden. Denn Utsch ver
steht ›Spiritualität‹ als eine »anthropologische Kategorie«108, da sich allen Menschen 
früher oder später die Frage nach dem Sinn stellt bzw. sich Fragen rund um Leid, 
Schuld und Tod ergeben.109 Er stellt zwar keine eigene Definition von ›Spirituali
tät‹ auf, verknüpft allerdings ›Spiritualität‹ und »Sinn«110, sodass ein Verständnis in 
Anlehnung an das von ihm wiederholt zitierte Spiritualitätsverständnis der Weltge
sundheitsorganisation WHO naheliegt: 

103 Michael Utsch/Raphael M. Bonelli/Samuel Pfeifer, Psychotherapie und Spiritualität. Mit exis
tenziellen Konflikten und Transzendenzfragen professionell umgehen, 2., vollst. überarb. u. 
erw. Auflage Berlin 2018. Die von ihm verfassten Kapitel werden nachfolgend unter seinem 
Namen zitiert als »Utsch, Psychotherapie und Spiritualität«. 

104 Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 8. 
105 Vgl. ebd. 
106 Ebd. 
107 Vgl. ebd. 
108 A. a. O., 22. 
109 Vgl. a.a.O., 256. 
110 A. a. O., 3.6.16f.24.30, sowie an vielen anderen Stellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 165 

»Nach der WHO ist jeder Mensch spirituell, weil er sich spätestens angesichts 
des Todes existenziellen Fragen stellen muss und Erfahrungen im Umgang damit 
macht. Spiritualität wird als die Reflexion der Erfahrungen verstanden, die im 
Umgang mit existenziellen Krisen gemacht werden.«111 

Verbunden sind religiöse, spirituelle und säkulare Glaubenshaltungen nach Utsch 
über die Frage nach dem Sinn.112 Will Psychotherapie also »den ganzen Men
schen«113 im Blick haben, muss sie offen für ›Spiritualität‹ und ihre Verknüpfung 
mit der Frage nach »Sinn« sein. 

Medizin: René Hefti (2012): Spiritualität im biopsychosozialen Modell 
Der Mediziner René Hefti war Chefarzt der christlichen »Klinik SGM Langenthal« in 
der Schweiz und übernahm 2016 die hauptamtliche Leitung des dort angesiedelten 
»Forschungsinstituts für Spiritualität und Gesundheit« (fisg).114 Die Klinik hat das 
Ziel, »psychische Krankheiten ganzheitlich zu behandeln. Die Behandlungsangebo
te orientieren sich deshalb am biopsychosozialen Modell und beziehen auf Wunsch 
der Patientin oder des Patienten auch die spirituelle Komponente mit ein.«115 Text
basis für die folgende Analyse bildet Heftis Text »Spiritualität und Medizin« (2012) 
aus dem Sammelband »Spiritualität im Diskurs« von Ralph Kunz und Claudia Kohli 
Reichenbach. 

Der formale Ausgangspunkt seiner Darstellung ist für Hefti das Wachstum der 
»Religion, Spirituality and Health«-Forschung (RSH-Forschung) – besonders in den 
USA, in jüngerer Zeit auch im deutschsprachigen Raum.116 Mit einem umfangrei

111 A. a. O., 22 (ähnlich auch a.a.O., 31). 
112 Vgl. a.a.O., 32 unter Verweis auf Jürgen Straub, Religiöser Glaube und säkulare Lebensfor

men im Dialog. Personale Identität und Kontingenz in pluralistischen Gesellschaften, Gie
ßen 2016. 

113 Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 257. Utsch spricht wie Hefti von der »bio-psycho-so
zial-spirituellen Einheit« (a.a.O., 10). 

114 Vgl. https://www.rish.ch/de/institut-fisg/geschichte [Abruf am 13.01.20]. 
115 https://klinik-sgm.ch/klinik-sgm/ueber-uns/ziel-und-leitbild.html [Abruf am 13.01.20]. Auf 

der Startseite steht in etwas anderen Worten: »Wir behandeln unsere Patientinnen und Pati
enten auf der Basis einer wissenschaftlich orientierten, fachlich fundierten und menschlich 
engagierten Medizin. Unsere fachliche Kompetenz ist mit einem ganzheitlich-christlichen 
Menschenbild verbunden. […] Als wissenschaftliches Grundkonzept greifen wir auf das er
weiterte biopsychosoziale Modell zurück, welches die Spiritualität des Menschen miteinbe

zieht. Glaube, Religiosität und Spiritualität bilden dabei eine vierte, eigenständige Dimen

sion, die mit den anderen drei Bereichen in einer Wechselbeziehung steht. Alle vier Dimen

sionen zusammen – Körper, Psyche, soziales Umfeld und Spiritualität – stellen so ein ganz
heitliches Menschenbild dar.« (http://www.klinik-sgm.ch/ [Abruf am 13.01.20]). 

116 Vgl. René Hefti, Spiritualität und Medizin. Ein empirischer Beitrag zur Spiritualitätsfor
schung, in: Ralph Kunz/Claudia Kohli Reichenbach (Hg.), Spiritualität im Diskurs. Spiritua

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rish.ch/de/institut-fisg/geschichte
https://klinik-sgm.ch/klinik-sgm/ueber-uns/ziel-und-leitbild.html
http://www.klinik-sgm.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rish.ch/de/institut-fisg/geschichte
https://klinik-sgm.ch/klinik-sgm/ueber-uns/ziel-und-leitbild.html
http://www.klinik-sgm.ch/


166 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

chen Textabschnitt zu empirischen Ergebnissen der RSH-Forschung zielt er darauf, 
»Möglichkeiten und Grenzen dieses Ansatzes aufzuzeigen«117. 

Inhaltlich besteht Heftis Ausgangspunkt darin, dass Religion die Frage nach 
dem Heil bearbeitet und Heil und Heilung wiederum – wie für ihn im Handeln 
Jesu ersichtlich – zusammenhängen können.118 Oder anders formuliert: Es geht 
ihm um »Religion und Spiritualität als salutogene[] Wirkfaktoren«119. In diesen 
Kontext der »religionsbezogenen Gesundheitsforschung«120 bettet Hefti seine 
Überlegungen zur Bedeutung von ›Spiritualität‹ ein. Denn ›Spiritualität‹ ist für 
ihn die »heilsame Tiefendimension des Menschen und […] Bezogenheit auf eine 
letzte Wirklichkeit«121. Er versteht sie als anthropologische Dimension und als 
zunehmend unabhängig von institutionell gebundener Religion und Konfession.122 

Als Fazit formuliert Hefti ein »Plädoyer für ein erweitertes biopsychosoziales 
Modell […], das der religiösen und spirituellen Dimension im klinischen Alltag ei
nen Platz einräumt«123. Dessen praktische Umsetzung im klinischen Kontext er
folgt für ihn im Ansatz der Spiritual Care, »in dem die Seelsorge oder spirituelle 
Begleitung im interdisziplinären Team einen gleichwertigen und gleichberechtig
ten Platz einnimmt wie die anderen Gesundheitsdisziplinen und diese auch hin
sichtlich des Umgangs mit spirituellen Bedürfnissen anleitet.«124 ›Spiritualität‹ ist 
für ihn ein wichtiger Bestandteil, den es im Hinblick auf Gesundheit zu berücksich
tigen gilt. 

2.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

Die zentrale Argumentationslinie in diesem Diskurs ergibt sich aus drei Denkfi
guren, die eng mit der Rede von ›Spiritualität‹ verbunden sind. Dies ist erstens 
die Benennung eines Bedarfs an Berücksichtigung von ›Spiritualität‹ für physische 
und psychische Therapie. Zweitens trägt dabei ›Spiritualität‹ selbst deutlich die 
Konnotation der ›positiven Effekte‹, mit denen die Beschäftigung mit ›Spiritualität‹ 
begründet wird. Und drittens schließlich zeigt sich eine Verknüpfung des eigenen 

litätsforschung in theologischer Perspektive (Praktische Theologie im reformierten Kontext 
4), Zürich 2012, 241–261: 241–243. 

117 A. a. O., 250. Bis auf minimale methodische Kritik an den verschiedenen Studien unterbleibt 
dies jedoch weitgehend. 

118 Vgl. a.a.O., 242. 
119 A. a. O., 241. 
120 A. a. O., 242 [im Original hervorgehoben]. 
121 A. a. O., 243. 
122 Vgl. ebd. 
123 A. a. O., 260. 
124 A. a. O., 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 167 

christlichen Standpunkts mit einer Kritik an Tradition und Kirche. Diese drei 
Denkfiguren gilt es nun, im Einzelnen darzustellen. 

2.3.1 Bedarf 
Den argumentativen Ausgangspunkt im Hinblick auf ›Spiritualität‹ bildet in den 
analysierten Texten die Denkfigur des Bedarfs. 

So leitet Utsch die Notwendigkeit, sich im Bereich der Psychotherapie mit 
›Spiritualität‹ zu befassen, aus dem von ihm wahrgenommenen Widerspruch von 
Tabuisierung einerseits und Bedarf an ›Spiritualität‹ in der Psychotherapie ande
rerseits ab. Denn es lasse sich eine weitgehende Ausblendung der Thematik in der 
deutschsprachigen Psychotherapieforschung feststellen.125 Die Ursache hierfür 
sieht Utsch darin, dass man im Gegensatz zur US-amerikanischen Begriffsverwen
dung in Deutschland mit ›Religion‹ und ›Spiritualität‹ eher außergewöhnliche bis 
fragwürdige Phänomene verbinde, an denen eine den Alltag betreffende Psycholo
gie wenig interessiert ist.126 Auch nimmt Utsch ein unter Psychotherapeut*innen 
verbreitetes »Unbehagen«127 im Hinblick auf religiöse und spirituelle Themen wahr, 
da diese »sich fachlich dafür nicht zuständig und ausgebildet«128 fühlen und »die 
damit verbundenen tief verwurzelten Werthaltungen und Weltbilder therapeutisch 
schwer zugänglich sind«129. Bis heute dauert dabei nach Utsch teilweise ein »blinder 
Fortschrittsoptimismus der wissenschaftsgläubigen und technikbesessenen Mo
derne«130 an, der sich schon in der religionsablehnenden Haltung von bedeutenden 
historischen Protagonisten der Psychotherapie wie Sigmund Freud und Albert 
Ellis finde.131 Alle diese Gründe führen nach Utsch dazu, dass ›Spiritualität‹ in der 
deutschsprachigen Psychotherapie kaum bzw. gar keine Rolle spielt. 

Dem stellt Utsch seine Beobachtung eines wachsenden Bedarfs entgegen. So sei der 
»Fortschrittsoptimismus«132 heute »zerbrochen«133 und es werde erkannt, dass alle 
Menschen »sich irgendwann einmal existenziellen Fragen stellen und – im weites
ten Sinne – religiöse Fragen beantworten«134 müssen. Dementsprechend geht Utsch 
davon aus, dass »in den alltäglichen Behandlungen zunehmend mehr religiöse und 
spirituelle Bedürfnisse der Patienten thematisiert werden«135, auch weil Menschen 

125 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 2. 
126 Vgl. a.a.O., 3. 
127 A. a. O., 8. 
128 Ebd. 
129 Ebd. 
130 A. a. O., 17. 
131 Vgl. a.a.O., 76. 
132 A. a. O., 17.256. 
133 A. a. O., 256. 
134 A. a. O., 17. 
135 A. a. O., 38. Empirisch wird diese These hier nicht belegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

sich mit diesen Fragen »zunehmend«136 an Therapeut*innen wenden. ›Spiritualität‹ 
gilt ihm, wie bereits oben erwähnt als »anthropologische Kategorie«137. 

Aus diesem Gegensatz der Tabuisierung von und des Bedarfs an ›Spiritualität‹ 
in der Psychotherapie ergibt sich für Utsch ein »Nachholbedarf«138, auf den »noch 
nicht lange«139, »in den letzten Jahren«140 und »erst seit Kurzem«141 der »spiritu
al turn«142 auch in der deutschsprachigen Psychotherapie(forschung) reagiere. Mit 
diesen Begriffen ebenso wie mit dem oben beschriebenen Gegensatz und dem wie
derholt genannten »zunehmend« bringt Utsch argumentativ und sprachlich eine 
gewisse Dynamik bzw. Dringlichkeit der Thematik zum Ausdruck. 

Die Einbeziehung von ›Spiritualität‹ in die Psychotherapie umfasst für Utsch 
verschiedene Ebenen. Auf einer ersten geht es darum, dass Psychologie und Psy
chotherapie ›Spiritualität‹ überhaupt als zugehörige Dimension wahr- und ernstneh
men. Dies impliziert erstens – im Bewusstsein um die Weite des Begriffs – bei Pa
tient*innen von einer »Vielfalt der Spiritualitäten«143 auszugehen, was eine präzise 
Anamnese notwendig macht, um zu klären, was Patient*innen jeweils unter ›Spiri
tualität‹ verstehen.144 Zweitens geht es darum, dass Therapeut*innen über ausrei
chend »Einfühlungsvermögen und Sprachfähigkeit«145 verfügen. 

Eine zweite Ebene der Einbeziehung von ›Spiritualität‹ in die Psychotherapie ist 
für Utsch die Frage nach spirituellen Interventionen in der Psychotherapie. Den Aus
gangspunkt der Argumentation Utschs bildet dabei das gesetzlich geregelte Neu
tralitäts- und Abstinenzgebot von Psychotherapeut*innen, das allen Patient*innen 
gleichen Zugang zu Therapieangeboten garantierten soll.146 Davon ausgehend stellt 

136 A. a. O., 89. Empirisch wird diese These hier nicht belegt. 
137 A. a. O., 22. 
138 A. a. O., 8, 25, 135. 
139 A. a. O., 21. 
140 A. a. O., 31. 
141 A. a. O., 21, 76. 
142 A. a. O., 76. An anderer Stelle formuliert er, ›Spiritualität‹ sei inzwischen ein wichtiger »Leit

begriff der Gesundheitsforschung« (a.a.O., 32). Utsch stellt dabei der religionsablehnenden 
Moderne mit den Worten (abgetan – zementiert – diagnostiziert, tabuisiert, abgewertet) die 
aktuelle Situation nach dem »spiritual turn« (differenzierter, positiver, wegweisend, bemer

kenswert) gegenüber (vgl. a.a.O., 76). 
143 A. a. O., 34. 
144 Vgl. a.a.O., 39. 
145 Vgl. ebd. Dazu »müssen diesbezügliche therapeutische Kompetenzen in Selbsterfahrung 

und Weiterbildung eingeübt werden« (a.a.O., 61). 
146 Vgl. Utsch, a.a.O., 88. Außerdem diene die Unterscheidung von Religion und Therapie, von 

Heil und Heilung bzw. von Guru und Therapeut*in (vgl. a.a.O., 88.128f) dazu, »Risiken eines 
ideologischen Machtmissbrauchs« (a.a.O., 129) zu vermeiden. Auch könne es bei einem Fo
kus auf spirituelle Aspekte letztlich zur Abwehr des eigentlichen Problems durch Patient*in
nen kommen, es könnte keine Passung zwischen Therapeut*in und Patient*in bestehen und 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 169 

Utsch die Argumente, die für eine Integration spiritueller Interventionen in die Psy
chotherapie sprechen, dann ausführlich dar.147 Utschs eigene Position zur Integra
tion spiritueller Interventionen in die Psychotherapie bleibt etwas uneindeutig, da 
er an anderer Stelle wiederum explizit für Zurückhaltung im Hinblick auf spirituelle 
Interventionen plädiert.148 

Abschließend sei darauf hingewiesen, dass Utsch in Veröffentlichungen im 
theologischen Kontext noch weitere Aspekte nennt, die diesen Zusammenhang be
treffen. So bewertet er dort erstens die wachsende Bedeutung von Psychologie und 
Psychotherapie, die heute als »Sinngeber und Orientierungsmaßstab«149 auftreten, 
kritisch, weil diese so den Status einer »Ersatzreligion« annehmen.150 In diesem 
Sinn kritisiert er an der Psychologie »ihre zum Teil maßlose Selbstüberschätzung 
und ihre Anfälligkeit für ideologische Heilsversprechen«151. Ohne Korrektiv »kann 
Psychologie selbst in den Status einer Religion gelangen, dem sie methodisch nicht 
gerecht werden kann«152. Bei der Frage nach dem Bedarf einer Einbeziehung von 
›Spiritualität‹ in die Psychotherapie geht es Utsch also auch darum, der Psychologie 

schließlich seien die Wirkfaktoren von spirituellen Interventionen kaum empirisch überprüf
bar (vgl. a.a.O., 88). 

147 Neben den bereits genannten Argumenten von ›Spiritualität‹ als anthropologische Katego
rie und dem Verweis auf positive Konsequenzen von ›Spiritualität‹ in Bezug auf Ressour
cen, Selbstwert und Resilienz führt Utsch hier an, dass ›Spiritualität‹ die therapeutischen 
Möglichkeiten und Methoden erweitert und dass eine Passung der ›Spiritualität‹ von The
rapeut*in und Patient*in das Arbeitsbündnis stärken kann, was besonders für hochreligiöse 
Patient*innen gilt (vgl. Utsch, a.a.O., 88f). Für Utsch ergibt sich daraus: »Über eine religiös- 
spirituelle Grundhaltung hinaus scheint es in bestimmten Fällen möglich und indiziert zu 
sein, konkrete religiöse Praktiken und spirituelle Elemente in eine traditionelle Behandlung 
einzubinden. Eine spirituelle Psychotherapie erfordert eine ausgewogene Balance zwischen 
Profession und Konfession. Denn niemand will zurück ins Mittelalter und sich bevormunden 
und indoktrinieren lassen. Aber andererseits sind existenzielle Lebensfragen nicht fachlich, 
sondern nur gläubig zu beantworten. Wie ein aufgeklärter Transzendenzbezug oder konkret 
eine reflektierte Gottesbeziehung heute aussehen kann, darüber lohnt sich der fachübergrei
fende Erfahrungsaustausch!« (a.a.O., 133). 

148 Vgl. a.a.O., 138. 
149 Michael Utsch, Religion und Psychologie, in: Birgit Weyel/Wilhelm Gräb (Hg.), Religion in der 

modernen Lebenswelt. Erscheinungsformen und Reflexionsperspektiven, Göttingen 2006, 
296–314: 311. 

150 Vgl. Michael Utsch, Grenzen der Psychotherapie – Chancen der Seelsorge, in: Ders. (Hg.), 
Wenn die Seele Sinn sucht. Herausforderung für Psychotherapie und Seelsorge, Neukirchen- 
Vluyn 2000, 86–102: 89. Utsch sieht hier einen »Trend von psychologischer Heilbehandlung 
zu spiritueller Heilsvermittlung« (ebd.). 

151 Utsch, Religion und Psychologie, 313. 
152 A. a. O., 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

ein Korrektiv zu geben, anhand dessen diese ihre Ziele und Grenzen im Hinblick auf 
Arbeitsmethoden und therapeutische Beziehung festlegen kann.153 

Auch der Mediziner Hefti arbeitet mit der Denkfigur des ›Bedarfs‹ an ›Spiritua
lität‹ in der medizinischen Forschung. Dabei hebt er weniger auf einen diesbezügli
chen Mangel ab, sondern stellt vielmehr ausführlich dar, dass und wie die Forschung 
in diesem Bereich zunimmt.154 Die Denkfigur des ›Bedarfs‹ zeigt sich indirekt im 
abschließenden »Plädoyer für ein erweitertes biopsychosoziales Modell«155 am Ende 
seines Textes. Denn die »spirituellen Bedürfnisse, Nöte und Ressourcen«156 von Pati
ent*innen gilt es nach Hefti durch die Organisationsform »Spiritual Care«, konkret 
durch »spirituelle Anamnese«, sensibel zu erheben und ggf. gleichberechtigt in den 
Behandlungsansatz zu integrieren.157 Dieses Argument entspricht der in Kap. III 
dargestellten Denkfigur ›Mehrdimensionalität‹ im thematischen Kontext von Spi
ritual Care. Argumentativer Ausgangspunkt ist der Bedarf an ›Spiritualität‹ von Pa
tient*innen. 

Auch zu Beginn seines Textes zeigt sich die Zielrichtung seiner Argumentati
on bereits da, wo Hefti die RSH-Forschung mit der Verbindung von Heil und Hei
lung im Wirken Jesu begründet: »Damit haben heilsame Auswirkungen des Glau
bens durchaus ihren legitimen Platz auch in der Medizin.«158 Gegen anderslautende 
Argumente zielt er auf die Einbeziehung von Religiosität und ›Spiritualität‹ in die 
medizinische Forschung und Therapie.159 

153 Vgl. a.a.O., 309. Umgekehrt kann Psychotherapie nach Utsch u.a. eine kritische Realitätsprü
fung vornehmen und krankmachende Gottesbilder, den Zusammenhang von Eltern- Selbst- 
und Gottesbild beschreiben sowie Narzissmus enttarnen (vgl. Michael Utsch, Psychologisie
rung der Religion oder Spiritualisierung der Psychologie? Chancen und Grenzen empirischer 
Religionspsychologie, in: Wilhelm Gräb/Lars Charbonnier [Hg.], Individualisierung – Spiri
tualität – Religion. Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Per
spektive [Studien zu Religion und Kultur 1], Berlin/Münster 2008, 187–206: 206). Vgl. dazu 
auch Michael Utsch, Evangelische Spiritualität und Psychologie, in: Peter Zimmerling (Hg.), 
Handbuch Evangelische Spiritualität (Bd. 2), Göttingen 2018, 168–190: 176f). 

154 Vgl. Hefti, Spiritualität und Medizin, 241–143. 
155 A. a. O., 260. 
156 A. a. O., 261. 
157 Vgl. ebd. 
158 A. a. O., 242 [Hervorhebungen: K. D.]. 
159 Sachlich würde das Argument auch ohne die Partikel »durchaus« und »auch« funktionieren. 

Bei aller Befürwortung der Integration von ›Spiritualität‹ in das biopsychosoziale Modell sei 
erwähnt, dass Hefti auch Aspekte benennt, die auch Zurückhaltung erkennen lassen: So weist 
er erstens darauf hin, dass Heilung mit Heil zusammen hängen können (vgl. ebd.). Zweitens 
betont er, dass im Patientenkontakt darauf geachtet werden muss, ob diese religiöse bzw. spi
rituelle Fragen thematisieren wollen und welche Begriffe sie hierzu verwenden (vgl. a.a.O., 
245.261). Und schließlich betont er die Grenzen der eigenen Berufsgruppe: »Als Fachleute im 
Gesundheitswesen sind wir keine Seelsorger und müssen unsere Grenzen kennen.« (a.a.O., 
261). Es bleibt hier jedoch offen, wie er dies konkret meint. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 171 

Dabei kann Hefti durch seine quasi synonyme Verwendung der Begriffe ›Re
ligiosität‹, ›Spiritualität‹ und ›Glaube‹ die Thematik inhaltlich sehr offen und in 
Anpassung an das Vokabular der jeweiligen Patient*innen angehen.160 Er argu
mentiert mit einem allgemeinen Bedürfnis nach ›Spiritualität‹ auf individueller 
Ebene, die von einzelnen Menschen unterschiedlich wahrgenommen und zum 
Ausdruck gebracht werden kann. Auf dieser Basis fragt Hefti Patient*innen explizit 
nach der Bedeutung von ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ für ihre Krankheitsbe
wältigung, was seinem erweiterten vierdimensionalen biopsychosozialen Modell 
entspricht. Zugleich macht er deutlich, dass dabei zu berücksichtigen ist (»dann 
müssen wir das unbedingt respektieren«161), wenn »der Patient nicht über religiöse 
Belange sprechen will«162. Diese starke Formulierung (»müssen«, »unbedingt«) 
wird notwendig, da er ›Religion‹, ›Spiritualität‹ und ›Glaube‹ zentrale Bedeutung 
für die Gesundheit zuschreibt. 

Insgesamt wird die Thematisierung von ›Spiritualität‹ also bei Utsch und Hefti 
nicht wie in den bislang analysierten Diskursen nur damit begründet, dass die For
schung in diesem Bereich stetig zunimmt oder dass von Seiten des Gesundheitssys
tems Interesse an der Thematik bekundet wird. Vielmehr wird der Bedarf an ›Spiri
tualität‹ anthropologisch verortet und damit eine Notwendigkeit der Beschäftigung 
mit ›Spiritualität‹ in Forschung und Praxis begründet. 

2.3.2 Positive Effekte 
Daneben zeigt sich eine zweite Denkfigur hinsichtlich der Rede von ›Spiritualität‹, 
die den Begriff eng an das Argument der ›positiven Effekte‹ bindet. Erhebung, Ana
lyse und Berücksichtigung von ›Spiritualität‹ sind demnach angezeigt, da ›Spiritua
lität‹ zu positiven Effekten führt, was die Gesundheit von Menschen angeht. Diese 
Argumentationsstruktur bildet in den empirisch arbeitenden Disziplinen Psycho
logie und Medizin das typische Grundmuster. Hefti formuliert dementsprechend: 
»Evidenz ist heute das bestimmende Paradigma in der Medizin.«163 Das Besondere 
im Kontext ›Spiritualität‹ ist, dass die Autoren mit der hier dargestellten Denkfigur 
das komplexe Phänomen ›Spiritualität‹ strikt dem Paradigma der empirischen Wir
kungsforschung zuordnen und einer Begriffsdefinition im Vergleich dazu weniger 
Bedeutung zuschreiben als dies in anderen Spiritualitätsdiskursen der Fall ist. 

Bei Utsch bildet der Verweis auf empirische Forschung das zweite zentrale Argu
ment für sein Hauptanliegen der Integration von ›Spiritualität‹ in die Psychothera

160 Vgl. a.a.O., 245. 
161 A. a. O., 261 [Hervorhebungen: K. D.]. 
162 Ebd. 
163 A. a. O., 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

pie.164 Denn die entsprechenden Ergebnisse dienen ihm als Ausgangspunkt für das 
Argument, dass ›Spiritualität‹ für Psychotherapie deshalb von Bedeutung sei, weil 
sie positive Auswirkungen auf Patient*innen haben kann. Utsch verweist hier wie
derholt vor allem auf Ergebnisse, die ›Spiritualität‹ und/oder ›Religiosität‹ als Res
source erweisen.165 In diesem Zusammenhang fällt auf, dass Utsch mit einer Gegen
überstellung von einseitig positiv dargestellten Ergebnissen in US-amerikanischer 
Religionspsychologie – und damit verbundener Euphorie im Hinblick auf positive 
Wirkungen von ›Spiritualität‹ – und der im europäischen Kontext üblichen allge
meinen Ablehnung von Religion in der psychologischen Forschung arbeitet.166 Sei
ne eigene Herangehensweise bietet Utsch dabei als Mittelweg an: Bei der Spiritua
litätsforschung gehe es um alltägliche Erfahrungen, deren empirische Konsequen
zen in all ihrer Ambivalenz wahrzunehmen seien.167 Darstellung und Interpretation 
konkreter Ergebnisse zeigen dabei jedoch, dass er selbst die positiven Konsequenzen 
von ›Spiritualität‹ für bedeutender erachtet.168 

Auch Utschs drittes – in diesem Fall gesellschaftsbezogenes – Argument für die 
Berücksichtigung von ›Spiritualität‹ im Kontext psychotherapeutischer Forschung 
bewegt sich im Bereich des Denkmusters der ›positiven Effekte‹: Ausgangspunkt ist 
seine These, dass »Religiosität eine Säule der Kultur«169 bilde, wobei er wiederholt 
die Stichworte »Kultur« und »kultursensibel«170 mit einer negativ emotionalisieren
den Darstellung von Migration und multikultureller Gesellschaft verbindet, indem 
er die europäische Gesellschaft als »durch beachtliche Migrationsbewegungen ge
kennzeichnet«171 beschreibt und diese Einschätzung mit einigen negativ konnotier
ten Assoziationsketten verbindet.172 Im Hinblick auf die Frage nach ›Spiritualität‹ 

164 Utsch bezeichnet diese als »beeindruckende Fakten« (Utsch, Psychotherapie und Spirituali
tät, 136) oder »Tatsachen« (a.a.O., 2). 

165 Vgl. unter anderem a.a.O., 18.24.30.38. 
166 Vgl. a.a.O., 4f. Als Beispiel dient ihm Österreich, wo »esoterische Inhalte, spirituelle Rituale 

und religiöse Methoden in der Psychotherapie offiziell verboten« (a.a.O., 136; vgl. auch a.a.O., 
7) sind. Utschs Gegenargument: »Das rigide Verbot trägt der aktuellen Forschungslage nicht 
Rechnung und übergeht die Ressource Religiosität und Spiritualität bei manchen Patienten« 
(a.a.O., 136f). Er fordert eine differenzierte Sichtweise auf empirische Ergebnisse und dass vor 
vorschnellen Urteilen gewarnt werden »muss« (a.a.O., 5). 

167 Vgl. a.a.O., 3–5. 
168 Vgl. z.B. a.a.O., 2–5.24f.130f.133f. 
169 A. a. O., 2. 
170 A. a. O., 2.6. und wiederholt in Kap. 6 »Herausforderungen einer kultursensiblen Psychothe

rapie« (a.a.O., 59–72). 
171 A. a. O., 6. 
172 Diese Vorgehensweise halte ich für problematisch. Utsch verknüpft z.B. die Begriffe »fremd«, 

»anders« und »muslimisch« (vgl. a.a.O., 6) sowie Begriffe wie »Flüchtlingskrise« (a.a.O., 61), 
»Flüchtlingswelle« (a.a.O., 137, 257) mit quantitativen Wertungen wie »beachtliche Migra

tionsbewegungen« (a.a.O., 6) und der These »Die hohe Zahl von Migranten zieht bei uns 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 173 

in der Psychotherapie leitet Utsch hieraus zweierlei ab: So seien zum einen »kul
tur- und religionssensible Psychotherapeuten gefragt, vorhandene religiöse oder 
spirituelle Ressourcen der Patienten zur Verarbeitung ihrer Krisenerfahrungen und 
Traumatisierungen zu aktivieren und in die Behandlung einzubeziehen.«173 Zum 
anderen fordert Utsch Psychotherapeut*innen und Seelsorger*innen dazu auf, »Lö
sungsvorschläge für gesellschaftliche Krisen zu machen und ihr Expertenwissen da
zu einzusetzen, besser zu kommunizieren sowie Konflikte präzise wahrzunehmen 
und zu bewältigen«174. Im Hinblick auf die Frage nach ›Spiritualität‹ macht diese 
Darstellung deutlich, dass Utsch hier ein negatives gesellschaftliches Szenario kon
struiert, vor dessen Hintergrund er wiederum ›positive Effekte‹ durch die Berück
sichtigung von ›Spiritualität‹ in der Psychotherapie verspricht. 

Auch der Mediziner Hefti argumentiert auf Basis der Denkfigur ›positive Effek
te‹. Er gibt mit dem Untertitel seines Aufsatzes die Argumentationsrichtung des
selben an: »Ein empirischer Beitrag zur Spiritualitätsforschung«. Im Verlauf des 
Textes präzisiert er diese Richtung inhaltlich so, dass es ihm um »heilsame Auswir
kungen des Glaubens«175 und deren Verbindung mit der Medizin bzw. um »Religion 
und Spiritualität als salutogene[] Wirkfaktoren«176 geht. Auch bei ihm stehen folg
lich ›positive Effekte‹ im Zentrum der Argumentation und bilden so eine zentrale 
Konnotation des Begriffs ›Spiritualität‹ selbst. 

Diese positiven Effekte stellt Hefti im Verlauf der Argumentation sogar als 
so prägend heraus, dass er im Anschluss an den US-Forscher Harold G. Koenig 
für die empirische Forschung den Begriff ›Spiritualität‹ zugunsten von Religion/ 
Religiosität meidet. Hefti begründet dies mit der Überschneidung von ›Spirituali
tät‹ und »Dimensionen des seelischen Wohlbefindens«177 und der daraus folgenden 
Schwierigkeit, ›Spiritualität‹ trennscharf messen zu können.178 Dieses Vorgehen 

spürbare gesellschaftliche und kulturelle Veränderungen nach sich« (a.a.O., 69). Dem stellt 
er »unsere Kultur« und »unsere Gesellschaft« (beides a.a.O., 61) gegenüber und beschreibt 
damit ein statisches und von klaren Grenzen markiertes Konzept von Gesellschaft und Kul
tur. Dementsprechend erfolgt eine Verknüpfung der Begriffe »Flüchtlingswelle« (a.a.O., 257), 
»Krisen« (a.a.O., 257) und »Konflikte« (a.a.O., 257). Eine ähnliche Assoziationskette findet sich 
mit den Begriffen: »die deutsche Gesellschaft – ethnisch bunter – vielfältiger – ausländischer 
Pass – Ballungszentren – deutlich höher – Schätzungen – illegal – Alarm geschlagen – Sozi
alhilfe – Berufsabschluss – demografische Zeitbombe tickt – kommen schon 72 % der unter 
Dreijährigen aus Migrantenfamilien – diese Fakten – Belastung für das Gesundheitssystem« 
(a.a.O., 68f). 

173 A. a. O., 6.61. 
174 A. a. O., 257. 
175 Hefti, Spiritualität und Medizin, 242. 
176 A. a. O., 241. 
177 A. a. O., 249. 
178 Dem entspricht, dass grundlegende Literatur den Begriff ebenfalls nicht nennt, dass auch 

Hefti am Ende seines Textes nicht von RSH-Forschung, sondern von »›Religion and Health‹- 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

hat zwei zentrale Konsequenzen: Einerseits impliziert ein weit gefasster Spirituali
tätsbegriff einen sehr eng gefassten Religionsbegriff. Dies zeigt sich bei Hefti z.B. 
in einem Schaubild, bei dem Religion ein Teil des großen Feldes »spirituality« ist, 
das seinerseits auch Begriffe wie meaning, purpose und connectedness etc. um
fasst.179 Andererseits will Hefti für die empirische Forschung zwar ausschließlich 
den Begriff »Religion« verwenden. Dennoch verwendet er ›Religion‹ und ›Spi
ritualität‹ sowohl synonym als auch additiv und alternativ.180 So ergibt sich in 
Heftis Argumentation eine Unschärfe, was die Verwendung der unterschiedlichen 
Begriffe angeht. Entscheidender als eine präzise Begriffsbestimmung ist für ihn 
offensichtlich, dass sich positive Effekte erkennen lassen – unabhängig davon, wie 
›Religion‹ und ›Spiritualität‹ exakt definiert werden. 

Insgesamt zeigt sich in diesem Subdiskurs also an zentraler Position die Denk
figur ›positive Effekte‹, wo es um ›Spiritualität‹ geht. ›Spiritualität‹ wird dabei wie
derholt als inhaltlich sehr offener Begriff verstanden, ohne ihn exakt zu definieren. 
In Kombination mit der Denkfigur des Bedarfs ergibt sich so ein starkes Argument 
für die Integration von ›Spiritualität‹ in die Therapie, da ›Spiritualität‹ positive Ef
fekte zugeschrieben werden und ein allgemeiner Bedarf an ihr bestehe. 

2.3.3 Christlicher Standpunkt und Kirchenkritik 
Eine dritte Denkfigur ergänzt die Argumentationslinie dieses Diskurses. Denn wäh
rend sowohl Utsch als auch Hefti explizit einen inhaltlich weiten Spiritualitätsbe
griff vertreten, lässt sich ihr Anliegen als Einsatz insbesondere für christliche ›Spi
ritualität‹ lesen. Zur Begründung ihrer Argumentationsweise rekurrieren beide auf 
die doppelte Traditionslinie der Begriffsentwicklung von ›Spiritualität‹. 

Utsch nützt dabei die Vieldeutigkeit der Rede von ›Spiritualität‹ und weist auf 
die doppelte Traditionslinie des Begriffs hin: Der nicht-theistisch verstandene, rein 
individuumsbezogene und anthropozentrisch-immanente Begriff von ›Spirituali
tät‹ als Verbundenheit mit etwas Heiligem komme aus der angelsächsischen Tra
dition. Der Spiritualitätsbegriff aus der romanischen Tradition, konkreter aus der 
französischen Ordenstheologie, verstehe hingegen ›Spiritualität‹ als Leben aus dem 
Geist Gottes und sei damit theistisch-christlich zu deuten.181 Utschs eigene Positio
nierung zeigt sich an der Beschreibung von ›Spiritualität‹ als »ursprünglich zentra
les Konzept des christlichen Glaubensvollzugs«, das heute »jedoch weitgehend von 

Forschung« (a.a.O., 250) spricht, sowie schließlich, dass Hefti als Messmodell den oben be
reits dargestellten R-S-T von Huber heranzieht, der ebenfalls die Rede von ›Spiritualität‹ mei

det (vgl. dazu a.a.O., 245–248). 
179 Vgl. a.a.O., 249. 
180 Synonym: a.a.O., 253.256. Additiv: a.a.O., 261. Alternativ: a.a.O., 257f (mit einer unscharf be

gründeten Assoziation von angeblich »ethnischen« Einflüssen). Auch die Verwendung der 
Begriffe in Schaubildern und Text weicht teilweise voneinander ab (vgl. a.a.O., 256.260). 

181 Vgl. zu dieser Unterscheidung Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 175 

der New-Age-Bewegung und der Esoterik vereinnahmt«182 werde. Indem er einer
seits mit dem Begriff ›Spiritualität‹ den der ›Religion/Religiosität‹ vermeidet, setzt 
er ein Signal der Offenheit für die unterschiedlichsten Deutungen von ›Spiritualität‹ 
und knüpft an die anthropologische Dimension von ›Spiritualität‹ an.183 Er selbst 
hat zugleich andererseits besonders die christliche Tradition im Blick. Wenn Utsch 
sich folglich mit Verve für eine Einbeziehung von ›Spiritualität‹ in Psychotherapie 
einsetzt,184 dann gilt dies zumindest auch dezidiert für deren christliche Ausprä
gung. 

Hefti stellt die Begriffsgeschichte von ›Spiritualität‹ ähnlich vor, allerdings ohne 
sie wie Utsch zu bewerten.185 Vielmehr betont er, dass Selbstbezeichnungen als ›re
ligiös‹ und ›spirituell‹ sich überlappen können und es im Einzelfall genau darauf zu 
achten gilt, was mit welchem Begriff gemeint ist.186 Er selbst geht davon aus, dass 
›Spiritualität‹ sowohl eine Abgrenzung von religiösen Traditionen meinen kann als 
auch eine besondere Akzentuierung derselben.187 Für die Begriffsgeschichte rekur
riert er auf theologische Lexika, für den medizinischen Spiritualitätsdiskurs betont 
er die englische Deutung von ›Spiritualität‹ als »search for the sacred«.188 Bei Hef
ti dient demnach die Rede von ›Spiritualität‹ dazu, sein Interesse an Auswirkun
gen des christlichen Glaubens in einen breiteren Forschungszweig zu integrieren. 
Durch seine unscharfe Definition von ›Spiritualität‹ kann er dabei ›Religiosität‹ und 
›Spiritualität‹ sowie drittens den Begriff des ›Glaubens‹ relativ unkompliziert syn
onym setzen.189 Durch ihre Uneindeutigkeit bietet zugleich insbesondere ›Spiritua

182 Beides a.a.O., 38 [Hervorhebungen: K. D.]. Außerdem in seiner nicht weiter begründeten oder 
eingeführten Rede von »Glaube« und »Gott« (vgl. a.a.O., 4f). 

183 So kann nach Utsch z.B. unter dem Label ›Spiritualität‹ selbst in der Transpersonalen Psycho
logie von Ken Wilber auch traditionelle Religion einen Platz in der Therapie beanspruchen 
(vgl. a.a.O., 38). 

184 Vgl. z.B. a.a.O., 256. 
185 Vgl. Hefti, Spiritualität und Medizin, 243f. 
186 Vgl. a.a.O., 244f. 
187 Vgl. a.a.O., 245. 
188 Vgl. a.a.O., 243f unter Verweis u.a. Karl-Friedrich Wiggermann, Spiritualität, in: TRE 31 (2000), 

708–717 und Brian J. Zinnbauer/Kenneth I. Pargament/Jill L. Kadar u.a., Religion and Spiritua
lity. Unfuzzying the Fuzzy, in: Journal of the Scientific Study of Religion 36 (1997), 549–564. 

189 Vgl. Hefti, Spiritualität und Medizin, 255f. So heißt die »vierte Dimension« seines Modells 
im Schaubild »Glaube/Religiosität« (a.a.O., 260) und im Text »Religiosität und Spiritualität« 
(a.a.O., 261). Ein ähnliches Vorgehen findet sich auch in anderen Zusammenhängen, z.B. im 
Sammelband »Spiritualität und Gesundheit«, den Hefti mit Jacqueline Bee herausgab und 
der seinen Aufsatz »Depression und Glaube« enthält, indem der Begriff ›Spiritualität‹ eben
falls als Überschrift dient, ohne dann im Text eine zentrale Rolle zu spielen (vgl. René Hefti, 
Depression und Glaube – von der Epidemiologie zur Klinik, in: Ders./Jacqueline Bee [Hg.], 
Spiritualität und Gesundheit. Ausgewählte Beiträge im Spannungsfeld zwischen Forschung 
und Praxis, Bern u.a. 2012, 143–162). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

lität‹ für Hefti die Möglichkeit, sein eigenes (christlich-)religiöses Interesse an der 
RSH-Forschung anzudocken. 

Mit diesem implizit christlichen Impetus verknüpft ist bei beiden Autoren, ins
besondere bei Utsch, eine Kritik an bestehender christlicher Kirche und Theologie. 
So schreibt Utsch die Ursachen dafür, dass Theologie und Kirche an Bedeutung ver
loren hätten, größtenteils diesen selbst zu. Es habe sich die Seelsorge »viel zu lan
ge schüchtern versteckt«190, sodass Esoterik an Einfluss gewinnen konnte. Darüber 
hinaus habe sich der christliche Glaube »von einer alltagsverändernden Kraftquelle 
und einer gesellschaftlichen Orientierungsfunktion in eine zu verwaltende Institu
tion«191 zurückgezogen und sei dadurch nicht mehr attraktiv. Die Theologie wieder
um habe sich zu wenig gegen den »Selbstverwirklichungs-Boom«192 gewehrt und es 
mangele »den zeitgenössischen Entwürfen an einer geistlich-spirituellen Theologie, 
die nicht nur über Gott, sondern mit und von ihm redet«193. Da »die lebensverän
dernde Kraft der Nachfolge Christi zu selten offensichtlich ist«, würden »mit Spi
ritualität eher esoterische Haltungen oder spiritistische Praktiken in Verbindung 
gebracht«194. Dies alles führt nach Utsch dazu, dass Menschen zwar weiterhin auf 
spiritueller Suche und Suche nach Sinn sind, diese aber bei Psychologen bzw. in der 
Psychotherapie suchen.195 ›Spiritualität‹ im weiten Sinn erscheint hier als Kennzei
chen der Reaktion auf den als problematisch bewerteten Umgang von »Theologie 
und Kirche« mit der gesellschaftlichen Entwicklung der letzten Jahrzehnte. 

Hefti stellt ›Spiritualität‹ in ihrer Abgrenzung von Religion dar und geht dabei 
zugleich davon aus, dass in den Gesundheitsdisziplinen »grundsätzlich der gleiche 
Spiritualitätsdiskurs« stattfinde wie in der Theologie – dabei werde ›Spiritualität‹ 
»zunehmend als eigenständige Dimension und Disziplin verstanden, die sich von 
religiösen- [sic!] und konfessionellen Bezügen ablöst.«196 Für die aktuell wachsende 
Verbreitung des Begriffs in Medizin und Psychologie hält er dessen Abgrenzung zu 
Religion fest: ›Spiritualität‹ ist demnach verbunden mit Innerlichkeit und der Ablö
sung von traditionellen Institutionen, sowie »einer Affinität zu religiösem Eklekti
zismus, zu neuen religiösen Bewegungen oder freikirchlichen Gemeinschaften«197. 
Unter Bezug auf Erwin Fahlbusch beschreibt er deren gemeinsames »Interesse an 
einer neuen, unbelasteten Religiosität, wie es auch in analogen Bewegungen inner

190 Utsch, Grenzen der Psychotherapie – Chancen der Seelsorge, 98. 
191 Utsch, Religion und Psychologie, 311. 
192 A. a. O., 313. 
193 Utsch, Psychologisierung der Religion 2008, 203. 
194 Beides Michael Utsch, Meditativ-spirituelle Übungen aus psychologischer Sicht, in: Lebendi

ges Zeugnis 73 (2018), 184–193: 190. 
195 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 256. 
196 Beide Zitate: Hefti, Spiritualität und Medizin, 243. 
197 A. a. O., 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 177 

halb der Volkskirche zu beobachten ist«198. Religiosität bezeichnet Hefti mit Begrif
fen wie »starr« und »verkrustet« und assoziiert sie mit »hierarchischen religiösen 
Institutionen und Dogmen«, ›Spiritualität‹ hingegen mit den Begriffen »neu« und 
»unbelastet«.199 Auch Hefti stellt damit ›Spiritualität‹ positiv und gegenüber Tradi
tion und Institution abgegrenzt dar. 

Utsch und Hefti präsentieren also beide ›Spiritualität‹ als sehr weiten und posi
tiven Begriff – und als Gegensatz zur eng mit Kirche verknüpften und damit negativ 
konnotierten ›Religion‹. Implizit favorisieren sie dabei zugleich eine christlich ge
prägte inhaltliche Füllung von ›Spiritualität‹, die sie besonders positiv konnotieren 
und als für die Gesundheitsforschung bedeutungsvoll erachten. Diese Argumenta
tion wiederum ist verbunden mit einer kirchen- und traditionskritischen Haltung. 

2.4 Zwischenfazit 

Die Analyse der beiden Ansätze aus Psychologie und Medizin zeigt, dass die Autoren 
an zentraler Stelle die Bedeutung von positiven Effekten von ›Spiritualität‹ auf Ge
sundheit betonen. Sie knüpfen an eine zunehmende Verbreitung des Begriffs in der 
therapeutischen Forschung an, wenn sie selbst ebenfalls von ›Spiritualität‹ sprechen 
und weitere Forschung in diesem Bereich einfordern. Die Rede von ›Spiritualität‹ 
dient ihnen als argumentativer Ansatzpunkt für die Forderung an die eigene Dis
ziplin, sich dem Bereich ›Religion‹/’Spiritualität‹ und interdisziplinärer Forschung 
insgesamt zu öffnen, damit der Bereich in der Ausbildung von Psychotherapeut*in
nen und Mediziner*innen ebenso thematisiert wird wie durch den regelmäßigen 
Einbezug von ›Spiritualität‹ in die Patientenanamnese. Dies ist notwendig, da ein 
allgemeiner anthropologischer Bedarf an ›Spiritualität‹ bestehe, den die negativ ge
deutete Religion bzw. Kirche nicht befriedigen können. 

›Spiritualität‹ wird dabei als sehr weiter Begriff verstanden, dessen Relevanz an
thropologisch begründet wird. Entsprechend den Disziplinen Psychologie und Me
dizin steht mit der Rede von ›Spiritualität‹ der Bedarf des Individuums im Vorder
grund und wird eine Abgrenzung der (individuellen) ›Spiritualität‹ von (institutio
nalisierter bzw. an eine Institution gebundener) ›Religion‹ vorgenommen. 

Neben diesen zentralen Gemeinsamkeiten lassen sich im Detail unterschiedli
che Schwerpunktsetzungen erkennen. So spricht Hefti unter der Überschrift ›Spiri
tualität‹ teilweise synonym von ›Religiosität‹, weil diese besser definiert und damit 
für die empirische Forschung auch besser operationalisiert werden kann. Seine Be
griffsverwendung ist dabei uneinheitlich. Utsch, der selbst nicht empirisch arbei
tet, benennt zwar ebenfalls die Schwierigkeiten eines weiten Spiritualitätsbegriffs, 
verwendet diesen jedoch weiterhin. 

198 Ebd. 
199 Alle Begriffe siehe ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Im Vergleich mit den Spiritualitätsdiskursen in der Praktischen Theologie zei
gen sich wiederum einige Gemeinsamkeiten. So besteht offensichtlich eine große 
Nähe zum oben genannten Entgrenzungsdiskurs und seinem Fokus auf Individuali
sierung, der hier durch den disziplinär bedingten Fokus von Psychologie und Medi
zin auf Individuen verstärkt wird. 

Daneben stellt vor allem Hefti im Bereich der praktischen Konsequenzen aus der 
Annahme und Beobachtung von positiven Effekten von ›Spiritualität‹ auf Gesund
heit einen Zusammenhang zu Spiritual Care her. Hefti und Utsch nehmen mit ih
rer These »anthropologischer Spiritualität« (›Spiritualität‹ gehört zum Menschsein 
dazu) außerdem auf das oben genannte Motiv der Mehrdimensionalität Bezug und 
thematisieren den Zusammenhang von »Heil und Heilung«. 

Als zentrale Grundlinie dieses Subdiskurses ergibt sich der Fokus auf empiri
sche Forschung im Hinblick auf positive Effekte von ›Spiritualität‹ auf Gesundheit. 
Die Denkfigur eines ›Bedarfs‹ an ›Spiritualität‹ bei Patient*innen knüpft inhaltlich 
an das Motiv der Sehnsucht und Suche an, das auch in den praktisch-theologischen 
Spiritualitätsdiskursen regelmäßig genannt wird. Das Motiv der Sehnsucht und 
Suche wiederum taucht auch hier auf: So geht Utsch unter anderem von einer 
»Sehnsucht nach Ganzheit, Vollkommenheit, Unversehrtheit und Ungebrochen
heit«200 und einer »Sehnsucht nach Sinndeutung«201 aus. Hefti selbst benennt diese 
zwar nicht in eigenen Worten, zitiert aber die Spiritualitätsdefinitionen von Brian 
J. Zinnbauer und Kenneth I. Pargament, die mit »search for the sacred«202 den 
Begriff der »Suche« zentral platzieren. 

Im Hinblick auf Öffnung und Schließung wird deutlich, dass beide Ansätze sich 
als dezidiert offen präsentieren – sie knüpfen an einen sehr weiten Spiritualitäts
begriff an, der dem der ›Religiosität‹ übergeordnet ist und der es ihnen ermöglicht, 
›Spiritualität‹ als anthropologische Gegebenheit im Sinne existenzieller Fragen zu 
formulieren und damit ihre Berücksichtigung in der Therapie einzufordern – auf 
Basis positiver empirischer Ergebnisse. Außerdem wird deutlich, dass der Begriff 
›Spiritualität‹ gerade durch seine inhaltliche Offenheit und fehlende Präzision als 
Anknüpfungspunkt an die Sprache anderer Disziplinen dient. 

Schließung zeigt sich bei beiden Autoren indirekt, indem Utsch die »Vereinnah
mung« des christlichen Begriffs ›Spiritualität‹ ebenso negativ konnotiert wie reli
giöse Pluralität, die er mit »Trauma« und »Konflikt« assoziiert. Bei Hefti zeigt sich 
der Aspekt der Schließung in den Inhalten der von ihm als exemplarisch zitierten 
Studien, die sich mit sehr traditionellen christlichen Formen wie Fürbittengebet, 
Gottesdienstbesuch und Rosenkranzgebet beschäftigen.203 

200 Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 128. 
201 A. a. O., 257. 
202 Hefti, Spiritualität und Medizin, 244. 
203 Vgl. a.a.O., 251.253.257. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 179 

Damit sind sowohl Prozesse der Öffnung als auch der Schließung hier sehr deut
lich ausgeprägt und liegen wiederum auf besondere Weise ineinander verschränkt 
vor. Diese deutliche Ausprägung sowohl von Öffnung als auch von Schließung ist 
die Art und Weise, wie ›Spiritualität‹ in diesem Diskurs verwendet wird – und da
mit dem spezifischen Anliegen gerecht wird. 

3. ›Spiritualität‹ in der Psychologie – eine notwendige Ergänzung 

Abschließend sei der Blick auf die Rede von ›Spiritualität‹ in der Psychologie ins
gesamt gerichtet. Denn psychologische Argumente und Vorgehensweisen werden 
regelmäßig im praktisch-theologischen Diskurs zitiert, wodurch sie deren spezifi
sche Konnotationen der Rede von ›Spiritualität‹ implizit auch in den eigenen Dis
kurs eintragen. 

Methodisch ergibt sich hier eine Besonderheit: Bei den psychologischen Texten, 
in denen ›Spiritualität‹ im Bereich wissenschaftlicher psychologischer Literatur 
thematisiert wird, handelt es sich um Ausnahmen in der Gesamtheit der psycholo
gischen Literatur. So erfolgen in manchen Nachschlagewerken kurze Ausführungen 
zu ›Spiritualität‹, z.B. im Fachwörterbuch »Dorsch – Lexikon der Psychologie«.204 
Und auch im aus dem Englischen übersetzten Lehrwerk »Psychologie« von David 
G. Myers trägt ein Abschnitt im Kapitel »Emotionen, Stress und Gesundheit« die 
Überschrift »Spiritualität und Glaubensgemeinschaften«205. Myers und DeWall 
stellen darin Studien vor, welche die Korrelation zwischen religiösem Engagement 
und Gesundheit erklären.206 Bei der Darstellung der Studienergebnisse arbei
tet Myers hauptsächlich mit der in den Studien verwendeten Begrifflichkeit und 
spricht deshalb von »religiös«207, während er die Bezeichnung ›Spiritualität‹ nur 
streift. Insgesamt lässt sich also für dieses Lehrwerk ebenso wie für den Diskurs 
insgesamt festhalten, dass ›Spiritualität‹ kein verbreiteter Begriff psychologischer 
Forschung ist. Ausnahmen bilden zwei Themenbereiche, die nachfolgend genauer 
betrachtet werden. 

Dies ist zum einen die »Psychologie des Lebenssinns«, in deren Zusammenhang die 
Persönlichkeitspsychologin Tatjana Schnell den Begriff ›Spiritualität‹ am Rande er
wähnt. Insbesondere im Anschluss an ihre Dissertation stand Schnell im Austausch 

204 Markus Antonius Wirtz (Hg.), Dorsch – Lexikon der Psychologie, 20., überarb. Auflage Bern 
2021. 

205 David G. Myers/C. Nathan DeWall, Psychologie, 4., vollst. überarb. Auflage Berlin/Heidelberg 
2023, 562–564. 

206 Vgl. dazu Abb. 13.56 (a.a.O., 564). 
207 Vgl. a.a.O., 562–564. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

mit der theologienahen religionspsychologischen Forschung zum Thema »Sinn«. 
Ihr Ansatz wird deshalb als erstes vorgestellt. 

Zum anderen wird ›Spiritualität‹ auch in dem in der klinisch-psychologischen 
Forschung in jüngerer Zeit breit vertretenen Bereich der »Achtsamkeit in der Psycho
therapie« verwendet. Der Begriff wird in Verbindung mit ›Spiritualität‹ ebenfalls in 
der Praktischen Theologie rezipiert. 

Ergänzend stelle ich in einem dritten Abschnitt Rekurse auf sogenannte »Trans
personale Psychologie« dar. »Transpersonale Psychologie« wird zwar weitgehend au
ßerhalb des akademischen Bereichs betrieben, jedoch in theologischer bzw. theo
logienaher Literatur im Kontext der Rede von ›Spiritualität‹ und Psychologie regel
mäßig zitiert. 

Aufgrund der äußerst schmalen Textbasis gehe ich im folgenden Unterkapitel 
eng an den einzelnen einschlägigen Texten entlang und ziele nicht darauf ab, zwi
schen den völlig unverbunden nebeneinander stehenden Texten gemeinsame Denk
figuren oder Argumentationsstrukturen zu finden. In dieser Hinsicht stellt das fol
gende Unterkapitel eine methodische Abweichung dar – und bietet zugleich, wie 
sich zeigen wird, eine inhaltlich notwendige Ergänzung. 

3.1 ›Spiritualität‹ und Lebenssinn 

Die Psychologin Tatjana Schnell befasst sich im Bereich der Grundlagenforschung 
zur Persönlichkeits- und Differentiellen Psychologie vor allem mit dem Thema »Le
benssinn«. Sie gründete das »Existential Psychology Lab« in Innsbruck und hat seit 
2020 die »Professur für Existenzielle Psychologie« in Oslo inne.208 Im Anschluss an 
ihre Dissertation veröffentlichte sie Aufsätze im Sammelband »Individualisierung 
– Spiritualität – Religion« (2008) von Wilhelm Gräb und Lars Charbonnier sowie im 
Sammelband »Gesundheit – Religion – Spiritualität« (2011) von Constantin Klein, 
Hendrik Berth und Friedrich Balck.209 

Quelle für die folgende Darstellung ist ihre Monographie »Psychologie des 
Lebenssinns« (2016/2020). Die Grundannahme Schnells für ihre Sinnforschung 
formuliert sie hier so, »dass es Formen des Engagements, der Hingabe und der 
Selbstverpflichtung gibt, die jenseits religiöser Strukturen als Sinnstifter wirksam 

208 Vgl. https://www.sinnforschung.org/team [Abruf am 06.10.2023]. 
209 Vgl. Tatjana Schnell, Implizite Religiosität. Vielfalt von Lebensbedeutungen in religiösen 

Ausdrucksformen, in: Wilhelm Gräb/Lars Charbonnier (Hg.), Individualisierung – Spirituali
tät – Religion. Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspek
tive (Studien zu Religion und Kultur 1), Berlin/Münster 2008, 111–135 und Tatjana Schnell, Re
ligiosität und Spiritualität als Quellen der Sinnerfüllung, in: Constantin Klein/Henrik Berth/ 
Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit – Religion – Spiritualität. Konzepte, Befunde und Erklä
rungsansätze, Weinheim/München 2011, 259–271. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sinnforschung.org/team
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.sinnforschung.org/team


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 181 

sind«210. Dazu erhebt Schnell sowohl, was Menschen Sinn gibt und wie dabei ver
schiedene Dimensionen zusammenhängen, als auch wieviel Sinnerfüllung oder 
Sinnkrisen Menschen erleben.211 Inhaltlich erarbeitet Schnell »Lebenssinn« über 
das »Konstrukt der Lebensbedeutungen […], die dem Leben Bedeutung geben, 
indem sie aktiv verfolgt werden«212. Auf Basis qualitativer Studien erarbeitet sie 
26 Lebensbedeutungen, die sie fünf Sinndimensionen (vertikale und horizontale 
Selbsttranszendenz, Selbstverwirklichung, Ordnung und Wir- und Wohlgefühl) 
zuordnet.213 

Während die Inhalte der Lebensbedeutungen und ihre Anzahl und Abgrenzung 
voneinander sich aus den Selbstaussagen von Befragten ergeben (deduktiv), erfolgt 
die Benennung der Kategorien unter anderem mit ›Religiosität‹ und ›Spirituali
tät‹ durch Schnell selbst (induktiv). ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ bilden dabei 
für Schnell die zwei konstituierenden Lebensbedeutungen der für Sinnerleben 
bedeutsamen Sinndimension »vertikale Selbsttranszendenz«.214 Den Begriff ›Spi
ritualität‹ führt Schnell demnach als Ergänzungsbegriff zu Religiosität innerhalb 
der Sinndimension vertikale Selbsttranszendenz selbst ein.215 Das verbindende 

210 Tatjana Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 2., überarb. u. erw. Auflage Berlin 2020, VI. 
211 Entscheidend im Vergleich zu früherer Sinnforschung v.a. unter Bezugnahme auf Viktor 

Frankl ist Schnells Differenzierung von Sinnerfüllung und Sinnkrise als zwei voneinander 
unabhängige Dimensionen, die die Berücksichtigung existenzieller Indifferenz ermöglichen, 
wenn die Werte auf beiden Skalen niedrig sind (vgl. Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 9). 
Daneben erarbeitet Schnell vier Kriterien von Sinnerfüllung: Zugehörigkeit, Bedeutungshaf
tigkeit, Orientierung und Kohärenz (vgl. a.a.O., 87). 

212 A. a. O., 11 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
213 Sinnerleben erweist sich dabei in ihren empirischen Studien als höher, wenn Menschen min

destens vier unterschiedliche Lebensbedeutungen verwirklichen (dies nennt Schnell »Brei
te«) und diese wiederum mindestens drei unterschiedlichen Sinndimensionen angehören 
(dies nennt Schnell »Balance«, vgl. a.a.O., 73). Unabhängig davon weist Schnell erhöhtes Sin
nerleben nach, wo Menschen horizontaler und besonders vertikaler Selbsttranszendenz gro
ße Bedeutung zumessen (dies nennt Schnell »Tiefe«, vgl. a.a.O., 75). 

214 Wenn Schnell ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ als vertikale Selbsttranszendenz fasst und zu
gleich unter der Überschrift »Religion und Sinn« verhandelt, bezeichnet sie mit vertikale 
Selbsttranszendenz das, was in Theologie und Religionswissenschaften mit einem weiten 
Religionsbegriff bezeichnet wird (vgl. a.a.O., 87). 

215 Die Referenz auf Thomas Luckmanns »unsichtbare Religion« fällt hier weg (anders noch 
Schnell, Implizite Religiosität, 117). Diese hatte sie in ihren früheren Arbeiten mit Edward 
Baileys »Impliziter Religion« verknüpft und daraus ihre Forschung zu »Impliziter Religiosi
tät« abgeleitet (vgl. a.a.O., 118f). Hierbei verstand sie »Sinnstiftung als die zentrale religiöse 
Funktion […] und als funktionales Kriterium Impliziter Religiosität« (a.a.O., 120 [Hervorhe
bung im Original]). Auch den Begriff »Implizite Religiosität« nennt Schnell 2020 nicht mehr, 
er taucht nur noch als Titel ihrer Dissertation im Literaturverzeichnis auf: Tatjana Schnell, 
Implizite Religiosität. Zur Psychologie des Lebenssinns, Lengerich u.a. 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Element von Religiosität und ›Spiritualität‹ ist die Annahme einer höheren Macht 
oder Wirklichkeit durch die Befragten.216 

Insgesamt befasst sich Schnell in der Sinnforschung also mit ›Spiritualität‹, weil 
diese wie andere Formen von Selbsttranszendenz und insbesondere wie ›Religiosi
tät‹ mit hoher Sinnerfüllung einhergehen.217 Schnell stellt dazu ›Religiosität‹ und 
›Spiritualität‹ einander als Kontrast gegenüber. ›Spiritualität‹ versteht sie dabei als 
›alternative Religiosität‹. Denn auf Basis ihrer qualitativen Daten benötigt sie einen 
Begriff, der neben ›Religiosität‹ die Gruppe derer bezeichnet, die ebenfalls »auf die 
Existenz einer höheren Wirklichkeit, mit der man in Beziehung treten kann«218, ver
weisen. Ihr Verständnis von ›Spiritualität‹ im Sinne ›alternativer Religiosität‹ zei
gen auch die Items des von ihr entwickelten LeBe-Fragebogens, die Schnell aus In
terview-Studien gewonnen hat. Die jeweils informationsstärksten Items zu beiden 
Begriffen lauten: 

Religiosität: »In meinem Leben sind Religion und Glaube ein wichtiger Bestand
teil.« 

Spiritualität: »Der Glaube an eine andere Wirklichkeit (Schicksal, Wiedergeburt) 
prägt mein Leben.«219 

In diesem Sinne verwendet Schnell ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ über weite Stre
cken als Doppelausdruck für vertikale Selbsttranszendenz. Dabei versteht sie ›Spi
ritualität‹ in Abgrenzung zu ›Religiosität‹ als »[w]eniger strukturiert, da nicht in
stitutionalisiert«220. Deutlich wird damit zugleich, dass Schnell einen eng gefass
ten Begriff von Religion bzw. Religiosität im Sinne institutionalisierter Religion ver
tritt. ›Spiritualität‹ ist für sie dementsprechend ein »[s]ubjektiver Zugang zu ande

216 Vgl. Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 87. Dabei geht es bei ›Religiosität‹ auch um Zuge
hörigkeit zu einer Gemeinschaft, bei ›Spiritualität‹ eher um Zugehörigkeit zu Natur, Mensch

heit und Universum (vgl. a.a.O., 87f). Daneben wird auch die Sinndimension »horizontale 
Selbsttranszendenz« erfasst, zu der Aspekte wie soziales Engagement, Naturverbundenheit, 
Selbsterkenntnis, Gesundheit und Generativität gehören (vgl. a.a.O., 71 Tab. 6.1). 

217 Vgl. a.a.O., 70. 
218 A. a. O., 87. 
219 Beide Items a.a.O., 26. Zur Darstellung des Vorgehens vgl. a.a.O., 22–28. Interviewstudien von 

Menschen, für die ›Spiritualität‹ eine große Rolle spielt, ergaben unter anderem folgende 
Zitate (a.a.O., 76): »Spiritualität heißt für mich, auf dem Weg zu sein. Sie steht für Selbst
erkenntnis, Entwicklung, Veränderung, Schmerz, Glück, Kontakt mit dem Leben.«/»Ich ha
be ein tiefes Gefühl, dass die Dinge nicht beliebig sind, dass Dinge nicht zufällig passieren. 
Es gibt Energien, Kräfte jenseits des Menschen, vielleicht einfach eine ›Lebensenergie‹. Ich 
denke, das ist etwas, was nicht zu verstehen ist, sondern nur gespürt und erfühlt werden 
kann.«/»Ich übe regelmäßig Yoga und Reiki aus, mache Musik und gehe zu Frauenabenden.« 

220 A. a. O., 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 183 

rer Wirklichkeit« und alternativ zu ›Religiosität‹, die sie als »[r]eligiöses Leben und 
persönliche Gottesbeziehung« versteht.221 

Diese Denkfigur der Kontrastierung im Zusammenhang der Rede von ›Spiritua
lität‹ ist aus dem Zusammenhang der religionssoziologischen und religionspsycho
logischen Rede von ›Spiritualität‹ schon vertraut. Wie Pollack fasst Schnell sowohl 
›Spiritualität‹ (als ›alternative Spiritualität‹) und ›Religiosität‹ (als institutionelle Ge
bundenheit) relativ eng und auf vertikale Transzendenz bezogen und stellt beide Be
griffe einander kontrastierend gegenüber. Auch spielt bei ihr – wie bei Pollack – der 
Aspekt der Selbstbezeichnung zunächst keine bzw. nur eine untergeordnete Rolle. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang, »dass der Selbsttranszendenz – 
und dabei in besonderem Ausmaß der vertikalen Selbsttranszendenz (Religiosität 
und Spiritualität) – eine besonders sinnintensivierende Funktion zukommt«222. In 
Schnells eigenen Worten ist dabei der Aufmerksamkeitsfokus »weg vom Selbst«223 
entscheidend für erlebte Sinnerfüllung. Ein von Schnell genanntes Zitat Paul Til
lichs deutet an, wie ihre Rede von ›Religion‹ und ›Spiritualität‹ in den Diskurs über 
die Begrifflichkeiten eingeordnet werden kann: Denn Tillich empfiehlt, bei Bedarf 
das Wort »Gott« durch das Wort »Tiefe« zu ersetzen. Und »Tiefe« wiederum ist 
in Schnells Modell das Ausmaß vertikaler oder horizontaler Selbsttranszendenz. 
Damit deutet sich an, dass Schnells Begriff der ›Selbsttranszendenz‹ letztlich genau 
das meint, was auch ein weiter Religionsbegriff zu bezeichnen versucht.224 

Durch die gesamte Konzeption ihres Ansatzes wird deutlich, dass Schnell ›Spi
ritualität‹ im Sinne alternativer Religiosität versteht und eng mit Lebenssinn und 
Selbsttranszendenz verknüpft. Damit steht der Fokus auf das Individuum im Zen
trum aller Überlegungen – wie es der Disziplin der Persönlichkeitspsychologie ent
spricht. Der Aspekt der Erfahrung, der im praktisch-theologischen Spiritualitäts
diskurs von so großer Bedeutung ist, spielt hingegen für die Argumentation keine 
zentrale Rolle. 

3.2 ›Spiritualität‹ und Achtsamkeit 

Auch im Bereich der Angewandten Psychologie wird der Begriff ›Spiritualität‹ ge
nannt. Dies geschieht vor allem im Kontext der Psychotherapieforschung, wenn es 
um »Achtsamkeit« geht. Anhand prominenter Beispiele aus Psychologie und Psych
iatrie sowie aus dem Kontext Praktischer Theologie seien entsprechende Ansätze 

221 Beide Zitate a.a.O., 71. Jedoch finden sich auch andere Zuordnungen, z.B. wenn unter der 
Überschrift »spirituelles Bewusstsein« beide Ausdrücke genannt werden (»Spiritualität oder 
Religiosität«, a.a.O., 193). 

222 A. a. O., 87. 
223 A. a. O., 75. 
224 Vgl. a.a.O., 94 unter Verweis auf Paul Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit (Religiöse Reden, 1. 

Folge), Stuttgart 1975, 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

kurz dargestellt. Leitend ist dabei die Frage, inwiefern mit der Rede von Achtsam
keit eine Öffnung für oder eine Verknüpfung mit ›Spiritualität‹ erfolgt und welches 
Verständnis von ›Spiritualität‹ dabei zugrunde liegt. 

Achtsamkeit in der Psychotherapieforschung 
In der Psychotherapieforschung werden zahlreiche verschiedene Verfahrensweisen 
und therapeutische Modelle erforscht, in denen Achtsamkeit eine Rolle spielt. Zu 
unterscheiden sind dabei einerseits Ansätze, in denen Achtsamkeit eines von meh
reren verschiedenen Therapieprinzipien ist, und andererseits Ansätze, bei denen 
wie in der Mindfulness-based Stress Reduction (MBSR) und der Mindfulness-based 
Cognitive Therapy (MBCT) Achtsamkeit das zentrale Therapieprinzip ist – in diesem 
Fall ist die Rede von »achtsamkeitsbasierten Ansätzen«225. 

Johannes Michalak und Thomas Heidenreich beschreiben für diese zuletzt genann
ten Ansätze Achtsamkeit im Anschluss an Jon Kabat-Zinn als »bestimmte Form der 
Aufmerksamkeitslenkung«226, die auf den aktuellen Augenblick fokussiert und da
bei absichtsvoll und nicht-wertend vorgeht.227 Bereits an dieser Beschreibung wird 
deutlich, dass die Autoren sich um eine Rezeption von Achtsamkeit bemühen, die – 
abgesehen von der Nennung ihrer buddhistischen Herkunft – ohne Verweise auf die 
kulturelle oder religiöse Verortung des Begriffs erfolgt und vielmehr über konkrete 
Verhaltensweisen beschrieben wird.228 Dieses Vorgehen ist in der Psychologie üb
lich, weil sie sich selbst in erster Linie als empirisch-experimentell arbeitende Wis
senschaft versteht und dazu auf (Verhaltens-)Beobachtung zurückgreift. Achtsam
keit wird dementsprechend als beobachtbare »allgemeinmenschliche Fähigkeit«229 
vorgestellt, die eingeübt werden kann. 

Dennoch stellen auch Michalak und Heidenreich fest, dass in der Rede von 
Achtsamkeit etwas mitschwingt, das über andere therapeutische Prinzipien hin
ausweist: 

»Vielmehr erscheint uns mit Achtsamkeit auch eine Perspektive verbunden, die 
das Potenzial zu einer grundlegenderen Umorientierung und einer anderen Be

225 Johannes Michalak/Thomas Heidenreich/J. Mark G. Williams, Achtsamkeit, 2., überarb. Auf
lage Göttingen 2022, 9 [Hervorhebung im Original]. Für die erste Gruppe sprechen sie von 
»achtsamkeitsinformierten Ansätzen« (ebd.). 

226 A. a. O., 5. 
227 Vgl. a.a.O., 5f unter Verweis auf Job Kabat-Zinn, Full catastrophe living. The program of the 

stress reduction clinic at the University of Massachusetts Medical Center, New York 1990. 
228 »Buddhistisch« wird nur in historischer Hinsicht erwähnt: Thomas Heidenreich/Johannes Mi

chalak, Achtsamkeit, in: Jürgen Margraf/Silvia Schneider (Hg.), Lehrbuch der Verhaltensthe
rapie (Bd. 1: Grundlagen, Diagnostik, Verfahren und Rahmenbedingungen psychologischer 
Therapie), 4., vollst. überarb. u. aktual. Auflage Berlin 2018, 455–464: 456. 

229 Michalak u.a., Achtsamkeit, 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 185 

ziehung zur Wirklichkeit hat, die über die normalerweise im Rahmen der Psycho
therapieforschung betrachteten Outcomes hinausgeht […] Jeder Einzelne muss 
sich fragen, inwieweit er diese tiefere ›Transformationsdimension‹ von Achtsam

keit für eine Illusion hält, die einer nüchternen wissenschaftlichen Überprüfung 
nicht standhält, oder eine Dimension, der er sich auch durch das Einlassen auf ei
ne entsprechende Praxis annähern möchte.«230 

Mit dieser und anderen Formulierungen lassen die Autoren sozusagen einen Raum 
offen, der mit dem Begriff ›Spiritualität‹ gefüllt werden kann, was sie selbst jedoch 
zunehmend vermeiden. So benennen sie in ihrem einschlägigen Handbuch »Acht
samkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie« (1. Auflage 2004) noch die buddhis
tische Herkunft des Prinzips und seine »spirituellen Anklänge«231 gleich zu Beginn 
ihrer Einleitung explizit. Außerdem nehmen sie in diesen Sammelband Texte bud
dhistischer Lehrer wie Títch Nhất Hạnh und Dagyab Rinpoche auf.232 Zugleich di
stanzieren sie sich auch hier schon von einer zu engen Verbindung zu ›Spirituali
tät‹, indem sie von Prinzipien schreiben, »die ursprünglich spirituellen Traditionen 
entstammen«233. In den Folgejahren vermeiden sie jedoch zunehmend die Rede von 
›Spiritualität‹ insgesamt.234 

Im Hinblick auf Achtsamkeit geht Michael Utsch in der oben bereits genannten 
Monographie »Spiritualität und Psychotherapie« (2014/2018) ganz ähnlich vor. Denn 
er stellt das Konzept der Achtsamkeit weitgehend unter Vermeidung der Rede von 
›Spiritualität‹ vor und weist auf die buddhistischen Wurzeln von Achtsamkeit nur 
hin.235 Auch im Heft der Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 
zum Thema »Achtsamkeit« (2015) wird der Begriff ›Spiritualität‹ nur am Rande ge
nannt.236 Henning Freund und Michael Utsch reflektieren hier die buddhistischen 

230 A. a. O., 90. 
231 Thomas Heidenreich/Johannes Michalak, Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychothera

pie. Eine Einführung, in: Dies. (Hg.), Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie, 3., 
überarb. u. erw. Auflage Tübingen 2009, 11–24: 11. 

232 Vgl. Heidenreich/Michalak, Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie, 16. Auf Schrif
ten von Títch Nhất Hạnh weisen sie später weiterhin hin (vgl. a.a.O., 464 und Michalak u.a., 
Achtsamkeit, 61). 

233 Heidenreich/Michalak, Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie, 12. Auch 2018 ver
wendeten sie noch den Begriff »spirituell« (Heidenreich/Michalak, Achtsamkeit, 456). 

234 Sie verwenden jetzt den Begriff »religiös« (vgl. Michalak u.a., Achtsamkeit, 9). 
235 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 247f. 
236 Klemens Schaupp deutet in seinem Text »Das Konzept der Achtsamkeit aus christlicher Per

spektive« dieses anhand ausgewählter Texte des Lukasevangeliums, um zu zeigen, dass Acht
samkeit neben den buddhistischen »doch auch biblische Wurzeln« (Klemens Schaupp, Das 
Konzept der Achtsamkeit aus christlicher Perspektive, in: Henning Freund [Hg.], Achtsam

keit aus psychologischer und theologischer Sicht [EZW-Texte 235], Berlin 2015, 40–49: 42 
[Hervorhebung im Original]) hat. Den Begriff ›Spiritualität‹ verwendet er nur am Rand und 
ausschließlich zur Bezeichnung christlicher Formen von ›Spiritualität‹. Stefan S. Jäger stellt 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Wurzeln von Achtsamkeit sowie die Frage, ob und inwiefern dementsprechend eine 
Übertragung von Achtsamkeit in den christlichen Kontext möglich ist. Beide Au
toren verknüpfen die Rede von ›Spiritualität‹ und Achtsamkeit kaum, obgleich sie 
sich generell für die Erforschung von ›Spiritualität‹ im Kontext der Psychotherapie 
einsetzen und in diesem Zusammenhang zu ›Spiritualität‹ publizieren. Grund hier
für könnte sein, ›Spiritualität‹ nicht buddhistisch konnotieren zu wollen, sondern 
die inhaltliche Füllung des Begriffs offen zu lassen. 

Insgesamt zeigt sich also, dass ›Spiritualität‹ im Kontext von »Achtsamkeit« in 
der Psychotherapieforschung nur selten genannt wird. Wenn der Begriff jedoch auf
taucht, ist er buddhistisch konnotiert. 

Achtsamkeit in der Praktischen Theologie 
An dieser Stelle ist auch auf die wenigen Texte hinzuweisen, die in der Praktischen 
Theologie über den Umweg psychotherapeutischer Literatur den Begriff der »Acht
samkeit« ebenfalls rezipieren. Es finden sich sehr unterschiedliche Rezeptionen des 
Zusammenhangs von Achtsamkeit und ›Spiritualität‹. Eine eng an der Psychothe
rapieforschung orientierte und damit die ›Spiritualität‹ ausklammernde Rezeption 
von Achtsamkeit wie bei Heidenreich und Michalak nimmt z.B. Annette Haußmann 
im Hinblick auf Seelsorge vor.237 Andere führen den Zusammenhang von »Achtsam
keit« und ›Spiritualität‹ ausführlicher aus. 

So geht zum Beispiel Rainer Höfelschweiger in seinem Aufsatz »Die Achtsamkeit 
des Guten Hirten« (2016) davon aus, dass mit der Aufnahme von Akzeptanz und 
Achtsamkeit in die kognitiv-behavioralen Therapieverfahren diese »um spezifisch 
spirituelle Haltungen«238 erweitert werden. Die Zielrichtung seiner Argumen
tation umfasst dabei zweierlei: Inhaltlich geht es ihm um die Frage, ob mit der 
Rezeption von Achtsamkeit explizit oder implizit von einer »anthropologischen 

die Frage, inwiefern Achtsamkeit ein Anknüpfungspunkt für interreligiöse Lernprozesse von 
Buddhismus und Christentum sein kann. Auch er formuliert weitgehend ohne den Begriff 
›Spiritualität‹ (vgl. Stefan S. Jäger, Das Achtsamkeitskonzept zwischen östlicher und westli
cher Spiritualität, in: Henning Freund [Hg.], Achtsamkeit aus psychologischer und theolo
gischer Sicht [EZW-Texte 235], Berlin 2015, 50–63). Jäger arbeitet heraus, dass Achtsamkeit 
im Buddhismus ein so zentrales Konzept ist, dass es mit grundlegenden buddhistischen An
nahmen einhergeht (vgl. a.a.O., 52) und »pragmatisch reduziert« (a.a.O., 61) werden muss, 
um kontextunabhängig rezipiert werden zu können. 

237 Annette Haußmann, Eine Frage der Haltung. Integrative Impulse für die Seelsorge aus neue
ren Ansätzen der Verhaltenstherapie, in: WzM 74 (2022), 201–214. 

238 Rainer Höfelschweiger, Die Achtsamkeit des Guten Hirten, in: WzM 68 (2016), 348–359: 351. 
Er findet es wichtig, dass »der weltanschauliche Hintergrund der jeweilig in Rede stehenden 
Achtsamkeitshaltung und namentlich deren soteriologische Pragmatik stets sorgfältiger Ab
klärung« (a.a.O., 353) bedarf, da s. E. insbesondere Jon Kabat-Zinn Achtsamkeit als Universa
lie konzipierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 187 

Selbsterlösungskapazität«239 ausgegangen wird, was aus christlicher Perspektive 
zu problematisieren sei. Deshalb schlägt Höfelschweiger vor, zur angemessenen 
Deutung und Praxis von Achtsamkeit an christlich geprägte »alltagsspirituelle 
Traditionselemente«240 anzuschließen. Als Beispiel »jüdisch-christlicher Spiritua
lität«241 könne so etwa durch die Rede vom Guten Hirten im Anschluss an Psalm 
23 eine Haltung der Achtsamkeit größeren Bevölkerungsgruppen nahegebracht 
werden.242 Diese Annahme baut auf Höfelschweigers These, 

»dass vielen Menschen unseres Kulturraums die in der Sphäre des Wohls wert
vollen Achtsamkeitshaltungen in noch hilfreicherer Weise zugänglich gemacht 
werden könnten, wenn dabei auf Spiritualitätselemente zurückgegriffen werden 
könnte, die gesellschaftlich breiter hinterlegt sind und die zudem die als notwen
dig beschriebene Klärung soteriologischer Zuständigkeiten erlaubten.«243 

Psalm 23 ist für Höfelschweiger ein Paradebeispiel für »eine christliche Spirituali
tät der Achtsamkeit«244. Im Hinblick auf den Spiritualitätsbegriff zeigt sich deut
lich, dass Höfelschweiger diesen im psychotherapeutischen Rahmen als buddhis
tisch konnotiert versteht. Dies ist der Grund dafür, ihm ein eigenes Verständnis 
christlicher ›Spiritualität‹ entgegenzusetzen. 

Michael Seibt zielt in einem Beitrag im Deutschen Pfarrerblatt 2019 auf eine »sä
kulare Spiritualität«.245 Damit meint er, die dem Buddhismus entlehnte Methode 
der Achtsamkeit durch einen MBSR-Kurs zu erleben.246 Die in diesem Kurs gelernte 
Achtsamkeitspraxis erfolge ohne inhaltliche Füllung, vielmehr gehe es um das »für 
alle Menschen Zugängliche und Wesentliche«247. Erst in einem zweiten Schritt gehe 
es darum, dass Menschen die gemachte Erfahrung »deuten. Dabei kann der reiche 
Schatz an christlichen Deutungsangeboten durchaus hilfreich sein.«248 Für Seibt ist 
die mit Achtsamkeit verknüpfte ›Spiritualität‹ damit zunächst säkular, kann aber – 
sofern gewünscht – christlich gedeutet werden. 

239 A. a. O., 354. 
240 A. a. O., 355. 
241 A. a. O., 357 [im Original hervorgehoben]. 
242 Vgl. a.a.O., 355. 
243 A. a. O., 356. 
244 A. a. O., 359. Er begründet dies ausführlich mit einer Verknüpfung von Rechtfertigungslehre 

und Schema-Therapie (vgl. a.a.O., 357f). 
245 Michael Seibt, Auf dem Weg zu einer säkularen Spiritualität. Stressbewältigung durch Acht

samkeit als kirchliches Angebot, in: DtPfrBl 119 (2019), 399–401. 
246 Mindfulness-Based Stress Reduction im Anschluss an Jon Kabat-Zinn, vgl. oben Kap. IV Anm. 

227. 
247 Seibt, Auf dem Weg zu einer säkularen Spiritualität, 399. 
248 A. a. O., 401. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Höfelschweiger und Seibt verknüpfen also beide »Achtsamkeit« mit ›Spiritua
lität‹. Ihren christlichen Standpunkt bringen sie dabei als komplementär (Höfel
schweiger) bzw. als fakultativ (Seibt) zur vorausgesetzten buddhistischen Konno
tation von ›Spiritualität‹ ein. Während Seibt die Vorstellung einer vom Buddhismus 
gelösten Praxis der Achtsamkeit – wie sie in der Psychotherapieforschung üblich 
ist – teilt, stellt Höfelschweiger seine christliche Interpretation einer buddhistisch 
konnotierten Achtsamkeit entgegen. Als Gemeinsamkeit zeigt sich: Im Kontext der 
Rede von Achtsamkeit ist für beide der Begriff ›Spiritualität‹ buddhistisch konno
tiert. 

Damit zeigen sowohl psychotherapeutische als auch theologisch bzw. kirchlich 
zu verortende Texte, dass Achtsamkeit als offen für eine religiöse bzw. spirituelle 
Dimension verstanden wird. Dieser Aspekt wird unterschiedlich stark betont. ›Spi
ritualität‹ als Achtsamkeit wird in diesem Kontext in erster Linie buddhistisch kon
notiert gedeutet. 

3.3 Rekurse auf »Transpersonale Psychologie« 

Weitgehend außerhalb akademischer Psychologie bewegt sich die »Transpersonale 
Psychologie«. Es ist jedoch wichtig, sie hier zu benennen, da sie im Zusammenhang 
der Rede von ›Spiritualität‹ wiederholt unter anderem von Michael Utsch und Anton 
Bucher erwähnt wird und beide Autoren mit ihren Monographien »Psychotherapie 
und Spiritualität« (Utsch, 2014/2018) und »Psychologie der Spiritualität« (Bucher, 
2007/2014) im Kontext von ›Spiritualität‹ und Psychotherapie häufig und prominent 
zitiert werden, auch in der Praktischen Theologie.249 Konnotationen des Spirituali
tätsbegriffs »Transpersonaler Psychologie« beeinflussen auf diesem Wege indirekt 
auch den Spiritualitätsbegriff in der Praktischen Theologie. 

Da der Status »Transpersonaler Psychologie« im Hinblick auf deren Wissen
schaftlichkeit fragwürdig ist, ihr Name aber suggeriert, sie sei anerkannter wissen
schaftlicher Forschungszweig, wird der Begriff nachfolgend durchgehend mit An
führungszeichen markiert, um diese Spannung im Blick zu behalten. Denn die Re
zeption »Transpersonaler Psychologie« ist aus verschiedenen Gründen problema
tisch. Erstens präsentiert ein Rekurs auf Publikationen, die den Begriff »Psycholo
gie« im Titel tragen, scheinbar wissenschaftliche Erkenntnisse, obgleich die Wis
senschaftlichkeit ihrer Thesen nicht immer nachvollziehbar ist. Die Wahrnehmung 

249 So zählt Roser Utsch als eine der Personen auf, die »Maßgebliches« (Roser, Spiritual Care, 
454) zur empirischen Erfassung von ›Spiritualität‹ beigetragen haben. Utsch veröffentlicht 
außerdem in so unterschiedlichen praktisch-theologischen Sammelbänden wie denen von 
Zimmerling (Zimmerling, Handbuch Evangelische Spiritualität [Bd. 2], 2018) und Gräb (Gräb/ 
Charbonnier, Individualisierung – Spiritualität – Religion, 2008). Auf Bucher wird verwie
sen u.a. in Schnütgen, Tanz, 32; Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 52 und Rothgangel, Zwi
schenbilanz, 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 189 

als Wissenschaft wird jedoch bestärkt, wenn entsprechende Texte zum Beispiel von 
Bucher und Utsch in einer Reihe mit wissenschaftlichen Konzeptionen präsentiert 
werden. Eng damit verbunden ist zweitens, dass den Ansätzen »Transpersonaler 
Psychologie« häufig empirische Belege ihrer Thesen fehlen.250 Und drittens gibt es 
Hinweise auf problematische Wurzeln transpersonalen Denkens im Bereich natio
nalsozialistischer Ideologie.251 

Inhaltlich wird »Transpersonale Psychologie« üblicherweise als eine von mehre
ren sehr unterschiedlichen Weiterentwicklungen der Humanistischen Psychologie 
im Anschluss an Abraham Maslow gedeutet: Maslow ging unter anderem davon aus, 
dass »der Mensch ohne ›das Transzendente und Transpersonale‹ krank werde«252. 
Als entscheidende Protagonisten im Bereich »Transpersonaler Psychologie« werden 
üblicherweise unter anderem Stanislav Grof und Ken Wilber genannt. Die im Detail 
voneinander abweichenden Ansätze »Transpersonaler Psychologie« sind verbunden 
durch zentrale gemeinsame Annahmen: 

»Sie gehen von einem ›höheren‹ spirituellen Wesenskern des Menschen aus, der 
sich verwirklichen und über das Ich hinauswachsen will, um das Individuum in das 
kosmische Ganze zu integrieren.«253 

Hinsichtlich des Verständnisses von ›Spiritualität‹ dominiert im deutschsprachigen 
Kontext im Zusammenhang »Transpersonaler Psychologie« der Fokus auf das »Be
wusstsein«. ›Spiritualität‹ tritt hierbei regelmäßig als dem »Bewusstsein« beigeord
netes Wort auf.254 Mit einer religionskritischen Position verbunden ist durchgehend 
das Verständnis von ›Spiritualität‹ als anthropologische Konstante: »Allein das Un
fassbare ›mitten in jedem individuellen Bewusstsein‹ reicht aus, um auf die spiritu

250 Michael Utsch, Religiöse Fragen in der Psychotherapie. Psychologische Zugänge zu Religio
sität und Spiritualität, Stuttgart 2005, 93–96: 94; Bucher, Psychologie der Spiritualität, 80. 

251 Eine sehr kritische Auseinandersetzung mit »Transpersonaler Psychologie« findet sich bei 
Karin Daecke, Die Spiritualität von Transpersonaler Psychologie und esoterischem Psycho
markt. Eine Verbindung, die zu Diskurs und Nachdenken auffordert, in: Zeitschrift für Reli
gions- und Weltanschauungsfragen 82,4 (2019), 123–133. 

252 Susanne Heine, Grundlagen der Religionspsychologie. Modelle und Methoden, Göttingen 
2005, 303 unter Verweis auf Abraham H. Maslow, Psychologie des Seins. Ein Entwurf, Frank
furt a.M. 1994, 12. 

253 A. a. O., 304. 
254 Vgl. dazu Aussagen aus dem Bereich »Transpersonaler Psychologie«: Liane Hofmann, Spi

rituelle oder religiöse Orientierung und deren Auswirkung auf die psychotherapeutische 
Tätigkeit, in: Arndt Büssing/Niko Kohls (Hg.), Spiritualität transdisziplinär. Wissenschaftli

che Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit, Berlin/Heidelberg 2011, 
173–195: 176; Stefan Schmitz, Transpersonale Psychologie. Eine integrative Einführung, Mar

burg 2010, 46; Renaud van Quekelberghe, Grundzüge der spirituellen Psychotherapie, Ho
henwarsleben ²2017, 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

elle Kerndimension unseres Menschseins ständig hinzuweisen.«255 Diese Annahme 
entspricht der oben bereits ausgeführten Denkfigur ›anthropologischer Spiritua
lität‹ (in den Spiritualitätsdiskursen ›Mehrdimensionalität‹ und ›Positive Effekte‹) 
und bildet auch die Basis für Rekurse auf »Transpersonale Psychologie« bei Bucher 
und Utsch im Zusammenhang ihrer Rede von ›Spiritualität‹. Diese Rekurse weisen 
verschiedene gemeinsame Merkmale auf, die nun nacheinander vorgestellt werden. 

Ambivalent 
Sowohl bei Bucher als auch bei Utsch zeigt sich ein ambivalenter Umgang mit 
»Transpersonaler Psychologie«. 

Bucher formuliert unter Verweis auf »Transpersonale Psychologie« das Anliegen, 
sich in seiner Monographie insbesondere auf solche Ansätze zu beziehen, 

»die Spiritualität als menschliche Universalie würdigen und versuchen, das Ge
meinsame über die verschiedenen Traditionen hinweg herauszuarbeiten, dies 
umso mehr, als ein Kern von Spiritualität in ›Verbundenheit‹ bestimmt wird.«256 

»Transpersonale Psychologie« stellt für ihn deshalb einen legitimen Anknüpfungs
punkt für die Thematik der ›Spiritualität‹ dar. Dementsprechend sieht er Vorläu
fer der aktuell viel diskutierten ›Spiritualität‹ in der »Humanistischen und Trans
personalen Psychologie«257. Letztere beschreibt er als zunehmend anerkannt und 
zitiert einige ihrer zentralen Protagonisten gleich zu Beginn seines Buches.258 Er 
beschreibt ausführlich Ansätze transpersonaler Psychologie und Psychotherapie.259 
Auch stellt er das Entwicklungsmodell des »Transpersonalen Psychologen« Ken Wil
ber ausführlich und gleichberechtigt neben den Modellen der Theologen James Fow
ler und Fritz Oser vor.260 Damit platziert er »Transpersonale Psychologie« ausge
sprochen prominent im wissenschaftlichen Kontext, obgleich ihre Wissenschaft
lichkeit umstritten ist. 

Zugleich zitiert er auch kritische Äußerungen gegenüber »Transpersonaler Psy
chologie«. Denn diese beanspruche »Wissenschaftlichkeit, obwohl sie teils als Ro
mantizismus verunglimpft wird, teils als esoterisch unwissenschaftlich« und »ge

255 van Quekelberghe, Grundzüge, 33 [im Original hervorgehoben]. In diesem Sinne versteht van 
Quekelberghe ›Spiritualität‹ »gewissermaßen vor- und transkonfessionell zugleich« (a.a.O., 
37). 

256 Bucher, Psychologie der Spiritualität, 12. 
257 A. a. O., 13. 
258 Vgl. a.a.O., 10–12. Wörtlich schreibt er, dass diese »an Renommee gewinnt« (a.a.O., 12). 
259 Vgl. a.a.O., 182–185. Bucher übt nicht selbst Kritik an diesen Formen, er zitiert jedoch die Kritik 

anderer (vgl. a.a.O., 180). 
260 Vgl. a.a.O., 71–79. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 191 

fährlich« eingeschätzt wird.261 Darüber hinaus bezieht er auch selbst kritisch Stel
lung: Andere entwicklungspsychologische Modelle zu ›Spiritualität‹ seien »weniger 
ambitiös und empirisch besser fundiert«262 als das von Wilber. 

Buchers Vorgehensweise ist also ambivalent. Obgleich er Vorgehen und Inhal
te »Transpersonaler Psychologie« explizit kritisiert, zitiert er deren Vertreter*innen 
und deren Thesen gleichberechtigt neben wissenschaftlichen Theorien, wodurch er 
sie aufwertet. 

In seiner Monographie »Verbundenheit« (2020), in der Bucher diese als »Spiri
tualität in einem umfassenden Sinne«263 versteht, nimmt er keinen expliziten Bezug 
mehr auf »Transpersonale Psychologie«. Er beschließt das Buch mit dem Fazit: 

»Religion und Spiritualität haben die Bühne der Weltgeschichte nicht verlassen. 
Im Gegenteil: Vielenorts erfolgen religiöse Neuaufbrüche, oft fundamentalisti

sche. Individuelle Spiritualität ist unzähligen Menschen existenziell wichtig. Dem 
Menschen wohne ein tiefes Verlangen nach dem ›absoluten Einsseins‹ inne, nach 
umfassender Verbundenheit, kosmischer Geborgenheit.«264 

Mit Formulierungen wie dem »absoluten Einssein« und der »kosmischen Geborgen
heit« nimmt Bucher Vokabular »Transpersonaler Psychologie« auf, ohne dies expli
zit zu machen. So trägt sein Spiritualitätsbegriff weiterhin die entsprechenden Kon
notationen »Transpersonaler Psychologie«. 

Ebenso ambivalent stellt sich die Bezugnahme Michael Utschs auf »Transperso
nale Psychologie« dar. Er äußert sich in frühen Texten sehr kritisch, was die Inhal
te »Transpersonaler Psychologie« angeht,265 bewertet es jedoch schon damals über
wiegend positiv, dass durch die »Transpersonale Psychologie« ›Spiritualität‹ über
haupt thematisiert wird: 

»Ohne Zweifel hat die Transpersonale Psychologie zu einer Trendwende in 
der Psychologie beigetragen, weil ›Spiritualität‹ zu einem psychologischen 
Forschungsgegenstand geworden ist. […] Allerdings werden die Grenzen psycho

261 Beide Zitate a.a.O., 180. 
262 A. a. O., 80. 
263 Anton Bucher, Verbundenheit. Über eines der tiefsten menschlichen Bedürfnisse, Münster 

2022, 8. 
264 A. a. O., 116. 
265 Vgl. Utsch, Religiöse Fragen in der Psychotherapie, 93–96. Es mangele an empirischen Be

legen, Grundannahmen seien »unwissenschaftlich« (a.a.O., 94) etc. Vgl. auch Michael Utsch/ 
Johannes Fischer (Hg.), Im Dialog über die Seele. Transpersonale Psychologie und christlicher 
Glaube (Forum Theologie und Psychologie 7), Münster 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

logischer Aussagemöglichkeiten hinsichtlich spiritueller Erfahrungen manchmal 
überschritten, häufig zumindest verwischt.«266 

Dadurch entsteht auch bei Utsch zunächst ein deutlich ambivalenter Rekurs auf 
»Transpersonale Psychologie«. 

Später äußert sich Utsch hinsichtlich der »Transpersonalen Psychologie« eher 
neutral. So zählt er sie z.B. als einen der »Hinweise für einen ›spiritual turn‹ in 
der deutschsprachigen Psychotherapie«267 auf. Ebenfalls neutral stellt Utsch an
schließend die »Transpersonale Psychologie« ausführlich vor268 und kontrastiert sie 
mit negativ bewerteten »spirituellen Lebenshilfe-Angeboten«269. Sogar als »weg
weisend« bezeichnet er den der »Transpersonalen Psychologie« zuzuordnenden 
Sammelband von Liane Hofmann und Patrizia Heise zu »Spirituellen Krisen«.270 
Insgesamt entsteht so der Eindruck einer zunehmend eher positiv konnotierten 
Bezugnahme auf »Transpersonale Psychologie« bei Utsch. 

Sowohl bei Bucher als auch bei Utsch ist der Rekurs auf »Transpersonale Psy
chologie« deutlich ambivalent, indem diese zwar teilweise deutlich kritisiert wird, 
zugleich wird sie jedoch gleichberechtigt neben wissenschaftlichen Ansätzen ge
nannt und gewürdigt. Für den zugrunde liegenden Spiritualitätsbegriff bedeutet 
dies: ›Spiritualität‹ ist damit bei beiden Autoren so weit zu fassen, dass damit so
wohl ihr eigener christlicher Standpunkt als auch jener der »Transpersonalen Psy
chologie« eingeschlossen ist. 

Implizit 
Neben der expliziten und ambivalenten Bezugnahme auf »Transpersonale Psy
chologie« sind es implizite Rekurse auf dieselbe, welche ebenfalls die Rede von 
›Spiritualität‹ prägen. So ist eine zentrale Quelle, die von Bucher ebenso wie von 
Utsch zitiert wird, eine Studie von Liane Hofmann mit dem Titel »Spiritualität 
und Religiosität in der psychotherapeutischen Praxis. Eine bundesweite Befragung 
von Psychologischen Psychotherapeuten«271. Deren Ergebnisse bilden die empi

266 Utsch, Religiöse Fragen in der Psychotherapie, 93. Ähnlich auch: »Mit ihrem Interesse an mys

tischen Erfahrungen ist die Transpersonale Psychologie ein wichtiger Gesprächspartner für 
an intensiven Gotteserlebnissen interessierte Christen.« (ebd. 95). 

267 Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 76. Neutral auch der Verweis auf Harald Walach, vgl. 
a.a.O., 34. 

268 Vgl. a.a.O., 89. 
269 Utsch, a.a.O., 90. Auch an anderer Stelle findet sich diese implizite Gegenüberstellung von 

New-Age-Bewegung und Transpersonaler Psychologie, wobei letztere neutral, erstere nega
tiv (sie »vereinnahme« den ursprünglich christlichen Begriff) bewertet wird (vgl. a.a.O., 38f). 

270 Vgl. a. a . O., 76. Ähnlich auch schon a.a.O., 2. 
271 Liane Hofmann, Spiritualität und Religiosität in der psychotherapeutischen Praxis. Eine bun

desweite Befragung von Psychologischen Psychotherapeuten, Oldenburg 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 193 

rische Basis für das sowohl von Bucher als auch von Utsch genannte Argument 
des steigenden Bedarfs an ›Spiritualität‹ in der Psychotherapie, sowohl in der 
klinischen Forschung als auch in der psychotherapeutischen Ausbildung und der 
therapeutischen Praxis.272 Konkret antworten die von Hofmann befragten Psycho
therapeut*innen zu 65 %, Spiritualität/Religiosität für ihr Leben für bedeutsam zu 
halten.273 67 % der Therapeut*innen wünschen sich eine größere Berücksichtigung 
des Themas im Psychologiestudium.274 40 % der von Hofmann befragten Psycho
therapeut*innen schreiben »Transpersonaler Psychologie« dabei Einfluss »auf ihre 
psychotherapeutische Tätigkeit«275 zu. Hofmann selbst reflektiert die Aussagekraft 
ihrer Studie ausführlich. Sie spricht selbst nicht von einer »repräsentativen« Studie 
und weist darauf hin, dass die teilnehmenden 57 % der angefragten Personen im 
Hinblick auf ihr Interesse an der Thematik nicht repräsentativ sein könnten.276 
Dieser Aspekt wird in der Rezeption ihrer Studie jedoch häufig unterschlagen, 
wodurch die Ergebnisse implizit als repräsentativ erscheinen. 

Damit ist der »Bedarf« an ›Spiritualität‹ in der Psychotherapie, auf den mit Nen
nung der Studie Hofmanns Bucher und Utsch wiederholt Bezug nehmen, im Zu
sammenhang »Transpersonaler Psychologie« zu verstehen. Die ›Spiritualität‹, an 
der hier Bedarf geäußert wird, ist also genau genommen eng mit »Transpersona
ler Psychologie« verbunden. Im Hinblick auf das Verständnis von ›Spiritualität‹ gilt 
deshalb: Durch das sehr weite Verständnis von ›Spiritualität‹ bei Bucher und Utsch 
ist jeweils genau zu prüfen, inwiefern der Begriff Konnotationen aus dem Bereich 
»Transpersonaler Psychologie« trägt. 

Reziprok 
Neben dieser expliziten und impliziten Rezeption »Transpersonaler Psychologie« in 
den Monographien von Bucher und Utsch werden beide Autoren umgekehrt auch 

272 Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 77; Bucher, Psychologie der Spiritualität, 11. Hof
mann selbst stellt sie auch im Sammelband »Spiritualität transdisziplinär« von Arndt Büs
sing et al. vor (vgl. Liane Hofmann, Spirituelle oder religiöse Orientierung und deren Auswir
kung auf die psychotherapeutische Tätigkeit, in: Arndt Büssing/Niko Kohls (Hg.) Spirituali
tät transdisziplinär. Wissenschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und 
Krankheit, Berlin/Heidelberg 2011, 173–195. 

273 Vgl. Hofmann, Spiritualität und Religiosität in der psychotherapeutischen Praxis, iif und 350. 
274 Vgl. ebd. 
275 A. a. o., 346. 
276 Vgl. a.a.O., ii. Hofmann selbst benennt die Grenzen der »Repräsentativität der Untersu

chungsstichprobe« (a.a.O., 332) deutlich und stellt auch fest, dass sich verhältnismäßig we
nige Psychotherapeut*innen mit kognitiv-behavioraler und psychoanalytisch/tiefenpsycho
logisch fundierter Ausrichtung zur Teilnahme bereit erklärten (vgl. a.a.O., 332f). Neben all
gemeinen Faktoren mag dies am Titel der Untersuchung sowie an der beruflichen Verortung 
der Forscherin im »Institut für Grenzgebiete der Psychologie und Psychohygiene e. V.« gele
gen haben (vgl. a.a.O., 386f). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

selbst im Kontext »Transpersonaler Psychologie« zitiert und rezipiert.277 So nennt 
Hofmann Veröffentlichungen von Bucher und Utsch, um den Trend des Themas 
›Spiritualität‹ zu belegen.278 Und auch in ihrem mit Patricia Heise herausgege
benen Sammelband »Spiritualität und spirituelle Krisen« veröffentlichen – neben 
prominenten Vertreter*innen »Transpersonaler Psychologie« – ebenfalls Bucher 
und Utsch. 

Exkurs: »Spirituelle Krise« 
Die Kategorie »Religiöses oder Spirituelles Problem«, auf die Hofmann und Heise 
sich beziehen,279 wurde 1994 in das Klassifikationssystem »Diagnostic and Statisti
cal Manual of Mental Disorders« (DSM IV) der American Psychiatric Association als 
V 62.82 aufgenommen und lautet in der deutschen Übersetzung: 

»Diese Kategorie kann verwendet werden, wenn im Vordergrund der klinischen 
Aufmerksamkeit ein religiöses oder spirituelles Problem steht. Beispiele sind be
lastende Erfahrungen, die den Verlust oder das Infragestellen von Glaubensvor
stellungen nach sich ziehen, Probleme im Zusammenhang mit der Konvertierung 
zu einem anderen Glauben oder das Infragestellen spiritueller Werte, auch unab
hängig von einer organisierten Kirche oder religiösen Institution.«280 

Auch Utsch weist auf diese relativ neue Kategorie hin, hält sich aber eng an deren 
Definition im DSM. Für seine Argumentation geht er von den im DSM beschriebe
nen existenziellen Krisen aus, die ihrerseits eine religiöse oder spirituelle Krise im 
Sinne des DSM auslösen können.281 Bucher hingegen bezieht sich auf Studien aus 
den Reihen »Transpersonaler Psychologie«, um festzuhalten, dass das Fehlen der 
Diagnose »Spirituelle Krise« ein Problem war und ihre Aufnahme in das DSM-IV 

277 Dies gilt zum Beispiel für Martin Brentrup und Gaby Kupitz, die Bucher, Utsch und van Que
kelberghe nebeneinander als Beleg für das Streben nach einem »Überbrücken einer Distanz 
zwischen Psychotherapie und spiritueller Arbeit« (Martin Brentrup/Gaby Kupitz, Rituale und 
Spiritualität in der Psychotherapie, Göttingen 2015, 14) zitieren. 

278 Vgl. Hofmann, Spiritualität und Religiosität in der psychotherapeutischen Praxis, 18 und Hof
mann, Spirituelle oder religiöse Orientierung, 174. 

279 Vgl. Liane Hofmann/Patrizia Heise, Über dieses Handbuch, in: Dies. (Hg.), Spiritualität und 
spirituelle Krisen. Handbuch zu Theorie, Forschung und Praxis, Stuttgart 2017, V-XVI: VIII. 

280 Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Störungen DSM-IV, hg. v. Henning Saß/ 
Hans-Ulrich Wittichen/Michael Zaudig, 3. Auflage Göttingen u.a. 2001, 772. 

281 Vgl. Utsch, Psychologie und Spiritualität, 16f. Er verweist im näheren Kontext jedoch auch auf 
das Handbuch von Hofmann und Heise (vgl. ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 195 

dementsprechend als »Meilenstein«282 zu werten.283 Implizit füllt er die Diagnose 
damit transpersonal. 

Die Orientierung des Sammelbandes »Spiritualität und Spirituelle Krisen« an 
»Transpersonaler Psychologie« wird bereits in der Einleitung explizit: Hofmann und 
Heise zitieren hier zunächst die Spiritualitätsdefinition Buchers.284 Dann ergänzen 
sie ihre eigene Position als »ein Verständnis von Spiritualität im Sinne der systema
tischen Entwicklung und Kultivierung des Bewusstseins in Ausrichtung auf Tran
szendenz«285. ›Spiritualität‹ ist für Hofmann und Heise im Anschluss an Christian 
Scharfetter dementsprechend die »Selbsterfahrung, dass die wahre Natur, der Kern, 
die Substanz unseres Wesens (Atman) dieses umgreifende Eine ist«286. Spirituelle 
Krisen verstehen die Autorinnen entsprechend als »psychische Probleme und Kri
sen, die einen Bezug zur spirituell-transpersonalen und transzendenten Dimension 
des Menschseins aufweisen«287 und die sich unter anderem als »schamanische Kri
se«, »Kundalini-Erwachen« oder »Channeling« zeigen können.288 Damit interpre
tieren sie die DSM-Diagnose, auf die sie wiederholt hinweisen, in dezidiert trans
personaler Weise. 

In diesen Kontext des Sammelbandes tragen Bucher und Utsch mit ihren Texten 
christliche Konzeptionen ein. Zugleich stellen sie Verknüpfungen zu »Transperso
naler Psychologie« her: So stellt Bucher hier ebenso wie in seiner Monographie ver
schiedene Entwicklungsmodelle im Hinblick auf ›Spiritualität‹ vor, darunter gleich
berechtigt jenes von Wilber. Er äußert sich dabei vor allem im Hinblick auf ein hier
archisches Verständnis verschiedener Stufen – bei Wilber ebenso wie bei Fowler – 

282 Bucher, Psychologie der Spiritualität, 11. 
283 Bucher verweist auf Stanislav Grof/Christina Grof (Hg.), Spirituelle Krisen. Chancen der 

Selbstfindung, München 1990, 22 und Wilfried Belschner/Joachim Galuska, Empirie spiritu
eller Krisen. Erste Ergebnisse aus dem Projekt RESCUE, in: Transpersonale Psychologie und 
Psychotherapie 1 (1999), 78–94 (vgl. Bucher, Psychologie der Spiritualität, 11). 

284 Hofmann/Heise, Über dieses Handbuch, VII. 
285 Ebd. 
286 Christian Scharfetter, Der spirituelle Weg und seine Gefahren. Spiritualität, Begriff, Typen; 

Bewusstseinsbereiche, Induktoren und Inhalte; Meditation – spirituelle Krise; Sekten und to
talitäre Kulte. Eine Übersicht für Berater und Therapeuten, Stuttgart 1991, 1 zit.n. Hofmann/ 
Heise, Über dieses Handbuch, VIII. 

287 Hofmann/Heise, Über dieses Handbuch, X. 
288 Liane Hofmann/Patrizia Heise, Spirituelle Krisen: allgemeine Kennzeichen, Auslöser und Ge

fährdungsfaktoren, in: Dies. (Hg.), Spiritualität und spirituelle Krisen. Handbuch zu Theorie, 
Forschung und Praxis, Stuttgart 2017, 141–155: 142f. Auch in Hofmanns Dissertation wird die
ser Zusammenhang bereits deutlich »Das Konzept der Spirituellen Krise beruht auf der An
nahme eines heilsamen Potentials von veränderten Bewusstseinszuständen und von trans
personalen Erfahrungen.« (Hofmann, Spiritualität und Religiosität in der psychotherapeuti
schen Praxis, 59). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

kritisch.289 Utsch schreibt einen dezidiert mit christlich-theologischem Vokabular 
gefüllten Text zu »Glaubenskrisen«, in dem er am Ende auf eine Bezugnahme Jörg 
Zinks auf »Transpersonale Psychologie« hinweist.290 Insgesamt fällt auf, dass Utsch 
in diesem Text – und im deutlichen Unterschied zu seiner Monographie »Psycho
therapie und Spiritualität« – die Begriffe, »religiös«, »Glaube« und »Sinn« bevorzugt 
und den Begriff ›Spiritualität‹ hier weitgehend vermeidet. 

Auch im Zusammenhang der Rede von religiösen und spirituellen »Krisen« zeigt 
sich also, dass die unterschiedlichen Deutungen sowohl von »spiritueller Krise« als 
auch von ›Spiritualität‹ nicht immer thematisiert werden. So sind im Kontext der 
gegenseitigen Bezugnahme von »Transpersonaler Psychologie« und Religionspsy
chologie im weiteren Sinne Deutungen von ›Spiritualität‹ möglich, die von existen
ziellen Sinnfragen (Utsch) bis hin zu »Kundalini-Erwachen« (Hofmann/Heise) rei
chen. 

Konsequenzen für die Rede von ›Spiritualität‹ 
Die Rekurse auf »Transpersonale Psychologie« zeichnen sich durch verschiedene 
Merkmale aus. Insgesamt ist es vor allem die gleichberechtigte Nennung von An
sätzen »Transpersonaler Psychologie«, die für Leser*innen zu einer fragwürdigen 
Normalisierung führen kann, indem Thesen »Transpersonaler Psychologie« unter 
der Überschrift »Psychologie« neben anerkannten wissenschaftlichen Theorien 
platziert werden. Dabei liegt zwar eine ambivalente Vorgehensweise vor und wird 
inhaltliche Kritik an »Transpersonaler Psychologie« deutlich. Jedoch überwiegt 
in der Darstellung das gemeinsame Anliegen, ›Spiritualität‹ überhaupt im Be
reich der (klinisch-)psychologischen Forschung zu etablieren. Weder inhaltliche 
noch methodische Differenzen werden in den jüngsten Veröffentlichungen von 
Utsch und Bucher deutlich benannt. Vielmehr findet durch die selbstverständ
liche Rezeption »Transpersonaler Psychologie« eine Aufwertung derselben im 
Umfeld Praktischer Theologie statt, die auch die Rede von ›Spiritualität‹ prägt: 
›Spiritualität‹ als menschliche Universalie wird als notwendiger Bestandteil von 
Psychotherapie und menschlichem Leben insgesamt erachtet, losgelöst von reli
giöser Tradition bzw. institutionalisierter Religion. Damit in Zusammenhang steht 

289 Bucher nennt neben James W. Fowler und Ken Wilber außerdem die Modelle von Fritz Oser 
und Paul Gmünder sowie Morgan Scott Peck (Anton A. Bucher, Stuf‘ um Stufe? Modelle der 
spirituellen Entwicklung, in: Liane Hofmann/Patrizia Heise (Hg.), Spiritualität und spirituelle 
Krisen. Handbuch zu Theorie, Forschung und Praxis, Stuttgart 2017, 81–92: 84–86). Auch Wil

bers arrogante Argumentation benennt er wieder, jedoch unterbleibt Kritik an dessen feh
lender empirischer Forschung (vgl. a.a.O., 91f). 

290 Vgl. Michael Utsch, Glaubenskrisen – Veränderungen und Neuorientierung auf einem reli
giösen Weg, in: Dies. (Hg.), Spiritualität und spirituelle Krisen. Handbuch zu Theorie, For
schung und Praxis, Stuttgart 2017, 156–167: 167 unter Verweis auf Jörg Zink, Gotteswahrneh
mung. Wege religiöser Erfahrung, Gütersloh 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 197 

ein Verständnis von ›Spiritualität‹, das auf ein höheres Bewusstsein zielt. Insge
samt wird deutlich, dass mit dieser Annäherung an »Transpersonale Psychologie« 
und deren Grundannahmen die Frage nach Öffnung und Schließung im Kontext 
der Rede von ›Spiritualität‹ noch deutlicher zutage tritt als innerhalb der bislang 
analysierten praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurse. Denn es liegt auf der 
Hand, dass die Annahme eines mit ›Spiritualität‹ verbundenen essentialistisch 
verstandenen höheren oder kosmischen Bewusstseins, wie es »Transpersonale 
Psychologie« voraussetzt, theologische Fragen aufwirft: In welchem Verhältnis 
stehen »›Bewusstsein‹, ›Kosmos‹ oder ›Urgrund‹«291 zu der in der »Transpersonalen 
Psychologie« als illusionär konzipierten »Welt der Phänomene«292, in der sich der 
menschliche Alltag abspielt? Ist es angemessen und lebensdienlich, »menschliche 
Grunderfahrungen wie Angst, Krankheit, Erschöpfung und Zweifel«293 ausschließ
lich als Hemmnisse einer individuellen und gesellschaftlichen Weiterentwicklung 
zu deuten, die alle, die diese Erfahrungen nicht überwinden, hinter sich lässt?294 
Ohne diese und weitere Fragen theologisch zu reflektieren und zu kritisieren, ist es 
problematisch, »Transpersonale Psychologie« auf die beschriebene Art und Weise 
zu rezipieren. 

3.4 Zwischenfazit 

Insgesamt bestätigt sich so der erste Eindruck beim Blick auf die Rede von ›Spiri
tualität‹ in der Psychologie: Der Begriff wird nur selten thematisiert. Wenn doch, 
dann wird er eher am Rande eines Konzepts verwendet (so bei Tatjana Schnell) bzw. 
vermieden (so bei Johannes Michalak und Thomas Heidenreich). Während ›Spiri
tualität‹ in der Psychologie des Lebenssinns von Schnell im Sinne alternativer Re
ligiosität verstanden wird, trägt sie im Kontext von Achtsamkeit deutlich buddhis
tische Konnotationen. Besonders letzteres wurde und wird von theologischer Seite 
immer wieder explizit reflektiert. 

Als problematisch im Hinblick auf ›Spiritualität‹ erweisen sich vor allem Re
kurse auf die sogenannte »Transpersonale Psychologie«, die auch explizit, aber in 
erster Linie implizit erfolgen. So wird nicht immer deutlich, dass »Transpersona
le Psychologie« sich außerhalb der akademischen Psychologie bewegt. Vielmehr 
baut »Transpersonale Psychologie« auf Thesen auf, die in großer Entfernung zum 

291 Michael Huppertz, Achtsamkeit. Befreiung zur Gegenwart. Achtsamkeit, Spiritualität und 
Vernunft in Psychotherapie und Lebenskunst, Paderborn 2009, 15. 

292 Ebd. 
293 Daecke, Die Spiritualität von Transpersonaler Psychologie und esoterischem Psychomarkt, 

129f. 
294 Vgl. a.a.O., 127.130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

empirischen Erforschen menschlichen Erlebens und Verhaltens von der Annah
me eines kosmischen Bewusstseins ausgehen, das es zu erforschen gilt. Es ist in 
diesem Zusammenhang mehr als fraglich, ob allein das gemeinsame Interesse 
am Begriff ›Spiritualität‹ es rechtfertigt, Thesen »Transpersonaler Psychologie« 
gleichberechtigt neben denen akademischer Psychologie zu referieren, ohne die 
unterschiedliche Basis deutlich zu machen und dies psychologisch bzw. theologisch 
zu reflektieren. Auf diese Weise wird »Transpersonale Psychologie« aufgewertet. 
Die Aufgabe (praktisch-)theologischer Arbeit wäre es, hier theologisch und psy
chologisch informiert und vor allem theologisch und psychologisch informierend 
vorzugehen und diese Differenzen deutlich herauszustellen, konkret: »Transperso
nale Psychologie« nicht als Psychologie, sondern als Weltanschauung zu rezipieren 
bzw. zu diskutieren. Dies würde auch implizieren, sich Rechenschaft darüber 
abzulegen, dass die Konzeption einer ›Spiritualität‹ als anthropologische Kategorie 
(Utsch, Bucher) bzw. als kosmisches Bewusstsein (»Transpersonale Psychologie«) 
autoritär wirkt, wenn sie allen Menschen zugeschrieben wird, unabhängig davon, 
ob diese sich selbst als ›spirituell‹ verstehen oder nicht. 

Das Motiv der Sehnsucht und Suche im Zusammenhang mit ›Spiritualität‹ lässt 
sich in der psychologischen Literatur nicht nachweisen. Vielmehr zeigt sich, dass 
es auch Menschen gibt, die weder hohes Sinnerleben aufweisen noch unter einer 
Sinnkrise leiden. 

In den dezidiert psychologischen Ansätzen von Schnell und Michalak/Heiden- 
reich erfolgt Öffnung und Schließung mit einer Betonung der Öffnung, indem mit 
›Spiritualität‹ ein Thema anklingt, das üblicherweise in der Psychologie nicht be
handelt wird. Dabei bleiben die Autor*innen dem quantitativ-empirischen Vorge
hen experimenteller Psychologie treu und stellen keinen darüber hinausgehenden 
Wahrheitsanspruch. Schließung erfolgt hier dem Rahmen der eigenen Forschungs
disziplin entsprechend, indem von einer inhaltlichen Füllung des Begriffs ›Spiritua
lität‹ weitgehend Abstand genommen und auch der Begriff selbst nur am Rande er
wähnt wird. 

Von theologischer Seite her verknüpfen Höfelschweiger und Seibt die Begriffe 
›Spiritualität‹ und ›Achtsamkeit‹ miteinander. Dabei gehen sie unterschiedlich vor, 
indem Höfelschweiger eine christliche Füllung von Achtsamkeit vorschlägt, wäh
rend Seibt ›Spiritualität‹ säkular versteht. Der von psychologischer Seite aus weit
gehend offen gelassenen inhaltlichen Füllung sowohl von ›Spiritualität‹ als auch von 
›Achtsamkeit‹ stehen damit von theologischer Seite unterschiedliche Antworten ge
genüber. 

So ergibt sich insgesamt der Effekt, dass die sich als Naturwissenschaft verste
hende Psychologie keine bzw. eine möglichst vage inhaltliche Füllung von ›Spiri
tualität‹ vornimmt. Nur durch eine Verknüpfung mit dem Aspekt der »Achtsam
keit« kommt in einigen Fällen eine implizit oder explizit buddhistische Konnotati

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 199 

on zum Tragen. Theologische Ansätze hingegen streben eine inhaltliche Füllung an 
und kommen dabei zu unterschiedlichen Ergebnissen. 

Problematisch wird ein Bezug auf ›Spiritualität‹ in der Psychologie dort, wo ein 
Rekurs auf »Transpersonale Psychologie« erfolgt, ohne deren Position außerhalb 
akademischer Forschung sowie ihre problematische Grundannahme verschiedener 
Bewusstseinsebenen zu benennen. Auf diese Weise entsteht der Eindruck eines psy
chologischen Spiritualitätsdiskurses, den es in diesem Sinne im Bereich wissen
schaftlicher Psychologie gar nicht gibt. 

4. Systematisierung der Zugangsweisen 

Die Analyse der beiden ausgewählten Spiritualitätsdiskurse im interdisziplinären 
Kontext sowie die Beobachtungen zur Rede von ›Spiritualität‹ in der Psychologie 
schärfen den Blick für die Frage, worin übergreifende Merkmale von Spiritualitäts
diskursen liegen und was im Vergleich dazu die zuvor untersuchten praktisch-theo
logischen Diskurse kennzeichnet. Dabei zeigt sich, dass Prozesse der Öffnung und 
Schließung auch hier ineinander verschränkt vorliegen, während die Themen Tradi
tion und Sehnsucht eine geringere Rolle spielen als in den praktisch-theologischen 
Diskursen. Hingegen nimmt die Rede vom ›Bedarf‹ eine größere Rolle ein, haupt
sächlich im Subdiskurs ›Positive Effekte‹. 

Dies gilt es nun im Einzelnen darzustellen und wie im vorigen Kapitel mit frühe
ren Diskursbezügen auf ›Spiritualität‹ abzugleichen. Darauf folgend wird geprüft, 
inwiefern ›Spiritualität‹ als Lösungsbegriff präsentiert wird, bevor das Fazit eine ab
schließende kritische Würdigung vornimmt. 

4.1 Kontextspezifische Konnotationen von ›Spiritualität‹ 
im Zusammenhang von Öffnung und Schließung 

Die Analyse ausgewählter interdisziplinärer Spiritualitätsdiskurse erweist die 
Polarität von Öffnung und Schließung über unterschiedliche Themenbereiche in 
der Praktischen Theologie hinweg und darüber hinaus als Querverbindung im 
Zusammenhang der Rede von ›Spiritualität‹. Das Anliegen, das eigene Spirituali
tätsverständnis möglichst offen zu halten, wird in den untersuchten interdiszipli
nären Diskursen besonders deutlich zum Ausdruck gebracht. Es zeigt sich jedoch, 
dass Prozesse der Öffnung auch hier nicht für sich stehen. Vielmehr ziehen diese 
durchgehend und auf unterschiedliche Weise auch Prozesse der Schließung nach 
sich. 

So wird im Subdiskurs ›Selbstbezeichnung‹, der religionssoziologische und -psy
chologische Texte im Kontext der Erhebung und Messung von ›Spiritualität‹ um
fasst, die Zurückhaltung gegenüber einer eigenen inhaltlichen Füllung des Begriffs 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

damit begründet, dass ›Spiritualität‹ als Ausdruck der Selbstbezeichnung gedeutet 
wird. Damit wird eine weitreichende Öffnung gegenüber den unterschiedlichsten 
Deutungen von ›Spiritualität‹ signalisiert. Um dennoch mit dem Begriff ›Spirituali
tät‹ argumentieren zu können, werden Kontrastgruppen eingeführt (unter anderem 
›nicht-religiös‹, ›nicht-spirituell‹). Die Kontrastierung mit diesen dient letztlich da
zu, die eigene Position (eben den Bezug auf ›Spiritualität‹ oder ›Religion‹) im intra- 
bzw. interdisziplinären Diskurs zu stärken. Durch die Kontrastgruppen erhält in
direkt auch ›Spiritualität‹ Kontur, es erfolgt also eine gewisse Schließung. Implizit 
trägt damit zugleich auch der Begriff ›Spiritualität‹ selbst die Konnotation der ›Kon
trastierung‹. 

Im Subdiskurs ›Positive Effekte‹, der im Kontext der Gesundheitswissenschaften 
verortet ist, zeigen sich Prozesse sowohl der Öffnung als auch der Schließung im 
Zusammenhang der Rede von ›Spiritualität‹ in sehr deutlicher Weise. Dabei steht 
einer explizit formulierten, sehr weitreichenden inhaltlichen Unbestimmtheit 
des Begriffs ›Spiritualität‹, der auch ›Religion‹ umfassen soll, ein eng gefasstes 
Verständnis von ›Religion‹ gegenüber. ›Spiritualität‹ wird dabei einerseits insti
tutionen- bzw. kirchenkritisch sowie andererseits eng an traditionell-christliche 
Formen von Frömmigkeit gebunden dargestellt. Inwiefern in diesem Verständnis 
ein Widerspruch vorliegt, wird nicht reflektiert. 

›Spiritualität‹ wird dabei äußerst weit und ›Religion‹ äußerst eng interpretiert. 
Verbunden werden diese beiden extremen Interpretationen in Form von Öffnung 
und Schließung über die These eines allgemeinen anthropologischen Bedarfs an 
›Spiritualität‹: ›Spiritualität‹ gehört demnach zum Menschsein dazu, weshalb ihre 
Praxis im Hinblick auf Gesundheit zu positiven Effekten führen kann. Deshalb kann 
auch für ein eng gefasstes Verständnis von ›Religiosität‹, die ihrerseits im weiten 
Bereich von ›Spiritualität‹ zu verorten ist, der Anspruch auf Berücksichtigung im 
Gesundheitswesen gestellt werden. 

Im Exkurs ›Spiritualität in der Psychologie‹ zeigt sich schließlich, dass der Begriff 
hier nur am Rande verwendet wird. Weder im Kontext der Grundlagenforschung 
noch der angewandten Forschung findet sich eine regelmäßige Rede von ›Spiritua
lität‹. Das gilt selbst für diejenigen therapeutischen Ansätze, die sich explizit auf 
»Achtsamkeit« beziehen. Wenn jedoch im Zusammenhang mit »Achtsamkeit« auf 
›Spiritualität‹ Bezug genommen wird, dann ist sie buddhistisch konnotiert. 

Jenseits dessen zeigt sich eine regelmäßige Rede von ›Spiritualität‹ in der Ver
knüpfung mit ›Psychologie‹ vor allem im Bereich außer-akademischer »Transperso
naler Psychologie«, die im Umfeld Praktischer Theologie immer wieder rezipiert wird. 
Es wird deutlich, dass die These, ›Spiritualität‹ werde zunehmend auch im Bereich 
der Psychologie bzw. Psychotherapieforschung bearbeitet, in erster Linie darauf be
ruht, »Transpersonale Psychologie« als einen Zweig psychologischer Forschung ne
ben anderen zu verstehen und »Achtsamkeit« unter der Überschrift ›Spiritualität‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 201 

zu subsummieren, auch wenn psychologische Autor*innen selbst den Begriff ›Spi
ritualität‹ vermeiden. 

Insgesamt wird deutlich, dass die Öffnung, die im interdisziplinären Kontext 
mit der Rede von ›Spiritualität‹ signalisiert wird, äußerst unterschiedliche inhalt
liche Füllungen ermöglicht. Dies zeigt sich z.B. darin, dass auf Basis der Rede von 
›Spiritualität‹ als Selbstbezeichnung gegensätzliche Positionierungen im religions
soziologischen Diskurs möglich sind, ebenso in der explizit propagierten Öffnung 
des Spiritualitätsbegriffs im Zusammenhang der Denkfigur ›positive Effekte‹ im 
Gesundheitsbereich, bei der es letztlich darum geht, christliche Positionen im Dis
kurs zu platzieren. Dies wird schließlich in problematischer Weise im Bereich der 
Schnittmenge von Theologie und Psychologie deutlich, wo unter der Bezeichnung 
»Transpersonale Psychologie« deren Vorannahmen und Denkfiguren rezipiert und 
damit normalisiert werden, obgleich diese weder aus psychologischer noch aus 
theologischer Perspektive als wissenschaftlich belegt gelten. 

Eine Rezeption von ›Spiritualität‹, die ausschließlich auf Öffnung zielt, scheint 
also nicht möglich zu sein, im Gegenteil: Je expliziter die inhaltliche Öffnung betont 
wird, desto versteckter und damit weniger reflektiert folgt mit der für eine Argu
mentation notwendigen Schließung eine inhaltliche Füllung des Begriffs. Dies ge
schieht wie oben beschrieben indirekt über Kontrastierung oder über implizite Vor
annahmen. 

Welch problematische Konsequenzen eine radikale Öffnung haben kann, zeigt 
die Rezeption »Transpersonaler Psychologie«. Es scheint demnach sinnvoll, Öff
nung und Schließung als Polarität zu denken, deren beide Seiten benötigt werden, 
um gehaltvoll von ›Spiritualität‹ sprechen zu können. Die Gegenüberstellung von 
praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen und entsprechenden Diskursen 
im interdisziplinären Kontext konnte dies deutlich zeigen. Das im Bereich Prakti
scher Theologie übliche Vorgehen, bei einer Rede von ›Spiritualität‹ diese zunächst 
zu definieren und damit das eigene Verständnis von Öffnung und Schließung zum 
Ausdruck zu bringen, erweist sich als sinnvoll und notwendig, um implizite, unklare 
und möglicherweise sogar problematische inhaltliche Füllungen von ›Spiritualität‹ 
zu vermeiden. 

Das praktisch-theologische Vorgehen lässt sich vor diesem Hintergrund so ver
stehen: Mit der Definition von ›Spiritualität‹ erfolgt zunächst eine Schließung, dann 
jedoch mit der kontextbezogenen Rede von ›Spiritualität‹ eine kontextbezogene Öff
nung. Im interdisziplinären Kontext gilt hingegen durchgehend die umgekehrte ar
gumentative Reihung ›Öffnung und Schließung‹: Denn Schließung erfolgt erst als 
zweiter und häufig impliziter Schritt im Anschluss an das explizit formulierte und 
dominante Anliegen der weitreichenden inhaltlichen Öffnung. 

In den Spiritualitätsdiskursen Praktischer Theologie war die Frage nach Öff
nung und Schließung außerdem mit der Frage danach verbunden, inwiefern ›Tra
dition‹ für ›Spiritualität‹ eine Rolle spielt bzw. spielen kann und soll. Es erscheint 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

nur konsequent, dass mit der weitgehenden inhaltlichen Öffnung – dem zentralen 
Anliegen von Spiritualitätsdiskursen außerhalb der Theologie – die Bedeutung von 
›Tradition‹ und bestehenden ›Deutungsmustern‹ im Zusammenhang mit ›Spiritua
lität‹ deutlich zurückgeht oder keine Rolle spielt. Damit einher geht die Beobach
tung, dass ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext sehr stark mit der Denkfigur 
der ›Individualisierung‹ verknüpft ist. Der für den praktisch-theologischen Spiri
tualitätsdiskurs typische Fokus auf Erfahrung hingegen spielt hier nur eine unter
geordnete Rolle und wird nur am Rande explizit thematisiert. 

4.2 ›Sehnsucht‹ und ›Bedarf‹ – Begründungsmuster 
für eine ›anthropologische Spiritualität‹ 

Die mit ›Zukunft‹ assoziierte Rede von ›Suche‹ und ›Sehnsucht‹ findet sich wie in 
den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen auch im interdisziplinären 
Kontext. Vor allem im Spiritualitätsdiskurs ›positive Effekte‹ im Kontext des Ge
sundheitsbereichs wird sie thematisiert und mit der Denkfigur des ›Bedarfs‹ und 
›Bedürfnisses‹ kombiniert. Aber auch in praktisch-theologischen Spiritualitätsdis
kursen besteht eine solche Verknüpfung von ›Spiritualität‹, ›Suche‹, ›Sehnsucht‹ 
und ›Bedürfnis‹ in ganz unterschiedlichen Kontexten. Die Analyse zeigt: Die Po
sitionen sind dadurch verbunden, dass sie mehr oder weniger explizit von einer 
›anthropologischen Spiritualität‹ ausgehen. Diese beinhaltet die Annahme, dass 
alle Menschen im weiten Sinn ›spirituell‹ sind.295 Diese Annahme wiederum bildet 
den Anknüpfungspunkt auch für apologetisch-missionarische Argumentation. Die 
Beobachtung apologetischer Züge der Rede von ›Spiritualität‹ wird in der Litera
tur immer wieder geteilt.296 Die vorliegende Analyse bestätigt diese Beobachtung 
durch die Verknüpfung mit der im Diskurs vertretenen These ›anthropologi
scher Spiritualität‹. Diese (bzw. die entgegengesetzte Annahme, dass eine solche 
›anthropologische Spiritualität‹ eben nicht belegbar ist) spiegelt letztlich die re
ligionssoziologische Debatte über die Grundthesen von Individualisierung und 
Säkularisierung. 

Die Rede von ›anthropologischer Spiritualität‹ überbietet in gewisser Weise so
gar die These der »unsichtbaren Religion« von Thomas Luckmann, indem sie ›Spi
ritualität‹ ausnahmslos allen Menschen zuschreibt und daraus die Notwendigkeit 

295 Siehe dazu: »Wer nach Sinn sucht, ist spirituell.« (Gräb, Religion der Individuen, 43). Und vgl. 
auch Roser, Spiritual Care, 453. 

296 Vgl. dazu Westerink, der v.a. in der religionspsychologischen Rede von ›Spiritualität‹ theolo
gisch-apologetische Züge sieht, die an ›Spiritualität‹ herangetragen werden (vgl. Westerink, 
Spirituality in Psychology of Religion, 12). Reglitz hat dies v.a. für den Diskurs ›gelebte Reli
gion‹ beobachtet (vgl. Reglitz, Erklären und Deuten, 224). Körtner kritisiert mit der Bezeich
nung »apologetisch« (Körtner, Wiederkehr, 85), wenn Menschen entgegen eigener Selbstbe
zeichnung als ›religiös‹ bezeichnet werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 203 

spiritueller Versorgung auch im Gesundheitsbereich ableitet. Die vorliegende Ana
lyse macht dabei deutlich, dass die Rede vom ›Bedarf‹ einen entscheidenden Un
terschied für den Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und ›Sehnsucht‹ macht. Denn 
Autoren wie z.B. Knoblauch, der der prominenteste Vertreter der Individualisie
rungsthese im Zusammenhang mit ›Spiritualität‹ ist, behaupten keinen universellen 
›Bedarf‹ an ›Spiritualität‹ und setzen diese damit nicht als anthropologische Kon
stante voraus. Auch praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ wie die von Kar
le im Kontext von Spiritual Care oder der oben genannten Autor*innen (im Bereich 
›Spiritualität und Körper‹) Bayreuther, Lienau und Schnütgen verknüpft ›Spiritua
lität‹ zwar mit der Rede von ›Suche‹, setzt diese aber nicht als universell voraus. Man 
könnte also sagen, dass die Rede vom ›Bedarf‹ im Sinne einer ›anthropologischen 
Spiritualität‹ tendenziell eine apologetische Überhöhung der Rede von ›Spirituali
tät‹ darstellt. Dieser Aspekt und seine Konsequenzen im Hinblick auf die Rede von 
›Spiritualität‹ werden unten noch zu vertiefen sein. 

Es zeigt sich: Religionspsychologische und -soziologische ebenso wie psycho
logische und soziologische Texte im interdisziplinären Kontext Praktischer Theo

logie kommen häufig ohne das Begründungsmuster rund um die Stichworte ›Su
che‹, ›Sehnsucht‹, ›Bedürfnis‹, ›Bedarf‹ aus. In praktisch-theologischen Spirituali
tätsdiskursen hingegen wird die Rede von ›Suche‹ und ›Sehnsucht‹ regelmäßig mit 
›Spiritualität‹ assoziiert und bringt die Aspekte der Zukunfts- und Transzendenz
orientierung als menschliche Möglichkeit ein. Die Verbindung von ›Spiritualität‹ mit 
der Denkfigur ›Bedarf‹ als universell-anthropologisch vorliegende zeitübergreifen
de Gegebenheit beschreibt diese darüber hinaus im Sinne einer Notwendigkeit. Da
mit erhalten Argumentationen zu ›Spiritualität‹ apologetischen Charakter. 

Der Vergleich mit Spiritualitätsdiskursen im Umfeld Praktischer Theologie 
macht deutlich, dass praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ die Vorannah
me ›anthropologischer Spiritualität‹ reflektieren muss, um stimmig argumentieren 
zu können. 

4.3 Abgleich mit früheren Diskursbezügen 

Die Erkenntnisse, die sich im Abgleich der praktisch-theologischen Spiritualitäts
diskurse mit früheren Diskursbezügen ergaben, können nun durch die Analyse der 
Diskurse im interdisziplinären Kontext noch einmal präzisiert werden. 

So zeigt sich im Vergleich mit den Ergebnissen der Diskursanalyse von Reg
litz, dass Säkularisierung auch im religionssoziologischen/-psychologischen und 
dem untersuchten gesundheitsbezogenen Diskurs zu ›Spiritualität‹ auf Basis der 
Denkfiguren ›Selbstbezeichnung‹ und ›positive Effekte‹ das grundlegende Bezugs
problem bleibt. 

Im Abgleich der Argumente, mit denen Kunz ›Spiritualität‹ und Diskurskritik 
verband, macht der Vergleich der praktisch-theologischen mit den interdisziplinä

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

ren Spiritualitätsdiskursen deutlich, dass eine inhaltliche Füllung von ›Spirituali
tät‹ in den Spiritualitätsdiskursen im interdisziplinären Kontext weitgehend un
terbleibt. Denn es ergibt sich mit der Rede von ›Bedarf‹ und ›Bedürfnis‹ im Sin
ne der bereits genannten ›anthropologischen Spiritualität‹ zwar eine Verknüpfung 
zwischen dem Subdiskurs ›Positive Effekte‹ und praktisch-theologischen Spiritua
litätsdiskursen. Dabei fehlt jedoch im Subdiskurs ›Positive Effekte‹ die explizite Re
flexion des eigenen disziplinären Blickwinkels auf das Verständnis von ›Spirituali
tät‹, der sich in der Fokussierung auf Wirksamkeit und insbesondere auf ›Positive 
Effekte‹ äußert. Es ergibt sich vielmehr der Eindruck, dass die Unterlassung präzi
ser inhaltlicher Begriffsfüllungen (unter dem Vorwand der Unmöglichkeit, den Be
griff ›Spiritualität‹ zu definieren) dazu dient, inhaltliche Differenzen im Hinblick 
auf die Fragen nach Öffnung und Schließung sowie im Hinblick auf das jeweilige 
Religionsverständnis zu vermeiden. Dadurch ergibt sich ein nur scheinbar großer 
und einheitlicher sowie disziplinenübergreifender Spiritualitätsdiskurs, der bei ge
nauer Betrachtung inhaltliche Differenzen nicht zu überbrücken oder zu vermitteln 
vermag. 

In diesem Sinn erweist sich das Anliegen Kunz’, im interdisziplinären Wissen
schaftsdialog die eigene Leitperspektive deutlich zu machen, als gleichermaßen zu
treffend wie nach wie vor unerfüllt. Dies gilt in weiten Teilen auch für die praktisch- 
theologischen Spiritualitätsdiskurse, auch wenn diese ›Spiritualität‹ regelmäßig zu 
Beginn ihrer Argumentation definieren. Häufig unterbleibt dabei jedoch eine Refle
xion der eigenen Leitperspektive und damit eine disziplinspezifische theologische 
Füllung. Gerade diese würde aber dem interdisziplinären Dialog eine streitbare Ba
sis geben und ihn interessant machen. Besonders der praktisch-theologische Sub
diskurs ›Mehrdimensionalität‹ macht deutlich, wie herausfordernd und zugleich 
notwendig und gewinnbringend das Ringen um die Formulierung der eigenen theo
logischen Perspektive ist. 

Die Argumente Knoblauchs zum Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und Diskurs 
verweisen zunächst auf grundlegende Überlegungen und diskurstheoretische Be
züge im Anschluss an Foucault: Diskurse sind ebenso wie Topoi sozial konstruiert. 
Dies gilt auch für die analysierten praktisch-theologischen und interdisziplinären 
Spiritualitätsdiskurse. Im Hinblick auf ›Spiritualität‹ kommt den von Knoblauch 
zentral positionierten Aspekten der Macht und der Erfahrung sowie der Subjekti
vierung auch in den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen eine große Be
deutung zu: Das Ringen um den Zusammenhang und die Differenzierung von ›Re
ligion‹ und ›Kirche‹, um die Rolle von ›Tradition‹ und um die Polarität von Öffnung 
und Schließung bringen sie zum Ausdruck und werden in den praktisch-theologi
schen Spiritualitätsdiskursen unterschiedlich verhandelt und beantwortet. 

Der Vergleich mit den Spiritualitätsdiskursen im interdisziplinären Kontext 
macht dabei deutlich, dass mit der Rede von ›Spiritualität‹ letztlich auch darum 
gerungen wird, wie das Verhältnis von ›Religion‹ und ›Kirche‹ zu denken ist und 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 205 

wie im Anschluss daran ›Praktische Theologie‹ insgesamt zu verstehen und zu 
betreiben ist. Denn anders als in den untersuchten religionssoziologischen und 
-psychologischen Texten wird in praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen 
›Religion‹ weniger positiv bewertet und begründet, sondern schlicht vorausgesetzt 
– während ›Kirche‹ durchaus explizit kritisiert wird. Es wird also die Herausforde
rung deutlich, vor allem das Verhältnis zu Kirche und der in ihr gelebten Religion 
in der Praktischen Theologie auch konstruktiv zu reflektieren, um so letztlich auch 
den Begriff ›Spiritualität‹ klarer fassen zu können. 

Schließlich findet der Abgleich mit Neuberts These, alle Rede von ›Spiritualität‹ 
beziehe sich auf den Religionsbegriff, über die analysierten Diskurse hinweg eine 
Bestätigung. Insgesamt überwiegt dabei eine positive Füllung des Begriffs ›Spiri
tualität‹, die einer eher negativ konnotierten ›Religion‹ bzw. ›Religiosität‹ gegen
übergestellt wird. Im interdisziplinären Kontext deuten so zum Beispiel die ana
lysierten Texte des Diskurses ›Positive Effekte‹ den Begriff ›Religion‹ negativ, indem 
sie ihn weitgehend mit Christentum bzw. Kirche gleichsetzen, während sie positiv 
von ›Spiritualität‹ sprechen. Deutlich wird jedoch auch, dass gerade religionssozio
logische und -psychologische Ansätze mit der Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ den 
Religionsbegriff deutlich stärken und positiv auf ihn zugreifen, indem sie sich dezi
diert für einen weiten Religionsbegriff einsetzen und diesen von der als Spezialfall 
darunter gefassten christlichen Religiosität bzw. Institution Kirche unterscheiden. 

Der Vergleich mit praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen zeigt, dass 
diese sich deutlich zurückhalten, sowohl was Kritik an ›Religion‹ und ›Religiosität‹, 
aber vor allem auch, was deren positive Begründung angeht. Explizit (›Profil‹) und 
implizit (›Entgrenzung‹, ›Unverfügbarkeit‹) kirchenkritische Positionen hingegen 
finden sich durchaus. Unter Berücksichtigung dieser Beobachtung bestärkt Neu
berts These die Frage danach, was – jenseits von Kirchenkritik – aus praktisch-theo
logischer Perspektive der Zugewinn der Rede von ›Spiritualität‹ ist und inwiefern es 
sinnvoll und hilfreich ist, die Rede von ›Religion‹ bzw. ›Religiosität‹ weit zu verstehen 
und ebenso positiv zu beurteilen und zu verwenden wie in der Religionspsychologie. 

Will man die Anregungen aus dem Abgleich mit den früheren Diskursbezügen 
auf ›Spiritualität‹ auf einen Nenner bringen, wäre dies die Frage an die Praktische 
Theologie, was spezifisch praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ ausmacht. 
Daran anschließend stellte sich die Frage, worin der Mehrwert praktisch-theologi
scher Rede von ›Spiritualität‹ jenseits impliziter Kirchen- bzw. Institutionenkritik 
liegt oder liegen kann. Positiv formuliert: Praktische Theologie ist gerade im Zu
sammenhang der Rede von ›Spiritualität‹ dazu herausgefordert, ihr Verständnis von 
›Religion‹ und ›Kirche‹ deutlich zum Ausdruck zu bringen, sich selbst dazu ins Ver
hältnis zu setzen und auch die positiven Aspekte der Begriffe zu benennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

4.4 Kritische Würdigung von ›Spiritualität‹ als Lösungsbegriff 
im interdisziplinären Kontext 

Abschließend ist nun – in Anlehnung an das Vorgehen Wissenssoziologischer 
Diskursanalyse – wiederum zu fragen, inwiefern ›Spiritualität‹ in den analysierten 
Subdiskursen im interdisziplinären Kontext als Lösungsbegriff für ein Problem 
präsentiert wird und inwieweit dies dazu beiträgt, das Verständnis von ›Spiri
tualität‹ in den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen zu präzisieren, 
um insbesondere die hilfreichen Konnotationen des Begriffs für die Praktische 
Theologie zu erarbeiten. 

Der in Religionssoziologie und Religionspsychologie verortete Subdiskurs 
›Selbstbezeichnung‹, dem es darum geht, ›Spiritualität‹ zu erheben und zu messen, 
meidet eine eigene Begriffsdefinition zunächst so weit als möglich, um anschlie
ßend anhand der Einschätzungen derer, die sich selbst als ›spirituell‹ bezeichnen, 
den Begriff inhaltlich zu füllen. Durch diese Vorgehensweise werden normative 
Fragen nach der Rolle von ›Tradition‹ sowie danach, ob von einer ›anthropologi
schen Spiritualität‹ auszugehen sei, zunächst suspendiert. Die Ausrichtung der 
Öffnung dominiert. ›Selbstbezeichnung‹ wird damit als Lösung für die Debatte 
um die »richtige« Definition von ›Spiritualität‹ ebenso wie für die Frage der daran 
Beteiligten nach der aus ihrer Sicht angemessenen Rolle von ›Spiritualität‹ und 
›Tradition‹ präsentiert. Die Rede von ›Spiritualität‹ soll so entweder die Debatte 
um Säkularisierung und Individualisierung vermeiden (vgl. die religionspsychologi
schen Ansätze) oder empirisch klären (vgl. die religionssoziologischen Ansätze). 

Freilich zeigt die Analyse, dass die bereits breit diskutierten religionssoziologi
schen Thesen von Individualisierung und Säkularisierung weiterhin vertreten wer
den – nun allerdings eben mit ›Spiritualität‹ begründet. Es wird zwar nicht mit einer 
Definition, jedoch mit Kontrastgruppen von ›Spiritualität‹ (›nicht-religiöse‹, ›nicht- 
spirituelle‹) gearbeitet. So wird ›Spiritualität‹ implizit eben doch näher bestimmt. 
In dieser Hinsicht erweist sich der Zugewinn der Rede von ›Spiritualität‹ als relativ 
gering. ›Spiritualität‹ bietet weniger eine (Auf-)Lösung der religionssoziologischen 
Debatte um Individualisierung und Säkularisierung, eher handelt es sich mit ihrer 
Verwendung um eine rein begriffliche Verschiebung der inhaltlich gleichen, fort
dauernden Debatte. 

Die religionspsychologische Ausprägung des Diskurses ›Selbstbezeichnung‹ er
weist sich hier eher als weiterführend: Hier wird ein weites Religionsverständnis 
formuliert und diesem wird ›Spiritualität‹ zugeordnet. ›Spiritualität‹ wird dann 
inhaltlich im Sinne der Denkfigur ›Selbstbezeichnung‹ gefüllt. Die daraus resultie
renden Ergebnisse, insbesondere der Studie von Streib und Keller, sind vor allem 
aus semantischer und theologischer Perspektive aufschlussreich und weiterfüh
rend: Alltagssprachlich lässt sich der Begriff ›Spiritualität‹ nicht auf einen Nenner 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 207 

bringen, sondern beinhaltet eine ganze Reihe inhaltlicher Dimensionen.297 So 
ermöglicht er Menschen einen »Spielraum für Artikulationen und Erkundungen 
persönlich erfahrener Transzendenzen«298. Für die Praktische Theologie bilden 
sie einen weiteren Hinweis darauf, wie wichtig es ist, den eigenen theologischen 
Zugang zu ›Spiritualität‹ zu formulieren, um präzise fassen zu können, inwiefern 
die Rede von ›Spiritualität‹ tatsächlich ertragreich für Theologie und Kirche ist und 
inwiefern dies nicht der Fall ist. 

Der Subdiskurs ›Positive Effekte‹ arbeitet auf Basis der These eines Bedarfs an 
›Spiritualität‹, der bei allen Menschen vorliegt – im Sinne ›anthropologischer Spiri
tualität‹. ›Bedarf‹ wird als Begründung dafür präsentiert, warum Gesundheitswis
senschaften sich mit ›Spiritualität‹ befassen sollten: ›Bedarf‹ ist Basis für den inter
disziplinären Dialog über ›Spiritualität‹. Dabei wird das Argument, dass sich positi
ve Effekte von ›Religion‹ bzw. ›Spiritualität‹ auf Gesundheit finden lassen, im Sinne 
einer nun als notwendig erachteten Forschung und Praxis zu diesem Thema über
höht. Der (auch quantitativ-empirische) Unterschied zwischen einer potentiellen Of
fenheit für ›Spiritualität‹ und dem tatsächlichen Interesse an ›Spiritualität‹ wird nur 
am Rande genannt. 

Der Diskurs ›Positive Effekte‹ im Bereich der Gesundheitsforschung unter
schätzt damit einen Aspekt, der praktisch-theologisch mit der Denkfigur ›Mehr
dimensionalität‹ im Kontext von Spiritual Care verhandelt wird. Beide Diskurse 
sind über die Beobachtung miteinander verbunden, dass und wie Menschen auf 
der Suche nach ›Spiritualität‹ sind und einen Zusammenhang mit Gesundheit und 
Well-Being betonen. Doch nur der praktisch-theologische Spiritualitätsdiskurs 
›Mehrdimensionalität‹ setzt sich mit zurückgehender Religiosität und Kirchenbin
dung explizit auseinander. Im Diskurs ›Positive Effekte‹ wird hingegen durch die 
angenommene Notwendigkeit von ›Spiritualität‹ auch deren christliche Form als 
notwendig dargestellt. Die Spannung der Denkfiguren ›begriffliche Unschärfe und 
Positionalität‹ sowie ›Well-Being und Macht‹, die im Kontext von Spiritual Care eine 
zentrale Rolle spielt, wird im Diskurs ›Positive Effekte‹ damit in den Hintergrund 
gedrängt. 

Insgesamt lässt sich sagen: Der praktisch-theologische Diskurs zum Thema Spi
ritual Care wird transparent aus theologischer Perspektive geführt – inklusive aller 
Fragen und Herausforderungen, die sich daraus ergeben. Im Subdiskurs ›Positive 
Effekte‹ im Bereich der Gesundheitsforschung hingegen wird zwar im Sinne dezi
diert großer Öffnung – also eines weiten Spiritualitätsbegriffs – argumentiert, die 
eigenen Anliegen werden jedoch implizit und zugleich inhaltlich weit weniger offen 
in den Diskurs eingetragen als dies im praktisch-theologischen Subdiskurs ›Mehr
dimensionalität‹ der Fall ist. Dadurch werden Fragen und Herausforderungen, die 

297 Vgl. Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 51f. 
298 A. a. O., 245f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

sich aus der spezifischen weltanschaulichen Position der jeweiligen Autoren erge
ben, nicht bearbeitet.299 

Dies zeigt sich auch an Argumentationen, die auf Veröffentlichungen im Bereich 
»Transpersonaler Psychologie« zurückgreifen. Möglich ist diese Rezeption und da
mit die wissenschaftliche Normalisierung »Transpersonaler Psychologie« bis in die 
Praktische Theologie hinein durch eine mit einem weiten Spiritualitätsbegriff be
gründete radikale inhaltliche Öffnung. Damit einher geht eine Zurückhaltung im 
Hinblick auf eine eigene Definition von ›Spiritualität‹, die deutlich machen wür
de, inwiefern ›Spiritualität‹ im Sinne eines kosmischen Bewusstseins auf spezifisch 
transpersonalen Prämissen beruht und Psychologie und Weltanschauung auf eine 
Weise miteinander vermischt, die nicht transparent gemacht wird. 

4.5 Fazit 

Spiritualitätsdiskurse im interdisziplinären Kontext Praktischer Theologie zeigen 
deutlich, dass das Unterlassen eigener Definitionen von ›Spiritualität‹ dazu führen 
kann, bestimmte Vorannahmen ohne explizite Reflexion zu übernehmen und fort
zuführen. Mischformen des Vorgehens wie das der Religionspsychologie, das durch 
die Definition eines weiten Religionsbegriffs einen Rahmen dafür setzt, was unter 
›Spiritualität‹ verstanden wird, sind hier hilfreich und bestätigen Praktische Theo

logie in ihrem üblichen Vorgehen, eine Definition von ›Spiritualität‹ allen weiteren 
Überlegungen voranzustellen. Der regelmäßig in praktisch-theologischen Texten 
zu ›Spiritualität‹ eingangs zu findende Hinweis auf die unüberschaubare Vielfalt 
von Spiritualitätsdefinitionen ist damit nicht trivial, sondern berechtigt und not
wendig. 

Denn der Vergleich mit Spiritualitätsdiskursen im interdisziplinären Kontext 
macht deutlich: Praktische Theologie kann wie Religionspsychologie und Religions
wissenschaft für ihre Definitionen von ›Spiritualität‹ zum einen auf die lange Tradi
tion eines ausgearbeiteten Religionsbegriffs in all seiner argumentativen Tiefe zu
rückgreifen. Zum anderen ist sie dazu herausgefordert, ihren disziplinspezifischen 
Standpunkt zu benennen, zu reflektieren und nachvollziehbar begründet darzustel
len. Auch hierfür kann sie auf eine umfassende und ausgearbeitete Theoriebildung 
zurückgreifen. In diesen Zusammenhang gehört auch die Frage nach der Gültigkeit 
der These ›anthropologischer Spiritualität‹, die es zu beantworten gilt, weil sie zu 
spezifischen Schlussfolgerungen führt: Inwiefern ist davon auszugehen, dass Men
schen notwendig ›spirituell‹ und/oder ›religiös‹ sind, auch wenn sie sich selbst nicht 
so bezeichnen? Worin besteht der Unterschied zur Annahme, Menschen seien mit 

299 Herman Westerink spricht in diesem Sinn von »hidden agendas« (Westerink, Spirituality in 
Psychology of Religion, 12), auf Basis derer (christliche) Religion als ›Spiritualität‹ etabliert 
wird bzw. bleiben soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. ›Spiritualität‹ im interdisziplinären Kontext 209 

der grundsätzlichen Möglichkeit für ›Spiritualität‹ ausgestattet, die sie aber nicht ak
tiv gestalten müssen, um ihr Leben zu führen? 

Eng damit verbunden ist die Herausforderung, diese disziplinspezifische Per
spektive Praktischer Theologie zu reflektieren und – wie Kunz es fordert – im 
Diskurs zu benennen, um plausible Anknüpfungspunkte für den interdisziplinären 
Dialog auszumachen und andere auszuschließen. Dies umfasst auch die zentrale 
Frage danach, was die Aufgabe Praktischer Theologie im Kontext von Religion 
und im Verhältnis zu Kirche ist und wie dementsprechend ›Spiritualität‹ gedeu
tet werden kann oder soll. Diese Frage impliziert, sich klar zu machen, was die 
spezifisch praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ ausmacht. Öffnung und 
Schließung gehen dabei im besten Fall in einer Weise miteinander einher, die der 
eigenen Leitperspektive auf ›Spiritualität‹ entspricht. Daraus folgt, die Bedeutung 
des interdisziplinären Spiritualitätsdiskurses nicht aufgrund seines rein quantita
tiven Publikationsumfangs zu überschätzen, sondern vielmehr die jeweilige Rede 
von ›Spiritualität‹ differenziert zu analysieren und sich dazu reflektiert und gut 
begründet ins Verhältnis zu setzen. Dann ist der interdisziplinäre Spiritualitätsdis
kurs eine immense Bereicherung auch für die praktisch-theologische Debatte um 
›Spiritualität‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

