IV. >Spiritualitat« im interdisziplinaren Kontext

Die Analyse praktisch-theologischer Spiritualititsdiskurse hat gezeigt, auf wie viel-
filtige Weise und mit wie unterschiedlichen Anliegen und Begriindungsmustern in
der Praktischen Theologie auf >Spiritualitit< Bezug genommen wird. Diese Band-
breite an Deutungs- und Begriitndungsvarianten wird noch grof3er, wenn diejenigen
Kontexte in den Blick genommen werden, die sich im Umfeld Praktischer Theologie,
vor allem im Bereich empirischer Religionsforschung mit psychologischen bzw. so-
ziologischem Fokus finden. In diesen Bereich fallen der Diskurs um die empirische
Messung und Erhebung von >Spiritualitit« sowie der Diskurs um den spezifischen
Zusammenhang von >Spiritualitit< und Gesundheit.

Die Analyse dieser beiden Spiritualititsdiskurse erfolgt wiederum in Orien-
tierung am Vorgehen der Wissenssoziologischen Diskursanalyse (Kap. IV.1 und
Kap. IV.2). AnschliefRend wird das Vorgehen dann variiert, da die daraufhin in den
Blick genommene Rede von >Spiritualitit« in der Psychologie und deren praktisch-
theologische Rezeption zu selten ist, um als eigenstindiger Diskurs untersucht
oder bezeichnet werden zu konnen. Der Abschnitt »Spiritualitit« in der Psycholo-
gie« schliefdt die textbasierte Untersuchung zu >Spiritualitit< im interdiszipliniren
Kontext demnach auf methodisch andere Weise ab (Kap. IV.3). Das Kapitel miindet
in ein Fazit, das die Ergebnisse des vorigen Kapitels integriert und so das Ergebnis
der Analyse insgesamt prazisiert (Kap. IV.4).

1. Selbstbezeichnung

1.1 Einleitung zu » Spiritualitat« erheben und messen«
in der Religionsforschung

Fir die Frage nach Spiritualititsdiskursen in der Praktischen Theologie sind tiber
die Praktische Theologie hinaus insbesondere jene Texte von Interesse, die sich
in deren engerem Umfeld bewegen. Im Hinblick auf die Erhebung und Messung
von >Spiritualitit« sind dies insbesondere Beitrige religionssoziologischer sowie
religionspsychologischer Provenienz. Vor allem Beitrige im Zusammenhang des

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Religionsmonitors sind hier von Interesse, weil diese disziplineniibergreifend die
Hauptreferenz fiir quantitative Aussagen zu >Religiositit« und >Spiritualitit< in
Deutschland sind, wie sie z.B. in der Religionssoziologie Detlef Pollack und Hubert
Knoblauch und in der Religionspsychologie Heinz Streib und Barbara Keller tref-
fen.' Deren Texte werden ebenso wie die Daten des Religionsmonitors selbst auch
in praktisch-theologischen Texten zitiert und sind damit fiir den disziplineniiber-
greifenden ebenso wie fiir den religionssoziologischen und auch den spezifisch
(praktisch-)theologischen Spiritualititsdiskurs von Bedeutung.”

Jenseits der Rezeption des Religionsmonitors erfolgt theoretische Reflexion
zum Verstindnis und zur Erhebung von >Spiritualitit< auch im engeren Kontext
der religionspsychologisch geprigten Forschung zu >Spiritualitit« z.B. bei Heinz
Streib, Barbara Keller und Constantin Klein. Diese beziehen sich auch auf den
Religionsmonitor, reflektieren den Begriff >Spiritualitit< aber noch dariiber hinaus
und bringen weitere Argumente im Hinblick auf die Erhebung und Messung von
»Spiritualitit« vor.

Wie im vorigen Kapitel werden nun auch fir den interdiszipliniren Kontext der
Praktischen Theologie zunichst zentrale Akteur*innen und deren einschligige Pu-
blikationen vorgestellt, anschliefRend die darin ersichtlichen Vorgehensweisen und
Definitionen von >Spiritualitit« prisentiert, bevor verbindende Argumentationsli-
nien und Denkfiguren in den Blick kommen und interpretiert werden.

12 Textgrundlage

Grundlage fiir die folgende Analyse sind zum einen Texte von Stefan Huber und
Detlef Pollack aus dem Umfeld des Religionsmonitors der Bertelsmann Stiftung,
der seit 2008 regelmifiig durchgefithrt wird. Auflerdem wird ein Text von Con-
stantin Klein zugrunde gelegt, den er wiederum zu einem frithen Zeitpunket der
Debatte zum Begriff der >Spiritualitit« verfasste und der seitdem hiufig auch im
praktisch-theologischen Diskurs zitiert wird. Und schlieRlich wird ein Beitrag von
Heinz Streib und Barbara Keller herangezogen, die in einer breit angelegten Unter-
suchung die alltagssprachliche Verwendung von >Spiritualitit« erhoben. An dieser
Untersuchung war Klein in der Auswertung ebenfalls beteiligt und in ihrer theore-
tischen Einleitung werden die Ergebnisse des Religionsmonitors 2008 zitiert, zu
denen Klein sich wiederum im gleichen Jahr in einem gemeinsamen Text mit Stefan
Huber duferte. Fiir den beschriebenen Subdiskurs im interdiszipliniren Kontext

1 Vgl. u.a. Detlef Pollack, Spiritualitit. Religionssoziologische Analysen zum religiésen Wan-
del in Westeuropa und den USA, in: Una Sancta 76,2 (2021), 83—98: 87; Knoblauch, Populére
Religion, 153—162; Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitit, 20-24.33.

2 Vgl. z.B. Lienau, Religion auf Reisen, 394f und Roser, Spiritual Care, 401.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

zur Erhebung und Messung von »>Spiritualitit« liegt also ein Verweisungszusam-
menhang vor, der sich im weiteren Sinn um den auch dariiber hinaus bedeutsamen
Religionsmonitor herum erschlieft.

Stefan Huber (2008/201): Religidses und spirituelles Selbstkonzept

Der Religionspsychologe und Religionswissenschaftler Stefan Huber leitet an der
Theologischen Fakultit der Universitit Bern das Institut fiir Empirische Religions-
forschung. Grundlage fir die folgende Analyse sind vier Texte von Huber, die im
Kontext des Religionsmonitors 2008 zu verorten sind, dem es explizit um die Un-
tersuchung »institutionalisierter Religiositit« sowie von »neuen Formen religioser
Praxis« geht.?

In seiner Monographie »Zentralitit und Inhalt« (2003) stellte Huber sein mul-
tidimensionales Messmodell von Religiositit erstmals ausfithrlich vor.* Aus diesem
entwickelte er in den folgenden Jahren den »Religiositits-Struktur-Test« (R-S-T),
der seinerseits die methodische Basis fiir die seit 2007 laufenden Erhebungen der
Bertelsmann-Stiftung unter der Bezeichnung »Religionsmonitor« bildet.’

Es fillt dabei auf, dass >Spiritualitit« im R-S-T selbst zunichst nur am Rande
erwihnt wird. Huber setzt methodisch vielmehr auf den Begriff der >Religiositits,
den er so definiert:

»Ein Erleben und Verhalten istimmer dann>religidsc, wenn in ihm ein Bezug zu ei-
nertransempirischen Ebene, die fiir das Subjekt den Charakter einer letztgiiltigen
Instanz hat, hergestellt wird. Dieser Begriff ist bewusst sehr weit gefasst, dadurch
beinhaltet er auch viele Phinomene, die teilweise unter dem Begriff Spiritualitat
diskutiert werden«®.

>Spiritualititc wird hier einem weiten Religionsbegriff zu- bzw. untergeordnet,
wobei der R-S-T darauf zielt, Ansitze aus religionssoziologischer, religions-
psychologischer, religionswissenschaftlicher und theologischer empirischer

3 Beide Zitate https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/pr
ojektthemen/religionsmonitor-2008/ [Abruf am 03.08.2023].

4 Vgl. Stefan Huber, Zentralitit und Inhalt. Ein neues multidimensionales Messmodell der Re-
ligiositat (Veroffentlichungen der Sektion Religionssoziologie in der Deutschen Gesellschaft
fiir Soziologie 9), Opladen 2003.

5 Vgl. Stefan Huber, Aufbau und strukturierende Prinzipien des Religionsmonitors, in: Bertels-
mann Stiftung (Hg.), Bertelsmann Religionsmonitor 2008, Gitersloh 2007, 21-31 und Ste-
fan Huber, Der Religionsmonitor 2008. Strukturierende Prinzipien, operationale Konstruk-
te, Auswertungsstrategien, in: Bertelsmann Stiftung (Hg.), Woran glaubt die Welt? Analysen
und Kommentare zum Religionsmonitor 2008, Giitersloh 2009, 17-52.

6 Stefan Huber, Religiositit in Deutschland, Osterreich und der Schweiz, in: Constantin Klein/
Hendrick Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Konzepte, Befun-
de und Erklarungsansatze, Weinheim/Miinchen 2011, 163-187: 163.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

143


https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektthemen/religionsmonitor-2008/

M

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Religionsforschung miteinander zu verkniipfen, um »Strukturen und Dynamiken
des religiésen Erlebens und Verhaltens«” mit einem quantitativen Forschungsin-
strument zu erheben. Erforderlich ist diese interdisziplinire Herangehensweise
fur Huber, da mono-disziplinire Forschung den Nachteil habe, das komplexe
Phinomen >Religion« jeweils nur einseitig erfassen zu kénnen.®

Indem nun der Religionsmonitor neben der selbst eingeschitzten Religiositit
auch die Selbsteinschitzung bzgl. >Spiritualitit« erfasst, kann nach Huber empi-
risch gezeigt werden, inwiefern und in welchen Dimensionen sich diese Selbstein-
schitzungen itberlappen bzw. was typisch fiir die Rede von >Spiritualitit« ist.”

Die Beriicksichtigung von >Spiritualitit« begriitndet Huber formal-quantitativ
damit, dass sich in psychologischen, religionspsychologischen und medizinischen
Studien der Begriff »seit etwa 15 Jahren«'® hiufiger finde. Zur Auswertung der Da-
ten des Religionsmonitors schligt Huber folgendes Verstindnis von »>Spiritualitit«
vor:

»Die meisten Autoren und Autorinnen stimmen [..] darin iberein, dass Spirituali-
tat durch einen authentischen, intrinsisch motivierten und mit eigenen Erfahrun-
gen verbundenen Glauben charakterisiert ist. Flir einen derartigen Spiritualitats-
begriff gewinnen die Dimensionen der privaten religiésen Praxis und der religio-
sen Erfahrung eine besondere Relevanz, da in ihnen der personlich praktizierte
und selbst erfahrene Glaube am dichtesten zum Ausdruck kommt.«"

An diese indirekte Definition von >Spiritualitit« ankniipfend priift Huber Antwor-
ten von Befragten zu Gebet und Meditation (Kerndimension »private Praxis«) und

7 Stefan Huber, Der Religiositats-Struktur-Test (R-S-T). Systematik und operationale Konstruk-
te, in: Wilhelm Grab/Lars Charbonnier (Hg.), Individualisierung — Spiritualitdt — Religion.
Transformationsprozesse auf dem religiésen Feld in interdisziplinarer Perspektive (Studi-
en zu Religion und Kultur 1), Berlin/Miinster 2008, 137—171: 137. Vgl. dazu auch Stefan Hu-
ber/Constantin Klein, Spirituelle und religiése Konstruktriume. Plurale Konstruktionsweisen
religioser und spiritueller Identitdten im Spiegel der deutschen Daten des Religionsmoni-
tors 2008, in: Arndt Biissing/Niko Kohls (Hg.) Spiritualitat transdisziplinar. Wissenschaftli-
che Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit, Berlin/Heidelberg 2011,
53—66: 55f.

8 Vgl. Huber, Religiositats-Struktur-Test, 137. Konkret erfasst Huber dazu mit dem R-S-T reli-
giose Strukturen anhand der drei Konstruktionsprinzipien Kerndimension (religionssoziolo-
gisch: Intellekt, Ideologie, 6ffentliche Praxis, private Praxis, Erfahrung, Konsequenzen im All-
tag), Zentralitat (religionspsychologisch: »Verankerung des Religiosen in der psychischen Or-
ganisation einer Personlichkeit«[a.a.0.,140]) und Inhalt (theologisch/religionswissenschaft-
lich: konkrete Gestalt des Religiosen), vgl. a.a.0.,138—141.

9 Vgl. Huber, Der Religionsmonitor 2008, 39.

10  Ebd. Siehe auch Huber, Religiositats-Struktur-Test, 165.

11 Huber, Der Religionsmonitor 2008, 44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Du- bzw. All-Erfahrungen (Kerndimension »Erfahrung«) auf ihren Zusammenhang
mit der Selbstbezeichnung als >spirituell«.” Die Ergebnisse zeigen, dass mit der ei-
genen Zuordnung als >spirituell sowohl theistische als auch pantheistische Basisse-
mantiken verbunden sind: 58 % der Befragten vertreten beide Semantiken und bei
fast der Hilfte ist eine der beiden Semantiken hoch ausgeprigt.” Huber folgert dar-
aus, dass der quantitative Zusammenhang zwischen der Selbstbezeichnung als >»spi-
rituellc und den genannten Praktiken zeigt, dass >Spiritualitit« nicht nur eine rein
theoretische Zuschreibung ist, sondern sich auch in der Lebenspraxis der Befrag-
ten zeigt.'*

Der Zuordnung der Begriffe >religios< und »spirituellc geht Huber in einer Inter-
pretation der Daten des Religionsmonitors 2008 in Zusammenarbeit mit Constan-
tin Klein noch weiter nach. Hier fragen die Autoren nach »Einstellungen, Erfahrun-
gen und Praktiken«”, die mit der Rede von >Religiositit« und >Spiritualitit« jeweils
einhergehen. Sie argumentieren hier also noch zuriickhaltender als in den bisher
genannten Texten, indem nun explizit ohne eigene Spiritualititsdefinition und de-
zidiert »nicht aus der Perspektive eines normativen Begriffs«*, sondern ausschlief3-
lich anhand der Selbstbezeichnung als >spirituellc und den damit verbundenen in-
dividuellen Konstruktriumen vorgegangen wird."” Die inhaltliche Fiillung von »Spi-
ritualititc nimmt Huber wiederum in erster Linie iiber Korrelationen mit anderen
Selbstauskiinften von Befragten vor.

Detlef Pollack (2008/2013/2021): Alternative Religiositat

Auch der Religionssoziologe Detlef Pollack bezieht sich wiederholt auf Daten des
Religionsmonitors, um sein Verstindnis und seine Deutung von »Spiritualitit< zum
Ausdruck zu bringen. Grundlage fiir die folgende Analyse sind Texte von Detlef Pol-
lack und Olaf Miiller zum Religionsmonitor 2008 und 2013 sowie ein jingerer Auf-
satz Pollacks von 2021 unter der Uberschrift »Spiritualitit«, in dem er ein leicht va-
riiertes Verstindnis von >Spiritualitit« zum Ausdruck bringt.”

12 Vgl .a.a.0, 44f.
13 Vgl.a.a0, 45.

14 Vgl ebd.

15 Huber/Klein, Spirituelle und religiése Konstruktriume, 54.
16 Ebd.

17 Vgl ebd.

18  Olaf Mdller/Detlef Pollack, Kirchlichkeit, Religiositit und Spiritualitit. West- und ost-
europiische Gesellschaften in Zeiten religiéser Vielfalt, in: Bertelsmann Stiftung (Hg.),
Woran glaubt die Welt? Analysen und Kommentare zum Religionsmonitor 2008, Gii-
tersloh 2009, 411—430; Detlef Pollack/Olaf Miiller, Religionsmonitor. Verstehen was ver-
bindet. Religiositit und Zusammenhalt in Deutschland, Giitersloh 2013; abrufbar un-
ter: https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmoni
tor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland (Abruf am

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

145


https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/religionsmonitor-verstehen-was-verbindet-religioesitaet-und-zusammenhalt-in-deutschland

146

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Als Anliegen ihrer Darstellung geben Pollack und Miiller zu beiden Erhebungs-
zeitpunkten des Religionsmonitors (2008/2013) an, die Frage beantworten zu wol-
len, ob mit Paul Heelas und Linda Woodhead (2005) mit Recht von einer »spirituellen
Revolution«” gesprochen werden kann. Die Argumentation von Pollack und Miiller
zielt dabei auf eine Verneinung dieser Frage und auf die Stittzung der Sikularisie-
rungsthese.” In seinem Aufsatz von 2021 bezieht Pollack die Gegeniiberstellung von
Sikularisierung und Individualisierung von Anfang an auch auf den Begriff »Spiri-
tualitdt« selbst:

»Unter Aufnahme dieser beiden einander widersprechenden Interpretationsan-
sitze wird der empirische Teil dieses Artikels der Frage nachgehen, inwieweit Spi-
ritualitit mehr eine neue antiinstitutionell ausgerichtete, individualisierte Sozial-
form des Religiosen darstellt oder mehr eine Form des Ubergangs von einer kirch-
lich gepragten Frommigkeit zu einer Haltung und Praxis der Areligiositat.«*'

Im Hinblick auf die Definition von >Spiritualitit« orientieren sich Miiller und Pol-
lack 2008 an der Spiritualitits-Definition von Heelas und Woodhead. Demnach er-
scheint >Spiritualititc

»als schillerndes Phanomen, das in seinen neueren Formen auch ohne konkrete
Cottesvorstellungen auskommt und hinter dem sich vielféltige Inhalte und Be-
deutungen verbergen kénnen — vereinfacht ausgedriickt, liegt der Kern einer spi-
rituellen Orientierung in dem Glauben an eine wie auch immer geartete sEnergie«
oder>Kraft¢, welche das gesamte Geschehen in der Welt durchdringt, und in einer
mehr oder weniger ganzheitlichen Vorstellung dariiber, was ein >authentisches«
Leben ausmacht«®.

Dieser Definition entspricht die synonyme Verwendung von »alternativer Religio-
sitit« und »Spiritualitit« bei Pollack und Milller. Und dem entspricht auch ihre in-
haltliche Filllung von >Spiritualitit< durch die Verkniipfung mit Daten aus Selbst-
auskiinften der Befragten zu Astrologie und Meditation.” Deutlich wird bereits,

21.09.2024); Detlef Pollack, Spiritualitit. Religionssoziologische Analysen zum religitsen
Wandel in Westeuropa und den USA, in: Una Sancta 76,2 (2021), 83—98.

19 Miller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiositdt und Spiritualitit, 411 unter Verweis auf Paul Heelas/
Linda Woodhead, The Spiritual Revolution. Why Religion Is Giving Way to Spirituality,
Malden/Oxford 2005. Siehe auch Pollack/Miiller, Religionsmonitor, 12.

20 Dies kommtz.B.in den Formulierungen »nach Meinung mancher Beobachter« und »wird oft
behauptet« (beides Pollack/Miiller, Religionsmonitor, 12) zum Ausdruck.

21 Pollack, Spiritualitit, 85.

22 Mdller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiositat und Spiritualitat, 412.

23 Vgl.a.a.0, 422.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

dass sich hier ein anderes Verstindnis von >Spiritualitit« zeigt als in den analysier-
ten praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen oder den Texten von Huber.

Zur zweiten Erhebungswelle des Religionsmonitors 2013 liefern Pollack und
Miiller keine Definition von >Spiritualititc. Ihr Begriffsverstindnis zeigt sich eher
implizit und wiederum an den Daten, die sie im Zusammenhang mit der Selbst-
bezeichnung als »>spirituellc heranziehen: Sie sehen >Spiritualitit« gekennzeichnet
durch den personlichen Riickgriff auf verschiedene religiése Traditionen und
verhandeln sie in Verbindung mit dem Stichwort »Patchwork-Religiositit«. >

2021 schliefilich zitiert Pollack zwar die Spiritualititsdefinition von Hubert
Knoblauch, bleibt mit seinem Verstindnis von >Spiritualitit« aber weiterhin eng
an der Spiritualitits-Definition von Heelas und Woodhead orientiert.” Bei gleich-
bleibender Grundausrichtung seiner Argumentation hinsichtlich der Debatte
»Sikularisierung versus Individualisierung« weist dieser jiingere Text Pollacks
einen fir die Frage nach >Spiritualitit« zu beachtenden Aspekt auf: So versteht
Pollack die Selbstzuschreibung >spirituellc nun als korper- und gesundheitsaffine
Ganzheitlichkeitspraxis einerseits und alternativ-religiése Esoterik andererseits.
Er erfasst auf diese Weise mit >Spiritualitit« im Vergleich zu seinen fritheren Defi-
nitionen also einen grofleren Geltungsbereich. Auf dieser breiteren Basis fithrt er
seine Argumentation in der religionssoziologischen Debatte um Sikularisierung
und Individualisierung fort.

Insgesamt wird deutlich: Wie Huber befasst sich auch Pollack mit >Spiritualitit«
in erster Linie deshalb, weil der Begriff in der religionssoziologischen Debatte eine
Rolle spielt und weniger, weil er den Begriff selbst fiir ertragreich hilt. Zur Stiit-
zung seiner These in der Debatte um Sikularisierung und Individualisierung zieht
er wie Huber die Daten des Religionsmonitors heran, kommt dabei aber — durch
die andere inhaltliche Fiillung des Begriffs »Spiritualitit< — zu anderen Ergebnissen
als Huber, die wiederum seinem Standpunkt in der religionssoziologischen Debatte
entsprechen.

24 Vgl. Pollack/Miller, Religionsmonitor, 12. Die Autoren bewerten hier die entsprechenden
Zahlen als gering (wiederholtes »nur«).

25  »IlmAnschluss an diese Definitionen sei hier unter Spiritualitit bzw. Esoterik oder ganzheitli-
cher Religiositat die Suche nach einer hinter der alltdglichen Welt liegenden héheren (oder
tieferen) Realitdt verstanden, von der der Suchende annimmt, dass sie den Kern der Wirk-
lichkeit ausmacht und mit allen Dingen der Welt in einer untergriindigen Verbindung steht.
Spirituelle und esoterische Praktiken sind dieser Bestimmung zufolge der Versuch, Zugang
zu dieser tieferen und héheren universellen Realitit zu erlangen und die Barrieren auszu-
schalten, die den Einzelnen daran hindern, zur gottlichen Energiequelle, zum universellen
Lebensstrom, zum Kosmos vorzustofden.« (Pollack, Spiritualitat, 86 unter Verweis auf Franz
Héllinger/Thomas Tripold, Ganzheitliches Leben. Das holistische Milieu zwischen neuer Spi-
ritualitat und postmoderner Wellness-Kultur, Bielefeld 2012, 25-29).

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

141


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Constantin Klein (2011): Weiter Religionsbegriff

Der Theologe und Psychologe Constantin Klein war 2017-2020 Inhaber der Stif-
tungsprofessur fitr Spiritual Care an der Universititsklinik in Miinchen und ist seit-
dem Professor fiir Praktische Theologie und Generationenbeziehungen an der Evan-
gelischen Hochschule Dresden. Bereits als Mitarbeiter im Team von Heinz Streib
an der Forschungsstelle Biographische Religionsforschung der Universitit Bielefeld
hat Klein sich mit allgemeinen Fragen der Erhebung von >Religiositit«und »Spiritua-
litat« befasst und diese dariiber hinaus auf den Bereich der Gesundheit zugespitzt.

Basis der nachfolgenden Analyse ist der von ihm gemeinsam mit Michael Utsch
verfasste einleitende Aufsatz »Religion, Religiositit, Spiritualitit. Bestimmungs-
versuche fiir komplexe Begriffe« im unter anderem von Klein veréffentlichten Sam-
melband »Gesundheit - Religion — Spiritualitit« (2011).2¢ Utsch und Klein zielen in
diesem Aufsatz gemeinsam darauf, die Bedeutung von >Religion</>Religiositit« so-
wie>Spiritualitit«in der Gesundheitsforschung sowie deren Konsequenzen zu erhe-
ben.”” Die Auseinandersetzung mit diesen Begriffen erachten die Autoren deshalb
fiir notwendig, da einerseits insbesondere >Spiritualitit« im Bereich von Religions-
forschung und >Gesundheit« (vor allem in der Psychologie) weit verbreitet und dabei
immer wieder unterschiedlich definiert ist.?® Andererseits stellen auch sie heraus,
dass sich die Abfrage von >Spiritualitit« als Selbstbezeichnung vermehrt in soziolo-
gischen Erhebungen findet.”

Um der Bedeutung der Begriffe nachzugehen, beschreiben Utsch und Klein zu-
nichst deren Etymologie und Verbreitung sowie ihre inhaltliche Uneindeutigkeit,
um dann die Frage ihrer Abgrenzung voneinander zu fokussieren.*® Auf Basis der
Beobachtung, dass vor allem die sozial- und gesundheitswissenschaftlichen Diszi-
plinen diskutieren, »ob der Spiritualititsbegriff Religion/Religiositit iibergeordnet
ist«* oder ob umgekehrt>Spiritualitit« der Oberbegriffist, stellen beide die entspre-
chend gegensitzlich zugespitzten Positionen nacheinander in getrennten Textab-
schnitten vor. Klein prisentiert sich dabei als »Befiirworter der Rede von Religion/
Religiositit«**. Er stellt die These auf, dass die in der Gesundheitsforschung verbrei-
tete Rede von »>Spiritualitit« als Form der Selbstbezeichnung gelten kann, insofern

26  Vgl. Michael Utsch/Constantin Klein, Religion, Religiositat, Spiritualitit. Bestimmungsver-
suche fiir komplexe Begriffe, in: Constantin Klein/Hendrik Berth/Friedrich Balck (Hg.), Ge-
sundheit — Religion — Spiritualitat. Konzepte, Befunde und Erkldrungsansitze, Weinheim/
Miinchen 2011, 25—45 [nachfolgender Kurztitel: Bestimmungsversuche].

27  Vgl.a.a.0, 26f.

28 Vgl.a.a.0, 25f.

29 Vgl.a.a.0,29-31.

30 Vgl a.a.0,27f32-34.

31 A.a.0,31.

32 A.a.0,32.Dieentsprechend eindeutig zuzuordnenden Textabschnitte werden nachfolgend
mit dem Namen des Verfassers in Klammern markiert und also unter seinem Namen zitiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Forscher*innen hiermit ihr »eigenes Abgrenzungsbediirfnis«*® gegeniiber >Religi-
on«zum Ausdruck bringen oder — in der entgegengesetzten Richtung — mit der Rede
von»Spiritualitit«versuchen, »auch nichtreligiésen Haltungen einen religiés anmu-
tenden Mehrwert zu verleihen«*. Insgesamt sei deshalb eine begriffliche Uberord-
nung von Religion/Religiositit iiber >Spiritualitit« »redlicher und [...] auch sinnvol-
ler«* als die umgekehrte Anordnung. Denn nur bei einer Uberordnung des Religi-
onsbegriffs stehen fiir Klein nicht die subjektive Ablehnung von Religion, sondern die
wissenschaftliche Diskussion des Religionsbegriffs im Zentrum der Argumentation.

Zur Verdeutlichung fithrt Klein drei Definitionen von >Spiritualitit< an und
zeigt, worin jeweils deren Schwachstellen im Vergleich zu einem weit gefassten Re-
ligionsbegriff liegen. So kann erstens das Bemithen darum, mit >Spiritualitit« »eine
geistige, geistliche oder existenzielle Dimension des menschlichen Lebens und eine
darauf ausgerichtete Lebenspraxis«*® unabhingig von einer Zugehérigkeit zu einer
Religion zu bezeichnen, auch als »implizite[] Religion«*” bezeichnet werden. Der se-
parate Begriff >Spiritualitit« ist fiir Klein inhaltlich nicht notwendig. Zweitens kann
nach Klein auch die Rede von »>Spiritualitit« nicht die Erwartung erfiillen, sich mit
diesem Begriff gleichsam von allem historischen Ballast der christlich-kirchlichen
Vergangenheit zu befreien, da auch >Spiritualitit« urspriinglich dieser christlich-
kirchlichen Tradition entstammt.*® Und schlieflich fithrt nach Klein drittens die
hiufig festzustellende Bedeutungsausweitung von »>Spiritualitit« als Synonym fir
Weltanschauung oder Lebenssinn dazu, diese mit dem unscharfen Begriff letztlich
gar nicht mehr fassen zu kénnen.* Fiir Klein ergibt sich daraus, dass im Bereich
der Wissenschaft »Religion/Religiositit als gegeniiber Spiritualitit iibergeordnete
Konzepte zu begreifen«*® sind. Auf dieser Basis versteht er selbst >Spiritualititc
im wissenschaftlichen Sprachgebrauch als »individualistische Religiositit«* und
benotigt den Begriff selbst nicht.

Heinz Streib/Barbara Keller (2015): Semantischer Mehrwert
Eine kulturvergleichende Studie unter der Leitung von Heinz Streib und Ralph W.
Hood (2009-2012) erhob und verglich die Bedeutung des Begriffs >Spiritualitit« in

33  A.a.O. (Klein), 38.

34  A.a. 0. (Klein), 39.

35 A.a.O. (Klein), 40.

36 A.a.O. (Klein), 36.

37  Ebd. unter Verweis auf Giinter Thomas, Implizite Religion. Theoriegeschichtliche und theo-
retische Untersuchungen zum Problem ihrer Identifikation, Wiirzburg 2001.

38 Vgl.a.a.0. (Klein), 37.

39 Vgl.a.a.0. (Klein), 39.

40 A.a.O. (Klein), 40.

41 A.a. 0. (Klein), 39 [im Original hervorgehoben].

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

149


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Deutschland und in den USA anhand qualitativer und quantitativer Daten.** Der
deutsche Teil der Gesamtstudie unter der Leitung des Theologen Heinz Streib und
der Psychologin Barbara Keller wurde unter dem Titel »Was bedeutet Spiritualitat?«
(2015) verdffentlicht.

Ziel der Studie zu>Spiritualitit«ist es nach Streib und Keller, »die Selbstbezeich-
nung als»spirituellim Kontext verwandter Selbstbezeichnungen zu erhellen«* und
der Frage nach einem »semantischen >Mehrwert«** von >Spiritualitit« nachzuge-
hen. Von »Spiritualitit« ist deshalb die Rede, weil der Begriff in einer fritheren Stu-
die zu Dekonversion in Deutschland und den USA »quasi nebenbei«* abgefragt und
in besonderem Mafe von den befragten Dekonvertiten positiv beantwortet wur-
de. Daraus ergab sich das Forschungsanliegen, genauer zu untersuchen, was »Men-
schen auf der Strafle«*® unter >Spiritualitit« verstehen.”

Dafiir soll>Spiritualititc«in der Studie inhaltlich zunichst méglichst offen gehal-
ten werden. Der zugrunde liegende Begriff >Spiritualitit« wird deshalb in knappen
Worten als »privatisierte, erfahrungsorientierte Religion«*® gefasst. Theoretisch
ausfithrlich begriindet wird diese Definition von Streib und Keller anhand von drei
strukturellen Merkmalen: Dies ist erstens in Ankniipfung an Thomas Luckmann die
religiése Deutung der Erfahrung grofler Transzendenzen, zweitens im Anschluss
an Paul Tillich, dass religios ist, »was uns unbedingt angeht«* sowie drittens in
Anlehnung an Ralph Hood die Unterscheidung von vertikalen und horizontalen
Transzendenzen, die beide zu Religion gerechnet werden sollen. Zur genaueren
Bestimmung von »Spiritualitit« greifen Streib und Keller dariiber hinaus auf Ernst
Troeltschs Dreiteilung des religiosen Feldes in Kirche, Sekten und Mystik zuriick,
wobei sie starke Parallelen zwischen >Spiritualitit« und Mystik sehen, die sie mit
den Aspekten der Erfahrungsorientierung und Privatisierung assoziieren und
»im un-organisierten Segment des religiésen Feldes«*°® verorten. Auf Basis dieser
Definitionen konnen alle Selbstbezeichnungen als >spirituellc im religiosen Feld
eingeordnet werden.

In diesem Sinn fragt die Studie dann danach, was Menschen mit der Selbst-
bezeichnung >Spiritualitit« meinen, was die Semantik des Begriffs ausmacht, wel-

42 Heinz Streib/Barbara Keller, Was bedeutet Spiritualitit? Befunde, Analysen und Fallstudien
aus Deutschland, Gottingen 2015; Heinz Streib/Ralph W. Hood (Hg.), Semantics and Psycho-
logy of Spirituality. A Cross-Cultural Analysis, Heidelberg u.a. 2016.

43 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitat, 250.

44 A.a.0, 231.

45 A.a.0,13.
46 A.a.0,19.
47 Vgl.a.a.0,13.
48 A.a.0,19.

49 A.a.0,30 [im Original teilweise hervorgehoben].
50 A.a.0,36.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

che Erfahrungen mit ihr verbunden werden und welche psychologischen und bio-
graphischen Konsequenzen >Spiritualitit« aufweist.”" Konkret fiillten dazu Teilneh-
mer*innen online-Fragebdgen aus, einige wurden dariiber hinaus mit dem Faith-
Development Interview befragt und fithrten ein semantisches Reaktionszeit-Expe-
riment durch,** sodass »eine Triangulation von quantitativen, qualitativen und ex-
perimentellen Daten«** méglich wurde.

Neben den ausfithrlich dargestellten Fallstudien zur religiésen Entwicklung
fiuhrt die Studie zu zwei Haupterkenntnissen: Dies ist erstens die »Schlussfol-
gerung [..], dass grofle Zuriickhaltung geboten ist gegen alle Tendenzen und
Versuche, das, was die Menschen auf der Strale »>Spiritualitit« nennen, auf einen
Begriff bringen zu wollen.«** Aus diesem Grund ist es nach Streib und Keller be-
sonders fiir den wissenschaftlichen Kontext notig, das eigene Verstindnis von
>Spiritualitit jeweils moglichst exakt zu benennen.” Zweitens eréffnet die Rede
von >Spiritualititc besonders fiir die Gruppe der »mehr spirituellen als religiésen
Atheisten« im alltiglichen Sprachgebrauch »einen Weg aus einer a-religiésen oder
religionskritischen Sprachlosigkeit«®®. Mit der Bezeichnung >Spiritualitit« ist es
nach Streib und Keller méglich, »Erfahrungen der Transzendierung des Alltags [...]
zu verstehen, zu verbalisieren und zu kommunizieren.«’

1.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

Insgesamt weisen die Argumentationen im Kontext >Spiritualitit erheben und mes-
senc in den analysierten Texten eine gemeinsame Linie darin auf, dass sie sich in-
tensiver mit der Frage der Zuordnung von >Religion/Religiositit« und »Spiritualitit
befassen als dies in den bislang analysierten praktisch-theologischen Texten der Fall
ist. Dabei konzipiert Pollack >Spiritualitit« als »alternative Religiositit< und damit —
jenseits der konkreten Inhalte von >Spiritualitit« — tendenziell an einen engen Reli-
gionsbegriff gebunden. Huber, Klein, Streib und Keller gehen eher von einem wei-
ten Religionsbegriff aus, der Religiositit unabhingig von Kirchlichkeit erfasst. Alle
verstehen >Spiritualitit«also als eine spezifische Form von >Religiositit, womit eine
Uberordnung des Religionsbegriffs iiber den der>Spiritualitit«gegeben ist. Gedank-
licher Ausgangspunkt fiir die Thematisierung von >Spiritualitit« ist damit durchge-
hend die Bezugnahme auf>Religion/Religiositit«. Dariiber hinaus zeigen sich zwei
zentrale gemeinsame Denkfiguren.

51 Vgl. a.a.0, 24.

52 Vgl.a.a.0.,15.249.

53  A.a.0,250.

54  A.a. 0,52 [Hervorhebung im Original].
55  Vgl. ebd.

56 A.a.0.,244.

57 A.a. 0,238

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

151


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

1.3.1 Selbstbezeichnung

In allen analysierten Texten kommt die Denkfigur zum Tragen, dass >Spiritualitit«
zentral iiber die Selbstbezeichnung »ich bin spirituell« bestimmt wird. Diese Denk-
figur, bei der Selbstbezeichnung von Menschen als >spirituellc anzusetzen, und im
Hinblick auf eine eigene wissenschaftliche Begriffsdefinition von >Spiritualitit«
eher zuriickhaltend vorzugehen, ist in den analysierten Texten unterschiedlich
detailliert ausgeprigt und begriindet.

So wird sie bei der Interpretation der Ergebnisse des Religionsmonitors durch
Huber, Klein und Pollack aller weiteren Argumentation voran gestellt. Zur weiteren
Deutung der Daten werden die Selbstbezeichnungen als >religiés< und/oder>spiritu-
ellcdann mit anderen Selbstaussagen korreliert. Die Denkfigur >Selbstbezeichnung«
bildet damit das argumentative Zentrum in Texten, die sich im Kontext >Spirituali-
tit erheben und messen« bewegen.

So interpretieren Huber und Klein die Daten des Religionsmonitors explizit aus-
gehend von Selbstbezeichnungen als »religiés« und/oder »spirituell«. Sie fokussie-
ren sich dann auf die Gruppe derer, die sich als »religios und spirituell« (R/S) be-
zeichnen. Diese markieren sie iber die Begriffe »Potenz«, »Resonanz«, »integrativs,
»vital«, »eigenstindig«®® und itber ihre Verortung als »Zentrum im Feld der religios-
spirituellen Pluralisierung«*® dezidiert positiv. Sie begriinden dies damit, dass vor
allem diese Gruppe R/S von Einheits- oder All-Erfahrungen berichtet — und das hiu-
figer als die Menschen, die sich nur als religiés beschreiben und noch hiufiger als
die Menschen, die sich nur als spirituell bezeichnen.®® Huber und Klein folgern dar-
aus, dass die Befragten mit hoher religiéser und spiritueller Selbstzuschreibung (R/
S) einen eigenen Typus darstellen, der »nicht als ein Ubergangstyp verstanden wer-
den sollte«®* im Sinne einer allmihlichen Entfernung von institutionalisierter Reli-
giositit hin zu einer vagen und bedeutungsloseren >Spiritualitit«. Auf diese Weise
konnotieren sie auch >Spiritualitit« selbst mit Vitalitit und Dynamik.

Die Kombination der Denkfigur >Spiritualitit als Selbstbezeichnung« mit einer
Rede vom »Ubergang« findet sich auch bei Detlef Pollack, allerdings in entgegenge-
setzter Argumentationsrichtung. Fiir seine Interpretation zieht Pollack neben der
Selbstbezeichnung als >spirituellc auch »den Glauben an eine héhere Macht, den
subjektiven Charakter der Verbindung zu Gott oder auch die Meditationspraxis«®*

58  Alle Begriffe Huber/Klein, Spirituelle und religiése Konstruktriume, 63f.

59 A.a.0,61.

60 Vgl.a.a.0, 63f.

61 A.a.O., 64 [Hervorhebung: K. D.]. Dennin diesem Fall, so ihre These, miisste sich im Hinblick
auf Einheits- und All-Erfahrungen ein mittlerer Wert fiir die Gruppe der religiésen und spi-
rituellen (R/S) zeigen, der zwischen den hohen Werten fiir theistische Zuordnungen bei den
religiosen und hohen Werten fiir die All-Erfahrung bei den spirituellen Befragten lage (vgl.
ebd)).

62  Pollack, Spiritualitat, 92.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

heran. Er begriindet dies damit, dass Befragte, die sich nicht als religis, jedoch als
ziemlich oder sehr spirituell bezeichnen, in diesen Bereichen deutlich héhere Werte
aufweisen als die Gesamtbevdlkerung.®> Zugleich bleiben jedoch die gleichen Be-
fragten bei den Indikatoren fiir subjektive religiése Erfahrungen hinter den Werten
der Gesamtgesellschaft zuriick.** Auch korreliert der Glaube an eine héhere Macht
— fiir Pollack »eines der wichtigsten Merkmale dieser Religionsform«® (Spiritua-
litit) — negativ mit deren Relevanz fiir die Befragten.® Pollack stellt also fest, dass
fiir Menschen, die an eine hohere Macht glauben, Glauben weniger wichtig ist, und
dass Menschen, die sich als s>spirituellc bezeichnen, weniger subjektive sreligiose«
Erfahrungen machen. Diese Zusammenhinge deutet Pollack so, dass >Spiritualitit«
sich hier als Ubergangsform darstellt. Fiir ihn sind damit Sikularisierung und
Individualisierung miteinander verbunden:

»Die sakularisierungstheoretische Behauptung einer Bedeutungsabschwichung
von Religion und die individualisierungstheoretische Annahme ihres Formenwan-
dels, wie sie an der steigenden Anzahl der Anhdnger von Spiritualitit und vagen
religiosen Ideen abgelesen werden kann, schliefien sich nicht aus, sondern ergéin-
zen sich.«¥’

Auch dass zwar viele Menschen >Spiritualitit« durch Erfahrungen im alternativ-
medizinischen Bereich erleben, jedoch nur wenige Menschen konkrete esoterische
Transzendenzvorstellungen haben, ist fir Pollack eher Beleg allgemeiner gesell-
schaftlicher Entdifferenzierungsprozesse denn einer neuen individualisierten
Sozialform des Religidsen.®® Sikularisierung dominiert damit seine Sicht auf die
beobachteten Veranderungen.

Wie Huber und Klein argumentiert auch Pollack also mit der Denkfigur >Spiri-
tualitit als Selbstbezeichnungs, vertritt allerdings in der Debatte um »Individuali-
sierung vs. Sikularisierung«die entgegengesetzte Position. Auch er kann die Selbst-
bezeichnung >spirituellc argumentativ nur niitzen, indem er sie inhaltlich anders
fiillt und mit anderen Werten korreliert: Die Selbstbezeichnungen einer bestimm-
ten Gruppe (Huber/Klein: R/S; Pollack: $*°) werden mit Aussagen zu konkreten In-
halten (Huber/Klein: Einheits-/All-Erfahrungen; Pollack: Glaube an héhere Macht,

63 Vgl.a.a.0, 91f.

64 Vgl.a.a.0,92.

65 A.a.O., 92f

66 Vgl.a.a.0,93.

67 Ebd.

68 Vgl.a.a.0, 8s.

69 Ich adaptiere die Kurzbenennungen fiir die verschiedenen Gruppen von Huber/Klein, Spiri-
tuelle und religiose Konstruktraume, 57. Gruppe S bezeichnet demnach Personen, die sich
als»spirituell, aber nicht als >religiés< beschreiben.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

153


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Relevanz und Hiufigkeit subjektiver sreligioser< Erfahrungen) verkniipft und dar-
aus Schlussfolgerungen gezogen (Huber/Klein: R/S als vitale Gruppe; Pollack: S als
Ubergangsform zu R-/S-7°).

Auch jenseits der religionssoziologischen Debatte um die Interpretation der
Daten des Religionsmonitors wird >Spiritualitit« iiber die Denkfigur>Selbstbezeich-
nung« interpretiert. Fiir Klein bildet diese im religionspsychologischen Diskurs im
Kontext interdisziplinirer Forschung und insbesondere im Austausch mit Medizin
und Psychologie das argumentative Zentrum: >Spiritualitit als Selbstbezeichnung«
impliziert fiir Klein einerseits, Patient*innen in deren eigenem Sprachgebrauch
wahrzunehmen, sowie andererseits in wissenschaftspolitischer Hinsicht, die Be-
deutung (empirischer) Religionsforschung insgesamt zu stirken.” Denn indem
er die Selbstzuschreibung »spirituell, aber nicht religios« als Selbstbezeichnung
fiir »individualistische Religiositit«’* im wissenschaftlichen Sinn interpretiert, be-
ansprucht er zugleich, dass >Spiritualitit« Thema (empirischer) Religionsforschung
ist.”? Er begriindet dies damit, dass >Spiritualitit im wissenschaftlichen Sprach-
gebrauch unter Religion/Religiositit zu subsumieren’ und die Rede von »>Spiri-
tualitit« zu vermeiden ist, da sie »wenig sinnvoll«, »wenig stichhaltig« und »kaum
befriedigend« sei.”

Damit einher geht seine Forderung an andere Disziplinen, den (von Theologie
bzw. Religionswissenschaft erarbeiteten) weiten Religionsbegriff diszipliniiber-
greifend auch in der Gesundheitsforschung zu beriicksichtigen und >Spiritualitit<
- mit den Attributen »Transzendenzbezug« und »individualistische Religiositit«

70  R-/S-: Personen, die sich weder als >religios< noch als sspirituell< beschreiben. (Huber und
Klein nennen diese Gruppe »Typ 1«, vgl. a.2.0., 59).

71 Vgl. Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 40. Ganz dhnlich beobachtet Westerink,
dass das Anknipfen der Religionspsychologie an den populiren Begriff »Spiritualitit< der
Disziplin »Existenzberechtigung« (Westerink, Spiritualitatsbegriff, 174) gebe.

72 Beide: Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 39 [im Original teilweise hervorgehoben].

73 Vgl.a.a.0. (Klein), 39f.

74 Aus diesem Grund verwendet er selbst>Spiritualititc ausschliefilich als (alltagssprachliche)
Selbstbezeichnung bzw. in der Beschreibung entsprechender Fragebégen. Vgl. z.B. Christi-
an Zwingmann/Constantin Klein/Volkmar Hofling, Messung von Religiositat/Spiritualititim
Rahmen der Gesundheitsforschung. Ein Uberblick iiber deutschsprachige Fragebogenskalen,
in: Constantin Klein/Hendrick Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit— Religion—Spirituali-
tat. Konzepte, Befunde und Erklarungsansitze, Weinheim/Miinchen 2011, 65-91 und Corne-
lia Albani/Constantin Klein, Religiositat/Spiritualitit in somatischer Behandlung, Pflege und
Psychotherapie, in: Constantin Klein/Hendrick Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit — Re-
ligion — Spiritualitat. Konzepte, Befunde und Erklarungsansitze, Weinheim/Minchen 2011,
375—406. Vgl. dazu spater auch Constantin Klein, Religionspsychologie und Theologie. Theo-
logische Potenziale religionspsychologischer Forschungsmethoden und Befunde, Bielefeld
2013, 143.

75  Alles: Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 37.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

versehen — im religiésen Feld einzuordnen. Auf diese Weise schreibt Klein der
empirischen Religionsforschung in doppelter Hinsicht Bedeutsambkeit zu: Ers-
tens befasst sie sich mit dem zunehmend verbreiteten Begriff >Spiritualitit< und
zweitens kann nur sie dies in angemessen grundlegender Weise tun.

In der Studie von Streib und Keller wird die Denkfigur >Spiritualitit als Selbst-
bezeichnung« schlieflich explizit und prominent platziert und zugleich das eige-
ne Spiritualititsverstindnis prizise dargelegt: Schon zur Begriindung der Thema-
tik >Spiritualitit« nennen Streib und Keller unter anderem, dass in einer fritheren
Studie besonders Dekonvertiten durch die Selbstbezeichnung sspirituellc auffielen,
was zur Hypothese fiithrte, dass diese Selbstbezeichnung »einen >Mehrwert< haben
konnte, der in der Eréffnung einer Sprachmaglichkeit fiir eine verinderte, aber fort-
bestehende religiése Identitit oder fiir die Suche danach besteht«’®. Dariiber hin-
aus nennen Streib und Keller auf der einen Seite die Beobachtung, dass in sozio-
logischen Erhebungen zu >Spiritualitit« diese »offenkundig eine attraktive Selbst-
bezeichnung sowohl fitr Menschen innerhalb, als auch aufierhalb der Grenzen der
Kirchen und Religionsgemeinschaften«” ist und zum Teil auch von Atheist*innen
als Selbstbezeichnung gegeniiber >Religion« bevorzugt wird. Auf der anderen Seite
betonen auch sie, dass im wissenschaftlichen Kontext keine Einigkeit dariiber be-
steht, was >Spiritualitit« genau meint. Umso interessanter ist fiir Streib und Keller
deshalb die Frage, was >Spiritualitit« fiir Menschen im Einzelnen bedeutet.

Insgesamt wird deutlich, dass im interdiszipliniren Kontext >Spiritualitit er-
heben und messen« diese grundsitzlich die Konnotation >Selbstbezeichnung« tragt
und damit auf den ersten Blick als inhaltlich »neutraler« Begriff prisentiert wird.
Die Analyse zeigt jedoch, dass die Autor*innen den Begriff >Spiritualitit< eben nicht
»leer«lassen konnen, wenn sie mit ihm argumentieren wollen. Vielmehr miissen sie
ihn inhaltlich fillen, um mit ihm arbeiten zu kénnen. Dies wiederum erfolgt aufun-
terschiedliche Weise, die teilweise sogar zu gegensitzlicher Argumentation fihrt.

1.3.2 Kontrastierung

Eng verbunden mit der Denkfigur »Selbstbezeichnung« ist die Rede von »Spirituali-
tit« in den analysierten Texten mit der Denkfigur des Kontrasts. Die Autor*innen
kontrastieren im Einzelnen zwar mit unterschiedlichen Gruppen, gemeinsam ist
ihnen jedoch, dass die Rede von >Spiritualititc durchgehend mit dem Verweis auf
Kontrastgruppen verbunden ist.

So legen Huber und Klein in erster Linie einen Fokus auf die Extremgruppen, die
sich im Religionsmonitor 2008 durch die Selbstbezeichnung als sreligios< und/oder
sspirituellc ergeben. Dafiir kumulieren sie die Daten so, dass den 43,6 % »weder re-
ligiés noch spirituellen« Befragten (R-/S-)die 20 % mit »hoher religioser und/oder

76  Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitat, 13.
77 A.a.0,24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

155


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

spiritueller Identitit« (R/S) als Kontrast gegeniiber stehen.” Die Verteilung wird
dementsprechend interpretiert:

»Bemerkenswertist nun die hohe Auspragung beider Pole. Das lasst darauf schlie-
RRen, dass das religios-spirituelle Feld in der Bundesrepublik — zumindest latent —
ziemlich stark polarisiertist. In dieser Struktur schlummern maéglicherweise nicht
unerhebliche Konfliktpotentiale, die nicht unterschitzt werden sollten«’®

Der Begriff des Potentials wird hier durch die Kombination mit Begriffen wie »Kon-
flikt« und »schlummern« negativ konnotiert. Diese negative Deutung steht der oben
ausfithrlich beschriebenen positiv konnotierten Extremgruppe R/S als klarer Ge-
gensatz gegeniiber. Verstirkend werden als konkrete Beispiele fiir die Gruppe R-/S-
verschiedene atheistische Initiativen genannt, die damit sozusagen als implizites
Bedrohungsszenario fiir die positiv bewertete Gruppe R/S konstruiert werden.®
Auch bei Pollack ist die Rede von >Spiritualitit« mit Kontrastierung verknipft.
Dies gilt in zweierlei Hinsicht. Zum einen konstruieren Pollack und Miiller »Spiri-
tualitit«als Kontrast zu institutionengebundener Religiositit. So unterscheiden sie
2008 »zwischen kirchengebundener und privater Religiositit sowie zwischen >kon-
ventionellen« und »alternativen« Formen«®. Diese Unterscheidungen zeigen sich
auch in der Gegeniiberstellung weiterer Begriffe, die hier als Gegensatz prisentiert
werden: kirchlich gebunden/traditionell/herkémmlich versus neu/zeitgemifd/al-
ternativ/esoterisch-spirituell.** Auch in der Auswertung des Religionsmonitors
2013 findet sich gleich zu Beginn diese Gegeniiberstellung von institutionalisierten
und privaten Formen von Religiositit.®> Dies setzt sich fort, indem die Selbstein-
schitzung >spirituellc unter der Uberschrift »alternative Religiositit« verhandelt
wird und unter der Bezeichnung »alternative Spiritualitit« die »neureligiésen

78  Vgl. Huber/Klein, Spirituelle und religiése Konstruktraume, 59. Hierzu formulieren die Au-
toren emotional: »Deshalb ist es sinnvoll, besonders den Gruppen mit solch hohen Auspra-
gungen eine besondere Aufmerksamkeit zu schenken, was leider in der empirischen For-
schungspraxis haufig zu wenig beriicksichtigt wird.« (Ebd.).

79 A.a. 0., 60. Von den Zahlen her scheint die Konstruktion von »Polen« etwas tbertrieben:
Diese lagen nach Huber und Klein auf der einen Seite mit 43,6 % fiir gar keine/wenig religiose
und/oder spirituelle Identitat. Auf der anderen Seite stiinden 20 % der Befragten, die hohe
religiose und/oder spirituelle Identitat aufweisen. Dazwischen finden sich immerhin tber
35 % der Befragten, was der Benennung als »Polaritit« widerspricht. Vgl. a.a.0., 59.

80 Vgl.a.a.0., 60. Mitdieser Entgegensetzung von Kontrastgruppen geht ein Bemiihen um »In-
tegration« im Hinblick auf die Selbstbezeichnungen alssspirituell<und >religiés< einher, d.h.
die Betonung, dass der groRte Teil der Befragten sich als gleichermafien (nicht/wenig/viel)
sreligios<und sspirituellc bezeichnet (vgl. a.a.0., 60f).

81  Miiller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiositat und Spiritualitit, 412.

82 Vgl.a.a.0,420-424.

83  Vgl. Pollack/Miiller, Religionsmonitor, 10.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Praktiken« New Age, Esoterik, Okkultismus, Reinkarnationstherapie und Zen-
Buddhismus und genannt werden.®* Und auch 2021 stellt Pollack die beiden Be-
griffe zunichst einander eindeutig gegeniiber: »Religiositit steht mehr fir einen
kirchennahen, traditionellen, Spiritualitit mehr fiir einen individuell verantwor-
teten, kirchendistanzierten, synkretistischen Religiosititstyp.«*> Wihrend Pollack
und Milller jedoch mit der Bezeichnung »alternative Spiritualitit« markieren, was
sie bei ihren Auswertungen des Religionsmonitors auch methodisch umsetzen
(indem sie keinen Abgleich der Selbstzuschreibungen sreligios< und sspirituellc
vornehmen, sondern mit der Annahme einer Unvereinbarkeit die Begriffe un-
verbunden nebeneinander stellen), analysiert Pollack den Zusammenhang beider
Selbstzuschreibungen 2021 und stellt fest, »dass Religiositit und Spiritualitit
oft Hand in Hand gehen«®®. Es wird deutlich, dass die harte Kontrastierung der
Selbstbezeichnungen >religiés< und »spirituell nicht funktioniert.

Umso entscheidender fiir Pollacks Argumentation wird zum anderen die Kontras-
tierung, die er im Zusammenhang der Rede von >Spiritualitit< vornimmt, und die
auf der Grundidee von Sikularisierung beruht: >Religiés< und >nicht mehr religios«
werden einander gegeniiber gestellt:

»Neuere<« Formen der Religiositdt sind von diesen Tradierungsabbriichen zwar
nicht in dem Mafie betroffen, und Tendenzen der religiésen Individualisierung
lassen sich auch durchaus ausmachen. Es wire jedoch voreilig, zum jetzigen
Zeitpunkt von einer>sspirituellen Revolution<in Europa zu sprechen — zu begrenzt
erscheint die Anziehungskraft entsprechender alternativer Glaubensvorstel-
lungen um den Schwund bei der traditionellen Religiositdt kompensieren zu
kénnen.«<’

Im Zusammenhang des Erhebens und Messens von >Spiritualitit« kontrastiert Pol-
lack also die Rede von einer »spirituellen Revolutions, auf die zur Stittzung der In-
dividualisierungsthese immer wieder zuriickgegriffen wird, mit seiner Rede vom
»Traditionsabbruch«, um seine These der Sikularisierung zu stiitzen. Die Rede von
>Spiritualitit« im Kontext von erheben und messenc trigt damit bei Pollack auch in
dieser Hinsicht die Konnotation der >Kontrastierung:.

Auch Klein arbeitet in seinem Plidoyer fiir eine Uberordnung des Religionsbe-
griffs itber»>Spiritualitit«im wissenschaftlichen Sprachgebrauch mit Kontrastgrup-

84 Vgl.a.a.0,12.14.62. Vgl. dazu auch die Fassung vonSpiritualititcals »neue« oder »alternati-
ve« Religiositdt (a.a.0.,19).

85  Pollack, Spiritualitat, 95.

86 Ebd.

87  Miller/Pollack, Kirchlichkeit, Religiositat und Spiritualitat, 427f. Zur Abschwichung der Bin-
dung an Religion iiber mehrere Generationen hinweg vgl. auch Pollack/Miiller, Religionsmo-
nitor, 14 und Pollack, Spiritualitat, 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

157


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

pen: So stellt er der Forschung zu Religion, wie sie in verschiedenen Disziplinen
stattfindet, kontrastierend die Forschung im Gesundheitsbereich gegeniiber, die
auf einen verengten Religionsbegriff rekurriere und auf diese Weise zu einer un-
angemessenen Uberordnung des unklaren Begriffs »>Spiritualititc iiber den der
>Religion< komme.®® Dessen Verwendung wiederum interpretiert er, wie oben be-
reits erwihnt, eher als Selbstaussage denn als sachlich fundiert.® Auch bei Klein ist
folglich >Spiritualitit« mit Kontrastierung konnotiert, in diesem Fall in Bezug auf
die Verwendung eines Religionsbegriffs, der eng mit der Verortung der Forschen-
den im geistes- oder gesundheitswissenschaftlichen Bereich gekoppelt ist. Die
Debatte um die begriffliche Zuordnung von >Religion/Religiositit< und >Spiritua-
litat< hilt Klein dabei fiir recht bedeutsam, wie sich an seiner bildreichen Sprache
zur Begriindung derselben deutlich zeigt: »Ansonsten besteht die Gefahr, die schon
bestehende Kluft des Sprachgebrauchs in den verschiedenen wissenschaftlichen
Disziplinen nur weiter zu vertiefen<®®. Sein Anliegen ist es dementsprechend, zu
einer Verringerung des Kontrasts zwischen unterschiedlichen Begriffsverwendun-
gen im Hinblick auf>Spiritualitit« im geistes- bzw. gesundheitswissenschaftlichen
Bereich beizutragen.

Streibund Keller schliefilich gehen unter der Uberschrift »Spiritualitit<als eigen-
stindiger wissenschaftlicher Begriff?« auf die Schwierigkeiten der Abgrenzung von
>Spiritualititc und >Religion< und besonders auf die Unklarheit des Begriffs »Spiri-
tualitit« ein. Dabei argumentieren sie dhnlich wie Klein.” Besonders im ersten Ab-
schnitt zur Gegeniiberstellung von »>Spiritualitit« und »Religion< formulieren Streib
und Keller sogar polemisch und sprechen selbst von »good-guy/bad-guy-Polarisie-
rungen«®*: Es werde der »Diskurs iiber den Religionsbegriff [...] ignoriert oder gar
abgeschnitten«, was »geschichtsvergessen« sei, wihrend >Spiritualitit« gleichzeitig
»nur allzu schnell und kurzschliissig« zum rein positiven Begriff wiirde.*®> Auf Pola-
risierung basierende Begriffsdefinitionen sowohl fiir >Religion« als auch fiir »Spiri-
tualitit« lehnen sie entschieden ab, wie sie mit einer rhetorischen Frage zum Aus-
druck bringen: »Aber ist es guter wissenschaftlicher Stil, diese Polarisierung in die
wissenschaftliche Begriffsbildung zu itbernehmen?«®* Die Kontrastierung besteht
bei Streib und Keller demnach darin, dass sie sich von polarisierenden Definitionen

88  Vgl. Utsch/Klein (Klein), Bestimmungsversuche, 37.40.

89 Vgl.a.a.0. (Klein), 38.

90 A.a. 0. (Klein), 40 [Hervorhebungen: K. D.].

91 Auffillig ist, dass sie in diesem Abschnitt metaphorisch formulieren — so lauten die Uber-
schriften zu»>Spiritualititc als Gibergeordnetes Konstrukt »Die Illusion, das Rad neu zu erfin-
den«und zu Definitionsversuchen »Unfuzzying the Fuzzy« (beides: Streib/Keller, Was ist Spi-
ritualitat, 25f).

92 A.a.0, 26 [im Original teilweise hervorgehoben].

93  Alle Zitate ebd.

94  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

von >Religiositit« und >Spiritualitit« selbst polemisch abgrenzen - zugunsten eines
weniger negativ interpretierten Religionsbegriffs und eines weniger positiv inter-
pretierten Spiritualititsbegriffs.

Obgleich deutlich allgemeiner formuliert, 2hnelt diese Argumentation der von
Klein und hat als Kontrastgruppen die Forschenden im interdiszipliniren Diskurs
im Blick. Der Aspekt der Selbstbezeichnung kommt hier weniger tiber die Aussage
»ich bin spirituell« in den Blick, als vielmehr tiber die Zuschreibung impliziter Selbst-
aussagen durch Polemik oder Polarisierung auf Seiten der Forschenden.

Die Rede von »Spiritualitit< ist im Kontext erheben und messenc« also in einen
Diskurs eingebunden, der von Kontrastierungen geprigt ist. Wihrend man dieses
Vorgehen grundsitzlich jedem (wissenschaftlichen) Diskurs zuschreiben konnte,
zeichnet sich die Kontrastierung im Zusammenhang von »>Spiritualitit erheben
und messen<insbesondere dadurch aus, dass hier in Verbindung mit der Denkfigur
>Selbstbezeichnung« nicht nur abstrakte Begriffe, sondern die entsprechenden
Personengruppen kontrastiert werden. Im weitesten Sinn sind dies Menschen, die
sich selbst als »spirituell bezeichnen und solche, die dies nicht tun. Damit trigt der
Begriff >Spiritualitit« selbst die Konnotation der >Kontrastierung:.

1.4 Zwischenfazit

Als Hauptgrund fiir die Beschiftigung mit >Spiritualitit« wird in den analysierten
Texten durchgehend die zunehmende Verbreitung des Begriffs sowohl im alltigli-
chen als auch im wissenschaftlichen Sprachgebrauch genannt.

Die Autor*innen halten ihre eigene Definition dabei so knapp wie méglich und
fokussieren sich auf den Aspekt der >Selbstbezeichnung«. Dies hat u.a. zur Folge, dass
sie selbst den Begriff >Spiritualitit« nur wenig verwenden und selbst vor allem von
>Religion/Religiositit« sprechen, wobei generell gilt, was Streib und Keller formulie-
ren: »Religion< muss so weit gefasst sein, dass >Spiritualitit« in all ihren Varianten
in>Religion<aufgehoben ist.«** Ginzlich ohne inhaltliche Fiillung von >Spiritualitit«
jedoch ist es schwierig, mit dem Begriff zu argumentieren, weshalb er iiber Korrela-
tionen mit anderen Selbstaussagen prizisiert wird. Die Denkfigur >Selbstbezeich-
nung« impliziert dabei eine explizite Zuriickhaltung, was eigene Definitionen von
>Spiritualitit« angeht, und zugleich die Tendenz, den Einfluss impliziter Begriffs-
fillungen — z.B. durch die Nennung von Korrelationen mit anderen Selbstaussagen
- zu unterschitzen. Nichtsdestotrotz gilt: Die mit >Selbstbezeichnung« konnotierte
>Spiritualitit« nimmt das Selbstverstindnis befragter Menschen ernst und ist offen
dafiir, was diese im Einzelnen meinen, wenn sie sich selbst als >spirituell bezeich-
nen.

95 A.a.0,27.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

159


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Die Denkfigur der >Kontrastierung« schafft dariiber hinaus eine Verbindung der
Argumentationslinien, die quer zur Denkfigur >Selbstbezeichnung« verlduft. So ist
insbesondere sowohl fiir Huber als auch fiir Pollack — die ja im Hinblick auf die re-
ligionssoziologische Debatte und die Deutung von >Spiritualitit« entgegengesetz-
te Positionen vertreten und auch der Denkfigur »Selbstbezeichnung« unterschied-
lich viel Gewicht einriumen — die Gruppe der »Weder-Religiésen-Noch-Spirituel-
len« die zentrale Kontrastgruppe, die den gedanklichen Ausgangspunkt der Argu-
mentation zu>Spiritualitit«bildet. Klein, Streib und Keller hingegen argumentieren
eher anhand eines Kontrasts zwischen ihrer eigenen Religionsforschung und For-
schungsdiskursen, die den Begriff >Religion« negativ deuten bzw. zugunsten der Re-
devon»Spiritualitit« ganz vermeiden und dadurch zentrale Argumentationsstringe
der Religionsforschung ausblenden.

Fir die Frage nach den Konsequenzen der Rede von >Spiritualititc ergibt
sich dementsprechend: In den religionssoziologischen Texten wird zentral iber die
Selbstbezeichnung sspirituellc argumentiert, wobei diese entsprechend der eige-
nen religionssoziologischen Grundthese zum Verstindnis von >Religion« gedeutet
wird — als Signal fiir Sikularisierung oder fiir Individualisierung. Konkret werden
dazu jeweils unterschiedliche Selbstaussagen mit >Spiritualitit< in Verbindung
gebracht oder als >Spiritualitit« gewertet. Insgesamt dienen folglich Verwendung
und Deutung von >Spiritualitit« jeweils zur Stirkung der eigenen Position im religi-
onssoziologischen Diskurs. Im religionspsychologischen Diskurs hingegen wird eher
danach gefragt, welche Eigenschaften und Verhaltensweisen mit der Selbstbezeich-
nung >spirituellc korrelieren und welche Inhalte und Einstellungen Befragte mit
>Spiritualitit« verbinden. Vorausgesetzt wird dabei, dass >Spiritualitit« im Bereich
eines weiten Religionsbegriffs verhandelt werden kann. Indirekt dient die Thema-
tisierung von >Spiritualitit« damit ebenfalls der Stirkung der eigenen Position, in
diesem Fall die der Religionsforschung im interdiszipliniren Dialog, insbesondere
mit der Psychologie. Religionssoziologischen und religionspsychologischen Ansit-
zen gemeinsam ist, dass die Rede von >Spiritualitit« explizit damit begriindet wird,
dass es tiblich ist, die Selbstbezeichnung >spirituellc abzufragen und dass Menschen
sich dabei regelmiRig als >spirituellc bezeichnen. Implizit dient die Thematisierung
von »>Spiritualitit« jeweils der Stiarkung der eigenen Position und der Stiitzung eigener
Thesen in der intra- bzw. interdiszipliniren Debatte.

Im Vergleich mit der Untersuchung der Rede von »Spiritualitit« im praktisch-
theologischen Diskurs (vgl. Kap. III) wird deutlich, dass die Aspekte der Sehnsucht
gar nicht und die der Suche deutlich weniger benannt werden. Hingegen geht es
auch im Diskurs >Spiritualitit erheben und messen< prominent um Offnung und
SchliefSung. Dabei erweist sich die Denkfigur >Selbstbezeichnung« eher als Aspekt
der Offnung und die erginzende Denkfigur der >Kontrastierung« eher als Aspekt
der SchliefRung. Beide Denkfiguren sind dabei miteinander verschrinke. So impli-
ziert die Denkfigur >Selbstbezeichnung« eine grofle Offenheit, was die inhaltliche

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Filllung von »>Spiritualititc und >Religion< angeht. Diese Offnung scheint jedoch
eine SchlieRung in anderer Hinsicht erforderlich zu machen, um mit dem Begriff
>Spiritualitit« iberhaupt argumentieren zu kénnen. Diese erfolgt, indem die Grup-
pe der »weder-Religiosen-noch-Spirituellen« bzw. diejenigen Forscher*innen als
Kontrastgruppe konstruiert werden, die >Spiritualitit« ohne Bezugnahme auf>Reli-
gion« zu fassen suchen. Hier findet eine deutliche SchlieBung statt. Die Denkfigur
der >Kontrastierung« impliziert also eine Schlieung und eine Abgrenzung von de-
nen, die sich nicht als »spirituellc bezeichnen oder ein anderes Begriffsverstindnis
vertreten. Zugleich geht mit der Benennung der Kontrastierung auch ein Streben
nach Diskurs — mit der Psychologie bzw. den Gesundheitswissenschaften — einher.
Dahinter zeigt sich zugleich implizit das Anliegen, diese davon zu tiberzeugen,
»Spiritualitit« der >Religion« zuzuordnen und deshalb beide Begriffe gemeinsam zu
thematisieren. Es deutet sich hier an, dass es im Changieren zwischen Offnung
und Schliefiung bei der Rede von >Spiritualitit« im Kontext von Erhebung und Mes-
sung auch darum geht, die eigenen Thesen in der Gesellschaft (Religionssoziologie)
bzw. die eigene Disziplin im interdiszipliniren Dialog (Religionspsychologie) zu
positionieren.

2. Positive Effekte
2.1 Einleitung zu »>Spiritualitat« und Gesundheitsforschung

Neben dem Diskurs, der sich allgemein mit der Erhebung und Messung von >Spi-
ritualitit« befasst, steht ein noch spezieller auf den empirischen Zusammenhang
von >Spiritualitit« und Gesundheit fokussierter Bereich der Disziplinen Theologie,
Religionswissenschaft, Psychotherapie und Medizin. Hier findet interdisziplinire
Forschung in noch weit gréflerem Umfang statt.

Den Ausgang nimmt der europiische Diskurs im US-amerikanischen Kontext,
wo er unter anderem mit dem Namen Harold G. Koenig verbunden ist.*® Doch auch

96  Vgl. unteranderem Harold G. Koenig, Spiritualitatin den Gesundheitsberufen. Ein praxisori-
entierter Leitfaden (bearbeitet und mit einem Geleitwort versehen von René Hefti), Stutt-
gart 2012. Sebastian Murken reflektiert das Wachstum des Forschungsbereichs »Religiositat/
Spiritualitat und Gesundheit« kritisch: »Die Literatur in diesem Bereich ist insbesondere in
den letzten Jahren explosionsartig angewachsen, seit die Templeton Foundation erhebliche
Mittel zur Verfligung stellt, das Verhaltnis von Spiritualitit und Gesundheit zu erforschen. Es
istallerdings kritisch anzumerken, dass die Mittel der Templeton Foundation (ca. vierzig Mil-
lionen Dollar proJahr) an solche, von ihr ausgewahlten Einrichtungen vergeben werden, wel-
che die CGrundzielsetzung der Stiftung unterstitzen, dass eine an Gott glaubende Welt eine
bessere Welt sei.« (Sebastian Murken, Religionspsychologie in Deutschland: eine Bestand-
aufnahme, in: WzM 54 [2002],185-196:192). Vgl. auch Marion Schowalter/Sebastian Murken,

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

161


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

der europiische Diskurs ist vielfiltig und kann hier nur ansatzweise umrissen wer-
den. Im weiteren Umfeld theologischer Forschung sind hier neben Veréffentlichun-
gen des Mediziners Arndt Biissing, des Religionswissenschaftlers und Psychologen
Sebastian Murken und der Religionspsychologen Christian Zwingmann und Con-
stantin Klein vor allem die Monographie »Psychologie der Spiritualitit« (2007) des
katholischen Religionspidagogen Anton Bucher sowie die zahlreichen Veroffentli-
chungen des Psychologen Michael Utsch zu nennen. Alle Autoren werden iiber den
engeren gesundheitsbezogenen Diskurs hinaus auch im praktisch-theologischen
Diskurs rezipiert und hiufig zitiert.

Exemplarisch sei hier der Aufsatz »Spirituelle Lebenshilfe« (2008) von Sebasti-
an Murken und Sussan Namini genannt, der im bereits wiederholt genannten in-
terdiszipliniren Sammelband »Individualisierung — Spiritualitit — Religion« (2008)
von Wilhelm Grib und Lars Charbonnier veréffentlicht wurde. Darin zielen Murken
und Namini darauf, das Verhiltnis von Individualisierungsprozessen und der »Zu-
nahme spiritueller Lebenshilfeangebote«®” zu untersuchen. Sie erkliren, wie die zu-
nehmende Verwendung des Begriffs >Spiritualitit« durch einen Bedarf erklirt wer-
den kann. Den Ausgangspunkt dazu bilden Beobachtungen zur gesamtgesellschaft-
lichen und in diesem Zuge auch religiésen Individualisierung. Die gesellschaftliche
Individualisierung erzeugt nach Murken und Namini unter anderem Uberforde-
rung, durch die Menschen »fiir alternative Heilmethoden und spirituelle Sinnange-
bote ansprechbar«®® werden. Indem die Autor*innen also gesellschaftliche Indivi-
dualisierung im Hinblick auf ihre problematischen Aspekte thematisieren, deuten
sie Transzendenzbeziige aller Art — auch >Spiritualitit< und >Religion< — als einen
moglichen Umgang damit. >Spiritualitit« wird hier als Reaktion auf einen Bedarf
beschrieben, der sich aus gesellschaftlichen Entwicklungen ergibt.”

Analog kniipft auch Anton Bucher in seiner Monographie »Psychologie der Spiri-
tualitit« an »Prozesse der Enttraditionalisierung und Individualisierung«**® an, um
dann zahlreiche einschligige Studien und Modelle vorzustellen, welche die positi-
ven Effekte von >Spiritualitit« auf ganz unterschiedliche Aspekte menschlichen Le-

Religion und psychische Gesundheit — empirische Zusammenhinge komplexer Konstrukte,
in: Christian Henning/Sebastian Murken/Erich Nestler (Hg.), Einfithrung in die Religionspsy-
chologie, Paderborn 2003, 138—162: 142.

97  Sebastian Murken/Sussan Namini, Spirituelle Lebenshilfe. Uberlegungen zur Individualisie-
rung und Funktionalisierung gegenwartiger religioser Angebote, in: Wilhelm Grab/Lars Char-
bonnier (Hg.), Individualisierung, Spiritualitat, Religion. Transformationsprozesse auf dem
religiosen Feld in interdisziplinarer Perspektive (Studien zu Religion und Kultur 1), Miinster
2008, 173-186: 175.

98 A.a. 0., 176. Die Dramatik bringen Murken und Namini metaphorisch zum Ausdruck: »rit-
teln«—»eindimmen«—»an Grenzen stofden« (ebd.).

99 Vgl.a.a.0,173.

100 Anton A. Bucher, Psychologie der Spiritualitat, 2., vollst. iiberarb. Auflage Weinheim 2014, 13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

bens nachweisen. Die Ambivalenz des Einflusses von >Religiositit« und >Spirituali-
tatcauf (psychische) Gesundheit wiederum betonen deutlich stirker Christian Zwing-
mann und Constantin Klein, entsprechend dem Titel ihres Sammelbandes »Religiosi-
tit. Die dunkle Seite«.'® Ahnliches gilt fiir den Zusammenhang von >Spiritualititc
und Depressivitit, wie ihn Birgit Weyel und Annette Haufmann darstellen.'®* Ins-
gesamt dominiert eine Darstellung positiver Zusammenhinge zwischen >Spiritua-
lititcund Gesundheit, ohne dass jedoch gegenteilige Befunde ginzlich ausgeblendet
witrden.

2.2 Textgrundlage

Fiir die folgende Analyse soll zum einen die Monographie »Psychotherapie und Spi-
ritualitit« von Michael Utsch im Fokus stehen, die er gemeinsam mit den Psychia-
tern Samuel Pfeifer und Raphael M. Bonelli verfasste. Es werden dazu vor allem die-
jenigen Kapitel des Buches herangezogen, die Utsch selbst verfasste, da seine Verof-
fentlichungen in besonderem Maf? eine Schnittstelle zum praktisch-theologischen
Diskurs bilden. Erginzend werden Argumente aus anderen seiner Verdffentlichun-
gen angefithrt. Daneben wird der Aufsatz »Spiritualitit und Medizin« des Medizi-
ners René Hefti herangezogen, der im praktisch-theologischen Sammelband »Spi-
ritualitit im Diskurs« (2012) von Ralph Kunz und Claudia Kohli Reichenbach verof-
fentlicht wurde. In diesem Band sind zahlreiche der bereits genannten Akteurin-
nen des Diskurses vertreten, wodurch sich hier ein exemplarischer Ankniipfungs-
punkt zwischen medizinischem und praktisch-theologischem Spiritualititsdiskurs
ergibt.

Insgesamt nehmen die Texte von Utsch gréfReren Raum ein, was auch deshalb
notwendig und sinnvoll ist, weil diese zum Thema >Spiritualititc auch in der Prakti-
schen Theologie sehr hiufig zitiert werden.

101 Vgl. Christian Zwingmann/Constantin Klein/Florian Jeserich, »Religiositat: Die dunkle Seite«.
Eine kurze Einfithrung, in: Dies. (Hg.), Religiositat: Die dunkle Seite. Beitrage zur empirischen
Religionsforschung, Minster 2017,11-19: 11. Vgl. dazu auch u.a. Constantin Klein/Cornelia Al-
bani, Religiositat und psychische Gesundheit — empirische Befunde und Erklarungsansatze,
in: Constantin Klein/Henrik Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit — Religion — Spirituali-
tat, Weinheim/Miinchen 2011, 215-245: 215; Christian Zwingmann, Spiritualitit/Religiositat
als Komponente der gesundheitsbezogenen Lebensqualitat?, in: WzM 57 (2005), 68—80: 74.

102 Vgl. Birgit Weyel/Annette HauRmann, Spiritualitit und Depressivitit, in: Birgit Weyel/Beate
Jakob (Hg.) unter Mitarb. von Annette HaufRmann und Stefanie Koch, Menschen mit Depres-
sion. Orientierungen und Impulse fiir die Praxis in Kirchengemeinden, Giitersloh 2014, 19-26:
19-22.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

163


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Psychotherapie: Michael Utsch (2018): Spiritualitat

als anthropologische Kategorie

Als Psychologe ist Utsch am Evangelischen Zentralinstitut fiir Weltanschauungsfra-
gen der EKD in Berlin titig und auflerdem Honorarprofessor an der Evangelischen
Hochschule Tabor. Utsch ist Verfasser bzw. Mitherausgeber zahlreicher Veroffent-
lichungen im Bereich Psychotherapie und Religiositit/Spiritualitit, unter anderem
der Monographie »Religiése Fragen in der Psychotherapie« (2005).

Im Buch »Psychotherapie und Spiritualitit« (2018) verfasste Utsch vor allem die
eher an Grundlagenfragen orientierten Kapitel, welche die Basis fir die folgende
Analyse bilden.'* Als inhaltliche Beschreibung des gesamten Buches nennt Utsch
die Entfaltung von vier Hypothesen: Erstens sollen »Religiositit und Spiritualitit
als wichtige menschliche Erlebens- und Verhaltensweisen [..] Bestandteil einer
ganzheitlichen psychotherapeutischen Behandlung sein«'**.
sich nach Utsch positive psychische Konsequenzen fiir gelebten Glauben sowie
negative fiir negative Gottesbilder.’® Drittens geht Utsch davon aus, dass »spiritu-

Zweitens ergeben

elle Begleitung [..] insbesondere bei der Bewiltigung schwerer Lebenskrisen und
Traumatisierungen unverzichtbar«*® ist und viertens, dass aufgrund der multire-
ligiésen und individualisierten Gesellschaft spirituelle Kompetenz (unter anderem
in Form von Selbstreflexion) sowie religionswissenschaftliche Grundkenntnisse fiir
Psychotherapeut*innen »erforderlich« sind.™”

Das Grundanliegen Utschs besteht darin, die Einbeziehung von Religiositit und
>Spiritualitit« in die Psychotherapie zu begriinden. Dieses Ziel und die Verwendung
des Begriffs »Spiritualitit« sind dabei eng miteinander verbunden. Denn Utsch ver-
steht>Spiritualititcals eine »anthropologische Kategorie«*®, da sich allen Menschen
frither oder spiter die Frage nach dem Sinn stellt bzw. sich Fragen rund um Leid,
Schuld und Tod ergeben.'® Er stellt zwar keine eigene Definition von >Spirituali-
titcauf, verkniipft allerdings >Spiritualitit« und »Sinn«"°, sodass ein Verstindnis in
Anlehnung an das von ihm wiederholt zitierte Spiritualititsverstindnis der Weltge-
sundheitsorganisation WHO naheliegt:

103 Michael Utsch/Raphael M. Bonelli/Samuel Pfeifer, Psychotherapie und Spiritualitit. Mit exis-
tenziellen Konflikten und Transzendenzfragen professionell umgehen, 2., vollst. iiberarb. u.
erw. Auflage Berlin 2018. Die von ihm verfassten Kapitel werden nachfolgend unter seinem
Namen zitiert als »Utsch, Psychotherapie und Spiritualitit«.

104 Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 8.

105 Vgl. ebd.

106 Ebd.

107 Vgl. ebd.

108 A.a.O,22.

109 Vgl.a.a.0, 256.

110 A.a. 0, 3.6.16f.24.30, sowie an vielen anderen Stellen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

»Nach der WHO ist jeder Mensch spirituell, weil er sich spatestens angesichts
des Todes existenziellen Fragen stellen muss und Erfahrungen im Umgang damit
macht. Spiritualitit wird als die Reflexion der Erfahrungen verstanden, die im
Umgang mit existenziellen Krisen gemacht werden.«™

Verbunden sind religiose, spirituelle und sikulare Glaubenshaltungen nach Utsch

iiber die Frage nach dem Sinn."™

113

Will Psychotherapie also »den ganzen Men-
schen«® im Blick haben, muss sie offen fiir >Spiritualitit« und ihre Verkniipfung

mit der Frage nach »Sinn« sein.

Medizin: René Hefti (2012): Spiritualitat im biopsychosozialen Modell
Der Mediziner René Hefti war Chefarzt der christlichen »Klinik SGM Langenthal«in
der Schweiz und iibernahm 2016 die hauptamtliche Leitung des dort angesiedelten
»Forschungsinstituts fiir Spiritualitit und Gesundheit« (fisg)."* Die Klinik hat das
Ziel, »psychische Krankheiten ganzheitlich zu behandeln. Die Behandlungsangebo-
te orientieren sich deshalb am biopsychosozialen Modell und beziehen auf Wunsch
der Patientin oder des Patienten auch die spirituelle Komponente mit ein.«* Text-
basis fiir die folgende Analyse bildet Heftis Text »Spiritualitit und Medizin« (2012)
aus dem Sammelband »Spiritualitit im Diskurs« von Ralph Kunz und Claudia Kohli
Reichenbach.

Der formale Ausgangspunkt seiner Darstellung ist fiir Hefti das Wachstum der
»Religion, Spirituality and Health«-Forschung (RSH-Forschung) — besonders in den
USA, in jiingerer Zeit auch im deutschsprachigen Raum."® Mit einem umfangrei-

1M A.a.0, 22 (dhnlichaucha.a.0., 31).

112 Vgl a.a.0, 32 unter Verweis auf Jirgen Straub, Religiéser Glaube und sikulare Lebensfor-
men im Dialog. Personale Identitat und Kontingenz in pluralistischen Gesellschaften, Gie-
Ren 2016.

113 Utsch, Psychotherapie und Spiritualitit, 257. Utsch spricht wie Hefti von der »bio-psycho-so-
zial-spirituellen Einheit« (a.a.0., 10).

114 Vgl https://www.rish.ch/de/institut-fisg/geschichte [Abruf am 13.01.20].

115 https://klinik-sgm.ch/klinik-sgm/ueber-uns/ziel-und-leitbild.html [Abruf am 13.01.20]. Auf
der Startseite steht in etwas anderen Worten: »Wir behandeln unsere Patientinnen und Pati-
enten auf der Basis einer wissenschaftlich orientierten, fachlich fundierten und menschlich
engagierten Medizin. Unsere fachliche Kompetenz ist mit einem ganzheitlich-christlichen
Menschenbild verbunden. [..] Als wissenschaftliches Grundkonzept greifen wir auf das er-
weiterte biopsychosoziale Modell zuriick, welches die Spiritualitit des Menschen miteinbe-
zieht. Glaube, Religiositdt und Spiritualitit bilden dabei eine vierte, eigenstindige Dimen-
sion, die mit den anderen drei Bereichen in einer Wechselbeziehung steht. Alle vier Dimen-
sionen zusammen — Korper, Psyche, soziales Umfeld und Spiritualitit — stellen so ein ganz-
heitliches Menschenbild dar.« (http://www.klinik-sgm.ch/ [Abruf am 13.01.20]).

116 Vgl. René Hefti, Spiritualitit und Medizin. Ein empirischer Beitrag zur Spiritualitatsfor-
schung, in: Ralph Kunz/Claudia Kohli Reichenbach (Hg.), Spiritualitat im Diskurs. Spiritua-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

165


https://www.rish.ch/de/institut-fisg/geschichte
https://klinik-sgm.ch/klinik-sgm/ueber-uns/ziel-und-leitbild.html
http://www.klinik-sgm.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rish.ch/de/institut-fisg/geschichte
https://klinik-sgm.ch/klinik-sgm/ueber-uns/ziel-und-leitbild.html
http://www.klinik-sgm.ch/

166

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

chen Textabschnitt zu empirischen Ergebnissen der RSH-Forschung zielt er darauf,
»Moglichkeiten und Grenzen dieses Ansatzes aufzuzeigen«'”.

Inhaltlich besteht Heftis Ausgangspunkt darin, dass Religion die Frage nach
dem Heil bearbeitet und Heil und Heilung wiederum - wie fiir ihn im Handeln

"8 Oder anders formuliert: Es geht

Jesu ersichtlich — zusammenhingen kénnen.
ihm um »Religion und Spiritualitit als salutogene[] Wirkfaktoren«*. In diesen
Kontext der »religionsbezogenen Gesundheitsforschung«'*® bettet Hefti seine
Uberlegungen zur Bedeutung von »>Spiritualititc ein. Denn >Spiritualititc ist fiir
ihn die »heilsame Tiefendimension des Menschen und [...] Bezogenheit auf eine

1. Er versteht sie als anthropologische Dimension und als

letzte Wirklichkeit«
zunehmend unabhingig von institutionell gebundener Religion und Konfession."*

Als Fazit formuliert Hefti ein »Plidoyer fiir ein erweitertes biopsychosoziales
Modell [...], das der religiésen und spirituellen Dimension im klinischen Alltag ei-
nen Platz einriumt«'*®. Dessen praktische Umsetzung im klinischen Kontext er-
folgt fir ihn im Ansatz der Spiritual Care, »in dem die Seelsorge oder spirituelle
Begleitung im interdiszipliniren Team einen gleichwertigen und gleichberechtig-
ten Platz einnimmt wie die anderen Gesundheitsdisziplinen und diese auch hin-

sichtlich des Umgangs mit spirituellen Bediirfnissen anleitet.«*** >Spiritualitit« ist
fiir ihn ein wichtiger Bestandteil, den es im Hinblick auf Gesundheit zu beriicksich-

tigen gilt.
2.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

Die zentrale Argumentationslinie in diesem Diskurs ergibt sich aus drei Denkfi-
guren, die eng mit der Rede von >Spiritualitit« verbunden sind. Dies ist erstens
die Benennung eines Bedarfs an Beriicksichtigung von »Spiritualitit« fir physische
und psychische Therapie. Zweitens trigt dabei >Spiritualitit< selbst deutlich die
Konnotation der »positiven Effekte<, mit denen die Beschiftigung mit >Spiritualitt<
begriindet wird. Und drittens schlieRlich zeigt sich eine Verkniipfung des eigenen

litatsforschung in theologischer Perspektive (Praktische Theologie im reformierten Kontext
4), Zirich 2012, 241-261: 241—243.

117 A.a.0, 250. Bis auf minimale methodische Kritik an den verschiedenen Studien unterbleibt
dies jedoch weitgehend.

18 Vgl.a.a.0, 242.

19 A.a.0,241.

120 A.a. 0, 242 [im Original hervorgehoben].

121 A.a. 0, 243.

122 Vgl. ebd.

123 A.a.0, 260.

124 A.a. 0., 261.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

christlichen Standpunkts mit einer Kritik an Tradition und Kirche. Diese drei
Denkfiguren gilt es nun, im Einzelnen darzustellen.

2.3.1 Bedarf
Den argumentativen Ausgangspunkt im Hinblick auf >Spiritualitit< bildet in den
analysierten Texten die Denkfigur des Bedarfs.

So leitet Utsch die Notwendigkeit, sich im Bereich der Psychotherapie mit
>Spiritualitit« zu befassen, aus dem von ihm wahrgenommenen Widerspruch von
Tabuisierung einerseits und Bedarf an >Spiritualitit« in der Psychotherapie ande-
rerseits ab. Denn es lasse sich eine weitgehende Ausblendung der Thematik in der
deutschsprachigen Psychotherapieforschung feststellen.”” Die Ursache hierfiir
sieht Utsch darin, dass man im Gegensatz zur US-amerikanischen Begriffsverwen-
dung in Deutschland mit >Religion< und »>Spiritualitit« eher auflergewshnliche bis
fragwiirdige Phinomene verbinde, an denen eine den Alltag betreffende Psycholo-

126 Auch nimmt Utsch ein unter Psychotherapeut*innen

*7 im Hinblick auf religidse und spirituelle Themen wahr,

gie wenig interessiert ist.
verbreitetes »Unbehagen«
da diese »sich fachlich dafiir nicht zustindig und ausgebildet«?® fithlen und »die
damit verbundenen tief verwurzelten Werthaltungen und Weltbilder therapeutisch
schwer zuginglich sind«**. Bis heute dauert dabei nach Utsch teilweise ein »blinder
Fortschrittsoptimismus der wissenschaftsgliubigen und technikbesessenen Mo-
derne«° an, der sich schon in der religionsablehnenden Haltung von bedeutenden
historischen Protagonisten der Psychotherapie wie Sigmund Freud und Albert
Ellis finde.”" Alle diese Griinde fithren nach Utsch dazu, dass >Spiritualitit< in der
deutschsprachigen Psychotherapie kaum bzw. gar keine Rolle spielt.

Dem stellt Utsch seine Beobachtung eines wachsenden Bedarfs entgegen. So sei der

132 133

»Fortschrittsoptimismus«”* heute »zerbrochen«'** und es werde erkannt, dass alle

Menschen »sich irgendwann einmal existenziellen Fragen stellen und — im weites-

* miissen. Dementsprechend geht Utsch

ten Sinne - religiése Fragen beantworten«
davon aus, dass »in den alltiglichen Behandlungen zunehmend mehr religiose und

spirituelle Bediirfnisse der Patienten thematisiert werden«*, auch weil Menschen

125 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 2.
126 Vgl.a.a0,,3.

127 A.a.0,8.

128 Ebd.

129 Ebd.

130 A.a.0.,17.

131 Vgl.a.a0,76.

132 A.a.0,17.256.

133 A.a.0O,, 256.

134 A.a.0.,17.

135 A.a.0,38. Empirisch wird diese These hier nicht belegt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

167


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

sich mit diesen Fragen »zunehmend«*® an Therapeut*innen wenden. >Spiritualititc
gilt ihm, wie bereits oben erwihnt als »anthropologische Kategorie«”.

Aus diesem Gegensatz der Tabuisierung von und des Bedarfs an >Spiritualitit«

18 auf den »noch

141

in der Psychotherapie ergibt sich fiir Utsch ein »Nachholbedarf«

nicht lange«™?, »in den letzten Jahren«'*° und »erst seit Kurzem«
142,

der »spiritu-
al turn«'** auch in der deutschsprachigen Psychotherapie(forschung) reagiere. Mit
diesen Begriffen ebenso wie mit dem oben beschriebenen Gegensatz und dem wie-
derholt genannten »zunehmend« bringt Utsch argumentativ und sprachlich eine
gewisse Dynamik bzw. Dringlichkeit der Thematik zum Ausdruck.

Die Einbeziehung von >Spiritualitit« in die Psychotherapie umfasst fiir Utsch
verschiedene Ebenen. Auf einer ersten geht es darum, dass Psychologie und Psy-
chotherapie >Spiritualitit« iiberhaupt als zugehirige Dimension wahr- und ernstneh-
men. Dies impliziert erstens — im Bewusstsein um die Weite des Begriffs — bei Pa-

tient*innen von einer »Vielfalt der Spiritualititen«'#

auszugehen, was eine prizise
Anamnese notwendig macht, um zu kliren, was Patient*innen jeweils unter »Spiri-
tualitit« verstehen.** Zweitens geht es darum, dass Therapeut*innen iiber ausrei-

chend »Einfithlungsvermégen und Sprachfihigkeit«%

verfiigen.

Eine zweite Ebene der Einbeziehung von >Spiritualitit«in die Psychotherapie ist
fiir Utsch die Frage nach spirituellen Interventionen in der Psychotherapie. Den Aus-
gangspunkt der Argumentation Utschs bildet dabei das gesetzlich geregelte Neu-
tralitits- und Abstinenzgebot von Psychotherapeut®innen, das allen Patient*innen

146

gleichen Zugang zu Therapieangeboten garantierten soll."** Davon ausgehend stellt

136 A.a.O., 89. Empirisch wird diese These hier nicht belegt.

137 A.a. 0,22

138 A.a.0.,8,25,135.

139 A.a.0,21.

140 A.a.0,31.

141 A.a.0,21,76.

142 A.a. 0., 76. An anderer Stelle formuliert er, >Spiritualititc sei inzwischen ein wichtiger »Leit-

begriff der Gesundheitsforschung« (a.a.0., 32). Utsch stellt dabei der religionsablehnenden
Moderne mit den Worten (abgetan —zementiert—diagnostiziert, tabuisiert, abgewertet) die
aktuelle Situation nach dem »spiritual turn« (differenzierter, positiver, wegweisend, bemer-
kenswert) gegeniiber (vgl. a.a.0., 76).

143 A.a.0,34.

144 Vgl.a.a.0.,,39.

145 Vgl. ebd. Dazu »mussen diesbeziigliche therapeutische Kompetenzen in Selbsterfahrung
und Weiterbildung eingeiibt werden« (a.a.0., 61).

146 Vgl. Utsch, a.a.0., 88. Auflerdem diene die Unterscheidung von Religion und Therapie, von
Heil und Heilung bzw. von Guru und Therapeut®in (vgl. a.a.0., 88.128f) dazu, »Risiken eines
ideologischen Machtmissbrauchs« (a.a.0., 129) zu vermeiden. Auch kénne es bei einem Fo-
kus auf spirituelle Aspekte letztlich zur Abwehr des eigentlichen Problems durch Patient*in-
nen kommen, es konnte keine Passung zwischen Therapeut*in und Patient*in bestehen und

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Utsch die Argumente, die fiir eine Integration spiritueller Interventionen in die Psy-
chotherapie sprechen, dann ausfithrlich dar.'*” Utschs eigene Position zur Integra-
tion spiritueller Interventionen in die Psychotherapie bleibt etwas uneindeutig, da
eran anderer Stelle wiederum explizit fiir Zuriickhaltung im Hinblick auf spirituelle
Interventionen plidiert.*®

Abschliefiend sei darauf hingewiesen, dass Utsch in Verdffentlichungen im
theologischen Kontext noch weitere Aspekte nennt, die diesen Zusammenhang be-
treffen. So bewertet er dort erstens die wachsende Bedeutung von Psychologie und

49 quftreten,

Psychotherapie, die heute als »Sinngeber und Orientierungsmafistab«
kritisch, weil diese so den Status einer »Ersatzreligion« annehmen.” In diesem
Sinn kritisiert er an der Psychologie »ihre zum Teil mafilose Selbstiiberschitzung

51 Ohne Korrektiv »kann

und ihre Anfilligkeit fir ideologische Heilsversprechen«
Psychologie selbst in den Status einer Religion gelangen, dem sie methodisch nicht
gerecht werden kann«’**. Bei der Frage nach dem Bedarf einer Einbeziehung von

>Spiritualitit« in die Psychotherapie geht es Utsch also auch darum, der Psychologie

schlief}lich seien die Wirkfaktoren von spirituellen Interventionen kaum empirisch tiberpriif-
bar (vgl. a.a.0., 88).

147 Neben den bereits genannten Argumenten von >Spiritualitdtc als anthropologische Katego-
rie und dem Verweis auf positive Konsequenzen von >Spiritualitit< in Bezug auf Ressour-
cen, Selbstwert und Resilienz fiihrt Utsch hier an, dass »>Spiritualitat« die therapeutischen
Moglichkeiten und Methoden erweitert und dass eine Passung der >Spiritualitit< von The-
rapeut®in und Patient*in das Arbeitsbiindnis starken kann, was besonders fir hochreligiose
Patient*innen gilt (vgl. Utsch, a.a.0., 88f). Fiir Utsch ergibt sich daraus: »Uber eine religios-
spirituelle Grundhaltung hinaus scheint es in bestimmten Fillen méglich und indiziert zu
sein, konkrete religiose Praktiken und spirituelle Elemente in eine traditionelle Behandlung
einzubinden. Eine spirituelle Psychotherapie erfordert eine ausgewogene Balance zwischen
Profession und Konfession. Denn niemand will zuriick ins Mittelalter und sich bevormunden
und indoktrinieren lassen. Aber andererseits sind existenzielle Lebensfragen nicht fachlich,
sondern nur glaubig zu beantworten. Wie ein aufgeklarter Transzendenzbezug oder konkret
einereflektierte Gottesbeziehung heute aussehen kann, dartiber lohntsich der fachiibergrei-
fende Erfahrungsaustausch!« (a.a.0.,133).

148 Vgl.a.a.0,,138.

149 Michael Utsch, Religion und Psychologie, in: Birgit Weyel/Wilhelm Grab (Hg.), Religion inder
modernen Lebenswelt. Erscheinungsformen und Reflexionsperspektiven, Gottingen 2006,
296-314: 311.

150 Vgl. Michael Utsch, Crenzen der Psychotherapie — Chancen der Seelsorge, in: Ders. (Hg.),
Wenn die Seele Sinn sucht. Herausforderung fir Psychotherapie und Seelsorge, Neukirchen-
Vluyn 2000, 86—102: 89. Utsch sieht hier einen »Trend von psychologischer Heilbehandlung
zu spiritueller Heilsvermittlung« (ebd.).

151 Utsch, Religion und Psychologie, 313.

152 A.a.0.,314.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

169


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

ein Korrektiv zu geben, anhand dessen diese ihre Ziele und Grenzen im Hinblick auf
Arbeitsmethoden und therapeutische Beziehung festlegen kann.™

Auch der Mediziner Hefti arbeitet mit der Denkfigur des >Bedarfs< an >Spiritua-
litdtcin der medizinischen Forschung. Dabei hebt er weniger auf einen diesbeziigli-
chen Mangel ab, sondern stellt vielmehr ausfiihrlich dar, dass und wie die Forschung
in diesem Bereich zunimmt."* Die Denkfigur des >Bedarfs« zeigt sich indirekt im

155 am Ende

abschlieRenden »Plidoyer fiir ein erweitertes biopsychosoziales Modell«
seines Textes. Denn die »spirituellen Bediirfnisse, Note und Ressourcen«*> von Pati-
ent*innen gilt es nach Hefti durch die Organisationsform »Spiritual Care«, konkret
durch »spirituelle Anamnese, sensibel zu erheben und ggf. gleichberechtigt in den
Behandlungsansatz zu integrieren.”’” Dieses Argument entspricht der in Kap. II1
dargestellten Denkfigur >Mehrdimensionalitit< im thematischen Kontext von Spi-
ritual Care. Argumentativer Ausgangspunkt ist der Bedarf an »Spiritualitit<von Pa-
tient*innen.

Auch zu Beginn seines Textes zeigt sich die Zielrichtung seiner Argumentati-
on bereits da, wo Hefti die RSH-Forschung mit der Verbindung von Heil und Hei-
lung im Wirken Jesu begriindet: »Damit haben heilsame Auswirkungen des Glau-
bens durchaus ihren legitimen Platz auch in der Medizin.«"*® Gegen anderslautende
Argumente zielt er auf die Einbeziehung von Religiositit und »Spiritualitit« in die

medizinische Forschung und Therapie.””

153 Vgl.a.a.0.,,309. Umgekehrt kann Psychotherapie nach Utsch u.a. eine kritische Realitatsprii-
fung vornehmen und krankmachende Gottesbilder, den Zusammenhang von Eltern- Selbst-
und Gottesbild beschreiben sowie Narzissmus enttarnen (vgl. Michael Utsch, Psychologisie-
rung der Religion oder Spiritualisierung der Psychologie? Chancen und Grenzen empirischer
Religionspsychologie, in: Wilhelm Grab/Lars Charbonnier [Hg.], Individualisierung — Spiri-
tualitat—Religion. Transformationsprozesse auf dem religiésen Feld in interdisziplinarer Per-
spektive [Studien zu Religion und Kultur 1], Berlin/Miinster 2008, 187—206: 206). Vgl. dazu
auch Michael Utsch, Evangelische Spiritualitat und Psychologie, in: Peter Zimmerling (Hg.),
Handbuch Evangelische Spiritualitit (Bd. 2), Gottingen 2018, 168—190: 176f).

154 Vgl. Hefti, Spiritualitit und Medizin, 241-143.

155 A.a.0,260.

156 A.a.0O.,261.

157 Vgl ebd.

158 A.a. 0., 242 [Hervorhebungen: K. D.].

159  Sachlich wiirde das Argument auch ohne die Partikel »durchaus« und »auch« funktionieren.
Bei aller Befiirwortung der Integration von>Spiritualitit< in das biopsychosoziale Modell sei
erwdhnt, dass Hefti auch Aspekte benennt, die auch Zuriickhaltung erkennen lassen: So weist
er erstens darauf hin, dass Heilung mit Heil zusammen hiangen konnen (vgl. ebd.). Zweitens
betonter, dass im Patientenkontakt darauf geachtet werden muss, ob diese religiose bzw. spi-
rituelle Fragen thematisieren wollen und welche Begriffe sie hierzu verwenden (vgl. a.a.0,,
245.261). Und schlieRlich betont er die Grenzen der eigenen Berufsgruppe: »Als Fachleute im
Gesundheitswesen sind wir keine Seelsorger und missen unsere Grenzen kennen.« (a.a.0.,
261). Es bleibt hier jedoch offen, wie er dies konkret meint.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Dabei kann Hefti durch seine quasi synonyme Verwendung der Begriffe >Re-
ligiositits, >Spiritualitit« und >Glaube« die Thematik inhaltlich sehr offen und in
Anpassung an das Vokabular der jeweiligen Patient*innen angehen.’*® Er argu-
mentiert mit einem allgemeinen Bediirfnis nach >Spiritualititc auf individueller
Ebene, die von einzelnen Menschen unterschiedlich wahrgenommen und zum
Ausdruck gebracht werden kann. Auf dieser Basis fragt Hefti Patient*innen explizit
nach der Bedeutung von »>Religiositit« und >Spiritualitit« fiir ihre Krankheitsbe-
wiltigung, was seinem erweiterten vierdimensionalen biopsychosozialen Modell
entspricht. Zugleich macht er deutlich, dass dabei zu beriicksichtigen ist (»dann
miissen wir das unbedingt respektieren<®), wenn »der Patient nicht iiber religiése
Belange sprechen will<'®*. Diese starke Formulierung (»miissen«, »unbedingt«)
wird notwendig, da er >Religions, >Spiritualitit« und >Glaube« zentrale Bedeutung
fiir die Gesundheit zuschreibt.

Insgesamt wird die Thematisierung von >Spiritualitit« also bei Utsch und Hefti
nicht wie in den bislang analysierten Diskursen nur damit begriindet, dass die For-
schung in diesem Bereich stetig zunimmt oder dass von Seiten des Gesundheitssys-
tems Interesse an der Thematik bekundet wird. Vielmehr wird der Bedarf an >Spiri-
tualitit« anthropologisch verortet und damit eine Notwendigkeit der Beschiftigung
mit >Spiritualitit« in Forschung und Praxis begriindet.

2.3.2 Positive Effekte
Daneben zeigt sich eine zweite Denkfigur hinsichtlich der Rede von >Spiritualitits,
die den Begriff eng an das Argument der >positiven Effekte< bindet. Erhebung, Ana-
lyse und Beriicksichtigung von >Spiritualitit« sind demnach angezeigt, da»>Spiritua-
litdtc zu positiven Effekten fithrt, was die Gesundheit von Menschen angeht. Diese
Argumentationsstruktur bildet in den empirisch arbeitenden Disziplinen Psycho-
logie und Medizin das typische Grundmuster. Hefti formuliert dementsprechend:
»Evidenz ist heute das bestimmende Paradigma in der Medizin.«'** Das Besondere
im Kontext »>Spiritualitit«ist, dass die Autoren mit der hier dargestellten Denkfigur
das komplexe Phinomen »Spiritualitit« strikt dem Paradigma der empirischen Wir-
kungsforschung zuordnen und einer Begriffsdefinition im Vergleich dazu weniger
Bedeutung zuschreiben als dies in anderen Spiritualititsdiskursen der Fall ist.

Bei Utsch bildet der Verweis auf empirische Forschung das zweite zentrale Argu-
ment fiir sein Hauptanliegen der Integration von »Spiritualitit< in die Psychothera-

160 Vgl.a.a.0., 245.

161 A.a.0., 261 [Hervorhebungen: K. D.].
162 Ebd.

163 A.a.O., 250.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

m


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

pie.’®* Denn die entsprechenden Ergebnisse dienen ihm als Ausgangspunkt fiir das
Argument, dass >Spiritualitit« fiir Psychotherapie deshalb von Bedeutung sei, weil
sie positive Auswirkungen auf Patient*innen haben kann. Utsch verweist hier wie-
derholt vor allem auf Ergebnisse, die >Spiritualitit« und/oder >Religiositit« als Res-
source erweisen.’® In diesem Zusammenhang fillt auf, dass Utsch mit einer Gegen-
tiberstellung von einseitig positiv dargestellten Ergebnissen in US-amerikanischer
Religionspsychologie — und damit verbundener Euphorie im Hinblick auf positive
Wirkungen von >Spiritualitit« — und der im europdischen Kontext iiblichen allge-
meinen Ablehnung von Religion in der psychologischen Forschung arbeitet.’* Sei-
ne eigene Herangehensweise bietet Utsch dabei als Mittelweg an: Bei der Spiritua-
litatsforschung gehe es um alltigliche Erfahrungen, deren empirische Konsequen-
zen in all ihrer Ambivalenz wahrzunehmen seien.'” Darstellung und Interpretation
konkreter Ergebnisse zeigen dabei jedoch, dass er selbst die positiven Konsequenzen
von »>Spiritualitit« fiir bedeutender erachtet.*®

Auch Utschs drittes — in diesem Fall gesellschaftsbezogenes — Argument fiir die
Beriicksichtigung von »>Spiritualitit« im Kontext psychotherapeutischer Forschung
bewegt sich im Bereich des Denkmusters der spositiven Effekte«: Ausgangspunkt ist
seine These, dass »Religiositit eine Siule der Kultur«**® bilde, wobei er wiederholt

170

die Stichworte »Kultur« und »kultursensibel«7° mit einer negativ emotionalisieren-

den Darstellung von Migration und multikultureller Gesellschaft verbindet, indem
er die europdische Gesellschaft als »durch beachtliche Migrationsbewegungen ge-

171

kennzeichnet«'”* beschreibt und diese Einschitzung mit einigen negativ konnotier-

ten Assoziationsketten verbindet.””” Im Hinblick auf die Frage nach »>Spiritualitit«

164 Utsch bezeichnet diese als »beeindruckende Fakten« (Utsch, Psychotherapie und Spirituali-
tat, 136) oder »Tatsachen« (a.a.0., 2).

165 Vgl. unter anderem a.a.0.,18.24.30.38.

166 Vgl. a.a.0., 4f. Als Beispiel dient ihm Osterreich, wo »esoterische Inhalte, spirituelle Rituale
und religiose Methoden in der Psychotherapie offiziell verboten« (a.a.0.,136; vgl. auch a.a.0.,
7) sind. Utschs Cegenargument: »Das rigide Verbot tragt der aktuellen Forschungslage nicht
Rechnung und iibergeht die Ressource Religiositat und Spiritualitat bei manchen Patienten«
(a.a.0.,136f). Er fordert eine differenzierte Sichtweise auf empirische Ergebnisse und dass vor
vorschnellen Urteilen gewarnt werden »muss« (a.a.0., 5).

167 Vgl.a.a.0, 3-s.

168 Vgl.z.B.a.a.0., 2-5.24f130f.133f.

169 A.a.O,2.

170 A.a. 0., 2.6.und wiederholt in Kap. 6 »Herausforderungen einer kultursensiblen Psychothe-
rapie« (a.2.0., 59-72).

171 A.a. 0, 6.

172 Diese Vorgehensweise halte ich fiir problematisch. Utsch verknipft z.B. die Begriffe »fremdx,
»anders« und »muslimisch« (vgl. a.a.0., 6) sowie Begriffe wie »Flichtlingskrise« (a.a.0., 61),
»Fliichtlingswelle« (a.a.0., 137, 257) mit quantitativen Wertungen wie »beachtliche Migra-
tionsbewegungen« (a.a.0., 6) und der These »Die hohe Zahl von Migranten zieht bei uns

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

in der Psychotherapie leitet Utsch hieraus zweierlei ab: So seien zum einen »kul-
tur- und religionssensible Psychotherapeuten gefragt, vorhandene religiése oder
spirituelle Ressourcen der Patienten zur Verarbeitung ihrer Krisenerfahrungen und
Traumatisierungen zu aktivieren und in die Behandlung einzubeziehen.«'”® Zum
anderen fordert Utsch Psychotherapeut*innen und Seelsorger*innen dazu auf, »Lo-
sungsvorschlige fur gesellschaftliche Krisen zu machen und ihr Expertenwissen da-
zu einzusetzen, besser zu kommunizieren sowie Konflikte prizise wahrzunehmen
und zu bewiltigen«'”*. Im Hinblick auf die Frage nach >Spiritualitit« macht diese
Darstellung deutlich, dass Utsch hier ein negatives gesellschaftliches Szenario kon-
struiert, vor dessen Hintergrund er wiederum spositive Effekte< durch die Beriick-
sichtigung von »Spiritualitit« in der Psychotherapie verspricht.

Auch der Mediziner Hefti argumentiert auf Basis der Denkfigur spositive Effek-
te«. Er gibt mit dem Untertitel seines Aufsatzes die Argumentationsrichtung des-
selben an: »Ein empirischer Beitrag zur Spiritualititsforschung«. Im Verlauf des
Textes prazisiert er diese Richtung inhaltlich so, dass es ihm um »heilsame Auswir-
kungen des Glaubens«'”®
und Spiritualitit als salutogene[] Wirkfaktoren«”® geht. Auch bei ihm stehen folg-
lich >positive Effekte< im Zentrum der Argumentation und bilden so eine zentrale

und deren Verbindung mit der Medizin bzw. um »Religion

Konnotation des Begriffs »Spiritualitit« selbst.

Diese positiven Effekte stellt Hefti im Verlauf der Argumentation sogar als
so pragend heraus, dass er im Anschluss an den US-Forscher Harold G. Koenig
fiir die empirische Forschung den Begriff »Spiritualitit< zugunsten von Religion/
Religiositit meidet. Hefti begriindet dies mit der Uberschneidung von >Spirituali-
titcund »Dimensionen des seelischen Wohlbefindens«”” und der daraus folgenden

178

Schwierigkeit, >Spiritualitit« trennscharf messen zu kénnen.””® Dieses Vorgehen

splrbare gesellschaftliche und kulturelle Veranderungen nach sich« (a.a.0., 69). Dem stellt
er »unsere Kultur« und »unsere Gesellschaft« (beides a.a.0., 61) gegeniiber und beschreibt
damit ein statisches und von klaren Grenzen markiertes Konzept von Gesellschaft und Kul-
tur. Dementsprechend erfolgt eine Verkniipfung der Begriffe »Fliichtlingswelle« (a.a.0., 257),
»Krisen« (a.a.0., 257) und »Konflikte« (a.a.0., 257). Eine dhnliche Assoziationskette findet sich
mitden Begriffen: »die deutsche Gesellschaft—ethnisch bunter—vielfiltiger—ausléandischer
Pass — Ballungszentren — deutlich hoher — Schatzungen — illegal — Alarm geschlagen — Sozi-
alhilfe — Berufsabschluss — demografische Zeitbombe tickt — kommen schon 72 % der unter
Dreijahrigen aus Migrantenfamilien — diese Fakten — Belastung fiir das Gesundheitssystem«
(a.a.0,, 68f).

173 A.a.0,6.61.

174 A.a.0., 257.

175  Hefti, Spiritualitit und Medizin, 242.

176  A.a.0.,241.

177 A.a.0, 249.

178 Dem entspricht, dass grundlegende Literatur den Begriff ebenfalls nicht nennt, dass auch
Hefti am Ende seines Textes nicht von RSH-Forschung, sondern von »Religion and Health«

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

173


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

hat zwei zentrale Konsequenzen: Einerseits impliziert ein weit gefasster Spirituali-
titsbegriff einen sehr eng gefassten Religionsbegriff. Dies zeigt sich bei Hefti z.B.
in einem Schaubild, bei dem Religion ein Teil des grofien Feldes »spirituality« ist,
das seinerseits auch Begriffe wie meaning, purpose und connectedness etc. um-
fasst.””” Andererseits will Hefti fiir die empirische Forschung zwar ausschlieflich
den Begriff »Religion« verwenden. Dennoch verwendet er >Religion< und »>Spi-
ritualititc sowohl synonym als auch additiv und alternativ.'®® So ergibt sich in
Heftis Argumentation eine Unschirfe, was die Verwendung der unterschiedlichen
Begriffe angeht. Entscheidender als eine prizise Begriffsbestimmung ist fir ihn
offensichtlich, dass sich positive Effekte erkennen lassen — unabhingig davon, wie
>Religion< und »Spiritualitit« exakt definiert werden.

Insgesamt zeigt sich in diesem Subdiskurs also an zentraler Position die Denk-
figur >positive Effektec, wo es um »>Spiritualitit« geht. >Spiritualititc wird dabei wie-
derholt als inhaltlich sehr offener Begriff verstanden, ohne ihn exakt zu definieren.
In Kombination mit der Denkfigur des Bedarfs ergibt sich so ein starkes Argument
fiir die Integration von >Spiritualitit« in die Therapie, da >Spiritualitit« positive Ef-
fekte zugeschrieben werden und ein allgemeiner Bedarf an ihr bestehe.

2.3.3 Christlicher Standpunkt und Kirchenkritik

Eine dritte Denkfigur erginzt die Argumentationslinie dieses Diskurses. Denn wih-
rend sowohl Utsch als auch Hefti explizit einen inhaltlich weiten Spiritualititsbe-
griff vertreten, lisst sich ihr Anliegen als Einsatz insbesondere fiir christliche >Spi-
ritualitit«lesen. Zur Begriindung ihrer Argumentationsweise rekurrieren beide auf
die doppelte Traditionslinie der Begriffsentwicklung von >Spiritualitit«.

Utsch niitzt dabei die Vieldeutigkeit der Rede von >Spiritualitit« und weist auf
die doppelte Traditionslinie des Begriffs hin: Der nicht-theistisch verstandene, rein
individuumsbezogene und anthropozentrisch-immanente Begriff von >Spirituali-
titc als Verbundenheit mit etwas Heiligem komme aus der angelsichsischen Tra-
dition. Der Spiritualititsbegriff aus der romanischen Tradition, konkreter aus der
franzosischen Ordenstheologie, verstehe hingegen >Spiritualitit« als Leben aus dem
Geist Gottes und sei damit theistisch-christlich zu deuten.’ Utschs eigene Positio-
nierung zeigt sich an der Beschreibung von >Spiritualitit« als »urspriinglich zentra-
les Konzept des christlichen Glaubensvollzugs«, das heute »jedoch weitgehend von

Forschung« (a.a.0., 250) spricht, sowie schliefRlich, dass Hefti als Messmodell den oben be-
reits dargestellten R-S-T von Huber heranzieht, der ebenfalls die Rede von>Spiritualititcmei-
det (vgl. dazu a.a.0., 245-248).

179 Vgl.a.a.0.,, 249.

180 Synonym: a.a.0., 253.256. Additiv: a.a.0., 261. Alternativ: a.a.0., 257f (mit einer unscharf be-
griindeten Assoziation von angeblich »ethnischen« Einfliissen). Auch die Verwendung der
Begriffe in Schaubildern und Text weicht teilweise voneinander ab (vgl. a.a.0., 256.260).

181 Vgl. zu dieser Unterscheidung Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 32f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

182 werde. Indem er einer-

der New-Age-Bewegung und der Esoterik vereinnahmt«
seits mit dem Begriff >Spiritualitit« den der >Religion/Religiositit« vermeidet, setzt
er ein Signal der Offenheit fir die unterschiedlichsten Deutungen von>Spiritualitit<
und kniipft an die anthropologische Dimension von >Spiritualitit« an.”®® Er selbst
hat zugleich andererseits besonders die christliche Tradition im Blick. Wenn Utsch
sich folglich mit Verve fir eine Einbeziehung von >Spiritualitit« in Psychotherapie
einsetzt,”® dann gilt dies zumindest auch dezidiert fiir deren christliche Auspri-
gung.

Hefti stellt die Begriffsgeschichte von »Spiritualitit« #hnlich vor, allerdings ohne
sie wie Utsch zu bewerten.™ Vielmehr betont er, dass Selbstbezeichnungen als >re-
ligiés< und »spirituell sich tiberlappen kénnen und es im Einzelfall genau darauf zu
achten gilt, was mit welchem Begriff gemeint ist.”®¢ Er selbst geht davon aus, dass
>Spiritualitit« sowohl eine Abgrenzung von religiésen Traditionen meinen kann als
auch eine besondere Akzentuierung derselben.”®’ Fiir die Begriffsgeschichte rekur-
riert er auf theologische Lexika, fir den medizinischen Spiritualititsdiskurs betont
er die englische Deutung von >Spiritualitit« als »search for the sacred«.’®® Bei Hef-
ti dient demnach die Rede von >Spiritualitit« dazu, sein Interesse an Auswirkun-
gen des christlichen Glaubens in einen breiteren Forschungszweig zu integrieren.
Durch seine unscharfe Definition von >Spiritualitit« kann er dabei>Religiositit« und
>Spiritualitit« sowie drittens den Begriff des »Glaubens« relativ unkompliziert syn-
onym setzen.'® Durch ihre Uneindeutigkeit bietet zugleich insbesondere >Spiritua-

182 Beidesa.a.0.,38 [Hervorhebungen: K. D.]. Auflerdem in seiner nicht weiter begriindeten oder
eingefiihrten Rede von »Glaube« und »Cott« (vgl. a.a.0., 4f).

183 So kann nach Utsch z.B. unter dem Label>Spiritualitatcselbst in der Transpersonalen Psycho-
logie von Ken Wilber auch traditionelle Religion einen Platz in der Therapie beanspruchen
(vgl.a.a.0., 38).

184 Vgl.z.B.a.a.0,, 256.

185  Vgl. Hefti, Spiritualitit und Medizin, 243f.

186 Vgl.a.a.0., 244f.

187 Vgl.a.a.0, 245.

188 Vgl.a.a.0.,243funter Verweis u.a. Karl-Friedrich Wiggermann, Spiritualitit, in: TRE 31 (2000),
708-717 und Brian]. Zinnbauer/Kenneth I. Pargament/Jill L. Kadar u.a., Religion and Spiritua-
lity. Unfuzzying the Fuzzy, in: Journal of the Scientific Study of Religion 36 (1997), 549-564.

189 Vgl. Hefti, Spiritualitat und Medizin, 255f. So heif’t die »vierte Dimension« seines Modells
im Schaubild »Glaube/Religiositat« (a.a.0., 260) und im Text »Religiositat und Spiritualitit«
(a.a.0., 261). Ein dhnliches Vorgehen findet sich auch in anderen Zusammenhangen, z.B. im
Sammelband »Spiritualitdt und Gesundheit«, den Hefti mit Jacqueline Bee herausgab und
der seinen Aufsatz »Depression und Glaube« enthilt, indem der Begriff >Spiritualititceben-
falls als Uberschrift dient, ohne dann im Text eine zentrale Rolle zu spielen (vgl. René Hefti,
Depression und Glaube — von der Epidemiologie zur Klinik, in: Ders./Jacqueline Bee [Hg.],
Spiritualitat und Gesundheit. Ausgewahlte Beitrage im Spannungsfeld zwischen Forschung
und Praxis, Bern u.a. 2012, 143-162).

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

175


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

litdt fir Hefti die Moglichkeit, sein eigenes (christlich-)religidses Interesse an der
RSH-Forschung anzudocken.

Mit diesem implizit christlichen Impetus verkniipft ist bei beiden Autoren, ins-
besondere bei Utsch, eine Kritik an bestehender christlicher Kirche und Theologie.
So schreibt Utsch die Ursachen dafiir, dass Theologie und Kirche an Bedeutung ver-
loren hitten, grofitenteils diesen selbst zu. Es habe sich die Seelsorge »viel zu lan-

9 sodass Esoterik an Einfluss gewinnen konnte. Dariiber

ge schiichtern versteckt«
hinaus habe sich der christliche Glaube »von einer alltagsverindernden Kraftquelle
und einer gesellschaftlichen Orientierungsfunktion in eine zu verwaltende Institu-
tion«" zuriickgezogen und sei dadurch nicht mehr attraktiv. Die Theologie wieder-
um habe sich zu wenig gegen den »Selbstverwirklichungs-Boom«*** gewehrt und es
mangele »den zeitgendssischen Entwiirfen an einer geistlich-spirituellen Theologie,
die nicht nur iiber Gott, sondern mit und von ihm redet«®*. Da »die lebensverin-
dernde Kraft der Nachfolge Christi zu selten offensichtlich ist«, wiirden »mit Spi-
ritualitit eher esoterische Haltungen oder spiritistische Praktiken in Verbindung
gebracht«’®*. Dies alles fithrt nach Utsch dazu, dass Menschen zwar weiterhin auf
spiritueller Suche und Suche nach Sinn sind, diese aber bei Psychologen bzw. in der

195 ,8piritualitit« im weiten Sinn erscheint hier als Kennzei-

Psychotherapie suchen.
chen der Reaktion auf den als problematisch bewerteten Umgang von »Theologie
und Kirche« mit der gesellschaftlichen Entwicklung der letzten Jahrzehnte.

Hefti stellt >Spiritualitit« in ihrer Abgrenzung von Religion dar und geht dabei
zugleich davon aus, dass in den Gesundheitsdisziplinen »grundsitzlich der gleiche
Spiritualititsdiskurs« stattfinde wie in der Theologie — dabei werde >Spiritualitit«
»zunehmend als eigenstindige Dimension und Disziplin verstanden, die sich von
religidsen- [sic!] und konfessionellen Beziigen ablost.«**° Fiir die aktuell wachsende
Verbreitung des Begriffs in Medizin und Psychologie hilt er dessen Abgrenzung zu
Religion fest:>Spiritualitit« ist demnach verbunden mit Innerlichkeit und der Ablo-
sung von traditionellen Institutionen, sowie »einer Affinitit zu religiosem Eklekti-
zismus, zu neuen religiésen Bewegungen oder freikirchlichen Gemeinschaften«™”.
Unter Bezug auf Erwin Fahlbusch beschreibt er deren gemeinsames »Interesse an

einer neuen, unbelasteten Religiositit, wie es auch in analogen Bewegungen inner-

190 Utsch, Grenzen der Psychotherapie — Chancen der Seelsorge, 98.

191 Utsch, Religion und Psychologie, 311.

192 A.a.0.,313.

193 Utsch, Psychologisierung der Religion 2008, 203.

194 Beides Michael Utsch, Meditativ-spirituelle Ubungen aus psychologischer Sicht, in: Lebendi-
ges Zeugnis 73 (2018), 184—193: 190.

195 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 256.

196 Beide Zitate: Hefti, Spiritualitit und Medizin, 243.

197 A.a.0., 244.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

halb der Volkskirche zu beobachten ist«*®

fen wie »starr« und »verkrustet« und assoziiert sie mit »hierarchischen religiosen

. Religiositit bezeichnet Hefti mit Begrif-

Institutionen und Dogmenc, >Spiritualitit« hingegen mit den Begriffen »neu« und
»unbelastet«.”” Auch Hefti stellt damit >Spiritualitit« positiv und gegeniiber Tradi-
tion und Institution abgegrenzt dar.

Utsch und Hefti prisentieren also beide >Spiritualitit« als sehr weiten und posi-
tiven Begriff — und als Gegensatz zur eng mit Kirche verkniipften und damit negativ
konnotierten >Religion«. Implizit favorisieren sie dabei zugleich eine christlich ge-
pragte inhaltliche Filllung von »Spiritualitits, die sie besonders positiv konnotieren
und als fiir die Gesundheitsforschung bedeutungsvoll erachten. Diese Argumenta-
tion wiederum ist verbunden mit einer kirchen- und traditionskritischen Haltung.

2.4 Zwischenfazit

Die Analyse der beiden Ansitze aus Psychologie und Medizin zeigt, dass die Autoren
an zentraler Stelle die Bedeutung von positiven Effekten von »Spiritualitit< auf Ge-
sundheit betonen. Sie kniipfen an eine zunehmende Verbreitung des Begriffs in der
therapeutischen Forschung an, wenn sie selbst ebenfalls von »Spiritualitit«sprechen
und weitere Forschung in diesem Bereich einfordern. Die Rede von >Spiritualitit<
dient ihnen als argumentativer Ansatzpunkt fiir die Forderung an die eigene Dis-
ziplin, sich dem Bereich >Religion«/’Spiritualitit< und interdisziplinirer Forschung
insgesamt zu 6ffnen, damit der Bereich in der Ausbildung von Psychotherapeut™in-
nen und Mediziner*innen ebenso thematisiert wird wie durch den regelmifigen
Einbezug von >Spiritualitit in die Patientenanamnese. Dies ist notwendig, da ein
allgemeiner anthropologischer Bedarf an >Spiritualitit bestehe, den die negativ ge-
deutete Religion bzw. Kirche nicht befriedigen kénnen.

>Spiritualitit«wird dabei als sehr weiter Begriff verstanden, dessen Relevanz an-
thropologisch begriindet wird. Entsprechend den Disziplinen Psychologie und Me-
dizin steht mit der Rede von »Spiritualitit« der Bedarf des Individuums im Vorder-
grund und wird eine Abgrenzung der (individuellen) >Spiritualitit< von (institutio-
nalisierter bzw. an eine Institution gebundener) >Religion< vorgenommen.

Neben diesen zentralen Gemeinsamkeiten lassen sich im Detail unterschiedli-
che Schwerpunktsetzungen erkennen. So spricht Hefti unter der Uberschrift >Spiri-
tualitit« teilweise synonym von >Religiositit¢, weil diese besser definiert und damit
fiir die empirische Forschung auch besser operationalisiert werden kann. Seine Be-
griffsverwendung ist dabei uneinheitlich. Utsch, der selbst nicht empirisch arbei-
tet, benennt zwar ebenfalls die Schwierigkeiten eines weiten Spiritualititsbegriffs,
verwendet diesen jedoch weiterhin.

198 Ebd.
199 Alle Begriffe siehe ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

171


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Im Vergleich mit den Spiritualititsdiskursen in der Praktischen Theologie zei-
gen sich wiederum einige Gemeinsamkeiten. So besteht offensichtlich eine grofie
Nihe zum oben genannten Entgrenzungsdiskurs und seinem Fokus auf Individuali-
sierung, der hier durch den disziplinir bedingten Fokus von Psychologie und Medi-
zin auf Individuen verstarkt wird.

Daneben stellt vor allem Hefti im Bereich der praktischen Konsequenzen aus der
Annahme und Beobachtung von positiven Effekten von »Spiritualitit< auf Gesund-
heit einen Zusammenhang zu Spiritual Care her. Hefti und Utsch nehmen mit ih-
rer These »anthropologischer Spiritualitit« (:Spiritualitit« gehort zum Menschsein
dazu) auflerdem auf das oben genannte Motiv der Mehrdimensionalitit Bezug und
thematisieren den Zusammenhang von »Heil und Heilung«.

Als zentrale Grundlinie dieses Subdiskurses ergibt sich der Fokus auf empiri-
sche Forschung im Hinblick auf positive Effekte von >Spiritualitit« auf Gesundheit.
Die Denkfigur eines >Bedarfs< an >Spiritualitit« bei Patient*innen kniipft inhaltlich
an das Motiv der Sehnsucht und Suche an, das auch in den praktisch-theologischen
Spiritualititsdiskursen regelmiflig genannt wird. Das Motiv der Sehnsucht und
Suche wiederum taucht auch hier auf: So geht Utsch unter anderem von einer
»Sehnsucht nach Ganzheit, Vollkommenbheit, Unversehrtheit und Ungebrochen-
heit«**° und einer »Sehnsucht nach Sinndeutung«*** aus. Hefti selbst benennt diese
zwar nicht in eigenen Worten, zitiert aber die Spiritualititsdefinitionen von Brian
J. Zinnbauer und Kenneth 1. Pargament, die mit »search for the sacred«*** den
Begriff der »Suche« zentral platzieren.

Im Hinblick auf Offnung und Schliefung wird deutlich, dass beide Ansitze sich
als dezidiert offen prisentieren — sie kniipfen an einen sehr weiten Spiritualitits-
begriff an, der dem der >Religiositit« iibergeordnet ist und der es ihnen erméglicht,
>Spiritualititc als anthropologische Gegebenheit im Sinne existenzieller Fragen zu
formulieren und damit ihre Beriicksichtigung in der Therapie einzufordern — auf
Basis positiver empirischer Ergebnisse. Auflerdem wird deutlich, dass der Begriff
>Spiritualitit« gerade durch seine inhaltliche Offenheit und fehlende Prizision als
Ankniipfungspunkt an die Sprache anderer Disziplinen dient.

Schlieflung zeigt sich bei beiden Autoren indirekt, indem Utsch die »Vereinnah-
mung« des christlichen Begriffs >Spiritualitit« ebenso negativ konnotiert wie reli-
giose Pluralitit, die er mit »Trauma« und »Konflikt« assoziiert. Bei Hefti zeigt sich
der Aspekt der SchliefRung in den Inhalten der von ihm als exemplarisch zitierten
Studien, die sich mit sehr traditionellen christlichen Formen wie Fiirbittengebet,
Gottesdienstbesuch und Rosenkranzgebet beschiftigen.**

200 Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 128.
201 A.a.0,257.

202 Hefti, Spiritualitit und Medizin, 244.

203 Vgl.a.a.0, 251.253.257.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Damit sind sowohl Prozesse der Offnung als auch der Schliefiung hier sehr deut-
lich ausgeprigt und liegen wiederum auf besondere Weise ineinander verschrinkt
vor. Diese deutliche Ausprigung sowohl von Offnung als auch von SchliefSung ist
die Art und Weise, wie >Spiritualitit« in diesem Diskurs verwendet wird — und da-
mit dem spezifischen Anliegen gerecht wird.

3. »Spiritualitat« in der Psychologie - eine notwendige Ergénzung

Abschliefiend sei der Blick auf die Rede von »Spiritualitit« in der Psychologie ins-
gesamt gerichtet. Denn psychologische Argumente und Vorgehensweisen werden
regelmiRig im praktisch-theologischen Diskurs zitiert, wodurch sie deren spezifi-
sche Konnotationen der Rede von >Spiritualitit« implizit auch in den eigenen Dis-
kurs eintragen.

Methodisch ergibt sich hier eine Besonderheit: Bei den psychologischen Texten,
in denen >Spiritualitit< im Bereich wissenschaftlicher psychologischer Literatur
thematisiert wird, handelt es sich um Ausnahmen in der Gesamtheit der psycholo-
gischen Literatur. So erfolgen in manchen Nachschlagewerken kurze Ausfithrungen
zu >Spiritualititc, z.B. im Fachworterbuch »Dorsch — Lexikon der Psychologie«.***
Und auch im aus dem Englischen iibersetzten Lehrwerk »Psychologie« von David
G. Myers tragt ein Abschnitt im Kapitel »Emotionen, Stress und Gesundheit« die
Uberschrift »Spiritualitit und Glaubensgemeinschaften<**. Myers und DeWall
stellen darin Studien vor, welche die Korrelation zwischen religiosem Engagement
und Gesundheit erkliren.*® Bei der Darstellung der Studienergebnisse arbei-
tet Myers hauptsichlich mit der in den Studien verwendeten Begrifflichkeit und
spricht deshalb von »religiés«*”?, wihrend er die Bezeichnung »>Spiritualitit« nur
streift. Insgesamt ldsst sich also fiir dieses Lehrwerk ebenso wie fiir den Diskurs
insgesamt festhalten, dass >Spiritualitit< kein verbreiteter Begrift psychologischer
Forschung ist. Ausnahmen bilden zwei Themenbereiche, die nachfolgend genauer
betrachtet werden.

Dies ist zum einen die »Psychologie des Lebenssinns«, in deren Zusammenhang die
Personlichkeitspsychologin Tatjana Schnell den Begriff >Spiritualitit« am Rande er-
wahnt. Insbesondere im Anschluss an ihre Dissertation stand Schnell im Austausch

204 Markus Antonius Wirtz (Hg.), Dorsch — Lexikon der Psychologie, 20., (iberarb. Auflage Bern
2021.

205 David G. Myers/C. Nathan DeWall, Psychologie, 4., vollst. iberarb. Auflage Berlin/Heidelberg
2023, 562-564.

206 Vgl. dazu Abb.13.56 (a.a.0., 564).

207 Vgl.a.a.0., 562-564.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

179


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

mit der theologienahen religionspsychologischen Forschung zum Thema »Sinn«.
Thr Ansatz wird deshalb als erstes vorgestellt.

Zum anderen wird >Spiritualitit< auch in dem in der klinisch-psychologischen
Forschung in jiingerer Zeit breit vertretenen Bereich der »Achtsamkeit in der Psycho-
therapie« verwendet. Der Begriff wird in Verbindung mit >Spiritualitit« ebenfalls in
der Praktischen Theologie rezipiert.

Erginzend stelle ich in einem dritten Abschnitt Rekurse auf sogenannte »Trans-
personale Psychologie« dar. »Transpersonale Psychologie« wird zwar weitgehend au-
Berhalb des akademischen Bereichs betrieben, jedoch in theologischer bzw. theo-
logienaher Literatur im Kontext der Rede von »Spiritualitit< und Psychologie regel-
maRig zitiert.

Aufgrund der duferst schmalen Textbasis gehe ich im folgenden Unterkapitel
eng an den einzelnen einschligigen Texten entlang und ziele nicht darauf ab, zwi-
schen den vollig unverbunden nebeneinander stehenden Texten gemeinsame Denk-
figuren oder Argumentationsstrukturen zu finden. In dieser Hinsicht stellt das fol-
gende Unterkapitel eine methodische Abweichung dar — und bietet zugleich, wie
sich zeigen wird, eine inhaltlich notwendige Erginzung.

3.1 >Spiritualitatc und Lebenssinn

Die Psychologin Tatjana Schnell befasst sich im Bereich der Grundlagenforschung
zur Personlichkeits- und Differentiellen Psychologie vor allem mit dem Thema »Le-
benssinn«. Sie griindete das »Existential Psychology Lab« in Innsbruck und hat seit
2020 die »Professur fiir Existenzielle Psychologie« in Oslo inne.?*® Im Anschluss an
ihre Dissertation veréffentlichte sie Aufsitze im Sammelband »Individualisierung
— Spiritualitit — Religion« (2008) von Wilhelm Grib und Lars Charbonnier sowie im
Sammelband »Gesundheit — Religion — Spiritualitit« (2011) von Constantin Klein,
Hendrik Berth und Friedrich Balck.>*®

Quelle fur die folgende Darstellung ist ihre Monographie »Psychologie des
Lebenssinns« (2016/2020). Die Grundannahme Schnells fiir ihre Sinnforschung
formuliert sie hier so, »dass es Formen des Engagements, der Hingabe und der
Selbstverpflichtung gibt, die jenseits religidser Strukturen als Sinnstifter wirksam

208 Vgl. https://www.sinnforschung.org/team [Abruf am 06.10.2023].

209 Vgl. Tatjana Schnell, Implizite Religiositat. Vielfalt von Lebensbedeutungen in religiésen
Ausdrucksformen, in: Wilhelm Grab/Lars Charbonnier (Hg.), Individualisierung — Spirituali-
tat—Religion. Transformationsprozesse auf dem religiosen Feld in interdisziplinirer Perspek-
tive (Studien zu Religion und Kultur 1), Berlin/Minster 2008, 111-135 und Tatjana Schnell, Re-
ligiositat und Spiritualitat als Quellen der Sinnerfiillung, in: Constantin Klein/Henrik Berth/
Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Konzepte, Befunde und Erkla-
rungsansatze, Weinheim/Miinchen 2011, 259-271.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://www.sinnforschung.org/team
https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.sinnforschung.org/team

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

sind«*°. Dazu erhebt Schnell sowohl, was Menschen Sinn gibt und wie dabei ver-
schiedene Dimensionen zusammenhingen, als auch wieviel Sinnerfillung oder
Sinnkrisen Menschen erleben.? Inhaltlich erarbeitet Schnell »Lebenssinn« iiber
das »Konstrukt der Lebensbedeutungen [..], die dem Leben Bedeutung geben,
indem sie aktiv verfolgt werden«**. Auf Basis qualitativer Studien erarbeitet sie
26 Lebensbedeutungen, die sie finf Sinndimensionen (vertikale und horizontale
Selbsttranszendenz, Selbstverwirklichung, Ordnung und Wir- und Wohlgefiihl)
zuordnet.””

Wihrend die Inhalte der Lebensbedeutungen und ihre Anzahl und Abgrenzung
voneinander sich aus den Selbstaussagen von Befragten ergeben (deduktiv), erfolgt
die Benennung der Kategorien unter anderem mit >Religiositit« und >Spirituali-
tit« durch Schnell selbst (induktiv). >Religiositit« und >Spiritualitit« bilden dabei
fiir Schnell die zwei konstituierenden Lebensbedeutungen der fiir Sinnerleben
bedeutsamen Sinndimension »vertikale Selbsttranszendenz«.”* Den Begriff >Spi-
ritualititc fuhrt Schnell demnach als Ergidnzungsbegriff zu Religiositit innerhalb
der Sinndimension vertikale Selbsttranszendenz selbst ein.” Das verbindende

210 Tatjana Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 2., iiberarb. u. erw. Auflage Berlin 2020, VI.

211 Entscheidend im Vergleich zu fritherer Sinnforschung v.a. unter Bezugnahme auf Viktor
Frankl ist Schnells Differenzierung von Sinnerfiillung und Sinnkrise als zwei voneinander
unabhdngige Dimensionen, die die Berlcksichtigung existenzieller Indifferenz erméglichen,
wenn die Werte auf beiden Skalen niedrig sind (vgl. Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 9).
Daneben erarbeitet Schnell vier Kriterien von Sinnerfillung: Zugehorigkeit, Bedeutungshaf-
tigkeit, Orientierung und Kohérenz (vgl. a.a.0., 87).

212 A.a. 0,11 [im Original teilweise hervorgehoben].

213 Sinnerleben erweist sich dabeiin ihren empirischen Studien als hoher, wenn Menschen min-
destens vier unterschiedliche Lebensbedeutungen verwirklichen (dies nennt Schnell »Brei-
te«) und diese wiederum mindestens drei unterschiedlichen Sinndimensionen angehéren
(dies nennt Schnell »Balance«, vgl. a.a.0., 73). Unabhingig davon weist Schnell erhéhtes Sin-
nerleben nach, wo Menschen horizontaler und besonders vertikaler Selbsttranszendenz gro-
e Bedeutung zumessen (dies nennt Schnell »Tiefe«, vgl. a.a.0., 75).

214 Wenn Schnell sReligiositatc und >Spiritualitat« als vertikale Selbsttranszendenz fasst und zu-
gleich unter der Uberschrift »Religion und Sinn« verhandelt, bezeichnet sie mit vertikale
Selbsttranszendenz das, was in Theologie und Religionswissenschaften mit einem weiten
Religionsbegriff bezeichnet wird (vgl. a.a.0., 87).

215 Die Referenz auf Thomas Luckmanns »unsichtbare Religion« fallt hier weg (anders noch
Schnell, Implizite Religiositat, 117). Diese hatte sie in ihren fritheren Arbeiten mit Edward
Baileys »Impliziter Religion« verknlpft und daraus ihre Forschung zu »Impliziter Religiosi-
tat« abgeleitet (vgl. a.a.0., 118f). Hierbei verstand sie »Sinnstiftung als die zentrale religiose
Funktion [..] und als funktionales Kriterium Impliziter Religiositit« (a.a.0., 120 [Hervorhe-
bung im Original]). Auch den Begriff »Implizite Religiositidt« nennt Schnell 2020 nicht mehr,
er taucht nur noch als Titel ihrer Dissertation im Literaturverzeichnis auf: Tatjana Schnell,
Implizite Religiositat. Zur Psychologie des Lebenssinns, Lengerich u.a. 2004.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

181


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Element von Religiositit und >Spiritualitit« ist die Annahme einer hoheren Macht
oder Wirklichkeit durch die Befragten.?*

Insgesamt befasst sich Schnell in der Sinnforschung also mit»>Spiritualitite, weil
diese wie andere Formen von Selbsttranszendenz und insbesondere wie >Religiosi-
tit« mit hoher Sinnerfiillung einhergehen.”” Schnell stellt dazu >Religiositit« und
>Spiritualitit« einander als Kontrast gegeniiber. >Spiritualitit« versteht sie dabei als
»alternative Religiositit«. Denn auf Basis ihrer qualitativen Daten benétigt sie einen
Begriff, der neben >Religiositit« die Gruppe derer bezeichnet, die ebenfalls »auf die
Existenz einer hdheren Wirklichkeit, mit der man in Beziehung treten kann«*®, ver-
weisen. Lhr Verstindnis von »Spiritualitit< im Sinne salternativer Religiositit« zei-
gen auch die Items des von ihr entwickelten LeBe-Fragebogens, die Schnell aus In-
terview-Studien gewonnen hat. Die jeweils informationsstirksten Items zu beiden
Begriffen lauten:

Religiositat: »In meinem Leben sind Religion und Glaube ein wichtiger Bestand-
teil .«

Spiritualitdt: »Der Glaube an eine andere Wirklichkeit (Schicksal, Wiedergeburt)
prigt mein Leben.«*"

In diesem Sinne verwendet Schnell >Religiositit« und >Spiritualitit« iiber weite Stre-
cken als Doppelausdruck fiir vertikale Selbsttranszendenz. Dabei versteht sie >Spi-
ritualitit« in Abgrenzung zu >Religiositit« als »[w]eniger strukturiert, da nicht in-
stitutionalisiert«**°. Deutlich wird damit zugleich, dass Schnell einen eng gefass-
ten Begriff von Religion bzw. Religiositit im Sinne institutionalisierter Religion ver-
tritt. >Spiritualitit« ist fiir sie dementsprechend ein »[s]ubjektiver Zugang zu ande-

2

=

6 Vgl. Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 87. Dabei geht es beisReligiositit<auch um Zuge-
horigkeit zu einer Gemeinschaft, bei>Spiritualitatceher um Zugehorigkeit zu Natur, Mensch-
heit und Universum (vgl. a.a.0., 87f). Daneben wird auch die Sinndimension »horizontale
Selbsttranszendenz«erfasst, zu der Aspekte wie soziales Engagement, Naturverbundenheit,
Selbsterkenntnis, Gesundheit und Generativitit gehoren (vgl. a.a.0., 71 Tab. 6.1).

217 Vgl.a.a.0, 70.

218 A.a.O., 87.

219 Beideltemsa.a.0.,26.Zur Darstellung des Vorgehensvgl. a.a.0., 22—28. Interviewstudien von
Menschen, fir die >Spiritualitit< eine grofie Rolle spielt, ergaben unter anderem folgende
Zitate (a.a.0., 76): »Spiritualitat heifdt fiir mich, auf dem Weg zu sein. Sie steht fiir Selbst-
erkenntnis, Entwicklung, Veranderung, Schmerz, Gliick, Kontakt mit dem Leben.«/»Ich ha-
be ein tiefes Gefiihl, dass die Dinge nicht beliebig sind, dass Dinge nicht zufillig passieren.
Es gibt Energien, Krifte jenseits des Menschen, vielleicht einfach eine sLebensenergie«. Ich
denke, das ist etwas, was nicht zu verstehen ist, sondern nur gespirt und erfithlt werden
kann.«/»Ich iibe regelmafiig Yoga und Reiki aus, mache Musik und gehe zu Frauenabenden.«

220 A.a.0.,87.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

rer Wirklichkeit« und alternativ zu »Religiositits, die sie als »[r]eligiéses Leben und
personliche Gottesbeziehung« versteht.”*

Diese Denkfigur der Kontrastierung im Zusammenhang der Rede von »>Spiritua-
litdtc ist aus dem Zusammenhang der religionssoziologischen und religionspsycho-
logischen Rede von >Spiritualitit« schon vertraut. Wie Pollack fasst Schnell sowohl
>Spiritualitit« (als»alternative Spiritualititc und >Religiositit« (als institutionelle Ge-
bundenbheit) relativeng und aufvertikale Transzendenz bezogen und stellt beide Be-
griffe einander kontrastierend gegeniiber. Auch spielt bei ihr — wie bei Pollack — der
Aspekt der Selbstbezeichnung zunichst keine bzw. nur eine untergeordnete Rolle.

Interessant ist in diesem Zusammenhang, »dass der Selbsttranszendenz —
und dabei in besonderem Ausmaf der vertikalen Selbsttranszendenz (Religiositit
und Spiritualitit) — eine besonders sinnintensivierende Funktion zukommt«***. In
Schnells eigenen Worten ist dabei der Aufmerksamkeitsfokus »weg vom Selbst«**?
entscheidend fiir erlebte Sinnerfillung. Ein von Schnell genanntes Zitat Paul Til-
lichs deutet an, wie ihre Rede von >Religion< und >Spiritualitit« in den Diskurs iiber
die Begrifflichkeiten eingeordnet werden kann: Denn Tillich empfiehlt, bei Bedarf
das Wort »Gott« durch das Wort »Tiefe« zu ersetzen. Und »Tiefe« wiederum ist
in Schnells Modell das Ausmaf vertikaler oder horizontaler Selbsttranszendenz.
Damit deutet sich an, dass Schnells Begriff der >Selbsttranszendenz«letztlich genau
das meint, was auch ein weiter Religionsbegriff zu bezeichnen versucht.”*

Durch die gesamte Konzeption ihres Ansatzes wird deutlich, dass Schnell >Spi-
ritualititc im Sinne alternativer Religiositit versteht und eng mit Lebenssinn und
Selbsttranszendenz verkniipft. Damit steht der Fokus auf das Individuum im Zen-
trum aller Uberlegungen - wie es der Disziplin der Persénlichkeitspsychologie ent-
spricht. Der Aspekt der Erfahrung, der im praktisch-theologischen Spiritualitits-
diskurs von so grofier Bedeutung ist, spielt hingegen fiir die Argumentation keine
zentrale Rolle.

3.2 »Spiritualitat« und Achtsamkeit

Auch im Bereich der Angewandten Psychologie wird der Begriff >Spiritualitit< ge-
nannt. Dies geschieht vor allem im Kontext der Psychotherapieforschung, wenn es
um »Achtsambkeit« geht. Anhand prominenter Beispiele aus Psychologie und Psych-
iatrie sowie aus dem Kontext Praktischer Theologie seien entsprechende Ansitze

221 Beide Zitate a.a.0., 71. Jedoch finden sich auch andere Zuordnungen, z.B. wenn unter der
Uberschrift »spirituelles Bewusstsein« beide Ausdriicke genannt werden (»Spiritualitit oder
Religiositits, a.a.0., 193).

222 A.a.0,87.

223 A.a.0,75.

224 Vgl. a.a.0, 94 unter Verweis auf Paul Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit (Religiose Reden, 1.
Folge), Stuttgart 1975, 55.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

183


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

kurz dargestellt. Leitend ist dabei die Frage, inwiefern mit der Rede von Achtsam-
keit eine Offnung fiir oder eine Verkniipfung mit >Spiritualititc erfolgt und welches
Verstindnis von >Spiritualitit« dabei zugrunde liegt.

Achtsamkeit in der Psychotherapieforschung

In der Psychotherapieforschung werden zahlreiche verschiedene Verfahrensweisen
und therapeutische Modelle erforscht, in denen Achtsamkeit eine Rolle spielt. Zu
unterscheiden sind dabei einerseits Ansitze, in denen Achtsamkeit eines von meh-
reren verschiedenen Therapieprinzipien ist, und andererseits Ansitze, bei denen
wie in der Mindfulness-based Stress Reduction (MBSR) und der Mindfulness-based
Cognitive Therapy (MBCT) Achtsamkeit das zentrale Therapieprinzip ist — in diesem
Fallist die Rede von »achtsamkeitsbasierten Ansitzen«*>.

Johannes Michalak und Thomas Heidenreich beschreiben fiir diese zuletzt genann-
ten Ansitze Achtsambkeit im Anschluss an Jon Kabat-Zinn als »bestimmte Form der
Aufmerksambkeitslenkung«®?¢, die auf den aktuellen Augenblick fokussiert und da-
bei absichtsvoll und nicht-wertend vorgeht.*”” Bereits an dieser Beschreibung wird
deutlich, dass die Autoren sich um eine Rezeption von Achtsamkeit bemithen, die —
abgesehen von der Nennung ihrer buddhistischen Herkunft — ohne Verweise auf die
kulturelle oder religiése Verortung des Begriffs erfolgt und vielmehr iiber konkrete
Verhaltensweisen beschrieben wird.?*® Dieses Vorgehen ist in der Psychologie iib-
lich, weil sie sich selbst in erster Linie als empirisch-experimentell arbeitende Wis-
senschaft versteht und dazu auf (Verhaltens-)Beobachtung zuriickgreift. Achtsam-
keit wird dementsprechend als beobachtbare »allgemeinmenschliche Fihigkeit«**
vorgestellt, die eingeiibt werden kann.

Dennoch stellen auch Michalak und Heidenreich fest, dass in der Rede von
Achtsamkeit etwas mitschwingt, das iiber andere therapeutische Prinzipien hin-
ausweist:

»Vielmehr erscheint uns mit Achtsamkeit auch eine Perspektive verbunden, die
das Potenzial zu einer grundlegenderen Umorientierung und einer anderen Be-

225 Johannes Michalak/Thomas Heidenreich/). Mark G. Williams, Achtsamkeit, 2., ilberarb. Auf-
lage Goéttingen 2022, 9 [Hervorhebung im Original]. Fur die erste Gruppe sprechen sie von
»achtsamkeitsinformierten Ansatzen« (ebd.).

226 A.a.O,s5.

227 Vgl. a.a.0,, 5f unter Verweis auf Job Kabat-Zinn, Full catastrophe living. The program of the
stress reduction clinic at the University of Massachusetts Medical Center, New York 1990.

228 »Buddhistisch«wird nurin historischer Hinsicht erwahnt: Thomas Heidenreich/Johannes Mi-
chalak, Achtsamkeit, in: Jirgen Margraf/Silvia Schneider (Hg.), Lehrbuch der Verhaltensthe-
rapie (Bd. 1: Grundlagen, Diagnostik, Verfahren und Rahmenbedingungen psychologischer
Therapie), 4., vollst. iiberarb. u. aktual. Auflage Berlin 2018, 455—464: 456.

229 Michalak u.a., Achtsamkeit, 9.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

ziehung zur Wirklichkeit hat, die iber die normalerweise im Rahmen der Psycho-
therapieforschung betrachteten Outcomes hinausgeht [..] Jeder Einzelne muss
sich fragen, inwieweit er diese tiefere »Transformationsdimension<von Achtsam-
keit fiir eine Illusion halt, die einer niichternen wissenschaftlichen Uberpriifung
nicht standhalt, oder eine Dimension, der er sich auch durch das Einlassen auf ei-
ne entsprechende Praxis annihern méchte.«**°

Mit dieser und anderen Formulierungen lassen die Autoren sozusagen einen Raum
offen, der mit dem Begriff >Spiritualitit« gefilllt werden kann, was sie selbst jedoch
zunehmend vermeiden. So benennen sie in ihrem einschligigen Handbuch »Acht-
samkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie« (1. Auflage 2004) noch die buddhis-
tische Herkunft des Prinzips und seine »spirituellen Anklinge«* gleich zu Beginn
ihrer Einleitung explizit. Aufierdem nehmen sie in diesen Sammelband Texte bud-
dhistischer Lehrer wie Titch Nhat Hanh und Dagyab Rinpoche auf.*** Zugleich di-
stanzieren sie sich auch hier schon von einer zu engen Verbindung zu >Spirituali-
tit¢, indem sie von Prinzipien schreiben, »die urspriinglich spirituellen Traditionen
entstammen«**, In den Folgejahren vermeiden sie jedoch zunehmend die Rede von
>Spiritualitit« insgesamt.**

Im Hinblick auf Achtsamkeit geht Michael Utsch in der oben bereits genannten
Monographie »Spiritualitit und Psychotherapie«(2014/2018) ganz dhnlich vor. Denn
er stellt das Konzept der Achtsamkeit weitgehend unter Vermeidung der Rede von
>Spiritualitit« vor und weist auf die buddhistischen Wurzeln von Achtsamkeit nur
hin.”® Auch im Heft der Evangelischen Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen
zum Thema »Achtsamkeit« (2015) wird der Begriff >Spiritualitit« nur am Rande ge-

nannt.”*® Henning Freund und Michael Utsch reflektieren hier die buddhistischen

230 A.a.O.,90.

231 Thomas Heidenreich/Johannes Michalak, Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychothera-
pie. Eine Einfithrung, in: Dies. (Hg.), Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie, 3.,
Uberarb. u. erw. Auflage Tilbingen 2009, 11—24: 11.

232 Vgl. Heidenreich/Michalak, Achtsamkeit und Akzeptanz in der Psychotherapie, 16. Auf Schrif-
ten von Titch Nhat Hanh weisen sie spater weiterhin hin (vgl. a.a.0., 464 und Michalak u.a.,
Achtsamkeit, 61).

233 Heidenreich/Michalak, Achtsamkeit und Akzeptanzin der Psychotherapie, 12. Auch 2018 ver-
wendeten sie noch den Begriff »spirituell« (Heidenreich/Michalak, Achtsamkeit, 456).

234 Sie verwenden jetzt den Begriff »religios« (vgl. Michalak u.a., Achtsamkeit, 9).

235 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 247f.

236 Klemens Schaupp deutet in seinem Text »Das Konzept der Achtsamkeit aus christlicher Per-
spektive«dieses anhand ausgewahlter Texte des Lukasevangeliums, um zu zeigen, dass Acht-
samkeit neben den buddhistischen »doch auch biblische Wurzeln« (Klemens Schaupp, Das
Konzept der Achtsamkeit aus christlicher Perspektive, in: Henning Freund [Hg.], Achtsam-
keit aus psychologischer und theologischer Sicht [EZW-Texte 235], Berlin 2015, 40—49: 42
[Hervorhebung im Original]) hat. Den Begriff >Spiritualititc verwendet er nur am Rand und
ausschliefilich zur Bezeichnung christlicher Formen von >Spiritualititc. Stefan S. Jager stellt

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

185


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Waurzeln von Achtsambkeit sowie die Frage, ob und inwiefern dementsprechend eine
Ubertragung von Achtsambkeit in den christlichen Kontext méglich ist. Beide Au-
toren verkniipfen die Rede von >Spiritualitit< und Achtsamkeit kaum, obgleich sie
sich generell fiir die Erforschung von >Spiritualitit« im Kontext der Psychotherapie
einsetzen und in diesem Zusammenhang zu >Spiritualitit« publizieren. Grund hier-
fiir konnte sein, >Spiritualitit« nicht buddhistisch konnotieren zu wollen, sondern
die inhaltliche Fiillung des Begriffs offen zu lassen.

Insgesamt zeigt sich also, dass >Spiritualitit« im Kontext von »Achtsamkeit« in
der Psychotherapieforschung nur selten genannt wird. Wenn der Begriffjedoch auf-
taucht, ist er buddhistisch konnotiert.

Achtsamkeit in der Praktischen Theologie
An dieser Stelle ist auch auf die wenigen Texte hinzuweisen, die in der Praktischen
Theologie iiber den Umweg psychotherapeutischer Literatur den Begriff der »Acht-
samkeit« ebenfalls rezipieren. Es finden sich sehr unterschiedliche Rezeptionen des
Zusammenhangs von Achtsambkeit und »>Spiritualititc. Eine eng an der Psychothe-
rapieforschung orientierte und damit die >Spiritualitit« ausklammernde Rezeption
von Achtsambkeit wie bei Heidenreich und Michalak nimmt z.B. Annette Haufmann
im Hinblick auf Seelsorge vor.**” Andere fithren den Zusammenhang von »Achtsam-
keit« und >Spiritualititc ausfithrlicher aus.

So geht zum Beispiel Rainer Hifelschweiger in seinem Aufsatz »Die Achtsamkeit
des Guten Hirten« (2016) davon aus, dass mit der Aufnahme von Akzeptanz und
Achtsamkeit in die kognitiv-behavioralen Therapieverfahren diese »um spezifisch

spirituelle Haltungen«**®

erweitert werden. Die Zielrichtung seiner Argumen-
tation umfasst dabei zweierlei: Inhaltlich geht es ihm um die Frage, ob mit der

Rezeption von Achtsambkeit explizit oder implizit von einer »anthropologischen

die Frage, inwiefern Achtsamkeit ein Anknipfungspunkt fiir interreligiése Lernprozesse von
Buddhismus und Christentum sein kann. Auch er formuliert weitgehend ohne den Begriff
>Spiritualitat« (vgl. Stefan S. Jager, Das Achtsamkeitskonzept zwischen &stlicher und westli-
cher Spiritualitit, in: Henning Freund [Hg.], Achtsamkeit aus psychologischer und theolo-
gischer Sicht [EZW-Texte 235], Berlin 2015, 50-63). Jager arbeitet heraus, dass Achtsamkeit
im Buddhismus ein so zentrales Konzept ist, dass es mit grundlegenden buddhistischen An-
nahmen einhergeht (vgl. a.a.0., 52) und »pragmatisch reduziert« (a.a.0., 61) werden muss,
um kontextunabhangig rezipiert werden zu kénnen.

237 Annette Haufdmann, Eine Frage der Haltung. Integrative Impulse fiir die Seelsorge aus neue-
ren Ansitzen der Verhaltenstherapie, in: WzM 74 (2022), 201-214.

238 Rainer Hofelschweiger, Die Achtsamkeit des Guten Hirten, in: WzM 68 (2016), 348—359: 351.
Er findet es wichtig, dass »der weltanschauliche Hintergrund der jeweilig in Rede stehenden
Achtsamkeitshaltung und namentlich deren soteriologische Pragmatik stets sorgfaltiger Ab-
klarung« (a.a.0., 353) bedarf, das. E. insbesondere Jon Kabat-Zinn Achtsamkeit als Universa-
lie konzipierte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

Selbsterlgsungskapazitit«*?

ausgegangen wird, was aus christlicher Perspektive
zu problematisieren sei. Deshalb schligt Hofelschweiger vor, zur angemessenen
Deutung und Praxis von Achtsamkeit an christlich geprigte »alltagsspirituelle
Traditionselemente«**° anzuschliefen. Als Beispiel »jiidisch-christlicher Spiritua-
litit<*** kénne so etwa durch die Rede vom Guten Hirten im Anschluss an Psalm
23 eine Haltung der Achtsamkeit grofReren Bevolkerungsgruppen nahegebracht

werden.>**

Diese Annahme baut auf Hofelschweigers These,

»dass vielen Menschen unseres Kulturraums die in der Sphare des Wohls wert-
vollen Achtsamkeitshaltungen in noch hilfreicherer Weise zugianglich gemacht
werden konnten, wenn dabei auf Spiritualititselemente zuriickgegriffen werden
konnte, die gesellschaftlich breiter hinterlegt sind und die zudem die als notwen-
dig beschriebene Klirung soteriologischer Zustiandigkeiten erlaubten.«**

Psalm 23 ist fiir Hofelschweiger ein Paradebeispiel fiir »eine christliche Spirituali-
tit der Achtsamkeit«***. Im Hinblick auf den Spiritualititsbegriff zeigt sich deut-
lich, dass Hofelschweiger diesen im psychotherapeutischen Rahmen als buddhis-
tisch konnotiert versteht. Dies ist der Grund dafiir, ihm ein eigenes Verstindnis
christlicher >Spiritualitit« entgegenzusetzen.

Michael Seibt zielt in einem Beitrag im Deutschen Pfarrerblatt 2019 auf eine »si-
kulare Spiritualitit«.”* Damit meint er, die dem Buddhismus entlehnte Methode
der Achtsamkeit durch einen MBSR-Kurs zu erleben.** Die in diesem Kurs gelernte
Achtsamkeitspraxis erfolge ohne inhaltliche Fiillung, vielmehr gehe es um das »fir
alle Menschen Zugingliche und Wesentliche«*¥’. Erst in einem zweiten Schritt gehe
es darum, dass Menschen die gemachte Erfahrung »deuten. Dabei kann der reiche
Schatz an christlichen Deutungsangeboten durchaus hilfreich sein.«**® Fiir Seibt ist
die mit Achtsamkeit verkniipfte >Spiritualitit« damit zunichst sikular, kann aber -
sofern gewiinscht — christlich gedeutet werden.

239 A.a.0,354.

240 A.a.O., 355.

241 A.a. 0,357 [im Original hervorgehoben].

242 Vgl.a.a.0,355.

243 A.a. 0., 356.

244 A.a. 0, 359. Er begriindet dies ausfiihrlich mit einer Verkniipfung von Rechtfertigungslehre
und Schema-Therapie (vgl. a.a.0., 357f).

245 Michael Seibt, Auf dem Weg zu einer sikularen Spiritualitit. Stressbewaltigung durch Acht-
samkeit als kirchliches Angebot, in: DtPfrBl 119 (2019), 399—401.

246 Mindfulness-Based Stress Reduction im Anschluss an Jon Kabat-Zinn, vgl. oben Kap. IV Anm.
227.

247 Seibt, Auf dem Weg zu einer siakularen Spiritualitat, 399.

248 A.a.O, 401.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

187


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Hofelschweiger und Seibt verkniipfen also beide »Achtsamkeit« mit >Spiritua-
litat<. Thren christlichen Standpunkt bringen sie dabei als komplementir (Hofel-
schweiger) bzw. als fakultativ (Seibt) zur vorausgesetzten buddhistischen Konno-
tation von>Spiritualitit« ein. Wihrend Seibt die Vorstellung einer vom Buddhismus
gelosten Praxis der Achtsamkeit — wie sie in der Psychotherapieforschung iiblich
ist — teilt, stellt Hofelschweiger seine christliche Interpretation einer buddhistisch
konnotierten Achtsamkeit entgegen. Als Gemeinsamkeit zeigt sich: Im Kontext der
Rede von Achtsamkeit ist fir beide der Begriff >Spiritualitit« buddhistisch konno-
tiert.

Damit zeigen sowohl psychotherapeutische als auch theologisch bzw. kirchlich
zu verortende Texte, dass Achtsamkeit als offen fiir eine religiése bzw. spirituelle
Dimension verstanden wird. Dieser Aspekt wird unterschiedlich stark betont. >Spi-
ritualititc als Achtsamkeit wird in diesem Kontext in erster Linie buddhistisch kon-
notiert gedeutet.

3.3 Rekurse auf »Transpersonale Psychologie«

Weitgehend auflerhalb akademischer Psychologie bewegt sich die »Transpersonale
Psychologie«. Es ist jedoch wichtig, sie hier zu benennen, da sie im Zusammenhang
der Rede von »Spiritualitit«wiederholt unter anderem von Michael Utsch und Anton
Bucher erwihnt wird und beide Autoren mit ihren Monographien »Psychotherapie
und Spiritualitit« (Utsch, 2014/2018) und »Psychologie der Spiritualitit« (Bucher,
2007/2014) im Kontext von >Spiritualititc und Psychotherapie hiufig und prominent
zitiert werden, auch in der Praktischen Theologie.** Konnotationen des Spirituali-
tatsbegriffs »Transpersonaler Psychologie« beeinflussen auf diesem Wege indirekt
auch den Spiritualititsbegriff in der Praktischen Theologie.

Da der Status »Transpersonaler Psychologie« im Hinblick auf deren Wissen-
schaftlichkeit fragwiirdig ist, ihr Name aber suggeriert, sie sei anerkannter wissen-
schaftlicher Forschungszweig, wird der Begriff nachfolgend durchgehend mit An-
fiuhrungszeichen markiert, um diese Spannung im Blick zu behalten. Denn die Re-
zeption »Transpersonaler Psychologie« ist aus verschiedenen Griinden problema-
tisch. Erstens prisentiert ein Rekurs auf Publikationen, die den Begriff »Psycholo-
gie« im Titel tragen, scheinbar wissenschaftliche Erkenntnisse, obgleich die Wis-
senschaftlichkeit ihrer Thesen nicht immer nachvollziehbar ist. Die Wahrnehmung

249 So zdhlt Roser Utsch als eine der Personen auf, die »MafRgebliches« (Roser, Spiritual Care,
454) zur empirischen Erfassung von >Spiritualitit< beigetragen haben. Utsch veroffentlicht
auflerdem in so unterschiedlichen praktisch-theologischen Sammelbianden wie denen von
Zimmerling (Zimmerling, Handbuch Evangelische Spiritualitit [Bd. 2], 2018) und Gréb (Grab/
Charbonnier, Individualisierung — Spiritualitit — Religion, 2008). Auf Bucher wird verwie-
sen u.a. in Schniitgen, Tanz, 32; Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 52 und Rothgangel, Zwi-
schenbilanz, 183.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

als Wissenschaft wird jedoch bestirkt, wenn entsprechende Texte zum Beispiel von
Bucher und Utsch in einer Reihe mit wissenschaftlichen Konzeptionen prisentiert
werden. Eng damit verbunden ist zweitens, dass den Ansitzen »Transpersonaler
° Und drittens gibt es
Hinweise auf problematische Wurzeln transpersonalen Denkens im Bereich natio-

Psychologie« hiufig empirische Belege ihrer Thesen fehlen.

nalsozialistischer Ideologie.>"

Inhaltlich wird »Transpersonale Psychologie« iiblicherweise als eine von mehre-
ren sehr unterschiedlichen Weiterentwicklungen der Humanistischen Psychologie
im Anschluss an Abraham Maslow gedeutet: Maslow ging unter anderem davon aus,
dass »der Mensch ohne >das Transzendente und Transpersonale« krank werde«*>.
Als entscheidende Protagonisten im Bereich »Transpersonaler Psychologie« werden
tiblicherweise unter anderem Stanislav Grof und Ken Wilber genannt. Die im Detail
voneinander abweichenden Ansitze »Transpersonaler Psychologie« sind verbunden
durch zentrale gemeinsame Annahmen:

»Sie gehen von einem >hdherenc«spirituellen Wesenskern des Menschen aus, der
sich verwirklichen und tiber das Ich hinauswachsen will, um das Individuum in das
kosmische Ganze zu integrieren.«*>

Hinsichtlich des Verstindnisses von >Spiritualitit« dominiert im deutschsprachigen
Kontext im Zusammenhang »Transpersonaler Psychologie« der Fokus auf das »Be-
wusstsein«. >Spiritualitit« tritt hierbei regelmifiig als dem »Bewusstsein« beigeord-
netes Wort auf.”* Mit einer religionskritischen Position verbunden ist durchgehend
das Verstindnis von »Spiritualitit« als anthropologische Konstante: »Allein das Un-
fassbare >mitten in jedem individuellen Bewusstsein« reicht aus, um auf die spiritu-

250 Michael Utsch, Religiése Fragen in der Psychotherapie. Psychologische Zugange zu Religio-
sitat und Spiritualitat, Stuttgart 2005, 93—96: 94; Bucher, Psychologie der Spiritualitit, 8o.

251 Eine sehr kritische Auseinandersetzung mit »Transpersonaler Psychologie« findet sich bei
Karin Daecke, Die Spiritualitit von Transpersonaler Psychologie und esoterischem Psycho-
markt. Eine Verbindung, die zu Diskurs und Nachdenken auffordert, in: Zeitschrift fiir Reli-
gions- und Weltanschauungsfragen 82,4 (2019), 123-133.

252 Susanne Heine, Grundlagen der Religionspsychologie. Modelle und Methoden, Géttingen
2005, 303 unter Verweis auf Abraham H. Maslow, Psychologie des Seins. Ein Entwurf, Frank-
furta.M. 1994, 12.

253 A.a.0.,304.

254 Vgl. dazu Aussagen aus dem Bereich »Transpersonaler Psychologie«: Liane Hofmann, Spi-
rituelle oder religiose Orientierung und deren Auswirkung auf die psychotherapeutische
Tatigkeit, in: Arndt Bissing/Niko Kohls (Hg.), Spiritualitit transdisziplinar. Wissenschaftli-
che Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit, Berlin/Heidelberg 2011,
173-195: 176; Stefan Schmitz, Transpersonale Psychologie. Eine integrative Einfiihrung, Mar-
burg 2010, 46; Renaud van Quekelberghe, Grundziige der spirituellen Psychotherapie, Ho-
henwarsleben 22017, 24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

189


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

elle Kerndimension unseres Menschseins stindig hinzuweisen.«*** Diese Annahme
entspricht der oben bereits ausgefiithrten Denkfigur »anthropologischer Spiritua-
litdtc (in den Spiritualititsdiskursen sMehrdimensionalitit« und >Positive Effekte<)
und bildet auch die Basis fiir Rekurse auf »Transpersonale Psychologie« bei Bucher
und Utsch im Zusammenhang ihrer Rede von »>Spiritualititc. Diese Rekurse weisen
verschiedene gemeinsame Merkmale auf, die nun nacheinander vorgestellt werden.

Ambivalent
Sowohl bei Bucher als auch bei Utsch zeigt sich ein ambivalenter Umgang mit
»Transpersonaler Psychologie«.

Bucher formuliert unter Verweis auf »Transpersonale Psychologie« das Anliegen,
sich in seiner Monographie insbesondere auf solche Ansitze zu beziehen,

»die Spiritualitdt als menschliche Universalie wirdigen und versuchen, das Ge-
meinsame (ber die verschiedenen Traditionen hinweg herauszuarbeiten, dies
umso mehr, als ein Kern von Spiritualitit in>Verbundenheitc bestimmt wird.«**

»Transpersonale Psychologie« stellt fiir ihn deshalb einen legitimen Ankniipfungs-
punkt fir die Thematik der »Spiritualitit< dar. Dementsprechend sieht er Vorliu-
fer der aktuell viel diskutierten >Spiritualitit« in der »Humanistischen und Trans-
personalen Psychologie«*””. Letztere beschreibt er als zunehmend anerkannt und
zitiert einige ihrer zentralen Protagonisten gleich zu Beginn seines Buches.*® Er
beschreibt ausfithrlich Ansitze transpersonaler Psychologie und Psychotherapie.*”
Auch stellt er das Entwicklungsmodell des »Transpersonalen Psychologen« Ken Wil-
ber ausfithrlich und gleichberechtigt neben den Modellen der Theologen James Fow-
ler und Fritz Oser vor.?®® Damit platziert er »Transpersonale Psychologie« ausge-
sprochen prominent im wissenschaftlichen Kontext, obgleich ihre Wissenschaft-
lichkeit umstritten ist.

Zugleich zitiert er auch kritische Auflerungen gegeniiber »Transpersonaler Psy-
chologie«. Denn diese beanspruche »Wissenschaftlichkeit, obwohl sie teils als Ro-
mantizismus verunglimpft wird, teils als esoterisch unwissenschaftlich« und »ge-

255 van Quekelberghe, Grundziige, 33 [im Original hervorgehoben]. In diesem Sinne verstehtvan
Quekelberghe >Spiritualititc »gewissermafien vor- und transkonfessionell zugleich« (a.a.0.,
37).

256 Bucher, Psychologie der Spiritualitat, 12.

257 A.a.0.,13.

258 Vgl.a.a.0.,10-12. Wortlich schreibt er, dass diese »an Renommee gewinnt« (a.a.0., 12).

259 Vgl.a.a.0.,182—185. Bucher iibt nicht selbst Kritik an diesen Formen, er zitiert jedoch die Kritik
anderer (vgl. a.a.0.,180).

260 Vgl.a.a.0., 71-79.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

fihrlich« eingeschitzt wird.* Dariiber hinaus bezieht er auch selbst kritisch Stel-
lung: Andere entwicklungspsychologische Modelle zu >Spiritualitit« seien »weniger

262 3]s das von Wilber.

ambitiés und empirisch besser fundiert«
Buchers Vorgehensweise ist also ambivalent. Obgleich er Vorgehen und Inhal-
te »Transpersonaler Psychologie« explizit kritisiert, zitiert er deren Vertreter*innen
und deren Thesen gleichberechtigt neben wissenschaftlichen Theorien, wodurch er
sie aufwertet.
In seiner Monographie »Verbundenheit« (2020), in der Bucher diese als »Spiri-
tualititin einem umfassenden Sinne«*® versteht, nimmt er keinen expliziten Bezug

mehr auf »Transpersonale Psychologie«. Er beschliefdt das Buch mit dem Fazit:

»Religion und Spiritualitit haben die Bithne der Weltgeschichte nicht verlassen.
Im Gegenteil: Vielenorts erfolgen religiose Neuaufbriiche, oft fundamentalisti-
sche. Individuelle Spiritualitatist unzihligen Menschen existenziell wichtig. Dem
Menschen wohne ein tiefes Verlangen nach dem»absoluten Einsseins<inne, nach
umfassender Verbundenheit, kosmischer Geborgenheit.«**

Mit Formulierungen wie dem »absoluten Einssein« und der »kosmischen Geborgen-
heit« nimmt Bucher Vokabular »Transpersonaler Psychologie« auf, ohne dies expli-
zitzumachen. So trigt sein Spiritualititsbegriff weiterhin die entsprechenden Kon-
notationen »Transpersonaler Psychologie«.

Ebenso ambivalent stellt sich die Bezugnahme Michael Utschs auf »Transperso-
nale Psychologie« dar. Er duf3ert sich in frithen Texten sehr kritisch, was die Inhal-
te »Transpersonaler Psychologie« angeht,** bewertet es jedoch schon damals iiber-
wiegend positiv, dass durch die »Transpersonale Psychologie« >Spiritualitit« iber-
haupt thematisiert wird:

»Ohne Zweifel hat die Transpersonale Psychologie zu einer Trendwende in
der Psychologie beigetragen, weil >Spiritualititc zu einem psychologischen
Forschungsgegenstand geworden ist. [..] Allerdings werden die Grenzen psycho-

261 Beide Zitate a.a.0., 180.

262 A.a.O,8o.

263 Anton Bucher, Verbundenheit. Uber eines der tiefsten menschlichen Bediirfnisse, Miinster
2022, 8.

264 A.a.O.,116.

265 Vgl. Utsch, Religiose Fragen in der Psychotherapie, 93—96. Es mangele an empirischen Be-
legen, Grundannahmen seien »unwissenschaftlich« (a.a.0., 94) etc. Vgl. auch Michael Utsch/
Johannes Fischer (Hg.), Im Dialog iiber die Seele. Transpersonale Psychologie und christlicher
Glaube (Forum Theologie und Psychologie 7), Minster 2003.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

191


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

logischer Aussageméglichkeiten hinsichtlich spiritueller Erfahrungen manchmal
iiberschritten, haufig zumindest verwischt.«**

Dadurch entsteht auch bei Utsch zunichst ein deutlich ambivalenter Rekurs auf
»Transpersonale Psychologie«.

Spiter duflert sich Utsch hinsichtlich der »Transpersonalen Psychologie« eher
neutral. So zihlt er sie z.B. als einen der »Hinweise fiir einen sspiritual turn< in
der deutschsprachigen Psychotherapie«**” auf. Ebenfalls neutral stellt Utsch an-
schliefend die »Transpersonale Psychologie« ausfithrlich vor**® und kontrastiert sie
mit negativ bewerteten »spirituellen Lebenshilfe-Angeboten«<®®. Sogar als »weg-
weisend« bezeichnet er den der »Transpersonalen Psychologie« zuzuordnenden
Sammelband von Liane Hofmann und Patrizia Heise zu »Spirituellen Krisen«.*”°
Insgesamt entsteht so der Eindruck einer zunehmend eher positiv konnotierten
Bezugnahme auf »Transpersonale Psychologie« bei Utsch.

Sowohl bei Bucher als auch bei Utsch ist der Rekurs auf »Transpersonale Psy-
chologie« deutlich ambivalent, indem diese zwar teilweise deutlich kritisiert wird,
zugleich wird sie jedoch gleichberechtigt neben wissenschaftlichen Ansitzen ge-
nannt und gewiirdigt. Fiir den zugrunde liegenden Spiritualititsbegriff bedeutet
dies: >Spiritualitit« ist damit bei beiden Autoren so weit zu fassen, dass damit so-
wohl ihr eigener christlicher Standpunkt als auch jener der »Transpersonalen Psy-
chologie« eingeschlossen ist.

Implizit

Neben der expliziten und ambivalenten Bezugnahme auf »Transpersonale Psy-
chologie« sind es implizite Rekurse auf dieselbe, welche ebenfalls die Rede von
sSpiritualitit« pragen. So ist eine zentrale Quelle, die von Bucher ebenso wie von
Utsch zitiert wird, eine Studie von Liane Hofmann mit dem Titel »Spiritualitit
und Religiositit in der psychotherapeutischen Praxis. Eine bundesweite Befragung
von Psychologischen Psychotherapeuten«<*”. Deren Ergebnisse bilden die empi-

266 Utsch, Religiose Fragen in der Psychotherapie, 93. Ahnlich auch: »Mit ihrem Interesse an mys-
tischen Erfahrungen ist die Transpersonale Psychologie ein wichtiger Gesprachspartner fiir
an intensiven Gotteserlebnissen interessierte Christen.« (ebd. 95).

267 Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 76. Neutral auch der Verweis auf Harald Walach, vgl.
a.a.0,, 34.

268 Vgl.a.a.0, 89.

269 Utsch, a.a.0.,, 90. Auch an anderer Stelle findet sich diese implizite Gegentiberstellung von
New-Age-Bewegung und Transpersonaler Psychologie, wobei letztere neutral, erstere nega-
tiv (sie »vereinnahme« den urspriinglich christlichen Begriff) bewertet wird (vgl. a.a.0., 38f).

270 Vgl.a.a.0.,76. Ahnlich auch schon a.a.0., 2.

271 Liane Hofmann, Spiritualitidt und Religiositatin der psychotherapeutischen Praxis. Eine bun-
desweite Befragung von Psychologischen Psychotherapeuten, Oldenburg 2009.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

rische Basis fiir das sowohl von Bucher als auch von Utsch genannte Argument
des steigenden Bedarfs an »>Spiritualitit< in der Psychotherapie, sowohl in der
klinischen Forschung als auch in der psychotherapeutischen Ausbildung und der

*7 Konkret antworten die von Hofmann befragten Psycho-

therapeutischen Praxis.
therapeut®innen zu 65 %, Spiritualitit/Religiositit fir ihr Leben fir bedeutsam zu
halten.?” 67 % der Therapeut*innen wiinschen sich eine gréfiere Beriicksichtigung
des Themas im Psychologiestudium.””* 40 % der von Hofmann befragten Psycho-
therapeut®innen schreiben »Transpersonaler Psychologie« dabei Einfluss »auf ihre

%5 zu. Hofmann selbst reflektiert die Aussagekraft

psychotherapeutische Tatigkeit«
ihrer Studie ausfithrlich. Sie spricht selbst nicht von einer »reprisentativen« Studie
und weist darauf hin, dass die teilnehmenden 57 % der angefragten Personen im
Hinblick auf ihr Interesse an der Thematik nicht reprisentativ sein kénnten.?”®
Dieser Aspekt wird in der Rezeption ihrer Studie jedoch hiufig unterschlagen,
wodurch die Ergebnisse implizit als reprasentativ erscheinen.

Damitist der »Bedarf«an>Spiritualitit<in der Psychotherapie, auf den mit Nen-
nung der Studie Hofmanns Bucher und Utsch wiederholt Bezug nehmen, im Zu-
sammenhang »Transpersonaler Psychologie« zu verstehen. Die >Spiritualititc, an
der hier Bedarf geduflert wird, ist also genau genommen eng mit »Transpersona-
ler Psychologie« verbunden. Im Hinblick auf das Verstindnis von »Spiritualitit« gilt
deshalb: Durch das sehr weite Verstindnis von >Spiritualitit« bei Bucher und Utsch
ist jeweils genau zu priifen, inwiefern der Begriff Konnotationen aus dem Bereich
»Transpersonaler Psychologie« tragt.

Reziprok
Neben dieser expliziten und impliziten Rezeption »Transpersonaler Psychologie«in
den Monographien von Bucher und Utsch werden beide Autoren umgekehrt auch

272 Utsch, Psychotherapie und Spiritualitit, 77; Bucher, Psychologie der Spiritualitit, 11. Hof-
mann selbst stellt sie auch im Sammelband »Spiritualitat transdisziplinir« von Arndt Biis-
sing etal. vor (vgl. Liane Hofmann, Spirituelle oder religiose Orientierung und deren Auswir-
kung auf die psychotherapeutische Tatigkeit, in: Arndt Bussing/Niko Kohls (Hg.) Spirituali-
tat transdisziplinar. Wissenschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und
Krankheit, Berlin/Heidelberg 2011, 173—195.

273 Vgl. Hofmann, Spiritualitdt und Religiositat in der psychotherapeutischen Praxis, iif und 350.

274 Vgl. ebd.

275 A.a.o.,346.

276 Vgl. a.a.0,, ii. Hofmann selbst benennt die Grenzen der »Reprasentativitit der Untersu-
chungsstichprobe« (a.a.0., 332) deutlich und stellt auch fest, dass sich verhaltnismafiig we-
nige Psychotherapeut*innen mit kognitiv-behavioraler und psychoanalytisch/tiefenpsycho-
logisch fundierter Ausrichtung zur Teilnahme bereit erklarten (vgl. a.a.0., 332f). Neben all-
gemeinen Faktoren mag dies am Titel der Untersuchung sowie an der beruflichen Verortung
der Forscherin im »Institut fiir Grenzgebiete der Psychologie und Psychohygiene e. V.« gele-
gen haben (vgl. a.a.0., 386f).

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

193


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

selbst im Kontext »Transpersonaler Psychologie« zitiert und rezipiert.””” So nennt
Hofmann Veréffentlichungen von Bucher und Utsch, um den Trend des Themas
»Spiritualitit« zu belegen.?”® Und auch in ihrem mit Patricia Heise herausgege-
benen Sammelband »Spiritualitit und spirituelle Krisen« verdffentlichen — neben
prominenten Vertreter*innen »Transpersonaler Psychologie« — ebenfalls Bucher
und Utsch.

Exkurs: »Spirituelle Krise«
Die Kategorie »Religiéses oder Spirituelles Problem, auf die Hofmann und Heise

sich beziehen,?””

wurde 1994 in das Klassifikationssystem »Diagnostic and Statisti-
cal Manual of Mental Disorders« (DSM IV) der American Psychiatric Association als

V 62.82 aufgenommen und lautet in der deutschen Ubersetzung:

»Diese Kategorie kann verwendet werden, wenn im Vordergrund der klinischen
Aufmerksamkeit ein religioses oder spirituelles Problem steht. Beispiele sind be-
lastende Erfahrungen, die den Verlust oder das Infragestellen von Glaubensvor-
stellungen nach sich ziehen, Probleme im Zusammenhang mit der Konvertierung
zu einem anderen Glauben oder das Infragestellen spiritueller Werte, auch unab-
hingig von einer organisierten Kirche oder religidsen Institution.«*%°

Auch Utsch weist auf diese relativ neue Kategorie hin, hilt sich aber eng an deren
Definition im DSM. Fiir seine Argumentation geht er von den im DSM beschriebe-
nen existenziellen Krisen aus, die ihrerseits eine religidse oder spirituelle Krise im
Sinne des DSM auslésen kénnen.*® Bucher hingegen bezieht sich auf Studien aus
den Reihen »Transpersonaler Psychologie«, um festzuhalten, dass das Fehlen der
Diagnose »Spirituelle Krise« ein Problem war und ihre Aufnahme in das DSM-IV

277 Dies gilt zum Beispiel fiir Martin Brentrup und Gaby Kupitz, die Bucher, Utsch und van Que-
kelberghe nebeneinander als Beleg fiir das Streben nach einem »Uberbriicken einer Distanz
zwischen Psychotherapie und spiritueller Arbeit« (Martin Brentrup/Gaby Kupitz, Rituale und
Spiritualitit in der Psychotherapie, Gottingen 2015, 14) zitieren.

278 Vgl. Hofmann, Spiritualitit und Religiositatin der psychotherapeutischen Praxis, 18 und Hof-
mann, Spirituelle oder religiose Orientierung, 174.

279 Vgl. Liane Hofmann/Patrizia Heise, Uber dieses Handbuch, in: Dies. (Hg.), Spiritualitit und
spirituelle Krisen. Handbuch zu Theorie, Forschung und Praxis, Stuttgart 2017, V-XVI: VIII.

280 Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Stérungen DSM-IV, hg. v. Henning Saf3/
Hans-Ulrich Wittichen/Michael Zaudig, 3. Auflage Gottingen u.a. 2001, 772.

281 Vgl. Utsch, Psychologie und Spiritualitat, 16f. Er verweist im ndheren Kontext jedoch auch auf
das Handbuch von Hofmann und Heise (vgl. ebd.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

dementsprechend als »Meilenstein«*** zu werten.*®* Implizit fiillt er die Diagnose
damit transpersonal.

Die Orientierung des Sammelbandes »Spiritualitit und Spirituelle Krisen« an
»Transpersonaler Psychologie«wird bereits in der Einleitung explizit: Hofmann und
Heise zitieren hier zunichst die Spiritualititsdefinition Buchers.?** Dann erginzen
sie ihre eigene Position als »ein Verstindnis von Spiritualitit im Sinne der systema-
tischen Entwicklung und Kultivierung des Bewusstseins in Ausrichtung auf Tran-
szendenz«*®. »Spiritualitit« ist fiir Hofmann und Heise im Anschluss an Christian
Scharfetter dementsprechend die »Selbsterfahrung, dass die wahre Natur, der Kern,
die Substanz unseres Wesens (Atman) dieses umgreifende Eine ist«**¢. Spirituelle
Krisen verstehen die Autorinnen entsprechend als »psychische Probleme und Kri-
sen, die einen Bezug zur spirituell-transpersonalen und transzendenten Dimension

287 und die sich unter anderem als »schamanische Kri-

des Menschseins aufweisen«
se«, »Kundalini-Erwachen« oder »Channeling« zeigen kénnen.?®® Damit interpre-
tieren sie die DSM-Diagnose, auf die sie wiederholt hinweisen, in dezidiert trans-
personaler Weise.

In diesen Kontext des Sammelbandes tragen Bucher und Utsch mit ihren Texten
christliche Konzeptionen ein. Zugleich stellen sie Verkniipfungen zu »Transperso-
naler Psychologie« her: So stellt Bucher hier ebenso wie in seiner Monographie ver-
schiedene Entwicklungsmodelle im Hinblick auf>Spiritualitit«vor, darunter gleich-
berechtigt jenes von Wilber. Er duflert sich dabei vor allem im Hinblick auf ein hier-
archisches Verstindnis verschiedener Stufen — bei Wilber ebenso wie bei Fowler —

282 Bucher, Psychologie der Spiritualitat, 11.

283 Bucher verweist auf Stanislav Grof/Christina Grof (Hg.), Spirituelle Krisen. Chancen der
Selbstfindung, Miinchen 1990, 22 und Wilfried Belschner/Joachim Galuska, Empirie spiritu-
eller Krisen. Erste Ergebnisse aus dem Projekt RESCUE, in: Transpersonale Psychologie und
Psychotherapie 1 (1999), 78—94 (vgl. Bucher, Psychologie der Spiritualitat, 11).

284 Hofmann/Heise, Uber dieses Handbuch, VII.

285 Ebd.

286 Christian Scharfetter, Der spirituelle Weg und seine Gefahren. Spiritualitat, Begriff, Typen;
Bewusstseinsbereiche, Induktoren und Inhalte; Meditation —spirituelle Krise; Sekten und to-
talitdre Kulte. Eine Ubersicht fiir Berater und Therapeuten, Stuttgart 1991, 1 zit.n. Hofmann/
Heise, Uber dieses Handbuch, VIII.

287 Hofmann/Heise, Uber dieses Handbuch, X.

288 Liane Hofmann/Patrizia Heise, Spirituelle Krisen: allgemeine Kennzeichen, Ausloser und Ce-
fahrdungsfaktoren, in: Dies. (Hg.), Spiritualitit und spirituelle Krisen. Handbuch zu Theorie,
Forschung und Praxis, Stuttgart 2017, 141-155: 142f. Auch in Hofmanns Dissertation wird die-
ser Zusammenhang bereits deutlich »Das Konzept der Spirituellen Krise beruht auf der An-
nahme eines heilsamen Potentials von verdnderten Bewusstseinszustinden und von trans-
personalen Erfahrungen.« (Hofmann, Spiritualitat und Religiositit in der psychotherapeuti-
schen Praxis, 59).

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

195


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

kritisch.*®® Utsch schreibt einen dezidiert mit christlich-theologischem Vokabular
gefiillten Text zu »Glaubenskrisenc, in dem er am Ende auf eine Bezugnahme Jérg
Zinks auf »Transpersonale Psychologie« hinweist.*° Insgesamt fillt auf, dass Utsch
in diesem Text — und im deutlichen Unterschied zu seiner Monographie »Psycho-
therapie und Spiritualitit« — die Begriffe, »religios«, »Glaube« und »Sinn« bevorzugt
und den Begriff >Spiritualitit« hier weitgehend vermeidet.

Auchim Zusammenhang der Rede von religiésen und spirituellen »Krisen« zeigt
sich also, dass die unterschiedlichen Deutungen sowohl von »spiritueller Krise« als
auch von >Spiritualitit« nicht immer thematisiert werden. So sind im Kontext der
gegenseitigen Bezugnahme von »Transpersonaler Psychologie« und Religionspsy-
chologie im weiteren Sinne Deutungen von >Spiritualitit« moglich, die von existen-
ziellen Sinnfragen (Utsch) bis hin zu »Kundalini-Erwachen« (Hofmann/Heise) rei-
chen.

Konsequenzen fiir die Rede von >Spiritualitat«

Die Rekurse auf »Transpersonale Psychologie« zeichnen sich durch verschiedene
Merkmale aus. Insgesamt ist es vor allem die gleichberechtigte Nennung von An-
sitzen »Transpersonaler Psychologie«, die fiir Leser*innen zu einer fragwiirdigen
Normalisierung fithren kann, indem Thesen »Transpersonaler Psychologie« unter
der Uberschrift »Psychologie« neben anerkannten wissenschaftlichen Theorien
platziert werden. Dabei liegt zwar eine ambivalente Vorgehensweise vor und wird
inhaltliche Kritik an »Transpersonaler Psychologie« deutlich. Jedoch iiberwiegt
in der Darstellung das gemeinsame Anliegen, >Spiritualitit« iiberhaupt im Be-
reich der (klinisch-)psychologischen Forschung zu etablieren. Weder inhaltliche
noch methodische Differenzen werden in den jiingsten Verdffentlichungen von
Utsch und Bucher deutlich benannt. Vielmehr findet durch die selbstverstind-
liche Rezeption »Transpersonaler Psychologie« eine Aufwertung derselben im
Umfeld Praktischer Theologie statt, die auch die Rede von >Spiritualitit« prigt:
>Spiritualitit« als menschliche Universalie wird als notwendiger Bestandteil von
Psychotherapie und menschlichem Leben insgesamt erachtet, losgeldst von reli-
gidser Tradition bzw. institutionalisierter Religion. Damit in Zusammenhang steht

289 Bucher nennt neben James W. Fowler und Ken Wilber aufierdem die Modelle von Fritz Oser
und Paul Gmiinder sowie Morgan Scott Peck (Anton A. Bucher, Stuf um Stufe? Modelle der
spirituellen Entwicklung, in: Liane Hofmann/Patrizia Heise (Hg.), Spiritualitat und spirituelle
Krisen. Handbuch zu Theorie, Forschung und Praxis, Stuttgart 2017, 81-92: 84—86). Auch Wil-
bers arrogante Argumentation benennt er wieder, jedoch unterbleibt Kritik an dessen feh-
lender empirischer Forschung (vgl. a.a.0., 91f).

290 Vgl. Michael Utsch, Glaubenskrisen — Verdnderungen und Neuorientierung auf einem reli-
giésen Weg, in: Dies. (Hg.), Spiritualitat und spirituelle Krisen. Handbuch zu Theorie, For-
schung und Praxis, Stuttgart 2017, 156—167: 167 unter Verweis auf Jorg Zink, Gotteswahrneh-
mung. Wege religioser Erfahrung, Giitersloh 2009.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

ein Verstindnis von >Spiritualititc, das auf ein hoheres Bewusstsein zielt. Insge-
samt wird deutlich, dass mit dieser Anniherung an »Transpersonale Psychologie«
und deren Grundannahmen die Frage nach Offnung und Schlieffung im Kontext
der Rede von >Spiritualitit« noch deutlicher zutage tritt als innerhalb der bislang
analysierten praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurse. Denn es liegt auf der
Hand, dass die Annahme eines mit »>Spiritualitit« verbundenen essentialistisch
verstandenen hoheren oder kosmischen Bewusstseins, wie es »Transpersonale
Psychologie« voraussetzt, theologische Fragen aufwirft: In welchem Verhiltnis

stehen »Bewusstseing, >Kosmos< oder >Urgrund«”*

zu der in der »Transpersonalen
Psychologie« als illusionir konzipierten »Welt der Phinomene«*??, in der sich der
menschliche Alltag abspielt? Ist es angemessen und lebensdienlich, »menschliche

293 qusschlief’-

Grunderfahrungen wie Angst, Krankheit, Erschopfung und Zweifel«
lich als Hemmnisse einer individuellen und gesellschaftlichen Weiterentwicklung
zu deuten, die alle, die diese Erfahrungen nicht iberwinden, hinter sich lisst?***
Ohne diese und weitere Fragen theologisch zu reflektieren und zu kritisieren, ist es
problematisch, »Transpersonale Psychologie« auf die beschriebene Art und Weise

zu rezipieren.
3.4 Zwischenfazit

Insgesamt bestatigt sich so der erste Eindruck beim Blick auf die Rede von >Spiri-
tualitit< in der Psychologie: Der Begriff wird nur selten thematisiert. Wenn doch,
dann wird er eher am Rande eines Konzepts verwendet (so bei Tatjana Schnell) bzw.
vermieden (so bei Johannes Michalak und Thomas Heidenreich). Wihrend >Spiri-
tualitit< in der Psychologie des Lebenssinns von Schnell im Sinne alternativer Re-
ligiositit verstanden wird, trigt sie im Kontext von Achtsambkeit deutlich buddhis-
tische Konnotationen. Besonders letzteres wurde und wird von theologischer Seite
immer wieder explizit reflektiert.

Als problematisch im Hinblick auf >Spiritualitit erweisen sich vor allem Re-
kurse auf die sogenannte »Transpersonale Psychologie«, die auch explizit, aber in
erster Linie implizit erfolgen. So wird nicht immer deutlich, dass »Transpersona-
le Psychologie« sich auflerhalb der akademischen Psychologie bewegt. Vielmehr
baut »Transpersonale Psychologie« auf Thesen auf, die in grof3er Entfernung zum

291 Michael Huppertz, Achtsamkeit. Befreiung zur Gegenwart. Achtsambkeit, Spiritualitait und
Vernunft in Psychotherapie und Lebenskunst, Paderborn 2009, 15.

292 Ebd.

293 Daecke, Die Spiritualitat von Transpersonaler Psychologie und esoterischem Psychomarkt,
129f.

294 Vgl.a.a.0.,127.130.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

197


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

empirischen Erforschen menschlichen Erlebens und Verhaltens von der Annah-
me eines kosmischen Bewusstseins ausgehen, das es zu erforschen gilt. Es ist in
diesem Zusammenhang mehr als fraglich, ob allein das gemeinsame Interesse
am Begriff »Spiritualitit« es rechtfertigt, Thesen »Transpersonaler Psychologie«
gleichberechtigt neben denen akademischer Psychologie zu referieren, ohne die
unterschiedliche Basis deutlich zu machen und dies psychologisch bzw. theologisch
zu reflektieren. Auf diese Weise wird »Transpersonale Psychologie« aufgewertet.
Die Aufgabe (praktisch-)theologischer Arbeit wire es, hier theologisch und psy-
chologisch informiert und vor allem theologisch und psychologisch informierend
vorzugehen und diese Differenzen deutlich herauszustellen, konkret: »Transperso-
nale Psychologie« nicht als Psychologie, sondern als Weltanschauung zu rezipieren
bzw. zu diskutieren. Dies wiirde auch implizieren, sich Rechenschaft dariiber
abzulegen, dass die Konzeption einer >Spiritualitit« als anthropologische Kategorie
(Utsch, Bucher) bzw. als kosmisches Bewusstsein (»Transpersonale Psychologie«)
autoritir wirkt, wenn sie allen Menschen zugeschrieben wird, unabhingig davon,
ob diese sich selbst als >spirituellc verstehen oder nicht.

Das Motiv der Sehnsucht und Suche im Zusammenhang mit >Spiritualitit« lisst
sich in der psychologischen Literatur nicht nachweisen. Vielmehr zeigt sich, dass
es auch Menschen gibt, die weder hohes Sinnerleben aufweisen noch unter einer
Sinnkrise leiden.

In den dezidiert psychologischen Ansitzen von Schnell und Michalak/Heiden-
reich erfolgt Offnung und Schlieffung mit einer Betonung der Offnung, indem mit
>Spiritualitit« ein Thema anklingt, das tiblicherweise in der Psychologie nicht be-
handelt wird. Dabei bleiben die Autor*innen dem quantitativ-empirischen Vorge-
hen experimenteller Psychologie treu und stellen keinen dariiber hinausgehenden
Wahrheitsanspruch. SchlieRung erfolgt hier dem Rahmen der eigenen Forschungs-
disziplin entsprechend, indem von einer inhaltlichen Fiillung des Begriffs »Spiritua-
litdtc weitgehend Abstand genommen und auch der Begriff selbst nur am Rande er-
wahnt wird.

Von theologischer Seite her verkniipfen Hofelschweiger und Seibt die Begriffe
>Spiritualitit« und »Achtsamkeit< miteinander. Dabei gehen sie unterschiedlich vor,
indem Hoéfelschweiger eine christliche Fiillung von Achtsambkeit vorschligt, wih-
rend Seibt »Spiritualitit« sikular versteht. Der von psychologischer Seite aus weit-
gehend offen gelassenen inhaltlichen Filllung sowohl von »Spiritualitit<als auch von
>Achtsamkeit« stehen damit von theologischer Seite unterschiedliche Antworten ge-
geniiber.

So ergibt sich insgesamt der Effekt, dass die sich als Naturwissenschaft verste-
hende Psychologie keine bzw. eine moglichst vage inhaltliche Fiillung von >Spiri-
tualitit« vornimmt. Nur durch eine Verkniipfung mit dem Aspekt der »Achtsam-
keit« kommt in einigen Fillen eine implizit oder explizit buddhistische Konnotati-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

on zum Tragen. Theologische Ansitze hingegen streben eine inhaltliche Fiilllung an
und kommen dabei zu unterschiedlichen Ergebnissen.

Problematisch wird ein Bezug auf>Spiritualitit« in der Psychologie dort, wo ein
Rekurs auf »Transpersonale Psychologie« erfolgt, ohne deren Position aufierhalb
akademischer Forschung sowie ihre problematische Grundannahme verschiedener
Bewusstseinsebenen zu benennen. Auf diese Weise entsteht der Eindruck eines psy-
chologischen Spiritualititsdiskurses, den es in diesem Sinne im Bereich wissen-
schaftlicher Psychologie gar nicht gibt.

4. Systematisierung der Zugangsweisen

Die Analyse der beiden ausgewahlten Spiritualititsdiskurse im interdiszipliniren
Kontext sowie die Beobachtungen zur Rede von >Spiritualitit< in der Psychologie
schirfen den Blick fur die Frage, worin iibergreifende Merkmale von Spiritualitits-
diskursen liegen und was im Vergleich dazu die zuvor untersuchten praktisch-theo-
logischen Diskurse kennzeichnet. Dabei zeigt sich, dass Prozesse der Offnung und
SchlieRung auch hier ineinander verschrinktvorliegen, wihrend die Themen Tradi-
tion und Sehnsucht eine geringere Rolle spielen als in den praktisch-theologischen
Diskursen. Hingegen nimmt die Rede vom >Bedarf« eine grofRere Rolle ein, haupt-
sdchlich im Subdiskurs >Positive Effektex.

Dies gilt es nun im Einzelnen darzustellen und wie im vorigen Kapitel mit frithe-
ren Diskursbeziigen auf >Spiritualitit< abzugleichen. Darauf folgend wird gepriift,
inwiefern»Spiritualitit«als Losungsbegriff prisentiert wird, bevor das Fazit eine ab-
schlieende kritische Wiirdigung vornimmt.

4.1 Kontextspezifische Konnotationen von »>Spiritualitétc
im Zusammenhang von Offnung und SchlieBung

Die Analyse ausgewihlter interdisziplinirer Spiritualititsdiskurse erweist die
Polaritit von Offnung und SchlieBung iiber unterschiedliche Themenbereiche in
der Praktischen Theologie hinweg und dariiber hinaus als Querverbindung im
Zusammenhang der Rede von >Spiritualitit<. Das Anliegen, das eigene Spirituali-
tatsverstindnis moglichst offen zu halten, wird in den untersuchten interdiszipli-
niren Diskursen besonders deutlich zum Ausdruck gebracht. Es zeigt sich jedoch,
dass Prozesse der Offnung auch hier nicht fiir sich stehen. Vielmehr ziehen diese
durchgehend und auf unterschiedliche Weise auch Prozesse der Schlieffung nach
sich.

So wird im Subdiskurs >Selbstbezeichnungs, der religionssoziologische und -psy-
chologische Texte im Kontext der Erhebung und Messung von >Spiritualitit< um-
fasst, die Zuriickhaltung gegeniiber einer eigenen inhaltlichen Fiillung des Begriffs

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

199


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

damit begriindet, dass >Spiritualititc als Ausdruck der Selbstbezeichnung gedeutet
wird. Damit wird eine weitreichende Offnung gegeniiber den unterschiedlichsten
Deutungen von >Spiritualitit« signalisiert. Um dennoch mit dem Begriff >Spirituali-
titcargumentieren zu kénnen, werden Kontrastgruppen eingefiihrt (unter anderem
snicht-religioss, »nicht-spirituells). Die Kontrastierung mit diesen dient letztlich da-
zu, die eigene Position (eben den Bezug auf>Spiritualitit< oder >Religion<) im intra-
bzw. interdiszipliniren Diskurs zu stirken. Durch die Kontrastgruppen erhilt in-
direkt auch >Spiritualitit« Kontur, es erfolgt also eine gewisse Schliefung. Implizit
tragt damit zugleich auch der Begriff>Spiritualitit« selbst die Konnotation der »Kon-
trastierung.

Im Subdiskurs >Positive Effektec, der im Kontext der Gesundheitswissenschaften
verortet ist, zeigen sich Prozesse sowohl der Offnung als auch der Schliefung im
Zusammenhang der Rede von >Spiritualitit« in sehr deutlicher Weise. Dabei steht
einer explizit formulierten, sehr weitreichenden inhaltlichen Unbestimmtheit
des Begriffs »>Spiritualititc, der auch >Religion< umfassen soll, ein eng gefasstes
Verstindnis von >Religion« gegeniiber. >Spiritualitit« wird dabei einerseits insti-
tutionen- bzw. kirchenkritisch sowie andererseits eng an traditionell-christliche
Formen von Frommigkeit gebunden dargestellt. Inwiefern in diesem Verstindnis
ein Widerspruch vorliegt, wird nicht reflektiert.

>Spiritualitit« wird dabei dulerst weit und >Religion« dufderst eng interpretiert.
Verbunden werden diese beiden extremen Interpretationen in Form von Offnung
und Schliefung iiber die These eines allgemeinen anthropologischen Bedarfs an
>Spiritualitit« >Spiritualitit« gehdrt demnach zum Menschsein dazu, weshalb ihre
Praxis im Hinblick auf Gesundheit zu positiven Effekten fithren kann. Deshalb kann
auch fir ein eng gefasstes Verstindnis von >Religiositits, die ihrerseits im weiten
Bereich von >Spiritualitit« zu verorten ist, der Anspruch auf Beriicksichtigung im
Gesundheitswesen gestellt werden.

Im Exkurs >Spiritualitit in der Psychologie« zeigt sich schlieRlich, dass der Begriff
hier nur am Rande verwendet wird. Weder im Kontext der Grundlagenforschung
noch der angewandten Forschung findet sich eine regelmifiige Rede von >Spiritua-
litdt«. Das gilt selbst fur diejenigen therapeutischen Ansitze, die sich explizit auf
»Achtsamkeit« beziehen. Wenn jedoch im Zusammenhang mit »Achtsamkeit« auf
>Spiritualitit« Bezug genommen wird, dann ist sie buddhistisch konnotiert.

Jenseits dessen zeigt sich eine regelmiflige Rede von »>Spiritualitit« in der Ver-
kntipfung mit >Psychologie« vor allem im Bereich aufder-akademischer »Transperso-
naler Psychologie«, die im Umfeld Praktischer Theologie immer wieder rezipiert wird.
Es wird deutlich, dass die These, >Spiritualitit« werde zunehmend auch im Bereich
der Psychologie bzw. Psychotherapieforschung bearbeitet, in erster Linie darauf be-
ruht, »Transpersonale Psychologie« als einen Zweig psychologischer Forschung ne-
ben anderen zu verstehen und »Achtsamkeit« unter der Uberschrift »Spiritualititc

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

zu subsummieren, auch wenn psychologische Autor*innen selbst den Begriff >Spi-
ritualitat« vermeiden.

Insgesamt wird deutlich, dass die Offnung, die im interdiszipliniren Kontext
mit der Rede von »Spiritualitit« signalisiert wird, dulerst unterschiedliche inhalt-
liche Filllungen erméglicht. Dies zeigt sich z.B. darin, dass auf Basis der Rede von
>Spiritualitit« als Selbstbezeichnung gegensitzliche Positionierungen im religions-
soziologischen Diskurs méglich sind, ebenso in der explizit propagierten Offnung
des Spiritualititsbegriffs im Zusammenhang der Denkfigur >positive Effekte< im
Gesundheitsbereich, bei der es letztlich darum geht, christliche Positionen im Dis-
kurs zu platzieren. Dies wird schlieRlich in problematischer Weise im Bereich der
Schnittmenge von Theologie und Psychologie deutlich, wo unter der Bezeichnung
»Transpersonale Psychologie« deren Vorannahmen und Denkfiguren rezipiert und
damit normalisiert werden, obgleich diese weder aus psychologischer noch aus
theologischer Perspektive als wissenschaftlich belegt gelten.

Eine Rezeption von >Spiritualititc, die ausschliefflich auf Offnung zielt, scheint
also nicht méglich zu sein, im Gegenteil: Je expliziter die inhaltliche Offnung betont
wird, desto versteckter und damit weniger reflektiert folgt mit der fir eine Argu-
mentation notwendigen Schlieflung eine inhaltliche Filllung des Begriffs. Dies ge-
schieht wie oben beschrieben indirekt iiber Kontrastierung oder iiber implizite Vor-
annahmen.

Welch problematische Konsequenzen eine radikale Offnung haben kann, zeigt
die Rezeption »Transpersonaler Psychologie«. Es scheint demnach sinnvoll, Off-
nung und Schliefung als Polaritit zu denken, deren beide Seiten benétigt werden,
um gehaltvoll von >Spiritualitit« sprechen zu konnen. Die Gegeniiberstellung von
praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen und entsprechenden Diskursen
im interdiszipliniren Kontext konnte dies deutlich zeigen. Das im Bereich Prakti-
scher Theologie tibliche Vorgehen, bei einer Rede von >Spiritualitit« diese zunichst
zu definieren und damit das eigene Verstindnis von Offnung und Schliefung zum
Ausdruck zu bringen, erweist sich als sinnvoll und notwendig, um implizite, unklare
und moglicherweise sogar problematische inhaltliche Fiillungen von >Spiritualitit<
zu vermeiden.

Das praktisch-theologische Vorgehen lisst sich vor diesem Hintergrund so ver-
stehen: Mit der Definition von>Spiritualitit< erfolgt zunichst eine Schliefung, dann
jedoch mit der kontextbezogenen Rede von >Spiritualitit« eine kontextbezogene Off-
nung. Im interdiszipliniren Kontext gilt hingegen durchgehend die umgekehrte ar-
gumentative Reihung >Offnung und Schlieffung:: Denn Schlieffung erfolgt erst als
zweiter und hiufig impliziter Schritt im Anschluss an das explizit formulierte und
dominante Anliegen der weitreichenden inhaltlichen Offnung.

In den Spiritualititsdiskursen Praktischer Theologie war die Frage nach Off-
nung und Schliefung auferdem mit der Frage danach verbunden, inwiefern >Tra-
dition« fiir >Spiritualitit« eine Rolle spielt bzw. spielen kann und soll. Es erscheint

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

201


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

nur konsequent, dass mit der weitgehenden inhaltlichen Offnung — dem zentralen
Anliegen von Spiritualititsdiskursen aulerhalb der Theologie - die Bedeutung von
>Tradition<und bestehenden >Deutungsmustern<im Zusammenhang mit»>Spiritua-
litdtc deutlich zuriickgeht oder keine Rolle spielt. Damit einher geht die Beobach-
tung, dass>Spiritualitit<im interdiszipliniren Kontext sehr stark mit der Denkfigur
der >Individualisierung« verkniipft ist. Der fiir den praktisch-theologischen Spiri-
tualititsdiskurs typische Fokus auf Erfahrung hingegen spielt hier nur eine unter-
geordnete Rolle und wird nur am Rande explizit thematisiert.

4.2 »Sehnsucht« und »>Bedarf« - Begriindungsmuster
fiir eine »anthropologische Spiritualitat«

Die mit »Zukunft« assoziierte Rede von >Suche< und >Sehnsuchi« findet sich wie in
den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen auch im interdiszipliniren
Kontext. Vor allem im Spiritualititsdiskurs »positive Effekte< im Kontext des Ge-
sundheitsbereichs wird sie thematisiert und mit der Denkfigur des >Bedarfs< und
>Bediirfnisses< kombiniert. Aber auch in praktisch-theologischen Spiritualititsdis-
kursen besteht eine solche Verkniipfung von >Spiritualitit, >Suches, >Sehnsucht«
und >Bediirfnis< in ganz unterschiedlichen Kontexten. Die Analyse zeigt: Die Po-
sitionen sind dadurch verbunden, dass sie mehr oder weniger explizit von einer
santhropologischen Spiritualitit« ausgehen. Diese beinhaltet die Annahme, dass
alle Menschen im weiten Sinn >spirituell« sind.>* Diese Annahme wiederum bildet
den Ankniipfungspunkt auch fiir apologetisch-missionarische Argumentation. Die
Beobachtung apologetischer Ziige der Rede von >Spiritualitit« wird in der Litera-
tur immer wieder geteilt.>*® Die vorliegende Analyse bestitigt diese Beobachtung
durch die Verkniipfung mit der im Diskurs vertretenen These >anthropologi-
scher Spiritualitit.. Diese (bzw. die entgegengesetzte Annahme, dass eine solche
santhropologische Spiritualitit« eben nicht belegbar ist) spiegelt letztlich die re-
ligionssoziologische Debatte iiber die Grundthesen von Individualisierung und
Sakularisierung.

Die Rede von »anthropologischer Spiritualitit« itberbietet in gewisser Weise so-
gar die These der »unsichtbaren Religion« von Thomas Luckmann, indem sie >Spi-
ritualitit« ausnahmslos allen Menschen zuschreibt und daraus die Notwendigkeit

295 Siehe dazu: »Wer nach Sinn sucht, ist spirituell.« (Grab, Religion der Individuen, 43). Und vgl.
auch Roser, Spiritual Care, 453.

296 Vgl. dazu Westerink, der v.a. in der religionspsychologischen Rede von>Spiritualitit< theolo-
gisch-apologetische Ziige sieht, die an>Spiritualititherangetragen werden (vgl. Westerink,
Spirituality in Psychology of Religion, 12). Reglitz hat dies v.a. fiir den Diskurs >gelebte Reli-
gion<beobachtet (vgl. Reglitz, Erklaren und Deuten, 224). Kortner kritisiert mit der Bezeich-
nung»apologetisch« (Kértner, Wiederkehr, 85), wenn Menschen entgegen eigener Selbstbe-
zeichnung als>religios< bezeichnet werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

spiritueller Versorgung auch im Gesundheitsbereich ableitet. Die vorliegende Ana-
lyse macht dabei deutlich, dass die Rede vom >Bedarf« einen entscheidenden Un-
terschied fiir den Zusammenhang von >Spiritualitit« und >Sehnsucht< macht. Denn
Autoren wie z.B. Knoblauch, der der prominenteste Vertreter der Individualisie-
rungsthese im Zusammenhang mit>Spiritualitit«ist, behaupten keinen universellen
»Bedarf« an »Spiritualitit« und setzen diese damit nicht als anthropologische Kon-
stante voraus. Auch praktisch-theologische Rede von >Spiritualitit« wie die von Kar-
le im Kontext von Spiritual Care oder der oben genannten Autor*innen (im Bereich
>Spiritualitit und Korper<) Bayreuther, Lienau und Schniitgen verkniipft >Spiritua-
litit« zwar mit der Rede von >Suches, setzt diese aber nicht als universell voraus. Man
konnte also sagen, dass die Rede vom >Bedarf< im Sinne einer »anthropologischen
Spiritualitit« tendenziell eine apologetische Uberhéhung der Rede von >Spirituali-
tat« darstellt. Dieser Aspekt und seine Konsequenzen im Hinblick auf die Rede von
>Spiritualitit« werden unten noch zu vertiefen sein.

Es zeigt sich: Religionspsychologische und -soziologische ebenso wie psycho-
logische und soziologische Texte im interdiszipliniren Kontext Praktischer Theo-
logie kommen hiufig ohne das Begriindungsmuster rund um die Stichworte >Su-
che, >Sehnsuchts, >Bediirfnis¢, sBedarf« aus. In praktisch-theologischen Spirituali-
tatsdiskursen hingegen wird die Rede von >Suche« und >Sehnsucht« regelmifSig mit
>Spiritualitit« assoziiert und bringt die Aspekte der Zukunfts- und Transzendenz-
orientierung als menschliche Maglichkeit ein. Die Verbindung von >Spiritualitit« mit
der Denkfigur >Bedarf« als universell-anthropologisch vorliegende zeitiibergreifen-
de Gegebenheit beschreibt diese dariiber hinaus im Sinne einer Notwendigkeit. Da-
mit erhalten Argumentationen zu >Spiritualitit« apologetischen Charakter.

Der Vergleich mit Spiritualititsdiskursen im Umfeld Praktischer Theologie
macht deutlich, dass praktisch-theologische Rede von >Spiritualitit« die Vorannah-
me >anthropologischer Spiritualitit« reflektieren muss, um stimmig argumentieren
zu kénnen.

4.3 Abgleich mit friiheren Diskursbeziigen

Die Erkenntnisse, die sich im Abgleich der praktisch-theologischen Spiritualitits-
diskurse mit fritheren Diskursbeziigen ergaben, konnen nun durch die Analyse der
Diskurse im interdiszipliniren Kontext noch einmal prizisiert werden.

So zeigt sich im Vergleich mit den Ergebnissen der Diskursanalyse von Reg-
litz, dass Sdkularisierung auch im religionssoziologischen/-psychologischen und
dem untersuchten gesundheitsbezogenen Diskurs zu >Spiritualitit< auf Basis der
Denkfiguren >Selbstbezeichnung« und >positive Effekte« das grundlegende Bezugs-
problem bleibt.

Im Abgleich der Argumente, mit denen Kunz >Spiritualitit< und Diskurskritik
verband, macht der Vergleich der praktisch-theologischen mit den interdisziplini-

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

203


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

ren Spiritualititsdiskursen deutlich, dass eine inhaltliche Fiillung von >Spirituali-
titc in den Spiritualititsdiskursen im interdiszipliniren Kontext weitgehend un-
terbleibt. Denn es ergibt sich mit der Rede von >Bedarf« und >Bediirfnis< im Sin-
ne der bereits genannten >anthropologischen Spiritualitit« zwar eine Verkniipfung
zwischen dem Subdiskurs >Positive Effekte« und praktisch-theologischen Spiritua-
litdtsdiskursen. Dabei fehlt jedoch im Subdiskurs >Positive Effekte« die explizite Re-
flexion des eigenen diszipliniren Blickwinkels auf das Verstindnis von >Spirituali-
tite, der sich in der Fokussierung auf Wirksambkeit und insbesondere auf >Positive
Effekte< duflert. Es ergibt sich vielmehr der Eindruck, dass die Unterlassung prizi-
ser inhaltlicher Begriffsfillungen (unter dem Vorwand der Unmoglichkeit, den Be-
grift >Spiritualitit« zu definieren) dazu dient, inhaltliche Differenzen im Hinblick
auf die Fragen nach Offnung und Schliefung sowie im Hinblick auf das jeweilige
Religionsverstindnis zu vermeiden. Dadurch ergibt sich ein nur scheinbar grofRer
und einheitlicher sowie disziplineniibergreifender Spiritualititsdiskurs, der bei ge-
nauer Betrachtung inhaltliche Differenzen nicht zu iiberbriicken oder zu vermitteln
vermag.

In diesem Sinn erweist sich das Anliegen Kunz’, im interdiszipliniren Wissen-
schaftsdialog die eigene Leitperspektive deutlich zu machen, als gleichermafRen zu-
treffend wie nach wie vor unerfiillt. Dies gilt in weiten Teilen auch fiir die praktisch-
theologischen Spiritualititsdiskurse, auch wenn diese >Spiritualitit« regelmifig zu
Beginn ihrer Argumentation definieren. Hiufig unterbleibt dabei jedoch eine Refle-
xion der eigenen Leitperspektive und damit eine disziplinspezifische theologische
Fillung. Gerade diese wiirde aber dem interdiszipliniren Dialog eine streitbare Ba-
sis geben und ihn interessant machen. Besonders der praktisch-theologische Sub-
diskurs >Mehrdimensionalitit« macht deutlich, wie herausfordernd und zugleich
notwendig und gewinnbringend das Ringen um die Formulierung der eigenen theo-
logischen Perspektive ist.

Die Argumente Knoblauchs zum Zusammenhang von >Spiritualitit< und Diskurs
verweisen zunichst auf grundlegende Uberlegungen und diskurstheoretische Be-
ziige im Anschluss an Foucault: Diskurse sind ebenso wie Topoi sozial konstruiert.
Dies gilt auch fiir die analysierten praktisch-theologischen und interdiszipliniren
Spiritualititsdiskurse. Im Hinblick auf >Spiritualitit« kommt den von Knoblauch
zentral positionierten Aspekten der Macht und der Erfahrung sowie der Subjekti-
vierung auch in den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen eine groRe Be-
deutung zu: Das Ringen um den Zusammenhang und die Differenzierung von >Re-
ligion< und >Kirche<, um die Rolle von >Tradition< und um die Polaritit von Offnung
und Schliefung bringen sie zum Ausdruck und werden in den praktisch-theologi-
schen Spiritualititsdiskursen unterschiedlich verhandelt und beantwortet.

Der Vergleich mit den Spiritualititsdiskursen im interdiszipliniren Kontext
macht dabei deutlich, dass mit der Rede von »>Spiritualitit« letztlich auch darum
gerungen wird, wie das Verhaltnis von >Religion< und >Kirche« zu denken ist und

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

wie im Anschluss daran >Praktische Theologie« insgesamt zu verstehen und zu
betreiben ist. Denn anders als in den untersuchten religionssoziologischen und
-psychologischen Texten wird in praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen
>Religion« weniger positiv bewertet und begriindet, sondern schlicht vorausgesetzt
- wihrend >Kirche« durchaus explizit kritisiert wird. Es wird also die Herausforde-
rung deutlich, vor allem das Verhaltnis zu Kirche und der in ihr gelebten Religion
in der Praktischen Theologie auch konstruktiv zu reflektieren, um so letztlich auch
den Begriff >Spiritualitit« klarer fassen zu kénnen.

Schliefilich findet der Abgleich mit Neuberts These, alle Rede von >Spiritualitatx
beziehe sich auf den Religionsbegriff, iiber die analysierten Diskurse hinweg eine
Bestitigung. Insgesamt iiberwiegt dabei eine positive Filllung des Begriffs >Spiri-
tualitits, die einer eher negativ konnotierten >Religion« bzw. >Religiositit« gegen-
tibergestellt wird. Im interdiszipliniren Kontext deuten so zum Beispiel die ana-
lysierten Texte des Diskurses >Positive Effekte« den Begriff >Religion« negativ, indem
sie ihn weitgehend mit Christentum bzw. Kirche gleichsetzen, wihrend sie positiv
von >Spiritualitit«sprechen. Deutlich wird jedoch auch, dass gerade religionssozio-
logische und -psychologische Ansitze mit der Denkfigur >Selbstbezeichnung« den
Religionsbegrift deutlich stirken und positiv auf ihn zugreifen, indem sie sich dezi-
diert fiir einen weiten Religionsbegriff einsetzen und diesen von der als Spezialfall
darunter gefassten christlichen Religiositit bzw. Institution Kirche unterscheiden.

Der Vergleich mit praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen zeigt, dass
diese sich deutlich zuriickhalten, sowohl was Kritik an >Religion< und >Religiositits,
aber vor allem auch, was deren positive Begriitndung angeht. Explizit (-Profil)) und
implizit (Entgrenzungs, >Unverfiigbarkeit) kirchenkritische Positionen hingegen
finden sich durchaus. Unter Beriicksichtigung dieser Beobachtung bestirkt Neu-
berts These die Frage danach, was —jenseits von Kirchenkritik — aus praktisch-theo-
logischer Perspektive der Zugewinn der Rede von >Spiritualitit<ist und inwiefern es
sinnvollund hilfreich ist, die Rede von>Religion«bzw. >Religiositit«weit zu verstehen
und ebenso positiv zu beurteilen und zu verwenden wie in der Religionspsychologie.

Will man die Anregungen aus dem Abgleich mit den fritheren Diskursbeziigen
auf>Spiritualititc auf einen Nenner bringen, wire dies die Frage an die Praktische
Theologie, was spezifisch praktisch-theologische Rede von >Spiritualititc ausmacht.
Daran anschlieflend stellte sich die Frage, worin der Mehrwert praktisch-theologi-
scher Rede von >Spiritualitit« jenseits impliziter Kirchen- bzw. Institutionenkritik
liegt oder liegen kann. Positiv formuliert: Praktische Theologie ist gerade im Zu-
sammenhang der Rede von»>Spiritualitit«dazu herausgefordert, ihr Verstindnis von
>Religion« und >Kirche« deutlich zum Ausdruck zu bringen, sich selbst dazu ins Ver-
hiltnis zu setzen und auch die positiven Aspekte der Begriffe zu benennen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

205


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

4.4 Kritische Wiirdigung von >Spiritualitat« als Losungsbegriff
im interdisziplinaren Kontext

Abschliefiend ist nun - in Anlehnung an das Vorgehen Wissenssoziologischer
Diskursanalyse — wiederum zu fragen, inwiefern >Spiritualitit< in den analysierten
Subdiskursen im interdiszipliniren Kontext als Losungsbegriff fur ein Problem
prisentiert wird und inwieweit dies dazu beitrigt, das Verstindnis von »>Spiri-
tualitit« in den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen zu prizisieren,
um insbesondere die hilfreichen Konnotationen des Begriffs fiir die Praktische
Theologie zu erarbeiten.

Der in Religionssoziologie und Religionspsychologie verortete Subdiskurs
>Selbstbezeichnung, dem es darum geht, >Spiritualitit« zu erheben und zu messen,
meidet eine eigene Begriffsdefinition zunichst so weit als méglich, um anschlie-
8end anhand der Einschitzungen derer, die sich selbst als >spirituellc bezeichnen,
den Begriff inhaltlich zu fillen. Durch diese Vorgehensweise werden normative
Fragen nach der Rolle von >Tradition< sowie danach, ob von einer »anthropologi-
schen Spiritualitit« auszugehen sei, zunichst suspendiert. Die Ausrichtung der
Offnung dominiert. >Selbstbezeichnung« wird damit als Lésung fiir die Debatte
um die »richtige« Definition von »>Spiritualitit« ebenso wie fiir die Frage der daran
Beteiligten nach der aus ihrer Sicht angemessenen Rolle von >Spiritualitit« und
sTradition« prasentiert. Die Rede von >Spiritualititc soll so entweder die Debatte
um Sikularisierung und Individualisierung vermeiden (vgl. die religionspsychologi-
schen Ansitze) oder empirisch kldren (vgl. die religionssoziologischen Ansitze).

Freilich zeigt die Analyse, dass die bereits breit diskutierten religionssoziologi-
schen Thesen von Individualisierung und Sikularisierung weiterhin vertreten wer-
den —nun allerdings eben mit>Spiritualitit«begriindet. Es wird zwar nicht mit einer
Definition, jedoch mit Kontrastgruppen von »Spiritualitit« (bnicht-religidse, »nicht-
spirituelle<) gearbeitet. So wird >Spiritualitit« implizit eben doch niher bestimmt.
In dieser Hinsicht erweist sich der Zugewinn der Rede von »>Spiritualitit« als relativ
gering. >Spiritualitit« bietet weniger eine (Auf-)Losung der religionssoziologischen
Debatte um Individualisierung und Sikularisierung, eher handelt es sich mit ihrer
Verwendung um eine rein begriffliche Verschiebung der inhaltlich gleichen, fort-
dauernden Debatte.

Die religionspsychologische Ausprigung des Diskurses >Selbstbezeichnung« er-
weist sich hier eher als weiterfithrend: Hier wird ein weites Religionsverstindnis
formuliert und diesem wird >Spiritualitit< zugeordnet. >Spiritualitit« wird dann
inhaltlich im Sinne der Denkfigur >Selbstbezeichnung: gefiillt. Die daraus resultie-
renden Ergebnisse, insbesondere der Studie von Streib und Keller, sind vor allem
aus semantischer und theologischer Perspektive aufschlussreich und weiterfiih-
rend: Alltagssprachlich lasst sich der Begriff >Spiritualitit< nicht auf einen Nenner

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

bringen, sondern beinhaltet eine ganze Reihe inhaltlicher Dimensionen.”” So
ermoglicht er Menschen einen »Spielraum fiir Artikulationen und Erkundungen
personlich erfahrener Transzendenzen«**®. Fiir die Praktische Theologie bilden
sie einen weiteren Hinweis darauf, wie wichtig es ist, den eigenen theologischen
Zugang zu >Spiritualitit« zu formulieren, um prizise fassen zu kénnen, inwiefern
die Rede von »Spiritualitit« tatsichlich ertragreich fiir Theologie und Kirche ist und
inwiefern dies nicht der Fall ist.

Der Subdiskurs »>Positive Effektec arbeitet auf Basis der These eines Bedarfs an
>Spiritualitit¢, der bei allen Menschen vorliegt — im Sinne >anthropologischer Spiri-
tualititc. >Bedarf« wird als Begriitndung dafir prisentiert, warum Gesundheitswis-
senschaften sich mit»Spiritualitit« befassen sollten: >Bedarf« ist Basis fiir den inter-
diszipliniren Dialog iiber >Spiritualitit«. Dabei wird das Argument, dass sich positi-
ve Effekte von >Religion< bzw. »Spiritualitit< auf Gesundheit finden lassen, im Sinne
einer nun als notwendig erachteten Forschung und Praxis zu diesem Thema tiber-
hoéht. Der (auch quantitativ-empirische) Unterschied zwischen einer potentiellen Of-
fenheit fiir >Spiritualitit« und dem tatséichlichen Interesse an >Spiritualitit« wird nur
am Rande genannt.

Der Diskurs >Positive Effekte< im Bereich der Gesundheitsforschung unter-
schitzt damit einen Aspekt, der praktisch-theologisch mit der Denkfigur >Mehr-
dimensionalitit« im Kontext von Spiritual Care verhandelt wird. Beide Diskurse
sind tiber die Beobachtung miteinander verbunden, dass und wie Menschen auf
der Suche nach >Spiritualitit« sind und einen Zusammenhang mit Gesundheit und
Well-Being betonen. Doch nur der praktisch-theologische Spiritualititsdiskurs
>Mehrdimensionalitit« setzt sich mit zuriickgehender Religiositit und Kirchenbin-
dung explizit auseinander. Im Diskurs >Positive Effekte« wird hingegen durch die
angenommene Notwendigkeit von >Spiritualitit« auch deren christliche Form als
notwendig dargestellt. Die Spannung der Denkfiguren >begriffliche Unschirfe und
Positionalitit« sowie sWell-Being und Macht, die im Kontext von Spiritual Care eine
zentrale Rolle spielt, wird im Diskurs >Positive Effekte« damit in den Hintergrund
gedringt.

Insgesamt lisst sich sagen: Der praktisch-theologische Diskurs zum Thema Spi-
ritual Care wird transparent aus theologischer Perspektive gefithrt — inklusive aller
Fragen und Herausforderungen, die sich daraus ergeben. Im Subdiskurs >Positive
Effekte< im Bereich der Gesundheitsforschung hingegen wird zwar im Sinne dezi-
diert grofRer Offnung - also eines weiten Spiritualititsbegriffs — argumentiert, die
eigenen Anliegen werden jedoch implizit und zugleich inhaltlich weit weniger offen
in den Diskurs eingetragen als dies im praktisch-theologischen Subdiskurs >Mehr-
dimensionalitit« der Fall ist. Dadurch werden Fragen und Herausforderungen, die

297 Vgl. Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitat, 51f.
298 A.a.O., 245f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

207


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

sich aus der spezifischen weltanschaulichen Position der jeweiligen Autoren erge-
ben, nicht bearbeitet.?”

Dies zeigt sich auch an Argumentationen, die auf Ver6ffentlichungen im Bereich
»Transpersonaler Psychologie« zuriickgreifen. Moglich ist diese Rezeption und da-
mit die wissenschaftliche Normalisierung »Transpersonaler Psychologie« bis in die
Praktische Theologie hinein durch eine mit einem weiten Spiritualititsbegriff be-
griindete radikale inhaltliche Offnung. Damit einher geht eine Zuriickhaltung im
Hinblick auf eine eigene Definition von >Spiritualitit¢, die deutlich machen wiir-
de, inwiefern »Spiritualitit<im Sinne eines kosmischen Bewusstseins auf spezifisch
transpersonalen Primissen beruht und Psychologie und Weltanschauung auf eine
Weise miteinander vermischt, die nicht transparent gemacht wird.

45 Fazit

Spiritualititsdiskurse im interdiszipliniren Kontext Praktischer Theologie zeigen
deutlich, dass das Unterlassen eigener Definitionen von >Spiritualitit« dazu fithren
kann, bestimmte Vorannahmen ohne explizite Reflexion zu iibernehmen und fort-
zuftihren. Mischformen des Vorgehens wie das der Religionspsychologie, das durch
die Definition eines weiten Religionsbegriffs einen Rahmen dafiir setzt, was unter
>Spiritualitit« verstanden wird, sind hier hilfreich und bestitigen Praktische Theo-
logie in ihrem tiblichen Vorgehen, eine Definition von >Spiritualitit« allen weiteren
Uberlegungen voranzustellen. Der regelmifig in praktisch-theologischen Texten
zu »>Spiritualitit« eingangs zu findende Hinweis auf die uniiberschaubare Vielfalt
von Spiritualititsdefinitionen ist damit nicht trivial, sondern berechtigt und not-
wendig.

Denn der Vergleich mit Spiritualititsdiskursen im interdiszipliniren Kontext
macht deutlich: Praktische Theologie kann wie Religionspsychologie und Religions-
wissenschaft fir ihre Definitionen von >Spiritualitit« zum einen auf die lange Tradi-
tion eines ausgearbeiteten Religionsbegriffs in all seiner argumentativen Tiefe zu-
riickgreifen. Zum anderen ist sie dazu herausgefordert, ihren disziplinspezifischen
Standpunkt zu benennen, zu reflektieren und nachvollziehbar begriindet darzustel-
len. Auch hierfir kann sie auf eine umfassende und ausgearbeitete Theoriebildung
zuriickgreifen. In diesen Zusammenhang geho6rt auch die Frage nach der Giiltigkeit
der These »anthropologischer Spiritualitits, die es zu beantworten gilt, weil sie zu
spezifischen Schlussfolgerungen fithrt: Inwiefern ist davon auszugehen, dass Men-
schen notwendig >spirituellc und/oder sreligi6s« sind, auch wenn sie sich selbst nicht
so bezeichnen? Worin besteht der Unterschied zur Annahme, Menschen seien mit

299 Herman Westerink spricht in diesem Sinn von »hidden agendas« (Westerink, Spirituality in
Psychology of Religion, 12), auf Basis derer (christliche) Religion als >Spiritualitat« etabliert
wird bzw. bleiben soll.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. >Spiritualitat< im interdisziplindren Kontext

der grundsitzlichen Maglichkeit fir >Spiritualitit« ausgestattet, die sie aber nicht ak-
tiv gestalten miissen, um ihr Leben zu fithren?

Eng damit verbunden ist die Herausforderung, diese disziplinspezifische Per-
spektive Praktischer Theologie zu reflektieren und — wie Kunz es fordert — im
Diskurs zu benennen, um plausible Ankniipfungspunkte fiir den interdiszipliniren
Dialog auszumachen und andere auszuschliefRen. Dies umfasst auch die zentrale
Frage danach, was die Aufgabe Praktischer Theologie im Kontext von Religion
und im Verhiltnis zu Kirche ist und wie dementsprechend >Spiritualitit« gedeu-
tet werden kann oder soll. Diese Frage impliziert, sich klar zu machen, was die
spezifisch praktisch-theologische Rede von »Spiritualitit« ausmacht. Offnung und
Schlieffung gehen dabei im besten Fall in einer Weise miteinander einher, die der
eigenen Leitperspektive auf >Spiritualitit< entspricht. Daraus folgt, die Bedeutung
des interdiszipliniren Spiritualititsdiskurses nicht aufgrund seines rein quantita-
tiven Publikationsumfangs zu iberschitzen, sondern vielmehr die jeweilige Rede
von >Spiritualitit« differenziert zu analysieren und sich dazu reflektiert und gut
begriindet ins Verhiltnis zu setzen. Dann ist der interdisziplinire Spiritualititsdis-
kurs eine immense Bereicherung auch fir die praktisch-theologische Debatte um
>Spiritualitit«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:38:43.

209


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839431283-006 - am 14.02.2026, 06:

:43. https://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access - [/ EEEa—


https://doi.org/10.14361/9783839431283-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

