
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 355

Fokus im Spiel, indem etwa vermeintliche Eigenschaften angeführt werden.Wichtig ist

deshalb die Bemerkung, dass ich auf diese Eigenschaften deskriptiv und ohne Anspruch

auf Vollständigkeit zugreife. In dieser Denklinie ist es bspw. nicht erforderlich, in je-

dem mystischen Erfahrungsbericht Spuren der unio mystica ausfindig zu machen. Es

genügt die Beobachtung, dass dieses Motiv gehäuft auftritt.708Wenn im Folgenden al-

so pauschal von Mystik oder mystischer Erfahrung die Rede ist, dann geschieht dies im

Bewusstsein um den Status dieser Begriffe als heuristische Instrumente und die Kon-

tingenz ihrer Zuschreibung. Zugleich bin ich mit Reinhard Margreiter überzeugt, dass

die Tilgung solch vager Ausdrücke keine nützliche Alternative darstellt.NachMargreiter

»scheinen diese Ausdrücke – gerade in ihrer relativen Unklarheit, Offenheit und vielfa-

chen Applizierbarkeit – sprachökonomisch nicht einfach sinnlos zu sein. Streicht man

sie schlichtweg aus dem Sprachgebrauch, so hinterlassen sie Orientierungslücken«709.

Und weiter: »›Mystik‹ ist oft nur ein Füllwort, ein Verlegenheitswort, das vage auf ein

nicht näher Bestimmtes bzw. Bestimmbares, ein Ausgeblendetes, eine ›Restgröße‹ in

derWahrnehmung und imDurchdenken vonRealität und Erfahrung hinweist.«710 In der

weiteren Auseinandersetzung bleibt es deshalb bei einer Beschäftigung mit der Mystik

und den Zuschreibungen, die an sie angelegt werden. Trotz und wegen dieser erneu-

ten methodischen Mahnung zu Vorsicht und Zurückhaltung trägt der Umgang mit der

Mystik paradoxe Züge.711

5.1.2.3 Zum Verhältnis von Mystik und Rationalität

Die Beschäftigung des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs mit der

Mystik, wie ich sie in Kap. 3.1.1 dargestellt habe, kreist um das Verhältnis von Mystik

und Rationalität. Den Ton hat dabei vor allem Ernst von Glasersfeld bestimmt. In

seinen Überlegungen votiert er für eine klare Trennung der beiden Bereiche. Im

Rekurs auf Vico unterscheidet er zu diesem Zweck zwischen zwei Metapherntypen.

Während der erste Typ durch einen direkten Erfahrungsbezug gekennzeichnet sei,

ließe sich dies für den zweiten Typ nicht behaupten. Diesem zweiten Typ ordnet von

Glasersfeld – neben Religiosität und Belletristik – auch die mystische Erfahrung zu.

Wie ich bereits dargelegt habe, geht damit eine erhebliche Diskreditierung von Mystik

und Religiosität einher. Sie macht sich u.a. an Textstellen wie diesen fest: »Kurzum, der

radikale Konstruktivismus besteht auf der strengen Trennung von Erfahrungswissen

und metaphysischem Wissen, und befaßt sich selbst ausschließlich mit dem Erfah-

708 Ebenso hält esWendel in ihrerMystik-Einführung. So stellt sie die unio als erstes Charakteristikum

von Mystik heraus (vgl. Wendel, Mystik S. 9f.) und schränkt später ein, dass dieses Element nicht

in jeder mystischen Erfahrung vorkomme. Vgl. ebd. S. 13.

709 Margreiter, Mystik S. 41. Dieser Gedanke passt übrigens zu Ruhs Vorschlag zur pragmatischen

Übernahme eines weitreichend konsensuellenMystikbegriffs. Vgl. erneut Ruh, Grundlegung S. 14.

Eine Reflexion auf mystische Kanonisierungsprozesse findet sich auch bei Margreiter selbst. Vgl.

Margreiter, Mystik S. 53-60.

710 Ebd. S. 42.

711 Diese Paradoxalität erscheintmir geradedannunausweichlich,wenn radikalkonstruktivistisch ein

deskriptiver Zugang gewählt wird, weil die Frage nach demBeschreibungsgegenstand immerwie-

der zum beschreibenden System zurückführt.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Konstruktion von Verbindlichkeit

rungswissen.«712 In der Beschäftigung mit von Glasersfelds Überlegungen zur Mystik

habe ich dabei bereits darauf hingewiesen, dass sie eine theoretische Inkonsistenz

aufweisen. Unklar bleibt nämlich, wie eine auf ontologische Neutralität bedachte Er-

kenntnistheorie zwischen einem auf Erfahrung zurückgehenden und einem von dieser

abgekoppelten Wissen unterscheiden will. Der Blick auf andere Beiträge der radikal-

konstruktivistischen Debatte hat dann gezeigt, dass von Glasersfelds Überlegungen

zwar besonders prominent, nicht aber alternativlos ausfallen. Den dort angelegten

Spuren möchte ich in diesem Unterkapitel weiter folgen. Der Gesamtanlage dieser Un-

tersuchung entsprechend, geht es weiterhin darum, den Theoriekontakt von Theologie

und radikalem Konstruktivismus beidseitig zu vertiefen.

A) Mystik vs. Rationalität

Die Konfiguration eines Gegensatzes zwischen Mystik und Rationalität geht kaum als

von Glasersfelds Erfindung durch. Sie hat sich historisch eingespielt. Nach Otto Lan-

ger lässt sich die Bildung des entsprechenden Gegensatzpaares seit 1650 beobachten,

zu einer strikten Trennung sei es aber erst um 1900 gekommen.713 Insgesamt sei die

Vorstellung eines Gegensatzes typisch für Konstellationen zu Beginn des 20. Jahrhun-

derts. Die dort zu beobachtende Ausweitung der Wissenschaft auf alle Lebensbereiche

führt nach Langer zu einer neomystischen Reaktion, die »Front gegen einen Szientismus

[macht], der die Realität als Summe der beobachtbaren Fakten nach Gesetzen erklären

will«714 und in dieser Perspektive über ein erhebliches »Sinndefizit«715 verfügt. Als An-

griffsziel dieser Bewegung dient die AnspruchshaltungmodernerWissenschaft, »durch

Rekurs auf experimentell gestützte Kausalreihen dieWelt zu erklären undmit Hilfe der

Technik über sie zu verfügen. Sie berechnet alles, ihr empirisch-analytisches Wissen

macht Prognosen möglich und sichert die Herrschaft über die Natur.«716 Der Konflikt

beider Größen resultiert aber nicht nur aus der neomystischen Kritik des modernen

Wissenschaftsverständnisses, sondern – in Umkehrung der Blickrichtung – auch aus

der wissenschaftlichen Kritik der Mystik:

Die umstandslose Abwertung, die sich im Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts – nicht

durchgängig, aber doch erfolgreich – durchsetzt, hat freilich kaum noch die klassi-

schen Mystiktexte und deren detaillierte Beschreibung von mystischer Erfahrung im

Auge, sondern versteht unter Mystik nur die abstrakte Negation des auf grundlegen-

de Begriffsklärung, logische Kohärenz und empirische Überprüfbarkeit insistierenden

wissenschaftsorientierten Bewußtseins.717

Es geht an diesem Punkt aber nicht darum, die Frage zu klären, ob nun die mystische

Kritik der Wissenschaft oder die wissenschaftliche Kritik der Mystik am Anfang stand.

712 Glasersfeld, Wege S. 202.

713 Vgl. Otto Langer, Christliche Mystik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung – Stationen eines

Konflikts. Darmstadt 2004. S. 32. [= Langer, Mystik.]

714 Ebd. S. 24.

715 Ebd. S. 15.

716 Ebd. S. 14.

717 Margreiter, Mystik S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 357

Von Interesse sind hier vielmehr zwei Aspekte: Zum einen die Wahrnehmung der kon-

fliktiven Ausgangslage, die auch von Glasersfeld fortschreibt718, und zum anderen die

Einsicht, dass diese Ausgangslage eine historische Genese aufweist. Langer macht den

Kipppunkt am Beginn des 20. Jahrhunderts fest und verfolgt die Entwicklung bis in das

17. Jahrhundert zurück. Für das Mittelalter beobachtet Uta Störmer-Caysa insgesamt

noch keine Gegensatzkonfiguration von Mystik und Rationalität, im Gegenteil: »Eine

Vernunftmystik, wie Eckhart oder Seuse sie vertreten haben und wie sie von Dietrich

von Freiberg zumindest vorbereitet worden ist, steht quer zu allen Klischees vom Mys-

tischen als dem Schwerverständlichen, Dunklen, Irrationalen.«719 Sublim weisen diese

Angaben darauf hin, dass die Bestimmung des Verhältnisses von Mystik und Rationali-

tät in erster Linie davon abhängt, wie die beiden Begriffe verstanden und im Repertoire

menschlicher Verhaltensweisen verortet werden. Von Glasersfeld setzt auf ein Wider-

spruchsverhältnis, das sich daraus ergibt, dass er nur für Rationalität und Naturwis-

senschaft von einem tatsächlichen Erfahrungsbezug ausgeht. Dieses Verständnis moti-

viert dazu, allgemein, aber auch spezifisch radikalkonstruktivistisch noch einmal nach

Denkalternativen zu fragen. In der Mystikforschung finden sich dafür zahlreiche An-

knüpfungspunkte. Die Vorstellung eines strikten Widerspruchsverhältnisses wird hier

kaum noch vertreten.

B) Mystik als Rationalität: Harmonisierungsversuche

In seiner Studie Erfahrung und Mystik hat Reinhard Margreiter eine ausführliche Analy-

se des Verhältnisses von Mystik und Rationalität vorgenommen. Die Vorstellung einer

harten Grenzziehung zwischen beiden Größen erscheint ihm dabei philosophisch nicht

plausibel.720 Beide seien in der Erfahrung und durch den Prozess der Symbolisierung

vielmehrmiteinander verbunden, insofern es ihnen jeweils um ein Erfassen der Realität

ginge, »[d]a Erfahrung letztlich nichts anderes meint und meinen kann als Erkennen

der Wirklichkeit und Sich-Orientieren in ihr, also die Auseinandersetzung mit den Gel-

tungsansprüchen von Annahmen undAussagen über ›das,was ist‹«721.Margreiter argu-

mentiert fernab radikalkonstruktivistischer Erwägungen. Vor dem Hintergrund eines

718 Damit macht von Glasersfeld sich durchaus mit rationalitätsemphatischen Strömungen gemein,

gegen die der radikale Konstruktivismus ansonsten anschreibt, indem er die Verengung auf posi-

tivistische Ansprüche kritisiert. DiesemMuster entsprechen nun auch diejenigen, die dieMöglich-

keit einer klaren Trennung zwischen Religiösem (und/oder Mystischem) sowie Rationalem veran-

schlagen. Mit Berger gesprochen: »Radikale Säkularisten, derenWeltanschauung seit der Aufklä-

rung philosophisch legitimiert ist, werden abstreiten, dass es Problememit der Abgrenzung gibt.

Rationales Denken, so wie sie es verstehen, ist die einzig gültige Form von Wissen; jeder andere

Diskurs, auch jener, der imZentrumdermeistenReligionen steht, ist Aberglaube, der enttarnt und

aus dem anerkannten kognitiven Kanon beseitigt werden muss.« Berger, Altäre 109. Eine solche

Auffassung setzt nun auch vonGlasersfeld fort. Zu diskutieren ist, wie sich dies zu seiner restlichen

Kritik positivistischer Ansprüche verhält.

719 Uta Störmer-Caysa, Einführung in die mittelalterliche Mystik. Stuttgart 2004. S. 134.

720 Ähnlich argumentiert übrigens auch Stace gegen eine entsprechende Trennung: » For the exis-

tence of the external stimuli in the case of sense perception is not known independently of the

sense experience. Their existence is itself an interpretation of that experience. Hence in this re-

spect sense experience and mystical experience are on the same footing.« Stace, Mysticism S. 27.

721 Margreiter, Mystik S. 274.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Konstruktion von Verbindlichkeit

anderenTheoriesettings (Phänomenologie) weist er dennoch auf die Relativität des Ra-

tionalitätsbegriffs hin. Seines Erachtensmüsse bedachtwerden, »daßRationalität keine

überhistorische Instanz darstellt, sondern relativ ist im Hinblick auf historisch-kontin-

gente Orientierungsmuster menschlichen Weltverhaltens, in denen Wahrnehmungs-

und Reflexionsweisen gestaltet und verdichtet, aber auch verdrängt und ausgeblendet

werden.«722 Margreiter relativiert Rationalität hier durch einen Hinweis auf ihr ›Trä-

germedium‹, konkret: die menschlichen »Wahrnehmungs- und Reflexionsweisen«. Im

Ergebnis kommt er so zu dem Schluss, dass Mystik und Rationalität schon deshalb

nicht strikt von einander getrennt werden könnten, weil sie in eine operationale Rich-

tung strebten. Als Erfahrungsformen ginge es beiden um die Wahrnehmung von Welt.

Zum Ende seiner Studie resümiert Margreiter deshalb: »Rationalität und ihr ›Anderes‹,

die Mystik, sind dann zwar methodisch und vorläufig trennbare, aber niemals wirklich

und endgültig zu isolierende, sondern – bei aller Divergenz – komplementäre und stets

wieder aufeinander zustrebende Pole der einen, in sich differenten Philosophie.«723

Eine Kritik der Konfiguration des mystisch-rationalen Gegensatzpaares findet sich

freilich nicht nur bei Margreiter. Ähnlich kritisiert auch Richard H. Jones das Kon-

zept einer strikten Trennung, weil es dazu neige, Gemeinsamkeiten im Gesamtprozess

menschlichen Erlebens zu tilgen:

[I]t is hard to doubt that there must be a biological basis enabling mystical experi-

ences to occur. These experiences, like all our experiences, are firmly embodied – these

experiences are not disembodied transcendent events. Theists may argue that intro-

vertive theistic mystical experiences involve a unique input fromGod alone. Neverthe-

less, there must be some basis in the human anatomy that permits God to enter our

mind.724

Für Jones resultiert daraus der Schluss: »Mystical experiences do not differ from any

other experience in this regard.«725 Die Gesamtheit menschlicher Erfahrung steche die

Trennschärfe der Unterscheidung aus. Statt des Erfahrungsbegriffs könnte freilich auch

ein anderer Oberbegriff veranschlagt werden. So lassen sich etwa Tendenzen beobach-

ten, die Rationalität hierfür einzufügen und die Mystik in einem nächsten Schritt un-

ter diese zu subsumieren. Entsprechend formuliert Hildegund Keul: »Rationalität ist

die Fläche, auf der sich die Lebenserfahrung der Mystik einspurt.«726 Auf dieser Linie

argumentiert auch Saskia Wendel. Im Rekurs auf Kant weist sie aus, dass eine Kenn-

zeichnung der Mystik als intuitiv nicht zu einem Konflikt mit der Rationalität führen

müsse:

722 Ebd. S. 161.

723 Ebd. S. 547. Die Philosophie fügt sich in dieses Konzept, insofern ihr die Aufgabe zugesprochen

wird, die verschiedenen Realitätsbezüge in ihrer Gesamtheit zu bearbeiten: »Die Lebenswelt ist

das Grundproblem,mit dem es die philosophische Frage nach demAllgemeinen und demGanzen

[…] zu tun hat.« Ebd. S. 35.

724 Jones, Limitations S. 993.

725 Ebd. S. 993.

726 Hildegund Keul, Verschwiegene Gottesrede. Die Mystik der Begine Mechthild von Magdeburg.

(Innsbrucker theologische Studien Bd. 69). Innsbruck 2004. S. 475. [= Keul, Gottesrede.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 359

Mystik ist eine besondere Form der Erkenntnis, welche als intuitiv bezeichnet werden

kann. Als Intuition eignet ihr Unmittelbarkeit und Präreflexivität, folglich ist sie kein

Akt des immer und notwendigerweise diskursiv verfassten Denkens, jedoch ein Akt

der Erkenntnis und ein Vollzug der Vernunft. Das macht ihre Rationalität aus.727

Sowohl bei Keul als auch bei Wendel wird also nicht die Erfahrung, sondern die Ra-

tionalität zum Oberbegriff. Über die Einheit im Denken weist Wendel implizit darauf

hin, dass dieses Denken mehr involviert als kühle Schlussfolgerungen. Ihre Ersetzung

der Erfahrung durch das Denken bereitet dabei radikalkonstruktivistische Anschluss-

möglichkeiten vor, weil der Fokus damit auf die Erkenntnistheorie verschoben wird.

Während Margreiter die Erfahrung von ihrer realitäts-erfassenden Funktion her ver-

steht, bringt die Ersetzung der Erfahrung durch das Denken in einer radikalkonstruk-

tivistischen Lesart den Hinweis auf die Beobachtungsabhängigkeit aller Erfahrung mit

sich. Jeder behauptete Realitätskontakt wird in dieser Weise an die Operationen des

jeweiligen erkennenden Systems rückgebunden und damit potentiell infrage gestellt.

Begründungsfiguren, die Urteile über das Wesen der Dinge fällen, stehen aus diesem

Grund unter radikalkonstruktivistischem Vorbehalt.

Umso interessanter ist es da, dass von Glasersfeld in seiner Beschäftigung mit der

Mystik selbst eine entsprechende Begründungsfigur aufruft. Seine an Vico angelehnte

Differenzierung zwischen Rationalität undMystik basiert ja darauf, dass klar im Erfah-

rungsbezug unterschieden werden kann. Woher aber will von Glasersfeld wissen, dass

die mittelalterlichen Mystiker*innen nicht erfahren haben, was sie beschreiben? Seine

semantische Differenzierung der beiden Metapherntypen hilft hier kaum weiter, weil

sie sich als sprachphilosophisch naiv erweist.728 Von Glasersfeld scheint hier lediglich

seine eigene Erfahrung zu verallgemeinern. Dies jedoch genügt nicht, um Erfahrungs-

postulate anderer einfach als nichtig abzutun. Es ist bezeichnend für die radikalkon-

struktivistische Aversion gegenüber religionsbezogenen Themen, dass die argumenta-

tive Verbindung von Mystik und eigener Erkenntnistheorie hier einfach übergangen

wird. In Alberts Verständnis eignet die Mystik nämlich ein kritisches Potential gegen-

über einer allzu enggeführten Ontologie. Mit Kant fragt er:

Aber ist die Anschauung immer nur die sinnliche Anschauung? Wenn die Philosophie

vom Sein redet, wenn sie nach dem sucht, was dem Wort ›Sein‹ entspricht: wo ist die

Anschauung, die zum Seinsbegriff gehört? Muß nicht doch so etwas wie eine ›intellek-

727 Wendel, Affektiv S. 34.

728 Schon die metaphorologische Interaktionstheorie Max Blacks hat argumentiert, dass Metaphern

nicht einfach als sprachliche Sonderbereiche oder spezielle Stilmittel, sondern ubiquitäres sprach-

lichesMuster verstandenwerdenmüssen: »DieMetapher stopft die Lücken imVokabular derwört-

lichenBedeutungen (oder decktwenigstens denBedarf an geeignetenAbkürzungen). So besehen,

gehört dieMetapher zur Katachrese, die ich als die Verwendung einesWortes in einemneuen Sinn

definierenmöchte, die der Schließungeiner Lücke imWortschatz dient; dieKatachresebringt neu-

en Sinn in alte Wörter.« Max Black, Die Metapher. In: Theorie der Metapher. Hg. v. Anselm Haver-

kamp. Übers. v. Margit Smuda. Darmstadt 21996. S. 55-79, hier: S. 63. Die schon erwähnte kognitive

Metapherntheorie hat diese Ubiquitätsthese dann noch einmal ausgeweitet. Vgl. Lakoff/Johnson,

Metaphern.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Konstruktion von Verbindlichkeit

tuelle Anschauung‹ annehmen? Und sind wir dann nicht schon der Mystik ein gutes

Stück nahegekommen?729

Alberts Suggestivfragen machen deutlich, dass die Mystik eine Spitze gegen empiris-

tisch interpretierte Vernunftbegriffe beinhaltet. Seine Frage nach der Anschauung des

Seinsbegriffs schlägt den Bogen zum erkenntnistheoretischen Angebot des radikalen

Konstruktivismus, weil direkte Ontologisierungen durch die Differenz von Sein und

Begriff entlarvt werden. Inwiefern aber wird diese Differenz in von GlasersfeldsMystik-

Behandlung berücksichtigt? M.E. macht gerade diese Rückfrage noch einmal ersicht-

lich, was bereits in Kap. 3.1.1 gezeigt werden konnte: Von Glasersfelds Mystikverständ-

nis lässt zentrale Reflexionsergebnisse des radikalen Konstruktivismus schlichtweg un-

berücksichtigt.730 Mit Hugh Gash wurde in besagtem Kapitel deshalb eine erste denke-

rische Alternative eingeführt, mit der nicht nur plausibel gemacht werden kann, dass

man Mystik radikalkonstruktivistisch nicht diskreditieren muss, sondern auch, dass

zwischen beiden Perspektiven Näheverhältnisse beobachtet werden können.

C) Anknüpfungspunkte einer radikalkonstruktivistischen Mystik-Rezeption

Für Gash besteht die wichtigste Gemeinsamkeit von radikalem Konstruktivismus und

Mystik darin, dass beide auf die menschliche Kontingenz fokussieren: »each note the

limits of human cognition and it seems that at these limits and at moments when kno-

wing is potentially in the process of being reconstructed, an epiphany may occur.«731

Gash versteht Mystik als potentiell viables Instrument zur Erreichung von Zielen: »At

moments when viable possibilities have not appeared, then meditation or contempla-

tion of the gap might facilitate the emergence of an insight, which might be deemed

wonderful.«732

Die Suche nach möglichen Anknüpfungspunkten für eine radikalkonstruktivisti-

sche Mystik-Rezeption bleibt nicht auf Stimmen aus dem engeren Diskurszusammen-

hang begrenzt. Gash hat den vielleicht wichtigsten Aspekt genannt, darüber hinaus

werden aber auch in den Debatten der Mystikforschung immer wieder Motive aufge-

rufen, die sich als anschlussfähig erweisen. Auf zwei möchte ich besonders eingehen.

(1) Unio mystica

Der radikale Konstruktivismus bricht mit dem Subjekt-Objekt-Dualismus in dem Sin-

ne, dass er sämtliche Erkenntnis an das jeweilige erkennende System koppelt. Wie

mehrfach angemerkt wurde, wird diese Position in Anlehnung an Mitterer als non-dua-

listisch klassifiziert. Auch in der Mystik lassen sich Tendenzen beobachten, die Dicho-

tomien von Subjekt und Objekt, Innen und Außen, Mensch und Welt etc. auszuhebeln.

Sie werden zumeist unter dem Schlagwort unio mystica verhandelt. Dass diese häufig

729 Albert, Mystik S. 15.

730 Kurz sei daran erinnert, dass Kenny aus diesem Grund vorgeschlagen hat, die Unterscheidung

zwischen rationalem undmystischemWissen einfach fallen zu lassen. Vgl. Kenny, Constructivism

S. 16.

731 Gash, Experience S. 2.

732 Edb. S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 361

als eines der wichtigsten Kennzeichen der Mystik insgesamt verstanden wird, wur-

de schon erwähnt. Exemplarisch sei hier daran erinnert, dass Borchert seine gesamte

Mystik-Definition auf dieses Merkmal stützt (s.o.). Eine präzise Beobachtung der unio

findet sich bei Margreiter

Es handelt sich umdie Erfahrung, daß alle Gegenständlichkeiten undGrenzziehungen,

alle voneinander geschiedenen Dinge also und ebenso alle die Realität ordnenden Be-

griffeundKategorien– somit jene Fixierungen undUnterscheidungen, die Vernunft und

Sinne uns vorgeben – in einer gewissen, schwer zu erklärenden, aber grundsätzlichen

Weise hinfällig sind und daß wir die Welt – das vielfältige Insgesamt der uns betref-

fendenWirklichkeit – als eine differenzlose Einheit, sei sie bedrohend oder beglückend,

empfinden können.733

Beschrieben wird die Erfahrung einer allumfassenden Einheit, die gehabte Grenzen

aussetzt. Als Erfahrung, von der berichtet wird, ist die unio auf ein Subjekt angewie-

sen, das diese Erfahrung macht. Die Frage nach dem Sitz der Erfahrung bleibt in der

Forschungsdiskussion allerdings vage, weil für die Unterscheidung von Subjekt und

Objekt selbst eine Aufhebung postuliert wird. So stellt Wendel in ihrer Habilitations-

schrift hinsichtlich des Subjekts der mittelalterlichen Mystik fest, dieses stünde

jenseits bzw. außerhalb des Subjekt-Objekt-Gegensatzes, da jene Dichotomie bereits

dem Feld des Diskursiven entspringt bzw. diesem zugehört. Das als Herzens- oder See-

lengrund bezeichnete Subjekt steht folglich nicht einemObjekt gegenüber noch kann

es selbst objektiviert, verdinglicht werden.734

Wendels oben zitierte Einschätzung, der nach sich Mystik durch ihre Präreflexivität

auszeichne, erfährt in dem Zitat ihre Fortsetzung. Die Erfahrung der unio wird hier

als intuitives Geschehen und nicht als Resultat eines reflexiven Prozesses aufgefasst –

auch die Frage nach dem Standpunkt der Erfahrung wird damit zurückgestellt. Ganz

ähnlich beschreibt Albert den auflösenden Charakter der unio. Er beobachtet zahlrei-

che Darstellungen, nach denen die Mystik »als die Weise unmittelbarer Gotteserkennt-

nis [erscheint], in der der Gegensatz zwischen dem Erkennenden und dem Erkannten

aufgehoben scheint.«735 Auch Alberts Hinweis ist das intuitive Moment insofern ein-

geschrieben, als er sich auf die Unmittelbarkeit der Gotteserkenntnis bezieht. Die unio

fügt sich somit in die Leitfrage dieses Unterkapitels, weil sie das Verhältnis von Unmit-

telbarkeit und Reflexion zur Disposition stellt. Explizit wird dies bei Zimmermann. Sei-

nes Erachtens geht es hier um »die Überwindung der Subjekt-Objekt-Relation rationa-

ler Erkenntnis durch die mystische Einheit (unio mystica).«736 Zimmermann mutmaßt

überdies sogar, die Subjekt-Objekt-Relation, »mit der wir uns behelfen, dürfte nur eine

äußerliche, verdinglichte Konstruktion sein, die von einfachen alltäglichen Beispielen

733 Margreiter, Mystik S. 22

734 Wendel, Affektiv S. 238.

735 Albert, Mystik S. 13.

736 Hans Dieter Zimmermann, Vorwort. In: Rationalität und Mystik. Hg v. Hans Dieter Zimmermann.

Frankfurt a.M. 1981. S. 11-33, hier: S. 23. [= Zimmermann, Vorwort.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Konstruktion von Verbindlichkeit

ausgeht und diese verallgemeinert«737. Von der intuitiven Einheitserfahrung wechselt

Zimmermann damit in die Reflexion. Die intuitive unio leitet zur reflexiven Kritik des

Subjekt-Objekt-Schemas über, dem Zimmermann eine Übergeneralisierung attestiert.

Wenn es um mögliche Anknüpfungspunkte einer radikalkonstruktivistischen Mystik-

Rezeption geht, ist dieser Sprung von der Intuition zur Reflexion argumentativ ent-

scheidend. Zwar haben die bisherigen Äußerungen deutlich gemacht, dass Mystik und

radikaler Konstruktivismus durch einen kritischen Umgang mit dem Subjekt-Objekt-

Schema verbunden sind, ihre Herleitungen dieser Kritik divergieren bis dahin jedoch

erheblich von einander.Während die mystische unio die Gegensätze intuitiv übersteigt,

kommt der radikale Konstruktivismus erst durch Beobachtungen zweiter Ordnung zu

diesem Ergebnis. Auf der Ebene erster Ordnung, auf der auch die Intuition zu verorten

wäre, ermöglicht der radikale Konstruktivismus hingegen einen Alltagsrealismus, der

sich primär dadurch auszeichnet, dass die Erkennbarkeit einer beobachtungsunabhän-

gigen Realität lebenspraktisch nicht bestritten wird. Um also beantworten zu können,

ob die unio einen geeigneten Anknüpfungspunkt darstellt, muss genauer geklärt wer-

den, inwiefern sie den Subjekt-Objekt-Dualismus kritisch-reflexiv konfrontiert.

Dass die mystische unio reflexiv ausgedeutet wurde, macht ein kurzer Blick auf die

Mystikforschung deutlich. So setzt Haas sie etwa an den Beginn einer objektivitätskri-

tischen Schlussfolgerung:

Wenn es wahr ist, daß die erkennende Kraft desMenschen ihnmit dem Erkannten ver-

eint, dann ist alle BeschäftigungmitMystik an einem verborgenen Punkt ihrer inneren

Topographie – und sei sie wie immermethodisch objektiviert und in bloßemRäsonne-

ment abgesichert – in der Einheit mit ihrem Gegenstand begründet. Anders läßt sich

nicht interpretieren. Das gilt auch im Blick auf die immer wieder gefeierte und ge-

forderte wissenschaftliche Objektivität wissenschaftlicher Erkenntnisse, die auf weite

Strecken ohnehin den defizienten Status von Ideologie darstellt.738

Die mystischen Berichte einer umfassenden Einheitserfahrung werden bei Haas zum

Ausgangspunkt einer kritischen Auseinandersetzung mit der Objektivität als wissen-

schaftlichem Standard insgesamt. Die Beschreibung der intuitiven Erfahrung wird in

dieser Weise reflexiv übersetzt. In ihrer Objektivitätskritik kommt sie dem radikalkon-

struktivistischen Programm zudem sehr nahe, insofern auch dort (etwa von Maturana)

eine entsprechende Kritik formuliert wird.

Innerhalb der Mystikforschung steht Haas’ objektivitätskritische Deutung der unio

bei weitem nicht allein. So merkt etwa von Brück an, die mystische Erfahrung sei

die Erfahrung des Ganzen als Partizipation am grundsätzlichen universalen Zusam-

menhang oder, klassisch formuliert, cognitio Dei experimentalis.Da hier dieWirklichkeit

als interrelationales Ganzes erscheint – wie sowohl die buddhistischen Interpreta-

tionen der Leerheit (sünyata) oder des Entstehens in gegenseitiger Abhängigkeit

(pratïtyasamutpâda) als auch die christliche Schöpfungslehre bezeugen – kann von

737 Ebd. S. 28. Später geht er damit sogar noch weiter: »Vielleicht erfolgen die großen Entdeckungen

tatsächlich inMomenten der Überwindung der Subjekt-Objekt-Spaltung, inMomenten des ›Eins-

seins‹, der Einheit von Subjekt und Objekt, wie die Mystiker meinen.« Ebd. S. 29.

738 Haas, Mystik S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 363

Objektivität ohnehin nur abstrahierend bzw. in bezug auf definierbare Subsysteme

gesprochenwerden. Jede Erfahrung ist subjektiv, bezieht sich aber auf transsubjektive

Wirklichkeit.739

Auch von Brück unterzieht die unio also einer objektivitätskritischen Deutung. Und

auch in seinem Fall leitet die Erfahrung umfassender Einheit zu dem Schluss an, Objek-

tivität als Leitkonzept relativieren zu wollen. Konkret impliziert dies bei von Brück ei-

ne Kritik der Universalität eines korrespondenztheoretischenWahrheitsbegriffs.Dieser

sei für eine Behandlung derMystik letztlich ungeeignet. DieMystik nämlich sei sprach-

lich »ohnehin viel weniger deskriptiv als evokativ«740 aufgebaut741 und in ihren Aussa-

gen deshalb nicht auf einen propositionalen Anspruch reduzibel. Bei von Brück unter-

legt die objektivitätskritische Stoßrichtung der Mystik die Einsicht, »daß wir Wahrheit

nur in der Form der Suche nach ihr haben. Das ist ein nie zu Ende gegangenerWeg.«742

Weiter noch geht Don Cupitt, der der Mystik sogar einen antirealistischen Grund-

zug attestiert:

Die besonderen literarischen Techniken desmystischen Schreibens zielen deshalb dar-

auf ab, die klassischen metaphysischen Gegensätze aufzulösen und den Realismus zu

beenden, was die Wirkung zur Folge hat, als wären Gott und das Selbst miteinander

verschmolzen worden.743

Die Auflösung der letztgenannten Trennung von Gott und Selbst hat seitens derTheolo-

gie imÜbrigen weitreichende Vorbehalte gegenüber derMystik evoziert.744 An späterer

Stelle werde ich noch einmal ausführlicher auf die Gottesfrage eingehen (Kap. 5.1.3). Für

den Moment erweist sich das Cupitt-Zitat deswegen als relevant, weil es die mystische

unio in einer radikalkonstruktivistisch-anschlussfähigen Weise ausdeutet. Aus der re-

flexiv abgeleiteten Objektivitätskritik wird bei Cupitt die Frage nach der Möglichkeit

von Realitätserkenntnis. Das skeptische Moment, das sich darin abzeichnet, lässt sich

mit Blick auf weitere Beiträge der Forschungsdiskussion noch einmal präziser insWort

setzen. Christine Büchner stellt bspw. fest:

Diese Erfahrung einer uns entzogenen Tiefe und Verbundenheit von allem schafft ei-

ne gewisse Distanz zu allzu verführerischen Entweder-Oder-Evidenzen und hält die

Gegenwart und Zukunft offen für mehr und daher für Transformation und Revision

der bisher für gültig befundenen Kategorien. Aus dieser Erfahrung heraus kann Skep-

sis zum Erkenntnisprinzip werden: gegen die Annahme, Wissenschaften, Religionen

739 Brück, Wahrheitsfrage S. 85.

740 Ebd. S. 92.

741 Dazu vgl. außerdemWolf-Friedrich Schäufele, ChristlicheMystik. (Theologische Bibliothek Bd. 4).

Göttingen 2017. S. 19 [= Schäufele, Mystik.]; Widmer, Mystikdebatte S. 63.

742 Brück, Wahrheitsfrage S. 101.

743 Cupitt, Gott S. 85.

744 Nach Einschätzung Zimmerlings hat diese Vorstellung gerade im protestantischen Spektrum zu

einer Distanzhaltung gegenüber der Mystik beigetragen. Vor allem die dialektische Theologie

»warf der Mystik vor, die Grenze zwischen Gott und Mensch zu verwischen.« Zimmerling, Mystik

S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Konstruktion von Verbindlichkeit

oder Autoritäten könnten uns ein für allemal klare und unumstößliche Erkenntnisse

liefern, auf die wir sichere und universal gültige Urteile gründen könnten.745

Büchners Skepsisbegriff scheint weniger auf die Möglichkeit beobachtungsunabhän-

giger Erkenntnis als vielmehr auf eine grundsätzliche Haltung hinauszuwollen. Einer

solchen Haltung ließen sich aber auch die erkenntnistheoretische Dekonstruktionsan-

gebote des radikalen Konstruktivismus zuordnen. Unabhängig davon, ob die Möglich-

keit beobachtungsunabhängiger Erkenntnis nun explizit thematisiert wird oder nicht,

ergeben sich hier Anschlussmöglichkeiten. Deutlich wird dies bspw., wenn Büchner

schreibt: »Mystische Theologie übt in den Umgang mit Ungewissheit ein.«746 Schaut

man zudem auf die Methode, mit der die skeptische Haltung der Mystik nach Büchner

erreicht wird, gewinnt das Näheverhältnis weiter an Kontur. Büchner weist etwa auf

Meister Eckharts Denkfigur der negatio negationis als »Negation der Negation – oder:

Ausschluss von Ausschluss«747 hin. Schon semantisch zeigt diese Figur ihre Anschluss-

fähigkeit zum radikalen Konstruktivismus an, weil sie die kritische Selbstapplikation

einer Beobachtung zweiter Ordnung antizipiert.

In der Mystikforschung finden sich also durchaus Hinweise, die für eine reflexi-

ve Aufarbeitung der mystischen unio sprechen. Die Schlüsse, die aus der Einheitser-

fahrung abgeleitet werden, weisen Verbindungsstellen zu radikalkonstruktivistischen

Anfragen auf. In der Ausdeutung der intuitiven Mystik als reflexiver Erkenntniskritik

erweist sich die unio als vielversprechender Anknüpfungspunkt einer radikalkonstruk-

tivistischen Mystik-Rezeption. Einzig die Frage nach dem Sitz dieser Erfahrung wäre

dabei noch einmal konsequent aufzuwerfen. In den bereits eingespielten Zitaten fin-

den sich dazu erste Anknüpfungspunkte. So weist von Brück ja bspw. eindeutig auf die

Subjektgebundenheit jeder Erfahrung hin.748 Eine weitergehende Klärung bietet der

nächste Abschnitt an.

(2) Kontingenz

Dass sich ein Zusammenhang zwischen mystischer Erfahrung und der Erfahrung von

Kontingenz beobachten lässt, wurde im Rekurs auf die Überlegungen Gashs bereits

angemerkt und hat sich überdies in Aussagen wie derjenigen Büchners zum »Umgang

mit Ungewissheit« (s.o.) schon abgezeichnet. Dass diese Erfahrung zugleich Aufschluss

über den Sitz mystischer Erfahrungen gibt, zeigt ein erneuter Blick in Wendels Studie:

Im Mittelpunkt mystischer Selbsterkenntnis steht die Erkenntnis der eigenen Kontin-

genz: Ich habemich nicht selbst hervorgebracht, sondern bin in diese meineWelt hin-

ein geborenworden, und ich kannmich nicht unbegrenzt selbst erhalten, sondernwer-

745 Christine Büchner, Mystische Skepsis und Genderperspektiven. Eine Ermutigung zu Veränderun-

gen. In: Frauen in kirchlichen Ämtern. Reformbewegungen in der Ökumene. Hg. v. Margit Eck-

holt/Ulrike Link-Wieczorek/Dorothea Sattler/Andrea Strübind. Freiburg i.Br. 2018. S. 404-414, hier:

S. 408. [= Büchner, Skepsis.]

746 Ebd. S. 408.

747 Ebd. S. 405.

748 Vgl. Brück, Wahrheitsfrage S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 365

de einmal diese meine Welt wieder verlassen, werde sterben. Diese ontologische Un-

vollkommenheit meiner selbst hat auch Folgen für mein Handeln und Verhalten, für

meine Lebensführung und Lebenshaltung.749

Im Zentrum der mystischen Erfahrung macht Wendel die Erfahrung der eigenen Kon-

tingenz fest, die damit aber an die Selbsterfahrung gebunden wird. Das schlägt den

Bogen zurück zur unio.NachWendel findet diese »im Innersten satt, und damit kann es

ohne Selbsterkenntnis keine Erkenntnis Gottes geben.«750 Die Erfahrungen von umfas-

sender Einheit, Selbst und Kontingenz werden in dieser Weise miteinander verstrickt.

Mystische Erfahrung wird klar im Subjekt angesetzt. Obwohl der radikale Konstrukti-

vismus keine Subjektphilosophie im herkömmlichen Sinne postuliert751, deutet sich in

der Festlegung der Mystik im Erleben der ersten Person Singular doch eine wichtige

Weichenstellung für die Leitfrage dieses Textabschnitts an. In radikalkonstruktivisti-

scher Diktion wird hier die unhintergehbare Bindung von Erfahrung an das jeweilige

erkennende System grundgelegt.

Nach Wendel geht die mystische Selbsterfahrung mit der Erfahrung eigener Kon-

tingenz einher. Ähnlich beschreibt auch Möde »die Dynamik des mystischen Begehrens,

in dem sich die Ohnmacht und Suche des Menschen als Sehnsucht nach dem Absoluten

konzentriert.«752 Von der Endlichkeit des Menschen her wird hier die Differenzerfah-

rung zum Absoluten formatiert. Wendel hat dieses Muster auch theologisch durchge-

spielt: »Gotteserkenntnis als Erkenntnis eines absolut Anderen meiner selbst, dem ich

mich überhaupt verdanke, vollzieht sich in der Erkenntnis meiner selbst; in der Ein-

kehr in meinen eigenen Grund entdecke ich ein Anderes meiner selbst, das mich grün-

det.«753 Die Gotteserfahrung nimmt ihren Ausgang bei Wendel also in der Erfahrung

der eigenenKontingenz.DieMystik stellt eineMöglichkeit zur Konzeptionierung dieser

Erfahrung bereit, kann in ihrer Gesamtheit aber freilich nicht auf die Empfindung ei-

ner Gotteserfahrung festgelegt werden. Umso problematischer erscheinen deshalb die

Versuche, die Kontingenz nicht im eigenen Selbst, sondern im (göttlichen) Gegenüber

festmachen zu wollen. So weicht etwa Sudbrack vom Menschen auf Gott aus, wenn

er meint: »Das mystische Phänomen von Gottes Dunkelheit erklärt sich nicht aus den

mehr oder weniger zufälligen Stadien desmystischenWeges oder aus der Schwäche des

menschlichen Erkennens, was alles von Bedeutung ist, sondern vor allem aus demWe-

sen Gottes selbst.«754 Wie im Kapitel zur religiösen Paradoxalität (Kap. 5.1.1.3) bereits

749 Wendel, Affektiv S. 35. Ganz ähnlich heißt es bei Wendel an anderer Stelle: »Zunächst einmal hat

Selbsterkenntnis einen qualitativen Aspekt: Es handelt sich um die Erkenntnis der Kontingenz,

die Erkenntnis der eigenen Sterblichkeit und der eigenen Schuld, also der moralischen Unvoll-

kommenheit. Sünde und Tod sind die beiden Grenzerfahrungen, in denen sich das Ich auf sich

selbst zurückgeworfen weiß, und genau darin erfährt es seine eigene Existenz.« Wendel, Mystik

S. 29.

750 Ebd. S. 28.

751 Vgl. erneut Nassehi, Zeit S. 161.

752 Möde, Mystik S. 84.

753 Wendel, Affektiv S. 40.

754 Sudbrack, Mystik S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Konstruktion von Verbindlichkeit

angemerkt, sehe ich keinen Grund, weshalb von der eigenen Kontingenz Rückschlüs-

se auf das Wesen Gottes gezogen werden sollten.755 In Richtung Kierkegaards und de

Lubacs habe ich in besagtem Kapitel kritisch angemerkt, dass die Paradoxalität doch

zunächst das menschliche Denken kennzeichnet und es von dort aus einen erhebli-

chen argumentativen Sprung bedeutete, sie als Wesenszug Gottes zu behaupten. Wie

nämlich wollte man angesichts der paradoxalen und kontingenten Vorjustierung des

eigenen Denkens überhaupt zu dieser Einsicht kommen? Ganz ähnlich liegt der Fall

nun auch bei Sudbracks Versuch, die Kontingenz als Dunkelheit in Gott hinein zu ver-

legen. Er weist in dem obigen Zitat klar darauf hin, dass das Erleben dieser Dunkelheit

sich eben nicht »aus der Schwäche des menschlichen Erkennens«, sondern explizit »aus

demWesen Gottes selbst«756 ergibt. Als Anknüpfungspunkt einer radikalkonstruktivis-

tischen Mystik-Rezeption scheidet eine solche Kontingenz-Interpretation aus. Sie setzt

von der Reflexion auf denMenschen und seine Erkenntnis- und Erfahrungsmöglichkei-

ten unvermittelt zu einer nach außen gerichteten ontologischen Festlegung über.757 Als

vielversprechend erweist sich hingegen die von Möde und vor allem Wendel vertrete-

ne Option eines an die mystische Selbsterfahrung gebundenen Kontingenzerlebens.758

Ein solches Verständnis lässt sichmit Blick auf weitere Ergebnisse der Mystikforschung

noch ausgestalten. Das bezieht sich besonders auf Keuls Mystik-Beobachtungen. Ein-

drücklich weist sie darauf hin, dassMystik mit der »Zerbrechlichkeit des Lebens«759 be-

fasst ist: »Es ist gerade nicht die heile Welt eines siebten Himmels: bittere Armut und

Krankheit, die in den Tod führen; das Auseinanderbrechen von Gemeinschaften, die

einst tragfähig waren; die Gnadenlosigkeit des Krieges, der Leib und Leben kostet.«760

Dem Zusammenhang von Mystik und Kontingenz wird in dieser Weise ein weiteres

Motiv eingestiftet. Keul macht deutlich, dass das Kontingenzerleben nicht nur in der

mystischen Erfahrung selbst auftritt, sondern auch in ihrem Vor- und Umfeld eine zen-

trale Rolle spielt.Mystik wird hier auch als Reaktion auf Konstellationen verstanden, die

sich durch einen direkten Endlichkeitsbezug auszeichnen:

Hildegard von Bingen geht dem Elend von Kranksein auf den Grund und fragt nach der

›Grünkraft‹ Gottes; Mechthild von Magdeburg gehört als Begine zu einer städtischen

755 So vollzieht sich schließlich auch die Einfügung von Transzendenzwerten als Setzung eines set-

zenden Systems.

756 Ebd. S. 85.

757 Mit Fresacher lässt sich diese Schwierigkeit präzisieren. Sie »besteht darin, die Schemata, die sie

benutzt, nicht mit dem zu verwechseln, was sie damit beschreibt.« Fresacher, Kommunikation

S. 329.

758 In der weiteren theologischen Ausgestaltung dieser Option zeigt sich zudem ihre Anschlussfä-

higkeit zu den Überlegungen der ersten Replik, weil auch hier konsequent vom Menschen her

gedacht wird: »Die Erkenntnis eines absolut Anderen meiner selbst, dem ich mich überhaupt erst

verdanke, vollzieht sich in der Erkenntnis meiner selbst.« Wendel, Mystik S. 19.

759 Hildegund Keul, Gravuren der Mystik in christlicher Gottesrede. Ein genealogischer Beitrag zur

Negativen Theologie. In:Negative Theologie heute? Zumaktuellen Stellenwert einer umstrittenen

Tradition. (QD Bd. 226). Hg. v. Alois Halbmayr/Gregor Maria Hoff. Freiburg 2008. S. 227-247, hier:

S. 229. [= Keul, Gravuren.]

760 Ebd. S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 367

Armutsbewegung;Meister Eckharts Pre|digten entstehen in der Seelsorge von Frauen-

klöstern, die an spiritueller Engführung leiden; Gertrud von Helfta trägt mit ihren ›Ex-

ercitia spiritualia‹ neue Gravuren in die brisanten sozialen und geistlichen Umbrüchen

[sic!] des 13. Jh.s. ein. Auch im 20. Jh. ereignet sich eine solche Verortung der Mystik in

prekären Lebensfragen: Madeleine Delbrêl geht gezielt in die Trostlosigkeit einer Pa-

riser Arbeitervorstadt und stellt sich demGesprächmit Atheisten; SimoneWeil begibt

sich in die Fabrikarbeit und setzt sich der Gewaltsamkeit des Hungers aus, der Men-

schen im Terror des Krieges bedrängt; Dietrich Bonhoeffer bleibt nicht in den USA, wo

er vor der Verfolgung der Nazis sicher wäre, sondern geht zurück nach Deutschland,

wo er in akuter Lebensgefahr sein ›Von gutenMächten wunderbar geborgen‹ schreibt;

Thomas Merton, ein Mann des klösterlichen Schweigens, meldet sich angesichts von

Vietnam und Kaltem Krieg unüberhörbar in umstrittenen Friedensfragen zu Wort.761

Einen Zusammenhang von Mystik und existentiellen Grenzsituationen arbeitet neben

Keul auch Widmer in seiner Studie heraus.762 Die Kontingenz, auf die sich die an-

geführten Beispiele beziehen, wird im Unterschied zur radikalkonstruktivistischen Er-

kenntnisreflexion allerdings auf die Fragilität des eigenen Lebens bezogen.Hier geht es

weniger um die Einsicht in die Bedingtheit von Wahrnehmung oder Erkenntnis als um

die Gefährdung der eigenen Existenz oder konkreter Lebensumstände. Liest man Keuls

Anmerkungen gerade unter diesem Gesichtspunkt, wird ersichtlich, warum sie der

Mystik nicht nur eine kontingenzbetonende Wirkung zuschreibt. Im Gegenteil weist

sie aus, dass in der Mystik auch Momente von Selbstautorisierung auftreten können.

Zumindest potentiell bringe Mystik deshalb »auch ein erhebliches Machtproblem mit

sich. Menschen werden überzeugt, dass Gott auf ihrer Seite steht und aus ihremMund

spricht. Der Schritt hin zu der Überzeugung, dass sie selbst über das Wort Gottes ver-

fügen können, ist da manchmal nur noch sehr klein.«763Mit der radikalkonstruktivisti-

schen Betonungmenschlicher Kontingenz in erkenntnistheoretischer Hinsicht hat eine

solche Verwechslung nicht mehr viel gemein. Obwohl sie nicht den Regelfall darstellt,

macht sie doch noch einmal darauf aufmerksam, dass Mystik insgesamt kein erkennt-

nistheoretisches Reflexionsprogramm anbietet. In diesem Abschnitt geht es deshalb

auch nicht darum, Merkmale vollständig miteinander zu identifizieren, sondern ledig-

lich darum, Anknüpfungspunkte herauszuarbeiten. Im Fall der Kontingenz gelingt dies

trotz der berechtigten Einschränkungen.

Auf der Grundlage der beschriebenen Nähe von unio, Kontingenz und radikalem

Konstruktivismus kann das Titelthema dieses Unterkapitels noch einmal aufgegriffen

werden. Zur Diskussion steht hier das Verhältnis vonMystik und Rationalität. Von Glasers-

feld konturiert diese Relation alsWiderspruch. Es konnte gezeigt werden, dass er damit

761 Ebd. S. 228f.

762 Vgl. besonders Widmer, Mystikforschung S. 406-410.

763 Hildegund Keul, Gottesferne – ganz nah. Christliche Mystik an den Grenzen der Sprache. In: »Der

stets größere Gott.« Gottesvorstellungen in Christentum und Islam. (Theologisches Forum Chris-

tentum – Islam). Hg. v. Andreas Renz/Mohammad Gharaibeh/Anja Middelbeck-Varwick/Bülent

Ucar. Regensburg 2011. S. 111-119, hier: S. 116. Für eine themenorientierte Aufarbeitung des Zusam-

menhangs von Mystik- und Machtthematik vgl. Grace M. Jantzen, Power, Gender and Christian

Mysticism. (Cambridge Studies in Ideology and Religion Bd. 8). Cambridge 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Konstruktion von Verbindlichkeit

nicht nur an vielen Beiträgen derMystikforschung vorbei denkt und sich eine erhebliche

theoretische Inkonsistenz einhandelt, er geht auch über plausible Verbindungslinien

zwischen Mystik und radikalem Konstruktivismus hinweg. Angesichts dieser Nähe ist

es geradezu erstaunlich, dass ausgerechnet dieMystik als irrational disqualifiziert wird,

wenn der radikale Konstruktivismus demgegenüber als rational klassifiziert wird. Aus

radikalkonstruktivistischen Prämissen geht eine solche Zuschreibung zumindest nicht

organisch hervor. Im Rückschluss evoziert sie vielmehr die Frage, ob der radikale Kon-

struktivismus angesichts der genannten Anknüpfungspunkte und seines skeptischen

Profils nicht selbst als irrational im Sinne von Glasersfelds bezeichnet werden müsste.

Hilfreicher als eine solche Ausweitung der Unterscheidung scheint mir aber, sie ein-

fach fallen zu lassen und stattdessen den Einheitsbezug von Denken und Erfahren zu

profilieren.Mit Gash wurde aus demDiskurszusammenhang selbst ein entsprechender

Fingerzeig gegeben.

5.1.2.4 Mystik und Paradoxalität

Die Suche nach Anknüpfungspunkten einer radikalkonstruktivistischen Mystik-

Rezeption führt zu einem weiteren, bereits angekündigten Aspekt: der Paradoxalität.

Die Mystikforschung hat früh begonnen, den Paradoxien der Mystik Aufmerksamkeit

zu schenken. Diese Paradoxien wecken ebenso wie ihre wissenschaftliche Aufarbei-

tung radikalkonstruktivistisches Interesse, weil sie eine Verbindung zur prominenten

Stellung von Paradoxalität und Zirkularität innerhalb des radikalen Konstruktivismus

herstellen. Das Verhältnis von radikalem Konstruktivismus und Mystik lässt sich

mithilfe einer erneuten Paradoxienreflexion entscheidend ausweiten. Als bisheriger

Befund dieser Replik kann festgehalten werden, dass Mystik als radikalkonstruktivis-

tisch kompatibel gedacht werden kann, sofern ein funktionales bzw. operationalisiertes

Verständnis grundgelegt und der konstruktivistischen Linie der Mystikforschung ge-

folgt wird. Dass sich die Mystik aber nicht nur als kompatibel, sondern darüber hinaus

als argumentativ anschlussfähig erweisen kann, wurde anhand von unio und Kontin-

genz gezeigt. Die Paradoxien der Mystik machen weiterhin deutlich, dass in der Mystik

auch radikalkonstruktivistische Anforderungen an die Form des Denkens realisiert

werden.Wie schon im Kontext der ersten Replik kommt der Paradoxienreflexion damit

auch hier eine entscheidende Funktion zu. Sie arbeitet unter zwei Gesichtspunkten die

Vorzüge des in dieser Untersuchung insgesamt anvisierten Theoriekontakts heraus.

In der Arbeit an den Paradoxien der Mystik wird dieser Theoriekontakt abermals

produktiv. Freilich gilt dies vorwiegend für die Mystikforschung und ihre theologi-

sche Adaption. Für den radikalen Konstruktivismus bleibt es bei der Einsicht in die

potentielle Kompatibilität und die einzelnen verbindenden Motive.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028 - am 14.02.2026, 16:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

