
654

Anthropos  107.2012

Rezensionen

rican religious/cultural insights provide an interesting 
spin that social scientists, development experts, and other 
stakeholders interested in the perceptions of the causes of 
poverty and all those working towards poverty alleviation 
must read.  Afe Adogame 

Pedersen, Morten Axel: Not Quite Shamans. Spirit 
Worlds and Political Lives in Northern Mongolia. Itha­
ca: Cornell University Press, 2011. 250 pp. ISBN 978-0-
8014-7620-4. Price: $ 28.95

This pioneering ethnography documents the lives of 
Darhad Mongols in the far North of Mongolia during a 
particularly difficult period in the transition to a monop­
oly market economy at the turn of the century. The book 
has many linked themes revolving around what the au­
thor describes as “shamanic politics” (chap. 1). By this 
he describes the capacity of Darhad Mongols to develop 
ways of being possessed by and managing the multiple 
identities needed to navigate the ever shifting political 
and ecological context of post-socialist Mongolia. This 
ethnography is beautifully written and features haunting 
portraits of individuals trapped by their circumstances. 
The most powerful image, which frames the study, is the 
condition of agsan which refers to the violent possession 
of an individual (usually a drunk male), who temporarily 
loses his soul, becomes only part-human, and, therefore, 
is no longer responsible for his actions. Pedersen links 
this prevalent condition to the dilemma that certain indi­
viduals face on becoming “fake” or “partial” shamans. He 
styles this as a uniquely postsocialist dilemma where the 
violent state repressions of the late 1930s left a vacuum 
of enskillment such that individuals who are open to pos­
session by spirits lack the tools they need to control them. 
The strongest parts of the book are the portraits of specific 
individuals such as the shunned blacksmith Gombodorj 
who struggles with his visions and shamanic heritage; or 
the “genuine shaman” Nadmid Udgan who practices on 
the fringe of power struggles between politicians. Perhaps 
the most striking part of the ethnography is the seamless 
way that Pedersen links traditional animist concepts of 
landscape masters to the capricious and shifting forces of 
the new economy represented by ninja gold-miners and 
international NGOs. The book is firmly located in a grow­
ing set of ethnographies which argue that forms of lo­
cal knowledge and intuition can often offer as much or 
more insight into the darkness of system transition than 
the staid theories of social science.

Pedersen encourages to understand the daily man­
agement of these occult practices not as a socially con­
structed worldview, but instead through a “post-humanist, 
post-pluralist, and fractal” perspective wherein one hu­
man/nonhuman agent can assume a multitude of forms 
simultaneously. The strongest demonstration of this per­
spective is through his examples, perhaps most clearly 
in his account of the shamanic armor/costume (chap. 4) 
and the use of ironic humour (chap. 5). His post-human­
ist perspective brings to the study of North Asian sha­
manic agency ethnographic insights from North Africa 
(Geschiere), South Africa (Comaroff and Comaroff), and 

Latin America (Whitehead, Taussig). While I agree on 
the whole with his analysis and with the ever-valiant at­
tempt to get readers to accept the agency of nonhuman 
forces, his theoretical terms often seem to outrun his ex­
amples. At the heart of the study is a simple contrast be­
tween more or less successful Darhad ritual specialists 
(defined as “genuine shamans” or as ataman-politicians) 
and unsuccessful ones (“fake shamans” who are vulnera­
ble to annoying fits of agsan). Pedersen defends this rath­
er traditional attempt to outline a cosmology by attack­
ing and discrediting proponents of “social constructivist 
paradigms” (180) who he claims are sceptical of such at­
tempts. As much as I am also impatient with the endless 
pit of social constructivism, I think we all have to agree 
that his book is nonetheless an articulate and highly im­
portant work of interpretation, and not a “multinatural” 
artefact. Pedersen gives a convincing expert account in 
which Darhad agents perform more or less successful as 
ideal-typical shamans. Reading between lines, his expert 
evaluation may in fact differ from that of many Darhads 
themselves. I have not tried feeding my printed copy of 
the book with milk and wild reindeer fat to see if I can 
induce in it feats of multinaturalist agency (well, to be 
honest, I am a little afraid of doing so). I suspect that it 
does its work best as an expert narrative, just as the ongod 
spirit vessels do their work as embodiments of that which 
is powerful – and there is room in the universe for both.

The book is based on a doctoral dissertation and por­
tions of two previously published chapters. Although all 
are equally well-written, often the chapters read better in 
isolation than as a single work. Ethnographically Peder­
sen aims to make an authoritative contribution to studies 
of Inner and North Asian shamanism. He located Darhad 
shamanism at a cross-continental pivotal point between 
horizontal forms of alliance between spirits and vertical 
forms of patrifiliation (116). The author makes an inter­
esting assertion that the condition of agsan did not exist, 
or at least was not as disruptive, in the socialist period, as 
it is now. He links this to the way that the authoritative 
structures of the state seemed to either control, “freeze,” 
or outshine the spirits that give rise to it (chap. 1). One has 
to be very careful in reading his terms to distinguish rhe­
torical arguments from his ethnography. The book works 
with several definitions of “shamanism” and of “sha­
mans” which are not always clearly signposted. The head­
line terms, repeated in the title and in many sections, is 
the category of the “not quite shaman” (a more optimistic 
gloss on the local term “false shaman”) and the condition 
of “shamans without shamanism.” When read within the 
context of Pedersen’s cosmology, both imply that there 
exists a pure model of a shaman against which they can 
be measured. The “genuine shaman” seems to be defined 
by the ability to competently project and inhabit multiple 
forms and almost always has the traditional attributes of 
shamanism such as a costume. However, Pedersen’s own 
examples sometimes contradict this. The drunken agsan 
is another human figure but one that dimensionally holds 
“too much shamanism,” like a supercharged storm cloud. 
Thus he seems a bit more like a nonshaman than a “not 
quite shaman.” Similarly the unpredictable politician-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-654 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-654


Anthropos  107.2012

655Rezensionen

ataman is just like a “shaman persona” due to his ability 
to competently manage a duality (71; but pointedly lacks 
the traditional equipment). The question then arises what 
exactly the difference would be to a “genuine shaman.” 
A more honest definition of shamanism can be found on 
page 37 as “a constellation of occult practices” where­
in “the occult” refers to a large range of activities from 
healing, to bone-setting, to hunting divination, as well as 
to negotiations with world-creating and world-destroying 
spirits. Pedersen’s use of the term “occult” tends to sig­
nify any nontutored form of thought rather than some­
thing that Mongols might classify as “black” knowledge. 
In contrast to a wealth of specific examples, these broad-
brush terms enliven the text but wash concrete Darhad 
experience into a transcontinental model of shamanism. 

David G. Anderson

Pfluger-Schindlbeck, Ingrid (Hrsg.): Welten der Mus- 
lime für das Ethnologische Museum der Staatlichen Mu­
seen zu Berlin. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2012. 
239 pp., Fotos. ISBN 978-3-496-01445-4. Preis: € 39.95

Im November 2011 eröffnete im Ethnologischen Mu­
seum der Staatlichen Museen zu Berlin die Daueraus­
stellung “Welten der Muslime”. Erstmals ist seitdem die 
reiche Sammlung von Exponaten des “Fachreferats Nord­
afrika, West- und Zentralasien” für das Publikum ständig 
zugänglich. Anlässlich dieser Eröffnung erschien der hier 
vorliegende Begleitband, der acht Beiträge von Vertretern 
der Arabistik, Islamwissenschaft, Turkologie, Zentral­
asienstudien, Ethnologie und Religionswissenschaft ver­
sammelt. Diese werden von großformatigen und farbi­
gen Abbildungen ausgewählter Exponate illustriert. Die 
Themenschwerpunkte des Begleitbands orientieren sich 
an den thematischen Modulen der Dauerausstellung, die 
von der Kuratorin Ingrid Pfluger-Schindlbeck entwickelt 
wurden: die “geschlechtsspezifische Nutzung von Raum” 
(11, Pfluger-Schindlbeck, z. T. Rzehak), der Beitrag ma­
terieller Kulturgüter zur Schaffung von Identitäten und 
Status (Pfluger-Schindlbeck, Baldauf, Kehl-Bodrogi) so­
wie die Vielschichtigkeit des Islam in verschiedenen Ge­
sellschaften und Kontexten (Krämer, Neuwirth, Fremb­
gen, Kehl-Bodrogi). Diesen reich bebilderten Aufsätzen 
vorangestellt sind ein Vorwort der Direktorin des Ethno­
logischen Museums und eine Einführung der Kuratorin. 
Abgeschlossen wird der Band von einem Literatur- und 
Autorenverzeichnis.

Die Direktorin des Ethnologischen Museums, Viola 
König, betont in ihrem Vorwort (7) die Bedeutung der 
Eröffnung der Dauerausstellung, die durch die Ereignisse 
des 11. 09. 2001 und “der daraus resultierenden Forderung 
nach einem besseren, nicht pauschalisierten Verständnis 
für die islamische Welt” (7) angeregt worden sei. Anhand 
des Sammlungsbestands könnten dem Besucher nun Fra­
gen zur Vergangenheit und Gegenwart der Herkunftsge­
sellschaften der Museumsobjekte beantwortet werden. 
Durch die oben erwähnten Themenschwerpunkte würden 
zusätzlich auch Anknüpfungspunkte an gesellschaftspoli­
tische Fragen der Gegenwart in Deutschland und Europa 
geboten.

Die Kuratorin der Dauerausstellung Ingrid Pfluger-
Schindlbeck gibt in ihrer Einführung (8–12) einen Ein­
blick in deren Konzeption. Dem stellt sie einen Rück­
blick auf die Geschichte der Sammlung voran. Ziel ihrer 
Ausstellung sei es, “wichtige kulturelle Ideen und Werte 
muslimischer Gesellschaften auf der Basis des Samm­
lungsbestandes …, unabhängig von einer Klassifikation 
der Objekte als Kunst oder nicht Kunst” (11) zu zeigen. 
Die bereits erwähnten drei Themen stellt sie kurz vor und 
begründet ihre Wahl damit, dass diese “in der Begegnung 
des Westens mit muslimisch geprägten Gesellschaften 
von Beginn an und bis in unsere Gegenwart hinein eine 
Rolle spielen und unser Bild von Muslimen, aber auch 
ihr eigenes Selbstverständnis prägen” (11). Eine ausführ­
lichere Erörterung, ob dieser Ansatz und die daraus re­
sultierenden drei Themen es vermögen, ein differenzier­
tes Bild muslimischer Gesellschaften der Vergangenheit 
und Gegenwart der verschiedenen Regionen der Welt zu 
zeichnen, würde den Rahmen dieser Rezension sprengen. 
Grundsätzlich gilt es jedoch kritisch zu hinterfragen, ob in 
einem Museum des 21. Jh.s “unser Bild von Muslimen” 
(Schleier, geschlechtsspezifische Raumnutzung) bestä­
tigt und festgeschrieben werden soll oder ob das Muse­
um nicht eher den Bildungsauftrag hat, ein historisch und 
regional differenziertes und vielleicht auch neues, überra­
schendes Bild muslimischer Gesellschaften zu vermitteln 
und damit “unser Bild” herauszufordern.

Auf den folgenden Seiten (13–20) versucht Pfluger-
Schindlbeck einen Exkurs in die zeitgenössische Kunst, 
indem sie Installationen der im Iran geborenen, heute in 
Berlin lebenden Künstlerin Shahla Safarzadeh vorstellt. 
Dabei erschließt sich jedoch nicht, warum Werke dieser 
Künstlerin in die Ausstellung und den Begleitband aufge­
nommen wurden, zumal sich Pfluger-Schindlbeck im Zu­
sammenhang mit ihrer Ausstellungskonzeption mehrfach 
gegen die unkontextualisierte und ästhetisierende Präsen­
tation von Objekten in Kunstmuseen ausspricht.

Es folgt der erste von acht Fachaufsätzen (21–46). 
Ausgehend von der Debatte, ob der Islam Teil Deutsch­
lands und Europas sei, erinnert Angelika Neuwirth daran, 
dass der Koran zwar Erbe der Muslime, aber auch “ein 
theologisch bedeutendes Vermächtnis der spätantiken 
Kultur an Europa” (38) sei. Dafür verortet sie den Koran 
in den Kontext seines kulturellen Milieus, nämlich den 
der Spätantike, und führt dies anschaulich an mehreren 
Beispielen aus.

Gudrun Krämer zeigt in ihrem Beitrag (47–64) ein­
drücklich, dass sich “schon früh … eine Vielfalt musli­
mischer Lebensweisen, Denkschulen und Gefühlswelten 
herausgebildet” (47) hat. Sie stellt neben dem Koran als 
Offenbarung auch die “Prophetenpraxis” als grundlegend 
dar, geht auf die Unterscheidung von Sunniten und Schii­
ten ein, stellt die Rolle der Religions- und Rechtsgelehr­
ten heraus und diskutiert schließlich die Frage der Auto­
rität über die Interpretationen des Islam.

Darauf folgt der Beitrag von Jürgen Wasim Frembgen, 
der sich mit der “Sufi-Tradition im Islam“ (65–88) be­
fasst. Der Definition eines Sufis als frommer Asket, des­
sen Leben auf Gott ausgerichtet ist, und der Einführung in 
die spirituellen Grundlagen folgen u. a. die Erklärung der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-654 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-654

