654

rican religious/cultural insights provide an interesting
spin that social scientists, development experts, and other
stakeholders interested in the perceptions of the causes of
poverty and all those working towards poverty alleviation
must read. Afe Adogame

Pedersen, Morten Axel: Not Quite Shamans. Spirit
Worlds and Political Lives in Northern Mongolia. Itha-
ca: Cornell University Press, 2011. 250 pp. ISBN 978-0-
8014-7620-4. Price: $ 28.95

This pioneering ethnography documents the lives of
Darhad Mongols in the far North of Mongolia during a
particularly difficult period in the transition to a monop-
oly market economy at the turn of the century. The book
has many linked themes revolving around what the au-
thor describes as “shamanic politics” (chap. 1). By this
he describes the capacity of Darhad Mongols to develop
ways of being possessed by and managing the multiple
identities needed to navigate the ever shifting political
and ecological context of post-socialist Mongolia. This
ethnography is beautifully written and features haunting
portraits of individuals trapped by their circumstances.
The most powerful image, which frames the study, is the
condition of agsan which refers to the violent possession
of an individual (usually a drunk male), who temporarily
loses his soul, becomes only part-human, and, therefore,
is no longer responsible for his actions. Pedersen links
this prevalent condition to the dilemma that certain indi-
viduals face on becoming “fake” or “partial” shamans. He
styles this as a uniquely postsocialist dilemma where the
violent state repressions of the late 1930s left a vacuum
of enskillment such that individuals who are open to pos-
session by spirits lack the tools they need to control them.
The strongest parts of the book are the portraits of specific
individuals such as the shunned blacksmith Gombodorj
who struggles with his visions and shamanic heritage; or
the “genuine shaman” Nadmid Udgan who practices on
the fringe of power struggles between politicians. Perhaps
the most striking part of the ethnography is the seamless
way that Pedersen links traditional animist concepts of
landscape masters to the capricious and shifting forces of
the new economy represented by ninja gold-miners and
international NGOs. The book is firmly located in a grow-
ing set of ethnographies which argue that forms of lo-
cal knowledge and intuition can often offer as much or
more insight into the darkness of system transition than
the staid theories of social science.

Pedersen encourages to understand the daily man-
agement of these occult practices not as a socially con-
structed worldview, but instead through a “post-humanist,
post-pluralist, and fractal” perspective wherein one hu-
man/nonhuman agent can assume a multitude of forms
simultaneously. The strongest demonstration of this per-
spective is through his examples, perhaps most clearly
in his account of the shamanic armor/costume (chap. 4)
and the use of ironic humour (chap. 5). His post-human-
ist perspective brings to the study of North Asian sha-
manic agency ethnographic insights from North Africa
(Geschiere), South Africa (Comaroff and Comaroff), and

Rezensionen

Latin America (Whitehead, Taussig). While I agree on
the whole with his analysis and with the ever-valiant at-
tempt to get readers to accept the agency of nonhuman
forces, his theoretical terms often seem to outrun his ex-
amples. At the heart of the study is a simple contrast be-
tween more or less successful Darhad ritual specialists
(defined as “genuine shamans” or as ataman-politicians)
and unsuccessful ones (“fake shamans” who are vulnera-
ble to annoying fits of agsan). Pedersen defends this rath-
er traditional attempt to outline a cosmology by attack-
ing and discrediting proponents of “social constructivist
paradigms” (180) who he claims are sceptical of such at-
tempts. As much as I am also impatient with the endless
pit of social constructivism, I think we all have to agree
that his book is nonetheless an articulate and highly im-
portant work of interpretation, and not a “multinatural”
artefact. Pedersen gives a convincing expert account in
which Darhad agents perform more or less successful as
ideal-typical shamans. Reading between lines, his expert
evaluation may in fact differ from that of many Darhads
themselves. I have not tried feeding my printed copy of
the book with milk and wild reindeer fat to see if I can
induce in it feats of multinaturalist agency (well, to be
honest, I am a little afraid of doing so). I suspect that it
does its work best as an expert narrative, just as the ongod
spirit vessels do their work as embodiments of that which
is powerful — and there is room in the universe for both.
The book is based on a doctoral dissertation and por-
tions of two previously published chapters. Although all
are equally well-written, often the chapters read better in
isolation than as a single work. Ethnographically Peder-
sen aims to make an authoritative contribution to studies
of Inner and North Asian shamanism. He located Darhad
shamanism at a cross-continental pivotal point between
horizontal forms of alliance between spirits and vertical
forms of patrifiliation (116). The author makes an inter-
esting assertion that the condition of agsan did not exist,
or at least was not as disruptive, in the socialist period, as
it is now. He links this to the way that the authoritative
structures of the state seemed to either control, “freeze,”
or outshine the spirits that give rise to it (chap. 1). One has
to be very careful in reading his terms to distinguish rhe-
torical arguments from his ethnography. The book works
with several definitions of “shamanism” and of “sha-
mans” which are not always clearly signposted. The head-
line terms, repeated in the title and in many sections, is
the category of the “not quite shaman” (a more optimistic
gloss on the local term “false shaman”) and the condition
of “shamans without shamanism.” When read within the
context of Pedersen’s cosmology, both imply that there
exists a pure model of a shaman against which they can
be measured. The “genuine shaman” seems to be defined
by the ability to competently project and inhabit multiple
forms and almost always has the traditional attributes of
shamanism such as a costume. However, Pedersen’s own
examples sometimes contradict this. The drunken agsan
is another human figure but one that dimensionally holds
“too much shamanism,” like a supercharged storm cloud.
Thus he seems a bit more like a nonshaman than a “not
quite shaman.” Similarly the unpredictable politician-

Anthropos 107.2012

60, am 23.01.2028, 18:03:45. Inhait.
its I fr oder

Erlaubnls Ist

Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-654

Rezensionen

ataman is just like a “‘shaman persona” due to his ability
to competently manage a duality (71; but pointedly lacks
the traditional equipment). The question then arises what
exactly the difference would be to a “genuine shaman.”
A more honest definition of shamanism can be found on
page 37 as “a constellation of occult practices” where-
in “the occult” refers to a large range of activities from
healing, to bone-setting, to hunting divination, as well as
to negotiations with world-creating and world-destroying
spirits. Pedersen’s use of the term “occult” tends to sig-
nify any nontutored form of thought rather than some-
thing that Mongols might classify as “black” knowledge.
In contrast to a wealth of specific examples, these broad-
brush terms enliven the text but wash concrete Darhad
experience into a transcontinental model of shamanism.
David G. Anderson

Pfluger-Schindlbeck, Ingrid (Hrsg.): Welten der Mus-
lime fiir das Ethnologische Museum der Staatlichen Mu-
seen zu Berlin. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2012.
239 pp., Fotos. ISBN 978-3-496-01445-4. Preis: € 39.95

Im November 2011 er6ffnete im Ethnologischen Mu-
seum der Staatlichen Museen zu Berlin die Daueraus-
stellung “Welten der Muslime”. Erstmals ist seitdem die
reiche Sammlung von Exponaten des “Fachreferats Nord-
afrika, West- und Zentralasien” fiir das Publikum stindig
zuginglich. Anlisslich dieser Eroffnung erschien der hier
vorliegende Begleitband, der acht Beitrdge von Vertretern
der Arabistik, Islamwissenschaft, Turkologie, Zentral-
asienstudien, Ethnologie und Religionswissenschaft ver-
sammelt. Diese werden von grofformatigen und farbi-
gen Abbildungen ausgewihlter Exponate illustriert. Die
Themenschwerpunkte des Begleitbands orientieren sich
an den thematischen Modulen der Dauerausstellung, die
von der Kuratorin Ingrid Pfluger-Schindlbeck entwickelt
wurden: die “geschlechtsspezifische Nutzung von Raum”
(11, Pfluger-Schindlbeck, z. T. Rzehak), der Beitrag ma-
terieller Kulturgiiter zur Schaffung von Identitdten und
Status (Pfluger-Schindlbeck, Baldauf, Kehl-Bodrogi) so-
wie die Vielschichtigkeit des Islam in verschiedenen Ge-
sellschaften und Kontexten (Kriamer, Neuwirth, Fremb-
gen, Kehl-Bodrogi). Diesen reich bebilderten Aufsitzen
vorangestellt sind ein Vorwort der Direktorin des Ethno-
logischen Museums und eine Einfiihrung der Kuratorin.
Abgeschlossen wird der Band von einem Literatur- und
Autorenverzeichnis.

Die Direktorin des Ethnologischen Museums, Viola
Konig, betont in ihrem Vorwort (7) die Bedeutung der
Eroftnung der Dauerausstellung, die durch die Ereignisse
des 11.09.2001 und “der daraus resultierenden Forderung
nach einem besseren, nicht pauschalisierten Verstindnis
fiir die islamische Welt” (7) angeregt worden sei. Anhand
des Sammlungsbestands konnten dem Besucher nun Fra-
gen zur Vergangenheit und Gegenwart der Herkunftsge-
sellschaften der Museumsobjekte beantwortet werden.
Durch die oben erwihnten Themenschwerpunkte wiirden
zusitzlich auch Ankniipfungspunkte an gesellschaftspoli-
tische Fragen der Gegenwart in Deutschland und Europa
geboten.

Anthropos 107.2012

80,

655

Die Kuratorin der Dauerausstellung Ingrid Pfluger-
Schindlbeck gibt in ihrer Einfithrung (8-12) einen Ein-
blick in deren Konzeption. Dem stellt sie einen Riick-
blick auf die Geschichte der Sammlung voran. Ziel ihrer
Ausstellung sei es, “wichtige kulturelle Ideen und Werte
muslimischer Gesellschaften auf der Basis des Samm-
lungsbestandes ..., unabhingig von einer Klassifikation
der Objekte als Kunst oder nicht Kunst” (11) zu zeigen.
Die bereits erwihnten drei Themen stellt sie kurz vor und
begriindet ihre Wahl damit, dass diese “in der Begegnung
des Westens mit muslimisch geprigten Gesellschaften
von Beginn an und bis in unsere Gegenwart hinein eine
Rolle spielen und unser Bild von Muslimen, aber auch
ihr eigenes Selbstverstiandnis priagen” (11). Eine ausfiihr-
lichere Erorterung, ob dieser Ansatz und die daraus re-
sultierenden drei Themen es vermogen, ein differenzier-
tes Bild muslimischer Gesellschaften der Vergangenheit
und Gegenwart der verschiedenen Regionen der Welt zu
zeichnen, wiirde den Rahmen dieser Rezension sprengen.
Grundsitzlich gilt es jedoch kritisch zu hinterfragen, ob in
einem Museum des 21. Jh.s “unser Bild von Muslimen”
(Schleier, geschlechtsspezifische Raumnutzung) besté-
tigt und festgeschrieben werden soll oder ob das Muse-
um nicht eher den Bildungsauftrag hat, ein historisch und
regional differenziertes und vielleicht auch neues, iiberra-
schendes Bild muslimischer Gesellschaften zu vermitteln
und damit “unser Bild” herauszufordern.

Auf den folgenden Seiten (13-20) versucht Pfluger-
Schindlbeck einen Exkurs in die zeitgendssische Kunst,
indem sie Installationen der im Iran geborenen, heute in
Berlin lebenden Kiinstlerin Shahla Safarzadeh vorstellt.
Dabei erschliefit sich jedoch nicht, warum Werke dieser
Kiinstlerin in die Ausstellung und den Begleitband aufge-
nommen wurden, zumal sich Pfluger-Schindlbeck im Zu-
sammenhang mit ihrer Ausstellungskonzeption mehrfach
gegen die unkontextualisierte und &dsthetisierende Prisen-
tation von Objekten in Kunstmuseen ausspricht.

Es folgt der erste von acht Fachaufsitzen (21-46).
Ausgehend von der Debatte, ob der Islam Teil Deutsch-
lands und Europas sei, erinnert Angelika Neuwirth daran,
dass der Koran zwar Erbe der Muslime, aber auch “ein
theologisch bedeutendes Vermichtnis der spétantiken
Kultur an Europa” (38) sei. Dafiir verortet sie den Koran
in den Kontext seines kulturellen Milieus, nimlich den
der Spitantike, und fiihrt dies anschaulich an mehreren
Beispielen aus.

Gudrun Krimer zeigt in ihrem Beitrag (47-64) ein-
driicklich, dass sich “schon friih ... eine Vielfalt musli-
mischer Lebensweisen, Denkschulen und Gefiihlswelten
herausgebildet” (47) hat. Sie stellt neben dem Koran als
Offenbarung auch die “Prophetenpraxis” als grundlegend
dar, geht auf die Unterscheidung von Sunniten und Schii-
ten ein, stellt die Rolle der Religions- und Rechtsgelehr-
ten heraus und diskutiert schlieflich die Frage der Auto-
ritdt iiber die Interpretationen des Islam.

Darauf folgt der Beitrag von Jiirgen Wasim Frembgen,
der sich mit der “Sufi-Tradition im Islam® (65-88) be-
fasst. Der Definition eines Sufis als frommer Asket, des-
sen Leben auf Gott ausgerichtet ist, und der Einfiihrung in
die spirituellen Grundlagen folgen u. a. die Erkldrung der

29.01.2028, 18:03:45. Inhait.
fr oder

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-654

