
II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 75

vor, das dem ästhetischen Ideal des romantischen Virtuosentum verpflichtetet ist. Die-

ses beinhaltet eine Perfektionierung körperlicher Bewegungsautomatismen und ver-

wirklicht eine industrielle Arbeitsideologie im Bereich der Kunst, welche das körper-

technische Niveau ermöglicht, welches wir von Tonträgern und aus den Medien ge-

wöhnt sind,77 wenngleich seit den 1980er Jahren auch Körperarbeitstechniken und der

Musikergesundheit stetig wachsende Bedeutung zukommen.78

Während sich die 1970er Jahre auf künstlerische Befreiungsversuche des Körpers

von gesellschaftlichen Normen und geschlechtlichen Rollenklischees konzentrierten,

betont Julia Gerlach mit Blick auf die heutige Zeit, »dass es der befreite Körper ist,

der nun neugierig beobachtet, untersucht und integriert wird und in musikalischen

Kontexten eben mit Klängen bespielt und zu deren Erzeugung herangezogen wird.«79

Dabei wird nicht nur der Körper desMusikers, sondern auch der des Rezipienten in den

Blick genommen, der in interaktiven Konstellationen oder als hörender Bezugspunkt

imRaum vor neue Aufgaben undHerausforderungen gestellt wird.80 Diemit demWan-

del des Körperbewusstseins einhergehenden Konsequenzen und Ansatzpunkte für die

Kunst fasst Gerlach folgendermaßen zusammen:

Und obwohl in der Gesellschaft das Körperbewusstsein tatsächlich gewachsen ist,

hat der Körper etwas Unantastbares, Intimes, Enigmatisches behalten. Gerade an der

Grenze zum Privaten oder Persönlichen, zum inneren Raum, zum Kern menschlicher

Existenz jedoch und dem daraus resultierenden Spannungsfeld entstehen interessan-

te neue Konzepte, die das Bewusstsein wiederum schärfen. Nähe und Distanz, Innen

und Außen, Berührung und Nichtberührung, Mensch und Maschine sind wichtige

polare künstlerische Kategorien.81

Dies deutet abermals darauf hin, wie sehr der spezifische Einsatz des Bühnenkör-

pers – gerade aufgrund all seiner Paradoxa – im Rahmen von Distanzauslotungen von

polaren künstlerischen Kategorien im Spannungsfeld zwischen Kunst und Nicht-Kunst

Neuorientierungen vornimmt und maßgeblich prägt.

4. Präsenz und Gegenwärtigkeit

Wie bereits angesprochen, werden im Rahmen von Ästhetikdiskussionen die Begriffe

Präsenz und Gegenwärtigkeit als eine spezifische Qualität oftmals körperlichen Akti-

vitäten zugesprochen. Der Begriff »Präsenz« bezieht sich Gumbrecht zufolge in ers-

ter Linie nicht auf ein zeitliches, sondern auf ein räumliches Verhältnis zur Welt und

zu deren Gegenständen: »Was ›präsent‹ ist, soll für Menschenhände greifbar sein, was

dann wiederum impliziert, daß es unmittelbar auf denmenschlichen Körper einwirken

77 Vgl. GreteWehmeyer, Carl Czerny und die Einzelhaft amKlavier oder die Kunst der Fingerfertigkeit

und die industrielle Arbeitsideologie (Kassel/Basel/London: Bärenreiter, 1983), 163.

78 Vgl. Drees, Körper – Medien – Musik, 18.

79 Gerlach, »Körpermusik«, 24.

80 Vgl. ibid.

81 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015 - am 13.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

kann.«82 – »Was uns ›präsent‹ ist, befindet sich (ganz im Sinne der lateinischen Form

prae-esse) vor uns, in Reichweite unseres Körpers und für diesen greifbar.«83 Auch den

Begriff der Produktion verwendet Gumbrecht gemäß seiner etymologischen Bedeutung

im Sinne von »vorführen« oder »nach vorn rücken«. Die für Gumbrecht zentrale For-

mulierung »Produktion von Präsenz« impliziert somit,

dass der von den Kommunikationsmitteln herkommende Effekt der (räumlichen)

Greifbarkeit durch im Raum stattfindende Bewegungen zunehmender oder abneh-

mender Nähe und zunehmender oder abnehmender Intensität beeinflusst wird.

Dass jede Form von Kommunikation eine solche Produktion von Präsenz impliziert,

dass jede Form von Kommunikation durch ihre materiellen Elemente die Körper der

kommunizierenden Personen in spezifischen und wechselnden Weisen ›berühren‹

wird, mag zwar eine relativ triviale Feststellung sein – aber es trifft dennoch zu, dass

dieses Faktum von der abendländischen Theoriebildung ausgeklammert (wenn nicht

gar – zunehmend – vergessen) worden ist […].84

Abermals wird eine Form der Bewegung zwischen Nähe und Distanz angesprochen, die

sich nicht nur in ästhetischen, sondern auch in den verschiedensten körperbezogenen

Diskursen wiederfindet. Hinsichtlich desTheaters unterscheidet Fischer-Lichte folgen-

de drei Konzepte von Präsenz:

 

a.

Der Topos, dass eine Aufführung im Hier und Jetzt eine Vergegenwärtigung von Ver-

gangenem immer automatisch vollzieht, findet sich bereits in den Schriften des 17.

Jahrhunderts, wie zum Beispiel in der berühmten Querelle de la moralité du théât-

re.85 Anders als ein Epos, Roman oder eine Bilderfolge erzählt Theater demnach kei-

ne Geschichte, die sich an einem fernen Ort zu einer vergangenen Zeit abgespielt ha-

ben könnte. Vielmehr führt sie als Bühnenkunst (wie auch das Konzert) dem Publikum

Geschehnisse (bzw. Musik) vor Augen und Ohren, die augenblicklich und unmittelbar

wahrgenommen werden. Was sich auf der Bühne vollzieht, ist somit immer gegenwär-

tig. Bereits im 17. Jahrhundert folgerten die Teilnehmer der Querelle aus dem Aspekt

der Gegenwärtigkeit, dass Theater eine unmittelbare sinnliche Wirkung auf die Zu-

schauer auszuüben imstande ist und damit starke Affekte auszulösen vermag, die als

gefährlich und kontagiös angesehen wurden – eine Beobachtung, die auch gegenwärtig

nicht nur mit Bezug auf dasTheater wieder aufgegriffen wird.86 Die Ansteckung erfolgt

82 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 11.

83 Ibid., 33. Zu einer Kritik an Gumbrechts Thesen in Diesseits der Hermeneutik, siehe Seel, Ästhetik

des Erscheinens, 82-94.

84 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 33.

85 Siehe Pierre Nicole, Traité de la comédie et autres pièces d’un procès du théatre (Paris : Honoré

Champion, 1998). Vgl. auch Gotthold Ephraim Lessing, »Auszüge aus dem ›Schauspieler‹ des Herrn

Rémond von Sainte Albine«, in: LessingsWerke, V. Teil: Theatralische Bibliothek, hg. v. Robert Box-

berger (Berlin und Stuttgart: Hanser, 2016), 128-159, hier 129. Vgl. auch zusammenfassend Fischer-

Lichte, Ästhetik des Performativen, 160.

86 Vgl. hierzu Fischer-Lichte, »Zuschauen als Ansteckung«.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015 - am 13.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 77

dabei über die Wahrnehmung vom gegenwärtigen Körper des Schauspielers oder Mu-

sikers auf den gegenwärtigen Körper des Zuschauers oder Zuhörers: Sie wird somit

allein durch die Gegenwärtigkeit und die leibliche Ko-Präsenz von Schauspielern bzw.

Musikern und dem Publikum ermöglicht und birgt ein transformatorisches Potential,

welches als positiv – in Form einer heilenden Katharsis – oder als schädlich und verstö-

rend empfunden werden kann.87 Fischer-Lichte bezeichnet die Gegenwärtigkeit einer

bloßen Anwesenheit des phänomenalen Leibes der Akteure als schwaches Konzept von

Präsenz.88

 

b.

Ein weiterer Aspekt von Präsenz bezieht sich nicht auf eine expressive, sondern auf eine

performative Qualität des phänomenalen Leibes auf der Bühne, die durch spezifische

Prozesse der Verkörperung Aufmerksamkeit auf sich lenkt und den Raum beherrscht.89

Eine »tatsächliche« oder »absolute« Gegenwärtigkeit von Aktionen oder Performances,

welche sich real90 in realen Räumen und in Realzeit ereignen, unterscheidet sich dabei

von einer Gegenwärtigkeit bzw. Vergegenwärtigung von lediglich dargestellten fikti-

ven Welten.91 Durch die Beherrschung und den gezielten Einsatz bestimmter körper-

licher Techniken und Praktiken wird gezielt Präsenz erzeugt und künstlerisch einge-

setzt, was Fischer-Lichte mit dem Begriff der »Magie« in Verbindung bringt, sodass in

diesem Kontext erneut die weiter oben beschriebene Gegenüberstellung der Qualitäten

des Chirurgen und des Magiers bei Robin Hoffmann in Anlehnung anWalter Benjamin

aufscheint: »Für den Zuschauer, der diese Präsenz spürt, oder besser, dem sie blitz-

artig widerfährt – ›als ein Strom von Magie‹ –, erscheint sie unvorhergesehen, nicht

in seiner Gewalt, unbegreiflich und ihn ganz ergreifend.«92 Es scheint, dass das, was

bei Hoffmann und Benjamin bezüglich von Komposition bzw. der Unterscheidung zwi-

schen einem Maler und einem Kameramann gesagt wurde, auch in gewisser Hinsicht

auf den Interpreten zutrifft: Mit dem Ziel, schließlich als embodied mind zu erschei-

nen, nutzt der Interpret – wie bereits in Anlehnung an Grotowski beschrieben – seine

Rolle wie das Skalpell eines Chirurgen, um sich selbst zu zerlegen,93 während er durch

seine Performance für das Publikum als Magier auftritt, der sinnlich-emotional in die

87 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 162. Zu der schädlichen Sicht auf Prozesse der Anste-

ckung vgl. auch: Jean-Jacques Rousseau, »Brief an Herrn d’Alembert über seinen Artikel ›Genf‹ im

VII. Band der Encyclopädie und insbesondere über seinen Plan, ein Schauspielhaus in dieser Stadt

zu errichten«, in: ders., Schriften, Bd. I, hg. v. Henning Ritter (München und Wien: Ullstein, 1978),

333-474, hier 391.

88 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 163.

89 Vgl. ibid., 165.

90 Zur Problematik des Begriffs der Realität insbesondere hinsichtlich der Unterscheidung zwischen

empirischer und fiktiver Realität, siehe Hans Heinz Holz, »Realität«, in: Ästhetische Grundbegriffe,

Historisches Wörterbuch in Sieben Bänden, Bd. 5, hg. v. Karlheinz Barck et al. (Stuttgart und Weimar:

J. B. Metzler, 2001), 197-227.

91 Vgl. Fischer-Lichte,Ästhetik des Performativen, 168f. Vgl. auch Eugenio Barba, Jenseits der schwimmen-

den Inseln, Reflexionen mit dem Odin Teatret, Theorie und Praxis des Freien Theaters (Reinbek: Rowohlt,

1985), 51-174.

92 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 166.

93 Vgl. Grotowski, Für ein armes Theater, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015 - am 13.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Hörer einzudringen scheint. Durch diese Art von Magie spürt das Publikum, dass die

Performer auf besonders intensive Weise gegenwärtig sind, während diese sich selbst

gleichzeitig auf besonders intensiveWeise gegenwärtig fühlen und sich als energetische

Leibkörper empfinden.94 Fischer-Lichte zufolge besteht die Magie der Präsenz

in der besonderen Fähigkeit des Darstellers, Energie in einer Weise zu erzeugen, dass

sie für den Zuschauer spürbar im Raum zirkuliert und ihn affiziert, ja tingiert. Diese

Energie ist die Kraft, die vom Darsteller ausgeht. Insofern sie den Zuschauer dazu ani-

miert, selbst Energie hervorzubringen, empfindet dieser den Darsteller auch für sich

selbst als Kraftquelle – eine Kraftquelle, die plötzlich und unerwartet entspringt, sich

zwischen Darsteller und Zuschauer ergießt und diese zu transformieren vermag.95

Durch die Beherrschung des Raumes durch den Akteur, die Fokussierung der Aufmerk-

samkeit auf ihn und die Erzeugung von Energie, die zwischen dem Akteur und dem

Publikum zirkuliert und auf dieses unmittelbar einwirkt, ereignet sich Präsenz somit

als eine intensive Erfahrung von Gegenwart, was Fischer-Lichte als starkesKonzept von

Präsenz identifiziert.96

 

c.

Auch wenn in Diskursen seit der performativen Wende, die nach wie vor an der tra-

ditionell verankerten Körper-Geist-Dichotomie festhalten, immer wieder betont wur-

de, dass es sich bei dem Phänomen der Präsenz um ein mentales Phänomen in Form

eines innerhalb und außerhalb des Zeitverlauf angesiedelten Bewusstseins-Prozesses

handelt, welcher leiblich artikuliert und gespürt wird,97 betont Fischer-Lichte, dass das

Phänomen der Präsenz gerade derartig tradierte Dichotomien, wie insbesondere die

Körper-Geist-Dichotomie, zum Kollabieren bringt:

Wenn der Schauspieler seinen phänomenalen Leib als einen energetischen hervor-

bringt und so Präsenz erzeugt, dann tritt er dadurch als embodied mind in Erscheinung,

das heißt als ein Wesen, bei dem Körper und Geist/Bewusstsein sich überhaupt nicht

voneinander separieren lassen, vielmehr eins mit dem anderen immer schon gegeben

ist. […] In der Präsenz des Darstellers erfährt und erlebt der Zuschauer den Darsteller

und zugleich sich selbst als embodied mind, als dauernd Werdenden, die zirkulierende

Energie wird von ihm als transformatorische Kraft – und in diesem Sinne als Lebens-

Kraft – wahrgenommen.98

Diesen Aspekt bezeichnet Fischer-Lichte als das radikaleKonzept vonPräsenz, bei dem

der Mensch als embodied mind verstanden wird, der sich weder auf seinen Körper, sei-

94 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 166, 170.

95 Ibid., 169.

96 Vgl. ibid.,166.

97 Vgl. Hans-Thies Lehmann, »Die Gegenwart des Theaters«, in: TRANSFORMATIONEN, Theater der

neunziger Jahre, hg. v. Erika Fischer-Lichte, Doris Kolesch und Christel Weiler (Berlin: Theater der

Zeit, 1999), 13-26, hier 13.

98 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 171.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015 - am 13.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 79

nen Geist noch auf einen Kampfplatz, auf welchem Körper und Geist um die Vorherr-

schaft kämpfen, reduzieren lässt.99

 

 

Die hier angesprochene transformatorische Kraft von Kunst wird – wie bereits be-

schrieben – als besondere Qualität ästhetischer Erfahrung angesehen und leistet einen

Beitrag zur Prägung menschlicher Praktiken.100 Aufgrund dieses besonderen lebens-

weltlichen Bezugs bildet das Transformationspotenial von Kunst Übergänge auf ver-

schiedenen Ebenen zwischen Kunst und Nicht-Kunst heraus, bei der insbesondere die

zirkulierende Energie zwischen den Körpern der Zuschauer und denen der Darsteller

die treibende Kraftquelle bildet, in der alle drei Konzepte von Präsenz zusammenwir-

ken.

5. Zu einer Ästhetik des Erscheinens – Martin Seel

Vor demHintergrund des bereits Gesagten lässt sich in denWorten Fischer-Lichtes fest-

halten, dass eine Ästhetik des Performativen eine Ästhetik der Präsenz und nicht der

Präsenz-Effekte sowie – in Anlehnung an Martin Seel – eine Ästhetik des Erscheinens

und nicht eine Ästhetik des Scheins ist.101 Dabei ist jedoch zu beachten, dass der oftmals

genutzte Gegensatz zwischen beiden Bereichen, der des Scheins (welcher die wahr-

nehmbare Gegenwart überschreitende, imaginierte Welten eines Romans beispielswei-

se genauso umschließt wie Phänomene des Scheins in Form einer sinnlichen Vergegen-

wärtigung eines Theaterdonners und ähnlichem) und der des Erscheinens, Martin Seel

zufolge in die Irre führt.102 Die Formen des ästhetischen Scheins begreift Seel als Modi

des ästhetischen Erscheinens. »DieMacht des ästhetischen Scheins verdankt sich einem

Bündnis mit den Prozessen des Erscheinens. Sie gründet in der Gegenwart des Erschei-

nenden und reicht dennoch weit über die Gegenwart und Wirklichkeit hinaus.«103 Die

ästhetische Offenheit für Dimensionen des Wirklichen kann somit ein Offensein für

Dimensionen des teilweise oder gänzlich Unwirklichen enthalten.104 Dabei kann auch

eine Verwirrung der Wahrnehmung bzw. ein Oszillieren im Sinne Fischer-Lichtes zwi-

schen beiden Bereichen als ästhetische Qualität wahrgenommen werden, wohingegen

99 Vgl. ibid.,172.

100 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 171. Vgl. auch Kapitel I/2 dieser Arbeit.

101 Vgl. ibid., 175. Vgl. auch zur Ästhetik der Präsenz: Lehmann, »Die Gegenwart des Theaters«, 22

und zur Ästhetik des Erscheinens das gleichnamigeWerk vonMartin Seel, Ästhetik des Erscheinens,

102-108.

102 Vgl. Seel,Ästhetik des Erscheinens, 101. DerWiderstreit zwischen den beidenDenkfiguren einer »Äs-

thetik des Seins« und einer »Ästhetik des Scheins« beherrscht die Reflexion über Kunst und das

Schöne seit Platon und durchzieht fast alle große Ästhetiken, insbesondere auch diejenigen von

Hegel und Platon. Martin Seel löst diese Gegensätzlichkeit auf. Siehe Seel, Ästhetik des Erscheinens,

101, ders., Die Macht des Erscheinens, 11f, sowie weiterführend zu einer Rekonstruktion dieser Ge-

schichte Rüdiger Bubner, Ästhetische Erfahrung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989), 9-15.

103 Seel, Ästhetik des Erscheinens, 102f.

104 Vgl. ibid., 103.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015 - am 13.02.2026, 14:28:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

