[l. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitaten«

vor, das dem isthetischen Ideal des romantischen Virtuosentum verpflichtetet ist. Die-
ses beinhaltet eine Perfektionierung korperlicher Bewegungsautomatismen und ver-
wirklicht eine industrielle Arbeitsideologie im Bereich der Kunst, welche das korper-
technische Niveau ermdéglicht, welches wir von Tontrigern und aus den Medien ge-
wohnt sind,”” wenngleich seit den 1980er Jahren auch Kérperarbeitstechniken und der
Musikergesundheit stetig wachsende Bedeutung zukommen.”®

Wiahrend sich die 1970er Jahre auf kiinstlerische Befreiungsversuche des Korpers
von gesellschaftlichen Normen und geschlechtlichen Rollenklischees konzentrierten,
betont Julia Gerlach mit Blick auf die heutige Zeit, »dass es der befreite Korper ist,
der nun neugierig beobachtet, untersucht und integriert wird und in musikalischen
Kontexten eben mit Klingen bespielt und zu deren Erzeugung herangezogen wird.«”
Dabei wird nicht nur der Kérper des Musikers, sondern auch der des Rezipienten in den
Blick genommen, der in interaktiven Konstellationen oder als hérender Bezugspunkt
im Raum vor neue Aufgaben und Herausforderungen gestellt wird.®® Die mit dem Wan-
del des Kdrperbewusstseins einhergehenden Konsequenzen und Ansatzpunkte fir die
Kunst fasst Gerlach folgendermaflen zusammen:

Und obwohl in der Gesellschaft das Korperbewusstsein tatsiachlich gewachsen ist,
hat der Krper etwas Unantastbares, Intimes, Enigmatisches behalten. Cerade an der
Grenze zum Privaten oder Persénlichen, zum inneren Raum, zum Kern menschlicher
Existenzjedoch und dem daraus resultierenden Spannungsfeld entstehen interessan-
te neue Konzepte, die das Bewusstsein wiederum schirfen. Nahe und Distanz, Innen
und Aufen, Berlihrung und Nichtberiithrung, Mensch und Maschine sind wichtige
polare kiinstlerische Kategorien.®'

Dies deutet abermals darauf hin, wie sehr der spezifische Einsatz des Bithnenkor-
pers — gerade aufgrund all seiner Paradoxa — im Rahmen von Distanzauslotungen von
polaren kiinstlerischen Kategorien im Spannungsfeld zwischen Kunst und Nicht-Kunst
Neuorientierungen vornimmt und maf3geblich prigt.

4. Prasenz und Gegenwartigkeit

Wie bereits angesprochen, werden im Rahmen von Asthetikdiskussionen die Begriffe
Prisenz und Gegenwirtigkeit als eine spezifische Qualitit oftmals kérperlichen Akti-
vititen zugesprochen. Der Begriff »Prisenz« bezieht sich Gumbrecht zufolge in ers-
ter Linie nicht auf ein zeitliches, sondern auf ein riumliches Verhiltnis zur Welt und
zu deren Gegenstinden: »Was »prisent« ist, soll fiir Menschenhinde greifbar sein, was
dann wiederum impliziert, dafd es unmittelbar auf den menschlichen Kérper einwirken

77 Vgl. Grete Wehmeyer, Carl Czerny und die Einzelhaft am Klavier oder die Kunst der Fingerfertigkeit
und die industrielle Arbeitsideologie (Kassel/Basel/London: Barenreiter, 1983), 163.

78  Vgl. Drees, Korper — Medien — Musik, 18.

79  Gerlach, »Koérpermusike, 24.

80 Vgl ibid.

81 Ibid.

https://dol.org/10.14.361/9783839458457-015 - am 13.02.2028, 14:28:17. /e - [

75


https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

kann.«® - »Was uns >prisent« ist, befindet sich (ganz im Sinne der lateinischen Form
prae-esse) vor uns, in Reichweite unseres Korpers und fiir diesen greifbar.«®* Auch den
Begriff der Produktion verwendet Gumbrecht gemif} seiner etymologischen Bedeutung
im Sinne von »vorfithren« oder »nach vorn riicken«. Die fiir Gumbrecht zentrale For-
mulierung »Produktion von Prisenz« impliziert somit,

dass der von den Kommunikationsmitteln herkommende Effekt der (raumlichen)
Greifbarkeit durch im Raum stattfindende Bewegungen zunehmender oder abneh-
mender Nihe und zunehmender oder abnehmender Intensitit beeinflusst wird.
Dass jede Form von Kommunikation eine solche Produktion von Prasenz impliziert,
dass jede Form von Kommunikation durch ihre materiellen Elemente die Koérper der
kommunizierenden Personen in spezifischen und wechselnden Weisen sberiihren«
wird, mag zwar eine relativ triviale Feststellung sein — aber es trifft dennoch zu, dass
dieses Faktum von der abendldndischen Theoriebildung ausgeklammert (wenn nicht
gar—zunehmend — vergessen) worden ist [...].2*

Abermals wird eine Form der Bewegung zwischen Nihe und Distanz angesprochen, die
sich nicht nur in dsthetischen, sondern auch in den verschiedensten kérperbezogenen
Diskursen wiederfindet. Hinsichtlich des Theaters unterscheidet Fischer-Lichte folgen-
de drei Konzepte von Prisenz:

a.

Der Topos, dass eine Auffithrung im Hier und Jetzt eine Vergegenwirtigung von Ver-
gangenem immer automatisch vollzieht, findet sich bereits in den Schriften des 17.
Jahrhunderts, wie zum Beispiel in der berithmten Querelle de la moralité du théit-
re.® Anders als ein Epos, Roman oder eine Bilderfolge erzihlt Theater demnach kei-
ne Geschichte, die sich an einem fernen Ort zu einer vergangenen Zeit abgespielt ha-
ben konnte. Vielmehr fithrt sie als Bithnenkunst (wie auch das Konzert) dem Publikum
Geschehnisse (bzw. Musik) vor Augen und Ohren, die augenblicklich und unmittelbar
wahrgenommen werden. Was sich auf der Bithne vollzieht, ist somit immer gegenwir-
tig. Bereits im 17. Jahrhundert folgerten die Teilnehmer der Querelle aus dem Aspekt
der Gegenwirtigkeit, dass Theater eine unmittelbare sinnliche Wirkung auf die Zu-
schauer auszuiiben imstande ist und damit starke Affekte auszulésen vermag, die als
gefihrlich und kontagios angesehen wurden — eine Beobachtung, die auch gegenwirtig
nicht nur mit Bezug auf das Theater wieder aufgegriffen wird.®® Die Ansteckung erfolgt

82  Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 11.

83 Ibid., 33. Zu einer Kritik an Gumbrechts Thesen in Diesseits der Hermeneutik, siehe Seel, Asthetik
des Erscheinens, 82-94.

84  Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 33.

85  Siehe Pierre Nicole, Traité de la comédie et autres piéces d’un procés du théatre (Paris : Honoré
Champion, 1998). Vgl. auch Gotthold Ephraim Lessing, »Auszlige aus dem>Schauspieler<des Herrn
Rémond von Sainte Albine, in: Lessings Werke, V. Teil: Theatralische Bibliothek, hg. v. Robert Box-
berger (Berlin und Stuttgart: Hanser, 2016), 128-159, hier 129. Vgl. auch zusammenfassend Fischer-
Lichte, Asthetik des Performativen, 160.

86  Vgl. hierzu Fischer-Lichte, »Zuschauen als Ansteckung«.

https://dol.org/10.14.361/9783839458457-015 - am 13.02.2028, 14:28:17. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitaten«

dabei iiber die Wahrnehmung vom gegenwirtigen Korper des Schauspielers oder Mu-
sikers auf den gegenwirtigen Korper des Zuschauers oder Zuhorers: Sie wird somit
allein durch die Gegenwirtigkeit und die leibliche Ko-Prisenz von Schauspielern bzw.
Musikern und dem Publikum erméglicht und birgt ein transformatorisches Potential,
welches als positiv — in Form einer heilenden Katharsis — oder als schidlich und versto-
rend empfunden werden kann.®” Fischer-Lichte bezeichnet die Gegenwirtigkeit einer
bloflen Anwesenheit des phinomenalen Leibes der Akteure als schwaches Konzept von
Prisenz.%®

b.

Ein weiterer Aspekt von Prisenz bezieht sich nicht auf eine expressive, sondern auf eine
performative Qualitit des phinomenalen Leibes auf der Bithne, die durch spezifische
Prozesse der Verkérperung Aufmerksamkeit auf sich lenkt und den Raum beherrscht.®
Eine »tatsichliche« oder »absolute« Gegenwirtigkeit von Aktionen oder Performances,
welche sich real®® in realen Riumen und in Realzeit ereignen, unterscheidet sich dabei
von einer Gegenwirtigkeit bzw. Vergegenwirtigung von lediglich dargestellten fikti-
ven Welten.” Durch die Beherrschung und den gezielten Einsatz bestimmter korper-
licher Techniken und Praktiken wird gezielt Prisenz erzeugt und kinstlerisch einge-
setzt, was Fischer-Lichte mit dem Begriff der »Magie« in Verbindung bringt, sodass in
diesem Kontext erneut die weiter oben beschriebene Gegeniiberstellung der Qualititen
des Chirurgen und des Magiers bei Robin Hoffmann in Anlehnung an Walter Benjamin
aufscheint: »Fiir den Zuschauer, der diese Prisenz spiirt, oder besser, dem sie blitz-
artig widerfihrt — >als ein Strom von Magie« —, erscheint sie unvorhergesehen, nicht
in seiner Gewalt, unbegreiflich und ihn ganz ergreifend.«** Es scheint, dass das, was
bei Hoffmann und Benjamin beziiglich von Komposition bzw. der Unterscheidung zwi-
schen einem Maler und einem Kameramann gesagt wurde, auch in gewisser Hinsicht
auf den Interpreten zutrifft: Mit dem Ziel, schlieflich als embodied mind zu erschei-
nen, nutzt der Interpret — wie bereits in Anlehnung an Grotowski beschrieben - seine
Rolle wie das Skalpell eines Chirurgen, um sich selbst zu zerlegen,®® wihrend er durch

seine Performance fiir das Publikum als Magier auftritt, der sinnlich-emotional in die

87  Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 162. Zu der schidlichen Sicht auf Prozesse der Anste-
ckung vgl. auch: Jean-Jacques Rousseau, »Brief an Herrn d’Alembert tiber seinen Artikel sGenf<im
VII. Band der Encyclopadie und insbesondere (iber seinen Plan, ein Schauspielhaus in dieser Stadt
zu errichten, in: ders., Schriften, Bd. |, hg. v. Henning Ritter (Miinchen und Wien: Ullstein, 1978),
333-474, hier 391.

88  Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 163.

89  Vgl.ibid., 16s5.

90  Zur Problematik des Begriffs der Realitat insbesondere hinsichtlich der Unterscheidung zwischen
empirischer und fiktiver Realitit, siehe Hans Heinz Holz, »Realititc, in: Asthetische Grundbegriffe,
Historisches Warterbuch in Sieben Binden, Bd. 5, hg. v. Karlheinz Barck et al. (Stuttgart und Weimar:
J. B. Metzler, 2001), 197-227.

91 Vgl Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 168f. Vgl. auch Eugenio Barba, Jenseits der schwimmen-
den Inseln, Reflexionen mit dem Odin Teatret, Theorie und Praxis des Freien Theaters (Reinbek: Rowohlt,
1985), 51-174.

92 Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 166.

93 Vgl. Grotowski, Fiir ein armes Theater, 28.

https://dol.org/10.14.361/9783839458457-015 - am 13.02.2028, 14:28:17. /e - [

77


https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Horer einzudringen scheint. Durch diese Art von Magie spiirt das Publikum, dass die
Performer auf besonders intensive Weise gegenwirtig sind, wihrend diese sich selbst
gleichzeitig auf besonders intensive Weise gegenwirtig fithlen und sich als energetische
Leibkérper empfinden.* Fischer-Lichte zufolge besteht die Magie der Prisenz

in der besonderen Fahigkeit des Darstellers, Energie in einer Weise zu erzeugen, dass
sie fiir den Zuschauer spiirbar im Raum zirkuliert und ihn affiziert, ja tingiert. Diese
Energie ist die Kraft, die vom Darsteller ausgeht. Insofern sie den Zuschauer dazu ani-
miert, selbst Energie hervorzubringen, empfindet dieser den Darsteller auch fiir sich
selbst als Kraftquelle — eine Kraftquelle, die plétzlich und unerwartet entspringt, sich
zwischen Darsteller und Zuschauer ergieft und diese zu transformieren vermag.>

Durch die Beherrschung des Raumes durch den Akteur, die Fokussierung der Aufmerk-
samkeit auf ihn und die Erzeugung von Energie, die zwischen dem Akteur und dem
Publikum zirkuliert und auf dieses unmittelbar einwirkt, ereignet sich Prisenz somit
als eine intensive Erfahrung von Gegenwart, was Fischer-Lichte als starkes Konzept von
Prisenz identifiziert.*

c.

Auch wenn in Diskursen seit der performativen Wende, die nach wie vor an der tra-
ditionell verankerten Kérper-Geist-Dichotomie festhalten, immer wieder betont wur-
de, dass es sich bei dem Phinomen der Prisenz um ein mentales Phinomen in Form
eines innerhalb und auflerhalb des Zeitverlauf angesiedelten Bewusstseins-Prozesses
handelt, welcher leiblich artikuliert und gespiirt wird,”” betont Fischer-Lichte, dass das
Phinomen der Prisenz gerade derartig tradierte Dichotomien, wie insbesondere die
Korper-Geist-Dichotomie, zum Kollabieren bringt:

Wenn der Schauspieler seinen phianomenalen Leib als einen energetischen hervor-
bringt und so Priasenz erzeugt, dann tritt er dadurch als embodied mind in Erscheinung,
das heifdt als ein Wesen, bei dem Kérper und Geist/Bewusstsein sich tiberhaupt nicht
voneinander separieren lassen, vielmehr eins mit dem anderen immer schon gegeben
ist. [..] In der Prasenz des Darstellers erfahrt und erlebt der Zuschauer den Darsteller
und zugleich sich selbst als embodied mind, als dauernd Werdenden, die zirkulierende
Energie wird von ihm als transformatorische Kraft — und in diesem Sinne als Lebens-
Kraft —wahrgenommen.®®

Diesen Aspekt bezeichnet Fischer-Lichte als das radikale Konzept von Prisenz, bei dem
der Mensch als embodied mind verstanden wird, der sich weder auf seinen Kérper, sei-

94  Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 166, 170.

95 Ibid., 169.

96  Vgl.ibid.,166.

97  Vgl. Hans-Thies Lehmann, »Die Gegenwart des Theaters«, in: TRANSFORMATIONEN, Theater der
neunziger Jahre, hg. v. Erika Fischer-Lichte, Doris Kolesch und Christel Weiler (Berlin: Theater der
Zeit,1999), 13-26, hier 13.

98  Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 171.

https://dol.org/10.14.361/9783839458457-015 - am 13.02.2028, 14:28:17. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitaten«

nen Geist noch auf einen Kampfplatz, auf welchem Kérper und Geist um die Vorherr-
schaft kimpfen, reduzieren lisst.”

Die hier angesprochene transformatorische Kraft von Kunst wird — wie bereits be-
schrieben - als besondere Qualitit dsthetischer Erfahrung angesehen und leistet einen
Beitrag zur Prigung menschlicher Praktiken.'*® Aufgrund dieses besonderen lebens-
weltlichen Bezugs bildet das Transformationspotenial von Kunst Uberginge auf ver-
schiedenen Ebenen zwischen Kunst und Nicht-Kunst heraus, bei der insbesondere die
zirkulierende Energie zwischen den Korpern der Zuschauer und denen der Darsteller
die treibende Kraftquelle bildet, in der alle drei Konzepte von Prisenz zusammenwir-
ken.

5. Zu einer Asthetik des Erscheinens - Martin Seel

Vor dem Hintergrund des bereits Gesagten lisst sich in den Worten Fischer-Lichtes fest-
halten, dass eine Asthetik des Performativen eine Asthetik der Prisenz und nicht der
Prisenz-Effekte sowie — in Anlehnung an Martin Seel - eine Asthetik des Erscheinens
und nicht eine Asthetik des Scheins ist.®* Dabei ist jedoch zu beachten, dass der oftmals
genutzte Gegensatz zwischen beiden Bereichen, der des Scheins (welcher die wahr-
nehmbare Gegenwart iiberschreitende, imaginierte Welten eines Romans beispielswei-
se genauso umschlief3t wie Phinomene des Scheins in Form einer sinnlichen Vergegen-
wartigung eines Theaterdonners und dhnlichem) und der des Erscheinens, Martin Seel
zufolge in die Irre fithrt.'°* Die Formen des dsthetischen Scheins begreift Seel als Modi
des dsthetischen Erscheinens. »Die Macht des dsthetischen Scheins verdankt sich einem
Biindnis mit den Prozessen des Erscheinens. Sie griindet in der Gegenwart des Erschei-
nenden und reicht dennoch weit iiber die Gegenwart und Wirklichkeit hinaus.«'* Die
asthetische Offenheit fiir Dimensionen des Wirklichen kann somit ein Offensein fiir
Dimensionen des teilweise oder ginzlich Unwirklichen enthalten.®* Dabei kann auch
eine Verwirrung der Wahrnehmung bzw. ein Oszillieren im Sinne Fischer-Lichtes zwi-
schen beiden Bereichen als dsthetische Qualitit wahrgenommen werden, wohingegen

99  Vgl.ibid.,172.

100 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 171. Vgl. auch Kapitel /2 dieser Arbeit.

101 Vgl ibid., 175. Vgl. auch zur Asthetik der Prisenz: Lehmann, »Die Gegenwart des Theaters, 22
und zur Asthetik des Erscheinens das gleichnamige Werk von Martin Seel, Asthetik des Erscheinens,
102-108.

102 Vgl. Seel, Asthetik des Erscheinens, 101. Der Widerstreit zwischen den beiden Denkfiguren einer»As-
thetik des Seins« und einer »Asthetik des Scheins« beherrscht die Reflexion iiber Kunst und das
Schéne seit Platon und durchzieht fast alle groRRe Asthetiken, insbesondere auch diejenigen von
Hegel und Platon. Martin Seel 16st diese Cegensatzlichkeit auf. Siehe Seel, Asthetik des Erscheinens,
101, ders., Die Macht des Erscheinens, 11f, sowie weiterflthrend zu einer Rekonstruktion dieser Ge-
schichte Riidiger Bubner, Asthetische Erfahrung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989), 9-15.

103 Seel, Asthetik des Erscheinens, 102f.

104 Vgl ibid., 103.

https://dol.org/10.14.361/9783839458457-015 - am 13.02.2028, 14:28:17. /e - [

79


https://doi.org/10.14361/9783839458457-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

