Letzter Zyklus:
Die Moderne, das Absurde und die Suche
nach Spiritualitit

Kehren wir nun zum Ausgangspunkt dieses Buches zuriick. Der west-
liche Buddhismus, so haben wir eingangs mit Ferry vermutet, bietet eine
soteriologische Vision an, die im Camusschen Sinne im Absurden griin-
det. Der buddhistische Heilsweg zielt namlich darauf ab, ,,zu einer Welt-
sicht zu gelangen, in der die Frage nach dem Sinn verschwindet* (Ferry
1997, S. 32). Die buddhistische Lehre vom Nicht-Selbst und die hiermit
verbundene Vision, die eigentliche Befreiung in die Einsicht und damit
gleichzeitig in die Auflosung der Ich-Illusion zu legen, erscheinen dabei
zunéchst befremdlich.

Die buddhist studies haben zudem aufgezeigt, dass in den traditio-
nellen buddhistischen Landern nur wenige Menschen an nibbana, dem
Heilsziel des Buddhismus, interessiert waren. Selbst unter den Monchen
widmet sich in Siiddostasien nur eine Minderheit jenen meditativen Prak-
tiken, die zur Erleuchtung fithren sollen. Im Vordergrund stehen viel-
mehr primir religios gepriagte Formen der buddhistischen Praxisaus-
ubung, wie etwa Segnungen und Zeremonien an den Lebenstibergingen.

Demgegeniiber sind die im Westen lebenden Menschen, die sich in-
tensiver mit den buddhistischen Lehren beschiftigen, in hohem MafSe
an den meditativen Praxen des Buddhismus interessiert. Thnen erschei-
nen weniger die traditionellen oder folkloristischen Elemente des Bud-
dhismus attraktiv, sondern sie sind vor allem von dem Wunsch getrie-
ben, Frieden und Befreiung aus den verwirrenden Sinnzumutungen der
Gegenwart zu finden. Auch der Wunsch, Erleuchtung zu erlangen, ist als
Motivation sehr verbreitet.3%

Die Beziehungsgeflechte moderner, zeitgendossischer Verhaltnisse sind
komplex und verwirrend. Unsere Kultur ist in eine Vielbeit rechtlicher,
okonomischer, religioser, familidrer und moralischer Verhaltnisse aufge-
fichert, die nicht in einer Kosmovision zur Einheit gebracht werden kon-
nen. Unsere Selbst- und Weltverhaltnisse sind verzweigt, erscheinen oft-
mals widerspriichlich und finden dementsprechend nur schwer zu einer
narrativen Einheit (vgl. Fuchs 2010). Auch tberzeugt die Aufforderung
der etablierten Kirchen zum Glauben nicht mehr ohne weiteres, obwohl
bei vielen Menschen weiterhin die Sehnsucht bestehen bleibt, an etwas zu
glauben, wenngleich Spiritualitit heute tendenziell in Form einer Praxis
gesucht wird, die sich im Hier und Jetzt die eigenen Evidenzen erschafft
und nicht erst auf ein zukiinftiges Himmelreich warten lasst.

306 Siehe fur Deutschland etwa Matsudo (2015).

409

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE PRAXIS DER LEERE

Aus dieser Perspektive wirken die buddhistischen Lehren (zunichst) in
eigentiimlicher Weise modern, denn sie eroffnen den Weg zu einer erfah-
rungs- und erlebnisbasierten Spiritualitit, an die gerade in hohem MafSe
individualisierte Menschen anschliefSen konnen. Zudem treten sie als
Religion ohne Schopfergott — zumindest auf den ersten Blick — rationa-
ler, aufgeklarter und friedvoller auf als die Heilsangebote der monothe-
istischen Religionen. Vor diesem Hintergrund verwundert es zunédchst
nicht, dass die unterschiedlichen buddhistischen Schulen im Westen ei-
nen breiten Resonanzboden gefunden haben und dass buddhistische
Denkfiguren in verschiedener Form sogar in die Populdrkultur einge-
drungen sind. Sei es in Form von Hollywoodfilmen und Pop-Avantgar-
disten (Seager 1999, S. 33ff.), der Integration von meditativen Prakti-
ken in therapeutische Settings,>*” Massenveranstaltungen mit dem Dalai
Lama oder der Buddhafigur als attraktivem Werbetrager: der Buddhis-
mus ist populdr und erscheint vielen Menschen im Vergleich zum Chris-
tentum oder Islam derzeit als die sympathischere Religion,**® was sich
durch entsprechenden Gewinn an gesellschaftlichem Einfluss dufSert.>*

Der westliche Buddhismus steht hiermit unweigerlich im Spannungs-
feld von einerseits Popularisierung, Therapeutisierung bzw. gar einer
In-Dienst-Stellung fiir die Technologien des Selbst (vgl. Foucault 1988;
Rose 1996) und andererseits einer soteriologischen Perspektive, welche
die Fixierung auf und die Anhaftung am Ego als Ursache des Leidens
benennt und diese tiberwinden zu konnen beansprucht.?'® Die Zuflucht
zu buddhistischen Praxen kann damit als Ausdruck einer ,,expressivisti-
schen individualistischen Kultur® und zugleich als durch die Kritik und
den Wunsch nach Abwendung von ebendieser motiviert gesehen werden
(Taylor 2002). Hierbei ist zu beachten, dass im Westen wohl kaum einer
von seiner Mitwelt gezwungen wird, eine buddhistische Praxis aufzuneh-
men, im Gegensatz zu den Ursprungslindern, in denen die verschiede-
nen Richtungen des Buddhismus in die jeweilige (auch alltagliche) Kul-
tur eingewoben sind.

Im Zentrum dieses Buchprojektes stand der Versuch, dem soteriologi-
schen Eigenanspruch der buddhistischen Lehren nachzugehen und ent-
sprechend zu schauen, wie und ob die Aufnahme einer Praxis mit einer

307 Siehe etwa Baer (2006), Kabat-Zinn (2003) oder Michalak et al. (2012). Zu
einer anspruchsvollen und der buddhistischen Lehre auch in theoretischer Hin-
sicht gerecht werdenden Integration von Meditation in ein Drogentherapiepro-
gramm siehe Studer (1998).

308 Siehe Maher et al. (2008) sowie fir Deutschland George et al. (1996).

309 Wuthnow und Cadge (2004) schitzen auf Basis einer empirischen Untersu-
chung, dass jeder achte Amerikaner bereits Kontakt mit dem Buddhismus hat-
te oder von ihm beeinflusst wurde.

310 Siehe zu den komplexen Lagerungen der Vorstellungen und Konzepte inner-
halb des westlichen Buddhismus die Studie aus dem Raum Berlin von Prohl
und Rakow (2008).

410

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Transformation der Selbst- und Weltverhiltnisse von Praktizierenden
einhergeht, die sich ernsthaft einem buddhistischen Weg verpflichtet ha-
ben. Dabei erschien uns der Buddhismus zunéchst als recht abstrakte
theoretische Konzeption, die aus dem indischen Denken heraus eine so-
teriologische Vision entwickelt, die wiederum im tibetischen Buddhis-
mus und im Zen-Buddhismus eine besondere Pragung erfihrt.

In den einzelnen Schulen des Buddhismus — sei es im Westen oder in
den Ursprungslindern — werden die buddhistischen Lehren nochmals
in spezifische Formen tbersetzt, welche die abstrakten Lehrkonzepte
in konkreten Erfahrungsraumen lebendig werden lassen. Im Rahmen
unseres Projektes lieferten uns insbesondere Interviews mit engagier-
ten fortgeschrittenen Praktizierenden (darunter viele Langzeitpraktizie-
rende und Meditationslehrer) einen empirischen Zugang zu den hiermit
verbundenen Prozessen. Vor allem vor der Kontrastfolie von Anfingern
und weniger engagierten Schiilern wurden die Besonderheiten der spiri-
tuellen Orientierungen und der hiermit verbundenen Selbst- und Welt-
verhiltnisse der Adepten einer Schule deutlich.

Dabei wurde mit Rekurs auf die Phinomenologie nach Maurice Mer-
leau-Ponty und die Reflexionslogik Gotthard Guinthers ein integrativer
Zugang vorgestellt, mittels dem sich Erfahrung, Leiblichkeit, Ich-Du-
Perspektivitit und divergierende kulturelle Lagerungen als korperlich
verankerte polykontexturale Arrangements verstehen lassen. Auf Basis
von drei vergleichenden Fallrekonstruktionen konnte zunichst deutlich
werden, dass in den unterschiedlichen buddhistischen Schulen recht ver-
schiedene Lehr- und Praxisformen zum Ausdruck kommen.

Hier werden also die abstrakten buddhistischen Lehren in unter-
schiedlicher Weise in eine jeweilige Praxis ubersetzt. Zudem konnte
sichtbar gemacht werden, wie sich Reflexion, Erleben und Praxis auf je-
weils spezfische Weise ineinander verzahnen, welche Bedeutung die Leh-
rer-Schuler-Beziehung fur das Verhiltnis hat und was unter dem Heils-
ziel, also der ,Frucht“ der buddhistischen Praxis konkret verstanden
werden kann.

Im abschliefSenden Kapitel wird es nun darum gehen, einige tubergrei-
fende Befunde zu bundeln und diese in einen weitergehenden Diskussi-
onskontext zu stellen. Nicht zuletzt wird die Frage der Besonderheiten
der buddhistischen Soteriologie nochmals in Bezug auf die Ergebnisse
der empirischen Rekonstruktion zu erortern sein. Denn schliefSlich han-
delt es sich bei dieser Arbeit um eine der ersten soziologischen Studien,
welche die buddhistische Praxis selbst in den Blick nimmt, also syste-
matisch danach fragt, was die Adepten in Hinblick auf ihre Selbst- und
Weltverhiltnisse eigentlich machen, wenn sie sich einer buddhistischen
Praxis intensiver widmen.

411

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

IV.1 Nichts wirkt

Wie an verschiedenen Stellen bemerkt, handelt es sich bei nibbana um
eine soteriologische Vision, die sich positivsprachlich nicht verorten
lisst, was schon in der iiblichen Ubersetzung des Pali-Begriffs als ,, Ver-
l6schen® deutlich wird.

Im Folgenden versuchen wir zu verstehen, warum gerade eine solche
paradox anmutende Heilsanlage — das Nicht-Ich als Losung — dem indi-
vidualisierten westlichen Menschen als ebenso brauchbare wie wirksame
Blaupause fur seinen soteriologischen Pfad dienen kann. Hierzu ist es hilf-
reich, sich nochmals die vorrangig von der soziologischen Systemtheorie
stark gemachte Unterscheidung von psychischen Systemen und Kommuni-
kation zu verdeutlichen (s. ausfiihrlich Kap. I1.6). Demnach kann nur die
Kommunikation Nicht-Seiendes in ihr Prozedere einschliefSen. Erst durch
sie konnen Gegenstiande auftreten und einen Informationswert bekom-
men, die nur negativsprachlich formulierbar sind, also nicht mit einer po-
sitivsprachlichen Reprisentation einhergehen (z. B. die Leere oder Gott).
Anders formuliert kann einzig im Rahmen von Kommunikation etwas in-
struktiv werden, das durch das Sein bzw. Bewusstsein nicht erreichbar ist.

Nur weil Kommunikation bewusstseinsfrei operiert, kann durch sie
etwas aus einer transzendenten Sphire, die nicht von dieser Welt ist, in
die Sprache eindringen, wodurch es schlieSlich auch fiir Bewusstseins-
prozesse relevant werden kann. Dies eroffnet die Moglichkeit der Imma-
nenz von Transzendenz, da auf diesem Wege das absolut Andere, das,
was durch das Bewusstsein nicht erreicht werden kann, in den Bereich
des Seins der Phanomene eintritt. Zugleich ist Transzendenz als notwen-
diges Desiderat einer jeden Kommunikation anzusehen. Denn Kommu-
nikation beruht per se auf Sinn, der in der Reflexion der Kontingenz und
Geschlossenheit von Sinnprozessen unweigerlich auf eine Grenze stofSen
muss, die jeden Sinn prekar erscheinen lisst (denn kommunikativ ver-
mittelter Sinn ist letztlich durch nichts anderes gedeckt als durch Kom-
munikation selbst).

Hiermit entsteht Bedarf nach Supplementen, mittels derer es in der Kom-
munikation gelingen kann, sich iiber den Verweis auf etwas ihr AufSerli-
ches — also tber Transzendenz — kommunikativ an den inneren Kreis ihres
eigenen Sinnprozesses riickzubinden, um auf diese Weise gleichsam den
Sinn ihres Sinns zu bestdtigen. Damit eine solche kommunikative Opera-
tion gelingen kann, sind Kontingenzformeln noétig, die gleichsam als flexi-
bel beschreibbare semantische Operatoren an der Grenze des Bestimmten
und Unbestimmten, des Existenten und Nichtexistenten zu verorten sind.

Im Christentum fungiert der Begriff ,,Gott“ als Kontingenzformel zur
Etablierung einer Briicke zwischen Immanenz und Transzendenz, um
so eine kommunikative Antwort auf das Problem des soteriologischen

412

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICHTS WIRKT

Letztverweises auf Sinn zu ermoglichen.’!! In den buddhistischen Leh-
ren bildet der Begriff ,,nibbana“ das Verbindungsglied, um die Spannung
zwischen Existenz und Nichtexistenz, zwischen Sinn und Absurdem,
zwischen Tod und Leben produktiv werden zu lassen.

Die kommunikative Raffinesse einer solchen negativsprachlichen Fas-
sung von Erlosung besteht in der geschickten Kombination von semanti-
scher Spezifizierung und inhaltlicher Unbestimmtheit. Nibbana kann im
Sinne einer zweiwertigen Logik als Negation von Sein verstanden wer-
den (als Verloschen, als das Ende des Leidens) — oder aber im Sinne einer
mehrwertigen Logik als Negation der Alternative von Sein und Nicht-
sein und damit als Verweis auf ein Drittes, das Sein und Nichtsein um-
schliefSt (das Todlose als neue Reflexionsperspektive).3!?

Die Kontingenzformel nibbana erlaubt, zwischen diesen beiden Inter-
pretationen zu oszillieren, ohne dabei zu einer endgultigen Losung gelan-
gen zu mussen, bzw. diese Art der Kommunikation zeichnet sich gerade-
zu dadurch aus, nicht zu einer eindeutigen Losung zu kommen. Oder um
es starker zu formulieren: Nur weil nibbana als soteriologische Leerstelle
in seinem Bedeutungshof mehrdeutig bleibt, kann der buddhistische Pfad
glaubhaft erscheinen und zugleich sein soteriologisches Potential entfal-
ten. Dementsprechend verwundert es nicht, dass auch die buddhistische
Philosophie bis heute zwischen diesen beiden Polen pendelt.'3 Die Bedeu-
tung von nibbana wird demnach entweder ex negativo darin gesehen, dass
hiermit die negativen Geisteszustinde und Leidenschaften ausgeldscht
worden sind, weshalb mit dem physischen Tod auch der erleuchtete Mei-
ster verschwindet. Oder man folgt der altindischen Auffassung, dass es ein

311 Siehe zur Rolle der Negativitit und der sinnkonstitutiven Bedeutung von Un-
verfuigbarkeit, Unméglichkeit und Entzogenheit aus einer religionsphilosophi-
schen Perspektive Rentsch (2010).

312 Homolog zu diesen Reflexionsverhiltnissen formuliert Lévinas aus einer reli-
gionsphilosophischen Perspektive: ,,Das Unbekannte des Todes, der sich nicht
von vornherein als Nichts gibt, sondern der korrelativ ist zu einer Erfahrung
der Unmoglichkeit des Nichts, bedeutet nicht, dafs der Tod eine Region ist, aus
der niemand zuriickgekommen ist und die folglich in der Tat unbekannt bleibt;
das Unbekannte des Todes bedeutet, daf§ die Beziehung zum Tod sich nicht im
Licht vollziehen kann; dafS das Subjekt in Beziehung zu dem ist, was nicht von
ihm kommt. Wir konnen auch sagen, dafS es in Beziehung mit dem Geheimnis
steht.“ (Lévinas 1984, S. 43)

313 Erleuchtung als Form von ,,Endstation® zu verstehen, scheint ein sehr popu-
lares und wirkmachtiges Bild zu sein, das viele Adepten im Westen und Osten
anzieht. Die Erwartung eines gewissen Seinszustandes, der sich irgendwie be-
wusstseinserweiternd ausbreitet und in dem man bis zum Lebensende verwei-
len konnte, scheint hoch attraktiv. Auch die buddhistischen Lehrsysteme selbst
befeuern solche Erwartungen, bspw. im Theravada-Buddhismus durch die Per-
spektive des finalen Austritts aus samsara (parinibbana). Die Erwartung eines
finalen, festen Ortes der Erleuchtung findet sich auch in den Erzihlungen tiber
den Amitabha-Buddha des ,,reinen Lands®.

413

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

ewiges, unvergiangliches Bewusstsein gibt, das man erkennen kann, sobald
einem klar wird, dass man nie von diesem Geist getrennt gewesen ist.>'*

Es liegt in der Natur der Sache, dass auch die Gelehrten in dieser Frage
nicht zu einer eindeutigen Losung gelangen, denn es gibt keine Antwort
aus dem Bereich eines induktiv, deduktiv oder anderweitig erschliefSba-
ren Wissens. In beiden Lesarten ist nibbana nicht dem Bereich des Seins
zugehorig und dementsprechend aus der Perspektive des individuellen
Erlebens nicht erfahrbar. So wie der Tod nicht in den Bereich des Erle-
bens fallt — das Bewusstsein kann seine Nichtexistenz nicht wahrneh-
men®® — ldsst sich auch kein Bewusstsein ohne Inhalt vorstellen. Selbst
die subtilen meditativen Vertiefungen, die hoheren jhanas, von denen
die Visuddhi-Magga im Bereich der meditativen Sammlung berichtet, be-
ruhen auf einer subtilen Raumvorstellung und -empfindung, haben also
immer etwas und nicht nichts zum Gegenstand.

Nur im Rahmen von Kommunikation kann etwas Nicht-Existentes —
oder um es in Anlehnung an Lévinas zu formulieren: etwas, das anders als
Sein geschieht?'® — Bedeutung und Wirkung haben. Nibbana — um es noch-
mals zu wiederholen — gehort nicht in den Moglichkeitsbereich bewusster
Erfahrung. Es ist allein im Bereich der Kommunikation zu verorten, denn
nur hier lisst sich iiber das Nichts, die Leere und anderes Transzenden-
tes (also Nicht-Immanentes) reden. Nur hier kann Negativsprachliches
zum Ausdruck kommen (Giinther 1980), denn nur weil Kommunikation
sinnfrei operiert (gemeint ist hier: ohne sinnliche Evidenz; gewisserma-
en Sinnen-frei), kann sie deontischen Gegenstianden inferenzielle Rollen
zuweisen, die dadurch als Subjekte und Objekte in der Beziehung eines
Menschen zu sich selbst Wirksamkeit entfalten konnen.

Die menschliche Psyche wiederum ist durch sozial angelieferten Sinn
formatiert und kann mit ihren eigenen Bedurfnissen andocken. Schlief3-
lich gibt es viele Anlésse, die Menschen fir Kommunikationsangebo-
te empfanglich werden lassen, die Transzendentes in die Immanenz zu

314 Insbesondere Albahari zeigt auf, dass dieser zweite Bedeutungshof von nibbana
schon in den Schriften des Pali-Kanons angelegt ist, dass die Nur-Geist-Deu-
tung also nicht erst mit den Schulen des Mahayana-Buddhismus als soteriolo-
gische Vision relevant wird.

315 Um es mit Luhmann zu formulieren: ,,Den eigenen Tod kann man sich als Ende
des Lebens vorstellen, nicht aber als Ende des BewufStseins. [...] Alle Elemen-
te des BewufStseins sind auf die Reproduktion des BewufStseins hin angelegt,
und dieses Undsoweiter kann ihnen nicht abgesprochen werden, ohne daf sie
ihren Charakter als Element des autopoietischen Reproduktionszusammen-
hangs verloren. In diesem System kann kein zukunftsloses Element, kein Ende
der Gesamtserie produziert werden, weil ein solches Element nicht die Funk-
tion eines autopoietischen Elements tibernehmen, also nicht Einheit sein, also
nicht bestimmbar sein konnte.“ (Luhmann 1993, S. 374)

316 In Referenz auf Lévinas (1998): ,,Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht.

414

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICHTS WIRKT

holen versprechen, seien es die Unruhe in Hinblick auf die Frage des To-
des oder die schuld- und moralbeladenen Spannungen zwischen Selbst-
und Fremdbild und die hieraus erwachsenden Leiden.

So wie die imagindren Zahlen in der Mathematik einen Unterschied
machen, der neue Losungswege eroffnet, fiihrt auch die soteriologische
Kommunikation eine temporal wirksame Fiktion ein, die dazu beitragen
kann, eine als belastend und zunachst unlosbar empfundene psychische
oder psychosoziale Problemlagerung zu befrieden.?'” Ob real oder ima-
gindr ist fur den Soziologen an dieser Stelle unerheblich. Entscheidend
ist fiir ihn, dass Beobachtungsoperationen stattfinden, die in der Praxis
einen Unterschied machen, die beispielweise zu einer geftihlten Erlosung
fithren, wodurch eine Person die Welt und sich selbst aus einer anderen,
weniger beunruhigenden Perspektive wahrnimmt.

Die buddhistischen Lehren vermitteln also eine Reflexionsbeziehung,
die nur mit Hilfe von Kommunikation moglich ist und zwar mittels ei-
ner Negativsprache, tiber die sich in die diesseitige Welt etwas einfiih-
ren ldsst, was jenseits des Seins liegt. Wie bereits gesagt lasst sich diese
Form der soteriologischen Rede nicht nur in buddhistischen Kommuni-
kationszusammenhingen beobachten, sondern ist ein grundsatzliches
Merkmal religioser oder spiritueller Rede. Auch der christlich-jiidische
Gott ist nicht von dieser Welt und lasst sich folglich nicht im Bereich des
Seins finden. Auch er tritt erst iber Kommunikation — also bewusstseins-
frei und damit jenseits von Phinomenen — in die menschliche Welt ein.

Das Besondere der buddhistischen Lehren, was sie gegeniiber anderen
religiosen Systemen auszeichnet, besteht in der radikalen Konzeption der

317 Dass die Kommunikation von etwas, das nicht vorhanden ist, einen Unterschied
macht, zeigt v. Foerster (hier zitiert nach Segal 1988) am Beispiel der Geschich-
te vom 18. Kamel auf: ,,Ein Mullah ritt auf seinem Kamel nach Medina; unter-
wegs sah er eine Herde von Kamelen; daneben standen drei junge Minner, die
offenbar sehr traurig waren. ,Was ist euch geschehen, Freunde?* fragte er, und
der Alteste antwortete: ,Unser Vater ist gestorben.® ,Allah moge ihn segnen. Das
tut mir leid fir euch. Aber er hat euch doch sicher etwas hinterlassen?‘,Ja‘, ant-
wortete der junge Mann, ,diese siebzehn Kamele. Das ist alles, was er hatte.*
,Dann seid doch frohlich! Was bedriickt Euch denn noch?‘ ,Es ist niamlich so*,
fuhr der dlteste Bruder fort, ,sein letzter Wille war, dass ich die Halfte seines
Besitzes bekomme, mein jiingerer Bruder ein Drittel und der Jiingste ein Neun-
tel. Wir haben schon alles versucht, um die Kamele aufzuteilen, aber es geht
einfach nicht.* ,Ist das alles, was euch bekiimmert, meine Freunde?‘, fragte der
Mullah. ,Nun, dann nehmt fiir einen Augenblick mein Kamel, und lasst uns se-
hen, was passiert. Von den achtzehn Kamelen bekam jetzt der alteste Bruder
die Hiilfte, also neun Kamele, neun blieben iibrig. Der mittlere Bruder bekam
ein Drittel der achtzehn Kamele, also sechs; jetzt waren noch drei tibrig. Und
weil der jungste Bruder ein Neuntel der Kamele bekommen sollte, also zwei,
blieb ein Kamel iibrig. Es war das Kamel des Mullah; er stieg wieder auf und
ritt weiter und winkte den gliicklichen Bauern zum Abschied lachend zu.“

415

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Beziehung zwischen Welthaftigkeit und Weltlosigkeit als Essenzlosigkeit
und Leerheit aller Phanomene (s. Kap. 1L.6).

Freilich zeigen sich in den verschiedenen buddhistischen Traditionen
auch Varianten, welche die abstrakte Radikalitat dieses soteriologischen
Entwurfes (etwas) abschwachen. Man denke hier etwa an die Nur-Geist-
Deutung, die einigen Schulen des Mahayana-Buddhismus als Grundlage
dient und die Idee der Leerheit zu einem universellen Superbewusstsein
verdinglicht, oder an das Pantheon der buddhistischen Gottheiten im ti-
betischen Buddhismus, die in ihren symbolischen Formen jeweils als kon-
kretes sinnliches Gegenuiber erscheinen und adressiert werden konnen.

Wir treffen hier auf vielfaltige Versuche, die kaum auszuhaltende
Spannung zwischen der individuellen, sterblichen Psyche und der tiber-
weltlichen Reflexion des Todlosen durch religiose Projektionen abzu-
mildern. Dabei wird jedoch ublicherweise weiterhin mitgefithrt, dass
die eigentliche Befreiung nur dann moglich ist, wenn ,,die Bedeutung
der Leerheit wirklich erkannt* wird (Gampopa 1996, S. 245f.), wenn
also im gleichen Moment verstanden wird, dass Projektionen nichts an-
deres als Projektionen sind.

Vor allem im Zen-Buddhismus zeigen sich eigenstindige, tiber die in-
dische Ideenwelt hinausgehende Versuche, das Unaussprechliche zum
Sprechen zu bringen, etwa indem der Schiiler aufgefordert wird, para-
doxe Formen zum Gegenstand der Kontemplation zu nehmen (beispiels-
weise den ,,Geist, der kein Geist ist“, oder den ,,Geist, der als nicht-exi-
stierender Geist existiert, oder den ,,Geist, der sich im Zustand des
Nichts befindet® (Izutsu 1986, S. 21)).

Die Theravada-Schulen erlauben dahingegen eine symbolische Anbin-
dung an die altindische Reinkarnationslehre und behalten damit eine Op-
tion der religiosen Riickbindung bei, wihrend im Zen selbst in Hinblick
auf die Frage, was nach dem Tode kommt, der Sinnhorizont abgeschnit-
ten wird. ,,Keine Ahnung® ist hier angesichts dieser existenziellen Frage
die einzig angemessene Antwort,>!® um zu zeigen, dass man es verstan-
den hat. Denn demnach bleibt allein die Immanenz der Gegenwart, die
gerade weil sie ist, zugleich transzendent erscheint und so kann im Sinne
Wittgensteins die ,,Existenz der Welt“ selbst als Wunder begriffen werden
(Wittgenstein 1989, S. 18).°" Die Schulen des tibetischen Buddhismus

318 Siehe zur Bedeutung von ,,keine Ahnung“ die Fallbeschreibung von Frau Roth
in Kapitel I11.2.

319 Und weiter in Bezug auf das Dilemma positivsprachlicher Rede: ,,Nun bin
ich versucht zu sagen, der richtige sprachliche Ausdruck fiir das Wunder der
Existenz der Welt sei kein iz der Sprache gedufSerter Satz, sondern der richti-
ge Ausdruck sei die Existenz der Sprache selbst. Aber was heifdt es dann, sich
des Wunders bei manchen Gelegenheiten bewufSt zu sein, ein andermal dage-
gen nicht? Denn indem ich die Artikulierung des Wunderbaren vom Ausdruck
mit der Hilfe der Sprache auf den Ausdruck mittels der Existenz der Sprache

416

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NICHTS WIRKT

wiederum liefern eine bunte Symbolwelt, die das Transzendente mit dem
Immanenten zu verwechseln erlaubt. Dadurch riickt die Verstorung und
Beunruhigung, die das Negative hervorruft, in den Hintergrund. Stattdes-
sen kann man sich wieder mehr oder weniger hauslich in den Ritualvoll-
ziigen und den hiermit einhergehenden Projektionen einrichten.??

Gerade die im Westen verbreiteten Formen des tibetischen Buddhis-
mus sind in diesem Sinne mehr oder weniger stark religios aufgeladen
(nach Tugendhat als ein sich Einrichten in religiosen Imaginationen ver-
standen), wihrend die Schulen des Theravada- und noch stirker die des
Zen-Buddhismus eher auf das mystische Verstehen im Sinne einer radi-
kalen Immanenz fokussieren, mit der die Frage nach Sinn bedeutungslos
wird. Die Symbolik des tibetischen Buddhismus bleibt hier bivalent und
lasst zwischen verschiedenen epistemischen Perspektiven und Weltzugan-
gen hin und her pendeln.

IV.2 Zweifel und Gewissheit

Fiir religiose Kommunikation gilt allerdings, dass sie nur temporir beru-
higen kann. Sobald das Gefiihl der spirituellen Bertihrung abgeklungen
ist, riicken andere kommunikative Angebote in den Aufmerksambkeits-
fokus der Ubenden. In diesem Moment wiirde ein Verweis auf Trans-
zendenz leicht zum Widerspruch reizen. Der Glaube, der aus spirituel-
ler Erfahrung erwichst, weckt also zugleich Zweifel und folglich ist die
Oszillation zwischen beiden mehr oder weniger konstitutiv fiir die Rede
von einer transzendenten Wirklichkeit.

Insbesondere die Hochreligionen haben in ihrer gesellschaftlichen Evo-
lution unterschiedliche Formen entwickelt, die Moglichkeit des Zweifels
mit Hilfe entsprechender institutioneller Arrangements zu integrieren. Eine
Losung besteht beispielsweise darin, die Kommunikation des Zweifels ge-
waltsam aus der Kommunikation zu verbannen, wodurch er nur auf Ebene
der Psyche, jedoch kaum mehr explizit in sozialen Systemen zum Ausdruck
kommt (dort ist nur noch das Bekenntnis zum Glauben opportun). In der
funktional differenzierten Gesellschaft ist dieser Weg unter dem Primat
der Religionsfreiheit in der Regel nicht mehr gangbar, denn in Anschluss

verlagere, sage ich wieder nichts weiter, als daf§ wir aufSerstande sind, das, was
wir ausdriicken wollen, zum Ausdruck zu bringen, und daf alles, was wir iiber
das absolut Wunderbare sagen, weiterhin unsinnig erscheint.“ (Wittgenstein
1989, S. 18; Hervorhebungen im Original)

320 Um mit Baecker zu sprechen: ,,Die Anschaulichkeit des Symbols* verleitet
»dazu, es mit der Sache zu verwechseln und sich mit der Manipulation der
Zeichen statt der Sache selber zu begntigen®. Die religiose Praxis und Kom-
munikation liuft dadurch ,,Gefahr, ihre Bindung und Kontrolle nicht mehr in
einer zu verhandelnden Sache, sondern in der gelungenen Aneinanderreihung
von passenden Symbolen zu suchen.“ (Baecker 2013, S. 219)

417

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

an Descartes und Kant ist hier die Unterscheidung zwischen Glauben und
Wissen hinreichend stabilisiert und als kritische wissenschaftliche Perspek-
tive institutionalisiert worden (vgl. Vogd 2010b, S. 125ff.).

Dies schlieft aber nicht aus, dass auch heutzutage mehr oder weniger
leicht Gruppendynamiken etabliert werden konnen, die bestimmte For-
men der Nachfrage als Tabu erscheinen lassen. Vor allem Rituale stellen
Formen zur Verfligung, mittels derer sich Zweifel besinftigen und beru-
higen lassen. Sie fungieren als Kommunikationsvermeidungskommuni-
kation, die impliziert, dass es um etwas Essentielles geht, ohne (potentiell
ablehnende) Anschlusskommunikation zu erlauben (s. Kap. II.4). Rituale
immunisieren damit gleichsam die Sphare des Heiligen vor einem Zuviel
an zerstorerischer Reflexion.

Nicht zuletzt kann die religiose Praxis mit der immer moglichen Kri-
tik an ihr so umgehen, dass sie den Zweifel als ihr immanenten Teil zu
integrieren versucht. Man denke hier etwa an das kritisch emanzipative
Potential, das Max Weber im Protestantismus entdeckt hat sowie an die
hieran anschliefsende Einsicht Ernst Blochs, dass nur ein guter Christ ein
guter Atheist sein kann (und umgekehrt) (Weber 2005; Bloch 1980). Re-
ligion und Vernunft gehen auf diese Weise zwar nicht logisch ineinander
auf, konnen aber miteinander ein Arrangement eingehen, entsprechend
dem es vernunftig erscheint zu glauben und unverniinftig, sich durch
Zweifel an falscher Stelle und zur falschen Zeit paralysieren zu lassen.3?!
Damit ein solches Abkommen auch in der Praxis stabil bleibt, bedarf es
wohl einer Mischung aus Ritualformen, Tabus und Reflexionsformen,
die auf manchen Ebenen Zweifel und Kritik zulassen, ohne hierdurch
das Gesamtarrangement zu gefiahrden.

Auch in buddhistischen Lehrkontexten lassen sich solche Arrange-
ments ausmachen. So laden die kanonischen Schriften einerseits dazu
ein, die Lehren kritisch zu hinterfragen und nur das zu glauben, was
man selbst uberpruft hat. Gleichzeitig verweisen sie aber darauf, dass
Zweifel, die im Fortschritt der Meditationspraxis aufkommen, inhaltlich
nicht ernst genommen werden sollten, da sie nur geistige Bewegungen
sind, die den Erkenntnisfortschritt behindern. Ebenso lassen sich in al-
len Schulen in unterschiedlichem AusmafSe rituelle Formen beobachten,
wie etwa bestimmte Formen der Begriiffung des Lehrers, die Rezitation
kanonischer Texte oder auch die Einbettung bestimmter Praxisiibun-
gen im Rahmen eines strengen, nicht hinterfragbaren Settings. Wir fin-
den hier also spezifische Arrangements der gleichzeitigen Inklusion und
Exklusion von Zweifel vor. So werden beispielsweise Schiiler angewie-
sen, ihren Lehrer zu tiberpriifen und den Elementen der Lehrreden nicht
zu blind zu folgen. Zugleich wird ihnen aber auch vermittelt, dass man
wihrend der Meditation nicht zu sprechen hat und im Lehrergesprach

321 So auch James (1975) in Rekurs auf den ,, Willen zum Glauben“.

418

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEIFEL UND GEWISSHEIT

— das in der Regel an hochspezifische, rituell abgesicherte Kontexte ge-
bunden ist — nicht tiber philosophische Fragen, sondern nur die Praxis
betreffende Aspekte reden sollte, da sich solche Fragen bei entsprechen-
dem Schulungs- und Entwicklungsfortschritt von allein kliren wiirden.
Auf diese oder dhnliche Weise ldsst sich Zweifel in die spirituelle Praxis
integrieren, ohne damit die Praxis selbst zu gefahrden.

Solche Arrangements sind zunichst nicht ungewohnlich und auch
nicht auf spirituelle oder religiose Kontexte beschrankt. Man kennt sie
aus vielen Bereichen der Erziehung, in denen der Zogling dazu gebracht
werden muss, an etwas teilzuhaben, das er noch nicht versteht.322 Ubli-
cherweise lassen sich hier unterschiedliche Phasen ausmachen. Zunachst
werden die Haltung, die Rede und das Wissen der Anderen mimetisch
ubernommen, bis der Zogling merkt, dass die Konzepte nicht so funktio-
nieren, wie er gehofft hatte und er zu zweifeln beginnt.’>* Wenn die So-
zialisation gelungen ist, verschwinden die Zweifel zwar nicht unbedingt,
aber es hat sich mittlerweile eine gefiihlte Bindung etabliert, entsprechend
der die gemeinsam durchlebten Erfahrungen wie auch die durch Rituale
generierte Gemeinschaftlichkeit soweit tragen, dass der Zweifelnde da-
bei bleibt und die hiermit verbundenen Praxen als Teil der eigenen Kul-
tur empfindet. Auf diese Weise kann die Einsozialisation in eine religiose
Praxis in eine tragende kulturelle Form miinden, die durch den moglichen
Zweifel an den dogmatischen Sitzen nicht mehr grundsatzlich in Frage
gestellt wird, denn innerhalb der Praxis geht es nicht vorrangig um Fra-
gen, die vom Zweifel berithrt werden kénnen (s. hierzu etwa die Einso-
zialisation in die Phowa-Praxis des Diamantweg-Buddhismus).3**

In Hinblick auf die hiermit beschriebenen Prozesse finden wir in bud-
dhistischen Gemeinschaften also Rezeptions- und Sozialisationsdynami-
ken vor, die sich in ihrer Form nicht grundlegend von denen in christ-
lichen oder islamischen Gruppen unterscheiden lassen, ndmlich eine
jeweils individuell spezifische Mischung aus Glaube und kultureller so-
wie gemeinschaftlicher Bindung. Bei diesem Befund stehen zu bleiben
wiirde aber heifSen, in den buddhistischen Lehren nichts anderes zu se-
hen, als eine kulturelle Praxis, deren Geschichten nacherzahlt, variiert,
geglaubt oder angezweifelt werden konnen — so wie man auch eine mehr
oder weniger starke Bindung an nicht religiose Mythen und Erzidhlun-
gen empfinden kann.

Eine solche Perspektive wiirde verkennen, dass die buddhistischen Leh-
ren einen besonderen soteriologischen Anspruch vertreten, an dem vor al-
lem die existentiell engagierten Adepten andocken. Hier geht es also nicht

322 Siehe zur Bedeutung von Ritualen in der Schule etwa Wagner-Willi (2004).

323 Oder mit Wittgenstein ausgedriickt: ,,Das Kind lernt, indem es dem Erwachsenen
glaubt. Der Zweifel kommt nach dem Glauben.* (Wittgenstein 1992, S. 153)

324 Siehe diesbeziiglich die Falldarstellung von Frau Kraft in Kapitel IIL. 1 sowie die
Schilderungen von Lama Ole Nydahl in Kapitel I11.4.

419

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

nur um Kultur und Gemeinschaft, sondern auch um Heil und Befreiung.
Zudem legen gerade die im Westen vertretenen buddhistischen Schulen
hohen Wert auf meditative Praxen, die eine bestimmte Qualitdt von Erfah-
rungen vermitteln sollen. Wir haben es hier also mit einer besonderen Art
der Verschriankung von psychischen Bediirfnissen, psychoaktiven Techni-
ken und einem kommunikativ verfassten spirituellen Programm zu tun.

Schauen wir deshalb nun vor dem Hintergrund der vorangehenden
Ausfithrungen zum Problem des Zweifels genauer auf die Charakteri-
sierung der Stadien der Befreiung, welche die Lehrsystematik der Visud-
dhi-Magga benennt (vgl. Kap. L.t und L.3). Dieses Mal betrachten wir
den Stufenweg unter dem Blickwinkel der Differenz von Kommunika-
tion und Psyche sowie der hieraus resultierenden Frage, wie sich beide
Seiten in Hinblick auf Erleuchtung - also eine Erfahrung, die nicht er-
lebt werden kann — verschranken.

Rekapitulieren wir zundchst: Der Stromeintritt (sotapanna) wird vor
allem in der Tradition des Theravada-Buddhismus als der irreversible
Wendepunkt auf dem buddhistischen Pfad beschrieben. Mit ihm werden
die drei Fesseln iiberwunden, namlich Personlichkeitsglaube (sakkaya-
ditthi), Zweifelsucht (vicikiccha) sowie das Hangen an Regeln und Riten
(stlabbata-paramasa).

Interessanterweise scheint mit diesen Kriterien der jeder religiosen
Kommunikation innewohnende Keim des Zweifels geklart zu sein. Eben-
so scheint die fur religiose Praxen typische Bindung an rituelle Formen
abgelegt zu sein. An die Stelle des durch gute Griinde anzweifelbaren
Glaubens tritt hier eine auch in reflexiver Hinsicht sich selbst gewisse
Gewissheit. RegelmdfSig ausgefiibrte Praxen oder Aspekte der Lebre, die
vorher auf eine bestimmte Weise gesehen wurden, erscheinen jetzt in ei-
nem anderen Licht. Buddhistischen Riten zu folgen — etwa bestimmte
Mantren zu sprechen, um eine bessere Wiedergeburt zu erlangen — er-
scheint in diesem Rahmen sinnlos. Ebenso scheinen unbeweisbare religi-
ose Vorstellungen und die mit ihnen einhergehenden Moglichkeiten des
Zweifels an Bedeutung zu verlieren.

Mit Tugendhat lasst sich an dieser Stelle fragen, ob wir es hier tiber-
haupt noch mit einem religiosen Modus zu tun haben, bzw. ob nicht von
nun an primar eine mystische Haltung in den Vordergrund tritt, mit de-
ren Hilfe der Mensch seine Egozentrik iiberwinden konnen soll. Aus der
Perspektive des praktizierenden Meditationsschiilers hitten wir es also
mit einem epistemischen Shift zu tun, der auf bestimmten, sehr pragen-
den Erfahrungen aufreitet, um sich im Anschluss als Neukonfiguration
des Selbst- und Weltverhiltnisses zu manifestieren. Wie aber ldsst sich
in diesem Kontext das erste Merkmal des Stromeintritts, der Wegfall des
Personlichkeitsglaubens, verstehen? Wenn wir von der Unterscheidung
von Kommunikation und Psyche ausgehen, kann diese Einsicht nicht be-
deuten, dass das subjektive Zentrum des Erlebens verschwindet — denn

420

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEIFEL UND GEWISSHEIT

auch hier gilt, dass eine Nicht-Erfahrung nicht erlebt werden kann. Das
kommunikative Postulat von anatta (Nicht-Selbst) darf also nicht als
Auflésung einer konkreten Personlichkeit missverstanden werden, son-
dern ergibt nur als subjektiv gefithlte Reflexionsperspektive Sinn, tiber
welche die Beziehung eines Menschen zu sich selbst konfiguriert wird.

Aus dem Protokoll eines Interviews mit einer Zen-Praktizierenden zum
Thema Erleuchtungserfabrung (satori):

Frau Berndres: ,,Abgesehen von dem Gefiihl, dass ich unendlich gliick-
lich war, kann ich nicht beschreiben, einfach irgendwie so total frei,
leer, was weifS ich, keine Ahnung, einfach nur alles wirklich, als wenn
€s s0, ja, so totale Ruhe, Stille, Friedlichkeit, Gliicklichsein wie in so ei-
nem, weifs ich nicht, keine Ahnung. Und dann habe ich angefangen dar-
uber nachzudenken, was da passiert ist. [...] Es ist wirklich, ich kann/
Eigentlich ist das nicht zu beschreiben und ich glaube, dass es auch fiir
jemanden, der die Erfahrung nicht gemacht hat, véllig unglaubwiir-
dig erscheint, dass etwas, was alles/ wo alles da ist, sogar Denken, im
sprichwortlichen Sinne Denken, was wir darunter, wenn wir sprechen,
meinen, selbst das ist in diesem Raum da, herzugehen und zu sagen: ,Da
war nichts‘. Das ist unlogisch. Aber ein solches Phinomen existiert. (2)
Mehr kann ich dazu nicht sagen.

Interviewer: ,,Also, es war in dem Sinne k-/ Also in der Tat war es wie
danach eine Amnesie fiir den Zustand vom Bewusstsein? Also das, so
wiirde man es/ wiirde ich das jetzt so beschreiben.

Frau Berndres: ,,Ja.*

Interviewer: ,,Gleichzeitig waren Sie offensichtlich voll prisent, also
sind nicht zusammengebrochen, keinen epileptischen Anfall, sondern
Sie haben was gesagt?“

Frau Berndres: ,Mhm [...] Du denkst da nicht mehr driber nach, das
heif3t, es ist ins Unbewusste gehoben. Es ist aus einer leichten Bewusst-
heit heraus ins Unbewusste gegangen. So, wenn du das schon mal fest-
haltst, bist du ja schon nicht mehr in einer Bewusstheit, sondern schon
in einer Unbewusstheit gelandet. Und jetzt kommt ja noch was Zweites,
was du lernst. Du lernst Uberginge kennen. Und zwar Uberginge, wo
du merkst: Aha, ich mache jetzt eine Pause, ich atme jetzt ein, ich mache
wieder eine Pause, ich atme aus, ich mache wieder eine Pause. Das heifst,
du lernst Briiche kennen, Briiche! Und das ist auch ein ganz wichtiges
Wort, denke ich: Briiche. Das heifst, wenn du in die satori-Erfahrung
hineingehst, entsteht ja ein Bruch, namlich bis dahin war ja alles so wie
immer. Und dann gehst du aus der satori-Erfahrung heraus und dann
entsteht wieder ein Bruch. Und diese Bruchstellen, die hast du gelernt ja
zu erkennen. Und anhand dieser Bruchstellen kannst du sagen, es war
etwas anders. Und dann kommt die Reflexion. Was war anders? [...]“

421

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Interviewer: ,,Und was Sie mitbekommen, ist quasi/ Ist es ein Erstau-
nen, oder? Aber Gliicklichsein, Frieden? Also danach ist eine Zustands-
verdnderung?“

Frau Berndres: ,]a, ist eine Zustandsverdnderung, ja. Und interessant
ist, dass diese Zustandsveranderung einen eigentlich danach nie wieder
verlasst. Es ist jetzt zwei Jahre her. (2) Sondern diese Zustandsveran-
derung — und deswegen fand ich das gerade beim Tisch so interessant
mit der verinderten Grundstruktur. [...] Es ist so, als wenn das einmal
auf den Kopf gestellt worden wire. Es gibt nicht mehr so diese, ich sage
mal, wir Menschen haben ja oft so Unsicherheitsangste. Wir brauchen
so das Gefuhl: Ich muss mich irgendwo festhalten oder mich irgendwo
anlehnen oder so. Gestern sagte noch eine Freundin von mir, die ich
im Krankenhaus noch besucht habe, die sagte da zu mir, so das Gefiihl
haben, dass da jemand ist, wo ich mich anlehnen kann und so. So die-
ses Unsicherheitsgefiihl, was wir Menschen ja oft haben, das existiert
nicht mehr.“

Im Sinne der vorangehenden Ausfiihrungen begreifen wir Erleuchtung
also als kommunikativ vermittelte Reflexionsform, der keine phinomena-
le Qualitat entspricht, die jedoch — und dies ist der spannende Punkt — im
Kontext bestimmter Erfahrungen auch in psychischer Hinsicht dermafSen
relevant wird, dass sich in Folge die epistemische Haltung eines Menschen
zu sich selbst verandert. Kontraintuitiv zur Lehre des Nicht-Ich ist also die
»Frucht des Pfades“ einzelnen Menschen zuzurechnen. Dementsprechend
kann ein Lehrer seinem Schiiler ,Erleuchtung’ attribuieren oder sogar zer-
tifizieren. Ebenso konnen sich Schiiler selbst zurechnen, ein Erleuchtungs-
erlebnis gehabt zu haben. Es konnen aber auch strukturhomologe Erfah-
rungen durchlebt werden, ohne dass sie als solche herausgehoben und
bezeichnet werden. Jedenfalls handelt es sich in all diesen Fillen weiterhin
um Erfahrungen, die aus Perspektive eines subjektiven Zentrums gemacht
werden (wie sonst konnten sie niemanden beriihren und bei niemandem
zu einem Wandel der Haltung gegentiber der Welt und sich selbst fithren?).

Sofern man Erleuchtung mit Ich- und Subjektlosigkeit gleichsetzt, gilt
streng genommen, dass es keine erleuchteten Menschen gibt. Es ist aber
trotzdem sinnvoll, davon auszugehen, dass bei einigen Menschen eine
tiefgreifende epistemologische Verdnderung stattfinden kann, entspre-
chend der die Welt zwar weiterhin eine subjektiv empfundene bleibt,
nun aber aus einer verinderten Perspektive betrachtet wird. Aus dieser
Haltung heraus wiirden in der Tat Zweifel oder der Hang an Regeln und
Riten keinen Sinn mehr ergeben, da sie aus der neuen Perspektive buch-
stablich bedeutungslos sind.

Im Wittgensteinschen Sinne wiirde die Gewissheit, die auf diese Weise
erlangt wird, auf einem neuen Sprachspiel beruhen, das mit einem veran-
derten Weltbild einhergeht und entsprechend dem auf eine andere Weise

422

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEIFEL UND GEWISSHEIT

zwischen wahr und falsch unterschieden wird.3?* Mit den Erleuchtungs-
erfahrungen (die nicht erlebbar, sondern nur aus der Retrospektive zuge-
rechnet werden konnen) wiirde also das durch sozial angelieferten Sinn
konfigurierte, jedoch individuell empfundene psychische Erleben so re-
konfiguriert, dass in Folge der mystische Kern der buddhistischen Lehre
unmittelbar evident erscheint. Praxis, Ubung und Reflexionsform wiir-
den also in einer verdnderten Weise zusammenfallen — und zwar als eine
sich selbstbestitigende Praxis, die sich als neue, eigenstindige Habitus-
formation hervorbringt.

An verschiedener Stelle haben wir die Moglichkeit eines solchen per-
sonlichen Wandlungsprozesses mit Marotzki in Anschluss an Gunther
als Kontexturtransformation bzw. Strukturnegation bezeichnet: ,,Ein
Wechsel der Kontextur und damit des Strukturprinzips, das ist jedenfalls
Giinthers Verstehensangebot, bedeutet, einen Stellungswechsel im Sein
zu vollziehen, bedeutet, sich und die Welt von einem anderen ontologi-
schen Ort, der eine neue Weise existentieller Rechtfertigung ermoglicht,
aus zu sehen, zu verstehen und auszulegen.“ (Marotzki 1990, S. 225)

Der Schliissel zum religionswissenschaftlichen Verstindnis dieser Pro-
zesse ist die Negation und dementsprechend stellt der Glaube hier die
Gretchenfrage dar, an der sich die epistemologische Dynamik entfaltet.
Wenn ein Mensch an etwas glaubt, sei es die Existenz Gottes (bzw. ei-
ner tantrischen Gottheit) oder ein Dogma, eroffnet sich unweigerlich die
Option der Inhaltsnegation innerhalb der Kontextur des Glaubens. Es
findet also unweigerlich eine Oszillation zwischen zwei Werten statt (,,es
gibt Gott“ vs. ,.es gibt Gott nicht“). Dementsprechend bilden Theismus
und Atheismus wie auch Dogmatismus und Kritizismus strukturell ein
untrennbares Paar.’?® Die Strukturnegation verwirft demgegentiber gianz-
lich die Alternative, dass es um Glaube oder Dogmen bzw. deren Kri-
tik geht. Man denke hier etwa an den Agnostiker bzw. den agnostischen
Mystiker, fir den solche Fragen nicht (mehr) bedeutsam sind. Die Struk-
turtransformation bzw. Kontexturtransformation wiederum ist als Ver-
anderung des Organisationsprinzips der Erfahrung zu verstehen. Denk-
bar ist hier etwa die Bekehrung eines zuvor areligiosen Menschen zum
Glauben (die, wie gesagt nolens volens mit dem Keim des Zweifels ein-
hergeht) oder etwa die Transformation einer religiosen Weltsicht in eine
mystische Haltung im Sinne Tugendhats.

325 Siehe etwa: ,,Aber mein Weltbild habe ich nicht, weil ich mich von seiner Rich-
tigkeit tberzeugt habe; auch nicht, weil ich von seiner Richtigkeit tiberzeugt
bin. Sondern es ist der iiberkommene Hintergrund, auf welchem ich zwischen
wahr und falsch unterscheide.“ Und: ,,Sichere Evidenz ist die, die wir als unbe-
dingt sicher annehmen, nach der wir mit Sicherheit ohne Zweifel handeln. Was
wir ,Irrtum‘ nennen, spielt eine ganz bestimmte Rolle in unserem Sprachspiel,
und was wir als sichere Evidenz betrachten, auch.“ (Wittgenstein 1992, S. 159)

326 Siehe in diesem Sinne erneut Ernst Blochs (1980) ,,Atheismus im Christentum*.

423

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Solche Transformationen sind nicht zu verwechseln mit der Konversi-
on von einem Glauben zu einem anderen. Sich aus einer christlichen Pra-
gung heraus der Hoffnung auf Reinkarnation zuzuwenden und sich eini-
ge Jahre spiter einer theosophisch gepriagten Gruppierung anzuschliefSen
setzt keinen fundamentalen Wandel der Selbst- und Weltbeziige voraus.
Mit dem Wechsel der religiosen Anschauung kann vielmehr eine gleiche
bzw. dhnliche Orientierung beibehalten werden. Demgegeniiber kann der
Wandel von einer religiosen Haltung in Richtung einer mystischen Orien-
tierung als Kontexturtransformation verstanden werden, sofern wir mit
Tugendhat Religion und Mystik als zwei nicht zu vereinbarende Welt-
zugdnge betrachten, also erstere als egologisch motivierte Wunschpro-
jektion und letztere als tiefgrundige Einsicht in die Problematik der ei-
genen Egozentrik verstehen. In der ersten Variante, die aber auch in den
buddhistischen Lehren kolportiert wird, erscheint die Hoffnung, dass
man spirituelle Errungenschaften ansammeln bzw. von der Heiligkeit ei-
nes Lehrers profitieren kann, als illusiondre Wunschprojektion — denn auf
dem Pfad gibt es nichts zu erreichen (oder anders herum: die Buddha-Na-
tur ist immer schon da).

Welche Bedeutung einer solchen Strukturtransformation zugewiesen
wird, ist von Schule zu Schule unterschiedlich. Insbesondere der Rinzai-
Zen zielt recht stark auf die satori-Erfahrung ab. Dahingegen spielen Er-
leuchtungserfahrungen innerhalb der Lehrsysteme der von uns unter-
suchten Schulen des tibetischen Buddhismus praktisch keine Rolle, da
die zentrale Praxis eher in der mimetischen Identifikation mit dem Lama
bzw. dem durch ihn vertretenen transzendenten Buddha besteht (also dar-
in, sich dem soteriologischen Ziel indirekt tiber Imagination anzunihern),
als primar auf einen personlichkeitsverdandernden Durchbruch zu setzen.

Hiermit ergibt sich fir den hohen Lama eine strukturelle Sonderolle,
weshalb der tibetische Buddhismus auch in dieser Hinsicht gewisserma-
en religioser anmutet als der Zen- oder der Theravada-Buddhismus. Der
Lama ist namlich nicht einfach nur ein Mensch, der ebenfalls ein Prak-
tizierender ist und als solcher eine Anleitungs- und Vorbildfunktion ein-
nimmt, sondern er ist zugleich ein Heiliger, dem - je nach Stellung im
System — tibermenschliche Qualititen oder gar moralische Unfehlbarkeit
zugerechnet werden. Innerhalb der Didaktik des tantrischen Buddhis-
mus wird die Glorifizierung des Lamas gar als besonderer Ubungsweg
gesehen. Denn die Didaktik des tantrischen Buddhismus beruht gerade
darauf, in Bezug auf den Lehrer die Grenzen zwischen Rolle, Person und
Mensch verschwimmen zu lassen, um die Schiiler dergestalt auf beson-
dere Weise beriihren und inspirieren zu kénnen.

Vor diesem Hintergrund fallt es schwer, einen Lama lediglich als Sym-
bol zu nehmen, das auf etwas anderes verweist, ihn also nicht damit zu
verwechseln, worum es in der Praxis eigentlich geht (nimlich um Erleuch-
tung als stabile Einsicht in die Verdnderlichkeit und Essenzlosigkeit aller

424

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEIFEL UND GEWISSHEIT

sinnlichen Phinomene). Denn ein Lama tritt mit dem Gesagten selbst als

Medium dieser Praxis auf und scheint damit eben diese Praxis selbst zu

sein. Einen Lama und die mit ihm verbundene Heiligkeit wiederum als ei-
gene Konstruktion zu begreifen, um auf diesem Wege die Bedingtheit der
eigenen Konstruktionen als Netzwerk einer tibergreifenden Beziehungs-
natur erfahren zu konnen, ist ein Reflexionsschritt, von dem in unserem
Interviewmaterial nur wenige, sehr erfahrene Schuler berichten.

Schilderung einer tantrischen Meditation auf einen Lama durch einen
erfabrenen Praktizierenden, der sich seit mehr als 30 Jabren der Gelug-
pa-Tradition verbunden fiiblt:

Herr Markowitz: ,,Und in dem Moment, wo du von Herzen Zuflucht
nimmst zum Buddha und zum Dharma, in dem Moment bist du auch
schon da, wo die Befreiung ist. Das heifdt, in dem Moment sind alle schon
befreit, weil der Buddha ist so begeistert sozusagen von dieser Zuflucht,
dass Millionen von Buddhas praktisch in die Welt kommen und tiberall
alle Leute gliicklich macht. Das heifit, die ganze Zuflucht nimmt auch
schon wieder einen Zustand voraus, der gewtnscht wird. Das ist die er-
ste Phase. [...] Die zweite Phase ist, vor mir im Raum, auf einem Thron,
einer Lotusbliite, einer Sonnenscheibe, einer Mondscheibe befindet sich
mein Lehrer in der Gestalt von Vajradharas, weil der Vadjra spielt eine
grofSe Rolle dabei, da bin ich aber noch nicht so schlau. Das hat was mit
Festigkeit und Stolz, Dharma-Stolz oder sogar Matra-Stolz, also Selbst-
bewusstsein zu tun. Keine Weicheier, sondern kampfen. Und er entsteht
dort von blauer Farbe, Vajra und Glocke in den Hinden, und in Um-
armung mit einem weiblichen Gegenstiick von sich selber und grofSes
Glick und grofse Gluckseligkeit erfahrend. Da ist der Lama. So. Dieser
Lama ist aber, erst mal betrachtet, als deine eigene Konstruktion, expli-
zit, und damit er mehr wird als deine eigene Konstruktion, werden die
sogenannten Erkenntniswesen herbeigerufen, das heift, dass dann also
man sich vorstellt, dass das jetzt nicht nur meine Konstruktion ist, son-
dern dass das wirklich der Lama da ist. Von sich aus. Ja, wie geht es
weiter? Dann nimmt man da also Zuflucht und wiinscht sich, dass die-
se Verbindung mit dem Lama praktisch zum hochsten Glick fithrt. Und
dartiber freut sich der Lama so, dass er auf mein Haupt kommt und in
meinen Korper hineingeht und mit mir verschmilzt. Wir werden eins.
Das heifSt, das hatte ich, glaube ich, schon mal/ die Befreiung wird auch
als eine Art Begegnung und Verschmelzung gesehen. Es ist, glaube ich,
auch in anderen Schulen nicht so. Also daher wohl auch dieses Symbol
der Vereinigung, was mit Sex im normalen Sinne hochstwahrscheinlich
nicht besonders viel zu tun hat, sondern dass die Uberwindung der Zwei-
heit die Voraussetzung ist praktisch fiir die Nichtdualitit. Es sind nicht
zwei, das heifSt, eins ist ja zu wenig, zwei ist auch zu wenig, aber nicht
zweli, das ist es. Das wird auch im Zen sehr betont, dass die Erleuchtung
eine Begegnung ist. Da denke ich jetzt gerade druber nach.«

425

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

IV.3 Transgression

Westliche buddhistische Praxis zielt in ihrem Eigenanspruch auf eine
Kontexturtransformation und damit auf einen veranderten Habitus.
Dies setzt im Sinne von Bourdieu eine ,,Gegendressur“ voraus (Bour-
dieu 2007, S. 220) und es liegt in der Natur der Sache, dass die hiermit
verbundenen Prozesse gewissermafsen gegen den Strich der alten Ge-
wohnheiten, also nur in gemeinschaftlicher Form®?” — und mit Druck
- vonstattengehen konnen. Eine solche Umerziehung setzt in der ei-
nen oder anderen Form Transgression voraus. Es braucht ein Mindest-
mafS an struktureller Gewalt, um Meditationsschiuler dazu zu bringen,
schmerzhafte physische und psychische Zustinde wihrend eines Zen-
oder Vipassana-Retreats aus- bzw. durchzusitzen. Ebenso bedarf es im-
mer auch einer gewissen Harte und Strenge eines Lehrers, der (falsche)
Erwartungen der Schiiler enttduscht. Dies wiederum setzt die Etablie-
rung einer entsprechenden Hierarchie voraus, an deren Spitze der oder
die Lehrer der jeweiligen Tradition stehen, die von einer Reihe von Hel-
fern, Assistenten und Mitarbeitern unterstiitzt und begleitet werden.

Nur so ist es moglich, die Ordnung der jeweiligen Schule aufrechtzu-
erhalten und zudem zwischen den divergierenden Erwartungen von An-
fangern, maflig oder gering beteiligten Schiilern und existenziell enga-
gierten Praktizierenden zu balancieren. Um die Disziplin und die jeweils
spezifischen Dogmen der jeweiligen Schule bewahren zu konnen, sind
Entscheidungen zu treffen. Es ist etwa zu entscheiden, ob und wer zu
fortgeschrittenen Kursen zugelassen oder wer zu Amtern innerhalb der
Organisation ermachtigt wird. Gegebenenfalls wird auch der eine oder
andere Storenfried aus den Kursen und der tiglichen Arbeit ausgeschlos-
sen — allein schon, um nicht die tbergreifende Ordnung zu gefahrden.
Auferdem ist kontinuierlich Arbeit zu leisten, um die Grenze zwischen
einer der orthodoxen Interpretationen und einer noch zu erlaubenden
heterodoxen Interpretation der Lehren auszutarieren.

Die Gegendressur der buddhistischen Schulung lisst sich von ihrer
Grundstruktur her deshalb kaum als demokratische Veranstaltung or-
ganisieren, sondern setzt ein mehr oder weniger autoritdres System vor-
aus, das die Bereitschaft der Adepten verlangt, sich den Regeln der je-
weiligen Schule zu unterwerfen und die Entscheidungen der jeweiligen
Lehrer zu akzeptieren.

327 In diesem Sinne wird auch innerhalb der buddhistischen Lehren der Sangha
(die Gemeinschaft der Praktizierenden) als konstitutiver Teil der buddhisti-
schen Praxis aufgefasst. Dies steht im Einklang mit der habitustheoretischen
Perspektive: Ein Privatbuddhismus wird nicht funktionieren kénnen, da hier
die Kraft fehlen wiirde, die mit der Selbstkonfiguration verbundenen Gefiihle
gegen den Strich der alten Gewohnheiten zu biirsten.

426

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TRANSGRESSION

Die Rolle des buddhistischen Lehrers beschrankt sich jedoch nicht nur
auf formale Kompetenzen, sondern er ist vor allem auch spirituelle Au-
toritdt. Zum einen unterstitzt er seine Schiiler in ihrer Praxisaustibung
und gibt ihnen Ratschlige und Anweisungen. Zum anderen ist er immer
auch ein signifikanter Anderer, mit dem auf die eine oder andere Weise
mimetische Identifikation gesucht wird.

In Hinblick auf den letzteren Aspekt kann der Lehrer also buchstib-
lich als Inkarnation der Lehren gesehen werden. Die hiermit verbunde-
ne unvermeidbare Vermischung von Rolle (im Sinne von institutioneller
Funktion) und Mensch (als Vorbild fiir die eigene Praxis) fiihrt zu einer
Reihe von besonderen Lagerungen, wie sie in Kapitel IIl. 5 ausfithrlich
beschrieben worden sind. So eroffnet sich fir den Schuler das Grunddi-
lemma der Aufforderung, den Lehrer zugleich als Heiligen wie auch als
normalen Menschen zu sehen.

Aus der beobachtbaren Spannung von Rollendistanz und Rolleniden-
tifikation konnen wiederum Riickschliisse gezogen werden, was die bud-
dhistische Praxis im konkreten Leben (d. h. auch fiir einen selbst) eigent-
lich bedeuten kann. Oder anders herum: Wenn es gelingt, den Lehrer
als buddhistischen Meister und zugleich als normalen Mensch wahrzu-
nehmen und zu akzeptieren (mit all seinen Begrenzungen), ist es besser
moglich, sich selbst in der gemeinsam vollzogen Praxis als Mensch wie-
derzufinden und zu akzeptieren. Gerade aufgrund seiner personlichen
Idiosynkrasien wirkt der Lehrer deshalb als Mittler, der die abstrakten
buddhistischen Lehren und Regeln lebendig werden ldsst, um auf diese
Weise zu zeigen, dass auch Buddhisten nur mit Wasser kochen konnen,
ihre Praxis also kein Zauberwerk ist, sondern auch von anderen Men-
schen angeeignet werden kann.

Die hierbei verwandte Didaktik verwebt also in paradox anmutender
Manier asymmetrische und symmetrische Elemente miteinander und lasst
den Lehrer im Verhaltnis zum Schiiler sowohl als gleich (auch der Leh-
rer ist nur ein leidender Mensch, der Befreiung sucht) wie auch als fun-
damental anders erscheinen. Als primus inter pares ist er innerhalb der
Traditionslinie seiner Schule als etwas Besonderes ausgezeichnet, doch als
Praktizierender ist er Mensch und damit unterscheidet er sich nicht von
anderen Menschen, die ebenfalls schon immer die Buddhanatur besafSen.

Das Bild des buddhistischen Meisters, der als authentischer Dharma-
nachfolger autorisiert wurde, ist somit also ebenso notwendiger wie ver-
fuhrerischer Mythos,**8 der gebraucht wird, um das besagte Spannungs-
feld in der Lehre nutzbar zu machen. Zugleich wird hiermit aber auch
willkiirlicher Transgression Raum gegeben. Sich freiwillig einer Gegen-
dressur hinzugeben setzt voraus, darauf vertrauen zu konnen, dass die

328 Siehe hierzu auch die Studie von Stuart Lachs (2014) zur Dharma-Ubertragung
im Zen-Buddhismus.

427

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Lehren wirken werden und dass die Menschen, die diese Lehren anlei-
ten, diese selbst authentisch verkorpern.

Ein solches Vertrauen wiederum erfordert, dass beide Seiten — Schiiler
und Lehrer — um das Dilemma dieser komplexen Lagerung wissen, dass
sie also zumindest intuitiv erkennen, dass es sich in der Rollenbeziehung
um ein Spiel handelt, das nur im Kontext der buddhistischen Unterwei-
sung gilt, da andernfalls die Unterweisung nicht funktionieren wiirde.
Die Lehrer-Schiiler-Beziehung bedarf also ihrerseits eines institutionellen
und rituellen Schutzes - sei es durch hinreichende Distanz zwischen bei-
den Seiten oder entsprechende Markierungen, die zwischen unterschied-
lichen Kontexten unterscheiden lassen —, um zu verhindern, dass sich
Ubertragung und Gegeniibertragung (also das, was Schiiler und Lehrer
ineinander sehen und zueinander empfinden) gegenseitig derart steigern,
dass das Ziel der buddhistischen Unterweisung konterkariert wiirde.

Eine besonders fragile Dynamik ergibt sich hierbei vor allem bei den
Schulen, in denen transgressive Ubergriffe in der Lehrer-Schiiler-Bezie-
hung systematisch als Mittel angewandt werden, um Entwicklungsfort-
schritte beim Adepten zu evozieren (man denke etwa an die Demiitigung
im Rinzai-Zen oder an die Belehrungen, die sich auf das crazy wisdom
eines tibetischen Lamas berufen). Gerade hier wird deutlich, dass die zu-
sdtzlichen Freiheitsgrade des Lehrers wiederum durch eine entsprechen-
de institutionelle Rahmung ausbalanciert werden mussen. Es erscheint
besonders wichtig, kommunikativ einen stabilen Rahmen aufzubauen,
der indiziert, dass im gegebenen Moment Transgression geschieht, um
zugleich im Kontext der buddhistischen Belehrung die hiermit induzier-
ten Erlebnisse als Illusion, also als leer und bedeutungslos zu markieren.
Dies kann nur funktionieren, wenn mit entsprechenden Mitteln (Rhe-
torik, Gruppendynamik, stabilisierende Rituale) ein hinreichend solider
Kontext aufgebaut wird, der als didaktischer Modus der Belehrung iden-
tifiziert und verstanden werden kann.

Nur so kann der angewandte Trick zugleich als Trick wie auch als
Nicht-Trick erkannt werden, wodurch eine neue Sicht auf die vermittelten
Phianomene moglich wird. Indem beispielsweise die Demiitigung zugleich
als Demiitigung wie auch als Belehrung (also als Nicht-Demiitigung) ver-
standen wird, kann die hiermit hervorgerufene Erlebnisqualitit der perso-
nalen Zerstorung als Einfithrung in die Natur des Selbst begriffen werden.

Auf diese Weise wird ein Kontexturarrangement moglich, das auch
im spirituellen Erleben des Schiilers produktiv genutzt werden kann. Ge-
rade weil Kommunikation paradox und uneindeutig ist, kann die Os-
zillation der Selbst- und Weltwahrnehmung und hiermit auch die Kon-
tingenz eben dieser Prozesse in den Blick genommen werden, wodurch
die Selbst- und Weltverhiltnisse in ein neues Regime kippen konnen.
Dies setzt jedoch eben jene bistabile Rahmung voraus, die darauf be-
ruht, dass der Lehrer den Schiiler tauscht, um zugleich den Prozess der

428

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TRANSGRESSION

Tduschung offenbar werden zu lassen. Es handelt sich hierbei gewisser-
mafSen um eine kiinstliche Tduschung, einen ,,artificial trick“ (Dapsance
2014, S. 181ff.), der sich weniger einer bestimmten Lehrerpersonlichkeit
verdankt, sondern vielmehr dem komplexen Setting der Belehrung — also
der kommunikativen Dynamik der Gesamtsituation.

Das transgressive crazy wisdom eines Lamas oder eines anderen spi-
rituellen Meisters ist vor diesem Hintergrund nicht per se problema-
tisch, wenngleich es immer ein brisantes Instrument bleibt. Ein kritischer
Punkt ist erst dann erreicht, wenn der Lehrer selbst Kommunikation und
Realitit zu verwechseln beginnt und die Lehrkommunikation in die ritu-
ell ungeschutzte Alltagskommunikation tiberfihrt (man denke etwa an
verborgene sexuelle Beziehungen mit Schiilern). Denn dann wiirde der
Lehrer nicht nur auf der Vorderbiihne agieren, also von institutioneller
Seite, sondern er wiirde auch auf der Hinterbihne die Spharen verwi-
schen, wodurch das Arrangement implodieren wiirde.

Spitestens hier begdnne der eigentliche Betrug am spirituellen Anlie-
gen der Schiiler, was man gegebenenfalls als Missbrauch benennen kann
und darf. Der Lehrer wiirde dann die soteriologisch wirksame Nega-
tivsprache zu verraten beginnen, also seinerseits Transzendenz mit Im-
manenz verwechseln, wodurch auch die Institution, die er symbolisiert,
diskreditiert wiirde. Religion und Spiritualitat, dies ldsst sich gerade an
solchen Fillen lernen, setzt immer ein komplexes Arrangement von Ein-
sicht, Zweifel, Glauben und getduscht-werden-Wollen voraus.??° Eine
Soziologie der Spiritualitdt kann hier zur Aufklarung beitragen, ohne
zugleich das Anliegen der spirituellen Schulung selbst in Frage zu stellen.

Was jeweils als legitime oder illegitime Transgression empfunden, er-
fahren und bewertet wird, lasst sich wiederum nicht regulistisch, d. h.
aufgrund formaler Kriterien entscheiden, sondern erschliefst sich erst aus
einer systemischen Betrachtung, die das Arrangement des spirituellen Trai-
nings in ihrer jeweiligen kulturellen Einbettung in den Blick nimmt. Auf
der einen Seite wird die buddhistische Schulung, wie jede Sozialisation, die
auf eine Habitustransformation zielt, transgressive Elemente beinhalten.

Da die buddhistische Praxis jedoch von ihrem Eigenanspruch her nicht
auf Unterwerfung zielt, sondern auf Ermachtigung zu hoherer innerer
Freiheit — also auf Subjektivierung —, ist die Frage der Wiirde und der
wechselseitigen personalen Achtung auf der anderen Seite unmittelbar in
die Lehrbeziehung eingewoben. Gerade die tantrische Lehrer-Schiiler-Be-
ziehung beruht auf der Idee, sich auf der Basis einer wechselseitigen Per-
spektiveniibernahme gegenseitig zum besseren Menschen zu ermichtigen
- ndmlich indem man sich darin tibt, einander von der ,,guten Seite* her
zu sehen, was wiederum auf die eigene Selbst- und Weltverortung riick-
wirken soll.

329 Siehe zur Vielschichtigkeit von Tduschung und Glaube in den neuen religiosen
Bewegungen auch van Eck Duymaer van Twist (2014).

429

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

»Wiirde“ und ,,Achtung® sind allerdings komplexe Begriffe, die sich
nur aus den Kontexten einer konkreten Beziechungsdynamik heraus er-
schlieffen und dementsprechend nicht essentialistisch definiert werden
konnen.33® Beziehungen wiederum sind in kulturelle Semantiken einge-
woben, die konditionieren, was in welchem Kontext als legitimer oder
illegitimer Ubergriff, als spirituelle Ermichtigung oder als Missbrauch
wahrgenommen wird.**! Wiirde und Achtung bzw. deren Verletzung las-
sen sich in spirituellen Kontexten, wie in jeder Lebenspraxis, also gerade
nicht als abstrakte Konzepte verstehen, sondern als konkrete Arrange-
ments der Okologie einer jeweils spezifischen Lebens- und Interaktions-
praxis. Sie erschliefSen sich also nicht am formalen Kritierum der Anwen-
dung oder Unterlassung eines bestimmten Verhaltens, sondern erst aus
der Systemik einer unmittelbaren Dynamik.

Achtung und Wiirde offenbaren sich darin, in einer bestimmten Wei-
se als Mensch wahrgenommen und gesehen zu werden. Die Verletzung
der Wirde zeigt sich dementsprechend nicht in einem konkreten Verhal-
ten, sondern in der Missachtung einer ethischen Grammatik, die sich aus
dem jeweiligen kulturellen Setting und den hierin integrierten Rezipro-
zitdtsregeln und -erwartungen ergibt. Erst hier entscheidet sich, ob die
Tauschung, die Zuriickweisung oder eine andere harte Intervention des

330 Um es mit Thomas Rentsch zu formulieren: ,,Denn weder liegt ein fiir allemal
fest, wie personale Achtung und Wiirde naherhin verstehbar sind (und auch in
keinem philosophischen Text!), noch wissen wir selbst jeweils schon abschlie-
8end und umfassend, was wir in den uniibersehbar vielfiltigen Lebenssituatio-
nen unter Personalitit und Wiirde jeweils verstehen und verstehen werden. Wir
finden dies selbst erst, auf unsicheren und unsicherbaren Pfaden, verwoben mit
unseren sonstigen Lebenserfahrungen, inmitten unserer Verwendungspraxis her-
aus. (Denken wird z.B. an ,Freundschaft‘ und ,Liebe‘!) Wir sind, wie auch sonst,
auf das Urteil der anderen angewiesen, um eigene Urteilsfahigkeit zu entwickeln.
Es gehort zu unserem ethischen Sprachspiel, daf§ die Gebriuche hier nicht fest-
gelegt sind. Die gesamte Ethik- und Religionsgeschichte zeigt dies ja. In alten
Lebensformen kamen Wiirde und dhnliche Pradikate z.B. nur den Goéttern und
den Konigen zu. Die Grammatik ist nicht determiniert; sie steht der Interpreta-
tion, der Deutung offen. Aber die ethische Grammatik ist mitnichten beliebig,
subjektiv, relativ. Sie ist so mit unseren Titigkeiten und Selbstverstindnissen ver-
bunden, daf§ im Zweifelsfall iber Gegenbeispiele zu menschlichem, humanem
Verhalten kein Zweifel herrscht. Unsere Gebrauche von ,menschlich’, ,Achtung®,
,Wiirde* sind so mit reziproken Erwartungshaltungen verbunden, daf§ sich ihre
praktische GewifSheit auch im Vertrauen zeigt, mit dem wir ihnen gemaf§ han-
deln. Dementsprechend zeigt die ethische Grammatik der Missachtung, der Ver-
letzung und der Schuld in ihrer intersubjektiven Geltung, daf$ hier von Beliebig-
keit und Relativismus keine Rede sein kann.“ (Rentsch 2000, S. 362f.)

331 Im Falle der interkulturellen Begegnung von Lehrern und Schiilern zeigt sich
nochmals eine besondere Dynamik, da hier unterschiedliche kulturelle Erwar-
tungen in Hinblick auf die Frage, wem welche Achtung und Wiirde gebiihrt,
bestehen. Man denke etwa an die untergeordnete Stellung von Frauen in der
traditionalen tibetischen Gesellschaft (vgl. Campbell 1996).

430

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TRANSGRESSION

Lehrers als ,,geschicktes Mittel“ anzusehen ist, das den Schiiler auf den
richtigen Weg fithren kann, oder ob sie niederen Motiven zuzurechnen ist.

Es liegt in der Natur der Sache, dass solche Prozesse allein aufgrund
der Komplexitit ihrer Dynamik so subtil gelagert sind, dass die Diffe-
renz von Gebrauch und Missbrauch selbst eine Unbestimmtheitsstel-
le darstellt. Deshalb konnen keine allgemeingtltigen Regeln formuliert
werden, an welchem Punkt die legitime Trangression aufhort und die
illegitime anfangt. Dies schmilert jedoch nicht die Bedeutung dieser Un-
terscheidung, denn es geht hierbei um den alles entscheidenden qualitati-
ven Sprung, ob und wann Vertrauen in Misstrauen umschlagt. Innerhalb
des intersubjektiven Geltungsbereiches herrscht damit weder Beliebigkeit
noch Relativitit in Bezug auf die Frage, was Wiirde ist. Insbesondere fiir
den existenziell engagierten Praktizierenden geht es gerade hier um alles.

Aus dem Interview mit Lama Ole Nydahl zur Rolle von Vertrauen in
der Lehrer-Schiiler-Beziehung:

Interviewer: ,Ah und jetzt/ was ich jetzt eigentlich nicht erwartet hab, da
wir hatten die Geschichte mit Sogyal Rinpoche und Rigpa und da taucht
teilweise sowas Paralysierendes auf weil die teilweise diese Affire, weil
das im Geheimen bleibt, also so mit der Sexualitit. Da wird nicht driiber
gesprochen mit den Dakinis?“

Ole Nydabhl: ,,Ja. Das war peinlich [...]“

Interviewer: ,Ah und da// und das merke ich irgendwie, wo ein Leiden ist
bei den Drop-outs, woll? Wo die teilweise ja, wenn die sechs, sieben, acht
Jahre da sind, weil sie auf den Lama meditieren, also dann (Nydahl: Hm.)
tantrische Meditation auf den Lama. Und dann aber/ er ja selber nicht da
driiber spricht, also er sagt das ist ja geheim. Keiner spricht dadriiber, und
dann sagen selbst die langen Mitarbeiter: Es ist/ Hilfe, Hilfe, da wir sind,
also da k- da, das konnen die sich nicht aneignen als ein Teil. Also. [...]“

Ole Nydabl: ,Nein, ich denke mit/ Also die meisten, die meisten Kultu-
ren haben sexuelle Tabus und so weiter. Das ist wohl erst unsere (schmun-
zelnd, fast lachend) Generation, unser Teil von (Interviewer: Ja.) der Welt,
der das nicht hat, nicht? Aber alle anderen haben es, nicht? Und die Leu-
te werden oft mehr geehrt fir das, was sie nicht tun, als fur das, was sie
gut tun, nicht? (Interviewer: Hm-hm, hm-hm.) Und so weiter, nicht? Und
das ist halt so. Nee, das war peinlich mit ihnen, aber das Peinliche war
nicht, dass ein paar Damen ihn besucht haben, das Peinliche war, dass er
sie schlecht behandelt hat (lacht) das geht nicht. Das geht nicht, man kann
da sein, nicht? Aber man muss nett sein, nicht? Man kann nicht die Leu-
te unterdriicken und mal etwas versprechen und dann was wegnehmen
und sowas. Denn das ist, das kann man nicht und das ist einfach, was/ ja
das ist, was da passiert ist. Ich hab es gelesen, also die, die Texte da und
habe gesagt (macht ein Pfeifgerdusch). Ja ich kenne ihn. Ich kennte ihn

431

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

seit den ersten Tagen, ich kenn ihn von den sechziger Jahren (Interviewer:
Hm-hm.) und so weiter, nicht? [...]“

Interviewer: ,,Also, was ich faszinierend finde, also fiir mich, ich habe ja
selber bei ihm mal ein paar Kurse gemacht, also die Lehren fand ich ja fas-
zinierend. Also dass das einfach einerseits die Kurse konnen ja sehr viel bei
einem bewegen, also und deswegen finde ich es ja eher tragisch.“

Ole Nydhal: ,,Ja es ist tragisch.
Interviewer: ,Das ist ja das Tragische.*
Ole Nydhal: ,Es ist tragisch.

Interviewer: ,,Weil auch die Leute sagen selber auch ih einerseits fithr/ spii-
re ich, dass ich was sehr, sehr Wertvolles bekommen habe, aber jetzt weifs
ich iberhaupt nicht mehr, wie ich damit umgehen kann.“

IV.4 Kulturalisierung der Leere

Unsere Untersuchungen lassen deutlich werden, dass die buddhistischen
Pfade der von uns untersuchten Schulen strukturlogisch nicht unbedingt
auf Regression in eine ozeanische Extase hin ausgelegt sind, sondern zu-
mindest ihrem Anspruch nach an Subjektivierung orientiert sind, d. h.
an der Entwicklung der Fihigkeit, die Krisenhaftigkeit der eigenen Le-
benspraxis als Ressource annehmen zu konnen.

Neben dem Ensemble des Widerspruchs von Erleuchtung und dem
Problemfeld der Transgression innerhalb der Lehrer-Schiiler-Beziehung
tritt damit ein weiteres Paradoxon auf — die Routinisierung der Krise
innerhalb organisierter Schulungsinstitutionen. Alle untersuchten Schu-
len bieten gleichsam vorformatierte Programme an, die auf das Unbe-
stimmte verweisen. Dies kann innerhalb des Lehrsystems wieder reflek-
tiert werden, etwa indem darauf aufmerksam gemacht wird, dass es
sich bei dem Gesagten und Eingetibten nur um geschickte Mittel han-
delt, dass man hier also positivsprachlich nicht weiterkommt, wodurch
umso mehr auf die negativsprachliche Dimension der Lehren und der
Praxis verwiesen wird.

Zusammenfassend ist also festzustellen, dass die buddhistischen Lehr-
methoden in erheblichem Maf3e standardisiert sind, ebenso wie die Leh-
ren bereits seit Jahrhunderten kanonisiert sind. Wie in jeder Organisa-
tion treten auch in buddhistischen Schulen Personalprobleme auf. Wer
hier Mitglied ist und mitmacht, braucht nicht unbedingt alle Aspekte des
soteriologischen Pfades zu verstehen. Auch bei herausragenden Funk-
tionstragern wird die fundamentale Differenz zwischen Kommunika-
tion und Psyche virulent, denn Kommunikation hat keinen Durchgriff
auf die Psyche, was wiederum die Kommunikation schiitzt, denn das,

432

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

was die Lehren sagen, braucht (und kann) nicht am Verhalten konkre-
ter Menschen — und noch weniger an ihrem Erleben — tiberpriift werden.

Aus diesem Grunde greift die bereits an verschiedener Stelle referier-
te Kritik von Robert Sharf am westlichen Buddhismus zu kurz (Sharf
1995). Auch wenn der Buddhismus in den traditionalen Lindern uiber-
wiegend in Form ritueller und religioser Praktiken Verbreitung findet,
verschwindet hiermit nicht das Potential einer soteriologischen Negativ-
sprache, die jederzeit und an jedem Ort — und deshalb auch im Westen
— ein menschliches Bewusstsein affizieren kann, das an sich selbst leidet.
Auch wenn die ernsthafte Suche nach Erleuchtung nicht fiir jeden Men-
schen attraktiv ist, heifSst dies nicht, dass die buddhistischen Lehren nicht
genau so verstanden werden konnen — und in Hinblick auf ihre inhiren-
te Semantik auch verstanden werden miissen.

Es wire allerdings ein Missverstandnis, Erleuchtung als konkrete, po-
sitiv charakterisierbare Erfahrungsqualitit zu beschreiben. Denn zum ei-
nen geschieht dies auch innerhalb der einschligigen Lehren nicht und
zum anderen wiirde der Versuch einer solchen Beschreibung das eigentli-
che soteriologische Programm der buddhistischen Lehren konterkarieren.
Schliefslich ist hier explizit nicht das Ziel, einen bestimmten Zustand zu
erlangen. Die tiefgriindigere Bedeutung der Lehren besteht vielmehr dar-
in, eine besondere Form der Koppelung bzw. Verschrankung von Psyche
und Kommunikation zu erreichen, woraufhin existenzielle Krisen eine
andere, vom Common Sense radikal abweichende Bedeutung gewinnen.

Man mag einen Meditationskurs oder den Vortrag eines Meditations-
meisters besuchen, weil man etwas Neues erleben mochte, sich nach ei-
ner neuen Ekstase sehnt oder die Begegnung mit asiatischer Religiositit
derzeit angesagt ist, man also im Sinne einer Kultur des ,,expressiven In-
dividualismus“ (Taylor 2002) neben anderen Formen populdrer Spiri-
tualitdt auch ein wenig Buddhismus mitnehmen mochte. All dies erklart
jedoch kaum die Hingabe, die Ernsthaftigkeit und das existenzielle En-
gagement, mithin die spirituelle Verzweiflung, welche insbesondere bei
Adepten zu beobachten ist, die sich langerfristig einem buddhistischen
Pfad verpflichtet haben.

Eine Soziologie der Spiritualitit hat die soteriologische Sehnsucht sowie
die Besonderheit der hier gegebenen Antworten zu beriicksichtigen. Sie
hat — nicht zuletzt auf Basis von Fallrekonstruktionen — zu verstehen, dass
die Suche nach Spiritualitat nicht im Widerspruch zu einem aufgeklarten
Bewusstsein steht, sondern einer besonderen anthropologischen Lagerung
geschuldet ist, namlich der Moglichkeit, dass es insbesondere bei hoch-
gradig individualisierten und subjektivierten Menschen immer wieder zu
ernsthaften Erschiitterungen der Seele kommen kann. Denn gerade die Be-
ziehungen, die die menschliche Individualitit und damit auch das Erleben
der eigenen Subjektivitit konstituieren und ermoglichen, sind per se fragil.

433

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Das eigentliche Bezugsproblem von Spiritualitit offenbart sich damit
also nicht in der Frage, ob man aus Griinden wissenschaftlicher Ver-
nunft oder sonstiger Wahrheitsanspriiche die Elemente einer spezifischen
religiosen Kosmologie glauben kann. Es liegt vielmehr in der besonde-
ren Poesie negativsprachlicher Kommunikationsangebote, die auch dort
Trost und Frieden spenden konnen, wo es aus Griinden einer zweiwer-
tig verfassten Logik — die das Negative und Todlose nicht kennt — kei-
nen Trost geben kann.

In diesem Sinne ist auch Latour zuzustimmen, wenn er den Modus
bzw. die Existenzweise des Religiosen nicht in der Referenz des Glaubens
sieht, also festellt, dass die Wahrheitsanspriche der Inhalte des Glau-
bens nicht von Belang sind. Die Inhalte der religiosen Praxen konnen auf
nichts verweisen und brauchen es auch nicht. Vielmehr definieren die
» Wesen“ des Glaubens eine ,,Subsistenz, die sich auf keinerlei Substanz
stutzt* (Latour 2014, S. 409). Sie entfalten ihre Kraft und Wirkung al-
lein im Imaginativen. Sie konnen gerade deshalb die Wunden der Seele
heilen, weil sie sich — wie die Seele selbst — imaginidren Werten verdan-
ken. Das paradigmatische Beispiel fiir solche Prozesse sind ,,Liebesbezie-
hungen® und ihre ,,Krisen“ (ebd.). Denn gerade in der Liebe geht es um
jene Form der Subjektivierung, die darauf beruht, sich einer ebenso we-
nig begreifbaren wie beherrschbaren Alteritit auszuliefern, die einen zu-
gleich ermachtigen wie auch zerstoren, einen also zu hochster Subjekti-
vitdt erheben wie auch in Verzweiflung und Einsamkeit stiirzen kann.?3?

Entsprechend konnten Religiositit und Spiritualitit als besondere For-
men von Poesie angesehen werden, mittels der es gelingen kann, die oben
benannten Verletzungen einzufangen und zu transformieren und zwar auf
der Ebene eines Symbolprozesses, welcher zugleich den Leib beriihrt, und
dadurch dem Sinnlosen eine im wahrsten Sinne des Wortes berithrende
Sinnlichkeit zu geben vermag, also das Nichts aus der destruktiven, depres-
siven Leere wieder in Communitas und Heiligkeit tiberfiihren kann.

An dieser Stelle finden viele der Kapitel dieses Buches zueinander. Wir
begegnen mit Tugendhat einer anthropologischen Lagerung, entspre-
chend der das Selbstverhaltnis eines Menschen umso problematischer
sein muss, je individuierter und reflektierter dieser ist. Ebenso erscheint
es aus praxistheoretischer Perspektive, insbesondere vor dem Hinter-
grund einer leiborientierten Phinomenologie kaum mehr fraglich, dass
selbst Prozesse, die das Selbstkonzept und die Selbstwahrnehmung be-
treffen, hochgradig durch kommunikative Vorginge formatiert werden.
Leistung, Selbstwert und soziale Stellung sind in hohem MafSe abhingig
von den symbolischen Bewertungen durch Andere.

332 Um es mit der Poesie von Emmanuel Lévinas auszudricken: ,,Die Liebe ist
nicht eine Moglichkeit, sie verdankt sich nicht unserer Initiative, sie ist ohne
Grund, sie iiberfillt uns und verwundet uns und dennoch tiberlebt in ihr das
Ich.“ (Lévinas 1984, S. 59; Hervorhebung im Original)

434

14.01.2026, 16:07:12 i —


https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

Was man ist, liegt nicht (nur) in einem selbst, sondern ergibt sich vor
allem aus den kommunikativen Netzwerken, in die man eingebunden ist.
Denn tiber diese werden jene symbolischen Welten aktualisiert, die ei-
ner sozialen Identitit Status und Rolle zuweisen und — und dies ist ent-
scheidend — auch das individuelle Empfinden in Hinblick auf die hiermit
verbundenen Wertigkeiten und damit die psychologische oder persona-
le Identitdt bestimmen.

Das (personale) Selbst kann nicht unabhingig von seiner jeweiligen
sozialen Situiertheit gesehen werden. Im Extremfall starker sozialer De-
privation kann gar die Koharenz dessen, was als Alltagsselbst erlebt
wird, vollkommen zerfallen.?3

Ein von seiner sozialen, semantischen und kulturellen Einbettung iso-
lierbares Selbst ldsst sich also nirgendwo finden. Was wir stattdessen
vorfinden, ist eine konditionierte Koproduktion von Kérper, Psyche und
Kommunikation, aus deren semantischen, senso-motorischen und psy-
chischen Flissen sich das uns vertraute Ich gleichsam als Blase ausstiilpt.
Das, was wir tiblicherweise mit unserem ,,Ich“ verbinden, ist aus dieser
Perspektive nichts anderes als ein Sprachspiel, das wir aufgrund unserer
kulturellen Pragung so und nicht anders zu spielen gewohnt sind. Ent-
lang der Spielregeln attribuiert man sich ein Selbst und hat entsprechend
einen Grund zu nennen, warum man eben so und nicht anders handelt.?**

Aus der Innenperspektive handelt es sich hier weiterhin um eine ge-
fiihlte und existenziell unhintergehbare Realitit, die aber, sobald sie als
Bewusstsein die Bedingungen ihrer Entstehung erahnt, ihre korperliche
und kulturelle Verbindung spiiren kann. Damit schliefSen wir wieder an
die Phinomenologie Merleau-Pontys an und interessanterweise auch an
die romantische Seelenvorstellung. Nach dieser kann die Seele gerade
nicht auf die mit dem Ich-Bewusstsein assoziierte Rationalitit reduziert
werden, weil sie eine unbewusste Tiefendimension besitzt, in der sowohl
die biologische als auch die kulturelle Natur in leiblicher Erfahrung ver-
bunden sind und in der Erfahrung des Einsseins mit sich selbst und mit
der Natur empfunden werden konnen.

Hiermit bekommt auch das, was Martin Heidegger als ,,Seinsverges-
senheit“ bezeichnet (Heidegger 2006 [1926]), eine aktuelle Bedeutung.
Wenn sich unser Dasein als entkorperlichtes und beziehungsfremdes Ich
verdinglicht, entgeht ihm seine eigentliche existenzielle Bedingung, nim-
lich die Prozesshaftigkeit in den Netzwerken seines Lebens. Das eigentli-
che Selbstseinkonnen bleibt, wenngleich so nahe, verdeckt. In Anlehnung

333 Siehe hierzu etwa die Schilderung des Entfiihrungsopfers Jan Philipp Reemts-
ma, ,,Im Keller (Reemtsma 1998).

334 Das neue Forschungsgebiet der cultural neuroscience kann aufzeigen, dass die
jeweiligen Formen und Weisen der Attribution — und damit auch das hieraus
resultierende Erleben — selbst wiederum als kulturell formatiert zu sehen sind.
Siehe etwa Han/Northoff (2008; 2009).

435

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

an Peter Fuchs konnte man sagen, dass die Seele hier verdunkelt bleibt,
da das Selbst ein Unjekt tst, also kein Sein hat, sondern nur relational als
Prozess sukzessiver Unterscheidungen einer bedingten Entstehung zu be-
greifen ist (Fuchs 2010). Dies zu verstehen kann aber auf Basis der kultu-
rell antrainierten Vernunft einer vermeintlich rationalen Gesellschaft, die
nolens volens in der Subjekt-Objekt-Dichotomie gefangen bleibt und da-
mit das verdinglichte Ich-Selbst reifiziert, nicht ohne weiteres gelingen.33

Die buddhistischen Lehren erscheinen dem westlichen Menschen gera-
de deshalb attraktiv, weil sie es erlauben, die Beziehung zwischen Welt-
haftigkeit und Weltlosigkeit in einer Weise zu rekonfigurieren, dass die
Wiederaneignung einer sinnlichen Immanenz moglich wird, ohne dabei
der negativen Seite der Welt, der immer auch maoglichen Dekonstrukti-
on von Sinn in Leere und Bedeutungslosigkeit ausweichen zu miissen (s.
hierzu auch Varela et al. 1992). Sie fithren in eine korperorientierte Spi-
ritualitit, in der die Selbst- und Weltverhaltnisse als leiblich empfunde-
nes Beziehungsnetzwerk erfahren werden. Dadurch kann die Sinnfrage
in den Hintergrund treten, weil die Beziehung zu sich selbst —und damit
auch zur Welt — gelebt wird und deshalb nicht mehr fraglich ist.

,Ist nicht dies der Grund, warum Menschen, denen der Sinn des Le-
bens nach langen Zweifeln klar wurde, warum diese dann nicht sagen
konnten, worin dieser Sinn bestand?“ (Wittgenstein 1990, Proposition
6.521), scheint in Wittgensteins Worten die Losung dieser existenziellen
Frage zu sein, auf die es keine sprachlich formulierbare Antwort geben
kann. Der Weg dorthin fihrt durch das Absurde im Sinne von Camus,
namlich dorthin, wo die ,, Vorstellung ,ich bin‘, meine Art zu handeln, als
hitte alles einen Sinn (selbst wenn ich gelegentlich sage, dass nichts Sinn
habe)“ durch ,,die Absurditit eines moglichen Todes auf eine schwindel-
erregende Weise Liigen gestraft“ wird (Camus 20713, S. 70).

Mit William James sind die buddhistischen Lehren dementsprechend
als Heilskonzeption anzusehen, die im Sinne der Zweimalgeborenen (s.
Kap. II.1) - sofern der Weg konsequent beschritten wird — durch die exis-
tenzielle Depression fuhrt. Die hieraus erwachsende Heiligkeit ist nicht

335 Wihrend es in der Romantik noch gang und gibe war, vom Gefiihl der Einheit
zu schwirmen, fehlt der gegenwirtigen Gesellschaft schlichtweg die Sprache
spirituellen Erlebens. Heidegger radikalisierte diesen Befund spater bekannt-
lich als ,,Seinsverlassenheit“, um hiermit zu pointieren, dass es nicht das bereits
entfremdete ,,Ich“ sein kann, das sich dem Sein zu- oder abwendet, sondern
dass das Sein sich nur aus sich selbst heraus ereignen kann. Um in unserem
Bild zu bleiben: Die betroffenen Menschen erleiden gewissermafSen einen See-
lenverlust, weil sich ihnen das Sein nicht mehr offenbart. Oder anders formu-
liert: Gefangen in den neurotischen Gefiithlen und Konstrukten der Spaltung
des expressiven Individualismus ist es nicht mehr moglich, das Sein zu fiihlen.
Die Seele bleibt flach, wenngleich die Ahnung und das Bediirfnis nach Tiefe —
oder einfach nur nach Leben — bleibt (Heidegger 1949).

436

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

die eines abgeklarten himmlischen Gefildes, sondern die eines Mitgefiihls,
das um die Tiefen und Abgriinde der Seele aus gelebter Erfahrung weifs.

Als Religion ohne Gott bieten die buddhistischen Lehren dabei — mit
Ausnahme des tibetischen Buddhismus — nur bedingt eine Projektionsfla-
che fur personalisierbare Erlosungsfiguren. Selbst Buddha ist hier letzt-
lich nur Inspiration, nicht jedoch ein Ort oder Ruhepol, an dem sich
dauerhaft verweilen liefSe. Die eigentliche Vision, die die buddhistischen
Schulen anbieten, besteht vielmehr in einer soteriologischen Option, die
man mit ,,Nachhausekommen im Sein ohne Sinn“ umschreiben konn-
te (Vogd 2014b, S. 175ff.). Diese Riickkehr ist nur als Praxis moglich —
und zwar als gemeinschaftliche Praxis, innerhalb der sich in Form der
Institutionen einer spirituellen Gemeinschaft eben diese Praxis reprodu-
zieren kann. Damit das Nichts nicht einfach nur Nichts ist, bedarf es ei-
ner kommunikativ stabilisierten Negativsprache, die wiederum ihr sote-
riologisches Potential nur dann entfalten kann, wenn sie in eine Kultur
uberfithrt wird, die die implizite Bedeutung der hiermit verbundenen so-
teriologischen Vision als Praxis wirklich werden lasst.

Interview mit einer Vipassana-Lebrerin, die seit 10 Jahren Kurse in der
Tradition von Goenka anleitet.

»Mein erster Kurs [...] 1990 [...] ich war 36 [...] und ich kam aus dem Kurs
raus eigentlich mit einer richtigen Depression, ist ja auch kein Wunder. Ich
hatte auch nichts dariiber angegeben, dass ich eigentlich depressiv war. Ich
hatte sogar vor dem Kurs/ ach so, das misste ich jetzt auch noch kurz da-
zwischen schalten, eine Therapie angefangen [...] Ich hatte aber ganz star-
ke/ also ich kam nach Hause und fand das ganze Leben sinnlos, ich wiir-
de sagen, die Depression ist da so richtig aufgebrochen. [...] Ich kam dann
aus dieser Depression und ich wiirde sagen, es hat sicherlich ein halbes
Jahr gedauert, aber es ging doch immer weiter. Und dann kamen eben die
Momente auch/ also ich habe 3 Jahre keinen Kurs mehr gemacht. Und ich
habe einen 3-Tage-Kurs gemacht, der war ganz schrecklich. Da konnte ich
mich tiberhaupt nicht (schmunzelt) konzentrieren, mir tat alles weh. Und
ich hatte auch schon gedacht, das ist einfach nichts, das Vipassana, weil ich
las die Biicher, ich hatte ,The Art of Living*, alles machte Sinn, ich konnte
nur nicht praktizieren, ich hatte auch nicht die Disziplin.

Und dann bin ich aber noch mal/ es war irgendwie der Stolz, also es liefs
mich nicht mehr los. Ich kann auch gar nicht beschreiben, was es war.
Ich wusste, ich muss da noch mal hin, ich will es wenigstens noch einmal
probieren. Drei Jahre spiter habe ich dann einen 1o-Tage-Kurs gemacht,
der war auch nicht einfach. Aber irgendwie habe ich gedacht, da ist was
dran. Also dieses Mal konnte ich mit den Sachen schon besser umgehen,
also wusste auch mit dem Schmerz und so und ich wollte auch die Vor-
trage alle mal wieder horen. [...] Dann habe ich mich wieder angemeldet
und ich wollte eigentlich den Kurs auch noch mal sitzen [...] und ausge-
rechnet wie ich da hinkomme, sagen sie, sie haben nicht genug Server und

437

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

konntest du nicht in der Kiiche arbeiten? Und die Kiiche damals, das war
so ein kleiner Kabuff, das war also anstrengende Arbeit und das ro Tage
lang, eigentlich auch nur mit versagenden Geriten gekimpft, mit Uber-
schwemmungen, mit ich weifS nicht was, aber ein beherztes, gut gelauntes
Kiichen-Team, das sich allen Widerwartigkeiten in den Weg gestellt hat
oder sie bewiltigt hat. Ich war nach dem Kurs so beseelt, also ich wusste
einfach nach dem Kurs, habe ich gesagt, das ist das, was ich im Leben ma-
chen will. (Schweigen — weint sehr leise) [...]

Und ich kann nicht sagen, ich bin der gliicklichste Mensch der Welt, also
ich habe meine Zweifel noch immer. Irgendwas ist da, was man gar nicht
so/ was man/ ich denke, im Moment fiihle ich mich eigentlich/ war es Sene-
ca, der gesagt hat, ich weifs, dass ich nichts weifs. Trotzdem weif$ man eben
doch irgendwas. Also ich bin kein/ (lacht) Ja, also das war schon/ da kam
dieser Moment, wo ich so dachte, das mochte ich eigentlich/ ich bin jetzt
an dem Punkt angekommen, wo ich zumindest weifs, was ich im Leben
machen will. Also jetzt habe ich endlich den Punkt gefunden, das moch-
te ich eigentlich machen. War natiirlich sofort der Realititsmoment, man
wird nicht dafiir bezahlt. [...] Aber der erste Service-Kurs, da wusste ich
einfach, jetzt bin ich an irgendwas angekommen. Also das ist das einfach,
was ich jetzt mache.“

Wie die jeweilige Ubersetzung in Kultur vonstattengeht und in welchen
Praxen sie zum Ausdruck kommt, ist eine andere Frage, auf die die ver-
schiedenen buddhistischen Schulen unterschiedliche, in Form und Inhalt
voneinander abweichende Antworten geben. In der Phowa-Praxis, wie
sie im Diamantweg-Buddhismus praktiziert wird, bringt die sogenann-
te Praxis des bewussten Sterbens den Tod zwar nicht zum Verschwin-
den, lasst die Befreiung aber in gemeinschaftlich vollzogener Praxis als
geftihlte symbolische Praxis real werden. In der Dramaturgie des Ritual-
vollzugs verschmelzen Vision und Wirklichkeit, das Imaginire einer nur
negativsprachlich konzeptualisierbaren Transzendenz verbindet sich mit
der Immanenz von Gefiihlen und sichtbaren Zeichen, die den Zweifel in
den Hintergrund riickt.

Im S616-Zen liegt der Eigenwert der Praxis demgegeniiber im ,,nur Sit-
zen“ als einer Praxis, in der Schmerz nur noch als Schmerz wahrgenom-
men wird, wodurch er seinen Stachel verliert. Dariiber hinaus verkor-
pert diese Praxis im Loslassen des Widerstandes die Uberwindung des
eigenen Egos. Im Rinzai-Zen findet die soteriologische Vision des Bud-
dhismus dahingegen eine etwas andere Verkorperung. Sie entfaltet sich
im Ankdmpfen gegen die Paradoxien der Koan-Praxis und die hiermit
einhergehende ebenso paradox gelagerte Lehrer-Schiiler-Beziehung, wel-
che ihre (Er-)Losung nur im authentischen Riickzug in die unmittelbare
Lebenspraxis finden kann, die wiederum in der Meditation empfunden
und reproduziert werden kann.

438

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

In der Vipassana-Meditation wird die Reflexion der Veranderlichkeit
selbst zur transzendierenden Praxis, mittels der es gelingen kann, sich
jenseits von Schuld, Ohnmacht, Gier, Sehnsucht und Verzweiflung die
eigene Leiblichkeit wieder anzueignen. Auch hier entsteht — wie in der
Zen-Praxis — als Eigenwert eine Subjektivitit der unmittelbaren Priasenz,
die in einen starken Selbst- und Weltbezug miindet, ohne dabei den Pro-
jektionen (falscher) Hoffnungen und Befiirchtungen ausgeliefert zu sein.
Der meditative Riickzug fuhrt also nicht zum Weltverlust, sondern im
Gegenteil zur Wiederaneignung der Selbst- und Welthaftigkeit.

Auch hierbei handelt es sich um eine soziale Praxis und zwar nicht nur
in Hinblick auf die sprachliche Kommunikation, sondern vor allem in
Hinblick auf die vorsprachlichen Prozesse der mimetischen Identifika-
tion. Selbst das Schweigen wihrend des stillen meditativen Sitzens darf
deshalb — wie bereits gesagt — keineswegs als sozialfreier Raum verstan-
den werden, da sich die schweigenden Praktizierenden sehr wohl in Hin-
blick auf ihre leiblichen Ausdrucksformen und die soziale Hierarchie in-
nerhalb des jeweiligen Schulungssystems wahrnehmen und aufeinander
beziehen.?3¢ Das, was in diesem Rahmen als Stille, Frieden und Qualitit
der Befreiung erlebt und empfunden wird, verdankt sich dementspre-
chend weniger dem solipsistischen Riickzug in die eigene Ego-Monade,
sondern einem Netzwerk leiblicher Spiegelungen, die bestimmte Haltun-
gen und Erfahrungsmoglichkeiten evozieren und stabilisieren.

In diesem Netzwerk treten nicht zuletzt auch affektuelle Prozesse bzw.
die Haltungen zu diesen Prozessen wechselseitig in Resonanenz zuein-
ander. In der Interaktion begegnen sich also nicht nur verschiedene Be-
wusstseine, die sich wechselseitig als unterschiedliche Reflexionszentren
reprasentieren (als ;me‘ im Sinne von Mead), sondern zugleich in- und
miteinander verwobene leibliche Prozesse, die unterhalb der reflexiven
Aneignung Haltungen und Stimmungen generieren. Man denke hier
etwa an den ,,Gruppenzwanggeist“, von dem Miriam Kraft im Interview
spricht (s. Kap. IIl.1) und der sie animiert, sich weiterhin den schmerz-
haften physischen und psychischen Prozessen zu stellen, die wihrend
des Kurses auftreten, oder aber das Gefiihl der erhabenen Stille, das im
rituellen Kontext der schweigenden Mahlzeiten wihrend eines Zen-Re-
treats erfahren werden kann.

Eine besondere Rolle spielt dabei das Lehrer-Schiiler-Verhiltnis, dem
ein gesondertes Kapitel gewidmet wurde, wobei insbesondere das Pro-
blemfeld der Transgression beleuchtet wurde. An dieser Stelle wird je-
doch noch eine weitere Bedeutungsdimension dieser Beziehung sichtbar.
Denn wenn wir die spirituelle Suche, die viele existentiell engagierte Ad-
epten des westlichen Buddhismus antreibt, immer auch als Sich-mit-sich-
selbst-nicht-im-Einklang-Empfinden begreifen, treten Lehrer — ob in der

336 Hier nochmals der Verweis auf die Studien von Pagis (2014).

439

14.01.2026, 16:07:12 i —


https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

schwicheren Variante des primus inter pares oder in der starken Varian-
te der heiligen Identifikationsfigur — als Mittler in Erscheinung, die zei-
gen, wie ein Mensch trotz all seiner Unvollkommenbheit in der buddhis-
tischen Praxis zu sich selbst kommen kann.

Die Ruckfuhrung aus der Seinsverlassenheit geschieht hier also gleich-
sam dadurch, dass Unvollkommenheit mit Unvollkommenheit beant-
wortet wird, um hierdurch in mimetischer Identifikation zu den Bedin-
gungen des eigenen Daseins zurilickzufinden, also gewissermafSen tiber
die Beziehung mit dem signifikanten Anderen die eigene Authentizitit
zuriickzugewinnen. Es liegt auf der Hand, dass dieser Prozess dufSerst
fragil ist, denn er pendelt auf Seiten beider Beteiligter um die Pole der
Inferioritdt und Superioritat.

Der Lehrer, von der Uberhéhung durch seine Schiiler geschmeichelt,
kann geneigt sein, seine Stellung emotional oder auch in anderer Hin-
sicht zu missbrauchen. Gerade hierdurch wiirde er mit seinem Scheitern
konfrontiert werden, das — sofern es offenbar wird — zu einer radikalen
Abwertung seiner Stellung innerhalb der buddhistischen Institutionen
fithren konnte. Der Schiiler wiederum mag sich in seiner Projektion ge-
geniiber dem Lehrer zunichst zu sehr erniedrigen und sich spater, sobald
er auch die menschlichen Schwichen des Lehrers erblickt hat, von diesem
in einem Gefiihl der eigenen spirituellen Uberlegenheit abwenden. Dabei
wiirde er aber die eigentliche Pointe des buddhistischen Pfades verpassen,
namlich dass es gar nicht um das Erreichen tibermenschlicher Ziele geht.

Sofern die Lehrer-Schiiler-Beziehung produktiv ist, wird sie darin
miinden, Fragilitat mit Fragilitit zu beantworten, also darin, den Zwei-
fel an sich selbst und an dem Anderen produktiv werden zu lassen, in-
dem er als Hinweis genommen wird, die authentische menschliche Be-
gegnung in den Vordergrund zu stellen und die Rollenprojektionen zu
vergessen. Dies zeigt sich wiederum in einem Habitus von Bescheiden-
heit, der seinerseits wieder instruktiv wird. Der Zen-Meister mag etwa
darauf hinweisen, dass auch er sich in den allermeisten Fallen nicht gut
konzentrieren kann, womit er zugleich markiert, dass es hierauf eigent-
lich nicht ankommt. Mit seiner Haltung zeigt er aber ebenso, dass er
diesbeziiglich mit sich selbst im Reinen ist, dass er seine menschlichen
Unzuldnglichkeiten also nicht als Widerspruch zur eigenen Buddhanatur
sieht (vgl. die Fallbeschreibung Martin Sloterdijk in Kap. IIL.6).

Fragilitit durch Fragilitit balancieren zu konnen, setzt allerdings ein
besonderes Wissen um angemessene Balancen voraus, um die Moglich-
keit der Spiegelung von Natiirlichkeit in Natiirlichkeit nicht zu gefahrden.

Die authentische Begegnung zwischen Lehrer und Schiiler ist eher in
einem Setting moglich, das zeitlich begrenzt ist und aus dem keine weite-
ren sozialen Konsequenzen erwachsen. Solche Arrangements funktionie-
ren insbesondere dann, wenn es institutionell moglich ist, einander nahe-
zukommen unter der Voraussetzung, dass man sich anschlieffend wieder

440

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

unproblematisch voneinander entfernen kann. Die Lehrer-Schiiler-Be-
ziehung kann also leichter produktiv werden, wenn sie im Vergleich zu
anderen Interaktionsformen wie Freundschaft, Arbeit und Familie auf-
grund ihrer institutionellen Rahmung handlungs- und beziehungsentla-
stet ist. Je transgressiver die Didaktik der Belehrung angelegt ist, umso
mehr bedarf es einer Rahmung, die die Unterscheidung zwischen Vor-
der- und Hinterbithne deutlich macht, in der also festgelegt ist, in wel-
chem Kontext ein Lehrer auch die mit Scham besetzten Grenzen eines
Schiilers verletzten darf und wann nicht.

Damit zeichnet sich ab, dass mit der Fragilitit der Lehrer-Schiiler-Be-
ziehung immer auch die Fragilitat der Schulungsinstitution einhergeht,
zu der man Vertrauen haben muss. Gerade deshalb stehen Lehrer unter
Dauerbeobachtung hinsichtlich der Frage, welche Formen des Mensch-
lichen als solche einfach nur menschlich — und damit akzeptierbar —
sind und wann die Authentizitit der Lehren durch eine gewisse Form
der Menschlichkeit gefihrdet wird, welche die Entstehung von mensch-
licher Authentizitit behindert. Nolens volens wird der Lehrer also per-
manent auf Hypokrisie bzw. Scheinheiligkeit hin beobachtet, kann sich
also in seinem Leben den komplexen Reflexions- und Beobachtungsver-
haltnissen nicht entziehen.

Hiermit stellt sich abschlieffend nochmals die Frage nach dem Sta-
tus der Heiligkeit im Buddhismus sowie danach, was in diesem Zusam-
menhang die angestrebte Befreiung in der Praxis (der Lehrerpersonlich-
keit) bedeuten kann. In Kapitel III.3 und III.6 haben sich bereits einige
wichtige Hinweise gezeigt. Wir sind der Moglichkeit einer habituellen
Transformation begegnet, die in ein paradox anmutendes Reflexionsver-
haltnis miindet, in dem sich Welt- und Selbstverhaltnisse zugleich durch
mehr Einfachheit als auch durch hohere Komplexitit auszeichnen. Na-
turlich sein zu konnen setzt die Komplexitit einer unendlich ineinander
geschachtelten Alteritdt voraus, die sich gerade deshalb nicht so wichtig
zu nehmen braucht, weil sie in der Komplexitit der gegenwirtig geleb-
ten Beziehungen aufgeht.

Natiirlich zu sein heifdt, seine Rolle einnehmen kénnen, ohne sich da-
bei in eine Widerstandigkeit spalten zu missen, entsprechend der sich die
eigene Praxis von den narrativen Projektionen des eigenen Selbst zu sehr
ablost. Leiblichkeit und Reflexion, Vernunft und Tier finden so in einer
Praxis zueinander. Die Seinsverlassenheit, von der Heidegger spricht, ist
damit zumindest temporar aufgehoben. Ein solchermafSen informierter
Mensch verwechselt nach Girard sein Selbst nicht mehr mit den Kon-
zepten und Empfindungen, die er der Gesellschaft verdankt,**” sondern

337 Um es hier nochmals zu zitieren: ,,Ich behaupte nicht, dass es kein autonomes
Selbst gibt. Ich sage, dass die Moglichkeiten eines autonomen Selbst in irgend-
einer Weise fast immer von der mimetischen Begierde verdeckt sind.“ (Girard
1997, S. 28)

441

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

erfahrt sich selbst als Prozesshaftigkeit, ohne die hieraus erwachsenden
Reflexionsoptionen als Ich-Selbst misszuverstehen, das irgendetwas er-
reichen oder irgendwohin gelangen konnte.

Die soziologische Perspektive muss auch hier darauf hinweisen, dass
ein solchermafSen komplex konfiguriertes Selbst- und Weltverhaltnis nur
als soziale Praxis moglich ist. Um Wittgenstein zu paraphrasieren: Man
muss die Leiter hochsteigen, um sie wegwerfen zu konnen, und nach-
dem man sie weggeworfen hat, ist sie immer noch da — als eine Leiter
und nicht mehr als etwas, wodurch man zu einer hoheren Wirklichkeits-
sicht gelangen konnte. Um diese Einsicht begreifen und stabil halten zu
konnen, bedarf es wiederum anderer, die einen fiihlen lassen, dass man
nicht verriickt ist, oder zumindest zuhoren, auch wenn sie nicht verste-
hen, dass das Unaussprechliche nur als Unsinn gesagt werden kann.33$

Die hiermit erworbene Einfachheit bedarf also selbst wieder einer Pra-
xis, die sie als kulturelle Form stabilisieren und reproduzieren ldsst. An-
sonsten wiirde es sich hierbei um eine Singularitit des Bewussteins (oder
besser Nicht-Bewusstseins) handeln, die nicht erinnert, d. h. in Reflexion
tberfithrt werden kann und dementsprechend auch nicht als soteriologi-
sche Kommunikation wirksam werden konnte. Nicht zuletzt ist auch zu
lernen, die hiermit verbundenen Empfindungen als Zeichen der Befreiung
wahrzunehmen. Dies wiederum geht nur in Gemeinschaft. Allein wiirde
man wohl kaum auf die Idee kommen, den Strudel der Bodenlosigkeit des
Nichts als segensreiche Frucht auf dem spirituellen Weg wahrzunehmen.

Was den Mystiker von dem Psychotiker oder Selbstmorder unterschei-
det, ist das kommunikativ vermittelte und in menschlicher Gemeinschaft
praktizierte Wissen, dass die tiefgrindige Begegnung mit dem Absurden
nicht das Ende ist, sondern in den Beginn einer neuen, gemeinschaft-
lichen Praxis eines erfiillteren und volleren Lebens miinden kann, das
nicht mehr (so sehr) durch die unsinnige Suche nach Sinn, Selbstbesta-
tigung oder spirituellem Aufstieg oder weltlicher Anerkennung belastet
ist. Erst auf diese Weise wird die Verkorperung der Selbst- und Weltver-
haltnisse im Absurden moglich.

Mit der hiermit vorgelegten soziologischen Rekonstruktion werden
wohl zum ersten Mal die Eigendynamiken unterschiedlicher buddhis-
tischer Pfade als spirituelle Praxis verstandlich. Dies wurde moglich,
indem Kommunikation und Psyche, Erleben und Reflexion, Gemein-
schaft und Subjektivierung als konstitutive Elemente des Unterfan-
gens verstanden wurden, dem negativsprachlich fassbaren Versprechen
von Befreiung in der Praxis Ausdruck zu verleihen. Die so zum Leben

338 Das Originalzitat lautet folgendermafSen: ,,Meine Sitze erliutern dadurch, daf§
sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch
sie — auf ihnen - iiber sie hinausgestiegen ist. (Er muf$ sozusgagen die Leiter
wegwerfen, nachdem er auf ihr hochgestiegen ist.)“ (Wittgenstein 1990, Pro-
position 6.54)

442

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

erweckten buddhistischen Lehren stellen in diesem Sinne kein theoreti-
sches Weltverhaltnis dar, sie ,,artikulieren®, um es mit den Worten Tho-
mas Rentschs auszudriicken, auch ,, kein wissenschaftliches Wissen“. Sie
bilden vielmehr ,,ein primdr praktisches Welt- und Selbstverstindnis un-
bedingten Ernstes angesichts der Endlichkeit (des Todes) und angesichts
moralischer Anspriiche. (Dieser Ernst schlief3t heitere Gelassenheit aller-
dings nicht aus. Das Leichte kommt vom Schweren.)“ (Rentsch 2000, S.
203; Hervorhebungen im Original).

Die soteriologische Vision der Erleuchtung lasst sich also nicht als
theoretische Konzeption begreifen, die unabhingig von den Lebenszu-
sammenhangen besteht, in die die Beteiligten in kommunikativer Praxis
interexistenziell eingebunden sind. Auch die kleinen oder grofleren Ein-
sichten und Erleuchtungserfahrungen, von denen uns die Praktizierenden
berichten, sind dementsprechend jeweils als Ausdruck eines bestimmten,
konkreten Erlebniszusammenhangs zu verstehen. Thre Qualitit offenbart
sich in der Rekonfiguration eines konkreten Selbst- und Weltverhaltnis-
ses und in diesem Sinne sind sie ebenso von einer individuellen Lebens-
geschichte abhingig wie auch von der jeweiligen spirituellen Praxis und
Kultur, die durch die jeweilige Schule oder Tradition vorstrukturiert wird.

Die Erfahrungen der Befreiung treten deshalb gerade nicht in einer ein-
deutigen phinomenalen Erfahrungsqualitit auf — etwa in dem Sinne, wie
man rot von blau oder heif§ von kalt unterscheiden kann —, sondern vor
allem als Reflexionsverhiltnis, das sich als aufleralltagliches Seinsverhalt-
nis offenbart. Es macht Sinn, dieses Reflexionsverhiltnis mit Rentsch als
wekstatische Vernunft“ zu bezeichnen, um das AufSeralltdgliche des hier-
mit verbundenen Weltzugangs zu verdeutlichen, schliefSlich handelt es
sich um ,eine Vernunft, die empfanglich ist fur die zeitliche Endlichkeit
und Fragilitat allen Lebens, fur die Ferne und Fremdheit der Anderen als
Voraussetzung jeder Nihe, fiir die uneinholbare Tiefe jedes Individuums
und fiir die Fulle des ethisch qualifizierten Augenblicks der Einsicht und
des Versehens. Diese ekstatische Tiefendimension eignet religioser Ver-
nunft in ihren viele Jahrhunderte iiberdauernden Formen, wenn sie in
kommunikativer und meditativer Praxis kultiviert, bewufst macht und
bewufSt hilt, ihre ethischen Konsequenzen verdeutlicht, ihre Inkommen-
surabilitdt gestaltet und sie damit dennoch lebbar macht. Sie halt damit,
recht verstanden, ein BewufStsein von Unendlichkeit und Ewigkeit in-
mitten der Zeit fest, das seinerseits erst zu radikaler Kritik am Verfehlen
humanen Sinns und an den vielen mifSlingenden Formen menschlichen,
gesellschaftlichen und auch religiosen Lebens befahigt, von denen wir
taglich umgeben sind.“ (Rentsch 2000, S. 208f.)

Die Existenzweise buddhistischer Spiritualitit grindet sich also — wie
auch die Spiritualitdt der anderen Religionen — auf der Zartheit und Zer-
brechlichkeit des Lebens und auf einer Praxis, die darauf beruht, genau
hierin in Bewusstheit eine Balance zu finden. Sie dhnelt hierin der Fragilitat

443

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

und Verletzlichkeit der Liebe, die der wirklich Liebende aber um nichts in
der Welt preisgeben wiirde — genau hierin besteht das Mystische der Liebe.

Aus Sicht der hier vorgelegten empirischen Rekonstruktionen scheint
das Verhaltnis von Mystik und Religion jedoch nicht so dichotom an-
gelegt zu sein, wie es Ernst Tugendhat aus Perspektive der analytischen
Philosophie formuliert hat. In der von den westlichen Adepten gelebten
buddhistischen Praxis findet sich keine solch scharfe Grenzlinie eines Ent-
weder-oder. Haltungen einer mystischen Prisenz, die von egologischen
Wunschprojektionen absehen, stehen hier nicht im Widerspruch damit,
sich dennoch zumindest partiell in einer religiosen Kosmologie einzurich-
ten, die weiterhin nur eine Wahrheit des Glaubens reprasentiert. An dieser
Stelle zeigen sich allerdings Unterschiede zwischen den einzelnen Schulen
als auch unter den Praktizierenden einer Schule.

Insbesondere der Zen-Buddhismus verkorpert bereits von sich aus das
Ideal, sich radikal in purer Negativitit einzurichten und dementspre-
chend auflerhalb der Prasenz des Augenblicks keine weiteren Rationa-
litaitsanspriiche zuzulassen. Wie bereits gesagt, eroffnet hier die Phrase
»keine Ahnung® den eigentlichen Zugang zu jener inneren Weisheit, auf
welche die Zen-Schulung zielt. Dies bedeutet jedoch nicht, dass auch die
Schiiler diese Perspektive (immer) einnehmen konnen und miissen. Die
Didaktik der Zen-Schulung geht vielmehr von einer Gegentibertragung
aus, welche den Zen-Meister in religioser Wunschprojektion tiberhoht.
In der Regel begreifen die Schiiler erst nach langer Praxis (oftmals aber
auch nie), dass all die Mithen gewissermaflen unsinnig waren, dass es
nichts zu erreichen gibt und die Befreiung gerade darin besteht, dies auf
tiefgriindige Weise zu verstehen.

Brad Warner, ein autorisierter Zen-Meister in der Soto-Tradition, iiber
die Schwierigkeit, eine befriedigende Antwort auf die Frage nach Er-
leuchtung geben zu konnen:

»For example, before this stuff started happening to me, [ would have
pictured Enlightenment as giving me, among other things, certainty about
whether there is or is not a God and whether there is or is not life after
death. T thought the answer would be either yes or no. How could there
be any other answer to questions like that?

Now I comprehend that there is another answer and that is: ,framing such
questions in the form that requires a yes or a no as an answer is absurd.¢

The problem is that EVERYONE HATES THAT ANSWER. You hate it.
I hate it. The Pope hates it. Pat Robertson hates it. Richard Dawkins ha-
tes and despises it so much he hacks up a giant phlegm ball and spits on
it. Deepak Chopra hates it more than Oprah does. You will never make
big money with that kind of answer.

444

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

I understand now that the very way I was trained to think and to com-
municate my thoughts to others does not allow for me to answer these
questions any better than that. There is no linguistic solution to this par-
ticular problem. When I say that there is certainty, that’s what m refer-
ring to. This aspect of the problem is certain.

Sometimes, if 'm talking to someone else who has sat with their own
minds for a few decades, I can discuss matters like this and can commu-
nicate about them. But I can’t put straightforward answers to these kinds
of questions into a blog or a book. I've tried. Dogen tried. Lots of peo-
ple have tried. It doesn’t work. The questions themselves make it impos-
sible. Although if you sit for a long time observing your own mind, you
can sometimes read things like the stuff Dogen wrote (to take one spe-
cific example) and they’ll make sense to you. So that’s Enlightenment in
200 words or less.“ 3%

Der praxeologische Blick zeigt dartiber hinaus, dass sich auch hier sehr
wohl beide Momente — das mystische und das rituelle bzw. religiose — auf
dem soteriologischen Pfad zu einem Arrangement verbinden. Der Weg
ohne Tor und Ziel — und sei er auch noch so radikal formuliert — muss als
bivalente Symbolik auftreten, namlich als Praxis, die das symbolisiert,
um was es geht — und zwar um die Praxis einer Gegenwart, die ihrer-
seits als Transzendenz eines uiber sich selbst Hinauswachsens erscheint.
Wahrend dies aus logischer Perspektive paradox anmuten muss, gilt dies
nicht firr den praktischen Vollzug. Weg und Ziel konnen hier zugleich
verschieden und gleich sein.

In der Praxis ergibt all dies insofern Sinn, als dass in der pragmati-
schen Entfaltung der Paradoxie der buddhistischen Lehren zunicht die
Agonie im Vordergrund steht — das Leiden an sich selbst. Dieses Leiden
wirkt als Motor fiir die Suche nach einer Praxis, mit deren Hilfe die Su-
che — und damit auch die mit der Suche verbundene Agonie — schliefs-
lich wieder aufthoren kann. Dies funktioniert allerdings nur, indem man
es tut, sich also der Ritualform so unterwirft, dass in den Momenten der
Befreiung die Form mit der Praxis tibereinzustimmen scheint.

Vor allem im tibetischen Buddhismus zeigen sich dabei die Figuren re-
ligioser Wunschprojektion auch in expliziter Form. Man spricht Man-
tren, um sich zu reinigen, vollzieht Rituale, #m Krankheiten abzuwen-
den und Verstorbene in segensreiche Gefilde zu iiberfihren oder einfach
nur, um eine bessere Wiedergeburt zu erlangen. Auf den ersten Blick
scheint bei diesen Praktiken im Tugenhatschen Sinne eine religiose oder
gar eine magische Projektion im Vordergrund zu stehen. Den Prakti-
zierenden hier vorschnell intellektuelle Unredlichkeit oder gar Naivitit

339 Der vollstindige Eintrag vom 19. Mirz 2015 ist in Brad Warners Blog einseh-
bar unter: http://www.hardcorezen.info/enlightenment-and-freedom-from-suf-
fering, aufgerufen am 17.7.2015.

445

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

vorzuwerfen, ginge aber am Kern der Praxis, wie sie insbesondere bei
erfahrenen Schiilern beobachtet werden kann, vorbei. Diese wissen in
der Regel sehr wohl, dass der Kausalnexus zwischen dem ausgefiithrten
Ritual und dem hiermit verbundenen Gewinn nur ein symbolischer ist,
man also nicht davon ausgehen kann, dass die Symbolhandlung auch
die materiale Realitit verandert.

Fiir den fortgeschrittenen Schiiler liegt der Gewinn solcher Praxen al-
lerdings weniger in ihren vermeintlichen magischen Auswirkungen auf
die Zukunft als vielmehr im unmittelbar erfahrbaren Segen der Pra-
xisausiibung selbst — also in der Poesie der ausgeiibten Symbolik. Der
Symbolprozess rotiert damit gewissermaflen um sich selbst und sofern
dies zumindest intuitiv verstanden wird, kann sich die Praxis selbst ge-
niigen. Sie ldsst sich dann auch nicht mehr durch den Zweifel storen, ob
die mit der Praxis verbundenen vermeintlichen Ziele wirklich erreicht
werden, denn hierauf kommt es nicht mehr an. Der vordergriindige Sinn
bzw. die offensichtlichen Inhalte der religiosen Projektionen riicken da-
mit in den Hintergrund. Ubrig bleibt eine Praxis, die gerade im Kontext
der weiterhin fortbestehenden Agonien des eigenen Lebens als heilsamer
Balsam erfahren wird.

Auch der Theravada-Buddhismus ist in Hinblick auf das Verhiltnis
von religioser Wunschprojektion und negativsprachlicher Mystik biva-
lent. Die Idee der Aufarbeitung des Karma und die Wiedergeburtslehre
folgen einer teleologischen Semantik im Sinne einer Um-zu-Architekto-
nik. Das soteriologische Ziel nibbana ist demgegeniiber als bedingungs-
loses Element jenseits aller Kausalitit verortet. Auch hier 16st sich die
Paradoxie einer ziellosen Teleologie innerhalb einer Praxis auf, die sich —
sofern man gelernt hat, sich in ihr hauslich einzurichten — selbst geniigt,
was jedoch nicht heifSt, dass die Erfahrung eben dieser Selbstgentigsam-
keit nicht immer wieder von Neuem angestrebt werden muss. Sich aus
dem Erleben der Seinsverlassenheit heraus zur stillen Meditation hinzu-
setzen, geht immer gegen den Strich. Es muss ein Widerstand tiberwun-
den werden. Dies zu wollen setzt wiederum das Bestehen eines Leidens
voraus, das iiberwunden werden mochte, sowie die Hoffnung auf Erlo-
sung. Indem die Praxis zu sich selbst kommt, verschwindet die Agonie,
das Sein kommt wieder zu sich selbst und die (meditative) Praxis kann
sich nun erneut selbst gentigen.

Es verwundert nicht, dass sich gerade im Verstindnis dieser Praxis
erhebliche Differenzen zeigen zwischen Anfingern, mifSig erfahrenen
Schiilern und jenen, denen innerhalb des Schulungssystems der Meister-
status zugewiesen wird. Letztere wissen auf einer tiefen Ebene um das
Spiel und gelangen nicht mehr in die Falle, die symbolischen Operatio-
nen mit den hierin angelegten Projektionsméglichkeiten zu verwechseln.
Die Anfianger werden sich demgegeniiber in der Regel eher in einer reli-
giosen, wenn nicht gar magischen Ontologie einrichten wollen.

446

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

Es kann festgehalten werden, dass wir in allen von uns untersuch-
ten Schulen einem komplexen Verhiltnis von Immanenz und Transzen-
denz begegnen, das zwischen den zwei Polen Religion und Mystik oszil-
liert. Unter dem Primat der religiosen Projektion scheint die Immanenz
—also die gegenwartig gelebte Praxis — das Problem zu sein, wahrend die
der Transzendenz entlehnten imaginidren Projektionen zur (Er-)Losung
fuhren. Unter dem Primat der Mystik jedoch nimmt die Immanenz der
unmittelbaren Gegenwart den Status der Befreiung ein,** da sie einen
Existenzmodus bietet, in dem das eigene, leiblich realisierte Beziehungs-
geflecht als Wunder der leiblichen Existenz empfunden werden kann.3*!

Die unterschiedlichen Auspragungen der buddhistischen Praxis wie-
derum sind als Kulturform anzusehen, die diese beiden Pole in ein sys-
tematisches Arrangement zu Gberfithren vermag. Als Blaupause hierfiir
dienen die vier Edlen Wahrheiten: die Agonie des Leidens (1. Edle Wahr-
heit), die Genese eines Kausalmodells, welches das Leiden verstehen und
ordnen lasst (2. Edle Wahrheit), die Aufhebung des Leidens und damit
auch das Entschwinden des Kausalmodells (3. Edle Wahrheit) und nicht
zuletzt der Pfad, der in eine Praxis miindet, die diesen Prozess zwischen
religioser Projektion und mystischer Hingabe an das Beziehungsgeflecht
der Gegenwart oszillieren lisst (4. Edle Wahrheit).

In diesem Sinne bleibt der Buddhismus auch in den von uns untersuch-
ten westlichen Auspragungen in seinem Kern buddhistisch. Seine soterio-
logische Grundstruktur bleibt auch dann erhalten, wenn die Lehren und
die Praxen in westliche Kursformate tibersetzt und von Menschen gelebt
werden, die in einer Umgebung sozialisiert wurden, in der die Kultur des
expressiven Individualismus die dominante Lebensform ist.

Erleuchtung als umfassende habituelle Uberwindung der Daseinsver-
lassenheit bei gleichzeitiger umfassender Akzeptanz der sinnkonstitutiven

340 Um es mit den Worten von Michel Henry zu fassen: , Transzendenz bezeich-
net die Immanenz des Lebens in jedem Lebendigen. Weil diese Immanenz die
Selbstoffenbarung des absoluten Lebens vollzieht, findet ihre phinomenologische
Moglichkeit und somit ihre konkrete Verwirklichung in jener Ur-Passibilitit, in
welcher das absolute Leben sich urspriinglich an sich selbst offenbart. ,Transzen-
denz¢ ist nur ein fiir dieses Wesen noch unbestimmtes Wort. Insofern sich jeder
Lebendige selbst nur in der Ur-Passibilitit des absoluten Lebens selbsterprobend
erfiahrt, im Ur-Pathos dessen Ur-Leibes, hat er ein Fleisch oder ist er Fleisch, bes-
ser gesagt. Deshalb betrifft ihn der Dualismus von Seele und Leib in keiner Weise,
betrifft in keiner Weise den urspriinglich als einen lebendigen verstandenen Men-
schen. Denn in einem Lebendigen gibt es keinerlei Dualismus dieser Art, sondern
nur das Leben, und als sich-gegeben in diesem Leben.“ (Henry 2011, S. 196f.)

341 Siehe zur Frage des Wunders und des Staunens Wittgensteins ,,Vortrag iiber
Ethik“ (Wittgenstein 1989, S. 18). Es tiberrascht vor diesem Hintergrund auch
nicht, dass sowohl Rentsch (2000, S. 322ff.) als auch Tugendhat (2006, S.
154ff.) Wittgensteins Ausfithrungen eine zentrale religionsphilosophische Be-
deutung zuweisen.

447

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

Unverfiigbarkeit der Lebensbedingungen bleibt jedoch auch hier ein eher
seltener Grenzfall. Ein Selbst- und Weltverhiltnis, in dem die innere Lo-
gik dieser Dynamik dem Praktizierenden voll bewusst wird, wodurch die
mit der spirituellen Praxis verbundenen Dogmen und Ritualformen ih-
rerseits kontingent und leer erscheinen, in dem aber nichtsdestotrotz die
alltagliche Lebenspraxis als heilig erlebt werden kann, ist immer noch
ein Ausnahmefall.’*

Der Regelfall unter den Adepten des westlichen Buddhismus (und
wohl auch der asiatischen Buddhisten) besteht demgegeniiber in einer
mehr oder weniger engen Anbindung an eine konkrete Praxis, Dogmatik
und Ritualistik, die immer wieder in Erinnerung ruft, worin das Wesent-
liche besteht. Damit wird auch verstindlich, warum die einzelnen Schu-
len des Buddhismus inkommensurabel sind. Der Edle achtfache Pfad ist
eine Praxis, die sich als spezifische Kultur hervorbringt (vgl. Rentsch
2000, S. 207). Ohne Distinktion und Unterscheidung, die eine konkrete
Praxis gegeniiber anderen ebenso moglichen Praxen auszeichnet, kann
sich diese eine Praxis nicht als Kulturform stabilisieren.

Deshalb gibt es weder im Westen noch anderswo den Buddhismus,
sondern nur buddhistische Schulen (im Plural), die ihre jeweils eigene
Praxiskultur realisieren, wobei sich innerhalb der verschiedenen Schulen
allein schon in Hinblick auf die Didaktik unterschiedliche Mischungs-
verhaltnisse in der Balance aus religiosen und mystischen Erfahrungs-
zugingen ergeben.

Auch dies steht in Einklang mit den Ergebnissen der empirischen Re-
konstruktionen. Denn hier gilt der Gibergreifende Befund, dass existen-
ziell engagierte Praktizierende uiblicherweise ihrer eigenen Schule und
spirituellen Tradition treu bleiben.’** Wie sonst konnte eine Praxis der
Leere gelingen, wenn sie nicht auf die Bestandigkeit einer kulturell sta-
bilisierten Form zurtickgreifen konnte?

Der Mensch, der sich auf der Suche nach sich selbst befindet, wird in
sich letztlich immer nur eine leere Selbstreferenz entdecken konnen. Im
Versuch der Innenschau wird er letztlich nichts anderes finden konnen
als eine immer schon entgrenzte Leiblichkeit, die nicht per se die Gren-
zen zwischen Ich und Umwelt vorfindet, sondern diese immerfort im

342 Voraussetzung hierfiir ist ein epistemischer shift, durch den die Frage nach den
Wahrheitsbedingungen von Aussagen bedeutungslos wird, da aus der Perspek-
tive einer radikalen Immanenz die hiermit einhergehenden Unterschiede und
Fraglichkeiten sinnlos erscheinen. Entsprechend heifSt es in der Sutta Nipata:
»Wie sollt’ ein wahrer Priester sagen: ,Dies ist Wahrheit‘?

Warum sollt’ er streiten: ,Falsch ist dieses?
Fiir den es weder ,gleich® noch ,ungleich* gibt,
Warum sollt’ er auf Streitgesprache eingehen?“ (Nipata 1985, S. 843).

343 Dies schliefdt nicht aus, dass viele Schiiler zu Beginn ihrer spirituellen Suche
zunichst verschiedene Schulen ausprobieren, bis sie schlieSlich in einer Tradi-
tion verbindlich einrasten.

448

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KULTURALISIERUNG DER LEERE

Prozess der konditionierten Koproduktion konstituiert. In diese Leib-
lichkeit schnappt insbesondere die menschliche Mitwelt als Kommuni-
kation hinein. Jede Reflexion und Selbstbeobachtung wird hier letztlich
immer nur nachhinken konnen. Gnade und Erlosung lasst sich dement-
sprechend weder in sich selbst finden noch in einem abstrakten Geist
oder einer absoluten Wahrheit. Sie kann sich nur in einem jeweils spe-
zifischen, historisch bedingten symbolischen und kommunikativen Zu-
sammenhang ereignen, der mit anderen in jeweils konkreter Form als
spezifische kulturelle Form reproduziert wird.

Unsere Ausfiihrungen handeln vom Buddhismus im Westen, also der
Ubersetzung von 2500 Jahre alten Lehren in die spezifischen Bedingungen
einer hochgradig individualisierten Gesellschaft. Wenngleich sie sich in ei-
ner globalisierten Gesellschaft entfalten und nur hier ihre Form als Neuin-
terpretation der Lehren neu (er-)finden konnen (vgl. Prohl 2015), bleibt je-
doch weiterhin — wie immer schon in der Transmission der buddhistischen
Lehren - die produktive Differenz einer soteriologischen Negativsprache,
einer jeweils kulturgepragten sozialpsychologischen Lagerung und einer
vermittelnden Gemeinschaft bestehen. Schon vor 2500 Jahren gab es ein
Leiden der Seele, welches sich von der Poesie der Leere beriihren liefs.

Die hiermit einhergehenden Transformationsprozesse lassen sich als
Ko-Produktion von sozialen und psychischen Systemen (Lehren, Leh-
rer, Schiiler und Gemeinschaft) rekonstruieren, die in ein Erleben und
eine Reflexion miindet, um dann mit einer Verdnderung des Selbst- und
Weltverhaltnisses einherzugehen. Auf die Frage, wie sich dieses Arrange-
ment stabilisiert, scheint es eine ebenso einfache wie komplexe Antwort
zu geben: Man fiihlt, dass es stimmt. Im Sinne unseres Modells der spi-
rituellen Transformation wiirde das Fithlen also als eine Art Viabilitats-
indikator fungieren (im Sinne von Glasersfeld 1990). Das Fithlen und
die hiermit einhergehenden Gefuihle von Gewissheit waren aber selbst
wiederum als ko-produziert — also zugleich psychisch und sozial forma-
tiert — zu sehen. Auch die spirituelle Intimitdt wire somit vor allem eine
Extimitit in dem Sinne, dass sich hier die Sinndimension des Sozialen in
besonderer Weise in den Leib einschreibt.

Dies steht, wenn wir Tugendhat folgen, durchaus im Einklang mit ein-
schliagigen mystischen Traditionen. Denn auch hier kann die ,,Projekti-
on“ der ,,Alleinheit“ nicht die eigentliche Essenz der mystischen Einsicht
sein. Letztere zeigt sich also nicht in der Relativierung des Selbst auf ein
,»Eines hin“ und auch nicht ,,auf einzelnes anderes hin“, sondern in der
Beziehung auf ,,das unbestimmt viele andere im ganzen® (Tugendhat
2007, S. 184). Erst hiermit wird der ,,soziale Sinn“ (Bourdieu 1997) der
Lehren des Buddhismus von der ,,wechselseitigen Durchdringung aller
Dinge“ im ,,Mitgefiihl fiir andere Wesen“ verstandlich.

Wie auch die ,,Liebesidee im Christentum® kann dieses Mitgefiihl
nicht mehr als ,,Erweiterung der Liebe zum einzelnen® verstanden

449

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LETZTER ZYKLUS: DIE MODERNE, DAS ABSURDE UND DIE SPIRITUALITAT

werden, sondern vielmehr als ein ,,Verhalten sui generis“, das sich aus
der ,,Selbstrelativierung® ergibt (Tugendhat 2007, S. 184f.) — sondern
als ein Fiihlen, das sich nicht mehr individuell, sondern per se als sozi-
ale Ko-Produktion begreifen lasst. Wir begegnen also einem Fiihlen, das
sich seiner eigenen Komplexitit bewusst wird, und aus diesem Grunde
zugleich subjektiv zentriert wie auch dezentriert von der dem Menschen
sonst so typischen Egozentrik erscheinen kann.

450

14.01.2026, 16:07:12 i —



https://doi.org/10.5771/9783845277356-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	IV.1  Nichts wirkt
	IV.2  Zweifel und Gewissheit
	IV.3  Transgression
	IV.4  Kulturalisierung der Leere

