1. Denkende Lebensfreude und ihre Gefihrdungen

Ein Blick in die Welt und ein Blick in manche unserer inneren Welten
konfrontieren uns mit einer so gewaltigen Zerstorungskraft und heim-
lich-unheimlichen Zerstorungslust, dass wir den Blick in den Abgrund
lieber vermeiden wiirden. Aber die Abgriinde, die man tbersieht, sind
eben die, in die man am ehesten stiirzt.

Dieses Buch 1ddt zu einem Blick in einen vielleicht bisher zu unauffal-
ligen, zu gut getarnten Abgrund ein, in den viele todliche Stiirze getan
wurden und werden: von einzelnen Menschen und von Menschengrup-
pen bis hin zu ganzen Staatsgesellschaften, die langst zu einem immer
dichter gewobenen Weltsystem verflochten sind. Die Rede ist vom Ab-
grund des abtotenden Denkens, jener Vorholle zur schleichenden Ver-
nichtung der eigenen Menschlichkeit und, wo sich die Gelegenheit bie-
tet, zur Vernichtung der eigenen Person oder Anderer (Waldhoff 2016).
Im Manifest des Futurismus, vom italienischen Dichter Filippo Marinet-
ti 1909 in franzosischer Sprache in der fihrenden konservativen Pariser
Zeitung »Le Figaro« veroffentlicht, hort man das beschleunigte Zutrei-
ben auf den Abgrund zweier Weltkriege und des Faschismus:

»Wir wollen den Krieg preisen — diese einzige Hygiene der Welt — den
Militarismus, den Patriotismus, die zerstorende Geste der Anarchisten,
die schonen Gedanken, die toten, und die Verachtung des Weibes. Wir
wollen die Museen, die Bibliotheken zerstoren...« (zitiert nach Mishra
2017, S. 14).

Eigentlich wird die »Denkarbeit durch Sublimierung erotischer Trieb-
kraft bestritten« (Freud 1940, S. 237-289), ein Gedanke der sich schon
bei Parmenides abzeichnet. Sie zielt auf lebendigen Sinn und Zusammen-
hang. In den »schonen« Gedanken oder Ideen,* die toten, zeigt sich hin-
gegen die triigerische Erotisierung des Todestriebes im Denken. Thana-
tos zielt auf Auflosung von Verbindungen, maskiert sich jedoch oft mit
Zugen des Eros. Das Todliche wird als besonders lebendig geschminkt.
Wenn sich Lebens- und Todestriebe in solcher Weise unter der Vorherr-
schaft des Todestriebes mischen, setzt das Abdriften in die todlichsten
Mahlstrome ein. Die lebhafte Faszination massenmorderischer Kriegs-
technik entspringt der gleichen vergifteten Quelle wie die Phantasie von
den Jungfrauen, die auf islamistische Selbstmordattentater im Paradies
warten, das die Todes-Propaganda ausmaltn.

Wie sich dieser Prozess genauer manifestiert und wie wir den eben
angedeuteten Abgrund meiden konnen, soll im Folgenden mittels eines

1 »Nous voulons glorifier la guerre, — seule hygiéne du monde, — le militaris-
me, le patriotisme, le geste destructeur des anarchistes, les belles Idées qui
tuent et le mépris de la femme. « (Marinetti 1909, These 9)

19

16:58:26. @)


https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Gedankenganges durch eine Reihe von Beispielen verdeutlicht werden,
darunter solcher aus dem Spektrum des wissenschaftlichen Denkens, de-
ren Zusammenhang sich allmihlich herauskristallisieren wird.

Das Selbstbild, welches die Wissenschaftler von ihrer Arbeit mit ei-
nigem Erfolg der Allgemeinheit zu vermitteln versuchen, ist das eines
Hortes der Vernunft und Rationalitit, der nichts als Verbesserungen des
menschlichen Lebens hervorbringt. Solche Verbesserungen gibt es of-
fensichtlich in vielen Bereichen. Die These dieses Essays ist trotzdem,
dass in den modernen Wissenschaften als systematisiertem Ausdruck des
Denkens der modernen Gesellschaften zugleich eine starke abtétende
Tendenz (Devereux), ein stummes Wirken des Todestriebes (Freud) de-
struktive Folgen zeitigt. Deshalb sind die Denkstile und Denkkollektive
der Wissenschaften geeignet, die fur unsere Zeit typischen gesellschaft-
lichen, seelischen und intellektuellen Verarbeitungsformen der grundle-
genden Dialektik von Lebens- und Todestrieb aufzuzeigen. Das wissen-
schaftliche Denken wird dabei als ein systematisiertes Probehandeln, ein
intellektuelles Durchspielen moglicher Handlungen, aufgefasst. Die Ge-
schichte der Wissenschaft und des Denkens allgemein wird zugleich mit
Ludwik Fleck als Entwicklung gemeinschaftlicher, gruppenspezifischer
Denkstile verstanden, aufgebaut auf strukturellen Veranderungen in den
sie tragenden >Denkkollektiven« (Fleck 1960/2011, S. 472). Diese ni-
her zu untersuchen, ist Aufgabe der Soziologie des Denkens und Erken-
nens. Im Folgenden liegt der Fokus auf einer grundlegenden Doppelten-
denz des Denkens und Handelns menschlicher Gruppen, einschliefSlich
einflussreicher wissenschaftlicher Denkkollektive, nimlich der unter-
schiedlichen Balanceverhiltnisse und Arten, in denen sie den basalen Le-
bens- und Todestrieben kulturell, intrapsychisch und intellektuell Raum
geben. Je mehr das Sterbenmiissen und Totenkonnen (Koselleck nach
Assmann 2018, S. 78) in Abwigung mit Lebenslust und Liebesfahig-
keit ins menschliche Bewusstsein aufgenommen wird, desto klarer wer-
den Lebens- und Todestrieb zur gesellschaftsgeschichtlichen und biogra-
phischen Existenzialie. Wenn Triebe in Wort und Schrift gefasst werden
konnen, riickt ihr kulturelles Potenzial und ihre Zivilisierungsmoglich-
keit in Reichweite. Werden umgekehrt gesellschaftliche Machtverhalt-
nisse naturalisiert, findet gesellschaftliche und individuelle Produktion
von Unbewusstheit statt (Erdheim 1990). Wir kénnen mit Freud und
André Green die Zivilisation als Resultat des Gleichgewichts von Le-
bens- und Todestrieben betrachten (Green 2011, S. 291). Wehe, dieses
Gleichgewicht kippt zum Tédlichen hin — etwa in jenen unbewussten All-
machtsphantasien, welche die Wirklichkeit ins Sterbenkénnen und To-
tenmiissen verdrehen. Gesellschaftsgeschichtlich geht es um die Balan-
ce zwischen den konvergenten Bewegungen des sublimierten Eros und
den divergenten Bewegungen des schlecht sublimierten Thanatos — auch
dies ist eine Form der Seinsgebundenbeit des Denkens (Karl Mannheim).

20



https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKENDE LEBENSFREUDE UND IHRE GEFAHRDUNGEN

In einem zusammenfassenden Uberblick zum neueren anthropologi-
schen Forschungsstand schreibt Richard Wrangham:

»We are naturally good in the way that Rousseau is said to have claimed,
and we are naturally selfish, much as Hobbes argued. The potential for
good and evil occurs in every individual. Our biology determines the
contradictory aspects of our personalities, and society modifies both ten-
dencies. Our goodness can be intensified or corrupted, just as our selfish-
ness can be exaggerated or reduced« (Wrangham 2019, S. 6).

Es geht hier vor allem um Ambivalenzfihigkeit, darum, die Doppelna-
tur der Menschen zu denken, ihre prosoziale Liebenswirdigkeit und
ihre morderische Zerstorungskraft gleichzeitig zu sehen; unsere Natur
zugleich als friedfertige Spezies, die von der Gesellschaft korrumpiert
wird, wie bei Rousseau und seinen Nachfolgern, und als von Natur aus
gewalttitige Spezies, die durch die Gesellschaft zivilisiert wird, wie bei
Hobbes und seinen intellektuellen Erben (ebd., S. 273). In diesem Buch
wird nicht bei Rousseau und Hobbes angesetzt, sondern bei Sigmund
Freud, der als erster ein konsistentes Menschenbild aus dieser Doppelna-
tur entwickelt hat, welches man mit den Begriffspaaren Eros-Thanatos
oder auch Luzifer-Amor symbolisch andeuten kann. Unter Berticksich-
tigung von Freuds Kulturtheorie und Norbert Elias’ Zivilisationstheorie
steht die Frage nach der menschlichen Gewalttitigkeit und den Mog-
lichkeiten ihrer Kontrolle im Mittelpunkt. Hier erscheint es angezeigt,
kunftig starker zwei sehr verschiedene Formen der Gewalt und ihrer Zi-
vilisierbarkeit genauer zu unterscheiden, die von Wrangham als reakti-
ve und proaktive Gewalt bezeichnet werden. Der menschlichen Spezies
ist es demzufolge im Laufe ihrer Selbstdomestizierung und der darauf
aufbauenden Zivilisierung gelungen, die heiflen und leidenschaftlichen
Formen der Gewalt in einem unerhorten Mafe zu dampfen. Die kal-
te und organisierte proaktive Gewalt hingegen, der ebenfalls starke,
jedoch kontrolliert aggressive Emotionen zugrunde liegen, hat immer
weitere Kreise gezogen und an Wirkmachtigkeit und Gefahrlichkeit zu-
genommen. Sie harrt noch ihrer Kontrolle. Das kommt daher, dass die
eruptiven reaktiven Ausbriiche von Gewalt urspringlich mittels proak-
tiver Gewalt eingedimmt wurden, etwa dadurch, dass die nicht domi-
nanten Minner iiber eine grofse Zahl von Generationen hinweg erfolg-
reich Koalitionen zur Exekution besonders gewalttitiger Alphamanner
gebildet haben. Die wirksamsten frithen Mittel der Zivilisierung wa-
ren also selbst ziemlich gewalttitig und selbst noch wenig zivilisiert.
Das gilt auch fiir das von Girard analysierte Toten oder Vertreiben von
»Stndenbocken« zur Beruhigung und Pazifizierung von Gruppen und
fritheren Gesellschaftsformen, mit Nachkldngen bis heute. Wenn also
die Zivilisierung des reaktiven Gewalttypus menschheitsgeschichtlich
uber kooperative und gewissermafSen funktionsteilige proaktive Gewalt

21

16:58:26. @)


https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

erfolgte, was fiir die frithe Form des staatlichen Gewaltmonopols, wie
es von Hobbes denkend begleitet wurde, weiter gilt, so kann diese pro-
aktive Form organisierter Gewalt in Form riicksichtsloser Unterdrii-
ckung oder Kriegfithrung schlecht mit dem Typus von Zivilisierung ein-
gedimmt werden, dessen sie sich selbst bedient. Im Hinblick auf die
Beendigung der fiir diese Form charakteristischen Unterdriickung der
Frauen und des Weiblichen und angesichts der drohende Selbstzersto-
rung der Menschheit im Stadium ihrer industriellen und waffentechni-
schen Moderne mussen kiinftig nicht nur die zwei Grundformen der
tendenziell morderischen Gewalt besser unterschieden werden, sondern
auch zwei unterschiedliche Grundformen ihrer Zivilisierung. Cas Wou-
ters hat dazu einen Ansatz mittels der Unterscheidung eines formali-
sierten und eines informalisierten Zivilisierungstypus oder auch Zwei-
te-Natur-Typus versus Dritte-Natur-Typus entwickelt (Wouters 2019).
Ich habe in Fremde und Zivilisierung zwischen disziplinierender bis hin
zu selbstdestruktiver Zivilisierung auf der einen und reflexiver Zivili-
sierung auf der anderen Seite unterschieden. Vor allem aber, und das
ist der hier weiterverfolgte Ansatz, habe ich eine Fremdzwang-Uber-
ich-Achse und eine Uberich-Ich-Achse der menschlichen Verhaltenssteu-
erung unterschieden. Bei einer Uberich-Dominanz der Verhaltenssteu-
erung sind hier vor allem die wenig kontrollierten und unbewussten
Todestriebanteile im Uberich im Auge zu behalten, hinsichtlich ihrer
Wechselwirkung auf der intrapsychischen, der innergesellschaftlichen,
der zwischengesellschaftlichen und der Ebene des symbolischen Univer-
sums (Waldhoff 1993, S. 266-372).

Die mit den Denksystemen eng verbundene Handlungsebene wird im
Folgenden anhand der Konsequenzen von Herrschaftsdenken und terro-
ristischem Denken und ihrer Verschrankung in Diktatur und Krieg auf-
gezeigt. Dieses Thema wird in pluralen Variationen an theoretisch ganz
unterschiedlichen Beispielen aus der Philosophie, Soziologie, Psycholo-
gie, Anthropologie, Medizin, Okonomie, Religionswissenschaft sowie
an literaturwissenschaftlichen und literarischen Beispielen erkundet. Zu-
gleich werden Modelle einer sehr lebendigen Gegenstromung betrach-
tet. Als wichtiges Merkmal dieser alternativen Denkstile (Fleck 1980)
wird pluralistisches Denken herausgearbeitet. Schon Fleck selbst, der den
Begriff der Denkstile entscheidend gepragt hat, hilt es fir wesentlich,
das bereits Studierende anhand vergleichender Denkstiluntersuchungen
auf die Koexistenz einander fremder Denkstile und Moglichkeiten ih-
rer pluralistisch verfassten Zusammenarbeit vorbereitet werden (Fleck
1960/2011, S. 471). Er analysiert nicht nur die Entstehung und Ent-
wicklung unterschiedlicher Denkstile und der vielfaltigen Weisen, wie
diese Bilder und Modelle von Tatsachen und dadurch in gewisser Weise
diese selbst erzeugen, sondern er skizziert zugleich hoffnungsvoll Wege,
wie die Erkenntnis des pluralistischen und Entwicklungscharakters von

22

16:58:26. @)



https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKENDE LEBENSFREUDE UND IHRE GEFAHRDUNGEN

Denken und Wissen in Zukunft Lebendigkeit und Menschlichkeit wis-
senschaftlichen Wissens ermoglichen konnte:

»Die wissenschaftliche Wahrheit wird sich von etwas Starrem und Still-
stehendem in eine dynamische, entwickelnde, kreative menschliche
Wahrheit wandeln« (ebd., S. 472).

Diese beiden Konzeptionen wissenschaftlicher Wahrheit umreifsen das
Spannungsfeld von Eros und Thanatos im Denken. Das Starre ist zu-
gleich das, was leicht alles Begegnende zersplittert — oder sich selbst.

Hannah Arendt hat mit ihrer Betonung der Natalitit, des Geboren-
seins, und des vielfiltigen Bezugsgewebes menschlicher Angelegenhbeiten
mit seiner standigen Offenheit fiir Neues und Unerwartetes eine Condi-
tio humana lebendigen Denkens und Lebens in klarem Kontrast zu allen
abtotenden Denktechniken formuliert (Arendt 2014, S 316 f., S. 226).
Diese gewinnen ihre stumme und blinde Energie paradoxerweise ge-
rade daraus, dass sie die menschliche Verginglichkeit nicht einbezie-
hen und ihre Denker insbesondere die eigene Sterblichkeit zu verdrin-
gen oder zu verleugnen scheinen. Von da fiihrt ein direkter Weg in die
Selbstabtotung der Denker und Gedanken oder, in der Projektion auf an-
dere, in das von Kant postulierte »radikal Bose« im Denken und Han-
deln. Zur Selbstabtotung gehort auch die moderne Neigung von Wis-
senschaftlern, sich der Tendenz zu unterwerfen, »daf§ die Wissenschaft
zur Gehilfin von Politik und Industrie wird, zum grofsen Schaden ihrer
kulturellen Mission« (Fleck 1960/2011, S. 466). Die Kritik des abtoten-
den Denkens kann eine Belebung nicht nur der Begriffs-, Synthese- und
Theoriebildung bewirken, also des Gedachten, sondern auch eine der
denkenden Menschen. Dieser kulturellen oder zivilisatorischen Aufga-
be verschreiben sich alle Gegenbewegungen und Denkstile, die Ausgéin-
ge aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit suchen und fur die Flecks
Arbeit ein Beispiel ist.

In der griechischen Antike gab es die Vorstellung des Hades als unter-
weltlichen Reichs des Todes, in dessen Innerem jeder Lebende vom ver-
steinernden Blick der Gorgo getroffen wiirde (Bahr 2002, S. 14). Diesen
Blick der Gorgo, der Lebende in Tote oder Totes verwandelt, nehme ich
als ein frithes Bild des abtotenden Denkens. Das Todliche kann im Auge
des Betrachters liegen. Thomas Manns Beschreibung von Hitlers »stupi-
dem Basiliskenblick« (Mann 1997, S. 806) transponiert einen ganz dhn-
lichen Mythos in die Politik der Neuzeit und erinnert zugleich an Han-
nah Arendts Diagnose der Banalitit des Bosen.

Mit Emmanuel Lévinas, dessen Werk und Leben ganz darauf ausge-
richtet war, einer Wiederholung der nationalsozialistischen Unmensch-
lichkeit entgegenzuwirken, lasst sich Hitlers todlicher Blick erkennt-
niskritisch als eine extreme Form jenes Blickes beschreiben, der in der
modernen Wissenschaft und der ihr zugrundeliegenden Lebensform

23



https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

systematisch zum Ausdruck kommt und der sich auch auf den Blick
auf die eigene Person auswirken kann. In seinen radikal humanistischen
Uberlegungen iiber »das Antlitz des Anderen« fragt er sich,

»ob man von einem Blick sprechen kann, der auf das Antlitz gerichtet
wire, denn der Blick ist Erkenntnis, Wahrnehmung. Ich denke vielmehr,
daf$ der Zugang zum Antlitz von vornherein ethischer Art ist. Wenn Sie
eine Nase, Augen, eine Stirn, ein Kinn beschreiben kénnen, dann wen-
den Sie sich dem Anderen wie einem Objekt zu. Die beste Art, dem An-
deren zu begegnen, liegt darin, nicht einmal seine Augenfarbe zu bemer-
ken. Wenn man auf die Augenfarbe achtet, ist man nicht in einer sozialen
Beziehung zum Anderen. Die Beziehung zum Antlitz kann gewif$ durch
die Wahrnehmung beherrscht werden, aber das, was das Spezifische des
Antlitzes ausmacht, ist das, was sich nicht darauf reduzieren lafSt« (Lé-
vinas in Martens 2014, S. 247 f.).

Wie anders wirkt der belebende Blick. Die niederldndische Soziologin
und Zivilisationstheoretikerin Christien Brinkgreve berichtet in der 15.
Variation ihres entsprechend Bachs Goldbergvariationen aufgebauten
Buches iiber das Ritsel des Guten und Bosen, tiber Eros und Thanatos,
wie der Arbeitstitel gelautet hatte, aus dem letzten Lebensjahr ihres Bru-
ders nach der Krebsdiagnose und schreibt tiber die Vitalitat und Offen-
heit seines Geistes gegentuiber dem Verfall seines Korpers. Sehr eindrucks-
voll sind die Veranderungen in seinem fotografischen Werk, welches sie
als personlicher und beseelter sieht. Das Verlangen nach Schonheit zeigt
sich nun in Fotos von ausgemusterten Objekten und verblithenden Blu-
men — der Schonheit im Verfall. Durch seinen Blick und seine Belich-
tung erhalten die abgedankten Gegenstinde und verblithenden Blumen
eine neue Schonheit. Und hinter dieser Schonheit taucht noch mehr auf,
ein Netzwerk aus Licht und Schatten: Hier wird mit beiden Augen ge-
sehen, es geht um das ganze Bild, das Licht des Lebens und die Dun-
kelheit des Todes konnen portratiert werden, und genau das ist es, was
das Fotografierte und den Fotografen, das Beobachtete und den Beob-
achter solch lebendige Kraft und Anschaulichkeit gewinnen lasst: Der
Todestrieb spaltet das Bild, Lebenstriebe und Eros vereinen. Das wird
klarer im Vergleich zu einem anderen von Brinkgreve beschriebenen Ster-
beprozess. In diesem entscheidet sich ein Freund, nur mit dem positiven
Auge auf sein verbleibendes Leben zu blicken. Sein philosophisches Werk
treibt eindrucksvolle » Angstbluten«, die verdrangten finsteren Gedan-
ken kehren jedoch in schweren Alptraumen umso massiver zuriick, bei
der Beobachterin bildet sich, gewissermafSen in der Gegenubertragung,
ein gespaltenes Gefiihl (Brinkgreve 2018, S. 82—90).

Vor rund hundert Jahren fand sich Sigmund Freud in uberdeutli-
cher Schirfe » Auge in Auge« mit dem todlichen und teuflischen Geist,
der stets verneint, der alles, was entsteht, zugrunde gehen sehen will:
in der dufleren Realitdt des Ersten Weltkrieges mit seiner ungeheuren

24

16:58:26. @)


https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENKENDE LEBENSFREUDE UND IHRE GEFAHRDUNGEN

Destruktivitdt und in der inneren Realitit seiner Patienten mit ihren Wie-
derholungszwingen, ihren negativen therapeutischen Reaktionen oder
ihrem primaren Masochismus. Er nannte ihn spiter den Todestrieb. Aber
schon kurz nach Ausbruch des Krieges, im November 2014, schrieb er
an Lou Andreas-Salomé:

»Ich zweifele nicht daran, daf§ die Menschheit auch diesen Krieg ver-
winden wird, aber ich weif§ sicher, daf§ ich und meine Altersgenossen
die Welt nicht mehr froh sehen werden. Es ist zu garstig; das Traurigste
daran aber, daf$ es gerade so ist, wie wir uns nach den von der Psycho-
analyse geweckten Erwartungen die Menschen und ihr Benehmen vor-
stellen sollten« (Freud in Whitebook 2018, S. 182).

1933 schreibt er,

»dafl der Glaube an die >Giite« der menschlichen Natur eine jener
schlimmen Illusionen ist, von denen die Menschen eine Verschonerung
und Erleichterung ihres Lebens erwarten, wiahrend sie in Wirklichkeit
nur Schaden bringen« (Freud in Whitebook 2018, S. 190).

Das Wegdenken der Destruktivitdt wird hier als Verstarkung derselben
erkennbar.

In seiner Arbeit » Warum Krieg«, einem Brief vom September 1932 an
Albert Einstein, beschreibt Freud, wie der Todestrieb »innerhalb jedes
lebenden Wesens arbeitet und dann das Bestreben hat, es zum Zerfall zu
bringen, das Leben zum Zustand der unbelebten Materie zuriickzufiih-
ren. (...) Der Todestrieb wird dann zum Destruktionstrieb, indem er mit
Hilfe besonderer Organe nach aufSen, gegen die Objekte, gewendet wird.
Das Lebewesen bewahrt sozusagen sein eigenes Leben dadurch, dafS es
fremdes zerstort.« (Freud 1938, S. 22)

René Girard zeigt in seiner Theorie des Stindenbocks, wie menschliche
Gesellschaften immer wieder, wenn sie sich durch die innere Aggression
ihrer Mitglieder untereinander vom Zerfall bedroht fiihlen, ihre eigene
Gewalttitigkeit auf andere projizieren und diese dann zu vertreiben oder
zu vernichten suchen (Girard 2010). Die Unbewusstmachung der eige-
nen Totungsimpulse als eigene, aus dem Inneren der Gesellschaft und ih-
rer Angehorigen kommende und die Externalisierung und Stilisierung des
eigenen, aus dem Inneren stammenden natiirlichen Todes zu einer Bedro-
hung von aufSen bilden, von den archaischen Gesellschaften bis zu unserer
Moderne, ein doppeltes Tabu, welches jene Lebendigkeit untergrabt, die
es zu schutzen glaubt. Die Wiederkehr dieses verdrangten Todlichen legt
sich wie ein Alb auf unser Wissen und unsere Handlungen, dergestalt, dass
eine Spitzenforscherin unserer Tage im Traum von Hitler heimgesucht
wird (NZZ, 06.05.2019) und unsere Staatsfithrungen mit schlafwandle-
rischer Scheinsicherheit irrsinniges Zerstorungspotenzial aufhaufen.

Eine weitere Quelle von Freuds Theorie des Todestriebes bildete Sabi-
na Spielreins Arbeit von 1912 Die Destruktion als Ursache des Werdens,

25

16:58:26. @)


https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

ein an Goethes »Stirb und Werde« anklingender Titel (Spielrein 1912).
Sabina Spielrein, eine unterschitzte Pionierin der Psychoanalyse, wurde
von Freud zwar nicht totgeschwiegen, aber in eine FufSnote verbannt.
Zu oft ging Freuds schopferische Kraft mit dem Verdriangen anderer ein-
her, so Christien Brinkgreve (2018, S. 130, 186 f.): eines der zahllosen
Beispiele fiir die merkwiirdige Verflochtenheit kreativer und destrukti-
ver Krifte, wie sie Spielrein als erste beschrieben hat und bei der es stets
auf das Ubergewicht der konstruktiven Krifte im Denken und Handeln
ankommt.

In Goethes dramatischer Dichtung Faust nimmt der stets verneinende
und oft bose Geist weitere hundert Jahre zuvor vorausahnend als Me-
phisto, als Teufel, Gestalt an. Ihm entgegen steht bemerkenswerterweise
der Wunsch des Wissenschaftlers Faust, »dass ich erkenne, was die Welt
im Innersten zusammenhalt«. Als Mittel gegen Zerstorung zeigen sich
im Faust die denkende Suche nach Zusammenhingen und ferner die Su-
che nach Liebe und die liebende Zuwendung zur Welt.

»Das Denken begleitet das Leben und ist selbst die entmaterialisierte
Quintessenz des Lebendigseins« (Arendt 1989, S. 190).

Die Zerstorung von lebendigen Zusammenhingen im Denken ist umge-
kehrt ein Kennzeichen fir das Einwirken abtotender Krifte.

Christopher Clark ist bei der Untersuchung der Entstehung des Ers-
ten Weltkrieges beispielsweise auf eine extreme Denkspaltung bei den
Handelnden gestofSen: Sie dufSerten einerseits in privaten Aufzeichnun-
gen Angst vor weitreichender Vernichtung und Ausloschung durch den
drohenden Krieg, waren aber andererseits »unfihig, die Realitit der
Griuel zu erkennen, die sie in Kiirze in die Welt setzen sollten« (Clark
2012, S. 718). Die Denkspaltung als eine Form der abtotenden Auflo-
sung lebendiger Zusammenhinge fithrte direkt in den Abgrund der Ur-
katastrophe des 20. Jahrhunderts. Das Nichtdenken der Realitit moder-
ner Massentotung und die Gefiithllosigkeit gegeniiber den Menschen, die
sie wie Schachfiguren in die Schlacht schickten, liefs die Verantwortli-
chen, selbst wie Maschinen handelnd, die bis dahin brutalste Mordma-
schinerie der Weltgeschichte antreiben. Und doch ist da oft noch ande-
res. Ende Juli 1914, wenige Tage vor Kriegsausbruch, schrieb Winston
Churchill, damals britischer Marineminister, an seine Frau, dass alles
auf Katastrophe und Zusammenbruch zuliefe. Er sei neugierig, hellwach
und gliicklich (Brinkgreve 2018, S. 113). Der Krieg mag der Hohepunkt
aller Zerstorung sein; manche putscht er zu fiebrig zweifelhafter Leben-
digkeit auf. Dann steht die Balance zwischen Lebens- und Todestrieben
unter keinem gliicklichen Stern, vor allem fiir jene, die die Schlacht aus-
fechten missen.

Fur die bewussten und unbewussten Fanatiker und Mitldufer der Auf-
losung lebendiger Zusammenhange, fiir alle, die wie Mephisto zwanghaft

26



https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE KOMMT DAS NICHTDENKEN IN DIE WELT?

mit der Vernichtung flirten und in denen stets Vernichtungswillen nagt,
muss andererseits das immer neue Aufblithen neuen Lebens, alles, was
Hannah Arendt Natalitit und die Liebe zur Welt nennt, zum Verzwei-
feln sein. Ein Weltkrieg geniigte ihnen nicht.

Es gibt einen existenziellen Zusammenhang zwischen der Lebensfa-
higkeit der Menschen, ihrer Art und Weise zu denken und Wissen zu
schaffen, ihrem Wissen von ihrer Sterblichkeit, und der Sinnfindung ih-
res Lebens. Fiir die Freude, trotz aller Schmerzen wirklich lebendig und
menschlich zu sein, kommt alles darauf an, diesen Zusammenhang in le-
bendiger Weise zu sehen: das heifSt, nicht aus Angst vor dem Tod schon
zu Lebzeiten in Todesstarre zu fallen oder blindlings das Leben und die
Denkfihigkeit aus uns und unseren Mitmenschen herauszupressen.

2. Wie kommt das Nichtdenken in die Welt?

»Du sollst dem Tod, um der Giite und der Liebe willen, keine Herr-
schaft einrdumen uber Deine Gedanken« schrieb Thomas Mann im
Zauberberg. Es ldsst sich erganzen: Du sollst auch den Toten keine
Herrschaft einrdumen tiber deine Gedanken und dein Handeln (Har-
rison 2006). Aber wir sollten hinzufiigen: Du sollst auch dem Verdran-
gen des Todes und der Toten keine Herrschaft iiber dein Denken ein-
raumen. Sonst stirbt es ab. Denn wie durch Zauberhand dringen der
verdriangte Tod und die vergessenen Toten auf andere Weise und durch
alle Risse und Poren in die ihn und sie abwehrende Lebens- und Denk-
welt ein. Dadurch werden mogliche Wege des Lebens und Denkens ab-
geschnitten.

Wenn der Tod inhaltlich aus den Gedanken verbannt wird, dringt er
stattdessen in die Form und Struktur des Denkens, Wahrnehmens und
Handelns ein. Er ldsst das Gefaf$ der werdenden Gedanken erstarren und
leistet einen sehr unsokratischen Hebammendienst: Er treibt uns zum
Entbinden tot geborener, leerer oder zerfallener Gedanken. Und weil
nicht nur Denken, sondern auch Nichtdenken Probehandeln ist, kann die
so auf die Welt gekommene Gedankenlosigkeit sich ebenfalls ins Nega-
tive verkehren, nicht nur selbst tot, sondern abtotend wirken, in letzter
Instanz morderisch und selbstmorderisch werden »wie ja Grausamkeit
immer aus Gedankenlosigkeit kommt« (Mann 19771, S. 436).

Dieses abtitende Denken beleuchten und kritisieren die folgenden
Uberlegungen. Es ist wichtig, dessen gefihrliche Allgegenwart in all sei-
nen alten und neuen Verkleidungen bewusster wahrzunehmen. Um-
gekehrt kann das Einbeziehen des fir jedermann jederzeit moglichen
Sterbens und Todes in die bewusste Vorstellungswelt uns beleben und
angstvoll-verengte Betrachtungsweisen entgiften. Das gilt fir einzelne
Menschen wie fur ganze Gesellschaften. Der Hamburger Psychoonkologe

27



https://doi.org/10.5771/9783748906575-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

