
III.3 Episode 2a: Das Supplément der Projektion

III.3.1 Von der Projektion zum Projekt

Derhistorische »Moment« derNouvelle Vague inderMitte des 20. Jahrhunderts, ihrVer-

hältnis zur Cinémathèque Française vonHenri Langlois und zu den Filmemacher*innen

der Vergangenheit wird in der Episode 3b zumdehnbaren filmhistorischen und filmkul-

turellen Definitionskriterium des Kinos als eigenständiger Kunstform. Die Titel der in

diesem Kapitel kommentierten Episoden 1b und 2a, »Une histoire seule« und »Seul le

cinéma« – »Eine einsame Geschichte« und »Nur das Kino« – erinnern ebenfalls an die-

se Autonomie des Kinos, wobei das Definitionskriterium nun ein topographisches ist:

Es handelt sich um das Kino als Ort der Projektion, an dem die Protagonist*innen der

Nouvelle Vague die Filmgeschichte und die Kunst des Kinos entdeckten. Ein wichtiger

Bestandteil der Episode 2a sind Ausschnitte eines auf Video aufgezeichneten Gesprächs

zwischen Godard und Daney von 1988 (vgl. I.3.7), in dessen Verlauf Godard unter ande-

remsagt, die »Geschichte desKinos« sei größer als alle anderenGeschichten, »da sie sich

projiziert«1.WennGodard in 3bdenoffenenPrimärtextdesKinos ausdemErbederNou-

velle Vague und der Vollendung des Kinos zur eigenen Kunstform entwickelt, in der er

ein Supplément verankert (vgl. III.2), untersuche ich dieses Supplément des Kinos nun

im Motiv der Projektion, das Godard über den Kinosaal und das Kino-Dispositiv hinaus

auf ein niemals ganz realisiertesProjekt ausdehnt: aus der Projektionwird eineMetapher

für das Kino als konstanter Vor-Entwurf,Wissensobjekt und erweiterbarer Primärtext.

Die hier angestellten Überlegungen zur Projektion und ihrem Übergang zu einem

»Projekt« stehen im Kontext der Apparatus- und Dispositiv-Debatte (vgl. I.1.4), der Re-

duktion von »Kino« auf den Kinosaal und der Post-Kino-Debatten, in denen die ästhe-

tische Spezifizität des Kinos als Dispositiv der Projektion mit Hinblick auf dessen Re-

lokationen und Hybridisierungen mit weiteren Dispositiven in Frage steht (vgl. I.4.3).

In »Le thérrorisé (pédagogie godardienne)« (1976) hatte Daney beschrieben, wie für Go-

dard nach demMai 68 der Kinosaal zum »verrufenen Ort« wird, »unmoralisch und un-

1 HdC 2a, 11:01-11:16. »Pour moi, la grande histoire, c’est l’histoire du cinéma. Elle est plus grande

que les autres parce qu’elle se projette.«

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

passend. Ein Ort des widerlichen Augenspiels, des Voyeurismus und der Magie.«2 Ge-

rade in Ici et ailleurs (gedreht im selben Jahr, aus dem Daneys Text stammt) kann,

mit Christa Blümlingers Analyse des Verhältnisses von »Projektion« und »Prozession«

(des Défilés von Einzelbildern) in Godards Filmen, eine Enttarnung des Kino-Disposi-

tivs ausgemacht werden: Marschieren in einer Szene Statist*innen vor einer Videoka-

mera vorbei und halten dabei Photographien ins Objektiv, wird die lebendige (und »un-

sichtbare«) Projektion des Bewegtbildes als Verkettung bewegungsloser und »sichtba-

rer« (Einzel-)Bilder entzaubert3. Eine solche Enthüllung undKritik des Kino-Dispositivs

lässt sich auch den aus einzelnen Film-Fragmenten (und oftmals angehaltenen Einzel-

bildern) bestehenden Histoire(s) zuschreiben. Andererseits thematisiert Daney in sei-

nem Text die Umwandlung des Ortes des Kinosaals zur »Schule«, in der der »Repetitor«

Godard das Publikum beim Erlernen einer immer weiter sich verkomplizierenden Be-

deutung der Bilder und Töne zurückhält, während Daney selbst seine eigene Liebe zum

Kino nicht an den Ort des Kinos, sondern die Filme gekoppelt hat4. Auf dieseWeise ver-

weist sein Godard-Kommentar auf eine von ihm selbst geteilte Verschiebung der Spezi-

fizität von »Kino« von der »Projektion« auf ein »Projekt«, die der Kritiker 1987 in seiner

Fernsehkolumne »Le salaire du zappeur« explizit macht – »Das Kino war Teil eines Pro-

jektesund eine Angelegenheit derProjektion«5 –unddie nichtmehr auf die Tradition oder

Transformation eines technischenDispositivs, sondern aufs ErlernenundAusdeuten ei-

nes sich immer weiter vorentwerfenden Bedeutungszusammenhangs hinausläuft. Im

selben Jahr vermerkt auch Godard imVorwort zu denMemoiren seines früheren Produ-

zenten Pierre Braunberger: »DasKino hat niemals existiert.Es ist nur projiziertworden.

[…] Das Kino hat nur Projekte.«6WennMichaelWitt und Daniel Morgan »Projektion« in

denHistoire(s) alsMetapher für Vorführungen imKinosaal verstehen, undDominique

Païni und Helena Ferreira darauf hinweisen, dass die Projektion im Kinosaal, einer Me-

tapher gleich, einen »Transport« von Bildern (vom Projektor auf die Leinwand) bewirkt

(vgl. I.2.4)7, dann folge ich in diesem Kapitel einer Metaphorisierung von »Projektion«

in den Histoire(s), die über den Ort und das Dispositiv des Kinosaals hinausgeht und

»Kino« zum ortsunabhängigen Textprojekt macht.

Diese Verwandlung beginntmit der vonGodard in der Episode 2a resümierten »Vor-

geschichte« der kinematographischen Projektion, in der dieThematisierung von Projek-

tion als Metapher für den Kinosaal und ortsgebundene Technik anekdotisch überlagert

und literarisch aufgebrochen wird, nicht zuletzt durch die Einführung von historischen

und topographischen Distanzen, welche die Rückführbarkeit des godardschen Diskur-

ses auf medienarchäologische Vorgehensweisen oder dispositiv-spezifische Elemente,

2 Daney, »Der Therrorisierte«, in: VWB, S. 85.

3 Vgl. Blümlinger, »Procession and Projection«, S. 182. Vgl. hierzu auch II.3.4.

4 Vgl. Daney, Roux, »Laissons passer les barbares«, in:MCM 4, S. 176f.

5 SDZ, S. 69: »Le cinéma relevât d’un projet et était une affaire de projection.« Hervorhebungen im

Original.

6 Godard, »Préface de Cinémémoire«, in: T 2, S. 209f: »Le cinéma n’a jamais existé. Il n’a été que pro-

jeté. […] Le cinéma n’a que des projets.«

7 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 63. Vgl. Morgan, Late Godard, S. 10, 25, 206, 210–212, 223f. Vgl. Païni,

»Pour une petite histoire de la projection«, S. 12. Vgl. Ferreira, »Interrupted Surfaces. Installing the

Projection«, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.3 Episode 2a: Das Supplément der Projektion 227

die hier vermeintlich bedient werden sollen, gleichsam in Frage stellen. So erzählt Go-

dard, nach ersten längeren Ausschnitten aus dem Gespräch mit Daney, wie Jean-Vic-

tor Poncelet (1788–1876), ein in russische Gefangenschaft geratener Offizier aus Napo-

leons Armee, in seinerMoskauer Zelle seine in früherenMathematikkursen erworbenen

»geometrischenKenntnisse« auf dieMauern schrieb, umdann 1822 einmathematisches

Werk mit dem Titel Traité des propriétés projectives des figures vorzulegen.

»Es brauchte also einen französischen Gefängnisinsassen, der vor einer russischen

Wand umherläuft, damit die mechanische Anwendung der Idee und der Lust, Fi-

guren auf eine Leinwand zu projizieren, auf praktische Weise in der Erfindung der

kinematographischen Projektion flügge wird.«8

Mit Poncelet wird laut Godard also die »kinematographische Projektion« vorbereitet, die

Projektion durch den Kinematographen. Wie in der Episode 3b reduziert er damit den

technischen Ursprung des Kinos auf die Gebrüder Lumière (vgl. III.2.1), womit er dem

Kino einen Gründungsmythos als eigenständige Kunstform verleiht. Der Abstecher in

die Mathematik dient der Konstruktion einer poetischen, anekdotischen und teleologi-

schen Geschichte des Kinos und der Projektion, die sich in der Erfindung des Kinema-

tographen erfüllt, und deren Zusammenhänge sich einem unmittelbaren Erschließen

entziehen: Warum sollte ausgerechnet Poncelet in seinemMoskauer Gefängnis als Vor-

denker der kinematographischen Projektion gelten, während er vor einerWand umher-

läuft und sich an sein Mathematikstudium in Paris erinnert? Doch gerade durch diese

Herleitung erzeugt Godard eine entscheidende Verschiebung: Die Projektion ist an ih-

rem Ursprung keine Technik, die aus einer anderen präzisen Technik hervorgeht (oder

mit ihr koexistiert), sondern nichts als eine Idee, ein Projekt, das erst in der Zukunft rea-

lisiert werden kann. Ist das Kino eine eigenständige Kunst, dann nicht nur als Kunst der

(technischen) Projektion, sondern im Sinne dieses »offenen« Projektes.

In der Poncelet-Anekdote wird die Gefängniszelle zumVorverweis auf den geschlos-

senenOrt des Kinosaals. Dabei diskutiert Godard die Projektion im Spanungsverhältnis

zwischen dieser Geschlossenheit und der »Flucht« der Zuschauer*innen, die durch das

auf der Leinwand Gesehene ihrem »Gefängnis« entfliehen – ganz im Sinne Jean-Louis

Baudrys, der den Kinosaal mit Platons Höhle verglichen hatte, in der die »Gefangenen«

die Illusion einer äußeren Realität erleben9. Dies beschreibt Godard im Anschluss an-

hand eines Gedichtes von Charles Baudelaire, »Le voyage«, das von der Schauspielerin

Julie Delpy zitiert wird. Das Gedicht beginnt mit einem Kind, das sich, vertieft in Kar-

ten und Graphiken, die Weite der Welt ausmalt, während ein lyrisches »Wir« der »Lan-

geweile der Kerker« und einer beschränkten Welt entfliehen will10 – »ohne Dampf und

8 HdC 2a, 11:40-12:27. »Il a donc fallu un prisonnier français qui tourne en rond en face d’un mur

russe pour que l’application mécanique de l’idée et de l’envie de projeter des figures sur un écran

prenne pratiquement son envol avec l’invention de la projection cinématographique.«

9 Vgl. Baudry, »Das Dispositiv«.

10 Vgl. HdC 2a, 18:29-19:02: »Nous voulons voyager sans vapeur et sans voile!/Faites, pour égayer l’en-

nui de nos prisons,/Passer sur nos esprits, tendus comme une toile,/Vos souvenirs avec leurs cadres

d’horizons.« Vgl. Charles Baudelaire, Les Fleurs du Mal/Die Blumen des Bösen Französisch/Deutsch.

Übers. v. Monika Fahrenbach-Wachendorff. Stuttgart: Reclam, 1980. S. 273: »Und ohne Dampf und

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

Segel«, also ohne eigenen Antrieb, wie die bewegungslosen, immobilen Zuschauer*in-

nen im Kinosaal. Weitere Analogien zu einer zwischen Gefängnis und Flucht angesie-

delten Kinoerfahrung finden sich in der Episode 1b, wo Godard im Umkreis der Text-

einblendung »Histoire de la projection«11 durch Filmzitate auf den Ort des Gefängnis-

ses anspielt: etwa durch ein Standbild aus Robert Bressons Pickpocket (FRA 1959)12, in

demMichel (Martin LaSalle) und Jeanne (Marika Green) durch Gitterstäbe voneinander

getrennt sind, oder durch das (in den Histoire[s] oft verwendete) Standbild aus Ing-

mar Bergmans Fängelse (Das Gefängnis, SWE 1949), das einen Mann und eine Frau

hinter einem Filmprojektor zeigt13. Während die Texttafel »Histoire de la projection«

aufscheint, erklärt Godard, das Kino sei eine »industrie de l’évasion«14, eine »Industrie

für Wirklichkeitsflucht«. Das Fluchtmotiv findet sich in der Episode 2a auch in den von

Godard verwendeten Ausschnitten von Charles Laughtons Night of the Hunter (USA

1955), den Daney sehr geschätzt hat und der mit Michael Witt als Hommage an den in

dieser Episode auftauchendenGesprächspartner Godards verstandenwerden kann (vgl.

I.3.1)15. Der Film handelt von der Flucht zweier Kinder vor ihrem diabolischen Stiefvater

(Robert Mitchtum); in den von Godard verwendeten Ausschnitten fliehen Bruder und

Schwester auf einem Boot über einen Fluss, während ihnen Mitchtum auf den Fersen

ist16. Schließlich macht Godard via Baudelaire deutlich, dass die Flucht immer erfolg-

los, da rein imaginär bleibt: Die »Reisenden« (Zuschauer*innen) beklagen sich, dass sie

ein »bitteres Wissen« aus ihrer Reise ziehen, da die Welt letztlich doch »eintönig« und

»klein« sei, eine »Oase voller Grauen« und eine »Wüste aus Langeweile« – die Abenteuer

auf der Leinwand sind ebenso wenig real wie die Flucht aus dem Kinosaal17.

Gleichzeitig gibt esHinweise auf einGelingenderFlucht,was inderEpisode 1b ange-

deutetwird durchEinblendungen der Titel von LéonideMoguys Prison sans barreaux

(Gefängnis ohne Stäbe, FRA 1938)18, oder RaoulWalshsWhiteHeat (USA 1949) –Go-

dard verwendet den französischen Verleihtitel L’enfer est à lui –, in dem James Ca-

gney einen Gangster spielt, der aus dem Gefängnis ausbricht19. Titel und Ausschnitte

künden von Aufbruch, Flucht, Reise, Aussendung und Ausdehnung ohne Rückkehr, von

einer Bewegung, die jeden Ort überschreitet, an keinem zur Ruhe kommt. In der Episo-

de 1b nennt Godard den französischen Titel von John Farrows Film noirWhereDanger

Segel reisen wir ins Land!/Laßt, um des Kerkers Langeweile zu entfliehn/Hin über unsern Geist,

wie Leinwand ausgespannt/Gerahmt von Horizonten, Reisebilder ziehn.«

11 HdC 1b, 15:32.

12 Vgl. HdC 1b, 15:52.

13 Vgl. HdC 1b, 15:16-15:26.

14 HdC 1b, 15:32.

15 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 41.

16 Vgl. HdC 2a, 13:28-15:16.

17 Vgl. HdC 2a, 23:19-23:42: »Amer savoir, celui qu’on tire du voyage!/Le monde, monotone et pe-

tit, aujourd’hui,/Hier, demain, toujours, nous fait voir notre image:/Une oasis d’horreur dans un

désert d’ennui!« Vgl. Baudelaire, Les Fleurs du Mal/Die Blumen des Bösen, S. 277: »Mit welchem bit-

tremWissen Reisen uns erfüllt!/Die Welt, eintönig, klein, läßt heute uns erschauen/Und gestern,

morgen, immer dieses unser Bild: Wüste aus Langeweile, Oase voller Grauen!«

18 HdC 1b, 15:38.

19 HdC 1b, 15:54.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.3 Episode 2a: Das Supplément der Projektion 229

Lives (USA 1950), Voyage sans retour – »Reise ohne Rückkehr«20, in der Episode 2a

kündet das Baudelaire-Gedicht von einem ständigenWeiter- und Fortziehen ohne Her-

kunft und konkretes Ziel: »Singulière fortune où le but se déplace/Et, n’étant nulle part,

peut être n’importe où!«/»Seltsam ist das Geschick, wo sich das Ziel verschiebt/Und ir-

gendwo sein kann, da es sich nirgends findet!«21 Während die Flucht als kino-disposi-

tiv-spezifischeModalität scheitert, können unter einer Post-Kino-Perspektive in diesen

aufgelösten Gefängnissen, Fluchten und Wegen Hinweise auf die Fluchtlinien (Deleu-

ze), Expansionen (Youngblood) oder Extensionen (Dubois) des klassischen Kinodisposi-

tivs erkannt werden (vgl. I.4.3)22, das seinenOrt verlässt und sich re-lokalisiert, aus dem

Kinosaal »ausbricht« und, entlang ständiger Werdens- und Transformationsprozesse,

neue Verbindungen mit anderen Dispositiven eingeht. Abgesehen davon aber, dass die

Konzeptualisierungen eines »Extended Cinema« (Dubois) noch immermit konkretenOr-

ten operieren, stellt sich die Frage,was diese (Flucht-)Geschichten der Projektion zusätz-

lich über das Kino erzählen, inwieweit sich die Ziel- undOrtlosigkeit der Reise noch anders

aufs Kino übertragen lässt. Gerade Night of the Hunter ist ein Film, der, wie Daney

argumentiert, ein Jenseits von Raum und Zeit öffnet, in dem die Griffith-Schauspielerin

Lillian Gish, deren Figur die Kinder adoptierenwird, »ganz amAnfang von etwas« steht,

vor der Unterscheidung Gut/Böse und der Entstehung des Menschen, als Protagonistin

einer Kosmogonie23. In dieser Hinsicht findet die Reise der Kinder in einer unbestimm-

ten,mythischen Vorzeit statt, kann sie als Reise jenseits jedes konkretenOrtes und jeder

konkreten Zeit verstandenwerden. Sowird gerade Laughtons Film zur Allegorie für eine

VerschiebungderBedeutung von »Projektion«,die nichtmehrnur auf einenOrt oder ein

Dispositiv verweist: Die Flucht gelingt ausschließlich inden Filmen.So sind es die Filme,

die aus der ortsgebundenen Projektion ein ortsentbundenes Projekt machen, einen Be-

deutungszusammenhang, der aus textlichen, sprachlichen und bildlich-filmischen Ele-

menten entsteht.

III.3.2 Vom Supplément des Fernsehens zum Supplément der Projektion

Dieser Bedeutungszusammenhang entsteht in den Histoire(s) nicht mehr mit den

Mitteln des Kinos, also der Projektion, sondern mit den Mitteln von Fernsehen und

Video, die seit den 1970er Jahren zu Godards filmischem Instrumentarium gehören.

Schon Deleuze hatte anhand von Godards Fernsehexperimenten aus dieser Zeit (wie

Six foix deux, FRA 1976) über dessen »Methode des ZWISCHEN« geschrieben, in der

die Verhältnisse zwischen Bildern und Tönen aufgetrennt werden24, während Blümlin-

ger darauf verweist, dass Godard in France/tour/détour/deux/enfants (FRA 1980)

anhand der Untersuchung des Fernsehapparates als »familiäres Mobiliar« auch die

20 HdC 1b, 16:04-16:08.

21 HdC 2a, 17:49-18:01. Baudelaire, Les Fleurs du Mal/Die Blumen des Bösen, S. 271.

22 Vgl. Deleuze, »Was ist ein Dispositiv?«. Vgl. Youngblood, Expanded Cinema. Vgl. Dubois, »Présen-

tation«.

23 Vgl. Daney, Roger, »Le passeur«, in: DRV, S. 113.

24 Vgl. Deleuze, »Trois questions sur Six fois deux«. Vgl. ders., Das Zeit-Bild, S. 233f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

»normierenden Strukturen«25 des Mediums offenlegt. Wie für den Daney der 1980er

Jahre, für den Kino und Fernsehen weniger zwei verschiedene Dispositive als zwei ver-

schiedene Verhältnisse zu ihrer Ergänzbarkeit durch Kritik darstellen (vgl. II.3.1), behält

auch für den Godard der 1988 begonnenen Histoire(s) das Fernsehen ein kritisches

Potenzial und kann zum Supplément des Kinos werden: Ist das Fernsehen für sich

genommen wertlos, kann es doch das (im Gegensatz zum Fernsehen weiter ergänzbare)

Kino weiter ergänzen. Hat Daney dabei unter anderem das Fernsehen als Produkt

und Schöpfung des modernen Kinos charakterisiert, geht Godard den umgekehrten

Weg und kommt vom Fernsehen aufs Kino zurück. Godard stellt das Fernsehen in den

Dienst des Kinos, um seine Geschichte zu erzählen, und macht es dadurch zu seinem

Supplément, da das Fernsehen das Kino um einenMangel an Projektion ergänzt:Wie er

im Gespräch mit Daney betont, wird das Fernsehen ja nicht die Projektion als typische

Kinoeigenschaft wiederholen, sondern sie vielmehr suspendieren und ersetzen.

»Es gibt eine Projektion. Also sage ich: Das ist die große Geschichte, da sie sich proji-

zieren kann. Die anderen Geschichten können sich nur verkleinern. Mit meinem Vor-

haben verhält es sich also ähnlichwie in diesem kleinen Gedicht von Brecht: ›Ich unter-

suche sorgfältig meinen Plan [im Original »plan«, was auch die filmische Einstellung

bezeichnen kann, Anm. P.S.] – er ist nicht umzusetzen‹. Weil er nur im Fernsehen um-

gesetzt werden kann – und das Fernsehen verkleinert. […] Aber man kann aus dieser

projizierbaren Geschichte eine Erinnerung machen.«26

Godard zitiert hier frei eine Moritat aus Berthold Brechts Dreigroschenoper (1928): »Ja,

mach nur einen Plan/Sei nur ein großes Licht!/Und mach dann noch ’nen zweiten

Plan/Gehen tun sie beide nicht.«27 Brechts »Plan« kann dabei in Godards Aneignung

und Übersetzung (er spricht im Französischen von »plan«) ebenso den Plan seines Pro-

jektes der Histoire(s) du cinéma wie auch die filmische Einstellung bezeichnen, die

sich beide im Rahmen dieses Fernsehprojektes als nicht mehr »realisierbar« erweisen.

Die Irrealisierbarkeit seiner Geschichte(n) des Kinos als Geschichte(n) der Projektion

(montierter filmischer Einstellungen) begründet Godard damit, dass er sie nur im

Fernsehen machen kann – das jedoch, anders als das Kino, nicht mehr im technischen

Sinne »projiziert«. Die Histoire(s) wurden zum Teil durch Fernsehsender wie Canal+

mitfinanziert und dort auch 1999 ausgestrahlt.Wenngleich auf Filmfestivals wie Cannes

(etwa 1988) vorläufige Fassungen der Episoden in Kinosälen vorgeführt wurden, die

1998 fertig gestellte Videoserie auch im Kinosaal projiziert werden kann und Godard

2001 eine gekürzte Kinofassung auf 35mm-Film vorgelegt hat, Moments choisis des

Histoire(s) du cinéma (FRA 2001), ist der Kinosaal nicht mehr der primäre Auffüh-

rungsort für dieses inmultimedialen Formen vorliegende (und selbst ausmultimedialen

25 Blümlinger, »Ein Seismograph in der Landschaft der Bilder«, S. 13.

26 HdC 2a, 21:04-21:57. »Il y a une projection. Donc, bêtement, je dis c’est la grande histoire parce

qu’elle peut se projeter. Les autres histoires ne peuvent que se réduire. Mon but, donc, hélas, c’est

comme ce petit poème de Brecht: ›J’examine avec soin mon plan; il est irréalisable‹. Parce qu’il ne

peut se faire qu’à la télé – qui réduit. […] Mais on peut faire un souvenir de cette histoire proje-

table.« Hier zitiert nach der schriftlichen Fassung des Gesprächs: Daney, Godard, »Godard fait des

histoires«, S. 161.

27 Bertholt Brecht, Dreigroschenoper. Berlin: Suhrkamp, 1968. S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.3 Episode 2a: Das Supplément der Projektion 231

Elementen komponierte) Werk28. Präziser muss allerdings nicht nur von Fernsehen,

sondern auch von Video gesprochen werden, dessen Möglichkeiten im elektronischen

Schnitt und in der Bildbearbeitung das heterogene Zwischen-Regime der Künste und

Bilder in den Histoire(s) erst öffnen29. Das von Godard in den Histoire(s) verwen-

dete (Film-)Material stammt hauptsächlich von VHS-Kassetten. So wird hier nicht nur

Fernsehen, sondern ebenso Video zu einem Supplément des Kinos.

Dieses aus Fernsehen/Video bestehende Supplément markiert zunächst die Gefahr

eines Endes des Kinos. Mit Witt erscheint das Fernsehen in den Histoire(s) als »Tod«

des Kinos (vgl. I.2.3)30, was Godard in der Episode 2a zu unterstreichen scheint, indem

er eine Liste von TV-Sendern (TF1, CNN, ZDF, BBC u.a.) nach und vor einer Schwarz-

weiß-Photographie einblendet, auf der ein Kind eine mit Leichen gesäumte Straße ent-

langläuft31. Und André Habib argumentiert, dass Godard Video als Gedächtnistechnik

benutzt, mit der er persönliche Erinnerungsspuren an die vergangenen Projektionen

des Kinos sowie dessen verloren gegangene Möglichkeiten bewahrt32. Auf diese Erin-

nerungsarbeit verweist auch eine Texttafel am Ende der Episode: »Le cinéma autorise

Orphée de se retourner sans faire mourir Eurydice«33. – »Das Kino erlaubt es Orpheus,

sich umzuwenden, ohne Eurydike sterben zu lassen«; es erlaubt, die Vergangenheit zu

betrachten, ohne sie verschwinden zu lassen. Jacques Aumont ergänzt, dass die Vergan-

genheit dabei nicht »intakt« bleibt, sondern gerinnt, zur unsterblichen und doch leblo-

sen Statue wird34. Habib spricht von einem Ende des Kinos und der damit gegebenen

»Möglichkeit seiner Historisierung«35, und auch Blümlinger versteht den Satz so, dass

sich der Cinephile Godard an die (eigene) Vergangenheit erinnert, die an den Ort des

Kinos als Ort der Projektion gebunden ist: »Es gibt keinen Ersatz für die Filme, das Ki-

nogehen.« So sieht sie hier »das nostalgische Erinnerungsritual eines besonderen Cine-

philen«, der,wie es Jean-Louis Leutrat und Suzanne Liandrat-Guiges gesagt haben, »ein

poetisches Grabmal«36 hinterlässt.

Dieser selbst reichlich nostalgische Fokus der Forschung auf Tod undNostalgie setzt

voraus, dass Godard Fernsehen/Video nur noch als Erinnerungsmedien verwendet, um

die persönlichen Erinnerungen an den verschwindenden Kino-Ort und seine Projektio-

nen in immer entstellter, und damit immer auch unwiderruflich verlorener Form zu be-

wahren. Und doch sind Fernsehen/Video weit mehr als nur ein Ende. Indem sie als Sup-

plément(s) demKino einenMangel an Projektion beifügen, die sie selbst nichtmehr rea-

lisieren können, entziehen sie das Kino als Kunst der Projektion seinem Ende und sei-

ner Vollendbarkeit, und verwandeln die Projektion in ein Supplément des Kinos. Gera-

de die mangelnde Realisierbarkeit von Godards »Plan« bewahrt das Kino und seine Ge-

28 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 3–6.

29 Vgl. Bellour, »L’entre-images«, in: ders., L’entre-images, S. 13.

30 Vgl. Witt, »The Death(s) of Cinema According to Godard«.

31 Vgl. HdC 2a, 23:33-23:38.

32 Vgl. Habib, »Mémoire d’un achèvement«, S. 24.

33 HdC 2a, 24:51-25:26.

34 Vgl. Aumont, Amnésies, S. 40.

35 Habib, »Mémoire d’un achèvement«, S. 14.

36 Blümlinger, »Signaturen der Leinwand«, S. 305f. Vgl. Leutrat, Liandrat-Guiges,Godard simple comme

bonjour, S. 21, zitiert nach Blümlinger.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

schichte vor demEnde.Denn durch das Supplément des Fernsehenswird die Projektion

selbst aufgelöst in einer »Abfolge von Supplementen«, also unendlichen, sich weiter in

die Zukunft projizierenden Ergänzungen, durch die »die Notwendigkeit einer unendli-

chen Verknüpfung sichtbar« wird, »die unaufhaltsam die supplementären Vermittlun-

genvervielfältigt,unddie sogeradedenSinndessen stiften,was sie verschieben: dieVor-

spiegelung der Sache selbst, der unmittelbaren Präsenz«37. Diese weiter verschobene,

weiter projizierte, immer nur »vorgespiegelte Sache« und »Präsenz« ist die alte Projekti-

on des Kinos, die als Leerstelle gekennzeichnet und ersetzt/ergänzt wird: »Das Zeichen

ist immer das Supplement der Sache selbst.«38 Wenn, wie Godard im Vorwort zu den

Braunberger-Memoiren schreibt, »das Kino nie existiert hat«, »nur projiziert worden«

ist und »nur Projekte« kannte39, dann kann das mit Derrida in diesem Sinne als Suppli-

ierung und Substituierung der technischen Seite der Projektion durch die Projektion als

Zeigen und Zeichen (als Pro-jektion, Vor-Entwurf) verstanden werden, wobei die Projek-

tion als Supplément/Zeichen »Kino« nicht mehr als Ort und Dispositiv der Projektion

markiert, sondern zum Projekt und Bedeutungszusammenhang macht, der sich durch

seine fortlaufendeVor-Entworfenheit undErgänzbarkeit auszeichnet. Ist dieGeschichte

des Kinos, wie Godard Daney gegenüber äußert, immer »größer« als alle anderen, »weil

sie sich projiziert«, deutet das nicht nur auf die Größe der Bilder auf der Kinoleinwand

hin, sondern auch auf die Vergrößerung eines immer nur vorentworfenen Projektes.

Godards Basisinstrument für die Arbeit an diesem Projekt ist das Fernsehen bzw.

die Videotechnik, die Godardwie ein Kritiker im Sinne Blanchots und ein Kommentator

im Sinne Foucaults verwendet. Wenn für Blanchot die literarische Kritik »dieser offe-

ne Raum« ist, »in dem das Gedicht vermittelt wird, wenn sie versucht, vor ihm zu ver-

schwinden, damit es erscheinen kann«, und wenn »dieser Raum und diese Bewegung

des Verschwindens schon zurWirklichkeit des Werkes gehören«40, dann ist dieser offe-

ne Raumder Kritik, in dem dasWerk, die Histoire(s) du cinéma, erscheinen kann, die

Technik des Fernsehens und des Videos. Dieser Raum verschwindet (oder »verkleinert«

sich, wie Godard mit Bezug auf das Fernsehen sagt), um Platz zu machen für etwas an-

deres, größeres. Gerade die Einbindung der 1988, also im Frühstadium der Histoire(s)

mit einerVideokameraaufgezeichnetenUnterhaltungzwischenDaneyundGodardüber

Godards Projekt, bei der imHintergrund Fernsehapparate und Videorekorder zu erken-

nen sind, kann als Video-Moment der Kritik verstandenwerden, als Integration der Ver-

mittlung des Werkes in das Werk, als Geste, die das Werk vollendet und erneut öffnet,

in ihm einen Moment des Projekt-Seins, Entstehens undWerdens bewahrt. Die Ponce-

let-Anekdote, die Titel und Ausschnitte der Filme, das Baudelaire-Gedicht und Night

of the Hunter bilden in diesen Episoden 1b und 2a eine Verkettung und Vervielfälti-

gung von Suppléments,welche die Projektion des Kinos durch das Kino als Projekt einer

37 Derrida, Grammatologie, S. 272.

38 Ebd. S. 250.

39 Godard, »Préface de Cinémémoire«, in: T 2, S. 209f.

40 Blanchot, »Qu’en est-il de la critique?«, S. 12: »Si la critique est cet espace ouvert dans lequel se

communique le poème, si elle cherche à disparaître devant celui-ci, pour qu’il apparaisse, c’est

que cet espace et ce mouvement de disparition […] appartiennent déjà à la réalité de l’œuvre

littéraire et sont à l’œuvre en celle-ci, pendant qu’elle se forme, ne passant en quelque sorte au

dehors qu’au moment où elle s’achève et pour qu’elle s’achève.«

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.3 Episode 2a: Das Supplément der Projektion 233

offenenSinnverknüpfung ersetzen –wieKommentare,die dasKino als bedeutungsoffe-

nen,weiter auszulegendenPrimärtext herstellen.DerKommentatorGodardmuss dafür

Sorge tragen, dass das Kino über den historischen Bedeutungsverlust der »Projektion

in einem Kinosaal« hinaus nicht nur als Ort der Projektion, sondern auch als »Projekt«,

als Narrativ und Text in Erinnerung bleibt, der weitere Auseinandersetzungen und Ex-

egesen erfordert. In einem abschließendenKapitel soll dieses Projekt genauer bestimmt

werden: als Projekt der Montage, welche die nie gefundene Essenz und das Supplément

des Kinos par excellence darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467954-012 - am 13.02.2026, 21:58:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

