
Moderne im Diskurs

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religion als globales Korrektiv zur Moderne:
Die Globalisierung von Hindu-Religionen als moderne 
Antwort auf Modernisierungsprozesse

Frank Neubert

Bei der Eröffnung des Weltparlaments der Religionen 1893 (vgl. Lüddeckens 
2002) in Chicago stahl – wenn man den Medienberichten der Zeit Glauben 
schenken darf – ein junger Mönch aus Indien allen die Schau. Mit seinen ersten 
Worten, «Sisters and Brothers of America», löste Swami Vivekananda einen 
Sturm der Begeisterung aus und eröffnete damit den Weg zum Erfolg nicht nur 
für sich, sondern auch für andere Vertreter der asiatischen Religionen, allen 
voran für den singhalesischen Theravada-Buddhisten Anagarika Dharmapala1 

und den japanischen Zen-Buddhisten Soen Shaku. Gleichzeitig wurden die 
anderen Vertreter aus Indien durch Vivekananda in den Hintergrund gedrängt 
– er wurde zu ihrem Leidwesen zum anerkannten Vertreter «des Hinduis­
mus» auf dem Weltparlament. Bei näherem Hinsehen fallen an Vivekanandas 
Auftritten in den USA einige Dinge auf, die im Zentrum dieses Aufsatzes zum 
Verhältnis von Religion und Moderne stehen sollen: Erstens sieht er sich selbst 
in einer Mission des Austauschs zwischen dem sozial und ökonomisch moder­
nen Westen einerseits und dem «spirituell» überlegenen Indien andererseits. 
Zweitens präsentiert Vivekananda den Hinduismus als Modell für eine univer­
selle Menschheitsreligion, die den Ansprüchen der modernen globalisierten 
Welt gerecht wird. Der Austausch soll in seinen Augen zu einer Art Auflösung 
der seinen Zeitgenossen so geläufigen Gegenüberstellung von Religion und 
Moderne führen.

Der Topos der Gegenüberstellung eines im modernen Sinne «fortschrittli­
chen» Westens mit einem in religiöser Hinsicht überlegenen Indien, wie er 
etwa seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert in verschiedenen Ausprägungen in 
Indien und in Europa bestand, soll im Zentrum dieses Textes stehen. Ich werde 
dazu zunächst einige theoretische Überlegungen anstellen. Sie betreffen den 
hier gewählten Ansatz einer Analyse von Topoi in Diskursen (1), das Verhältnis 
von Religion und Moderne (2) und Adaptionen der Gegenüberstellung von 
Religion und Moderne im Kontext des Kolonialismus (3). Anschließend werde 
ich dieser Gegenüberstellung in zwei Etappen folgen: als Motiv hinter Vivekan­
andas erster Reise in die USA (4) sowie bei den Vaishnava-Missionaren im Wes­
ten bis hin zu Bhaktivedanta Swami von der ISKCON und beim Rücktransfer 

1 Siehe den Beitrag von Martin Baumann in diesem Band.

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von Krishnabewusstsein nach Indien (5). Im abschließenden Teil (6) werde ich 
aufzeigen, wie Hindu-Akteure den Hinduismus immer wieder neu als Teil der 
globalen Moderne konstituieren, indem sie die Gegenüberstellung von Europa 
bzw. dem Westen und Indien kreativ weiterverwenden und umdeuten und da­
bei die jeweils neuesten technischen, medialen und anderen Entwicklungen be­
rücksichtigen.

Zur Analyse und Interpretation von Topoi in Diskursen

Es geht in diesem Text um Topoi, mit denen verschiedene Akteure den Dis­
kurs der Moderne und die Konstitution des Hinduismus als einer inhärent 
modernen Religion seit dem 19. Jahrhundert stark geprägt haben. Unter To­
poi verstehe ich Aussagen, die im Verlauf von Diskursen immer wieder mit 
großer Gleichförmigkeit wiederkehren. Die Gleichförmigkeit kann sprachlicher 
Natur sein, wenn beispielsweise Aussagen wortwörtlich wiederholt werden. Sie 
kann aber auch andere Formen annehmen – beispielsweise in immer gleichen 
Gegenüberstellungen oder indem bestimmte Aussagen stereotype Reaktionen 
hervorrufen. Dieser äußerlichen Gleichförmigkeit von Topoi steht die bereits 
von Michel Foucault hervorgehobene Singularität von Aussagen gegenüber. 
Jedes Aussageereignis – wie sehr es auch einem früheren Aussageereignis zu 
gleichen scheinen mag – steht für sich in einem bestimmten diskursiven Kon­
text. Auch die Wiederholung einer früheren Aussage ist immer als ein neues 
singuläres Aussageereignis zu begreifen und zu analysieren. Und so muss auch 
die Wiederholung eines Topos bei aller Gleichförmigkeit dennoch jedes Mal 
als neues Aussageereignis verstanden werden. Sie transportiert im neuen Kon­
text andere Bedeutungen als bei früherem Auftauchen. Dieses Paradox wirft 
interessante Probleme für die Analyse auf. Während es relativ leicht ist, Topoi 
aufgrund ihrer gleichförmigen Wiederholung zu identifizieren, darf dies nicht 
dazu verleiten, darin auch eine immer gleiche Aussagewirkung zu sehen. Viel­
mehr ist jedes Auftauchen für sich zu analysieren, um zu sehen, wie stark mög­
licherweise auch inhaltliche Kontinuitäten sind, die dann ganze Diskurse so 
stark prägen, wie dies eben beim Topos der Unvereinbarkeit von Religion und 
Moderne der Fall ist. Solche Topoi gilt es mit Foucault (1992: 14) besonders 
zu hinterfragen, kritisch zu sein: nicht zu akzeptieren, was uns unsere eigenen 
Diskurse als wahr vorgaukeln. Dies ist besonders herausfordernd, wenn es um 
die wissenschaftliche Erforschung von Religion geht, da – wie bereits vor länge­
rer Zeit der Religionswissenschaftler Hubert Seiwert (1995) zu Recht betont hat 
– die Existenz und Autorität der Wissenschaften historisch sehr stark auf dem 
Topos der Abgrenzung alles «Modernen» von allem «Religiösen» beruhen. Das 
zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in vielen historischen Studien zur 
Moderne die Prozesse von Rationalisierung und Säkularisierung als historische 

1.

240 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegebenheiten geradezu selbstverständlich vorausgesetzt und nicht hinterfragt 
werden.2

Ein religionswissenschaftlicher Blick auf das Verhältnis von Religion 
und Moderne

In Abgrenzung von der üblicherweise vorgebrachten Idee einer unversöhnli­
chen Gegenüberstellung oder gar Unvereinbarkeit von Religion und (säkula­
rer) Moderne möchte ich hier von einer anderen These ausgehen. Ich folge 
dafür zunächst Seiwerts (1995: 92) Unterscheidung von «mindestens drei Be­
deutungsnuancen» des Begriffs «Moderne»: «als Name für eine Epoche der 
europäischen Geschichte», als Kennzeichnung einer bestimmten Gesellschafts­
formation und als «Chiffre für eine Utopie» (siehe dazu auch die Einleitung zu 
diesem Band). Ich behaupte aber, dass Religionen integraler Bestandteil moder­
ner Gesellschaften sind und dass «Religion» integraler Bestandteil von «Moder­
ne» ist, da «Moderne» ohne die Gegenüberstellung zu «Religion» kaum denk­
bar ist. Nur unter dieser Voraussetzung lassen sich meines Erachtens die Prozes­
se der Modernisierung und Globalisierung religiöser Traditionen historisch wie 
soziologisch angemessen einordnen. Ich möchte diese These daher sehr kurz 
aus vier verschiedenen Perspektiven begründen.
a) Historisch: Wenn «Moderne» ein Epochenbegriff sein kann, dann muss 

man selbstverständlich auch religiöse Entwicklungen und Religionsgemein­
schaften als Teil dieser Epoche betrachten. Sie existieren in der Moderne, 
auch wenn sie von vielen als bloße Anachronismen oder Überbleibsel be­
trachtet werden.3 Religionsgemeinschaften durchlaufen die zeitgenössischen 
Entwicklungen ebenso wie andere Teilbereiche der Gesellschaft. Sie reagie­
ren darauf, eignen sich Neuerungen an oder verweigern sich ihnen und 
verändern sich in diesen Prozessen. Religionshistorische Prozesse sind dem­
entsprechend in ihren Auswirkungen auf gesamtgesellschaftliche Entwick­
lungen, ökonomische und politische Veränderungen etc. in die historische 
Betrachtung ganz selbstverständlich einzubeziehen, wie dies in verschiede­
nen historisch ausgerichteten Disziplinen in den letzten Jahrzehnten nach 
der teilweisen Überwindung der Säkularisierungsideologie4 wieder verstärkt 
geschehen ist.

2.

2 Siehe als ein Beispiel Bauer (2004).
3 Vgl. auch Rudolf Stichwehs Ausführungen zur Gleichzeitigkeit von Tradition und Moder­

ne, die «als koexistierende Zustände in der Gesellschaft der Gegenwart verstanden» werden 
(Stichweh 2000: 211).

4 Vgl. zum ideologischen Gehalt der so genannten Säkularisierungstheorien bereits die klassi­
sche Studie von Hermann Lübbe (1965).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 241

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Systemtheoretisch: Der Soziologe Niklas Luhmann hat sich intensiv mit 
Prozessen der funktionalen Ausdifferenzierung westlicher Gesellschaften 
befasst. Fortschreitende Differenzierung in Funktionssysteme ist für ihn 
geradezu ein Kennzeichen moderner Gesellschaften – und dazu gehört 
auch, dass sich ab dem 19. Jahrhundert ein Funktionssystem Religion her­
ausbildete. Dieser Prozess verlief aber nach Luhmanns Analyse in verschie­
dener Hinsicht anders als die Herausbildung anderer Funktionssysteme (Po­
litik, Wissenschaft, Kunst etc.). Die Ausgrenzung von Religion aus anderen 
Funktionssystemen wird dabei von allen Beteiligten mit unterschiedlicher 
Bewertung als «Säkularisierung» beschrieben. Religion als zunächst fremd­
referenziell unterschiedenes System muss sich in die neu zugewiesene gesell­
schaftliche Rolle finden, und dies gelingt ihr nach Luhmann zunächst nur 
schlecht: «Säkularisierung heißt also nicht: Funktions- oder Bedeutungsver­
lust von Religion, vielleicht aber vorübergehende (?) Schlechtanpassung an 
die Bedingungen der modernen Gesellschaft» (Luhmann 2000: 301).

c) Diskursgeschichtlich: Aus diskurshistorischer Perspektive gehen verschie­
dene Autoren davon aus, dass ein neuzeitlicher, in komparativer Weise 
verwendbarer Religionsbegriff sich erst im späten 18. Jahrhundert heraus­
zubilden und im Laufe des 19. Jahrhunderts in einem globalen Rahmen 
gesellschaftlich durchzusetzen beginnt (vgl. u.a. Kippenberg 1997; Bergun­
der 2012; Feil 2012, 2013; Neubert 2015). Erst dadurch – und damit eben 
erst ab dem späten 18. Jahrhundert – wurde eine allgemeine Kategorie «Re­
ligion» etabliert, unter der sich zahlreiche Akteure, Gemeinschaften und 
Traditionen nunmehr als «religiös» oder «Religionen» selbst konstituieren 
konnten. Die weiterbestehende inhaltliche Unschärfe des Begriffs trägt dabei 
zu einer starken diskursiven Dynamik bei und eröffnet verschiedenste Mög­
lichkeiten des Gebrauchs und – so könnte man sagen – der Manipulation 
dieser Kategorie.5

d) Diskurstheoretisch: Der «Diskurs der Moderne» grenzt «Religion» aus, er 
ist geradezu durch diese eigene Gegenüberstellung zu ihr definiert (Sei­
wert 1995). «Religion» ist daher konstitutives Außen zu «Moderne» und 
als solches integraler Bestandteil der diskursiven Formation, die wir «Mo­
derne» nennen. Die Grenze zwischen Moderne und Religion ist, mit La­
claus und Mouffes Hegemonietheorie gesprochen, eine «innere Grenze», 
und «das, was jenseits der inneren Grenze ist, [wird] als das konstruiert, was 
sie [die diskursive Formation; F.N.] nicht ist» (Laclau/Mouffe 2006: 186). 
Zugespitzt könnte man formulieren: Moderne kann sich ohne Religion als 
Außen nicht konstituieren. Und weiter: Wäre nichts mehr von dem vorhan­
den, was bislang «Religion» hieß, müsste der Diskurs der Moderne andere 

5 Vgl. bspw. Peter Sloterdijks (2011) sehr bedenkenswerte, vergleichende Analyse der intentiona­
len Nutzung des Religionsbegriffs bei Pierre de Coubertin und L. Ron Hubbard.

242 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinge nun als «religiös» kategorisieren, um sie ausschließen und dadurch 
die Illusion eines Außen aufrechterhalten zu können.6

Der Diskurs der Moderne schließt «Religion» als konstitutives Außen aus und 
macht sie sich dadurch gleichzeitig – einem Derrida’schen Paradox folgend – 
zu eigen. Die so bezeichneten und ausgeschlossenen Akteure – als solche kon­
stituierte Religionsgemeinschaften und ihre Vertreter – reagieren darauf, wie im 
weiteren Text am Beispiel hinduistischer Akteure aufgezeigt werden soll, indem 
sie die Topoi des Diskurses der Moderne aufgreifen, sie kreativ umdeuten oder 
auch umkehren. Der These einer wissenschaftlich-fortschrittlichen Moderne, 
die Religion nicht mehr nötig habe, setzen sie die Diagnose einer religiös-spiri­
tuellen Verarmung der modernen Menschen entgegen. Wenn Säkularisierung
als notwendige Folge von Modernisierung betrachtet wird, kommt im Gegen­
zug den Religionen die Rolle als Heilmittel gegen eben diese spirituelle Verar­
mung zu. In anderen Fällen wird wissenschaftliche Rationalität als Kennzeichen 
von Moderne der «Irrationalität des Religiösen»7 gegenübergestellt. Demgegen­
über nehmen gerade asiatische religiöse Traditionen sehr bald die Position 
ein, selbst ihrem Wesen nach rational zu sein und die Ergebnisse moderner 
westlicher Wissenschaft in ihren Schriften und in ihrer Geschichte schon längst 
vorweggenommen zu haben. Damit ist bereits eine ganze Reihe von Topoi 
benannt, die in der einen oder anderen Weise den Diskurs der Moderne mit 
Bezug auf Religion prägen.

Die Instrumentalisierung von Religion und Moderne in 
Kolonialismus und Globalisierung

Die diskursive Gegenüberstellung von Religion und Moderne gewinnt in der 
kolonialen Situation des 19. Jahrhunderts nochmals an Komplexität. Der durch 
die Moderne hervorgebrachte Fortschritt stellt den europäischen Nationen
nicht nur ein Überlegenheitsgefühl und die Mittel zu weltweiter Eroberung und 
Ausbeutung zur Verfügung, sondern insbesondere auch einen entscheidenden 
Legitimationsgrund für kolonialistische Aktivitäten. Zivilisierung, Modernisie­
rung, später auch Demokratisierung werden zu teils tatsächlich (naiv) geglaub­
ten, teils bewusst vorgeschobenen Begründungen für Eroberung, Kontrolle und 

3.

6 Man bedenke beispielsweise, wie unliebsame wissenschaftliche Theorien und Positionen 
gern einmal mit Labels des «Religiösen» oder «Theologischen», der «Scharlatanerie» oder 
des «magischen Denkens» versehen werden. Ganz aktuell fand diese diskursive Strategie 
umfangreich Anwendung während der Corona-Pandemie, als den viel zitierten Wissenschaft­
lerinnen und Wissenschaftlern, Politikerinnen und Politikern seitens der kritischen Bewegun­
gen (oft einfach mangels stichhaltiger Gegenargumente) vorgehalten wurde, sie hätten gerade­
zu eine Corona-Religion ins Leben gerufen, an die die Menschen glauben sollten.

7 Diese «Irrationalität des Religiösen» wird auch in religionswissenschaftlichen Studien gerade­
zu zum Definitionskriterium von Religion, vgl. auch Seiwert (1995: 94–95).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 243

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fremdherrschaft. Mit Blick auf Religion hat dabei bereits Albrecht Koschorke
(2013: 258) festgestellt, dass «der Westen in religiösen Dingen ein doppeltes 
Antlitz zeigt – er gibt sich teils verweltlicht […], teils christlich-missionarisch». 
Dies führt dazu, dass auch die Reaktionen der verschiedenen Handelnden 
darauf sehr uneinheitlich ausfallen. Die Antwort «besteht wechselweise darin, 
durch erneuerten religiösen Eifer dem Mangel an Spiritualität zu begegnen 
oder sich in Abgrenzung vom Christentum westlicher Prägung auf die eigene 
Religiosität zu besinnen» (Koschorke 2013: 258–259). Im Falle neohinduisti­
scher Bewegungen im Indien des 19. Jahrhunderts finden wir beide Tendenzen 
vereint, verstärkt noch durch eine starke Bezugnahme auf westlich-moderne 
Konzepte von Religion, Nation und Wissenschaftlichkeit. Es kann dabei – so 
sollte aus dem bisher Gesagten deutlich geworden sein – nicht darum gehen, 
dass diese Begriffe aufgrund der kolonialen Machtverhältnisse den Kolonisier­
ten aufoktroyiert wurden, die sie eins zu eins übernahmen und auf die ihnen 
bekannten Verhältnisse anwandten, wie dies eine einseitig an Saids (1978) 
Idee von Orientalismus orientierte Sichtweise vertreten würde. Vielmehr eignen 
sich die «subalternen» Akteure solche Konzepte kreativ an und deuten sie auf­
grund der je eigenen Vorerfahrungen um, wodurch sie bewusst oder unbewusst 
scheinbar festgeschriebene Bedeutungen subvertieren.8 Solche diskursiven Pro­
zesse sind in Verflechtungen verankert, die sich im Laufe des 19. Jahrhunderts 
global immer stärker verdichten, gefördert durch Prozesse politischer, ökono­
mischer und auch kultureller Globalisierung – mit Osterhammel und Petersson 
(2007: 24) verstanden als der «Aufbau, die Verdichtung und die zunehmende 
Bedeutung weltweiter Vernetzung».

In diesem Kontext einer zunehmenden globalen Vernetzung unter den Be­
dingungen einer kolonialistisch geprägten Welt sind die Beispiele zu verorten, 
die im Folgenden aus der Geschichte einer Globalisierung von Hindu-Religio­
nen heraus das bislang Gesagte illustrieren sollen.

Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualität bei Swami Vivekananda

Im September 1892 schrieb ein junger Mönch, der sich seit einigen Jahren auf 
einer Reise durch Indien mit dem ganzen Land und seinen Problemen vertraut 
gemacht hatte, aus Bombay (heute Mumbai) einen Brief an einen seiner Gön­
ner, Pandit Shankarlal in Khetri. Er verwies darin auf die wirtschaftlichen und 
sozialen Missstände im kolonialen Indien seiner Zeit und darauf, dass die west­
lichen Gesellschaften – insbesondere Großbritannien als Kolonialmacht sowie 
die als Inbegriff der Moderne geltenden Vereinigten Staaten von Amerika – der 

4.

8 Vgl. Bergunder (2012), der die Herangehensweisen von Orientalismuskritik und Postkolonia­
lismus am Beispiel der gegenseitigen Einflüsse zwischen Swami Vivekananda und dem Indolo­
gen Paul Deussen zusammenfasst.

244 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


indischen Gesellschaft in verschiedener Hinsicht überlegen seien. Wenn Indien, 
wie die USA, eine moderne und unabhängige Nation werden wolle, müsse man 
von den fortschrittlichen Ländern lernen und sich ein eigenes Bild von ihnen 
machen:

So you see, we must travel, we must go to foreign parts. We must see how the engine of 
society works in other countries, and keep free and open communication with what is 
really going on in the minds of other nations, if we really want to be a nation again.9

Schon in den religiös-sozialen Reformbewegungen des frühen 19. Jahrhunderts 
wie dem Brahmo Samaj war die These einer sozialen und materiellen Überle­
genheit Europas – verkörpert in Indien durch die britische Kolonialmacht – 
und damit verbundenen Verbesserungschancen für die indische Gesellschaft 
verbreitet. Swami Vivekananda10 – so der Name des noch vergleichsweise unbe­
kannten jungen Briefschreibers – war mit diesen Thesen gut vertraut. Er war 
während seiner Ausbildung an einer der kolonialen Bildungsstätten in Calcutta 
(heute Kolkata) in das Spannungsfeld von kolonial geprägter Moderne und 
neohinduistischen sowie indisch-nationalistischen Reformbestrebungen (unter 
anderem der Brahmo Samaj) geraten. Nach dem Tod mehrerer für ihn einfluss­
reicher Persönlichkeiten hatte er sich für die Seite religiöser Reform entschie­
den. Im Namen seines spirituellen Meisters, des volkstümlichen Heiligen Sri 
Ramakrishna, hatte er dann einen Orden gegründet, um seine Reformideen 
selbst zu leben und voranzutreiben. Auf einer Reise durch Indien lernte er Land 
und Leute kennen und knüpfte wertvolle Kontakte. Erst kurz vor dem zitierten 
Brief hatte er beschlossen, eine Reise in die USA zu unternehmen, und war 
nun auf der Suche nach Sponsoren und Unterstützern, denen gegenüber er in 
Briefen die Notwendigkeit und Zulässigkeit einer solchen Reise begründete.11 

Insbesondere war Chicago sein Ziel, denn wo sonst könnte man die Errungen­
schaften der westlichen Welt besser studieren als auf ihrer größten Schau, der 
World’s Columbian Exhibition, die 1893 aus Anlass des 400-jährigen Jubiläums 
der Entdeckung Amerikas durch Christoph Kolumbus eben in Chicago stattfin­
den sollte.

Bereits auf seiner Schiffsreise über den Pazifik bewunderte er die Entwick­
lungen in Hong Kong und Japan und fühlte sich in seiner Mission bestätigt, da 
er sah, wie man sich dort «den Notwendigkeiten der gegenwärtigen Zeit» ge­

9 Vivekananda, Brief an Pandit Shankarlal (Khetri), Bombay 20.9.1892, in: Vivekananda 
(1995: Bd. 5, 4–5).

10 Vgl. zu Vivekananda aus der Fülle an Literatur Sen (2000); Neubert (2005). Wichtigste 
Quelle sind die gesammelten Werke Vivekanandas (1995) in acht Bänden.

11 Es bestand insbesondere gegenüber religiösen Gelehrten durchaus ein gewisser Begrün­
dungsbedarf für solche Reisen, der in Zusammenhang steht mit der Debatte über die Zuläs­
sigkeit von Seereisen für hochkastige Hindus. Dies geht zurück auf ein Verbot solcher Reisen 
in alten normativen Texten. Diese Debatte konnte auch Swami Vivekananda nicht ganz 
umgehen. Vgl. zum Seereiseverbot Arp (2000).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 245

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


öffnet hatte.12 In Amerika angekommen begab er sich direkt nach Chicago 
und besichtigte intensiv die Weltausstellung, beklagte sich jedoch bei seinen 
Gönnern in Indien bald über die immensen Lebenshaltungskosten und bat um 
Geldsendungen. Er wurde aufgrund seines Auftretens und Erscheinungsbildes 
auch seitens der Organisatorenkreise angefragt, ob er am geplanten Weltparla­
ment der Religionen teilnehmen wolle, lehnte zunächst aber aufgrund seiner 
knappen Finanzen ab, da er sich weitere Wochen in Chicago nicht leisten 
konnte. Er reiste weiter nach Boston, wo er auf der Farm Breezy Meadows bei 
Familie Sanborn unterkam, dort Vorträge hielt und in Kreise eingeführt wurde, 
die dem Transzendentalismus nahestanden, an Asien und seinen Traditionen
interessiert waren und sich für soziale Reformen wie Gleichberechtigung der 
Geschlechter oder eine Verbesserung der Zustände in Gefängnissen einsetz­
ten. Die Mitglieder dieser Kreise ermöglichten ihm schließlich doch noch die 
Teilnahme am Weltparlament. So stand er endlich als Teilnehmer dieser Veran­
staltung am Eröffnungstag vor seinem Publikum und eröffnete seine Antwort 
auf die Begrüßung durch die Veranstalter mit den bereits einleitend zitierten 
Worten «Sisters and Brothers of America».

Schon in dieser kurzen Skizze der Ereignisse treten die verschiedenen Facet­
ten dessen hervor, was Vivekananda als «moderne» westliche Gesellschaften 
bezeichnete. Einerseits stehen da – verkörpert in der Weltausstellung – die 
ökonomischen, technischen, industriellen und wissenschaftlichen Fortschritte 
im Mittelpunkt. Andererseits beeinflussen ihn diejenigen Kreise in besonderem 
Maße, die dem wirtschaftlichen Fortschritt soziale und spirituelle Reformen
gegenüberstellen und dadurch selbst nicht dem «modernen» Mainstream des 
späten 19. Jahrhunderts angehören.

War von Indien aus gesehen Vivekanandas Fokus für die Reise noch, von 
den «fortschrittlichen Nationen» – den USA und den Ländern Europas – für 
Indien zu lernen, so trat nun auf dem Weltparlament eine zweite Idee deutlicher 
hervor: Indien könne mit seiner langen religiösen Tradition des Hinduismus
der Welt etwas zurückgeben. Auch hiermit griff Vivekananda gängige Topoi
auf: Schon in der europäischen Romantik galt das alte Indien als geheimnisvol­
les Ursprungsland und Ideal von Philosophie und Religion der Menschheit, 
und namhafte Philosophen (bspw. Arthur Schopenhauer) oder Literaten (bspw. 
Friedrich Rückert, in den USA insbesondere die Transzendentalisten) übernah­
men dieses Bild und verhalfen ihm zu weiter Verbreitung in gebildeten Kreisen 
in Europa und Amerika. Vivekanandas Idee des Hinduismus als einer Art glo­
bales Gegengewicht zur westlichen Moderne steht zunächst auch im Einklang 
mit den Grundzielen der Organisatoren des Weltparlaments: Ideen für eine 
Menschheitsreligion zu formulieren. War diese aber von den Organisatoren als 
eine Form christlicher Religion gedacht, so stellte Vivekananda demgegenüber 

12 Vivekananda, Brief an Alasinga Perumal (Madras), Yokohama 10.7.1893, in: Vivekananda 
(1995: Bd. 5, 5–10).

246 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den Hinduismus als geeignete Basis einer solchen universalen Religion dar. Sein 
Referat über den Hinduismus war auf genau dieses Argument ausgerichtet.13 

Die anzustrebende universale Religion dürfe, so Vivekananda,
[…] nicht in Raum und Zeit vertreten sein. Sie muss unendlich sein, wie der Gott, den sie 
predigen will. Ihre Sonne soll auf die Anhänger von Krishna und Christus, auf Heilige wie 
Sünder scheinen. […] Es wird eine Religion sein, die in ihrem Gemeinwesen keinen Raum 
für Verfolgung oder Intoleranz hat, die Göttlichkeit in jedem Mann und jeder Frau erkennt, 
und deren ganze Autorität und ganze Kraft dazu da sein wird, ihre wahre, göttliche Natur 
zu verwirklichen.

(Vivekananda 2009: 28)

Genau diese Eigenschaften – Zeitlosigkeit, Universalität, Toleranz und das Stre­
ben nach Verwirklichung der Göttlichkeit in jedem einzelnen Menschen – hatte 
Vivekananda zuvor als die Merkmale des Hinduismus geschildert. Während 
des ganzen Vortrags flocht er immer wieder auch Bemerkungen ein, die sein 
Thema an aktuelle, «moderne» Diskurse anbanden. So kommen immer wieder 
naturwissenschaftliche Erkenntnisse zum Tragen. Einerseits zieht Vivekananda 
sie als Metaphern heran, um sie dann auf religiöse Vorgänge anzuwenden, die 
vielleicht auf diese Weise einem westlichen Publikum verständlicher gemacht 
werden konnten: «Wie das Gesetz der Schwerkraft vor seiner Entdeckung be­
standen hat und weiterbestehen würde, wenn die ganze Menschheit es vergäße, 
ebenso verhält es sich mit den Gesetzen, die die geistige Welt regieren» (Vivek­
ananda 2009: 15). Andererseits tauchen naturwissenschaftliche Themen auch 
als Bezugspunkt auf, wenn Vivekananda zeigen möchte, dass der Hinduismus 
in seinem Schrifttum sie bereits mindestens teilweise vorweggenommen ha­
be: «[a]ngefangen mit den hohen Gedankenflügen der Vedanta-Philosophie, 
die in den neuesten Entdeckungen nachhallt» (Vivekananda 2009: 14). Auch 
gesellschaftspolitische Themen der Zeit kommen immer wieder vor, wozu wohl 
unter anderem die Gespräche vor dem Weltparlament in Boston mit den Krei­
sen um die Familie Sanborn beigetragen haben dürften. Besonders die wieder­
holt auftretende Betonung der wichtigen Rolle von Frauen im Hinduismus und 
der Göttlichkeit des Menschen, die in Männern und Frauen gleichermaßen an­
gelegt sei, trägt gewissermaßen die Signatur der emanzipatorischen Bewegung 
in sich, zu der Kate Sanborn und ihr Umkreis gehörten.

Der Erfolg, den Vivekananda mit seinen Reden und Vorträgen sowie den 
anschließenden Vortragsreisen in den USA und Europa hatte, verbreitete sich 
sehr schnell auf medialem Wege auch in Indien. Es zeigen sich in dieser Reise 
deutlich die Auswirkungen des großen Globalisierungsschubes Ende des 19. 
Jahrhunderts. Waren es die Dampfschifffahrt und der Bau des Suez-Kanals, 
die Vivekanandas Reisen nach Europa und Amerika und auch zurück nach 
Indien leichter möglich machten, so trug auch die durch die Erfindung und 
Verbreitung der Telegraphie ausgelöste globale mediale Revolution zur Verbrei­

13 Referat über den Hinduismus, in: Vivekananda (2009: 14–29).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 247

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tung von Vivekanandas Ruf in Indien bei. Er wusste insbesondere die mediale 
Aufmerksamkeit durchaus geschickt zu seinen Gunsten zu nutzen. Bei seiner 
Rückkehr nach Indien 1896 wurde er als Berühmtheit empfangen und konnte 
darauf aufbauend mit großem Erfolg die Ramakrishna-Mission gründen und zu 
einer einflussreichen religiösen Bewegung machen.

Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualität in der Geschichte der 
Hare-Krishna-Bewegung

Ein zweites Beispiel soll insbesondere die Wandlungen der Dualität zwi­
schen dem «spirituellen» Indien und dem «modernen» Westen kurz beleuch­
ten. Ganz im Einklang mit den Ideen, auf die auch Vivekananda zurückgriff, 
aber dennoch oft in deutlicher Abgrenzung von dessen religiösem Universalis­
mus und seiner einseitigen Betonung des Advaita-Vedanta, suchten am Anfang 
des 20. Jahrhunderts auch andere religiöse Strömungen aus Indien, ihre religiö­
sen Vorstellungen und Praktiken einer westlichen Öffentlichkeit bekannt zu 
machen.14 Auch diese Bewegungen waren oft als Nebenwirkung ihrer missio­
narischen Aktivitäten an Erfahrungen mit neuen Organisationsmodellen und 
sozialen Reformen interessiert. Zu diesen Bewegungen gehört nicht zuletzt der 
bengalische Vishnuismus, der unter Bhaktivinoda Thakur (Kedarnath Datta, 
1838–1914) zu einer neuen Blüte gelangte. Dessen Sohn Bhaktisiddhanta Saras­
vati (Bimal Prasad Datta, 1874–1937) setzte es sich besonders zur Aufgabe, 
Krishnabewusstsein außerhalb Indiens zu verbreiten. Bhaktisiddhanta beauf­
tragte mehrere seiner Schüler mit missionarischen Aufgaben in Europa, von 
denen keiner so erfolgreich wurde wie Bhaktivedanta Swami (Abhay Caran 
De, 1896–1977), der Gründer der International Society for Krishna Conscious­
ness (ISKCON).15 Sie alle entstammten, wie auch Swami Vivekananda und 
viele soziale und religiöse Reformer des 19. Jahrhunderts, den in britisch-indi­
schen Bildungseinrichtungen ausgebildeten Eliten und fühlten sich gleichzeitig 
aus familiärer Tradition und/oder aus politischen Gründen zu den nationalis­
tischen und religiös-reformerischen Bewegungen ihrer Zeit hingezogen. Die 
damit erworbene Fähigkeit, sich gleichermaßen in ‹traditionell› hinduistischen
wie auch in ‹modern› westlichen Diskursen äußern zu können und zurechtzu­
finden, wurde zu einem grundlegenden Baustein für ihre Erfolge als religiöse 
Autoritäten in modernen Kontexten.

5.

14 Die verschiedenen Bewegungen repräsentierten oft «different trajectories within modern 
Hinduism, born of the same cultural and religious domain», wie Sardella (2013: 242) mit 
Bezug auf Vivekananda und Bhaktisiddhanta festhält.

15 Vgl. ausführlicher Neubert (2010: bes. 23–28). Zu Bhaktisiddhanta Sarasvati und seinen 
Reform- und Globalisierungsideen vgl. Sardella (2013).

248 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die missionarischen Bestrebungen Bhaktisiddhanta Sarasvatis richteten sich 
in den 1920er und 1930er Jahren nach Europa, wohin er 1933 erstmals drei 
seiner Schüler entsandte.16 Nach den globalen Krisen des Ersten Weltkriegs 
und der 1920er Jahre ist sein Blick auf die westliche Moderne aber deutlich 
kritischer als derjenige von Vivekananda. Weiterhin erkennt er eine materielle 
Überlegenheit des Westens an, von der man auch etwas übernehmen könne. 
Es überwiegt aber klar die Kritik am Fehlen von Bewusstsein und an der 
Fehlwahrnehmung, mit dem materiellen Fortschritt sei Überlegenheit in allen 
Belangen verbunden. Besonders deutlich wird dies in einer seiner Schriften 
(Gaudiya Mission to the West, 1933), wo er die missionarischen Bestrebungen in 
Europa begründet:

They indeed possess superior material force. They are disposed to think that their superior­
ity in brute force is evidence of their superior spiritual condition. The only answer to this 
terrible self-deception is being supplied by the recent never-ending crises of the affairs of 
the world that have been the outcome of their short-sighted handling by the self-conceited 
dominating temperament engendered in all modern peoples by their utter neglect of the 
spiritual issue. 

(zit. nach Sardella 2013: 142)

Den Missionsideen Bhaktisiddhantas war erst lange nach seinem Tod globaler 
Erfolg beschieden. Während die ersten Missionare nur wenige, aber nicht unbe­
deutende Mitglieder europäischer Eliten erreichen konnten, entfaltete Bhaktive­
danta Swamis Reise nach New York 1965 ungeahnte Wirkung. Er hatte den 
kritischen Ton seines Lehrers gegenüber der «westlich-materialistischen» Le­
bensweise übernommen und verschärft, und diese Kritik ins Zentrum seiner 
theologischen Erläuterungen gestellt. Dies fiel bei seinem Publikum – den 
jugendlichen Aussteigern der Hippie- und Beat-Szene in New York – auf frucht­
baren Boden. Auch diese waren auf der Suche nach alternativen Lebenswei­
sen, und Bhaktivedanta Swami machte da ein nicht nur exotisches Angebot, 
sondern nahm sich seiner Zuhörer auch persönlich an. Die beiden berühm­
testen Slogans der frühen Hare-Krishna-Bewegung verdeutlichen das, indem 
sie speziell Bezug auf die Lebensumstände der jungen Leute nahmen. Deren 
eigene Gesellschaftskritik wurde aufgenommen und mit den religiösen Ideen 
des Vishnuismus verknüpft. «We are not this body – we are spirit-soul» stellt 
materielle Bedürfnisse und «physische Befriedigungen» als kritikwürdig und 
unbedeutend dar gegenüber den dauerhaften spirituellen und seelischen Freu­
den des Krishnabewusstseins. «Stay high forever» betont Letztere zusätzlich 
und sollte zudem die Vergänglichkeit von Drogenrausch, sexuellen Freuden und 
anderen «physical pleasures» hervorheben.

In seinen Vorträgen, Gesprächen und Interviews kritisierte Bhaktivedanta
Swami immer wieder in scharfen Worten die moderne «materialistische» Le­
bensweise und pries Krishnabewusstsein als Heilmittel an. An manchen Stellen 

16 Vgl. zu den konkreten Entwicklungen und Motiven Sardella (2013: 134–180).

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 249

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tauchte dort auch die Idee eines Austausches wieder auf, wie wir sie schon bei 
Vivekananda gesehen hatten. Indien sei, so Prabhupada in einem Gespräch mit 
einem Professor, in technischer Hinsicht rückständig: «From [a] materialistic 
point of view, technological point of view, they are hundred years back.» Indien 
könne aber in anderer Hinsicht punkten: «But there is one thing that I am 
experiencing. India’s the spiritual asset, if that is distributed, that will increase 
India’s honor. That is my view… Because everywhere I go, still people adore 
India’s spiritual culture» (beide Zitate aus Prabhupada o. J.).

Auch nach Bhaktivedanta Swamis Tod 1977 blieb die Gegenüberstellung 
von «modernem», «westlichem», «materialistischem» Lebensstil und «spiritu­
eller» Lebensweise des Krishnabewusstseins das zentrale Thema in den Lehren 
seiner Schüler und Nachfolger. Eine erneute Weiterentwicklung und Umdeu­
tung erfuhr der Topos, als sich die ISKCON ab den 1970er Jahren in Indien
zu etablieren und auszubreiten begann (vgl. dazu Brooks 1989). Man schrieb 
sich nun selbst als ISKCON die spirituelle Reinheit zu, die es nach Indien zu 
reimportieren gelte. Indien selbst laufe nun nämlich Gefahr, nach langer Zeit 
europäischer Herrschaft und durch die fortschreitende Modernisierung seine 
spirituellen Wurzeln zu vergessen. Damit werden in den verschiedenartig mit­
einander verknüpften Gegenüberstellungen von Moderne und Religion, Europa 
und Indien die Zuordnungen und Rollen vertauscht. Die europäischen und 
amerikanischen Hare-Krishna-Devotees schreiben sich zu, selbst das spirituelle 
Indien am besten zu verkörpern. Indien kommt dagegen nun die Rolle zu, 
unter den Bedingungen der (teils kolonial aufgezwungenen, teils gewünschten) 
Modernisierung einer spirituellen Verarmung verfallen zu sein, der man nun 
wieder entgegenwirken müsse.

Schluss

Sowohl Vivekanandas Bewegung als auch die ISKCON werden damit zu Bei­
spielen dafür, wie Religionsgemeinschaften sich nicht etwa nur gegen Moderne 
stellen, sondern die ihnen gegebenen Möglichkeiten aktiv und kreativ nutzen, 
um unter den vorherrschenden gesellschaftlichen Bedingungen erfolgreich be­
stehen zu können. Dazu gehört auch, dass die Akteure die Topoi des zeitgenös­
sischen Diskurses entsprechend reinterpretieren und mit angepasster Deutung 
weiterverwenden. Interessant ist es dann zu beobachten, wie auch die Gegner 
dieser Entwicklungen, die Konkurrenten Vivekanandas oder der ISKCON im 
jeweiligen Feld, die Adaption der Moderne zwar nach außen hin kritisieren und 
zu verlangsamen versuchen, gleichzeitig aber auf ihre – bspw. mediale – Anwen­
dung selbst angewiesen sind, wenn sie sich unter den gegebenen Bedingungen 
im Diskurs überhaupt Gehör verschaffen wollen. Der Widerspruch zwischen 
einer sich als nicht religiös verstehenden Moderne und Religionen, die sich 

6.

250 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


selbst als Teil der Moderne verstehen, tritt dadurch nur noch deutlicher als 
diskursiv geprägt hervor. Statt nach der Vereinbarkeit von «Religion» und «Mo­
derne» zu fragen, tut religionswissenschaftliche Forschung also vielleicht gut 
daran, Religionsgemeinschaften auch in der Moderne als historisch, gesell­
schaftlich und diskursiv in ihrer jeweiligen Gegenwart verortet zu begreifen 
und zu erforschen.

Literatur

Arp, Susmita (2000): Kālāpāni. Zum Streit über die Zulässigkeit von Seereisen im koloni­
alzeitlichen Indien, Stuttgart: Franz Steiner.

Bauer, Franz J. (2004): Das ‹lange› 19. Jahrhundert (1789–1917). Profil einer Epoche, 
Stuttgart: Reclam.

Bergunder, Michael (2012): «Indischer Swami und deutscher Professor: ‹Religion› jen­
seits des Eurozentrismus», in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft, Berlin: 
de Gruyter, S. 95–107.

Brooks, Charles R. (1989): The Hare Krishnas in India, New Delhi: Motilal Banarsidass 
Publishers.

Feil, Ernst (2012): Religio. Vierter Band: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbe­
griffs im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Feil, Ernst (2013): «‹Religion› im Maelstrom der Diskussionen», in: Tobias Müller, 
Thomas M. Schmidt (Hg.), Was ist Religion? Beiträge zur aktuellen Debatte um den 
Religionsbegriff, Paderborn: Schöningh, S. 55–75.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.
Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen­

schaft und Moderne, München: Beck.
Koschorke, Albrecht (2013): «‹Säkularisierung› und ‹Wiederkehr der Religion›: Zu 

zwei Narrativen der europäischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, 
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro­
versen um Modernität und Säkularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237–260.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur 
Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Lübbe, Hermann (1965): Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, 
Freiburg, München: Alber.

Lüddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen 
interreligiöser Begegnung im 19. Jahrhundert, Dissertation von 1999, Berlin: de Gruy­
ter.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Neubert, Frank (2005): Charisma und soziale Dynamik. Religionswissenschaftliche Un­

tersuchungen am Beispiel von Śrī Rāmakṛṣṇa und Svāmī Vivekānanda, Aachen: 
Shaker.

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 251

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Neubert, Frank (2010): Krishnabewusstsein. Die International Society for Krishna Con­
sciousness (ISKCON) – «Hare-Krishna-Bewegung», Marburg: REMID.

Neubert, Frank (2015): «Formungen neuzeitlicher Religionsverständnisse: Eine Land­
predigt zum Thema ‹Was ist Religion?› (1799)», in: Zeitschrift für Religionswissen­
schaft, 23, Nr. 2, S. 227–257.

Osterhammel, Jürgen / Petersson, Niels P. (2007): Geschichte der Globalisierung. Dimen­
sionen, Prozesse, Epochen, München: Beck.

Prabhupāda (o. J.): Conversation with Prof. Kotovsky. June 22, 1971, https://vedabase.io
/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725 
(Stand: 2.5.2022).

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.
Sardella, Ferdinando (2013): Modern Hindu personalism. The history, life and thought of 

Bhaktisiddhānta Sarasvatī, Oxford, New York: Oxford University Press.
Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift für 

Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91–101.
Sen, Amiya P. (2000): Swami Vivekananda, New Delhi, New York: Oxford University 

Press.
Sloterdijk, Peter (2011): «Religionen gibt es nicht: Von Pierre de Coubertin zu L. Ron 

Hubbard», in: Peter Sloterdijk (Hg.), Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropo­
technik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 133–170.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Vivekananda, Swami (1995): The complete works of Swami Vivekananda, 21st reprint, 
1. ed. 1965, Calcutta: Advaita Ashrama.

Vivekananda, Svami (2009): Wege des Yoga. Reden und Schriften, übers. und hg. von 
Martin Kämpchen, Frankfurt a.M., Leipzig: Verlag der Weltreligionen.

252 FRANK NEUBERT

https://doi.org/10.5771/9783987400353-239 - am 17.01.2026, 12:43:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725

