Moderne im Diskurs

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

&m 17.01.2026, 12:43:12.


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion als globales Korrektiv zur Moderne:
Die Globalisierung von Hindu-Religionen als moderne
Antwort auf Modernisierungsprozesse

Frank Neubert

Bei der Eroffnung des Weltparlaments der Religionen 1893 (vgl. Liddeckens
2002) in Chicago stahl - wenn man den Medienberichten der Zeit Glauben
schenken darf - ein junger Moénch aus Indien allen die Schau. Mit seinen ersten
Worten, «Sisters and Brothers of America», 16ste Swami Vivekananda einen
Sturm der Begeisterung aus und erdffnete damit den Weg zum Erfolg nicht nur
fiir sich, sondern auch fiir andere Vertreter der asiatischen Religionen, allen
voran fiir den singhalesischen Theravada-Buddhisten Anagarika Dharmapala!
und den japanischen Zen-Buddhisten Soen Shaku. Gleichzeitig wurden die
anderen Vertreter aus Indien durch Vivekananda in den Hintergrund gedrangt
- er wurde zu ihrem Leidwesen zum anerkannten Vertreter «des Hinduis-
mus» auf dem Weltparlament. Bei ndherem Hinsehen fallen an Vivekanandas
Auftritten in den USA einige Dinge auf, die im Zentrum dieses Aufsatzes zum
Verhiltnis von Religion und Moderne stehen sollen: Erstens sieht er sich selbst
in einer Mission des Austauschs zwischen dem sozial und 6konomisch moder-
nen Westen einerseits und dem «spirituell» itiberlegenen Indien andererseits.
Zweitens prasentiert Vivekananda den Hinduismus als Modell fiir eine univer-
selle Menschheitsreligion, die den Anspriichen der modernen globalisierten
Welt gerecht wird. Der Austausch soll in seinen Augen zu einer Art Auflésung
der seinen Zeitgenossen so geldufigen Gegeniiberstellung von Religion und
Moderne fiihren.

Der Topos der Gegeniiberstellung eines im modernen Sinne «fortschrittli-
chen» Westens mit einem in religiéser Hinsicht iiberlegenen Indien, wie er
etwa seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert in verschiedenen Auspragungen in
Indien und in Europa bestand, soll im Zentrum dieses Textes stehen. Ich werde
dazu zunichst einige theoretische Uberlegungen anstellen. Sie betreffen den
hier gewihlten Ansatz einer Analyse von Topoi in Diskursen (1), das Verhaltnis
von Religion und Moderne (2) und Adaptionen der Gegeniiberstellung von
Religion und Moderne im Kontext des Kolonialismus (3). Anschlieflend werde
ich dieser Gegeniiberstellung in zwei Etappen folgen: als Motiv hinter Vivekan-
andas erster Reise in die USA (4) sowie bei den Vaishnava-Missionaren im Wes-
ten bis hin zu Bhaktivedanta Swami von der ISKCON und beim Riicktransfer

! Siehe den Beitrag von Martin Baumann in diesem Band.

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 FRANK NEUBERT

von Krishnabewusstsein nach Indien (5). Im abschlieSenden Teil (6) werde ich
aufzeigen, wie Hindu-Akteure den Hinduismus immer wieder neu als Teil der
globalen Moderne konstituieren, indem sie die Gegeniiberstellung von Europa
bzw. dem Westen und Indien kreativ weiterverwenden und umdeuten und da-
bei die jeweils neuesten technischen, medialen und anderen Entwicklungen be-
riicksichtigen.

1. Zur Analyse und Interpretation von Topoi in Diskursen

Es geht in diesem Text um Topoi, mit denen verschiedene Akteure den Dis-
kurs der Moderne und die Konstitution des Hinduismus als einer inhdrent
modernen Religion seit dem 19. Jahrhundert stark gepragt haben. Unter To-
poi verstehe ich Aussagen, die im Verlauf von Diskursen immer wieder mit
grofSer Gleichformigkeit wiederkehren. Die Gleichformigkeit kann sprachlicher
Natur sein, wenn beispielsweise Aussagen wortwortlich wiederholt werden. Sie
kann aber auch andere Formen annehmen - beispielsweise in immer gleichen
Gegeniiberstellungen oder indem bestimmte Aussagen stereotype Reaktionen
hervorrufen. Dieser duflerlichen Gleichférmigkeit von Topoi steht die bereits
von Michel Foucault hervorgehobene Singularitit von Aussagen gegeniiber.
Jedes Aussageereignis — wie sehr es auch einem fritheren Aussageereignis zu
gleichen scheinen mag - steht fiir sich in einem bestimmten diskursiven Kon-
text. Auch die Wiederholung einer fritheren Aussage ist immer als ein neues
singuldres Aussageereignis zu begreifen und zu analysieren. Und so muss auch
die Wiederholung eines Topos bei aller Gleichférmigkeit dennoch jedes Mal
als neues Aussageereignis verstanden werden. Sie transportiert im neuen Kon-
text andere Bedeutungen als bei fritherem Auftauchen. Dieses Paradox wirft
interessante Probleme fiir die Analyse auf. Wahrend es relativ leicht ist, Topoi
aufgrund ihrer gleichformigen Wiederholung zu identifizieren, darf dies nicht
dazu verleiten, darin auch eine immer gleiche Aussagewirkung zu sehen. Viel-
mehr ist jedes Auftauchen fiir sich zu analysieren, um zu sehen, wie stark mog-
licherweise auch inhaltliche Kontinuititen sind, die dann ganze Diskurse so
stark pragen, wie dies eben beim Topos der Unvereinbarkeit von Religion und
Moderne der Fall ist. Solche Topoi gilt es mit Foucault (1992: 14) besonders
zu hinterfragen, kritisch zu sein: nicht zu akzeptieren, was uns unsere eigenen
Diskurse als wahr vorgaukeln. Dies ist besonders herausfordernd, wenn es um
die wissenschaftliche Erforschung von Religion geht, da — wie bereits vor linge-
rer Zeit der Religionswissenschaftler Hubert Seiwert (1995) zu Recht betont hat
- die Existenz und Autoritdt der Wissenschaften historisch sehr stark auf dem
Topos der Abgrenzung alles «Modernen» von allem «Religiosen» beruhen. Das
zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in vielen historischen Studien zur
Moderne die Prozesse von Rationalisierung und Sakularisierung als historische

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 241

Gegebenheiten geradezu selbstverstandlich vorausgesetzt und nicht hinterfragt
werden.?

2. Ein religionswissenschaftlicher Blick auf das Verhdltnis von Religion
und Moderne

In Abgrenzung von der iiblicherweise vorgebrachten Idee einer unversohnli-
chen Gegeniiberstellung oder gar Unvereinbarkeit von Religion und (sdkula-
rer) Moderne mochte ich hier von einer anderen These ausgehen. Ich folge
dafiir zunéchst Seiwerts (1995: 92) Unterscheidung von «mindestens drei Be-
deutungsnuancen» des Begriffs «Moderne»: «als Name fiir eine Epoche der
europdischen Geschichte», als Kennzeichnung einer bestimmten Gesellschafts-
formation und als «Chiffre fiir eine Utopie» (siehe dazu auch die Einleitung zu
diesem Band). Ich behaupte aber, dass Religionen integraler Bestandteil moder-
ner Gesellschaften sind und dass «Religion» integraler Bestandteil von «Moder-
ne» ist, da «Moderne» ohne die Gegeniiberstellung zu «Religion» kaum denk-
bar ist. Nur unter dieser Voraussetzung lassen sich meines Erachtens die Prozes-
se der Modernisierung und Globalisierung religioser Traditionen historisch wie
soziologisch angemessen einordnen. Ich mochte diese These daher sehr kurz
aus vier verschiedenen Perspektiven begriinden.

a) Historisch: Wenn «Moderne» ein Epochenbegriff sein kann, dann muss
man selbstverstandlich auch religiose Entwicklungen und Religionsgemein-
schaften als Teil dieser Epoche betrachten. Sie existieren in der Moderne,
auch wenn sie von vielen als blofle Anachronismen oder Uberbleibsel be-
trachtet werden.® Religionsgemeinschaften durchlaufen die zeitgendssischen
Entwicklungen ebenso wie andere Teilbereiche der Gesellschaft. Sie reagie-
ren darauf, eignen sich Neuerungen an oder verweigern sich ihnen und
verandern sich in diesen Prozessen. Religionshistorische Prozesse sind dem-
entsprechend in ihren Auswirkungen auf gesamtgesellschaftliche Entwick-
lungen, okonomische und politische Verdnderungen etc. in die historische
Betrachtung ganz selbstverstandlich einzubeziehen, wie dies in verschiede-
nen historisch ausgerichteten Disziplinen in den letzten Jahrzehnten nach
der teilweisen Uberwindung der Sékularisierungsideologie* wieder verstirkt
geschehen ist.

2 Siehe als ein Beispiel Bauer (2004).

3 Vgl. auch Rudolf Stichwehs Ausfithrungen zur Gleichzeitigkeit von Tradition und Moder-
ne, die «als koexistierende Zustdnde in der Gesellschaft der Gegenwart verstanden» werden
(Stichweh 2000: 211).

* Vgl. zum ideologischen Gehalt der so genannten Sikularisierungstheorien bereits die klassi-
sche Studie von Hermann Liibbe (1965).

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 FRANK NEUBERT

b)

<)

d)

Systemtheoretisch: Der Soziologe Niklas Luhmann hat sich intensiv mit
Prozessen der funktionalen Ausdifferenzierung westlicher Gesellschaften
befasst. Fortschreitende Differenzierung in Funktionssysteme ist fiir ihn
geradezu ein Kennzeichen moderner Gesellschaften - und dazu gehort
auch, dass sich ab dem 19. Jahrhundert ein Funktionssystem Religion her-
ausbildete. Dieser Prozess verlief aber nach Luhmanns Analyse in verschie-
dener Hinsicht anders als die Herausbildung anderer Funktionssysteme (Po-
litik, Wissenschaft, Kunst etc.). Die Ausgrenzung von Religion aus anderen
Funktionssystemen wird dabei von allen Beteiligten mit unterschiedlicher
Bewertung als «Sdkularisierung» beschrieben. Religion als zunachst fremd-
referenziell unterschiedenes System muss sich in die neu zugewiesene gesell-
schaftliche Rolle finden, und dies gelingt ihr nach Luhmann zunichst nur
schlecht: «Sdkularisierung heift also nicht: Funktions- oder Bedeutungsver-
lust von Religion, vielleicht aber voriibergehende (?) Schlechtanpassung an
die Bedingungen der modernen Gesellschaft» (Luhmann 2000: 301).
Diskursgeschichtlich: Aus diskurshistorischer Perspektive gehen verschie-
dene Autoren davon aus, dass ein neuzeitlicher, in komparativer Weise
verwendbarer Religionsbegrift sich erst im spéten 18. Jahrhundert heraus-
zubilden und im Laufe des 19. Jahrhunderts in einem globalen Rahmen
gesellschaftlich durchzusetzen beginnt (vgl. u.a. Kippenberg 1997; Bergun-
der 2012; Feil 2012, 2013; Neubert 2015). Erst dadurch - und damit eben
erst ab dem spaten 18. Jahrhundert - wurde eine allgemeine Kategorie «Re-
ligion» etabliert, unter der sich zahlreiche Akteure, Gemeinschaften und
Traditionen nunmehr als «religios» oder «Religionen» selbst konstituieren
konnten. Die weiterbestehende inhaltliche Unschérfe des Begriffs tragt dabei
zu einer starken diskursiven Dynamik bei und eréffnet verschiedenste Mog-
lichkeiten des Gebrauchs und - so konnte man sagen — der Manipulation
dieser Kategorie.>

Diskurstheoretisch: Der «Diskurs der Moderne» grenzt «Religion» aus, er
ist geradezu durch diese eigene Gegeniiberstellung zu ihr definiert (Sei-
wert 1995). «Religion» ist daher konstitutives Auflen zu «Moderne» und
als solches integraler Bestandteil der diskursiven Formation, die wir «Mo-
derne» nennen. Die Grenze zwischen Moderne und Religion ist, mit La-
claus und Mouffes Hegemonietheorie gesprochen, eine «innere Grenze»,
und «das, was jenseits der inneren Grenze ist, [wird] als das konstruiert, was
sie [die diskursive Formation; FN.] nicht ist» (Laclau/Mouffe 2006: 186).
Zugespitzt konnte man formulieren: Moderne kann sich ohne Religion als
Auflen nicht konstituieren. Und weiter: Ware nichts mehr von dem vorhan-
den, was bislang «Religion» hief3, miisste der Diskurs der Moderne andere

5 Vgl. bspw. Peter Sloterdijks (2011) sehr bedenkenswerte, vergleichende Analyse der intentiona-

len Nutzung des Religionsbegriffs bei Pierre de Coubertin und L. Ron Hubbard.

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 243

Dinge nun als «religios» kategorisieren, um sie ausschliefen und dadurch

die Illusion eines Aufen aufrechterhalten zu konnen.®
Der Diskurs der Moderne schliefit «Religion» als konstitutives AufSen aus und
macht sie sich dadurch gleichzeitig — einem Derrida’schen Paradox folgend -
zu eigen. Die so bezeichneten und ausgeschlossenen Akteure — als solche kon-
stituierte Religionsgemeinschaften und ihre Vertreter — reagieren darauf, wie im
weiteren Text am Beispiel hinduistischer Akteure aufgezeigt werden soll, indem
sie die Topoi des Diskurses der Moderne aufgreifen, sie kreativ umdeuten oder
auch umkehren. Der These einer wissenschaftlich-fortschrittlichen Moderne,
die Religion nicht mehr nétig habe, setzen sie die Diagnose einer religios-spiri-
tuellen Verarmung der modernen Menschen entgegen. Wenn Sikularisierung
als notwendige Folge von Modernisierung betrachtet wird, kommt im Gegen-
zug den Religionen die Rolle als Heilmittel gegen eben diese spirituelle Verar-
mung zu. In anderen Féllen wird wissenschaftliche Rationalitit als Kennzeichen
von Moderne der «Irrationalitdt des Religiosen»” gegeniibergestellt. Demgegen-
tiber nehmen gerade asiatische religiose Traditionen sehr bald die Position
ein, selbst ihrem Wesen nach rational zu sein und die Ergebnisse moderner
westlicher Wissenschaft in ihren Schriften und in ihrer Geschichte schon langst
vorweggenommen zu haben. Damit ist bereits eine ganze Reihe von Topoi
benannt, die in der einen oder anderen Weise den Diskurs der Moderne mit
Bezug auf Religion pragen.

3. Die Instrumentalisierung von Religion und Moderne in
Kolonialismus und Globalisierung

Die diskursive Gegeniiberstellung von Religion und Moderne gewinnt in der
kolonialen Situation des 19. Jahrhunderts nochmals an Komplexitit. Der durch
die Moderne hervorgebrachte Fortschritt stellt den europdischen Nationen
nicht nur ein Uberlegenheitsgefiihl und die Mittel zu weltweiter Eroberung und
Ausbeutung zur Verfiigung, sondern insbesondere auch einen entscheidenden
Legitimationsgrund fiir kolonialistische Aktivitaten. Zivilisierung, Modernisie-
rung, spater auch Demokratisierung werden zu teils tatsachlich (naiv) geglaub-
ten, teils bewusst vorgeschobenen Begriindungen fiir Eroberung, Kontrolle und

6 Man bedenke beispielsweise, wie unliebsame wissenschaftliche Theorien und Positionen
gern einmal mit Labels des «Religiésen» oder «Theologischen», der «Scharlatanerie» oder
des «magischen Denkens» versehen werden. Ganz aktuell fand diese diskursive Strategie
umfangreich Anwendung wihrend der Corona-Pandemie, als den viel zitierten Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftlern, Politikerinnen und Politikern seitens der kritischen Bewegun-
gen (oft einfach mangels stichhaltiger Gegenargumente) vorgehalten wurde, sie hétten gerade-
zu eine Corona-Religion ins Leben gerufen, an die die Menschen glauben sollten.

Diese «Irrationalitit des Religiosen» wird auch in religionswissenschaftlichen Studien gerade-
zu zum Definitionskriterium von Religion, vgl. auch Seiwert (1995: 94-95).

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 FRANK NEUBERT

Fremdherrschaft. Mit Blick auf Religion hat dabei bereits Albrecht Koschorke
(2013: 258) festgestellt, dass «der Westen in religiosen Dingen ein doppeltes
Antlitz zeigt - er gibt sich teils verweltlicht [...], teils christlich-missionarisch».
Dies fithrt dazu, dass auch die Reaktionen der verschiedenen Handelnden
darauf sehr uneinheitlich ausfallen. Die Antwort «besteht wechselweise darin,
durch erneuerten religiosen Eifer dem Mangel an Spiritualitit zu begegnen
oder sich in Abgrenzung vom Christentum westlicher Pragung auf die eigene
Religiositdt zu besinnen» (Koschorke 2013: 258-259). Im Falle neohinduisti-
scher Bewegungen im Indien des 19. Jahrhunderts finden wir beide Tendenzen
vereint, verstarkt noch durch eine starke Bezugnahme auf westlich-moderne
Konzepte von Religion, Nation und Wissenschaftlichkeit. Es kann dabei - so
sollte aus dem bisher Gesagten deutlich geworden sein — nicht darum gehen,
dass diese Begriffe aufgrund der kolonialen Machtverhiltnisse den Kolonisier-
ten aufoktroyiert wurden, die sie eins zu eins iibernahmen und auf die ihnen
bekannten Verhiltnisse anwandten, wie dies eine einseitig an Saids (1978)
Idee von Orientalismus orientierte Sichtweise vertreten wiirde. Vielmehr eignen
sich die «subalternen» Akteure solche Konzepte kreativ an und deuten sie auf-
grund der je eigenen Vorerfahrungen um, wodurch sie bewusst oder unbewusst
scheinbar festgeschriebene Bedeutungen subvertieren.® Solche diskursiven Pro-
zesse sind in Verflechtungen verankert, die sich im Laufe des 19. Jahrhunderts
global immer stirker verdichten, gefordert durch Prozesse politischer, 6kono-
mischer und auch kultureller Globalisierung — mit Osterhammel und Petersson
(2007: 24) verstanden als der «Aufbau, die Verdichtung und die zunehmende
Bedeutung weltweiter Vernetzung».

In diesem Kontext einer zunehmenden globalen Vernetzung unter den Be-
dingungen einer kolonialistisch gepragten Welt sind die Beispiele zu verorten,
die im Folgenden aus der Geschichte einer Globalisierung von Hindu-Religio-
nen heraus das bislang Gesagte illustrieren sollen.

4. Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualitit bei Swami Vivekananda

Im September 1892 schrieb ein junger Monch, der sich seit einigen Jahren auf
einer Reise durch Indien mit dem ganzen Land und seinen Problemen vertraut
gemacht hatte, aus Bombay (heute Mumbai) einen Brief an einen seiner Gon-
ner, Pandit Shankarlal in Khetri. Er verwies darin auf die wirtschaftlichen und
sozialen Missstande im kolonialen Indien seiner Zeit und darauf, dass die west-
lichen Gesellschaften — insbesondere GrofSbritannien als Kolonialmacht sowie
die als Inbegriff der Moderne geltenden Vereinigten Staaten von Amerika — der

8 Vgl. Bergunder (2012), der die Herangehensweisen von Orientalismuskritik und Postkolonia-
lismus am Beispiel der gegenseitigen Einfliisse zwischen Swami Vivekananda und dem Indolo-
gen Paul Deussen zusammenfasst.

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 245

indischen Gesellschaft in verschiedener Hinsicht iiberlegen seien. Wenn Indien,
wie die USA, eine moderne und unabhingige Nation werden wolle, miisse man
von den fortschrittlichen Landern lernen und sich ein eigenes Bild von ihnen
machen:

So you see, we must travel, we must go to foreign parts. We must see how the engine of
society works in other countries, and keep free and open communication with what is
really going on in the minds of other nations, if we really want to be a nation again.’

Schon in den religids-sozialen Reformbewegungen des frithen 19. Jahrhunderts
wie dem Brahmo Samaj war die These einer sozialen und materiellen Uberle-
genheit Europas - verkorpert in Indien durch die britische Kolonialmacht -
und damit verbundenen Verbesserungschancen fiir die indische Gesellschaft
verbreitet. Swami Vivekananda!® - so der Name des noch vergleichsweise unbe-
kannten jungen Briefschreibers — war mit diesen Thesen gut vertraut. Er war
wihrend seiner Ausbildung an einer der kolonialen Bildungsstitten in Calcutta
(heute Kolkata) in das Spannungsfeld von kolonial geprigter Moderne und
neohinduistischen sowie indisch-nationalistischen Reformbestrebungen (unter
anderem der Brahmo Samaj) geraten. Nach dem Tod mehrerer fiir ihn einfluss-
reicher Personlichkeiten hatte er sich fiir die Seite religioser Reform entschie-
den. Im Namen seines spirituellen Meisters, des volkstiimlichen Heiligen Sri
Ramakrishna, hatte er dann einen Orden gegriindet, um seine Reformideen
selbst zu leben und voranzutreiben. Auf einer Reise durch Indien lernte er Land
und Leute kennen und kniipfte wertvolle Kontakte. Erst kurz vor dem zitierten
Brief hatte er beschlossen, eine Reise in die USA zu unternehmen, und war
nun auf der Suche nach Sponsoren und Unterstiitzern, denen gegeniiber er in
Briefen die Notwendigkeit und Zuldssigkeit einer solchen Reise begriindete.!!
Insbesondere war Chicago sein Ziel, denn wo sonst konnte man die Errungen-
schaften der westlichen Welt besser studieren als auf ihrer grofiten Schau, der
World’s Columbian Exhibition, die 1893 aus Anlass des 400-jahrigen Jubilaums
der Entdeckung Amerikas durch Christoph Kolumbus eben in Chicago stattfin-
den sollte.

Bereits auf seiner Schiffsreise {iber den Pazifik bewunderte er die Entwick-
lungen in Hong Kong und Japan und fiihlte sich in seiner Mission bestitigt, da
er sah, wie man sich dort «den Notwendigkeiten der gegenwirtigen Zeit» ge-

° Vivekananda, Brief an Pandit Shankarlal (Khetri), Bombay 20.9.1892, in: Vivekananda
(1995: Bd. 5, 4-5).

1 Vgl. zu Vivekananda aus der Fiille an Literatur Sen (2000); Neubert (2005). Wichtigste
Quelle sind die gesammelten Werke Vivekanandas (1995) in acht Banden.

Es bestand insbesondere gegeniiber religiosen Gelehrten durchaus ein gewisser Begriin-
dungsbedarf fiir solche Reisen, der in Zusammenhang steht mit der Debatte tiber die Zulds-
sigkeit von Seereisen fiir hochkastige Hindus. Dies geht zuriick auf ein Verbot solcher Reisen
in alten normativen Texten. Diese Debatte konnte auch Swami Vivekananda nicht ganz
umgehen. Vgl. zum Seereiseverbot Arp (2000).

11

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 FRANK NEUBERT

offnet hatte.!? In Amerika angekommen begab er sich direkt nach Chicago
und besichtigte intensiv die Weltausstellung, beklagte sich jedoch bei seinen
Gonnern in Indien bald iiber die immensen Lebenshaltungskosten und bat um
Geldsendungen. Er wurde aufgrund seines Auftretens und Erscheinungsbildes
auch seitens der Organisatorenkreise angefragt, ob er am geplanten Weltparla-
ment der Religionen teilnehmen wolle, lehnte zunichst aber aufgrund seiner
knappen Finanzen ab, da er sich weitere Wochen in Chicago nicht leisten
konnte. Er reiste weiter nach Boston, wo er auf der Farm Breezy Meadows bei
Familie Sanborn unterkam, dort Vortrédge hielt und in Kreise eingefiihrt wurde,
die dem Transzendentalismus nahestanden, an Asien und seinen Traditionen
interessiert waren und sich fiir soziale Reformen wie Gleichberechtigung der
Geschlechter oder eine Verbesserung der Zustinde in Gefdngnissen einsetz-
ten. Die Mitglieder dieser Kreise erméglichten ihm schliefllich doch noch die
Teilnahme am Weltparlament. So stand er endlich als Teilnehmer dieser Veran-
staltung am Eroffnungstag vor seinem Publikum und eréffnete seine Antwort
auf die Begriflung durch die Veranstalter mit den bereits einleitend zitierten
Worten «Sisters and Brothers of Americax».

Schon in dieser kurzen Skizze der Ereignisse treten die verschiedenen Facet-
ten dessen hervor, was Vivekananda als «moderne» westliche Gesellschaften
bezeichnete. Einerseits stehen da - verkorpert in der Weltausstellung - die
okonomischen, technischen, industriellen und wissenschaftlichen Fortschritte
im Mittelpunkt. Andererseits beeinflussen ihn diejenigen Kreise in besonderem
Mafle, die dem wirtschaftlichen Fortschritt soziale und spirituelle Reformen
gegeniiberstellen und dadurch selbst nicht dem «modernen» Mainstream des
spaten 19. Jahrhunderts angehoren.

War von Indien aus gesehen Vivekanandas Fokus fiir die Reise noch, von
den «fortschrittlichen Nationen» — den USA und den Landern Europas - fiir
Indien zu lernen, so trat nun auf dem Weltparlament eine zweite Idee deutlicher
hervor: Indien konne mit seiner langen religiosen Tradition des Hinduismus
der Welt etwas zuriickgeben. Auch hiermit griff Vivekananda géngige Topoi
auf: Schon in der europdischen Romantik galt das alte Indien als geheimnisvol-
les Ursprungsland und Ideal von Philosophie und Religion der Menschheit,
und namhafte Philosophen (bspw. Arthur Schopenhauer) oder Literaten (bspw.
Friedrich Riickert, in den USA insbesondere die Transzendentalisten) {ibernah-
men dieses Bild und verhalfen ihm zu weiter Verbreitung in gebildeten Kreisen
in Europa und Amerika. Vivekanandas Idee des Hinduismus als einer Art glo-
bales Gegengewicht zur westlichen Moderne steht zundchst auch im Einklang
mit den Grundzielen der Organisatoren des Weltparlaments: Ideen fiir eine
Menschheitsreligion zu formulieren. War diese aber von den Organisatoren als
eine Form christlicher Religion gedacht, so stellte Vivekananda demgegeniiber

12 Vivekananda, Brief an Alasinga Perumal (Madras), Yokohama 10.7.1893, in: Vivekananda
(1995 Bd. 5, 5-10).

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 247

den Hinduismus als geeignete Basis einer solchen universalen Religion dar. Sein
Referat iiber den Hinduismus war auf genau dieses Argument ausgerichtet.!?
Die anzustrebende universale Religion diirfe, so Vivekananda,

[...] nicht in Raum und Zeit vertreten sein. Sie muss unendlich sein, wie der Gott, den sie
predigen will. Thre Sonne soll auf die Anhénger von Krishna und Christus, auf Heilige wie
Stinder scheinen. [...] Es wird eine Religion sein, die in ihrem Gemeinwesen keinen Raum
fiir Verfolgung oder Intoleranz hat, die Géttlichkeit in jedem Mann und jeder Frau erkennt,
und deren ganze Autoritdt und ganze Kraft dazu da sein wird, ihre wahre, géttliche Natur
zu verwirklichen.

(Vivekananda 2009: 28)

Genau diese Eigenschaften - Zeitlosigkeit, Universalitat, Toleranz und das Stre-
ben nach Verwirklichung der Géttlichkeit in jedem einzelnen Menschen - hatte
Vivekananda zuvor als die Merkmale des Hinduismus geschildert. Wiahrend
des ganzen Vortrags flocht er immer wieder auch Bemerkungen ein, die sein
Thema an aktuelle, «xmoderne» Diskurse anbanden. So kommen immer wieder
naturwissenschaftliche Erkenntnisse zum Tragen. Einerseits zieht Vivekananda
sie als Metaphern heran, um sie dann auf religiose Vorgidnge anzuwenden, die
vielleicht auf diese Weise einem westlichen Publikum verstdndlicher gemacht
werden konnten: «Wie das Gesetz der Schwerkraft vor seiner Entdeckung be-
standen hat und weiterbestehen wiirde, wenn die ganze Menschheit es vergifle,
ebenso verhalt es sich mit den Gesetzen, die die geistige Welt regieren» (Vivek-
ananda 2009: 15). Andererseits tauchen naturwissenschaftliche Themen auch
als Bezugspunkt auf, wenn Vivekananda zeigen mochte, dass der Hinduismus
in seinem Schrifttum sie bereits mindestens teilweise vorweggenommen ha-
be: «[a]ngefangen mit den hohen Gedankenfliigen der Vedanta-Philosophie,
die in den neuesten Entdeckungen nachhallt» (Vivekananda 2009: 14). Auch
gesellschaftspolitische Themen der Zeit kommen immer wieder vor, wozu wohl
unter anderem die Gesprache vor dem Weltparlament in Boston mit den Krei-
sen um die Familie Sanborn beigetragen haben diirften. Besonders die wieder-
holt auftretende Betonung der wichtigen Rolle von Frauen im Hinduismus und
der Gottlichkeit des Menschen, die in Mannern und Frauen gleichermafien an-
gelegt sei, tragt gewissermaflen die Signatur der emanzipatorischen Bewegung
in sich, zu der Kate Sanborn und ihr Umkreis gehorten.

Der Erfolg, den Vivekananda mit seinen Reden und Vortrigen sowie den
anschlieflenden Vortragsreisen in den USA und Europa hatte, verbreitete sich
sehr schnell auf medialem Wege auch in Indien. Es zeigen sich in dieser Reise
deutlich die Auswirkungen des grofien Globalisierungsschubes Ende des 19.
Jahrhunderts. Waren es die Dampfschiftfahrt und der Bau des Suez-Kanals,
die Vivekanandas Reisen nach Europa und Amerika und auch zuriick nach
Indien leichter moglich machten, so trug auch die durch die Erfindung und
Verbreitung der Telegraphie ausgeloste globale mediale Revolution zur Verbrei-

13 Referat iiber den Hinduismus, in: Vivekananda (2009: 14-29).

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 FRANK NEUBERT

tung von Vivekanandas Ruf in Indien bei. Er wusste insbesondere die mediale
Aufmerksamkeit durchaus geschickt zu seinen Gunsten zu nutzen. Bei seiner
Riickkehr nach Indien 1896 wurde er als Berithmtheit empfangen und konnte
darauf aufbauend mit groflem Erfolg die Ramakrishna-Mission griinden und zu
einer einflussreichen religiosen Bewegung machen.

5. Westen/Moderne vs. Indien/Spiritualitit in der Geschichte der
Hare-Krishna-Bewegung

Ein zweites Beispiel soll insbesondere die Wandlungen der Dualitat zwi-
schen dem «spirituellen» Indien und dem «modernen» Westen kurz beleuch-
ten. Ganz im Einklang mit den Ideen, auf die auch Vivekananda zuriickgriff,
aber dennoch oft in deutlicher Abgrenzung von dessen religiosem Universalis-
mus und seiner einseitigen Betonung des Advaita-Vedanta, suchten am Anfang
des 20. Jahrhunderts auch andere religiése Stromungen aus Indien, ihre religio-
sen Vorstellungen und Praktiken einer westlichen Offentlichkeit bekannt zu
machen.!* Auch diese Bewegungen waren oft als Nebenwirkung ihrer missio-
narischen Aktivititen an Erfahrungen mit neuen Organisationsmodellen und
sozialen Reformen interessiert. Zu diesen Bewegungen gehort nicht zuletzt der
bengalische Vishnuismus, der unter Bhaktivinoda Thakur (Kedarnath Datta,
1838-1914) zu einer neuen Bliite gelangte. Dessen Sohn Bhaktisiddhanta Saras-
vati (Bimal Prasad Datta, 1874-1937) setzte es sich besonders zur Aufgabe,
Krishnabewusstsein auflerhalb Indiens zu verbreiten. Bhaktisiddhanta beauf-
tragte mehrere seiner Schiiler mit missionarischen Aufgaben in Europa, von
denen keiner so erfolgreich wurde wie Bhaktivedanta Swami (Abhay Caran
De, 1896-1977), der Griinder der International Society for Krishna Conscious-
ness (ISKCON).!> Sie alle entstammten, wie auch Swami Vivekananda und
viele soziale und religiose Reformer des 19. Jahrhunderts, den in britisch-indi-
schen Bildungseinrichtungen ausgebildeten Eliten und fiihlten sich gleichzeitig
aus familidrer Tradition und/oder aus politischen Griinden zu den nationalis-
tischen und religios-reformerischen Bewegungen ihrer Zeit hingezogen. Die
damit erworbene Fahigkeit, sich gleichermafien in «traditionell> hinduistischen
wie auch in «modern> westlichen Diskursen dufiern zu konnen und zurechtzu-
finden, wurde zu einem grundlegenden Baustein fiir ihre Erfolge als religiose
Autoritdten in modernen Kontexten.

" Die verschiedenen Bewegungen reprisentierten oft «different trajectories within modern
Hinduism, born of the same cultural and religious domain», wie Sardella (2013: 242) mit
Bezug auf Vivekananda und Bhaktisiddhanta festhalt.

5 Vgl. ausfiihrlicher Neubert (2010: bes. 23-28). Zu Bhaktisiddhanta Sarasvati und seinen
Reform- und Globalisierungsideen vgl. Sardella (2013).

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 249

Die missionarischen Bestrebungen Bhaktisiddhanta Sarasvatis richteten sich
in den 1920er und 1930er Jahren nach Europa, wohin er 1933 erstmals drei
seiner Schiiler entsandte.!® Nach den globalen Krisen des Ersten Weltkriegs
und der 1920er Jahre ist sein Blick auf die westliche Moderne aber deutlich
kritischer als derjenige von Vivekananda. Weiterhin erkennt er eine materielle
Uberlegenheit des Westens an, von der man auch etwas iibernehmen konne.
Es tberwiegt aber klar die Kritik am Fehlen von Bewusstsein und an der
Fehlwahrnehmung, mit dem materiellen Fortschritt sei Uberlegenheit in allen
Belangen verbunden. Besonders deutlich wird dies in einer seiner Schriften
(Gaudiya Mission to the West, 1933), wo er die missionarischen Bestrebungen in
Europa begriindet:

They indeed possess superior material force. They are disposed to think that their superior-
ity in brute force is evidence of their superior spiritual condition. The only answer to this
terrible self-deception is being supplied by the recent never-ending crises of the affairs of
the world that have been the outcome of their short-sighted handling by the self-conceited
dominating temperament engendered in all modern peoples by their utter neglect of the
spiritual issue.

(zit. nach Sardella 2013: 142)

Den Missionsideen Bhaktisiddhantas war erst lange nach seinem Tod globaler
Erfolg beschieden. Wihrend die ersten Missionare nur wenige, aber nicht unbe-
deutende Mitglieder europdischer Eliten erreichen konnten, entfaltete Bhaktive-
danta Swamis Reise nach New York 1965 ungeahnte Wirkung. Er hatte den
kritischen Ton seines Lehrers gegeniiber der «westlich-materialistischen» Le-
bensweise iibernommen und verscharft, und diese Kritik ins Zentrum seiner
theologischen Erldauterungen gestellt. Dies fiel bei seinem Publikum - den
jugendlichen Aussteigern der Hippie- und Beat-Szene in New York - auf frucht-
baren Boden. Auch diese waren auf der Suche nach alternativen Lebenswei-
sen, und Bhaktivedanta Swami machte da ein nicht nur exotisches Angebot,
sondern nahm sich seiner Zuhorer auch personlich an. Die beiden berithm-
testen Slogans der frithen Hare-Krishna-Bewegung verdeutlichen das, indem
sie speziell Bezug auf die Lebensumstinde der jungen Leute nahmen. Deren
eigene Gesellschaftskritik wurde aufgenommen und mit den religiosen Ideen
des Vishnuismus verkniipft. «We are not this body - we are spirit-soul» stellt
materielle Bediirfnisse und «physische Befriedigungen» als kritikwiirdig und
unbedeutend dar gegeniiber den dauerhaften spirituellen und seelischen Freu-
den des Krishnabewusstseins. «Stay high forever» betont Letztere zusitzlich
und sollte zudem die Verganglichkeit von Drogenrausch, sexuellen Freuden und
anderen «physical pleasures» hervorheben.

In seinen Vortragen, Gesprachen und Interviews kritisierte Bhaktivedanta
Swami immer wieder in scharfen Worten die moderne «materialistische» Le-
bensweise und pries Krishnabewusstsein als Heilmittel an. An manchen Stellen

16 Vgl. zu den konkreten Entwicklungen und Motiven Sardella (2013: 134-180).

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 FRANK NEUBERT

tauchte dort auch die Idee eines Austausches wieder auf, wie wir sie schon bei
Vivekananda gesehen hatten. Indien sei, so Prabhupada in einem Gespréich mit
einem Professor, in technischer Hinsicht riickstandig: «From [a] materialistic
point of view, technological point of view, they are hundred years back.» Indien
konne aber in anderer Hinsicht punkten: «But there is one thing that I am
experiencing. India’s the spiritual asset, if that is distributed, that will increase
India’s honor. That is my view... Because everywhere I go, still people adore
India’s spiritual culture» (beide Zitate aus Prabhupada o. J.).

Auch nach Bhaktivedanta Swamis Tod 1977 blieb die Gegeniiberstellung
von «modernem», «westlichem», «materialistischem» Lebensstil und «spiritu-
eller» Lebensweise des Krishnabewusstseins das zentrale Thema in den Lehren
seiner Schiiler und Nachfolger. Eine erneute Weiterentwicklung und Umdeu-
tung erfuhr der Topos, als sich die ISKCON ab den 1970er Jahren in Indien
zu etablieren und auszubreiten begann (vgl. dazu Brooks 1989). Man schrieb
sich nun selbst als ISKCON die spirituelle Reinheit zu, die es nach Indien zu
reimportieren gelte. Indien selbst laufe nun namlich Gefahr, nach langer Zeit
europdischer Herrschaft und durch die fortschreitende Modernisierung seine
spirituellen Wurzeln zu vergessen. Damit werden in den verschiedenartig mit-
einander verkniipften Gegeniiberstellungen von Moderne und Religion, Europa
und Indien die Zuordnungen und Rollen vertauscht. Die europidischen und
amerikanischen Hare-Krishna-Devotees schreiben sich zu, selbst das spirituelle
Indien am besten zu verkorpern. Indien kommt dagegen nun die Rolle zu,
unter den Bedingungen der (teils kolonial aufgezwungenen, teils gewiinschten)
Modernisierung einer spirituellen Verarmung verfallen zu sein, der man nun
wieder entgegenwirken miisse.

6. Schluss

Sowohl Vivekanandas Bewegung als auch die ISKCON werden damit zu Bei-
spielen dafiir, wie Religionsgemeinschaften sich nicht etwa nur gegen Moderne
stellen, sondern die ihnen gegebenen Moglichkeiten aktiv und kreativ nutzen,
um unter den vorherrschenden gesellschaftlichen Bedingungen erfolgreich be-
stehen zu kénnen. Dazu gehort auch, dass die Akteure die Topoi des zeitgenos-
sischen Diskurses entsprechend reinterpretieren und mit angepasster Deutung
weiterverwenden. Interessant ist es dann zu beobachten, wie auch die Gegner
dieser Entwicklungen, die Konkurrenten Vivekanandas oder der ISKCON im
jeweiligen Feld, die Adaption der Moderne zwar nach auflen hin kritisieren und
zu verlangsamen versuchen, gleichzeitig aber auf ihre - bspw. mediale - Anwen-
dung selbst angewiesen sind, wenn sie sich unter den gegebenen Bedingungen
im Diskurs tiberhaupt Gehor verschaffen wollen. Der Widerspruch zwischen
einer sich als nicht religiés verstehenden Moderne und Religionen, die sich

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION ALS GLOBALES KORREKTIV ZUR MODERNE 251

selbst als Teil der Moderne verstehen, tritt dadurch nur noch deutlicher als
diskursiv gepragt hervor. Statt nach der Vereinbarkeit von «Religion» und «Mo-
derne» zu fragen, tut religionswissenschaftliche Forschung also vielleicht gut
daran, Religionsgemeinschaften auch in der Moderne als historisch, gesell-
schaftlich und diskursiv in ihrer jeweiligen Gegenwart verortet zu begreifen
und zu erforschen.

Literatur

Arp, Susmita (2000): Kalapani. Zum Streit iiber die Zuldssigkeit von Seereisen im koloni-
alzeitlichen Indien, Stuttgart: Franz Steiner.

Bauer, Franz J. (2004): Das <ange> 19. Jahrhundert (1789-1917). Profil einer Epoche,
Stuttgart: Reclam.

Bergunder, Michael (2012): «Indischer Swami und deutscher Professor: <Religion> jen-
seits des Eurozentrismus», in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft, Berlin:
de Gruyter, S. 95-107.

Brooks, Charles R. (1989): The Hare Krishnas in India, New Delhi: Motilal Banarsidass
Publishers.

Feil, Ernst (2012): Religio. Vierter Band: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbe-
griffs im 18. und friithen 19. Jahrhundert, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Feil, Ernst (2013): «<Religion> im Maelstrom der Diskussionen», in: Tobias Miiller,
Thomas M. Schmidt (Hg.), Was ist Religion? Beitrige zur aktuellen Debatte um den
Religionsbegriff, Paderborn: Schoningh, S. 55-75.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen-
schaft und Moderne, Miinchen: Beck.

Koschorke, Albrecht (2013): «<Sakularisierung> und <Wiederkehr der Religion>: Zu
zwei Narrativen der europdischen Moderne», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack,
Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontro-
versen um Modernitit und Sdkularisierung, Bielefeld: Transcript, S. 237-260.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Liibbe, Hermann (1965): Sdkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,
Freiburg, Miinchen: Alber.

Liddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen
interreligioser Begegnung im 19. Jahrhundert, Dissertation von 1999, Berlin: de Gruy-
ter.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Neubert, Frank (2005): Charisma und soziale Dynamik. Religionswissenschaftliche Un-
tersuchungen am Beispiel von Sri Ramakrsna und Svami Vivekananda, Aachen:
Shaker.

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 FRANK NEUBERT

Neubert, Frank (2010): Krishnabewusstsein. Die International Society for Krishna Con-
sciousness (ISKCON) - «Hare-Krishna-Bewegung», Marburg: REMID.

Neubert, Frank (2015): «Formungen neuzeitlicher Religionsverstindnisse: Eine Land-
predigt zum Thema <Was ist Religion?> (1799)», in: Zeitschrift fiir Religionswissen-
schaft, 23, Nr. 2, 8. 227-257.

Osterhammel, Jiirgen / Petersson, Niels P. (2007): Geschichte der Globalisierung. Dimen-
sionen, Prozesse, Epochen, Miinchen: Beck.

Prabhupada (o. J.): Conversation with Prof. Kotovsky. June 22, 1971, https://vedabase.io
/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
(Stand: 2.5.2022).

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.

Sardella, Ferdinando (2013): Modern Hindu personalism. The history, life and thought of
Bhaktisiddhanta Sarasvati, Oxford, New York: Oxford University Press.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Sen, Amiya P. (2000): Swami Vivekananda, New Delhi, New York: Oxford University
Press.

Sloterdijk, Peter (2011): «Religionen gibt es nicht: Von Pierre de Coubertin zu L. Ron
Hubbard», in: Peter Sloterdijk (Hg.), Du mufit dein Leben dndern. Uber Anthropo-
technik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 133-170.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Vivekananda, Swami (1995): The complete works of Swami Vivekananda, 21st reprint,
1. ed. 1965, Calcutta: Advaita Ashrama.

Vivekananda, Svami (2009): Wege des Yoga. Reden und Schriften, iibers. und hg. von
Martin Kampchen, Frankfurt a.M., Leipzig: Verlag der Weltreligionen.

am 17.01.2026, 12:43:12. Op


https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://doi.org/10.5771/9783987400353-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725
https://vedabase.io/en/library/transcripts/710622r1-moscow/?query=western+materialist#bb479725

