IV. Die hegemoniale Lehrtradition
und ihre Kritiker*innen -
Suche nach dem wahren Islam in
Mainstream-Moscheen

Feldnotiz »So habe ich das aber von meinem Vater gelernt.«

Jedes Wochenende gibt es in der Yunus-Emre-Moschee Unterricht fiir Kinder und
Jugendliche zwischen acht und ca. 14 Jahren, der dreigeteilt ist: Koranalphabetisie-
rung (tiirk. elif ciiz), Koran rezitieren/lesen (fagwid/tecvid) und verstehen (tafsir/tefsir)
sowie Religionsunterricht (tiirk. din dersi). Die Koranalphabetisierung itbernimmt
Mahmut, der Imam der Moschee. Zeitlich parallel unterrichtet die weibliche Religi-
onsbeauftragte Semra Rezitieren und Verstehen. Die Schiilerschaft ist nach ihrem
Kenntnisstand aufgeteilt (und nicht nach Geschlecht wie in der Altstadt-Moschee).
Nach diesen »Korankursen« kommen nach einer ca. fiunf bis 15miniitigen Pause alle
Schiiler und Schiilerinnen zum Religionsunterricht des Imams wieder zusammen.

Der Unterricht in Koranalphabetisierung ist ein Einzelunterricht im gemein-
samen Klassenraum, d.h. wihrend Mahmut sich jeweils einem Schiiler bzw. einer
Schiilerin zuwendet, sollen die anderen still ihre Aufgaben iiben, was sie aber in
der Regel nicht machen. Stattdessen wird geredet, Quatsch gemacht, auf Smart-
phones geschaut oder dhnliches. Wihrend der Unterricht von Semra ruhig, kon-
zentriert und teils mit unterschiedlichen didaktischen Methoden abliuft, ist der
Religionsunterricht von Mahmut eine Mischung aus engagiertem Unterricht mit
sich schnell wechselnden didaktischen Methoden sowie Themenfolgen und einem
Frontalunterricht mit unaufmerksamen und lauten Schillern und Schiilerinnen.
Wihrend meiner ersten Besuche im Juni 2013 ging es um das Thema »Was steht
alles im Koran?« (»Kuranda ne var?«). Sehr engagiert machte Mahmut mit den Kin-
dern Brainstorming, nahm Schiiler und Schiilerinnen dran und lief wihrend der

1 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Junge: »Babam ama boyle
demisti.« [wortl. »Aber mein Vater hat das so gesagt.«].

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Moscheeleben in Deutschland

ganzen Zeit im Raum umher - es war insgesamt sehr laut und unruhig. Unter an-
derem nannte ein Kind: »Gliicksspiel« (»kumar«). Dieses Thema nahm der Lehrer
sehr engagiert auf. Immer wieder warfen Schiiler und Lehrer verschiedene Aspekte
des Glicksspiels in die Runde, die wiederum von anderen kommentiert wurden.
Als ein minnlicher Schiiler meinte, dass die Siinde des Gliicksspiels reingewaschen
sei, wenn man das daraus erhaltene Geld fiir eine gute Sache spende, kommen-
tierte der Lehrer, dass dies falsch sei. Aus etwas Hisslichem konne nichts Schénes
entstehen. So sei das mit dem Geld aus Gliicksspiel auch. Der Schiiler rechtfertigte
seine Antwort: »So habe ich das aber von meinem Vater gelernt.«* Mahmut nahm
das sofort auf: »Und was lernen wir hier? Gottes Religion! Nicht mehr die Religi-
on unserer Viter, der Vorviter, sondern Gottes Religion erlernen wir hier!«’> Der
Schiiler machte ein wissendes Gesicht, er kannte diesen Ausspruch wohl schon.
Er schaute verlegen auf den Tisch und murmelte zustimmend: »Gottes Religion!«
Mahmut hatte dies mit einer gewissen Ernsthaftigkeit formuliert und fithrte nun
weiter aus. Der Schiiler schaute weiter vor sich auf den Tisch und warf dabei sei-
nen Klassenkameraden Blicke zu. Ich sa® nur einen Meter entfernt und hatte den
Eindruck, dass der Schiiler gegen den Wunsch ankidmpfte, zu schmunzeln. Mog-
licherweise war er auch etwas irritiert iber diese plotzliche Vehemenz, mit wel-
cher der Imam dies formulierte. Auch die anderen, etwa vier bis fiinf minnlichen
gleichaltrigen Schiiler aus seiner Tischgruppe, die bisher sonst immer recht laut
und wenig konzentriert waren, waren verstummt und nickten zustimmend. Der
Lehrer wiederholte in der nun ruhig gewordenen Klassenatmosphire diesen Satz
noch mehrmals, bevor er zum Frontalunterricht iiberging. Das Thema Gliicksspiel
beendete er, indem er lancierte, dass man im Koran alle Antworten finden konne.
Der Begriff »Gottes Religion« ist nach diesen Beobachtungen eine Aussage, die die
Schiiler schon kannten und die eine gewisse Bedeutung aufwies. In der Folgezeit
sollte ich ihn in der Yunus-Emre-Moschee noch oft héren.

Hinfiihrung: K&dmpfe in der Mitte des islamischen Feldes - Akteur*innen,
Kritiken und die islamische Tradition

Diese Feldnotiz illustriert deutlich, wie ein religidser Akteur (hier der Imam) eine
Sichtweise auf ein Problem religios legitimiert und eine andere delegitimiert. Er
greift auf »den Koran« zuriick, in dem alles drinstehe und stellt seine Sichtwei-
se als »Gottes Religion« dar, wihrend die andere Sichtweise lediglich das Wissen
der Viter bzw. der Vorfahren darstelle. Abgesehen von der Art der Legitimierung

2 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Junge: »Babam ama bdyle
demisti.« [wortl. »Aber mein Vater hat das so gesagt.«].

3 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »Biz burda pe-
ki ne 6greniyoruz? Allah’in dinini 6greniyoruz! Babamizin dinini degil, atalarin dinini degil!
Allah'in dinil«

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

bzw. Delegitimierung von Glaubensinhalten, tiber die in diesem Abschnitt noch zu
sprechen sein wird, ist es auffallend, dass alle religiésen Akteur*innen nach festen
Wahrheiten suchen und dementsprechend Inhalte im Glauben identifizieren, die
ihrer Ansicht nach einen falschen Islam ausmachen. Diese Prozedur geht iiber Rich-
tigstellung, die natiirlich Teil der religiosen Arbeit von religiésen Expert*innen in
dezidiert wissensvermittelnden Formaten ist, hinaus. Sie ist Teil einer Suche nach
der »wahren Religiong, also nach der letztgiiltigen Wahrheit. Dies wird keinesfalls
nur von Expert*innen vorangetrieben. Auch Nicht-Expert*innen suchen nach der
wahren Religion und stofien hierzu Diskussionen an, hinterfragen die Ausfithrun-
gen der religiésen Expert*innen und sind somit an den Aushandlungsprozessen
von islamischem Wissen beteiligt.

In den folgenden Kapiteln geht es um eben jene Dichotomie von wahrer und
falscher Religion, die die Kritiken, die innerhalb der Moscheen zu beobachten sind,
einrahmen. Diese Dichotomie betrifft insbesondere Angelegenheiten des Glaubens
und der Glaubenspraxis sowie des ethisch und moralisch integren Verhaltens, zu-
gleich geht es auch an die Substanz der Religion, nimlich um den Umgang mit
den Quellen, Traditionen und Fragen des Islams und ihre Hierarchisierung. Es
gibt zwar auch Akteur*innen, die mit Mitteln der Polemik, des Postulats oder der
reinen Ablehnung arbeiten. Bedeutung innerhalb der Moscheelandschaft erlangen
allerdings diejenigen Akteur*innen, die in positiv-pidagogischer Weise erortern,
warum dieses oder jenes falsch oder richtig ist, und somit Handlungsoptionen an-
bieten, die im Kontext religionsphilosophischer Uberlegungen zum verhandelten
Menschenbild und zu gesellschaftlichen Positionen anzusiedeln sind. Gleichzeitig
offenbart der kritisierte spezifische Wissensgehalt, wie islamisches Wissen an be-
stimmte islamische Traditionen angebunden ist — iiber den jeweils religios-funk-
tionalen und sozialen Sinn fiir die Gliubigen hinaus. Ich argumentiere, dass die in
Moscheen verhandelten konkreten Aspekte und Kritiken um Giiltigkeit und Rich-
tigkeit des islamischen Wissens in Fragen der islamischen Tradition verortet wer-
den miissen und nicht abgekoppelt von dieser betrachtet werden konnen. Studien
zu Religionsverstindnissen unter Muslimen und Musliminnen in Deutschland be-
schreiben hiufig die erfragten oder beobachteten Haltungen. Eine Kontextualisie-
rung durch Offenlegung von relevanten Diskursstringen der islamischen Traditi-
on und eine Einordnung der Kimpfe in gesellschaftliche Kontexte und in Narrati-
ve in islamischen Diskursen in den Bezugslindern Deutschland, Tiirkei, Marokko
und/oder Agypten erfolgt in der Regel nicht.* Daher sollen hier die von den reli-
giosen Akteur*innen vorgebrachten Themen und Deutungen im Lichte der islami-

4 Beispielsweise beobachtet BEILsCHMIDT in ihrer Feldforschung, dass religiose Akteur*innen
ihre verstehensorientierten, reflektierenden Haltungen an die »islamische Theologie« an-
binden. BEiLscHMmIDT fiihrt zwar diese Haltungen intensiv aus, konkretisiert aber die genann-
ten Bezugspunkte zur islamischen Theologie nicht weiter. Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 171.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

251


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Moscheeleben in Deutschland

schen Traditionen beschrieben und analysiert werden, um Aufschluss dariiber zu
bekommen, wie der Bezug zur islamischen Diskurstradition aussieht.

Die Aushandlungen kénnen als Kimpfe im islamischen Feld analysiert werden,
da sie wirkmichtig sind. Uber Dispute in den systematisierten Wissensvermittlun-
gen hinaus schlagen sie sich dezidiert in Konflikten um die Gestaltung von religis-
ser Praxis nieder.’ In den Kimpfen wird wahrer Islam mit authentisch, richtig und
heilsbringend assoziiert, falscher Islam dagegen mit erfunden, heilsverweigernd und is-
lamzerstorend. Konstruktionen von wahrem und falschem Islam rufen immer auch
Gegenstimmen hervor, denn die Klientel des jeweils so benannten falschen Islams
ist meist nicht abstrakt, sondern inmitten der Gemeinden und Expert*innen zu
finden. So beobachtete ich auch, dass in derselben Gemeinde unterschiedliche Vor-
stellungen von wahrem und falschem Islam herrschen kénnen sowie verschiede-
ne Islamvorstellungen von unterschiedlichen Personen als dominant wahrgenom-
men werden. Dementsprechend verlaufen Fraktionierungen zwischen religiosen
Expert*innen einer Moschee, zwischen Expert*innen und (Teilen) der Gemeinde,
innerhalb der internen Gruppen und Treffs sowie innerhalb der Gemeinde. Je nach
Position der Akteur*innen ergeben sich innerhalb der Moscheen in unterschiedli-
cher Art und Weise Mehrheiten und Minderheiten.

Auf dem Spiel stehen einerseits die von Kritiker*innen als Volksglauben und
nachgeahmter Islam bezeichnete religiose Praxis von Gliubigen, insbesondere die
asthetisch-spirituelle Dimension der Religiositit, und andererseits der sunnitische
Mainstream, die Ahl as-sunna wa-I-gama'a (tiirk. Ehl-i siinnet ve'l cemaat >Leute der
Sunna und der Gemeinschaft), als gelehrige islamische Tradition. Die Delegiti-
mierung von bestimmten islamischen Traditionen als Volksglauben erfolgt je nach
Duktus als kulturelle, oberflichliche und/oder tradierte Erscheinungen der Religio-
sitdt, als »Religion der Eltern, als »alttiirkisch-schamanistische« (tiirk. »eski tiirk-
samanx), respektive magische/vorislamische Sitten oder christlich-biblische Vor-
stellungen ohne koranische Verankerung®. Neben diesem Kampf gegen den Aber-
glauben hat sich insbesondere das jeweilige Verhiltnis der Akteur*innen zum he-
gemonialen sunnitischen Mainstream als mafigeblich herausgestellt. Die religio-
sen Akteur*innen lassen sich daher als Kritiker*innen und Verteidiger*innen der
Tradition fassen. Die Bandbreite der kritisierten Aspekte an der Lehrtradition ist
grof: Sie beginnt mit der (teilweisen oder totalen) Ablehnung der Nachahmung

5 Einige der daraus resultierenden Kimpfe wie z.B. die Gestaltung des Mawlid an-Nabi oder die
Bedeutung des Frauenbereichs habe ich schon in den vorangegangenen Kapiteln ausgefiihrt
und analysiert, auf die im Folgenden lediglich verwiesen wird.

6 So wird zum Beispiel die unter Muslim*innen verbreitete Schopfungslehre der Frau aus der
Rippe des Mannes als eine Entlehnung aus der biblischen/christlichen Tradition bezeichnet,
da die wahre islamische Schopfungslehre diejenige der gleichwertigen und somit gleichran-
gigen Schopfung der Geschlechter sei. Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemein-
schaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

(taqlid) der Lehrmeinungen und Lehrautorititen der Ahl as-sunna wa-l-jama'a an-
stelle von eigenem Abwigen und Erdrtern, iiber die Betonung eines madhab-freien
Islams bis hin zur Postulierung eines universell-gerechten Verstindnisses des Ko-
rans und der Sunna, welches in der islamischen Tradition aufgrund gesellschaft-
lich bedingter Interpretationsumgebungen wie z.B. einer »patriarchalischen Tra-
dition« (tiirk. »ataerkil gelenek«)” nicht abgebildet sei. Zugleich spielt die Wahrneh-
mung, dass die Bewahrung der Lehrtraditionen zum Stillstand und letztendlich zu
einem »Zuriickgeblieben-Sein« der islamischen Welt (tiirk. »gerikalmishk«) gefithrt
habe, eine wichtige Rolle. In den Kampfen geht es darum, welche Werte und dem-
entsprechend welche Kapitale von Akteur*innen wirkmichtig werden: Vertrauen
auf Vernunft, Wissen und Koranwissen, gerechte Lesung der islamischen Quellen,
Fortschrittsdenken, vernunftgeleitete Hinterfragung/Reflexion und bewusste/ehr-
liche Religiositit werden von Kritiker*innen — die es sowohl unter Expert*innen
als auch unter Nicht-Expert*innen gibt — als genuin-islamische Handlungsauffor-
derungen, respektive als Methoden des wahren Islams konzeptualisiert. Religions-
philosophisch betrachtet fillt auf, dass in der Kritik an der Ahl as-sunna wa-l-gama'a
wie auch an der so bezeichneten Volksreligiositit die Vorstellungen vom wahrem
Islam stark von Verantwortung, Freiheit und Entscheidungsgewalt des Menschen
und damit vom Primat der Vernunft und des Bewusstseins des Menschen geprigt
sind, womit das Konzept des rational handlungsfihigen Menschen religits-heils-
technische Begriindung erfihrt.

All diese Kritiken und Kimpfe konnen in die Narrative der Reinheit, Wahr-
heit, Monopolisierung von Lehrmeinungen und Aufklirung, welche die Moder-
ne auszeichnen, eingereiht werden, wie in diesem Abschnitt aufgezeigt werden
soll. Die Frage nach dem wahren Islam trigt die Auseinandersetzung mit theolo-
gischen Referenzen, legitimen Quellen und Methoden sowie legitimen Exegeten
und Exegetinnen in sich. Sowohl volkstiimliche Traditionen als auch Einfliisse an-
derer Religionen storen das Narrativ des authentischen, richtigen Islams, dessen
Hauptquellen die rein islamischen sein miissen. Als solche werden lediglich Koran
und Sunna verstanden. Alle weiteren Quellen unterliegen stets einer Vertrauens-
kontrolle. Konzepte wie taqwa (>Gottesfiirchtigkeit, Frommigkeit<) und das vorbild-
hafte Leben Muhammads und seiner zeitgendssischen Anhinger und Anhingerin-
nen (as-sahaba) bzw. der rechtgeleiteten Vorviter (as-salaf as-salih) werden hierzu
fruchtbar gemacht. Gerade die verdichtete Einbettung des wahren Islams in die
koranische Offenbarungszeit und der Impetus der Rationalisierung fithren zu ei-
ner Hierarchisierung des religiésen Kapitals. Die im islamischen Feld beobachtete
religiése Positionierung im Sinne einer wissens- und vernunftbasierten Religiosi-
tit geht dabei in der Regel einher mit dem Anspruch auf absolute Wahrheit und der

7 Feldnotiz, Korankurs fiir Frauen, 18.10.2012, Yunus-Emre-Moschee, Semra. Interview, Mah-
mut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

253


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Moscheeleben in Deutschland

Objektivierung koranischer Aussagen statt Offenheit in der Exegese, die sich in der
islamischen Tradition insbesondere innerhalb der Ahl as-sunna wa-I-Gama‘a nieder-
schligt. Vielfach sind in der Forschung die weltweiten Bestrebungen zur Rationa-
lisierung, wissens- und reflexionsbasierter Religiostit und ergo Purifikation von
als nicht islamisch angesehenen Traditionen sowie die Herstellung von bewuss-
ter Religiositit unter Muslim*innen als Islamic Revivalism, islamischer Modernismus,
Reformislam, islamische Erneuerung u.i. bezeichnet worden, die im 18./19. Jahrhun-
dert auf der Suche nach einem authentischen Islam ihren Anfang nehmen.® Der
Religions- und Islamwissenschaftler Jean Jacques WAARDENBURG bettet Rationali-
sierung allgemein in die Methoden des normativen Islams ein, was er als typisch
fiir eine schriftbasierte Religion ansieht. Unabhingigvon den frithislamischen Ent-
wicklungen in Bezug auf Wissen und Vernunft beobachtet er aber: »A particular
kind of rationalization takes place today in the development of new Islamic ideolo-
gies and their presentation of Islam as a single coherent view of life and world.«’
Nach Haj wird in der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert die Vorstellung von
»Muslim subjects capable of judging for themselves« richtungsweisend, wonach
der »educated, rational Muslim subject« als »a >good< Muslim« verstanden wird.™
Diese Entwicklungen markieren einen Bruch mit der Tradition und zugleich eb-
nen sie den Weg, Tradition neu zu bewerten. Die Analyse von Abhandlungen um
authentischen Islam in den letzten Jahrhunderten kénnen daher dezidiert als Dis-
kussionen analysiert werden, in denen die genannten Konzepte vor dem Hinter-
grund der Moderne als mit existierenden vormodernen islamischen Konzepten ver-
woben betrachtet werden." Die Ablehnung der Tradition auf der einen Seite und
die Aktualisierung von Tradition auf der anderen Seite bestimmen somit den Um-
gang mit der Tradition heute. Damit schreiben sich diese Entwicklungen ebenfalls
in eine islamische Tradition ein, weshalb einige Forschende diese Erscheinungen
als Fortfuhrung der Tradition, d.h. als Tradition der Reformtradition im Islam be-
werten."” Inwiefern die Kimpfe in Moscheen um islamische Tradition in der Kon-
tinuitit dieser Reformtradition stehen, wird schlief3lich im letzten Kapitel dieses
Abschnitts zu kliren sein, auch und gerade weil vor Ort der Begriff Reform oder
Erneuerung fast vollstindig vermieden wird bzw. negativ konnotiert ist.

Die Kritiker*innen der Tradition wenden sich mal offen mal subtil gegen reli-
giose Normen und Lehren, die tiber Jahrhunderte hinweg formuliert wurden. Aus
denen sind in Verbindung mit herrschaftlicher Macht genormte Lehrtraditionen

8 Vgl. z.B. HADDAD/VOLL/ESPOSITO 1991, WAARDENBURG 2002, MAHMOOD 2005, HAJ 2009,
HALVERSON 2010, JouiLl 2011. Siehe ausfiihrlicher hierzu Abschnitt I, Kap. 2.

9 WAARDENBURG 2002: 98.

10 Vgl. HA) 2009: 9-11; Zitate: 11.

1 Vgl. z.B. ASAD 1986, SCHIELKE 2007, HALVERSON 2010, HAJ 2009.

12 AMIR-MOAZAMI/SALVATORE 2002, SALVATORE 2009, JACOBSEN 2010.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

hervorgegangen, die Bindungskraft fiir Gliubige beanspruchen: In der vorherr-
schenden sunnitischen islamischen Tradition, der Ahl as-sunna wa-l-Gama'‘a sind
heute die dogmatische Glaubenslehre (‘aqida, pl. ‘aqa’id, turk. itikad/akdid) und
Glaubenspraxis sowie die Gesamtheit der religiosen Rechte und Pflichten mitsamt
ihren Methoden und Herangehensweisen ausgebildet. Als Mainstream-Islam in-
formiert sie zum einen die Bindung des/der Einzelnen an eine der vier koexis-
tierenden hanafitischen, malikitischen, Safi Ttischen und hanbalitischen Rechtsschulen
(madhab, pl. madahib, tirk. fikih mezhepleri), die untereinander als gleichgestellt be-
trachtet werden. Zum anderen bestimmt sie die Bindung an eine der zwei domi-
nanten theologischen Schulen (‘aqida, tiirk. itikat mezhebi), die as aritische und ma-
turidische Glaubensschule.” Fiir Verteidiger*innen dieser Tradition ist »richtiges
Muslimisch-Sein« (tirk. »itikadi«) ohne die Bindung an Ahl as-sunna wa-l-gama'a
nicht méglich. Dadurch stehen sie besonders im Fokus der Kritiker*innen an der
Tradition, zugleich sehen sie sich selbst als Verteidiger*innen des wahren Islams.
Die Tradition verteidigende Experten und Expertinnen dagegen argumentieren auf
einer theologischen Ebene und betonen die Hegemonialitit der Ahl as-sunna wa-I-
gJama'a als methodengestiitzte Wissenstraditionen einer konsensorientierten mus-
limischen Gelehrtenschaft. Volkstiimliche Traditionen werden teilweise als Nieder-
schlag eben dieses Expert*innenwissens betrachtet, die nicht abgelehnt werden
miissen, solange sie nicht die Fundamente des Glaubens betreffen — wobei die Fra-
ge, was die Fundamente des Glaubens sind, selbstverstindlich auch zur Diskussion
steht. Gegeniiber Angriffen von reformerisch/liberaler sowie wahhabitisch/salafistischer
Seite betrachten sich in diesem Kampf die Verteidiger*innen der hegemonialen
Lehrtradition der Ahl as-sunna wa-l-gama'a als Bewahrer*innen der wahren Religi-
on. Sie betonen die zentrale These des mittleren Weges, die die eigene Legitimation
fundiert, um sich dadurch gegen wahhabitisch/salafistische oder liberal/reformerische
Interpretationen zu wehren, die an den Rindern stiinden." Aber auch im Lager
der vernunft- und wissensorientierten Akteur*innen ist Ahl as-sunna wa-l-gama'a
durchaus als richtiger Weg akzeptiert. Nicht die gesamte Lehrmeinung und ihre
Methoden der Meinungsfindung werden per se abgelehnt, vielmehr werden die-
se im Lichte der Vernunft und des Wissens neu gelesen. Die Kritik an ihr kann
somit als ihre Enthierarchisierung analysiert werden: Es geht um die Verfiigbar-
machung der islamischen Ideengeschichte fiir die Gegenwart, unabhingig von den
anerkannten Kriterien der Rechtsschulen und/oder den Methoden der Koranexege-
se.

13 Zu den theologischen Schulen des Sunnitentums werden in Handbuchern als historische
Schulen auch die mu‘tazilitische und die salafitische gezahlt. Vgl. FIGLALI 1993. Salafitisch
meint hier dezidiert nicht den modernen Salafismus bzw. Neo-Salafismus.

14 Vgl hierzu Abschnitt I, Kap. 1.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

255


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Moscheeleben in Deutschland

Die Verteidigung der islamischen Tradition bzw. die Kritiken an der Kritik sind
akteursspezifisch unterschiedlich positioniert, wie ich im vierten Kapitel ausfiihre:
Wenn sich Nicht-Expert*innen positiv auf islamische Traditionen berufen, vertei-
digen sie die hegemoniale Tradition der Ahl as-sunna wa-I-jama'a, den Islam der
Eltern und/oder die fiir sie sinnhaften volkstiimlichen Traditionen als durchaus
erhaltenswerte Islamvorstellungen. Das ist nicht als banaler Konservatismus zu
werten, sondern als eine Strategie, sich den bisher erworbenen religiésen Habitus
nicht nehmen zu lassen, der ja fiir die Betroffenen sinngebend ist. Solche Haltun-
gen sind in allen Generationen zu finden. Daher ist sie auch keine rein generatio-
nelle Frage, wie sie teilweise in der religionssoziologischen Forschung analysiert
worden ist, sondern hat mit Bildungs- und Sozialkapital zu tun. Da in der so ge-
nannten »Modernisierungstheorie« Rationalitit und Reflexion zur Individualisie-
rung fithren und dies allein ein Phinomen des Westens sei, wurde in einem frithe-
ren Forschungsstrang hiufig konstatiert, das im vis-a-vis mit Europa Muslim®in-
nen mit der Moderne in Berithrung kommen, und die hier geborenen und auf-
gewachsenen Muslim*innen schlief3lich sich von ihren vormodernen Religionsver-
stindnissen aus der Heimat ihrer Eltern abwenden, wodurch Konflikte zwischen
volksreligiésen Vorstellungen und intellektuell-kognitiven Haltungen zur Religio-
sitit als generationeller Konflikt analysiert werden.” Ein solcher Blickwinkel itber-
sieht aber die fast zweihundertjahrigen Sikularisierungsprozesse und Moderni-
sierungsbestrebungen in muslimischen Gemeinschaften und Gesellschaften. Ei-
ne weitaus hohere Erklirungskraft als den Kriterien Alter, Generationszugehorig-
keit oder Herkunftslandaffinitit ist daher den Milieus zuzuschreiben, in dem sich
muslimische Gemeindeangehdrige bewegen. Insbesondere dem Bildungskapital,
also dem Verstindnis und dem Erwerb von Bildung mit der Leitidee der Vernunft
und Belegbarkeit, ist Bedeutung beizumessen. Dariiber hinaus zeichnet die Nicht-
Expert*innen, die die Tradition verteidigen, eine Verbindung zu den spirituellen
und emotionalen Aspekten eines elterlich und gemeinschaftlich vermittelten Is-
lams aus. Bewusste religise Praxis ist fiir sie nicht zuallererst iiber Verstehen und
den kognitiven, literalen Zugang zur Religion geregelt. Ihre religiése Sinngebung
ist im besonderen Maf3e durch Rituale, habitualisierte Spiritualitit und Verortung
in einem spezifischen religiésen Gedichtnis eingerahmt. Diese Sinngebungspro-
zesse als Forschende wahrzunehmen, bedeutet, deren religiose Praxis nicht ledig-
lich als Ausdruck einer formalisierten Religiositit aufzufassen wie dies von den
lokalen Kritiker*innen und auch in der Forschung vorgebracht wird, sondern ihrer
je eigenen Sinndeutung nachzuspiiren. Damit kann auch besser erfasst werden,
wie Prozesse von Wandel des symbolischen Kapitals von statten gehen, die durch

15 Vgl hierzu PETER 2006a:105-107, vgl. auch BEILSCHMIDT 2015:120-122, JACOBSEN 2010: 41-43,
BENDIXSEN 2013: 7-11. PETER analysiert detailliert einige Forschungsarbeiten, die mit Pramis-
sen der »Modernisierungstheorie« zu eben diesen Ergebnissen kommen.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

die Delegitimierung von bestimmter religiser Praxis hervorgerufen werden. Dar-
aus ergibt sich die Sachlage, dass es innerhalb der Gemeinden unterschiedliche
Haltungen und Reaktionen zu den Aufklirungsbemithungen anderer Muslim*in-
nen gibt: Auf der einen Seite gibt es Muslim*innen, die sich ihren bisherigen Islam
nicht von Kritiker*innen nehmen lassen wollen und mit den von Kritiker*innen
vorgestellten Konzepten des Islamic Revivalism hadern. Auf der anderen Seite lege
ich dar, dass Rationalisierung des Islams im Islamdiskurs in Deutschland durchaus
auf Gliubige trifft, die sich abgeholt fithlen und deren Subjektivierung ankurbelt.

Was in den von mir aufgesuchten Moscheen aktiv kaum sichtbar war, ist eben
derjenige Zweig des islamischen Modernismus, dessen Hauptcharakteristika ein
wortlich-eingeengtes Verstindnis von Koran und Sunna, die sehr eingeschrinkte
Entscheidungsgewalt des/r Einzelnen und die Ablehnung von spirituell-mystischen
Elementen sind. Er begegnete mir allenfalls als Negativfolie des wahren Islams in
Predigten, sohbets und Reden.’® Dadurch sind die Kimpfe als abstrakte Abgren-
zung zu diesen innerhalb und aufierhalb des Feldes als salafistisch oder wahhabi-
tisch bezeichneten Interpretationen zu bewerten. Hier zeigt sich, dass bestimmte
Kampfe im islamischen Feld — auch wenn sie vor Ort nicht vorkommen oder die
untersuchten Moscheen davon unberithrt bleiben — durchaus thematisch aufge-
nommen werden. Dadurch sind sie zwar nicht als hegemonial in den Konzepten
um wahren Islam in den untersuchten Moscheen anzusehen, spielen aber als nar-
rativer Strang eine nicht zu iibersehende Rolle, obgleich die Uberginge flielend
sind. Grofitenteils ist unter Nicht-Expert*innen eine starke Verunsicherung tiber
die Islamizitit jener Stromungen vorherrschend,” was den Schluss zuldsst, dass
die Moscheen zwar Akteur*innen und Narrativen aus diesen Spektren hier und da
begegnen - zumindest medial vermittelt deren Existenz bekannt ist —, aber als
Akteur*innen in den untersuchten Moscheen dezidiert keine Wirkmachtigkeit im
Kampf entfalten konnten. Deshalb bleibt im Folgenden dieser Strang des »wahren
Islams« unberiicksichtigt.

1. Tradition in der Kritik: welche Traditionen denn?

Tradition ist Zielscheibe der Kritiken und ist zum Dreh- und Angelpunkt inne-
rislamischer Kimpfe avanciert. Wie bereits erwihnt, spielt in den untersuchten
Moscheen die teils vehemente teils subtile Ablehnung der Gelehrtentradition eine

16  Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Interview, ehema-
liger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

17 Feldnotiz, Tag der offenen Tir, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Gesprach mit mannlichen
Gemeindemitgliedern.

https://dol.orn/10:14361/9783839450451-016 - am 14.02.2026, 06:13:03. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

257


https://doi.org/10.14361/9783839450451-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

