
4. Die Besonderheit der Solidarität

In diesem Kapitel soll die im dritten Kapitel begonnene Betrachtung und Systema-

tisierung des Solidaritätsbegriffs fortgesetzt werden. Im ersten Abschnitt wird ein

Resümee aus dem gesamten vorherigen Kapitel gezogen und die Ergebnisse wer-

den zusammengefasst. ImdarauffolgendenAbschnitt soll dann noch einmal darauf

eingegangen werden, welche Gemeinsamkeiten bisher bei den unterschiedlichen

Verwendungsformen festgestellt werden konnten. Diese Gemeinsamkeiten sollen

den Prototyp der Solidarität bilden.Umdie Darstellung des Prototyps abzurunden,

werden im folgenden Abschnitt ausgewählte Unterschiede zwischen den einzelnen

Verwendungsformen der Solidarität betrachtet. Diesen Teil abschließend soll dann

noch einmal explizit auf die Grenzen der Solidarität eingegangen werden bzw. auf

jene Ausprägungen der einzelnen Formen, die nichtmehr der Solidarität zugerech-

net werden können (Nicht-Solidarität oder parasitäre Solidarität).

Zunächstmöchte ichnun jedochausgewählte einzelneDiskussionssträngenoch

einmal zusammenfassen und deutlich hervorheben. Diese Aspekte wurden bisher

zu einigen der Verwendungsformen in einzelnen Differenzierungskategorien an-

gesprochen, aber noch nicht zusammenhängend kommentiert. Dies soll nun für

die folgenden Aspekte noch nachgeholt werden: Individualismus vs. Kollektivismus,

Patriotismus, In/Out-Group-Diskurs und Reziprozität. Die Darstellung dieser Aspekte

dient als Vorbereitung für das Kapitel 4.3 in dem dann die Unterschiede der Ver-

wendungsformen zusammengefasst werden.

In Bezug auf die im Zusammenhang mit Solidarität aufkommenden Fragen

nach der Berücksichtigung bzw. dem Stellenwert von Individualismus vs. Kollektivis-

mus lässt sich aus den von mir rekonstruierten Formen der Solidarität festhalten,

dass Solidarität nicht einfach einemder beidenStränge zugeschlagenwerdenkann.

Es wurde gezeigt, dass die Form der sozialintegrativen Solidarität dem Kollektiv

den Vorzug gibt und die kollektiven Ziele hier über denen des Individuums stehen.

Bei der politischen Solidarität hingegen sind die solidarischen Handlungen der

Akteur:innen auch eindeutig durch die individuellen Motive oder die kollektiv-

partikularen Motive der Untergruppen und Überzeugungen geprägt und hervor-

gebracht, die im Gegensatz zu den herrschenden kollektiven Vorstellungen stehen.

Die politische Solidarität fordert die sozialintegrative Solidarität gerade in denje-

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


236 Formen der Solidarität

nigen Aspekten heraus, in denen die kollektiven Vorstellungen von einigen als nicht

mehr zutreffend gesehen werden. Daher würde ich die Frage nach der Zuordnung

der Solidarität zum Kollektivismus oder Individualismus so beantworten, dass

dies von der jeweiligen Form der Solidarität abhängt, grundsätzlich aber beide

Momente im System der Solidarität vorhanden sein müssen, um die Solidarität

beweglich sowie an Gesellschaft und Individuen ausgerichtet zu halten.1

Ausgehend von der Betrachtung der Loyalität2 möchte ich noch einmal die

bisher nur an einzelnen Stellen angeführte Auseinandersetzung mit einem pa-

triotistischen und nationalistischen Verständnis der Solidarität zusammenfassen. Die

Betrachtung von nationalen Gemeinschaften, auf die sich Solidaritätsgruppen

beziehen und die sich von anderen Solidaritätsgruppen abgrenzen lassen, welche

ebenfalls in nationalen Gemeinschaften geordnet sind, ist insbesondere bei der

sozialintegrativen und der instrumentellen Solidarität von Interesse. Dass eine

Nation der Bezugsrahmen einer partikularen Solidaritätsgruppe ist und ein patrio-

tischer Zusammenhalt innerhalb derNation besteht, ist nicht direkt gleichzusetzen

mit einem nationalistischen Zusammengehörigkeitsgefühl.

Anthony D. Smith weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Nationen

auf zwei unterschiedliche Weisen entstehen können: Entweder gibt es eine domi-

nante ethnische Gruppe oder es gibt diese nicht, dann muss erst eine Gruppe her-

gestelltwerden. InbeidenFällenwirddieNationkonstruiert bzw.setzt sichausNar-

rativen zusammen:

If the nation is to become a »political community« on the Western territorial and

civic model, it must, paradoxically, seek to create those myths of descent, those

historical memories and that common culture which form the missing elements

of their ethnic make-up, along with amutual solidarity. It must differentiate itself

from its closest neighbours, distinguish its culture from theirs, and emphasize

the historic kinship of its constituent ethnie and their common ties of ideological

affinity. This is done by creating or elaborating an »ideological« myth of origins

and descent. (Smith 1986, S. 147)

Die Mythen bezüglich Abstammung und Herkunft können bedeutsam sein für

die partikularen Solidaritätsgruppen, allerdings besteht hier die Möglichkeit, dass

sie in einem rassistischen Verständnis ausgelegt werden. In seiner Habilitations-

schrift Solidarität im Verfassungsstaat3 befasst sich Depenheuer mit dem Begriff

der Solidarität, um diesen aus der Perspektive einer politischen und juristischen

1 Hier sei beispielhaft auf die antagonistischen Politikkonzepte Mouffes oder Laclaus verwie-

sen sowie auch auf das Politikverständnis Tullys. Laclau und Mouffe 2006.

2 Siehe Kapitel 2.6.

3 Depenheuer 2016. Hierzu sei angemerkt, dass der Autor hinsichtlich seiner politischen Ein-

stellung nicht unumstritten ist. Hofmann, 09.08.07 und Pascal 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 237

Diskussion präziser zu fassen.Die bisher auf den Nationalstaat bezogenen Formen

der Solidarität weisen dabei die Nation als ein fluides, konstruiertes und durch

den Rechtsstaat begrenztes Gebilde aus. Depenheuer argumentiert mit einem

anderen Begriff der Nation: »Die Nation basiert auf einem ethnischen, durch Fort-

pflanzungsgemeinschaft gekennzeichneten Volksbegriff. Der Genosse ist also der

Bruder, mit dem ich den Vater gemeinsam habe.« (Depenheuer 2016, S. 337) Der

Bezug auf eine Fortpflanzungsgemeinschaft beschränkt dasVerständnis derNation

dabei auf ein völkisches und eröffnet die im Nationalsozialismus vorherrschende,

auf eine Rasse o.ä. bezogene Vorrangstellung der eigenen Gruppe unter Ausschluss

undDiskriminierung anderer.Die Schrift Depenheuers zeigt,wie schnell ein natio-

nales Zusammengehörigkeitsgefühl, das auf einer gemeinsamen Geschichte o. ä.

beruht, durch eine Veränderung im Narrativ in eine rassistische Argumentation

verkehrt werden kann. Gerade dann, wenn die Nation nicht nur als ein formelles

Rechtsgebilde verstandenwird, sondern auchdurchWerte undGeschichte definiert

wird, besteht diese Gefahr. Unter anderem bei der sozialintegrativen Solidarität

wurde gezeigt, dass sich diese Verwendungsform durch geteilte Normen undWer-

te auszeichnet, wodurch Ansprüche partikularer Solidaritätsgruppen mit starken

patriotischen Gefühlen verbunden sein können, welche leicht zu Nationalismus

führen. Entgegen der von Wildt vertretenen Definition geht es der nationalen

Solidarität nicht um zunehmende soziale Inklusion, sondern um die nationale

Einheit gemäß den nationalen Vorstellungen. Wildt führt an, dass eine Differen-

zierung zwischen Nationalismus und Patriotismus vorgenommen und nicht beide

gänzlich abgelehnt werden sollten. Nationale Identitäten sind nicht immer negativ

zu bewerten, da diese für mehr Demokratie stehen können und zudem Konflik-

te zwischen kulturellen Subgruppen durch die gemeinsame Identität verringert

werden können. Nationalistische Identitäten hingegen zeichnen sich durch die

Beanspruchung einer überlegenen moralischen Position aus, die im Konflikt zur

Gleichwertigkeit aller Menschen steht und oft auch rassistische Implikationen

beinhaltet.4 Der Übergang zwischen nationalen und nationalistischen Identitäten

kann dabei sehr eng sein.

Busen reflektiert unter Bezug aufMacIntyre die Frage, ob Patriotismus eine Tu-

gend oder eine Untugend sei. Nach MacIntyre müssen Patrioten zumindest einige

Grundsätze der Gemeinschaft, also der nationalen Identität, von einer kritischen

Reflexion ausnehmen und sich in diesen Aspekten loyal gegenüber ihrer Gemein-

schaft erweisen. Nur so können die Grundstrukturen der Gemeinschaft auf Dauer

angelegt sein. Dennoch sieht er auch bei Patrioten die Möglichkeit, Kritik an ihrer

Gemeinschaft zu üben. FürMacIntyre ist Patriotismus eine Tugend, da Kritikmög-

lich ist und er an die Bereitschaft der Bürger:innen appelliert, die zentralen Werte

4 Wilde 2013, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Formen der Solidarität

der Gemeinschaft im Auge zu behalten.5 Neben MacIntyre setzt sich auch Taylor

mit der Frage nach dem Stellenwert des Patriotismus und seiner Differenzierung

vomNationalismus auseinander.Der Patriotismus Taylors ist explizit politisch,wo-

bei er eingesteht, dass Patriotismus undNationalismus auch zusammenfallen kön-

nen. UniversaleWerte bieten nach Taylor allerdings keine ausreichendeMotivation

der Bürger:innen zu einem patriotischen Verhalten, sondern auch das individuel-

le Interesse an der Absicherung ihrer Freiheit ist hier von Bedeutung – verbunden

mit der Einsicht, dass dies nur imRahmen einer politischenOrdnung gewährleistet

werden kann. Die patriotische Identifikation erfolgt bei Taylor über das Gesetz als

geteiltes unmittelbares Gut.6

Patriotismus umfasst also zusammengefasst für Taylor neben dem bereitwilligen

Zahlen von Steuern, demBefolgen vonGesetzenundderAchtungder öffentlichen

Ordnung auch und insbesondere eine spezifisch praktische Einstellung, nämlich

die Bereitschaft zur Verteidigung der demokratischen Verfasstheit des eigenen

Gemeinwesens und der darin verwirklichten Bürgerrechte sowohl gegen äußere

als auch gegen innere Bedrohungen. (Busen 2016, S. 238)

Bei der Beschreibung des Kollektivbewusstseins der sozialintegrativen Solidarität

mitDurkheimwurde ein ähnlicherAspekt dargestellt für denFall, dass dasKollektiv

Fehlverhalten gegen seine zentralen Vorstellungen ahndet. Solidarität, die auf einer

nationalen Identität aufbaut, birgt somit die Gefahr, dass sich nationalistische Ele-

mente in ihr verbergen, die dann vom Kollektiv verteidigt werden. Eine Kritik ist

zwar möglich, wenn das Kollektivbewusstsein reflektiert wird oder durch eine an-

dere Form der Solidarität Impulse kommen, aber da nicht alle Elemente des Kollek-

tivbewusstseins bewusst sind,werden einige Aspekte unhinterfragt akzeptiert. Die

Impulse zur Reflexion können insbesondere von der politischen Solidarität stam-

men oder aber auch von der sozialintegrativen Solidarität selbst – nämlich dann,

wenn die »Verstöße« gegen Aspekte des Kollektivbewusstseins zunehmen: In sol-

chen Fällen kann eine Aktualisierung des Kollektivbewusstseins erfolgen.

In Bezug auf die Diskussion zu Solidarität und Patriotismus gibt es noch eine

weitere Facette, die einige Autor:innen hervorheben. Bei Hegel z.B. findet sich ein

expliziter Institutionenpatriotismus:

Die politischeGesinnung, der Patriotismus überhaupt, als die inWahrheit stehen-

de Gewißheit […] und das zur Gewohnheit gewordeneWollen ist nur Resultat der

im Staate bestehenden Institutionen, als in welchem die Vernünftigkeit wirklich

vorhanden ist, sowie sie durch das ihnen gemäßeHandeln ihre Betätigung erhält.

(Hegel 1970, S. 413)

5 Busen 2016, S. 226.

6 Busen 2016, S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 239

Anders als bei dem bisherigen Verständnis von Patriotismus geht es Hegel nicht

umdie Aufopferung und Loyalität des Einzelnen gegenüber demStaat, sondern um

die Institutionen selbst. Nach Zürcher ist dieses Verständnis eines Institutionen-

patriotismus, der auf einer rationalen Einsicht in die Grundstrukturen des Staates

besteht, in Hartmanns Solidaritätsbegriff integriert.7 Die Differenzierung erfolgt

dabei so,wie es imdritten Kapitel zur instrumentellen Solidarität beschriebenwur-

de.

Solidarische Gruppen können durch Gemeinsamkeiten und ein Zusammenge-

hörigkeitsgefühl somit patriotischeEinstellungen inBezug auf die (nationale) Iden-

tität aufweisen. Die Gefahr besteht hierbei darin, dass dies in Rassismus und die

Ablehnung von Kritik am Geteilten mündet.

Ein weiterer Aspekt, der hier noch angesprochen werden sollte, ist eine kurze

Positionierung zum In/Out-Group-Diskurs, die bisher nicht explizit erfolgt ist.Bisher

wurde bei der Vorstellung der unterschiedlichen Solidaritätsformen auf den/die

jeweiligen Akteur:in der Solidarität eingegangen und in diesem Zusammenhang

auch darauf, ob die Solidarität, die er/sie erbringt, bewusst oder unbewusst ist.

Zudem wurde ausgearbeitet, wodurch sich die Solidaritätsgruppen zusammen-

schließen und in welcher räumlichen Dimension sie anzusiedeln sind. Grundsätz-

lich lässt sich festhalten, dass soziologische Identitäts- und Gruppentheorien für

die Betrachtung der Solidaritätsformen zentral sind, aber es besteht ein unter-

schiedlicher Bezug der einzelnen Solidaritätsformen zu diesen Theorien. Bei der

sozialintegrativen Solidarität steht das Kollektiv bzw. die Solidaritätsgruppe im

Vordergrund der Betrachtung. Die partikularen Solidaritätsgruppen können sich

dabei von anderen partikularen Solidaritätsgruppen abgrenzen, aber der Fokus

der Solidaritätsgruppen besteht darin, sich selbst zu konstituieren – ein Bezug zu

anderen Solidaritätsgruppen, von denen sie sich explizit abgrenzen, muss dabei

nicht zwingend gegeben sein. Anders verhält es sich bei den politischen Solidari-

tätsgruppen: Diese entstehen im Hinblick auf die Erreichung eines gemeinsamen

Ziels oder den Abbau eines Missstandes. Im letzteren Fall gibt es einen negativen

Bezugspunkt, der außerhalb der Solidaritätsgruppe liegt und sich in den meisten

Fällen erst in Abgrenzung zu einer anderen Solidaritätsgruppe ergibt. In der Praxis

kann es natürlich auch Ausprägungen von politischen Solidaritätsgruppen geben,

die ohne einen negativen Bezug zu anderen Solidaritätsgruppen auskommen. Die

instrumentelle Solidarität basiert auf der Mitgliedschaft und lässt nur denMitglie-

dern ihrer Solidaritätsgruppe das von ihr hervorgebrachte Gut zukommen; dabei

ist nicht entscheidend, ob es sich um einen Club, eine Krankenversicherung oder

ein europäisches Abkommenhandelt.DieMitgliedschaft ist hier das entscheidende

Merkmal, das zugleich an Bedingungen gebunden ist, die vomMitglied zu erfüllen

sind. Damit ist zugleich definiert, wer ein Nicht-Mitglied ist sowie ob und unter

7 Zürcher 1998, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Formen der Solidarität

welchen Bedingungen ein Nicht-Mitglied den Status eines Mitgliedes erlangen

kann. Der Mitgliedsstatus muss dabei nicht allen Interessierten geöffnet werden –

gerade das Beispiel von Staatsbürgerschaften verdeutlicht diesen Punkt. Einzig bei

der universalen Solidarität soll,wennder PositionRortys gefolgtwird, dieDifferenz

zum anderen durch beständige kritische Reflexion über die Zeit abgebaut werden.

Dies bedeutet zugleich, dass es hier noch eine Unterscheidung zwischen »wir« und

»sie« gibt. Das Ziel dieser Form der Solidarität besteht aber gerade darin, diese Un-

terscheidungsmerkmale aufzudecken und zu hinterfragen, um Stigmatisierungen

abzubauen.

Als letzten Aspekt möchte ich die einzelnen Solidaritätsformen noch zu re-

ziproken Handlungserwartungen in Bezug setzen, da Reziprozität und Solidarität

in der alltäglichen Verwendung zunächst nahe beieinanderzuliegen scheinen.

Dementsprechend stellt sich die Frage nach dem Unterschied von Solidarität und

reziprokem Handeln. Brunkhorst weist darauf hin, dass der Begriff der Solidarität

in der römisch-rechtlichen Verwendung gerade den Anspruch hatte, dass es sym-

metrische Solidarverpflichtungen gab, was einem allgemeinen Verständnis von

Reziprozität entspricht.8 Unter Reziprozität kann (vereinfacht) zusammengefasst

verstanden werden, dass die beteiligten Parteien jeweils Rechte und Pflichten in

Bezug aufeinander haben und von diesen wissen.

Die Annahme,dass Reziprozität grundsätzlich einen symmetrischenAustausch

bezeichnet, ist zurückzuführen auf Mauss,9 der den Gabentausch in archaischen

Gemeinschaften untersucht: »Zunächst einmal sind es nicht Individuen, sondern

Kollektive, die sich gegenseitig verpflichten, die austauschen und kontrahieren; die

am Vertrag beteiligten Personen sindmoralische Personen […].« (Mauss 1990, S. 21)

Der nicht-agonaleGabentausch zwischenden einzelnenStämmen soll vornehmlich

dauerhafte, friedliche Beziehungen herstellen, die auf den sozialen Beziehungen

untereinander basieren. Die Anerkennung der wechselseitigen Verschuldung zwi-

schen den Kollektiven fungiert dabei als zentrales solidaritätsstiftendes Moment.10

Innerhalb der Gemeinschaft werden hergestellte Güter zumeist in einem gemein-

samen Pool – mit dem Häuptling als Verwalter – gesammelt und durch Umvertei-

lung auch wieder an alle verteilt. Dabei werden für die Gemeinschaft zwei wichtige

Funktionen erfüllt, die jedoch nur in einer kollektivistischen Gruppe wirken: »[…]

die praktische, logistische Funktion […] [und] eine instrumentelle Funktion: Als Ri-

tual der Gemeinschaft und Unterordnung unter die zentrale Autorität unterstützt

sie die Struktur der Gemeinschaft an sich, d.h. in einem sozialen Sinn.« (Sahlin

2005, S. 78) Vor der Herausbildung von modernen industriellen Gesellschaften war

die Wirtschaftsform fest mit der Struktur der Gemeinschaft und deren kollektiven

8 Brunkhorst 2002, S. 86 und Gouldner 2005, S. 107.

9 Mauss 1990.

10 Adloff und Mau 2005, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 241

Überzeugungen verbunden; ihre Funktion bestand sowohl innerhalb als auch au-

ßerhalb des »ökonomischen Bereichs« darin, dauerhafte Beziehungen und Abhän-

gigkeiten zu schaffen, die zumWohle der Gemeinschaft und deren Zusammenhalt

beitrugen. Mau und Adloff bezeichnen die moralische Qualität der Arbeitsteilung

als »makro-sozialen Reziprozitätszusammenhang«:

Die für moderne Gesellschaften typische organische Solidarität beruht dabei

nicht nur auf gegenseitigen Abhängigkeiten, die habitualisiert werden, son-

dern diese werden von den Gesellschaftsmitgliedern auch anerkannt. Unter

Bedingungen distributiver Fairness kann eine Reflexion auf die habitualisierten

wechselseitigen Abhängigkeiten diese für die Moderne neue Form der Solida-

rität kreieren. Weder bloßes Eigeninteresse noch der gemeinsame Glaube an

Werte und Normen, sondern reziproke Anerkennungsverhältnisse bilden hier-

für die Basis, wobei die Anerkennungsverhältnisse wiederum gabentheoretisch

rekonstruiert werden können. So kommt Mauss […] auf die französische Sozial-

versicherung zu sprechen, die als Gegengabe an die Arbeiterschaft zu verstehen

sei, da die Arbeiter nicht nur Zeit und physische Kraft, sondern geradezu ihre

Persönlichkeit und Seele in die Produktion der Waren eingebracht haben […]. Die

Arbeiter sollen also für das Geschenk, das sie der Gesellschaft überreichen, im

Gegenzug symbolische Anerkennung wie auch materielle Absicherung erhalten.

(Adloff und Mau 2005, S. 21)

AuchwennsichdieAutorenaufdenGabentauschbeiMaussbeziehen, lässt sich eine

solcheArgumentationsstrategie auch bei der sozialintegrativen Solidarität nachder

Position Durkheims finden. Die Solidarität in den modernen Gesellschaften wür-

de für einen Zusammenhalt derselben nicht ausreichen,wenn die einzige Funktion

der solidaritätsstiftenden Arbeitsteilung darauf beruhenwürde, die Einzelnen von-

einander abhängig zu machen, da ein Einhalten der grundlegenden Verträge und

Abkommen sowie ein Vertrauen in die Beziehungsformen davon abhängen, dass

diese nicht nur durch Zwang umgesetzt werden oder verinnerlicht sind, sondern

die einzelnen die Formen des Umgangs und die Behandlung anderer durch diemo-

ralische und legitimierende Kraft der Gesellschaft als selbst allgemein bindend be-

trachten.Die Einhaltung von Verträgen stellt für die arbeitsteilige Form der Solida-

rität ein zentralesMomentdar, vondem ihre Funktionsweise abhängt.11 ImFalle der

sozialintegrativen Solidarität können die solidarischen Handlungen somit auch als

Handlungen gemäß einer Reziprozitätsnorm verstanden werden. Die zueinander

bestehenden und durch den Staat gesicherten Abhängigkeitsbeziehungen, die sich

durch die jeweiligen Rechte und Pflichten der Beteiligten darstellen lassen, bilden

dabei den Kern des reziproken Verhältnisses der Beteiligten untereinander.

11 Durkheim 1992, S. 175f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Formen der Solidarität

Nunwurde bei der Darstellung der unterschiedlichen Solidaritätsformen deut-

lich,dass nicht bei allen Formender Solidarität gleichermaßenRechte undPflichten

zwischen Akteur:in und Ziel der solidarischen Handlung bestehen. Einzig bei der

instrumentellen und der sozialintegrativen Solidarität kann dieses Merkmal noch

gefundenwerden,wenn z.B.Bezug auf die europäischenVerträge genommenwird.

Aber schon bei diesen sind zwar gegenseitige Erwartungen vorhanden, die jedoch

auch unspezifisch formuliert und nicht gesichert sein können, da ein entsprechen-

der Garant fehlt. Hierzu ist anzumerken, dass nicht alle Ansätze Reziprozität als

symmetrische Beziehung verstehen: Adloff und Mau weisen auf unterschiedliche

Reziprozitätstypen hin, die sie auf Sahlin zurückführen:

Er unterscheidet zwischen generalisierter Reziprozität, bei der die materielle Seite

der Transaktion von der sozialen Seite unterdrückt wird und die Erwartung von

Gegenleistungen unbestimmt bleibt, ausgeglichener Reziprozität, bei der materi-

elle Transaktionen mit der zeitverzögerten, aber verpflichtenden Rückgabe eines

entsprechenden Gegenwerts verkoppelt sind, und schließlich negativer Reziprozi-

tät, die Formen der Aneignung gegen die Interessen anderer beinhaltet. (Adloff

und Mau 2005, S. 15)

Reziprozität muss nach Sahlin nicht im symmetrischen Austauschmit einer fest zu

erfüllenden Erwartungshaltung bestehen, sondern kann auch asymmetrische Aus-

prägungen annehmen. Wenn Sahlins Typisierung angenommen wird, dann wäre

bei der bisher beschriebenen sozialintegrativen Solidarität von einer ausgegliche-

nen Reziprozität zu sprechen und bei der instrumentellen Solidarität auf europäi-

scher Ebene könnte eine generalisierte Reziprozität zutreffen. Ob dies stichhaltig

wäre, kann und soll in dieser Arbeit nicht vertiefend geklärt werden – entscheidend

ist, dass es bei der sozialintegrativen Solidarität Ausprägungen gibt, die nicht zum

Begriff der Reziprozität gehören, nämlich diejenigen Aspekte, die im Unbewuss-

ten liegen. Bei der politischen Solidarität und der universalen Solidarität wird um-

fänglicher deutlich, dass sich Solidarität hier von Reziprozität unterscheidet: Die

Akteur:innen der politischen Solidarität treten in unterschiedlicher Intensität und

unterschiedlichem Umfang – je nachdem, welches potenzielle Risiko sie eingehen

möchten oder welchen Beitrag sie überhaupt leisten können – für das gemeinsame

Ziel ein. Die Beteiligung an der Solidaritätsgruppe muss dabei nicht daran gebun-

den sein, dass akteursseitig eine bestimmte Leistung erbracht wird. Pflichten und

Rechte gegeneinander bestehen bei dieser Form der Solidarität nicht im strengen

Sinn, sondern eher in Form einer Erwartungshaltung gegenüber den anderen Mit-

gliedern.BeiderDarlegungderuniversalenSolidaritätwurdedasFehlenvongegen-

seitigen Ansprüchen besonders deutlich, wenn es auf der einen Seite nach der In-

terpretation Rortys um das beständige Erweitern des Vokabulars bzw. die kritische

Reflexion geht. Zentral für die Differenzierung von Solidarität und Reziprozität ist

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Besonderheit der Solidarität 243

auch, dass gerade bei den beiden zuletzt genannten Formen der Solidarität keine

Erwartung einer Gegenleistung besteht. Insgesamt zeigt sich demnach, dass es bei

einigen Formen der Solidarität Ausprägungen gibt, in denen Reziprozitätserwar-

tungen zum Tragen kommen können, aber nicht bei allen. Somit ist eine Betrach-

tungderReziprozität für eine vertiefendeErläuterung einzelner Solidaritätsformen

zwar hilfreich, kann die einzelnen Begriffe jedoch nicht ersetzen.

Somit wurde nun, wie oben angekündigt, zu den Aspekten Individualismus vs.

Kollektivismus, Loyalität, In/Out-Group-Diskurs und Reziprozität eine kurze Darstel-

lung gegeben und untersucht, welcher Bezug jeweils zu den einzelnen Solidaritäts-

formen besteht. Festzuhalten ist davon für das Kapitel 4.3, dass sich für die Ge-

gensatzpaare (Individualismus vs. Kollektivismus und asymmetrisch vs. symmetrisch

(Reziprozität)) alle Ausprägungen in den unterschiedlichen Solidaritätsformen fin-

den lassen. Das aus der Loyalität entstehende Risiko nationalistischen Tendenzen

wird inKapitel 4.3 unter demAspektGrenzenderSolidarität noch einmal aufgegriffen

werden.

4.1 Zusammenfassung der Differenzierungskriterien

In diesem Unterkapitel erfolgt nun die Zusammenfassung der bisherigen Arbeits-

ergebnisse ausdemvorherigenKapitel.Entlangder folgendenDifferenzierungskri-

terien wurden die Verwendungsformen der Solidarität beschrieben:

• DasSubjektderbetreffendenSolidarität:WelcheEntität ist das solidarischHan-

delnde und wer ist die Bezugsentität?

• Anlass: Welche Motivationen und Gründe bestehen für solidarisches Handeln?

• Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln: Be-

steht ein passives oder aktive Wissen über andere Akteur:innen, die konkrete

Situation und geteilte Vorstellungen?

• Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?: Wird die Solidarität freiwillig er-

bracht oder besteht ein Zwang zur Solidarität?

• Normativer Anspruch: Hat das Solidaritätskonzept einen normativen An-

spruch?

• Bezug zur Gerechtigkeit:Welchen Stellenwert haben Solidarität undGerechtig-

keit zueinander?

• Räumliche Dimension: In welcher räumlichen Dimension besteht die Solidari-

tät? Auf welcher räumlichen Ebene sind die Akteur:innen der Solidarität ange-

siedelt?

• Grenzen der Solidarität:Wodurch kanndie (Wirksamkeit der) Solidarität einge-

schränkt oder verhindert werden?

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023 - am 14.02.2026, 09:21:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

