
Was tun mit der Familie?

Für einen queeren Gegenrealismus

Mike Laufenberg

»Aufhebung der Familie! Selbst die

Radikalsten ereifern sich über diese

schändliche Absicht der Kommunis-

ten.«

Karl Marx/Friedrich Engels: Manifest der

Kommunistischen Partei (1848)

Familialistischer Realismus

In seinem gleichlautenden Essay bezeichnet Mark Fisher mit Kapitalistischem

Realismus (2013) »das weitverbreitete Gefühl, dass der Kapitalismus nicht nur

das einzig gültige politische und ökonomische System darstellt, sondern dass

es mittlerweile fast unmöglich geworden ist, sich eine kohärente Alternative

dazu überhaupt vorzustellen« (ebd.: 8, Hervorh. i.O.). Eine Zukunft ohne Ka-

pitalismus erscheine nicht zuletzt deshalb als unrealistisch, weil dieser die

historisch gescheiterten Versuche seiner Überwindung auf triumphale Wei-

se überlebt und absorbiert habe. Anlässlich einer neuen Welle des Katastro-

phenfilms (eines Genres, bei dem fundamentale Prinzipien des Privateigen-

tums und Warentauschs noch im Angesicht des Weltuntergangs intakt blei-

ben) pflichtet Fisher der vielzitierten Pointe von Fredric Jameson bei: »Es ist

einfacher, sich das Ende derWelt vorzustellen als das Ende des Kapitalismus«

(ebd.: 7). Auch die gegenwärtige Linke habe sich dem kapitalistischen Realis-

mus weitgehend ergeben. Sie sei dazu übergangen, die schlimmsten Exzesse

des Kapitalismus korrigieren zu wollen, anstatt sich noch radikal als dessen

Totengräberin zu organisieren. »Reflexive Ohnmacht« (ebd.: 30) nennt Fisher

das. Denn der Kapitalismus besteht nicht fort, weil an ihn geglaubt wird, son-

dern weil er auf eine so umfassendeWeise gesellschaftliche Realität geworden

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Mike Laufenberg

ist, dass Menschen nicht wissen, wie sie ihn (zumal gegen die Interessen sei-

ner Profiteur*innen) wieder loswerden.

In ihrem Text Kapitalistischer Realismus, Postutopie und die heilige Familie

stellt Felicita Reuschling (2015) fest, dass sich der Verlust der Vorstellungs-

kraft einer kohärenten nicht-kapitalistischen Zukunft auch auf den Bereich

der Familien- und Beziehungsformen erstreckt. Wo die Neue Linke nach

1968 eine »Öffnung der Familie zur Gesellschaft hin« praktizierte und hier-

bei an ältere kommunistische Debatten und sozialistische Wohnutopien

anschloss, stellt Reuschling mit Blick auf ihr eigenes linksalternatives Um-

feld ernüchternd fest, dass diejenigen »mit Kindern meist als Kleinfamilie

leben und häufig mit wenig abgesicherten Arbeitsverhältnissen jonglieren

müssen« (ebd.: 133, 129). Anders als in den 1970er Jahren »scheint es heute

ein verschwindendes Interesse an alternativen Lebensentwürfen jenseits

der Familie zu geben« (ebd.: 139). Für Reuschling steht das »in einem dra-

matischen Kontrast« zum feministischen Diskurs nach 1968, in dem »die

Beziehungsstruktur und Arbeitsteilung in der Familie […] grundsätzlich

infrage gestellt wurde« (ebd.: 142). Damals sollte nicht nur die Unterordnung

und Ausbeutung von Frauen in der patriarchalen Kernfamilie überwunden,

sondern auch die »Psycho-Ökonomie der Familie« durchbrochen werden

(ebd.). Diese verfestigt nach innen Abhängigkeiten, Unglück, sexuelle Lan-

geweile und ein dramatisches Ausmaß an – gegen Frauen, Kinder, Queers

und trans Personen gerichtete – Gewalt. Nach außen führt sie derweil auf

unsolidarische Weise zur Abschottung »gegenüber anderen Beziehungen

und der Öffentlichkeit« (ebd.).

In Anlehnung an Fisher schlage ich vor, die von Reuschling beobachtete

Erschöpfung linker Familienkritik als Ausdruck eines familialistischen Realis-

mus zu fassen. So wie der kapitalistische ist auch der familialistische Realis-

mus keine freischwebende Normativität. Die von ihm gesetzten Grenzen der

Vorstellungskraft sind gesellschaftlich bedingt, präziser: Sie spiegeln die ma-

teriellen Lebens- und Reproduktionsbedingungen und deren Zerrüttung im

fortgeschrittenen Kapitalismus wider. Die um die Paardyade herum organi-

sierte Familienform bildet im Kapitalismus die Institution, über die die inter-

generationale soziale Reproduktion privatisiert wird. Kinder wachsen unter

elterlicher Obhut zu Erwachsenen (und Arbeitskräften) heran, die sich im Al-

ter um ihre Eltern kümmern, deren Vermögen sie (wenn vorhanden) erben.

Trotz des Wandels, den die Familie in den letzten 150 Jahren durchlaufen hat,

erfüllt sie in kapitalistischen Gesellschaften bis heute diese Funktion. Um-

gekehrt folgt daraus, dass es abseits der exklusiven Familienform schwer bis

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was tun mit der Familie? 141

unmöglich ist, generationenübergreifend füreinander zu sorgen, weil hierfür

die (sozialen, institutionellen, rechtlichen) Rahmenbedingungen weitgehend

fehlen. Gerade, aber nicht nur, in Regionen mit schwacher öffentlicher Infra-

struktur erweist sich die Familie für viele als unabdingbare materielle Vor-

aussetzung ihrer alltäglichen Reproduktion. Der familialistische Realismus

ist die dominante Ideologie, die diese Familialisierung des Sozialen naturali-

siert und legitimatorisch absichert. Er lässt die private Familienform als per-

sönliche Vorliebe und zugleich als die beste aller denkbaren Formen erschei-

nen, um transgenerationale Beziehungen der Sorge und der Verantwortung

in Raum und Zeit zu institutionalisieren.

Obschon es in der Linken und im Feminismus ein breites theoretisches

Bewusstsein von der Herrschaftsförmigkeit der Familie gibt, hat sich prak-

tisch auch dort der familialistische Realismus durchgesetzt. Radikale Forde-

rungen nach der Abschaffung der Familie gelten als unrealistisch, sind un-

gewollt oder werden schlicht nicht als das Problem unserer Zeit verstanden.

Sophie Lewis stellt vor diesem Hintergrund fest, dass es aktuell »immer noch

einfacher ist, sich das Ende des Kapitalismus vorzustellen, als das Ende der

Familie« (Lewis 2019: 119).

Die Aufhebung der Familie

Statt die Familie aufzuheben – eine Forderung, die in der Geschichte der Lin-

ken und des Feminismus schon immer als infam galt und doch eine lange Tra-

dition hat (vgl. Weeks 2021) –, wollen Linke und Feminist*innen heute eher

einige ihrer offenkundigsten Mängel beheben: Sie soll diverser und weniger

heteronormativ werden, die in ihr anfallenden Arbeiten sollen geschlechter-

gerechter verteilt und ihre inneren Beziehungen weniger hierarchisch und

gewaltvoll sein. Familien sollen durch den Ausbau öffentlicher Infrastruktu-

ren stärker entlastet und besser mit den Anforderungen des Erwerbslebens

synchronisiert werden. Dieses Prinzip prägt im Großen und Ganzen auch die

Care- und Geschlechterforschung, die ihrenmethodologischen Familialismus

nur selten hinterfragt. Entsprechend befindet sie die Familie an sich nicht

für erklärungsbedürftig, sondern nimmt sie als gegeben hin. Im Sinne von

Fisher wäre das alles als Kapitulation vor dem familialistischen Realismus zu

deuten. Die Familie wird pluralisiert, nach innen diversifiziert und egalisiert,

während ihre Einbettung in globale Herrschafts- und Ausbeutungsverhältnis-

se intakt bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Mike Laufenberg

Einige feministisch-marxistische Familienkritiker*innen neigen dazu,

einen solchen Gegensatz von reformistischer Familienpolitik und Anti-

Familialismus zu konstruieren (z.B. Cooper 2017). Wo Erstere die Hegemonie

der privaten Familienform letztlich nur modernisiere, verspreche allein

Letzterer einen radikalen Bruch mit der durch die Familie reproduzierten

kapitalistischen Ordnung. Auch in queerer Theorie und Politik gibt es die

Tendenz zu einer solchen Entgegensetzung von reformistischer und trans-

formativer Familienkritik. Aus verständlichen Gründen prägt die Ablehnung

der bürgerlichen Kleinfamilienform das queere Denken. Sie gilt ihm nicht

nur als Keimzelle von Kapitalismus und Nation, als Bastion männlicher und

weißer Vorherrschaft, sondern auch als Agentin gesellschaftlicher Queer-

und Transfeindlichkeit. Queerness wird demgegenüber häufig als Antidot

der Familialisierung des Sozialen bestimmt. Sie wird mit anti-normativen

und anti-assimilatorischen Haltungen und Lebensweisen verbunden, die

sich – anders als die verschmähte liberale Lesben- und Schwulenbewegung

– einer Integration in Institutionen wie Familie und Ehe verweigert.

Die Polarisierung von reformistischer und revolutionärer Familienkritik

läuft jedoch Gefahr, in einen statischen Dualismus zumünden, der analytisch

unterkomplex ist und kaum konkrete Anknüpfungspunkte für eine transfor-

matorische Praxis bietet. Mit Kathi Weeks (2021) plädiere ich daher dafür,

die verschiedenen Vorstöße, Familie zu pluralisieren, zu diversifizieren und

egalitärer zu machen, dialektisch mit dem Projekt einer Aufhebung der bür-

gerlichen Familienform zu vermitteln. Denn Veränderung und Überwindung

der Familie sind zwei Seiten einer Dialektik, die es zusammenzudenken gilt.

Um dies zu veranschaulichen, bedarf es erstens einer begrifflichen Präzision

und zweitens einer historischen Einbettung der Dialektik der Familienkritik.

1. Bei der Dialektik von Veränderung/Abschaffung ist zu beachten,

dass abschaffen in diesem Fall nicht zerstören heißt, sondern im Hegel’schen

Sinne als Aufhebung gemeint ist. Etwas aufzuheben, hatmehrere Bedeutungs-

ebenen: es zu annullieren, aber auch, es zu bewahren und aufzunehmen (vgl.

O’Brien 2019: o.S.) Die Aufhebung der Familie ist demnach nicht so gemeint,

dass Menschen aktiv davon abgehalten werden sollen, sich kleinfamiliär

einzurichten, sondern dass diesem der Notwendigkeitscharakter genom-

men wird. Individuen sollen nicht mit noch weniger Care-Ressourcen und

-Beziehungen zurückgelassen werden, sondern im Gegenteil: Es geht dar-

um, Beziehungen der Sorge, des Schutzes vor Diskriminierung, aber auch

der Liebe, Sexualität und Intimität auszuweiten – so dass sie universell und

öffentlich, jenseits der exklusiven Formen des Paares und des Familien-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was tun mit der Familie? 143

haushalts, verfügbar werden. »Die Forderung nach Abschaffung der Familie

zielt nicht darauf ab, die Fähigkeit der Menschen zu zerstören, fürsorgliche,

romantische oder elterliche Bindungen zu knüpfen […]. Die Abschaffung

der Familie bedeutet vielmehr, unsere Fähigkeit, füreinander zu sorgen, in

humanere Formen zu überführen« (ebd.).

Der Übergang von der Privatisierung zur Verallgemeinerung von Ressour-

cen/Beziehungen sozialer Reproduktion vollzieht sich nicht über einen radi-

kalen Bruch, sondern ermäandert über verschiedene Zwischenstufen der Ver-

mittlung. Gegenwärtige posttraditionale Familienkonstellationen, die gegen-

über der traditionellen Kernfamilie pluraler, diverser, in Teilen egalitärer und

oft translokaler sind, stellen ebensolche potenziellen Vermittlungsformen dar.

Im Falle von diasporischen Gemeinschaften (Gopinath 2005) und queeren

Wahlverwandtschaften (Weston 1991) beobachten wir beispielsweise Bezie-

hungen und Praktiken der sozialen Reproduktion, die oft quer zu privaten

Familienhaushalten und öffentlichen Communitys liegen. Der insulare Cha-

rakter, der die bürgerliche Familienform prägt und für den bei diasporischen,

migrantischen und queeren Lebensformen in der Regel ohnehin nicht die

materiellen Voraussetzungen bestehen, wird zugunsten von transgressiven

solidarischen Praktiken umgangen. Weil Subjekte, die an solchen grenzüber-

schreitenden Formen der sozialen Reproduktion beteiligt sind, an deren Kon-

tinuität und Stabilität interessiert sind, ist davon auszugehen, dass sie Forde-

rungen nach einer Aufhebung der Familie (im Sinne der universellen, öffent-

lichen Verfügbarkeit von Mitteln der sozialen Reproduktion) in der Regel be-

reitwilliger unterstützen, als es die bürgerliche Kernfamilie tut. Letztere kauft

zwar marktvermittelte Care-Arbeit zu, ist jedoch aufgrund von Privateigen-

tum nicht auf kontinuierliche und stabile extrafamiliäre Care-Beziehungen

jenseits des Marktes angewiesen.

2. Die skizzierte Dialektik von Veränderung und Aufhebung der Famili-

enform folgt keiner Teleologie. Sie ist in kontingente und umkämpfte histo-

rische Prozesse eingelassen, die bedingen, wie sich die Familie verändert und

weiterentwickelt. Es ist somit eine Frage der gesellschaftlichen Kräfteverhält-

nisse, in welche Formen die posttraditionale, pluralisierte Familie überführt

werden kann: ob sie als Gravitationszentrumprivatisierter sozialer Reproduk-

tion weiter dezentriert und potenziell in die Richtung einer Aufhebung ent-

wickelt werden kann oder aber unter dem Druck politischer reaktiver Kräfte

und durch die Fortsetzung der neoliberalen Zerstörung des Öffentlichen eine

Retraditionalisierung erfahren wird. Um die Kräfteverhältnisse angemessen

einzuschätzen, ist es allerdings wichtig, in Erinnerung zu rufen, dass sich

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Mike Laufenberg

die posttraditionale Familie nicht so sehr der Durchschlagkraft sozialer und

politischer Kämpfe verdankt, sondern zuvorderst das Resultat struktureller

Anpassungen an die Krise des fordistischen Akkumulationsregimes ist (vgl.

O’Brien 2019).

In den 1970er Jahren löste sich die sozial- und arbeitsmarktpolitische

Klammer um das kleinfamiliäre Mittelklasseleben, die für den Wohlfahrts-

kapitalismus der Nachkriegsjahrzehnte noch kennzeichnend war. Der kapi-

talistische Akkumulationsprozess basierte unter keynesianischen Vorzeichen

bis dahin auf einer Regulationsweise, bei der sich sichere Vollzeiterwerbs-

arbeitsverhältnisse (v.a. für den Mann), soziale Absicherung und stabile

Familienverhältnisse wechselseitig stärkten. Diese ineinandergreifenden

Infrastrukturen stützten bürgerliche Normalitätsvorstellungen, die sich in

einer relativ rigiden Sexualmoral, in konservativen Geschlechterbildern und

in einer hegemonialen Heteronormativität manifestierten (Chitty 2020: 188).

Mit der Erosion dieser »Infrastrukturen der Normalität« (ebd.) nahm ab den

1970er Jahren nun einerseits der Konformitätsdruck auf die individuelle Le-

bensführung ab, die gesellschaftlichen Moral- und Normalitätsvorstellungen

wurden durchlässiger. Andererseits erodierten mit jenen Infrastrukturen

aber auch die materiellen Bedingungen des (klein)bürgerlichen Familienro-

mans, die einem wachsenden Bevölkerungsanteil zwei Jahrzehnte lang eine

relativ stabile Grundlage für die intergenerationale soziale Reproduktion

gewährten.

Feministische und queere Akteur*innen betrachten die Erosion des for-

distischen Regulationsmodells wegen der damit verbundenen Freisetzungs-

dynamiken aus der heteropatriarchalen Kernfamilie nicht in erster Linie als

Verlustgeschichte.Die Kehrseite der Liberalisierung ist jedoch, dass die sozia-

len Reproduktionsverhältnisse im krisenanfälligen Postfordismus nicht an-

nähernd wieder in einer Weise stabilisiert werden konnten wie einst durch

das fordistische Regulationsmodell. Die Lebensweisen sind in den fortge-

schrittenen kapitalistischen Gesellschaften heute diverser und in bestimm-

ter Hinsicht freier als in den 1950er und -60er Jahren. Aufgrund der immer

stärkeren Ausweitung der kapitalistischen Verwertungslogik auf sämtliche

Gesellschafts- und Lebensbereiche sind sie aber eben auch instabiler und in

ihrer sozialen Reproduktion gefährdeter. Sicherlich: Der traditionellen hete-

ropatriarchalen Familie muss nicht hinterhergeweint werden. Solange sich

aber keine neuen gesellschaftlichen Formen stabilisieren können, durch die

intergenerationale Beziehungen lebbar und sozial reproduziert werden kön-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was tun mit der Familie? 145

nen, ist ihre Erosion allein zugleich noch kein Anlass zur Freude. Wir brau-

chen einen queeren Gegenrealismus.

Für einen queeren Gegenrealismus

Je stärker der postfordistische Krisenkapitalismus die materiellen Vorausset-

zungen der Familie untergräbt, desto vehementer beschwört die Ideologie des

familialistischen Realismus die Unsterblichkeit dieser morbiden Institution.

Hierbei wird affektiv ein Beziehungsmodus besetzt, den Lauren Berlant (2011)

als cruel optimism bezeichnet: die phantasmatische Bindung der Subjekte an

ein Objekt, das Befriedigung und Besserung in der Zukunft verspricht. Die-

ses Objekt kann vieles sein, ein Mensch (etwa eine Liebespartnerin oder ein

eigenes Kind) oder eine Fantasie des guten Lebens. Grausam wird eine sol-

che Objektbeziehung, wenn sie sich hinter dem Rücken der Subjekte nicht

als Ermöglichung, sondern als Hindernis für ein besseres Leben erweist. Das

Begehrte entpuppt sich als dasjenige, was unerreichbar ist und uns damit in

Wahrheit zurückhält.

Berlant prägt den Begriff nicht zufällig im Kontext der großen Wirt-

schaftskrise 2007/8, die einmal mehr aufzeigte, dass die materiellen Be-

dingungen eines guten Lebens (bezahlbarer Wohnraum, ausreichendes

Einkommen, Zugang zu Gesundheitsversorgung und Bildung etc.) durch

kapitalistische Krisendynamiken immerfort zerrüttet werden. Statt den Ka-

pitalismus über Bord zu werfen, kommt es jedoch gerade in solchen Zeiten

zur Erneuerung alter Objektbindungen, welche die fordistischen Fantasien

des guten Lebens wiederauferstehen lassen: das meritokratische Versprechen

von Aufwärtsmobilität durch Leistung, die Wiederkehr des Normalarbeits-

verhältnisses, die private Idylle des kleinfamiliären Eigenheimlebens. Hierin

liegt die eigentliche Grausamkeit des familialistischen Realismus: Er bietet

uns ein Leben als Wunschobjekt an, für das die Voraussetzungen unwieder-

bringlich verloren sind.

Ein queerer Gegenrealismus bricht mit der Grausamkeit der Familien-

nostalgie, die er als falsche Antwort auf die Zerrüttung der materiellen Le-

bensbedingungen im Krisenkapitalismus entlarvt. Er konterkariert aber auch

die grausamenOptimismen, die teilweise der Queer-Bewegung zu eigen sind.

Hierzu gehört die den revolutionären Geist der 1970er Jahre wiederbeleben-

de Fantasie, dass ein Ausbruch aus der Familienform und eine von Scham

befreite Sexualität automatisch eine freie Gesellschaft hervorbrächten. Heute

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Mike Laufenberg

sehen wir, dass queeres Begehren im Postfordismus mühelos kommodifizier-

bar und scheinbar grenzenlos ausbeutbar ist, während queere Communitys

als Infrastrukturen des Anti-Normalismus unter dem Druck der Marktkräf-

te kapitalistische Logiken entweder reproduzieren müssen oder aber ein äu-

ßerst prekäres Dasein fristen. Der anti-assimilatorische Impetus der quee-

ren Bewegungen bleibt ideologisch und, wie der familialistische Realismus,

ein grausamer Optimismus, solange er nicht mit Strategien verbunden wird,

wie ein gutes Leben jenseits der exklusiven Formen des Privaten gelingen und

sozial reproduziert werden kann.

In Anlehnung an Christopher Chitty verstehe ich den queeren Gegen-

realismus zunächst im Sinne einer Methode, Formen, Beziehungen, Prakti-

ken, Institutionen und Imaginationen in den Blick zu nehmen, die im Sin-

ne solcher Strategien, den familialistischen Realismus zu überwinden, ver-

bunden und entwickelt werden (könnten). Anders als der methodologische

Familialismus in der Care- und Geschlechterforschung setzt er die insula-

re Familie nicht voraus. Er versteht sie als eine spezifische – in kapitalis-

tische Eigentums- und Herrschaftsverhältnisse verstrickte – gesellschaftli-

che Form, die eine partikularistische, falsche Antwort auf die universale Fra-

ge gibt, wie sich die Anforderungen der intergenerationalen sozialen Repro-

duktion herrschaftsfrei bewerkstelligen lassen. Chitty verwendet den Begriff

»queerer Realismus« im Sinne einer Methode, »Formen der Liebe und Inti-

mität« zu fassen, die einen prekären sozialen Status haben, da sie sich »au-

ßerhalb der Institutionen der Familie, des Eigentums und der Paarform« be-

finden (Chitty 2020: 26). Der queere Gegenrealismus schließt hieran an, weiß

sich aber in einer antagonistischen Beziehung zum familialistischen und ka-

pitalistischen Realismus. Die Realität, die er beschreibt, und seine Beschrei-

bungen dieser Realität müssen gegen die Interessen der Herrschenden – und

gegen »die herrschendenGedanken als der ideelle Ausdruck der herrschenden

materiellen Verhältnisse« (Marx/Engels 1958: 46) – erst noch voller entwickelt

und durchgesetzt werden.

Im Hinblick auf die oben skizzierte Dialektik von Veränderung/

Aufhebung der Familie identifiziert der queere Gegenrealismus, anders

als Chittys queerer Realismus, nicht nur solche Formen, Praktiken und

Beziehungen, die außerhalb der herrschenden Institutionen verortet sind.

Vielmehr sucht er gerade auch die Differenzierungen und Verschiebungen

innerhalb dieser Institutionen auf, die Bilder der selbstgenügsamen, be-

friedigenden und sich selbst reproduzierenden Familieneinheit inkonsistent

werden lassen. Der queere Gegenrealismus identifiziert die institutiona-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was tun mit der Familie? 147

lisierten Zwangsmechanismen, »die Menschen in die Familie treiben und

deren Ausgänge blockieren« (Weeks 2021: 16), beispielsweise die direkte

oder indirekte, das heißt durch Partner*innen/Eltern vermittelte Lohnab-

hängigkeit der intergenerationalen sozialen Reproduktion. Und er weist

zweitens mögliche institutionelle Hebel aus, die solchen Zwangsmecha-

nismen entgegenwirken, um Rahmenbedingungen für ein potenziell gutes

Leben außerhalb der Familie herzustellen (zum Beispiel die Entkopplung von

Gesundheits- und Sozialversicherungen vom Lohn, den Ausbau öffentlich

finanzierten Wohnraums und öffentlicher Care-Infrastrukturen [vgl. ebd.]).

Der queere Gegenrealismus unterbreitet den Subjekten damit ein Ange-

bot, sich mit der Familie zu desidentifizieren. José Esteban Muñoz (1999) hat

mit dem Konzept der Desidentifikation einen Ausweg aus dem Dualismus

von affirmativer Identifikation und Negation gewiesen. »Die Desidentifikati-

on nutzt die majoritäre Kultur als Rohmaterial, um eine neue Welt zu schaf-

fen« – eine neueWirklichkeit (ebd.: 196).Der queere Gegenrealismuswidersetzt

sich auf ähnlicheWeise der falschen Alternative von Affirmation/Negation der

Familie und ersetzt diese durch die Dialektik von De- und Rekomposition. Er

bietet einen methodischen und politisch-epistemologischen Rahmen, der er-

kennbar werden lässt, wie durch kollektive Praktiken neue Institutionen aus

dem Rohmaterial der alten geschaffen werden können.

In diesemSinne stellt der queere Gegenrealismus keinen grausamen, son-

dern einen reflektierten Optimismus dar: Er gibt uns zu verstehen, dass es

immer noch einfacher ist, sich das Ende des Kapitalismus und der Familie

vorzustellen, als ein Ende des Vermögens, durch kollektives Handeln neue

Welten hervorzubringen.

Literatur

Berlant, Lauren (2011): Cruel Optimism, Durham.

Chitty, Christopher (2020): SexualHegemony. Statecraft, Sodomy, andCapital

in the Rise of the World System, Durham.

Cooper, Melinda (2017): Family Values. Between Neoliberalism and the New

Social Conservatism, New York.

Fisher, Mark (2013): Kapitalistischer Realismus, Hamburg.

Gopinath, Gayatri (2005): Impossible Desires. Queer Diasporas and South

Asian Public Cultures, Durham.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Mike Laufenberg

Lewis, Sophie (2019): Full Surrogacy Now. Feminism Against the Family, Lon-

don/New York. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1958): MEW, Band 3, Berlin.

Muñoz, José Esteban (1999): Disidentifications. Queers of Color and the Per-

formance of Politics, Minneapolis.

O’Brien, M.E. (2019): Communizing Care, in: Pinko 1 (October 2019).

Reuschling, Felicita (2015): »Kapitalistischer Realismus, Postutopie und die

heilige Familie«, in: Kitchen Politics (Hg.), Sie nennen es leben, wir nen-

nen es Arbeit, Münster, S. 127-141.

Weeks, Kathi (2021): »Abolition of the family: themost infamous feminist pro-

posal«, in: Feminist Theory, 18.5.2021 (Online First).

Weston, Kath (1991): Families we choose, New York.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012 - am 14.02.2026, 08:12:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

