Was tun mit der Familie?
Fiir einen queeren Gegenrealismus

Mike Laufenberg

»Aufhebung der Familie! Selbst die
Radikalsten ereifern sich iiber diese
schiandliche Absicht der Kommunis-
ten.«

Karl Marx/Friedrich Engels: Manifest der
Kommunistischen Partei (1848)

Familialistischer Realismus

In seinem gleichlautenden Essay bezeichnet Mark Fisher mit Kapitalistischem
Realismus (2013) »das weitverbreitete Gefiihl, dass der Kapitalismus nicht nur
das einzig giiltige politische und 6konomische System darstellt, sondern dass
es mittlerweile fast unméglich geworden ist, sich eine kohirente Alternative
dazu tiberhaupt vorzustellen« (ebd.: 8, Hervorh. i.0.). Eine Zukunft ohne Ka-
pitalismus erscheine nicht zuletzt deshalb als unrealistisch, weil dieser die
historisch gescheiterten Versuche seiner Uberwindung auf triumphale Wei-
se itberlebt und absorbiert habe. Anlisslich einer neuen Welle des Katastro-
phenfilms (eines Genres, bei dem fundamentale Prinzipien des Privateigen-
tums und Warentauschs noch im Angesicht des Weltuntergangs intakt blei-
ben) pflichtet Fisher der vielzitierten Pointe von Fredric Jameson bei: »Es ist
einfacher, sich das Ende der Welt vorzustellen als das Ende des Kapitalismus«
(ebd.: 7). Auch die gegenwirtige Linke habe sich dem kapitalistischen Realis-
mus weitgehend ergeben. Sie sei dazu iibergangen, die schlimmsten Exzesse
des Kapitalismus korrigieren zu wollen, anstatt sich noch radikal als dessen
Totengraberin zu organisieren. »Reflexive Ohnmacht« (ebd.: 30) nennt Fisher
das. Denn der Kapitalismus besteht nicht fort, weil an ihn geglaubt wird, son-
dern weil er auf eine so umfassende Weise gesellschaftliche Realitit geworden

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Mike Laufenberg

ist, dass Menschen nicht wissen, wie sie ihn (zumal gegen die Interessen sei-
ner Profiteur*innen) wieder loswerden.

In ihrem Text Kapitalistischer Realismus, Postutopie und die heilige Familie
stellt Felicita Reuschling (2015) fest, dass sich der Verlust der Vorstellungs-
kraft einer kohdrenten nicht-kapitalistischen Zukunft auch auf den Bereich
der Familien- und Beziehungsformen erstreckt. Wo die Neue Linke nach
1968 eine »Offnung der Familie zur Gesellschaft hin« praktizierte und hier-
bei an iltere kommunistische Debatten und sozialistische Wohnutopien
anschloss, stellt Reuschling mit Blick auf ihr eigenes linksalternatives Um-
feld erniichternd fest, dass diejenigen »mit Kindern meist als Kleinfamilie
leben und hiufig mit wenig abgesicherten Arbeitsverhiltnissen jonglieren
miissen« (ebd.: 133, 129). Anders als in den 1970er Jahren »scheint es heute
ein verschwindendes Interesse an alternativen Lebensentwiirfen jenseits
der Familie zu geben« (ebd.: 139). Fiir Reuschling steht das »in einem dra-
matischen Kontrast« zum feministischen Diskurs nach 1968, in dem »die
Beziehungsstruktur und Arbeitsteilung in der Familie [..] grundsitzlich
infrage gestellt wurde« (ebd.: 142). Damals sollte nicht nur die Unterordnung
und Ausbeutung von Frauen in der patriarchalen Kernfamilie iiberwunden,
sondern auch die »Psycho-Okonomie der Familie« durchbrochen werden
(ebd.). Diese verfestigt nach innen Abhingigkeiten, Ungliick, sexuelle Lan-
geweile und ein dramatisches Ausmafl an — gegen Frauen, Kinder, Queers
und trans Personen gerichtete — Gewalt. Nach auflen fithrt sie derweil auf
unsolidarische Weise zur Abschottung »gegeniiber anderen Beziehungen
und der Offentlichkeit« (ebd.).

In Anlehnung an Fisher schlage ich vor, die von Reuschling beobachtete
Erschopfung linker Familienkritik als Ausdruck eines familialistischen Realis-
mus zu fassen. So wie der kapitalistische ist auch der familialistische Realis-
mus keine freischwebende Normativitit. Die von ihm gesetzten Grenzen der
Vorstellungskraft sind gesellschaftlich bedingt, praziser: Sie spiegeln die ma-
teriellen Lebens- und Reproduktionsbedingungen und deren Zerriittung im
fortgeschrittenen Kapitalismus wider. Die um die Paardyade herum organi-
sierte Familienform bildet im Kapitalismus die Institution, iiber die die inter-
generationale soziale Reproduktion privatisiert wird. Kinder wachsen unter
elterlicher Obhut zu Erwachsenen (und Arbeitskriften) heran, die sich im Al-
ter um ihre Eltern kiitmmern, deren Vermdgen sie (wenn vorhanden) erben.
Trotz des Wandels, den die Familie in den letzten 150 Jahren durchlaufen hat,
erfiillt sie in kapitalistischen Gesellschaften bis heute diese Funktion. Um-
gekehrt folgt daraus, dass es abseits der exklusiven Familienform schwer bis

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was tun mit der Familie?

unmoglich ist, generationeniibergreifend fiireinander zu sorgen, weil hierfiir
die (sozialen, institutionellen, rechtlichen) Rahmenbedingungen weitgehend
fehlen. Gerade, aber nicht nur, in Regionen mit schwacher 6ffentlicher Infra-
struktur erweist sich die Familie fiir viele als unabdingbare materielle Vor-
aussetzung ihrer alltiglichen Reproduktion. Der familialistische Realismus
ist die dominante Ideologie, die diese Familialisierung des Sozialen naturali-
siert und legitimatorisch absichert. Er lisst die private Familienform als per-
sonliche Vorliebe und zugleich als die beste aller denkbaren Formen erschei-
nen, um transgenerationale Beziehungen der Sorge und der Verantwortung
in Raum und Zeit zu institutionalisieren.

Obschon es in der Linken und im Feminismus ein breites theoretisches
Bewusstsein von der Herrschaftsformigkeit der Familie gibt, hat sich prak-
tisch auch dort der familialistische Realismus durchgesetzt. Radikale Forde-
rungen nach der Abschaffung der Familie gelten als unrealistisch, sind un-
gewollt oder werden schlicht nicht als das Problem unserer Zeit verstanden.
Sophie Lewis stellt vor diesem Hintergrund fest, dass es aktuell »immer noch
einfacher ist, sich das Ende des Kapitalismus vorzustellen, als das Ende der
Familie« (Lewis 2019: 119).

Die Aufhebung der Familie

Statt die Familie aufzuheben - eine Forderung, die in der Geschichte der Lin-
ken und des Feminismus schon immer als infam galt und doch eine lange Tra-
dition hat (vgl. Weeks 2021) —, wollen Linke und Feminist*innen heute eher
einige ihrer offenkundigsten Mingel beheben: Sie soll diverser und weniger
heteronormativ werden, die in ihr anfallenden Arbeiten sollen geschlechter-
gerechter verteilt und ihre inneren Beziehungen weniger hierarchisch und
gewaltvoll sein. Familien sollen durch den Ausbau 6ffentlicher Infrastruktu-
ren stirker entlastet und besser mit den Anforderungen des Erwerbslebens
synchronisiert werden. Dieses Prinzip prigt im Grofden und Ganzen auch die
Care- und Geschlechterforschung, die ihren methodologischen Familialismus
nur selten hinterfragt. Entsprechend befindet sie die Familie an sich nicht
fiir erklarungsbediirftig, sondern nimmt sie als gegeben hin. Im Sinne von
Fisher wire das alles als Kapitulation vor dem familialistischen Realismus zu
deuten. Die Familie wird pluralisiert, nach innen diversifiziert und egalisiert,
wihrend ihre Einbettung in globale Herrschafts- und Ausbeutungsverhiltnis-
se intakt bleibt.

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:

141


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Mike Laufenberg

Einige feministisch-marxistische Familienkritikerinnen neigen dazu,
einen solchen Gegensatz von reformistischer Familienpolitik und Anti-
Familialismus zu konstruieren (z.B. Cooper 2017). Wo Erstere die Hegemonie
der privaten Familienform letztlich nur modernisiere, verspreche allein
Letzterer einen radikalen Bruch mit der durch die Familie reproduzierten
kapitalistischen Ordnung. Auch in queerer Theorie und Politik gibt es die
Tendenz zu einer solchen Entgegensetzung von reformistischer und trans-
formativer Familienkritik. Aus verstindlichen Griinden prigt die Ablehnung
der biirgerlichen Kleinfamilienform das queere Denken. Sie gilt ihm nicht
nur als Keimzelle von Kapitalismus und Nation, als Bastion mannlicher und
weifder Vorherrschaft, sondern auch als Agentin gesellschaftlicher Queer-
und Transfeindlichkeit. Queerness wird demgegeniiber hiufig als Antidot
der Familialisierung des Sozialen bestimmt. Sie wird mit anti-normativen
und anti-assimilatorischen Haltungen und Lebensweisen verbunden, die
sich — anders als die verschmihte liberale Lesben- und Schwulenbewegung
— einer Integration in Institutionen wie Familie und Ehe verweigert.

Die Polarisierung von reformistischer und revolutionirer Familienkritik
lduft jedoch Gefahr, in einen statischen Dualismus zu miinden, der analytisch
unterkomplex ist und kaum konkrete Ankniipfungspunkte fir eine transfor-
matorische Praxis bietet. Mit Kathi Weeks (2021) plidiere ich daher dafir,
die verschiedenen Vorstof3e, Familie zu pluralisieren, zu diversifizieren und
egalitirer zu machen, dialektisch mit dem Projekt einer Authebung der biir-
gerlichen Familienform zu vermitteln. Denn Verinderung und Uberwindung
der Familie sind zwei Seiten einer Dialektik, die es zusammenzudenken gilt.
Um dies zu veranschaulichen, bedarf es erstens einer begrifflichen Prizision
und zweitens einer historischen Einbettung der Dialektik der Familienkritik.

1. Bei der Dialektik von Verinderung/Abschaffung ist zu beachten,
dass abschaffen in diesem Fall nicht zerstoren heiflt, sondern im Hegel'schen
Sinne als Aufhebung gemeint ist. Etwas aufzuheben, hat mehrere Bedeutungs-
ebenen: es zu annullieren, aber auch, es zu bewahren und aufzunehmen (vgl.
O'Brien 2019: 0.S.) Die Aufhebung der Familie ist demnach nicht so gemeint,
dass Menschen aktiv davon abgehalten werden sollen, sich kleinfamiliar
einzurichten, sondern dass diesem der Notwendigkeitscharakter genom-
men wird. Individuen sollen nicht mit noch weniger Care-Ressourcen und
-Beziehungen zuriickgelassen werden, sondern im Gegenteil: Es geht dar-
um, Beziehungen der Sorge, des Schutzes vor Diskriminierung, aber auch
der Liebe, Sexualitit und Intimitit auszuweiten — so dass sie universell und
Offentlich, jenseits der exklusiven Formen des Paares und des Familien-

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was tun mit der Familie?

haushalts, verfiigbar werden. »Die Forderung nach Abschaffung der Familie
zielt nicht darauf ab, die Fihigkeit der Menschen zu zerstoren, fitrsorgliche,
romantische oder elterliche Bindungen zu kniipfen [..]. Die Abschaffung
der Familie bedeutet vielmehr, unsere Fihigkeit, fiireinander zu sorgen, in
humanere Formen zu iiberfithren« (ebd.).

Der Ubergang von der Privatisierung zur Verallgemeinerung von Ressour-
cen/Beziehungen sozialer Reproduktion vollzieht sich nicht iiber einen radi-
kalen Bruch, sondern er miandert iiber verschiedene Zwischenstufen der Ver-
mittlung. Gegenwirtige posttraditionale Familienkonstellationen, die gegen-
iiber der traditionellen Kernfamilie pluraler, diverser, in Teilen egalitirer und
oft translokaler sind, stellen ebensolche potenziellen Vermittlungsformen dar.
Im Falle von diasporischen Gemeinschaften (Gopinath 2005) und queeren
Wahlverwandtschaften (Weston 1991) beobachten wir beispielsweise Bezie-
hungen und Praktiken der sozialen Reproduktion, die oft quer zu privaten
Familienhaushalten und 6ffentlichen Communitys liegen. Der insulare Cha-
rakter, der die biirgerliche Familienform pragt und fiir den bei diasporischen,
migrantischen und queeren Lebensformen in der Regel ohnehin nicht die
materiellen Voraussetzungen bestehen, wird zugunsten von transgressiven
solidarischen Praktiken umgangen. Weil Subjekte, die an solchen grenziiber-
schreitenden Formen der sozialen Reproduktion beteiligt sind, an deren Kon-
tinuitit und Stabilitit interessiert sind, ist davon auszugehen, dass sie Forde-
rungen nach einer Aufhebung der Familie (im Sinne der universellen, 6ffent-
lichen Verfiigbarkeit von Mitteln der sozialen Reproduktion) in der Regel be-
reitwilliger unterstiitzen, als es die biirgerliche Kernfamilie tut. Letztere kauft
zwar marktvermittelte Care-Arbeit zu, ist jedoch aufgrund von Privateigen-
tum nicht auf kontinuierliche und stabile extrafamiliire Care-Beziehungen
jenseits des Marktes angewiesen.

2. Die skizzierte Dialektik von Verinderung und Aufhebung der Famili-
enform folgt keiner Teleologie. Sie ist in kontingente und umkampfte histo-
rische Prozesse eingelassen, die bedingen, wie sich die Familie verindert und
weiterentwickelt. Es ist somit eine Frage der gesellschaftlichen Krifteverhalt-
nisse, in welche Formen die posttraditionale, pluralisierte Familie iiberfithrt
werden kann: ob sie als Gravitationszentrum privatisierter sozialer Reproduk-
tion weiter dezentriert und potenziell in die Richtung einer Authebung ent-
wickelt werden kann oder aber unter dem Druck politischer reaktiver Krifte
und durch die Fortsetzung der neoliberalen Zerstérung des Offentlichen eine
Retraditionalisierung erfahren wird. Um die Krifteverhiltnisse angemessen
einzuschitzen, ist es allerdings wichtig, in Erinnerung zu rufen, dass sich

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:

143


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Mike Laufenberg

die posttraditionale Familie nicht so sehr der Durchschlagkraft sozialer und
politischer Kimpfe verdankt, sondern zuvorderst das Resultat struktureller
Anpassungen an die Krise des fordistischen Akkumulationsregimes ist (vgl.
O’Brien 2019).

In den 1970er Jahren loste sich die sozial- und arbeitsmarktpolitische
Klammer um das kleinfamiliire Mittelklasseleben, die fiir den Wohlfahrts-
kapitalismus der Nachkriegsjahrzehnte noch kennzeichnend war. Der kapi-
talistische Akkumulationsprozess basierte unter keynesianischen Vorzeichen
bis dahin auf einer Regulationsweise, bei der sich sichere Vollzeiterwerbs-
arbeitsverhiltnisse (v.a. fir den Mann), soziale Absicherung und stabile
Familienverhiltnisse wechselseitig stirkten. Diese ineinandergreifenden
Infrastrukturen stiitzten biirgerliche Normalititsvorstellungen, die sich in
einer relativ rigiden Sexualmoral, in konservativen Geschlechterbildern und
in einer hegemonialen Heteronormativitit manifestierten (Chitty 2020: 188).
Mit der Erosion dieser »Infrastrukturen der Normalitit« (ebd.) nahm ab den
1970er Jahren nun einerseits der Konformititsdruck auf die individuelle Le-
bensfithrung ab, die gesellschaftlichen Moral- und Normalititsvorstellungen
wurden durchlissiger. Andererseits erodierten mit jenen Infrastrukturen
aber auch die materiellen Bedingungen des (klein)biirgerlichen Familienro-
mans, die einem wachsenden Bevolkerungsanteil zwei Jahrzehnte lang eine
relativ stabile Grundlage firr die intergenerationale soziale Reproduktion
gewihrten.

Feministische und queere Akteur*innen betrachten die Erosion des for-
distischen Regulationsmodells wegen der damit verbundenen Freisetzungs-
dynamiken aus der heteropatriarchalen Kernfamilie nicht in erster Linie als
Verlustgeschichte. Die Kehrseite der Liberalisierung ist jedoch, dass die sozia-
len Reproduktionsverhiltnisse im krisenanfilligen Postfordismus nicht an-
nihernd wieder in einer Weise stabilisiert werden konnten wie einst durch
das fordistische Regulationsmodell. Die Lebensweisen sind in den fortge-
schrittenen kapitalistischen Gesellschaften heute diverser und in bestimm-
ter Hinsicht freier als in den 1950er und -6oer Jahren. Aufgrund der immer
stirkeren Ausweitung der kapitalistischen Verwertungslogik auf simtliche
Gesellschafts- und Lebensbereiche sind sie aber eben auch instabiler und in
ihrer sozialen Reproduktion gefihrdeter. Sicherlich: Der traditionellen hete-
ropatriarchalen Familie muss nicht hinterhergeweint werden. Solange sich
aber keine neuen gesellschaftlichen Formen stabilisieren kénnen, durch die
intergenerationale Beziehungen lebbar und sozial reproduziert werden kon-

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was tun mit der Familie?

nen, ist ihre Erosion allein zugleich noch kein Anlass zur Freude. Wir brau-
chen einen queeren Gegenrealismus.

Fiir einen queeren Gegenrealismus

Je stirker der postfordistische Krisenkapitalismus die materiellen Vorausset-
zungen der Familie untergribt, desto vehementer beschwort die Ideologie des
familialistischen Realismus die Unsterblichkeit dieser morbiden Institution.
Hierbei wird affektiv ein Beziehungsmodus besetzt, den Lauren Berlant (2011)
als cruel optimism bezeichnet: die phantasmatische Bindung der Subjekte an
ein Objekt, das Befriedigung und Besserung in der Zukunft verspricht. Die-
ses Objekt kann vieles sein, ein Mensch (etwa eine Liebespartnerin oder ein
eigenes Kind) oder eine Fantasie des guten Lebens. Grausam wird eine sol-
che Objektbeziehung, wenn sie sich hinter dem Riicken der Subjekte nicht
als Ermoéglichung, sondern als Hindernis fiir ein besseres Leben erweist. Das
Begehrte entpuppt sich als dasjenige, was unerreichbar ist und uns damit in
Wahrheit zuriickhilt.

Berlant prigt den Begriff nicht zufillig im Kontext der grof’en Wirt-
schaftskrise 2007/8, die einmal mehr aufzeigte, dass die materiellen Be-
dingungen eines guten Lebens (bezahlbarer Wohnraum, ausreichendes
Einkommen, Zugang zu Gesundheitsversorgung und Bildung etc.) durch
kapitalistische Krisendynamiken immerfort zerriittet werden. Statt den Ka-
pitalismus iiber Bord zu werfen, kommt es jedoch gerade in solchen Zeiten
zur Erneuerung alter Objektbindungen, welche die fordistischen Fantasien
des guten Lebens wiederauferstehen lassen: das meritokratische Versprechen
von Aufwirtsmobilitit durch Leistung, die Wiederkehr des Normalarbeits-
verhiltnisses, die private Idylle des kleinfamilidren Eigenheimlebens. Hierin
liegt die eigentliche Grausambkeit des familialistischen Realismus: Er bietet
uns ein Leben als Wunschobjekt an, fiir das die Voraussetzungen unwieder-
bringlich verloren sind.

Ein queerer Gegenrealismus bricht mit der Grausamkeit der Familien-
nostalgie, die er als falsche Antwort auf die Zerriittung der materiellen Le-
bensbedingungen im Krisenkapitalismus entlarvt. Er konterkariert aber auch
die grausamen Optimismen, die teilweise der Queer-Bewegung zu eigen sind.
Hierzu gehort die den revolutioniren Geist der 1970er Jahre wiederbeleben-
de Fantasie, dass ein Ausbruch aus der Familienform und eine von Scham
befreite Sexualitit automatisch eine freie Gesellschaft hervorbrachten. Heute

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:

145


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Mike Laufenberg

sehen wir, dass queeres Begehren im Postfordismus miihelos kommodifizier-
bar und scheinbar grenzenlos ausbeutbar ist, wihrend queere Communitys
als Infrastrukturen des Anti-Normalismus unter dem Druck der Marktkrif-
te kapitalistische Logiken entweder reproduzieren miissen oder aber ein du-
Berst prekires Dasein fristen. Der anti-assimilatorische Impetus der quee-
ren Bewegungen bleibt ideologisch und, wie der familialistische Realismus,
ein grausamer Optimismus, solange er nicht mit Strategien verbunden wird,
wie ein gutes Leben jenseits der exklusiven Formen des Privaten gelingen und
sozial reproduziert werden kann.

In Anlehnung an Christopher Chitty verstehe ich den queeren Gegen-
realismus zunichst im Sinne einer Methode, Formen, Beziehungen, Prakti-
ken, Institutionen und Imaginationen in den Blick zu nehmen, die im Sin-
ne solcher Strategien, den familialistischen Realismus zu iiberwinden, ver-
bunden und entwickelt werden (kdnnten). Anders als der methodologische
Familialismus in der Care- und Geschlechterforschung setzt er die insula-
re Familie nicht voraus. Er versteht sie als eine spezifische — in kapitalis-
tische Eigentums- und Herrschaftsverhiltnisse verstrickte — gesellschaftli-
che Form, die eine partikularistische, falsche Antwort auf die universale Fra-
ge gibt, wie sich die Anforderungen der intergenerationalen sozialen Repro-
duktion herrschaftsfrei bewerkstelligen lassen. Chitty verwendet den Begriff
»queerer Realismus« im Sinne einer Methode, »Formen der Liebe und Inti-
mitit« zu fassen, die einen prekiren sozialen Status haben, da sie sich »au-
3erhalb der Institutionen der Familie, des Eigentums und der Paarform« be-
finden (Chitty 2020: 26). Der queere Gegenrealismus schlief3t hieran an, weif3
sich aber in einer antagonistischen Beziehung zum familialistischen und ka-
pitalistischen Realismus. Die Realitit, die er beschreibt, und seine Beschrei-
bungen dieser Realitit miissen gegen die Interessen der Herrschenden — und
gegen »die herrschenden Gedanken als der ideelle Ausdruck der herrschenden
materiellen Verhaltnisse« (Marx/Engels 1958: 46) — erst noch voller entwickelt
und durchgesetzt werden.

Im Hinblick auf die oben skizzierte Dialektik von Verinderung/
Aufhebung der Familie identifiziert der queere Gegenrealismus, anders
als Chittys queerer Realismus, nicht nur solche Formen, Praktiken und
Beziehungen, die auferhalb der herrschenden Institutionen verortet sind.
Vielmehr sucht er gerade auch die Differenzierungen und Verschiebungen
innerhalb dieser Institutionen auf, die Bilder der selbstgeniigsamen, be-
friedigenden und sich selbst reproduzierenden Familieneinheit inkonsistent
werden lassen. Der queere Gegenrealismus identifiziert die institutiona-

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was tun mit der Familie?

lisierten Zwangsmechanismen, »die Menschen in die Familie treiben und
deren Ausginge blockieren« (Weeks 2021: 16), beispielsweise die direkte
oder indirekte, das heift durch Partner*innen/Eltern vermittelte Lohnab-
hingigkeit der intergenerationalen sozialen Reproduktion. Und er weist
zweitens mogliche institutionelle Hebel aus, die solchen Zwangsmecha-
nismen entgegenwirken, um Rahmenbedingungen fir ein potenziell gutes
Leben auferhalb der Familie herzustellen (zum Beispiel die Entkopplung von
Gesundheits- und Sozialversicherungen vom Lohn, den Ausbau 6ffentlich
finanzierten Wohnraums und 6ffentlicher Care-Infrastrukturen [vgl. ebd.]).

Der queere Gegenrealismus unterbreitet den Subjekten damit ein Ange-
bot, sich mit der Familie zu desidentifizieren. José Esteban Mufoz (1999) hat
mit dem Konzept der Desidentifikation einen Ausweg aus dem Dualismus
von affirmativer Identifikation und Negation gewiesen. »Die Desidentifikati-
on nutzt die majoritire Kultur als Rohmaterial, um eine neue Welt zu schaf-
fen« — eine neue Wirklichkeit (ebd.: 196). Der queere Gegenrealismus widersetzt
sich auf dhnliche Weise der falschen Alternative von Affirmation/Negation der
Familie und ersetzt diese durch die Dialektik von De- und Rekomposition. Er
bietet einen methodischen und politisch-epistemologischen Rahmen, der er-
kennbar werden lisst, wie durch kollektive Praktiken neue Institutionen aus
dem Rohmaterial der alten geschaffen werden konnen.

In diesem Sinne stellt der queere Gegenrealismus keinen grausamen, son-
dern einen reflektierten Optimismus dar: Er gibt uns zu verstehen, dass es
immer noch einfacher ist, sich das Ende des Kapitalismus und der Familie
vorzustellen, als ein Ende des Vermogens, durch kollektives Handeln neue
Welten hervorzubringen.

Literatur

Berlant, Lauren (2011): Cruel Optimism, Durham.

Chitty, Christopher (2020): Sexual Hegemony. Statecraft, Sodomy, and Capital
in the Rise of the World System, Durham.

Cooper, Melinda (2017): Family Values. Between Neoliberalism and the New
Social Conservatism, New York.

Fisher, Mark (2013): Kapitalistischer Realismus, Hamburg.

Gopinath, Gayatri (2005): Impossible Desires. Queer Diasporas and South
Asian Public Cultures, Durham.

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Mike Laufenberg

Lewis, Sophie (2019): Full Surrogacy Now. Feminism Against the Family, Lon-
don/New York.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1958): MEW, Band 3, Berlin.

Mufioz, José Esteban (1999): Disidentifications. Queers of Color and the Per-
formance of Politics, Minneapolis.

O'Brien, M.E. (2019): Communizing Care, in: Pinko 1 (October 2019).

Reuschling, Felicita (2015): »Kapitalistischer Realismus, Postutopie und die
heilige Familie, in: Kitchen Politics (Hg.), Sie nennen es leben, wir nen-
nen es Arbeit, Miinster, S. 127-141.

Weeks, Kathi (2021): »Abolition of the family: the most infamous feminist pro-
posalk, in: Feminist Theory, 18.5.2021 (Online First).

Weston, Kath (1991): Families we choose, New York.

- am14.02.2026, 08:12:2: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839461686-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

