Totenfutterale
Zur Materialitat von Trauerkultur

Heidi Helmhold

»Die Urform allen Wohnens ist das Dasein nicht im Haus sondern im Gehause.
Dieses tragt den Abdruck seines Bewohners. Wohnung wird im extremsten Falle
zum Gehiuse. Das neunzehnte Jahrhundert war wie kein anderes wohnsliichtig.
Es begriff die Wohnung als Futteral des Menschen und bettete ihn mit all seinem
Zubehorso tiefin sie ein, dafd man ans Innere eines Zirkelkastens denken kdnnte,
wo das Instrument mit allen Ersatzteilen in tiefe, meistens violette Sammethdh-
len gebettet, daliegt. [...] Das zwanzigste Jahrhundert machte mit seiner Porosi-
tat, Transparenz, dem Freilicht- und Freiluftwesen dem Wohnen im alten Sinne
ein Ende [..] Heute ist es abgestorben und das Wohnen hat sich vermindert: fiir
die Lebenden durch die Hotelzimmer, fiir die Toten durch Krematorienc.'

»Wie virtuelle Teilchen in einem Quantenfeld tauchen verschiedene Zukiinfte in
und aus einem Moglichkeitsfeld auf; die dritte Natur entsteht in einer solchen
zeitlichen Polyfonie. Die Fortschrittserzdhlungen haben uns blind gemacht [..]
Wenn man auf die Trennung von Mensch und Natur verzichtet, kénnen alle
Kreaturen wieder am Leben teilhaben«.”

Vor einigen Jahren besuchte ich eine Ausstellung im Untergeschoss der Universi-
tatsklinik zu Kéln. Eine Kollegin hatte dort eine Konzeption fitr Wandmalerei mit
Studierenden realisiert. Eine Ansammlung von Fluren, Technikriumen und medi-
zinischen Abteilungen wie die Radiologie bilden dieses Untergeschoss, so weitlau-
fig, dass Wege mit Fahrrad und Roller zuriickgelegt werden. Durchgangsriume also,
ein Transitbereich, an dem sich niemand wirklich aufhilt, man eilt hindurch. Die
Wandmalerei versuchte diesen glatten Raum zu verlangsamen, ihm eine kiinstleri-
sche Kerbung zu geben. Beim Abschreiten dieser Arbeiten kam ich vor einem Kon-

1 Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk, Erster Band, Frankfurt a.M.: edition suhrkamp 1982,
S.291-292.

2 Lowenhaupt Tsing, Anna: Der Pilz am Ende der Welt, Berlin: Matthes & Seitz 2018, S.7-9
(Lowenhaupt Tsing, Anna: The Mushroom at the End of the World. On the Possibilities of
Life in Capitalist Ruins, Princeton: Princeton University Press 2015).

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

volut von willkiirlich abgestellten Krankenbetten zu stehen. Die Vielzahl und die Art
von zerwithltem Bettzeug waren anrithrend. Da stand eine Kohorte von Betten, wie
gerade verlassen in diesem nahezu entpersonalisierten Untergeschoss einer Uni-
versititsklinik. Auf Nachfragen erfuhr ich, dass es die Betten Verstorbener waren,
Betten, die auf Desinfektion und Neuherrichtung durch Mitarbeiter*innen der Bet-
tenstation warteten, vor der sie abgestellt waren.

Unabhingig von Todesumstinden und Todesursachen — seinen Tod in einem
Bett zu finden kann fiir sich genommen eine Gnade sein. Von weichen, responsiven
Textilien werden wir fiir gewohnlich bei der Geburt umgeben, und in diesen verbrin-
gen wir, wenn die Umstinde es erlauben, unsere letzten Monate, Wochen, Tage oder
Stunden. Betten bilden erste und letzte Raume. Betten respondieren Haltungen und
Verfassungen ihrer Bewohner, sie besinftigen und trosten, sie sind verschwiegen
und sie protokollieren nachhaltig Spuren der Schlifer, auch wenn diese schon lan-
ge das Bett wieder verlassen haben. Ein Aquarell von Eugéne Delacroix, Lit Defait,
von 1827 (Musée National Eugéne Delacroix, Paris), lisst dem nachspiiren — tippi-
gewie elaboriert ineinander verwickelte und verschobene Bettlaken machen Mittei-
lung tiber die Aktivitit der ehemaligen Nutzer*innen — ein Gebirge textiler Bettwi-
sche. Betten sind affektintensive Orte so zum Beispiel fir Riickzug, Erholung, Se-
xualitit, Schlaf, Lust — aber eben auch verbunden mit Passivsituationen wie Krank-
heit und Tod. Das Konvolut der leeren Krankenhausbetten, die in der Uniklinik auf
ihre hygienische Wiederherstellung warteten, schilderte in Abdriicken von sehr per-
sonlichen letzten Lebensspuren ihrer jeweiligen Bewohner. Die textilen Kérper tru-
gen noch deren olfaktorische Identitit, zeugten von Bewegungsspuren, die sich in
die Materialitat des Bettzeugs eingeschrieben hatten — ein Futteral, ein >Geh4use«
der letzten Stunden.

Fiir die in der Uniklinik Kéln Verstorbenen gibt es einen transitorischen Bereich
im zweiten Untergeschoss der Tiefgarage, in dem diese von den Krankenbetten in
die Transportsirge der Bestatter sumgebettet« werden. Hier zeigt sich ein erstes
Mal die Zwei-Korperlichkeit, in der wir trauerkulturell leben: Der biologische Kor-
per mag gestorben sein, der kulturelle Kérper lebt weiter bzw. wird in den Bestat-
tungsinstituten hergestellt. Wir entsorgen unsere Toten nicht. In seiner Studie The
King’s Two Bodies entwickelt Ernst Kantorowicz 1957 im Kontext der mittelalterlichen
Theologie die Unterscheidung zwischen einem personalen und einem gesellschaft-
lichen Kérper.® Der personale Korper hat eine zeitliche Endlichkeit, bezogen aufje-
den Menschen heif3t dies, dass er sterben und materiell vergehen wird. Der gesell-
schaftliche Korper wird in das kulturelle Gedichtnis eingeschrieben, hat also eine
relative Unverginglichkeit, an der trauerkulturell gearbeitet und die tradiert wird.

3 Kantorowicz, Ernst. H.: Die zwei Kérper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des
Mittelalters, Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1990 (The King’s Two Bodies, Prince-
ton 1957).

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidi Helmhold: Totenfutterale

Diese Schere erleben wir alle, wenn nahestehende Menschen versterben — wir ent-
wickeln Techniken, die Erinnerung und das Gedenken nicht abreif3en zu lassen. Wir
tiibergeben unsere Toten dem Knowhow von Bestatter*innen, die den biologischen
Korper in den Prozess der Eliminierung bzw. Zersetzung fithren. Am Schnittfeld von
Sterben und Tod, gewissermafen zwischen Sterbezeitpunkt und Begribnis, iitber-
nehmen Materialititen von Kleidung und Textilien eine wichtige Rolle, indem sie
ikonographisch interagieren.

Das Bettzeug von Krankenhausbetten Verstorbener im Untergeschoss einer
Uniklinik ist dabei grundsitzlich kein gesuchtes Instrument, obwohl es Angehorige
gibt, die sich bspw. das Kopfkissen ihrer im Krankenhaus Verstorbenen erbitten —
wohl im Bediirfnis, sich den Anstattkérper des Kissens zu sichern in der Extrem-
erfahrung des finalen Abschieds.* Tilmann Habermas hat in seiner Arbeit Geliebte
Objekte die stabilisierende Funktion von Dingen in der Personlichkeitsentwicklung
umfassend dargestellt.®

Diese Fragestellungen kommen im Folgenden zur Darstellung: Wie gestalten
Menschen Verabschiedungsrituale in christlich religiéser Kultur? Welche dingkul-
turellen Handlungsfelder werden konstruiert mittels Sarg und Sargausstattung?
Was leistet die Bekleidungskultur an Kdrpern von Toten? Welche Bilder werden
dabei erzeugt? Wie modifizieren sich trauerkulturelle Performanzen, wenn an die
Stelle von christlicher Religion das Referenzsystem Natur tritt?

In den Material Studies sind die unterschiedlichen Zuginge der Ethnologie,
Soziologie, Psychologie, Konsumtheorie etc. zum Umgang und zur Codierung von
Dingen gesampelt. Dabei tritt die materielle Kultur als ein »Querschnittsthema«
auf, das in den unterschiedlichen wissenschaftlichen Diskursen unterschiedlich
bearbeitet wird.® Entscheidend ist in diesen Diskursen, dass »Material« mit »Be-
deutung« verkniipft wird und diese ihre jeweilige diskursive Zuordnung erfihrt.
Im Kontext der hier verfolgten Fragestellungen interessieren die trostkulturellen’,
affektpolitischen® Beziige, die in der Interaktion zwischen Angehérigen und ihren
Verstorbenen, zwischen Akteuren und Dingen im Kontext von Trauer und Abschied

4 Vgl. Helmhold, Heidi: »Totenfutterale. Zur Affektpolitik des Letzten Raumesx, in: Karen Ell-
wanger et al. (Hg), Das letzte Hemd. Zur Konstruktion von Tod und Cesellschaft in der ma-
teriellen und visuellen Kultur, Bielefeld: transcript 2010, S. 323—348, hier S. 343f.

5 Habermas, Tilmann: Celiebte Objekte. Symbole und Instrumente der Identitatsbildung, Ber-
lin: Suhrkamp Verlag 1999, S. 65.

6 Hahn, Hans Peter: Materielle Kultur. Eine Einfithrung, Berlin: Dietrich Reimer Verlag 2014,
S.12.

7 Trostkulturen gibt es seit der Antike, sie werden inzwischen aber (iberwiegend religios be-
legt. Vgl. Ignatieff, Michael: Uber den Trost in dunklen Zeiten, Berlin: Ullstein 2021.

8 Zum Kontext von Textil, Raum und Affekt siehe Helmhold, Heidi: Affektpolitik und Raum. Zu
einer Architektur des Textilen, K6In: Verlag der Buchhandlung Kénig 2012.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

59


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

stehen. Sarah Ahmed entwickelt in The Cultural Politics of Emotion stringente Zusam-
menhinge darin, dass Emotionen nicht im Individuum oder in sozialen Kontexten
stecken, sondern dass diese in aktiven wie reaktiven Prozessen zirkulir entstehen
und eben darin diejenigen Oberflichen und Hermetiken iiberhaupt erst ausbilden,
die als Objekte umrissen werden kénnen.’ In Interaktion werden soziale Beziehun-
gen zu anderen Menschen generiert und auf Objekte ibertragen, deren affektive
Codierung sich in zirkuliren Prozessen ergeben, wie Sarah Achmed beschreibt;
Hans Peter Hahn ordnet Objekte dem Konzept des »erweiterten Ich« zu.'®

Der Mensch steht im Diskurs materieller Kultur im Zentrum, er agiert inner-
halb (selbstgeschaffener) kultureller Performanzen. Der trauerkulturelle Umgang
mit Verstorbenen gehort auch dazu. Gesellschaften im globalen Norden leben zu-
nehmend nichtreligiés und damit kénnen sich auch Trauerrituale dndern.” Aufer-
dem: In Zeiten klimatischer Bedrohungen und okologischer Zerstérungen durch
den Menschen wird deutlich, dass Natur eine eigene Intelligenz, eigene naturkultu-
relle Performanzen und eigene Potentiale hat, die der Mensch wohl zerstoren kann,
die ihm aber, in the long run, iberlegen sein werden. Wie also verabschieden wir un-
sere Verstorbenen in Zeiten vulnerabler Umwelt, wie schreibt sich das Konzept >Kul-
tur« dabei um?

1. Der Sarg als letzter Raum

Die christliche Vorstellung, schlafend, als Ent-Schlafener (1. Korinther 15) aus dem
Leben zu gehen, artikuliert sich in der Ikonografie des letzten Bettes, dem Sarg. Der
Sarg ist der ultimative letzte Raum, gemeinhin aus Holz in wenigen, sargtypischen
Grundformen eine Holzkiste von 2050 mm in der Linge, 750 mm in der Breite und
750 mm in der Hohe (einschliefilich Fiif3e). Popkulturell gibt es durchaus erweiterte
Produktlinien, wobei die Sargskulpturen in Ghana — formal stets bezogen auf Beruf
oder Eigenschaften des Verstorbenen — eine unbestrittene gestalterische Sonder-

9 Achmed, Sarah: The Cultural Politics of Emotions, Edinburgh: Edinburgh University Press
2004, S.10: »In other words, emotions are notsin<either the individual or the social, but pro-
duce the very surfaces and boundaries that allow the individual and the social to be delin-
eated as if they are objects.«

10 H.P Hahn: Materielle Kultur, S. 33.

11 Angefragte Redner*innen fir nichtreligiose Begrabnisse bedienen sich nicht selten aus dem
Fundus religioser Bestattungsrituale.

- am 14.02.2026, 06:37:24.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidi Helmhold: Totenfutterale

position einnehmen." Sirge werden ihrerseits in das Grab gelegt, das als zweiter
letzter Raum in etwa zwei Meter Tiefe im Erdreich fungiert.”

Im letzten Raum sind wir nicht mehr Akteure. Als Verstorbene kénnen wir unse-
ren letzten Raum bestimmt haben, aber wir kénnen ihn nicht mehr aufsuchen. Tote
sind passive Raumnutzer*innen. Sie begehen das Grab nicht, sondern werden bei-
gesetzt. Sie legen sich nicht in einen Sarg, sondern werden sarggelegt. Sie besteigen
keine hoher gelegene Bithne, sondern werden auf einem Katafalk aufgebahrt — al-
lesamt Wiirdeformeln von Raumbezug, die ritualisiert Handlungen iiber die Hand-
lungslosigkeit eines Leichnams legen. Insofern sind letzte Riume diejenigen Riu-
me, in denen es Akteur*innen nur als ihre Stellvertreter*innen gibt. In Erinnerung,
im Gedenken, werden Tote in ihrer Personalitit rekonstruiert, die handelnde Leer-
stelle in Rituale von Erinnerung und Gedenken tiberfiihrt.

Wie sieht die normierte Objektkultur eines Sarges aus? So eng und schmal dieses
letzte Gehduse auch sein mag, es ist als Bett hergerichtet. In traditionell-christlicher
Kultur sollte die Sargwische weifd und unbenutzt sein. Die Todesgewissheit, die der
Leichnam vermittelt, die aus dem Kérper austretenden Sifte, die Spuren von Verfall
und der Geruch von Verwesung werden von Sargeinlagen aufgefangen, dsthetisch-
visuell jedoch werden diese von der weifden Sargwische und Spitzenbesitzen in ei-
ne geordnete Normalitit von Leben verschoben. Textile Spitzen gehéren als Klop-
pelware zum >Feenwerk« textiler Formensprachen; sie iiberspielen Nihte und Siu-
me und damit auch die euklidische Sargform.™ Tote werden gebettet und gekleidet
mit den Wiirdeformeln einer Gesellschaft, der sie visuell und dsthetisch weiterhin
zugehoren sollen, auch nach ihrem Ableben. Dabei ist bemerkenswert, dass dem
Leichnam, der keine Leibwahrnehmung mehr hat, eine Behandlung zuteil wird, die
seinen Leib verwohnt: Er wird ausgesucht gekleidet, in weiche Kissen gelegt und
mit einer gesteppten Decke zugedeckt; selbst die Winde des Sarges sind gepolstert
— bezogen auf die schroffe Entitit einer Sargarchitektur und dem Wissen auf die
sich anschlieRende Grablegung oder Kremierung ist dies eine zirtliche wie irrea-
le Geste. Trauernde haben dabei offensichtlich das Bediirfnis ihre Toten, ein letztes
Mal, korpersprachlich zu verwohnen.

Die Inszenierung des Sarges als letzte Schlafstitte und deren textile, epheme-
re Ausstattung korrespondiert paradoxerweise mit der christlichen Tradition der

12 https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-]eep-Kirche-Schnapsflasche-so-sk
urril-koennen-Saerge-sein.html vom 07.02.2024.

13 Wobei auch Tuchbestattungen, wie der Islam sie kennt, aus religiosen und weltan-
schaulichen Motivationen zunehmend auch fir Nichtmuslime als legitim diskutiert wer-
den (https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-
erlauben vom 25.05.2025).

14  Siehe dazu H. Helmhold: Totenfutterale, S. 336f.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

61


https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben

62

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

Grabsteine — Textilien iiberspielen das Faktum des Todes im Bewusstsein der Trau-
ernden vor der Bestattung wie die Grabsteine die Erinnerung an die Verstorbenen
nach der Bestattung am Leben halten. Diese Art Totengedenken wurde im Christen-
tum an eine zeitfeste steinerne Grabkultur delegiert. Deren Bestandteile sind archi-
tektonisch manifeste Grabbauten, Skulpturen oder Grabsteine, allesamt von einer
Materialitit, die in ihrer relativen Dauer das Gedenken iiber den Tod der Verstorbe-
nen sichern kénnen. In thnen artikuliert sich das Ordnungsbediirfnis gegen Verfall
und Auflésung, gegen die Chaotismen, die von Todesphinomenen als Bedrohung
auf das eigene Leben ausgehen.

Die mexikanischeKinstlerin Theresa Margolles hat in ihrer Arbeit Entierro (Be-
gréibnis) von 1999” einen ambivalenten Doppelraum von Sarg und Grabstein in ei-
ner Form geschaffen. Margolles absolvierte nach einem Kunststudium in Culiacin
eine Ausbildung zur forensischen Piparatorin, griindete 1990 das Kiinstlerkollek-
tiv Servicio Médico Forense und arbeitete kiinstlerisch an der Schnittstelle von Gesell-
schaft, Tod und Vergessen — dies insbesondere als eine Weise der Gedenk- und Er-
innerungskultur fiir die Drogen- und Gewalt- und Armutsopfer in Mexico City. Ein
Hinweis auf die Fragilitit und Verletzbarkeit von Menschen und ihren Kérpern,'
oder, wie Paolo Bianchi es zuordnet: Margolles beschiftigt sich mit der Situation,
in der Menschen zum Abfall werden und der betrauerte Tote zum Problem der Hin-
terbliebenen.” In der Arbeit Entierro fungiert ein kleiner minimalistischer Beton-
quader™ als>Sargcund >Grab«. Innerhalb des Quaders liegt in einer luftdicht isolier-
ten Hohlung® ein Fétus, das Kind einer mexikanischen Mutter, die die Kosten fiir
ein Begribnis ihres im 9. Monat im Bauch verstorbenen Kindes nicht tragen konnte
und die einer kiinstlerisch inszenierten Bestattung durch Margolles zugestimmte.
In Mexiko werden Kinder, die drei Stunden nach der Geburt nicht atmen, im Klinik-
miill entsorgt;*® eine Trauerarbeit durch Bestattungs- oder Abschiedsriten ist nicht
vorgesehen. Margolles hat die Leiche dieses Kindes in zusitzlichen Kunstaktionen

15 Margolles, Teresa: Entierro (Begrabnis), Fotus in einem Zementblock, 1999, https://www.m
mk.art/de/whats-on/teresa-margolles/ vom 11.02.2024.

16 Macho, Thomas: »Asthetik der Verwesung, Zur kiinstlerischen Arbeit von Teresa Margollesc,
in: Ders./Kristin Marek, Die neue Sichtbarkeit des Todes, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag
2007, S.340-343.

17 Bianchi, Paolo: »Mensch als Abfall«, in: Kunstforum International Bd. 168, 2004, S. 147-151.

18 Inden Mafien 20x60x40cm, realisiert mit der Kiinstlergruppe SEMEFO.

19 Th. Macho: Asthetik der Verwesung, S. 341.

20  Auch in Deutschland unterliegen totgeborene Kinder unter einem Gewicht von 500 Gramm
keiner Bestattungspflicht, auch wenn es fiir diese >Sternenkinder« seit 2013 einen Bestat-
tungsanspruch durch die Eltern gibt, siehe dazu: https://november.de/ratgeber/sternen
kinder/#: :text=Nur%20Kinder%2omit%2o0einem%20Cewicht,Bestattungsgesetz%20auch
%:20nicht%20beerdigt%20owerden vom 24.01.2024.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden

Heidi Helmhold: Totenfutterale

gewaschen, in Zellophan gewickelt und in einem Betonblock eingegossen.” In zwei
weiteren Arbeiten zeigt Margolles das Waschen des Kindes und den Prozess des Ein-
gieRens. Diese Arbeit war bei ihrer Erstprisentation in London massiven Protes-
ten ausgesetzt.”” Was als Leichenfledderei kritisiert werden kann, ist fiir Margolles
in dieser und anderen Arbeiten die Méglichkeit, auf die komplexe Problematik von
Siuglingstoten im Drogenmilieu, von Armut, vom Recht auf Trauer und Wiirde Ver-
storbener aufmerksam zu machen und diesem Kind ein kollektives Gedichtnis ver-
schafft zu haben. Dabei greift sie in diesem Fall zu einer kruden Bestattungsform,
das Kind in Beton zu gief3en und damit auch Assoziationen an einen kriminellen
Umgang mit Toten hervorzurufen. Gleichzeitig verschafft sie diesem Kind in eben
diesem Betonblock einen dauerhaften Ort, eine Art mobiler Andachtsraum im kul-
turellen Raum von Galerien und Museen.

2. Das letzte Kleid und das letzte Angesicht

Im 13. Jahrhundert iiberwindet die christliche Trauerkultur die seit der rémischen
Antike empfundene Abscheu vor dem toten Korper, dessen Umgang als verunreini-
gend, blasphemisch und entweihend galt.® Das neue Wiirdeverhiltnis zum toten
Korper dokumentiert sich in dieser Zeit auch darin, dass es den Verstorbenen aus-
stellt. Entwickelte Thanatopraktiken ermoglichten tage- oder wochenlanges Vor-
Zeigen Verstorbener, dies wurde nicht selten von einem elaborierten Zeremoniell
begleitet, zunichst jedoch nur nobilitierte hohe Wiirdentrager. So wurde der bal-
samierte Leichnam Kénig Edward I. von England nach seinem Tod 1307 iiber eine
Strecke von mehr als 500 Kilometern vier Monate lang an verschiedenen Stationen
des Landes in einem schaukastendhnlichen Sarg als unverwester und unversehr-
ter Leichnam den Menschen prisentiert.** Das Bediirfnis dieser Zeit, den Toten als
Nicht-Toten, ohne Spuren von Verwesung und Zersetzung, sichtbar und anschau-
bar zu machen, ist auf die Aufwertung des menschlichen Korpers im theologischen
Kontext der Auferstehung, aber auch auf die Neuinterpretation des Leib-Seele-Ver-
haltnisses zuriickzufithren. Sie ist gleichzeitig eine Art der visuellen Distanznah-
me gegeniiber dem Verstorbenen — ihn als dsthetisch Noch-Lebenden zu inszenie-
ren hat zur Voraussetzung, ihn nicht zu berithren (zu miissen).

21 Teresa Margolles: Banando el bebé, Das Baby baden, Videostill, Video von 10 Minuten
mit Ton, 1998, https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico
/vom 11.02.2024.

22 P Bianchi: Mensch als Abfall, S.149.

23 Olariu, Dominic:»Johannes Paul Supertod. Ikone eines neuen Todesverstindnisses?«, in: Ma-
cho/Marek, Die neue Sichtbarkeit des Todes (2007), S. 65-67.

24 Ebd,S.68.

25 Ebd,S. 67.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

63


https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/
https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/
https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/

64

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

Der bekleidete Tote ist erst mit der Neuzeit im christlichen Totenkult anzutref-
fen. Nach Annemarie Bénsch war der mittelalterliche Mensch zu wenig im indivi-
dualisierten Sinne an das Diesseits und damit an die Polaritit von Leben und Tod
gebunden, als dass er aufwendige vestimentire Bestattungsrituale entwickelt hitte.
Die Bestattung der Toten erfolgte in Leichentiichern.*® Das Waschen und Aufbahren
der Verstorbenen wurde iiberwiegend hiuslich durchgefiihrt, im 19. Jahrhundert je-
doch zunehmend an Bestatterunternehmen delegiert. Dies verinderte die Art der
Toten- und Sargwische, sie sollte funktionabel sein. Funktionabel im Umgang mit
der Leiche, die nur noch schwer bewegt und gewendet werden konnte. Sargwische
wurde nun seriell hergestellt, je nach »Begribnisklasse« konnte zwischen wertvol-
lem Damast oder Seide und kostengiinstigem Papier gewdhlt werden.*” Der Brauch,
sichim besten Kleid<bestatten zu lassen, wurde abgelést durch die Nutzung von se-
rieller Bestatterwische. Zunichst geschah dies in drmeren Bevolkerungsschichten,
in denen die Kleidung der Verstorbenen fiir eine Weiternutzung gebraucht wurde.
Im 20. Jahrhundert wuchs die Bereitschaft, die Verstorbenen zeitnah in Bestatter-
hinde zu iibergeben und den Leichnam damit aus dem Wohnumfeld zu haben. Die
Moderne hat die Sichtbarkeit der Faktizitit von Tod aus der unmittelbaren Umwelt
von Wohnen und Leben verdringt. Walter Benjamin diagnostiziert einen »Autori-
titsverlust des Todes«*®, der sich schon im 19. Jahrhundert dadurch ankiindigte,
dass man sich zunehmend den Anblick von Sterbenden ersparte. Das bedeutete aber
auch, dass mit dem Eintreten des Todes der Verstorbene nicht mehr Teil der famili-
ir raumlichen und materiellen Kultur war. Kommerzielle Bestatter bekleideten die
Toten mit unpersonlicher Ersatzwische, es herrschte Pragmatismus:

»Mit Rischen, Maschen und Sdumchen geputzt fiir Frauen, wihrend fir Mdnner
Kragen und Revers mit Hemd und Krawatte imitiert wurden. Die Pracht reicht al-
lerdings nur bis zur Taillenlinie, da der Tote bis hierher ohnehin mit Decke [...]
bedeckt war, sodass der undekorierte Teil des bodenlangen, am Riicken durchge-
hend geéffneten Hemdes nicht sichtbar wurde.«*

Der Islam — um ein Gegenbeispiel anzufithren — sieht nach der Totenwische weder
Kleidung noch Einsargung vor. Minnlicher wie weiblicher Leichnam werden ritu-
ellin Leinentiicher gewickelt, ein dreiteiliges, 9 m langes Leinentuch fiir den Mann,

26  Bonsch, Annemarie: »Leichenkleidung — Trauerkleidung, in: Triumph des Todes? Ausstel-
lungskatalog Museum Osterreichischer Kultur, Eisenstadt: 12. Juni — 26. Oktober, Eisenstadt:
Museum Osterreichischer Kultur 1992, S. 83—105, hier S. 86.

27  Zentralinstitut fir Sepulkralkultur: »Grosses Lexikon der Bestattungs- und Friedhofskultur.
Worterbuch zur Sepulkralkultur«, Braunschweig: Fachhochschulverlag Frankfurt a.M. Der
Verlag fiir angewandte Wissenschaft 2002, S. 294.

28  Zitiert nach Th. Macho/K. Marek: Die neue Sichtbarkeit des Todes, S. 12.

29  A.Bonsch: Leichenkleidung-Trauerkleidung, S. 86.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidi Helmhold: Totenfutterale

ein finfteiliges, 11 m langes Leinentuch fiir die Frau. Der Leichnam wird tuchbestat-
tet, d.h. ohne Sarg in die Erde gegeben.*® Den gewickelten Leichnam ein letztes Mal
zu berithren ist ein Bediirfnis, dem stattgegeben und das zum Ausdruck gebracht
wird. So wurde beispielsweise der in Tuch gewickelte Leichnam des 2005 ermorde-
ten libanesischen Politikers Rafiq al-Hariri wihrend der Begribnisfeier in Beirut,
an dem 800.000 Menschen teilnahmen, titber den Képfen der Trauergemeinde wei-
tergereicht — seinen durch das Tuch spiirbaren Leib zu berithren, war hier Teil einer
kollektiven Trauerarbeit.

Wie sehr der christliche Totenkult seine Verstorbenen asthetisch im Leben zu
halten bemiiht ist, zeigen kulturelle Vergleiche: Im vedischen Brahmanismus bspw.
wird der >verbrauchte« Kérper des Verstorbenen in einem mehrtigigen Ritual ent-
sorgt und, mit einem provisorischen Korper versehen, auf seinen Weg zu einem neu-
en Kérper geschickt.” Im Bali-Hinduismus wird der Leichnam in ein Erdfeld gelegt
und verbleibt dort, ohne jede Grabpflege, bis zu dem Tag, an dem die Familie des
Verstorbenen dessen exhumierte Gebeine in einem aufwendigen Ritual kremiert.

3. Maskenbildner auf der Hinterbiihne - Bestatter*innen

Verstorbene sherzurichtenc ist eine bis heute gesuchte Technik. Verstorbene wer-
den gewaschen und ein letztes Mal gekleidet, traditionell in Anzug und Brautkleid,
zunehmend in Lieblingskleidern oder in einem letzten, von den Angehoérigen ge-
wiinschten Outfit. Die Herrichtung kann auch ein Make-Up beinhalten, um Zei-
chen von Krankheit, Leid oder Gewalt zu tiberschreiben. Voraussetzung ist, dass
der Verstorbene noch einmal gesehen werden will und es zur Aufbahrung kommt.
Als Leichnam hat er selbst keine dsthetische Bezugsgrofie mehr: »Der Leichnamg,
so schreibt Maurice Blanchot, »ist sein eigenes Bild. Er unterhilt zu dieser Welt,
in der er erscheint, nur noch die Beziehungen eines Bildes [...] Doch was dhnelt er?
Nichts<®*.

Nach Blanchots Bildtheorie treten die Dinge hinter das Bild zuriick und ver-
weisen in ihrer Ahnlichkeit gleichzeitig auf ihre eigene Abwesenheit. Am Leichnam
radikalisiert sich diese Bildbeziehung: Es gibt keine Bezugsgréfie Ahnlichkeit mehr,
es sei denn, die Ahnlichkeit des Leichnams mit sich selbst. Dem Prozess einer Lei-
chenwerdung beizuwohnen, bestitigt diese Sicht und lisst gleichzeitig die doppel-

30 Cemadfd Mitschrift eines Vortrages im Rahmen des Seminares Materielle Kultur und Trauer-
arbeit WS 2006/2007 an der Universitat zu KéIn durch einen Bochumer Imam.

31 Knipe, David M.: »Zur Rolle des »provisorischen Korpers« fiir den Verstorbenen in hinduisti-
schen Bestattungen, in: Jan Assmann/Franz Maciejewski/Axel Michaels, Der Abschied von
den Toten, Trauerrituale im Kulturvergleich, Gottingen: Wallstein Verlag 2005, S. 62-81.

32 Blanchot, Maurice: »Die zwei Fassungen des Bildlichen«, in: Macho/Marek, Die neue Sicht-
barkeit des Todes (2007), S. 25-36, hier S. 29.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

65


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

te Einsamkeit beschreiben, die um den Verstorbenen und um den Betrachter eines
verstorbenen Menschen einsetzt: Medizinisch mag der Korper eines Menschen mit
dem Todeszeitpunkt zum Leichnam geworden sein — in der Empfindung seines Be-
trachters jedoch bildet er sich als Leichnam langsam heraus, von Stunde zu Stunde.

Das bedeutet auch, dass Waschen und Kleiden einer dsthetischen Riickfithrung
ins >Leben< und damit latent einer Todesverneinung entspricht, wie sie die christli-
che Trauerkultur seit dem spiten Mittelalter betreibt.*® In der nichtreligidsen, indi-
vidualisierten Gesellschaft gewinnt der Tod insofern an Anerkennung, als Sterben
und Tod zu einem erlebten und gestalteten Prozess werden, wie ihn insbesonde-
re die Hospiz- und Palliativbewegung initiierte.>* Das Selbst des Menschen beginnt
zu entscheiden, in welcher Weise es aus dem Leben gehen will. Tony Walter spricht
hier vom Dying Self, dem Doing it my way,* das sich entgegen religiés-kulturelle oder
medizinische Autoritit entscheiden kénnen will. Damit treten nach Walter an die
Stelle von Ritualen verstirkt Diskursformen, die sich zwischen allen am Sterbepro-
zess eines Menschen beteiligten Personen entwickeln.*® Aus diesen Diskursformen
konnen wieder jeweilige Rituale hervorgehen, in der Interaktion wihrend des Ster-
beprozesses wie in der Stofflichkeit der materiellen Kultur im sich anschlieflenden
Trauerprozess.*’

Mit der Professionalisierung der Bestatter*innen kann auch eine Entmiindi-
gung der Angehorigen korrespondieren — sie sind, wie Tony Walter sie bezeichnet,
die »disabling professions«, deren akkumuliertes Wissen, ihre ability, wie mit dem
Leichnam umzugehen sei, die offensichtliche disability der Angehérigen wie des
gesamten sozialen Umfeldes zum Ziel hat.*® Thre unhinterfragte Professionalitit
entscheidet auch dariiber, wem der Leichnam gehdrt — habituell selten den Angeho-
rigen. Noch 2002 sprachen die beiden grofien Konfessionen sich in einem offenen
Brief an den nordrheinwestfilischen Landesprisidenten gegen die Lockerung des
Friedhofzwanges aus, mit der Begriindung, dass nicht der Mensch iiber sterbliche
Uberreste verfiigen kann, sondern diese in Gottes Hand zuriickgegeben werden.*
Entsprechende extralegale Wege der Kremierung tiber europiische Nachbarlinder

33 »Christianity has historically been a defence against death, offering a place in heaven for the
righteous and defining death as a spiritual passage. This was a particular feature of the late
Middle Ages...«, in: Walter, Tony: The Revival of Death, New York: Routledge 1994, S.14.

34 Ebd,S. 29.

35 Ebd., S.16.28.

36 Ebd, S.150.177.

37  Siehe dazu: Helmers, Traute: »Dem Tod ein neues Kleid. Individuelle Einkleidung von Sterb-
lichkeitim Spiegel kultureller Muster, in: Karen Ellwangeretal., Das Letzte Hemd, S. 67—104.

38  T. Walter: The Revival of Death, S.17.

39  Vgl. Graf, Friedrich Wilhelm/Meier, Heinrich (Hg.): Der Tod im Leben. Ein Symposium, Miin-
chen/Zirich: Piper 2004, S. 24—25.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidi Helmhold: Totenfutterale

werden zunehmend von Menschen begangen, die die Urnen lhrer Angehérigen
nicht auf einen Friedhof beigesetzt wissen wollen.

Dagmar Hinels Studie Bestatter im 20. Jahrhundert. Zur kulturellen Bedeutung eines
tabuisierten Berufs*® diagnostiziert Merkmale von Todestabuisierung, wie sie in der
Moderne standarisiert worden sind — dies auch im Wunsch der Hinterbliebenen, ei-
nenverstorbenen Angehoérigen schnellstmdglich in die Hinde eines Bestattungsun-
ternehmens zu geben, den Leichnam aus dem Raum und/oder aus der Verantwor-
tung zu haben. Nachtodliche Fiirsorge wurde exterritorialisert und in ein perfekt
organisiertes, emotional glittendes Bestattungsgewerbe eingebunden.

»Die Einsargung erfolgt, nach Moglichkeit, ohne dass weitere Personen aufier
den Bestatter®innen und ihren Angestellten (Triger*innen) anwesend sind. Be-
statter*innen bitten beispielsweise die Angehérigen, den Raum zu verlassen.
Wenn Angehorige darauf bestehen, bei der Einsargung dabei zu sein, wird das
von einigen Bestatterinnen ermoglicht und begriifit, andere empfinden solche
Situationen als schwierig«*'.

Die Art und Weise der Einsargung wird, so Hinel, in der Regel davon abhingig ge-
macht, ob einer der Angehérigen im Raum ist. In diesem Fall werden Griffe gewihlt,
die in der Alten- und Krankenpflege iiblich sind und die als >pietdtvoll« gelten. Sind
die Bestatter allein im Raum, werden die Leichname nicht selten an den Fuf’- und
Handknécheln gehoben und in den Sarg gelegt.** Inszenierung und Performativitit
im Umgang mit dem Leichnam stehen in Zusammenhang mit der Ambiguitit, die
mit dem Korper eines Verstorbenen einhergehen: Der Korper ist Teil eines kulturel-
len Systems und eines Ordnungssystems, die er mit seinem Tod verlassen hat:

»Dertote Kérperals Zeichen«, so Hanel, swarntvor einer unbedachten Uberschrei-
tung des kulturellen Ordnungssystems. Durch die symbolische Visualisierung der
Grenzen und durch den vorgeschriebenen korrekten Umgang mit dem Toten im
Ritual werden die durchbrochenen Grenzen wieder geschlossen und wird die Ord-
nung des Systems wieder hergestellt.«*

Ein welch fundamentaler Bestandteil das Ankleiden Verstorbener innerhalb christ-
licher Trauerkultur ist, zeigt — ikonographisch modifiziert — eine Praxis nach dem
Terrorangriff auf das World Trade Center 2001 in New York. Am Ende der Aufraum-
arbeiten am Ground Zero ist dem letzten geborgenen Pfeiler des Gebiudes diese

40 Hinel, Dagmar: Bestatter im 20. Jahrhundert. Zur kulturellen Bedeutung eines tabuisierten
Berufs, Miinster: Waxmann 2003.

41 Ebd,S.57.

42 Ebd., S.s6.

43 Ebd, S.24.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

67


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68  Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

christliche Wiirdeformel zuteil geworden:* Er wurde mit einem Grabtuch umwi-
ckelt und symbolisch zu Grabe getragen:

»Zur wesentlichen, bildvermittelten Leiberfahrung und Re-figurierung des Archi-
tektur- und Stadtkorpers avancierte auch die Verschrankung des Textilen mit den
brig gebliebenen Betonstahltragern des zerstérten WTC. So wurde mit dem Ende
der Aufriumarbeiten Mitte Mai 2002 auf »Ground Zero« die Suche nach den noch
zahlreich vermissten Leichen und Leichenteilen, der etwa 2.800 ums Leben ge-
kommenen Terroropfer, abgeschlossen. Am 29. Mai 2002 wurde der letzte Beton-
stahltrager gewissermafen als Stellvertreter-Kérper von »Ground Zero« mit einer
feierlichen Trauer-Zeremonie abtransportiert. [..] Der Betonstahltrager erhielt ei-
ne Art Staatsbegribnis, welches sich tradierter Zeichen wie Nationalflagge, Trau-
erkranz, Aufbahrung und militdrischer Ehrerweisung bediente und dadurch die
Krise der verwundeten Nation in der gemeinschaftsbildenden Trauerfeier kom-
pensierte. Hier wurde dariiber hinaus der Betonstahltriger — wie ein individuel-
ler toter Kérper — mit einem schwarzen Tuch, im Sinne eines Leichentuchs oder
Totenkleids verhiillt«.*

4. Den Tod und die Trauer fiihlen - tacit knowledge

Traditionell werden Textilien in Sarg und am Kérper der Verstorbenen als Bestand-
teil einer visuellen Trauerkultur eingesetzt. In heutigen Trauerkulturen werden Tex-
tilien hingegen in persénliche Handlungsfelder eingebunden: als Sargbeigabe, als
Sargausstattung als letzte personlich konnotierte Kleidung, als Berithrungsreliquie
in weiteren Phasen des Trauerprozesses. Insofern lisst sich eine Verschiebung ihres
Einsatzes von der visuellen zur materiellen Kultur aufzeigen, oder: eine Umcodie-
rung vom visuellen zum taktilen Gedichtnis.

Durch textile Kleidung und gepolsterte Wohnmedien sind Menschen im Glo-
balen Nordendarin trainiert, eine eigene Kérperintelligenz im Umgang mit diesen
Medien zu bedienen. Wir fithlen uns mit und in diesen Medien wohl, sehr viel woh-
ler als in textilarmen Riumen*® und interagieren mit diesen Medien iiber unsere

44 Eine Abbildung dazu: https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recov
ery-efforts-end-1.2035001 vom 09.02.2024.

45  Threuter, Christina: »Urban Body: Ein Leichentuch fir Ground Zerox, in: Karen Ellwanger et
al., Das letzte Hemd, S. 215-237, hier S. 230f.

46 Instrafenden Raumen, wie Gefiangnissen, wird der Anteil an weichen Wohnmedien als Stra-
tegie des punitiven Systems reduziert. Siehe dazu H. Helmhold: Affektpolitik, S. 97-134 und
Dies.: »Haftsack, Knochenkoffer, Fickmaschine. Matratze/Matrize: Kérper von Normierung
und Einschreibung in Haftriumenc, in: Irene Nierhaus/Kathrin Heinz, Matratze/Matrize. Mo-
belierung von Subjekt und Gesellschaft. Konzepte in Kunst und Architektur, Bielefeld: tran-
script 2016, S. 75—98.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001
https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001
https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001

Heidi Helmhold: Totenfutterale

»Muskelgefiihle«, ein Begriff, den August Schmarsow am Ende des 19. Jahrhunderts
entwickelte und den Antonio Damdsio in seinen Forschungen zu den somatischen
Markern im 20. Jahrhundert prézisierte.*” Dieses tacit knowledge oder soft knowledge
(Michael Polanyi)*® wird in Ritualen persénlicher Trauerkultur zunehmend aktiviert
und damit die distanzvolle, visuelle Kultur relativiert. Das grab- und trauerkulturel-
le Angebot des Bestatter*innengewerbes reagiert darauf, indem der Leichnam fur
Angehérige zuginglicher wurde.Der Transformationsprozess eines lebenden Sub-
jektes in ein totes Objekt, der Sterbeprozess, wird dabei zunehmend von den Ange-
hérigen begleitet. Und er wird nachtodlich im Ubergangsritual® von den Trauern-
den symbolisch gestaltet, ein Bemithen »diesen Prozess aktiv zu gestalten, in ein
kohirentes Symbolsystem zu iibersetzen«*°. Dabei entwickeln die Hinterbliebenen
eigene, jeweilige Ausdrucksformen ihrer Emotionalitit, von der sich das Berufsbild
der Bestatter*innen bis Mitte der 1980er Jahre strikt distanzierte, bevor sie diese im
Produkt Bestattung »im Spannungsfeld zwischen Wirtschaftlichkeit und Emotio-
nalitit«® ihren Kunden anboten.** Die trauerkulturellen Techniken hingegen sind
nicht mehr nur daran interessiert, dass der Leichnam aus dem Gesichtfeld der An-
gehorigen gerdumt wird, um in Hinterzimmern der Bestattungsinstitute fir eine
letzte Bildfihigkeit hergerichtet zu werden. Im Gegenteil: Angehérige selbst wer-
den zu Akteuren im Umgang mit der Leiche. Es entsteht eine verinderte Reprisen-
tationskultur Verstorbener und damit dndert sich auch die Materialitit von Repri-
sentation: Sie wird weicher, hinfilliger, verborgener. Jane Schneider und Annette
B. Weiner haben in ethnologischen Studien auf die metaphorischen Implikationen
zeitanfilliger, verginglicher Materialien am Beispiel textiler Produktionstechniken
aufmerksam gemacht:

»Social scientists and laypersons regularly describe society as fabric. woven or knit
together. Cloth as a metapher for society, thread for social relations, express more
than connectedness, however. The softness and ultimate fragility of these mate-

47  Siehe H. Helmhold: Affektpolitik und Raum, S.12.21f.

48  Polanyi, Michael: Implizites Wissen, Frankfurt a.M.: stw 1985.

49  D. Hanel: Bestatter im 20. Jahrhundert, S. 71.

50  Macho, Thomas: »Tod und Trauer im kulturwissenschaftlichen Vergleichg, in: Jan Assmann,
Der Tod als Thema in der Kulturtheorie, Frankfurt a.M.: stw 2000, S. 113.

51 D. Hanel: Bestatter im 20. Jahrhundert, S. 262.

52 Ebd., S.127:»Zunichst wurde der Beruf des Bestatters durch eine strenge Distanzierung vom
Aspekt der Emotionalitdt als professionell definiert und konnte so geformt und festgelegt
werden ... Emotionalitit gewann in denJahren nach 1985 erneut an Einfluss. ... Zudem erhielt
die Konzentration auf die therapeutische Funktion der Trauer fiir den Bestatter eine Strate-
gie ..«

- am 14.02.2026, 06:37:24.

69


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

rials capture the vulnerability of humans, whose every relationship is transient,
subject to the degenerative process of illness, death and decay«*.

Die Orte dieser Trauerarbeit sind erweitert, in Aufbahrungsriumen von Pflegehei-
men, im Hospiz oder zu Hause.** Die letzte Ruhe auflerhalb der euklidischen Topo-
graphie eines Friedhofes wird gesucht, das konkrete Trauerzeremoniell wird indivi-
dualisierter. Vor allem aber tritt anstelle der visuellen Berithrung mit dem Verstor-
benen die taktile kérperliche Berithrung. So konnte einer der ersten »alternativen«
Bestatter, Fritz Roth aus Bergisch-Gladbach, 1998 noch medienwirksamen Grusel
mit der Frage initiieren, ob man seinen Verstorbenen nicht streicheln wolle.* Die
Hinwendung zur Trauerkultur impliziert in der Tat kdrpernahe Rituale um den Ver-
storbenen, der Prozess von Abschiednehmen steht im Vordergrund. Dazu gehéren
auch Kérpertechniken wie Waschung, Bekleidung und Sargbettung des Verstorbe-
nen, die von den Angehoérigen gemeinsam mit Bestatter*innen durchgefithrt wer-
den. Das Ziel ist hier selten die Fabrikation einer »schénen Leiche« als Teil einer vi-
suell geprigten Begribniskultur, sondern Korperarbeit als Teil der sozialen Bezie-
hung zum Verstorbenen. Das kann Reflexion und Aufarbeitung der durch den Tod
beendeten gelebten Beziehung, das kann aber Zurichtung und Ausstattung fir die
letzte Reise sein.*® Kleidung und persénliche Dinge sind dabei wichtigste Stabili-
satoren.”’ Ein Werbespot von Levis brachte diese Synonymitit von Kleidung und
Koérper dadurch zum Ausdruck, dass es die Beerdigung einer alten Jeans Levis 501
inszenierte.*®

Im Deutungsfeld von Trauernden kénnen Textilien auch als Ubergangsobjekte
fungieren: Der Bademantel der verstorbenen Tochter, der fortan nicht mehr ge-

53  Weiner, Annette B./Schneider, Jane (Hg): Cloth and Human Experience, Washington/London:
Smithsonian Institution Press 1989, S. 2.

54  Der Abschied von Verstorbenen im hduslichen Umfeld, die Totenwache, muss dabei biswei-
len erstritten werden. Offizielle Angaben schwanken von Region zu Region, wie lange man
Verstorbene bei sich behalten diirfe. Traditionelle Bestattungsunternehmen setzen die An-
gehorigen gern unter Druck und sprechen davon, dass der Leichnam noch am gleichen Ta-
ge abtransportiert werden misse. Tatsachlich aber kann ein Leichnam nach Feststellen des
Todes bis zu drei Tagen in der Wohnung oder im Haus verbleiben, soweit am Leichnam be-
stimmte hygienische Verrichtungen vorgenommen werden.

55  Siehe dazu: Bode, Sabine/Roth, Fritz: Der Trauer eine Heimat geben. Fiir einen lebendigen
Umgang mit dem Tod, Bergisch-Gladbach: Bastei Liibbe 1998.

56  Ein Kblner Bestatter schilderte mir vor ca. 20 Jahren, dass er eine Familie betreute, die pri-
vat drei Tage Abschied von der betagten Mutter/GroRmutter nahm. Der offene Sarg wurde
zentral im Wohnbereich gestellt und man gedachte, feierte bei gutem Essen und Musik.

57  T.Habermas: Geliebte Objekte, S. 65.

58  Chi, Immanuel: »Eingetragen-Abgetragen. Zur Phinomenologie der Gebrauchsspur in der
Mode, in: Kunstforum International. Die oberflachlichen Hullen des Selbst, Bd. 141 (1998),
S.155-161, hier S.160.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidi Helmhold: Totenfutterale

waschen werden wird, der Pyjama des Mannes, in dem die hinterbliebene Frau
schlift,”® der umgearbeitete Rock der verstorbenen Tochter® oder der vom Sohn in
Auftrag gegebene Stuhlbezug aus dem Stoff eines Kleides der verstorbenen Mut-
ter® arbeiten ein einem taktilen Gedichtnis, dass im Gegensatz zum rein visuellen
Gedichtnis die Trauer nicht an rituell definierte Materialien delegiert, sondern ei-
nen personlichen Handlungskontext mit weichen, kérpernahen und zeitlich nicht
konsistenten Materialien aufbauen.

Wenn Tony Walter am Ende seines Revival of Death die Diagnose stellt, dass die
religiésen Rituale der modernen Trauerarbeit durch therapeutische Konzepte der
Nachmoderne abgeldst werden, dass diese es sein werden, die Gefithle fithlen, die-
se benennen, performen, den Leichnam in einer akzeptablen Weise herrichten und
die Seele verabschieden lassen®® — dann werden die gesetzten Trauerzeichen mégli-
cherweise Selbstmitteilungen werden, die von anderen nicht entziffert werden kén-
nen und sollen. Am Beispiel des oben erwihnten Kleides, das zum Bezug eines Stuh-
les wurde, heifdt dies, dass nur dem Sohn die Doppelcodierung dieses Mobels er-
schlossen ist, fiir jeden anderen Nutzer wird das Kleid ein Mébelbezug bleiben.

5. Bestattung im Referenzsystem Natur

Die Reprisentationstechniken einer christlichen Trauerkultur rekurrieren auf ei-
nen Dialog des Menschen mit seinem Gott. Darin stellt das »Erde-zu-Erde-Wer-
den«® ein biblisch hinterlegtes Bild dar und l4f3t im Begribnis den Menschen wie-
der in die Erde zuriickgeben. Recherchen zu Legitimationstexten beziiglich Erdbe-
stattung oder Kremierung ergeben auf den ersten Blick, dass diese weitestgehend
unhinterfragte Praxen darstellen. Nun gibt es seit einigen Jahren ein Konzept fiir
ein drittes Verfahren, die sogenannte Reerdigung.

59  Lambers, Birgit: »Die Verstorbenen nicht totschweigen!, in: Friedhofskultur. Zeitschrift fir
das gesamte Friedhofswesen, 91.Jg (Juli 2001), Braunschweig 2001, S. 28-29, hier S. 28f.

60 JenB, Heike: »Kleid auf Zeit«, in: Gabriele Mentges/Heide Nixdorff (Hg), Textil-Kérper — Mo-
de. Dortmunder Reihe zu kulturanthropologischen Studien des Textilen, Bd. 1, zeit.schnitte,
Bamberg: Ebersbach&Simon 2001, S.194.

61  Beispiel fiireine Kundenanfrage der Studierendenagentur Lebe im Rahmen meines in Koope-
ration mit Sabine Schwarz an der Uni KdIn angebotenen Seminares »Agentur Textiler Bedarf«
SoSe 2008.

62  T. Walter: The Revival of Death, S.179.

63 1. Mose 3: »Im Schweifle deines Angesichts sollst du dein Brot essen, bis du wieder zu Erde
werdest, davon du genommen bist. Denn Staub bist du und zum Staub kehrst du zurick.
..« aus: Die Bibel. Nach Martin Luthers Ubersetzung, Lutherbibel, revidiert 2017, Deutsche
Bibelgesellschaft, Nordlingen: C.H.Beck 2017.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

n


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

2018 haben Max Hiisch und Pablo Metz das Label MEINE ERDE gegriindet.*
Sie entwickeln darin einen dritten Weg zur Kremierung und zur Erdbestattung —
die Reerdigung. Der Begrift erklirt sich nicht von selbst — gemeint ist, dass der bio-
logische Koérper von Verstorbenen in einen Prozess gefiihrt wird, an dessen Ende
dieser zu Humus geworden, der Kérper re-erdisiert worden ist. Naturwissenschaft-
lich nicht korrekt, denn Menschen entstehen nicht aus Erde und so konnen sie auch
nicht zu dieser zuriickkehren — aber im Bild einer religiésen Konnotation — »Erde zu
Erde« — nachvollziehbar. Reerdigungs-Initiativen gibt es in 11 Lindern, in den USA
allein fiinf Initiativen; weitere Bezeichnungen sind The Natural Funeral® oder natural
organic reduction (NOR)®. Die Idee stammt von der US-Amerikanerin Katrin Spade,
die 2014 die gemeinniitzige Organisation Urban Death Project und 2017 die gemein-
niitzige Gesellschaft Recompose griindete.®” In Deutschland liuft dazu ein Pilotpro-
jekt, das von dem forensischen Entomologen Marcus Schwarz an der Uni Leipzig
wissenschaftlich begleitet wird.®® Es gilt u.a. nachzuweisen, dass nach der Kompos-
tierung keine toxischen Stoffe im Kompost der Leiche verbleiben. Ein Freundeskreis
und eine Stiftung sind an Meine Erde assoziiert, Mitglieder kénnen Botschafter*in-
nen werden, um an der gesellschaftlichen und politischen Anerkennung in den je-
weiligen Bundeslindern mitzuwirken.

Der Prozess der Zersetzung arbeitet ohne Zusatz von Chemikalien, der Leich-
nam wird in eine Metallwanne, genannt Kokon, eingebracht und dort auf ein Ge-
misch aus Heu, Stroh und Luzernen gelegt. Der Leichnam bringt die erforderlichen
Mikroorganismen mit und entwickelt auch die notwendige Wirme, an einigen Ta-
gen bis zu 70 Grad. Nach 40 Tagen ist der Stoffwechselprozess der Weichteile ab-
geschlossen, die verbleibenden Knochen werden — wie nach einer Kremierung auch
- »verfeinert«, d.h. gemahlen und der Vererdung beigemischt. Deren >Beisetzung«
kann in einem Grab stattfinden und mit Blumen, Biischen oder Biumen bepflanzt
werden. Zugelassen sind Reerdigungen bisher im Rahmen des Pilotprojektes nur
in Schleswig-Holstein; Bestattungen der gewonnenen Erde sind auf Friedhofen in
Mecklenburg-Vorpommern und Hamburg erlaubt.®

Die Metaphorik des Informationsmaterials hat >Natur< als Referenzsystem. Der
Metallbehilter, in den der Leichnam gelegt wird, ist als Wabe bezeichnet, der Spreu
darin als Kokon, beide befinden sich im Alvarium (lat. Bezeichnung fiir Bienen-
)70

stock)”, der Prozess ist »natiirlich« und die Wortschépfung Reerdigung verbindet

64  https://www.meine-erde.de vom 25.01.2024.

65  Aus einer informellen Ubersicht der Stiftung »Reerdigung«, Stand Oktober 2023.

66  Aus: Broschiire »Meine Erdec, Berlin: Circulum Vitae 2024, S. 34.

67  https://de.wikipedia.org/wiki/Reerdigung vom 29.12.2024.

68  https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-
04-01vom 25.01.2024.

69  https://www.reerdigung.de vom 25.01.2024.

70  Broschiire »Meine Erde«, 2024, S. 35.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://www.meine-erde.de
https://de.wikipedia.org/wiki/Reerdigung
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.reerdigung.de
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.meine-erde.de
https://de.wikipedia.org/wiki/Reerdigung
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.reerdigung.de

Heidi Helmhold: Totenfutterale

»die Riickkehr zu Erde mit dem gesamten Prozess der Beerdigung«”, das Ergebnis
der Transformation ist Kompostierung oder Humusaufbau.” Kontextuell ist eine
theologische Zuordnung des »Erde zu Erde« maoglich, wird aber im Text der Bro-
schiire nur in den Pressestimmen durch Dritte hergestellt.”? Statt dessen wird mit
Aspekten von Umweltvertriglichkeit argumentiert. Im Gegensatz zur Kremierung
mithilfe von Erdgas im Verbrennungsvorgang wird bei der Reerdigung kein fossiler
Brennstoff verbraucht, eine Toxizitit in Filterriickstinden wie in den Brennéfen
entfillt und der CO2 Abdruck ist deutlich besser als bei einer Kremierung”. Selbst
gegeniiber der herkommlichen Erdbestattung bestehen Vorteile, da sich unter heu-
tigen Klimabedingungen wie Trockenheit oder Uberwisserung Sirge, Sargwische
und Leichen langsamer und/oder boden- und grundwasserbelastend zersetzen.”
Insgesamt ist die Reerdigung eine Bestattungsform in Zeitgenossenschaft, die sich
weltanschaulich nicht festlegt, aber von hoher Anschlussfihigkeit auf die heutigen
Anforderungen wie bspw. Okologie und Klimapolitik erscheinen will. Details wie
Wasser- und/oder Energiezufuhr wihrend des Umwandlungsprozesses werden
wohl dennoch noch nicht eindeutig dargestellt.”

6. Nacktheit als das neue Totenkleid

Wie gestaltet sich Abschied im Konzept dieser naturanalogen Bestattungsform? Wie
die Reprisentation der letzten Erscheinung, wenn das Referenzsystem Natur an-
stelle eines (christlichen) Gottes treten kann? Historisch wurden Menschen sargge-
legt, bettenanalog, weil sie schlafend vor Gott treten sollten, purifiziert in weifder
Sargwische, wie wir sahen. Im Anschluss an diese Tradition existiert diese Verab-
schiedungspraxis modifiziert bis heute, auch ohne religiose Beziige. Einer der Ge-
schiftsfithrer von Meine Erde, Pablo Metz, schilderte in einem Videocall die mogli-
chen Abschiedsrituale. Andern sich diese, so die Frage, wenn der Leichnam nicht
erdbestattet oder kremiert wird, und, sehr viel entscheidender, wenn dieser im Re-
ferenzsystem Natur verabschiedet wird? Sie konnen sich dndern, so das Ergebnis,
und es gibt dafiir nach Aussagen von Pablo Metz drei Méglichkeiten: Der Kanon der

71 Ebd., S.34.

72 Ebd., S.33.

73 Ebd, S.30, https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verk
ompostierung vom 26.01.2024.

74 https://taz.de/Klimafreundliche-Krematorien/!5863959/ vom 28.01.2024.

75 Ebd., S. 26.

76  https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsges
etz-berlin-friedhof-tod.html vom 29.12.2024.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

13


https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://taz.de/Klimafreundliche-Krematorien/!5863959/
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://taz.de/Klimafreundliche-Krematorien/!5863959/
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html

74

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

Sargverabschiedung kann beibehalten werden,”” der Verstorbene wird in einem Be-
stattungsinstitut im Sarg zur letzten Verabschiedung aufgebahrt und anschliefRend
in ein Alvarium verbracht. Oder, eine weitere Moglichkeit, die Angehdrigen nehmen
im Alvarium Abschied, der Leichnam ist bereits im Kokon und mit der Spreu abge-
decke; die Angehorigen bereicherndas Fiillmaterial mit Blumen und Naturgegen-
stinden. Die dritte Moglichkeit — auch additiv zur zweiten — besteht in einer Trau-
erfeier nach der Vererdung nach 40 Tagen” am Grab, wenn der gewonnene Humus
in 40 cm-Tiefe sbeigesetzt«wird. Im Kontext der materiellen Reprisentation ist eine
Variation der zweiten Moglichkeit interessant: Der Leichnam ist noch nicht unter
der letzten Schicht der Spreu, sondern wird nackt auf den Kokon gelegt, das bedeu-
tet, er ist vestimentir ohne gesellschaftliche Zeichen. In Vorbereitung einer Trauer-
feier wird ein Tuch iiber den Leichnam gelegt, welches dann - als letzte Geste der
Hinterbliebenen gegeniiber dem Verstorbenen — von diesem entfernt wird, bevor
die letzte Schicht des Streumaterials iber dem Leichnam ausgestreut wird.

Es gibt grundsitzlich sehr private Versionen, wie Menschen ihre Verstorbenen
verabschieden, aber — nackt? Es erscheint wie ein Paradigmenwechsel in der Trau-
erkultur, in der nun Nacktheit als das>neue Kleid<im Kontext Natur firmiert; Nackt-

t”° und im Anschluss an den Prozess der Evo-

heit hier auch im Anschluss an Gebur
lution. Den Verstorbenen nicht mehr im vestimentiren Referat von gesellschaftli-
cher Zuordnung oder im personlich-kulturellen Kontext von Lieblingskleidung zu
verabschieden, sondern in Nacktheit — relativiert auch die Stellung des Menschen
in der Evolution. Der Mensch erscheint hier nicht mehr als das iiberlegene, kul-
tur(ge)schaffene Wesen gegeniiber der Natur, sondern als verganglicher Teil von Na-

tur. Das Leitmodell Mensch als Herrscher iiber die Natur hat in Zeiten von Klima-

77 Aus Sicht der Stellungnahme der Katholischen Zentralstelle zur Reerdigung wird diese so-
gar empfohlen: »So wie es fiir die Verabschiedung des Verstorbenen vor der Kremation und
fiir die Urnenbeisetzung bereits der Fall ist, spricht nichts dagegen, zu gegebener Zeit auch
ber eine eigene Begribnisliturgie fiir eine Reerdigung nachzudenken. Hierbei gilt dann ge-
nauso wie bei der Kremation die Empfehlung, dass gerade wenn die Verabschiedung von
dem Verstorbenen nicht unmittelbar vor der Beisetzung erfolgt, die Méglichkeit genutzt wer-
den sollte, den Sarg mit dem Leichnam zur Feier der Eucharistie in der Kirche aufzustellen
und dort mit der liturgischen Verabschiedung zu enden.« Peter Schallenberg, Internes Pa-
pier»Stellungnahme zur Einordnung der Reerdigung aus katholisch-theologischer und -ethi-
scher Sicht«ohne Angaben von Seitenzahlen, Ménchen-Gladbach: Katholische Sozialwissen-
schaftliche Zentralstelle 13, September 2022.

78  Eineinteressante zeitliche Parallele zur Trauerzeit von 40 Tagen im 6-Wochenamt im Katho-
lizismus und im Trauerritual Islam.

79  Der evangelische Theologe Bertold Hocker, ehemaliger Superindendent im Kirchenkreis
Stadtmitte, Berlin, arbeitet fiir die Stiftung Meine Erde an Handreichungen fiir den Ritus von
Reerdigungen. Er betonte auf meine Anfrage, wie mit Nacktheit dabei umgegangen wird,
dass diese im Sinne des biblischen »Nackt bist Du zur Welt gekommen und nackt gehst Du
wieder von ihr«ihre Berlcksichtigung finden wird.

- am 14.02.2026, 06:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidi Helmhold: Totenfutterale

wandel und selbstgeschaffenen Bedrohungsszenarien ausgedient — hierin wird der
nackte Mensch auf dem Totenbett auch zu einer Art Leit-Figur eines relativierten
Anthropozins:*® Wir kénnen ohne Natur nicht leben, wir kénnen sie nicht iiber-
winden. Natur hingegen kann uns iiberwinden, uns in sich aufnehmen und unse-
re Materialitit verstoffwechseln. Wolfgang Welsch hat diese kritische Sicht auf das
Anthropozin in Positionen der Kunst aufgesucht und darin die Arbeit von Diana
Danelli vorgestellt: In ihrer Arbeit Memoria Botanica von 2019 werden in einer Vi-
deoprojektion baumartige Pflanzen mit einem Diagramm iiberzogen und darin als
evolutiondr der Zivilisation tiberlegen inszeniert: »Der Mensch existiert weiter in
Fragmenten, welche die Pflanzen sich einverleibt haben, und diese menschlichen
Uberbleibsel verhelfen den Pflanzen zu neuem Wachstum und Formenreichtum.
Der Mensch lebt als Dienstleister der Pflanzenwelt fort«®'. Erde/Humus als ein Fut-
teral im Ritus von Abschied, das andere Anschlusssysteme als Sarg und Urne bereit-
stellt. Abgesehen von den beschriebenen heutigen 6kologischen Problemen bei Erd-
bestattung und Kremierung, entwickelte sich Humus hier nicht im Verborgenen -
six feet under — sondern tritt als Materialitit in Erscheinung, die mit Sinn neu besetzt
werden kann. Walter Benjamins Diagnose fiir das zwanzigste Jahrhundert mag mo-
difiziert auch fir das 21. Jahrhundert gelten: Die Beziehungen des Menschen sind
in nichtreligiosen Zeiten pords und transparent geworden, auch und gerade in Be-
zug zur Natur. Gleichzeitig sind die Mitteilungen sozialer Beziehungsdynamiken
innerhalb von Natursystemen vielfiltiger geworden — so haben wir z.B. Kenntnisse
iiber Kommunikationssysteme von Moosen und Biumen, die iiber >Okox, Spiritua-
litdt oder homogene Fachkulturen hinaus gehen. Eine dichte wie berithrende Studie
dazu hat die amerikanisch-chinesische Anthropologin Anna Lowenhaupt Tsing von
der University of California vorgelegt: Mit The Mushroom at the End of the World hat
sie 2015%* die Spur eines Pilzes verfolgt, dem nachgesagt wird, als erstes im zerstor-
ten, toten Okosystem wieder gewachsen zu sein nach der nuklearen Katastrophe
von Hiroshima.® Der Pilz ist schmackhaft, bei Sammlern hochbegehrt, wird kapi-
talisiert vermarktet, ist nicht kultivierbar, sondern wichst gern dort, wo vermeint-
lich keine Wachstumskultur mehr anzutreffen ist. Eine der von Tsing vorgestellten
Paradigmenwechsel in Beziehung auf Mensch und Natur ist die von ihr skizzierte
>Dritte Natur< — eben das, was durch Umwelt- und Marktzerstorung trotzdem wei-
terlebt: Zukunft lisst sich nicht mehr linear denken, so ihre Botschaft, sondern geht

80 Donna Haraway zur Komplexitat der Begrifflichkeit Anthropozén, in: Haraway, DonnaJ.: Un-
ruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzin, Frankfurt/New York: Campus
Verlag 2018, S. 66—70.

81  Welsch, Wolfgang: »Nach dem Ende des Anthropozins. Kiinstlerische Vermutungenc, in:
Kunstforum International, Bd. 265 (2020), S. 174—191, hier S. 185.

82  A.Tsing: Der Pilzam Ende der Welt.

83 Ebd,S.s.

- am 14.02.2026, 06:37:24.

75


https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

neue, offene Gefiige ein, die eben auch naturhafte Wachstumskulturen beriicksich-
tigen; Natur und Kultur/Zivilisation stehen sich darin in Wertigkeit nicht mehr ge-
geniiber.

7. Der Geruch von Leben

Was fiir eine Trauerkultur liefRe sich daraus ableiten? Christlich agiert diese tradi-
tionell mit Dingen und Objekten einer materiellen Kultur und der Herstellung is-
thetischer Unversehrtheit der Verstorbenen, wie wir sahen. Hier steht die Visualitit
im Vordergrund. Letzte Bilder werden geschaffen, bevor der Tote >schlafend« dem
Feuer oder der Erde ibergeben wird. Erweiterte, individuelle Rituale suchen letzte
Berithrungen, codieren hinterlassene Textilien mit Erinnerung und taktilem Bezug,
ein tacit knowledge. Im Konzept der Reerdigung liegt die Moglichkeit, Materialitat
im Kontext von Natur neu zu codieren. Materielle Kultur im oben beschriebenen
Sinne wird trauerkulturell hier nicht benétigt; die Vorstellung, >schlafend< aus dem
Leben zu gehen, ist hier nur eines von moglichen Bildern. Denn die leibinternen
Mikroorganismen arbeiten aktiv an der Umwandlung der Korpermaterie zu orga-
nischer Bodensubstanz, bestehend aus Bakterien und Pilzen. Hier allerdings ist ei-
ne olfaktorische Dimension enthalten, die es in der traditionellen Verabschiedung
zu verhindern gilt: Ekel evozierende Geruchsentwicklung der Leiche.® Im Prozess
der Reerdigung selbst tritt kein Zersetzungsgeruch auf, der Kokon aus Lupinen,
Blumen und Spreu wie auch der Humus duften und gepflanzte Blumen/Striucher
auf dem Humusfeld kénnen ebenfalls olfaktorisch positiv als Duft wahrgenommen
werden. Trauerkultur im Konzept der Dritten Natur entwickelt also nicht nur neue
Wachstumsbeziige, sondern heftet sich auch an den iltesten unserer Sinne — den
Geruchssinn. Er informiert, warnt, begliickt, orientiert, lisst Verbindungen einge-
hen, schafft Erinnerungen und - direkte Beziige zur Emotionalitit®. Weiterleben
im Olfaktorischen und im Austausch mit anderen Mikroorganismen, konnte, so das
vorldufige Fazit, ein zukinftig witrdevolles Futteral eines letzten Raumes sein.

84  Alsich 2009 meine im Pflegeheim verstorbene Mutter nach einer Totenwache gemeinsam
mit einer nahen Freundin sarglegte, war es insbesondere der Leichengeruch, der uns an-
schlieflend beiden zusetzte. Er liefk sich nicht wirklich abwaschen und wir haben ihn beide,
bis heute, untilgbar in unserem olfaktorischen Gedichtnis.

85  Vgl.diekiinstlerische Arbeit der Norwegerin Sissel Tolaas, die olfaktorische Archive syntheti-
siert und dabei z.B. auch Molekiile entwickelte, die Menschen spontan zum Weinen bringen:
Cichosch, Katharina J.: »Wie ein Hauch frischer komplexer Luft, in: Kunstforum Internatio-
nal, Bd. 294 (2024) Smell it!, S.120-123, hier S.120.

- am 14.02.2026, 06:37:24.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

