
Totenfutterale 

Zur Materialität von Trauerkultur 

Heidi Helmhold 

»Die Urform allen Wohnens ist das Dasein nicht im Haus sondern im Gehäuse. 
Dieses trägt den Abdruck seines Bewohners. Wohnung wird im extremsten Falle 
zum Gehäuse. Das neunzehnte Jahrhundert war wie kein anderes wohnsüchtig. 
Es begriff die Wohnung als Futteral des Menschen und bettete ihn mit all seinem 
Zubehör so tief in sie ein, daß man ans Innere eines Zirkelkastens denken könnte, 
wo das Instrument mit allen Ersatzteilen in tiefe, meistens violette Sammethöh

len gebettet, daliegt. […] Das zwanzigste Jahrhundert machte mit seiner Porosi
tät, Transparenz, dem Freilicht- und Freiluftwesen dem Wohnen im alten Sinne 
ein Ende […] Heute ist es abgestorben und das Wohnen hat sich vermindert: für 
die Lebenden durch die Hotelzimmer, für die Toten durch Krematorien«.1 

»Wie virtuelle Teilchen in einem Quantenfeld tauchen verschiedene Zukünfte in 
und aus einem Möglichkeitsfeld auf; die dritte Natur entsteht in einer solchen 
zeitlichen Polyfonie. Die Fortschrittserzählungen haben uns blind gemacht […] 
Wenn man auf die Trennung von Mensch und Natur verzichtet, können alle 
Kreaturen wieder am Leben teilhaben«.2 

Vor einigen Jahren besuchte ich eine Ausstellung im Untergeschoss der Universi
tätsklinik zu Köln. Eine Kollegin hatte dort eine Konzeption für Wandmalerei mit 
Studierenden realisiert. Eine Ansammlung von Fluren, Technikräumen und medi
zinischen Abteilungen wie die Radiologie bilden dieses Untergeschoss, so weitläu
fig, dass Wege mit Fahrrad und Roller zurückgelegt werden. Durchgangsräume also, 
ein Transitbereich, an dem sich niemand wirklich aufhält, man eilt hindurch. Die 
Wandmalerei versuchte diesen glatten Raum zu verlangsamen, ihm eine künstleri
sche Kerbung zu geben. Beim Abschreiten dieser Arbeiten kam ich vor einem Kon

1 Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk, Erster Band, Frankfurt a.M.: edition suhrkamp 1982, 
S. 291–292. 

2 Lowenhaupt Tsing, Anna: Der Pilz am Ende der Welt, Berlin: Matthes & Seitz 2018, S. 7–9 
(Lowenhaupt Tsing, Anna: The Mushroom at the End of the World. On the Possibilities of 
Life in Capitalist Ruins, Princeton: Princeton University Press 2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

volut von willkürlich abgestellten Krankenbetten zu stehen. Die Vielzahl und die Art 
von zerwühltem Bettzeug waren anrührend. Da stand eine Kohorte von Betten, wie 
gerade verlassen in diesem nahezu entpersonalisierten Untergeschoss einer Uni
versitätsklinik. Auf Nachfragen erfuhr ich, dass es die Betten Verstorbener waren, 
Betten, die auf Desinfektion und Neuherrichtung durch Mitarbeiter*innen der Bet
tenstation warteten, vor der sie abgestellt waren. 

Unabhängig von Todesumständen und Todesursachen – seinen Tod in einem 
Bett zu finden kann für sich genommen eine Gnade sein. Von weichen, responsiven 
Textilien werden wir für gewöhnlich bei der Geburt umgeben, und in diesen verbrin
gen wir, wenn die Umstände es erlauben, unsere letzten Monate, Wochen, Tage oder 
Stunden. Betten bilden erste und letzte Räume. Betten respondieren Haltungen und 
Verfassungen ihrer Bewohner, sie besänftigen und trösten, sie sind verschwiegen 
und sie protokollieren nachhaltig Spuren der Schläfer, auch wenn diese schon lan
ge das Bett wieder verlassen haben. Ein Aquarell von Eugène Delacroix, Lit Defait, 
von 1827 (Musée National Eugène Delacroix, Paris), lässt dem nachspüren – üppi
gewie elaboriert ineinander verwickelte und verschobene Bettlaken machen Mittei
lung über die Aktivität der ehemaligen Nutzer*innen – ein Gebirge textiler Bettwä
sche. Betten sind affektintensive Orte so zum Beispiel für Rückzug, Erholung, Se
xualität, Schlaf, Lust – aber eben auch verbunden mit Passivsituationen wie Krank
heit und Tod. Das Konvolut der leeren Krankenhausbetten, die in der Uniklinik auf 
ihre hygienische Wiederherstellung warteten, schilderte in Abdrücken von sehr per
sönlichen letzten Lebensspuren ihrer jeweiligen Bewohner. Die textilen Körper tru
gen noch deren olfaktorische Identität, zeugten von Bewegungsspuren, die sich in 
die Materialität des Bettzeugs eingeschrieben hatten – ein Futteral, ein ›Gehäuse‹ 
der letzten Stunden. 

Für die in der Uniklinik Köln Verstorbenen gibt es einen transitorischen Bereich 
im zweiten Untergeschoss der Tiefgarage, in dem diese von den Krankenbetten in 
die Transportsärge der Bestatter ›umgebettet‹ werden. Hier zeigt sich ein erstes 
Mal die Zwei-Körperlichkeit, in der wir trauerkulturell leben: Der biologische Kör
per mag gestorben sein, der kulturelle Körper lebt weiter bzw. wird in den Bestat
tungsinstituten hergestellt. Wir entsorgen unsere Toten nicht. In seiner Studie The 
King’s Two Bodies entwickelt Ernst Kantorowicz 1957 im Kontext der mittelalterlichen 
Theologie die Unterscheidung zwischen einem personalen und einem gesellschaft
lichen Körper.3 Der personale Körper hat eine zeitliche Endlichkeit, bezogen auf je
den Menschen heißt dies, dass er sterben und materiell vergehen wird. Der gesell
schaftliche Körper wird in das kulturelle Gedächtnis eingeschrieben, hat also eine 
relative Unvergänglichkeit, an der trauerkulturell gearbeitet und die tradiert wird. 

3 Kantorowicz, Ernst. H.: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theologie des 
Mittelalters, München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1990 (The King’s Two Bodies, Prince
ton 1957). 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidi Helmhold: Totenfutterale 59 

Diese Schere erleben wir alle, wenn nahestehende Menschen versterben – wir ent
wickeln Techniken, die Erinnerung und das Gedenken nicht abreißen zu lassen. Wir 
übergeben unsere Toten dem Knowhow von Bestatter*innen, die den biologischen 
Körper in den Prozess der Eliminierung bzw. Zersetzung führen. Am Schnittfeld von 
Sterben und Tod, gewissermaßen zwischen Sterbezeitpunkt und Begräbnis, über
nehmen Materialitäten von Kleidung und Textilien eine wichtige Rolle, indem sie 
ikonographisch interagieren. 

Das Bettzeug von Krankenhausbetten Verstorbener im Untergeschoss einer 
Uniklinik ist dabei grundsätzlich kein gesuchtes Instrument, obwohl es Angehörige 
gibt, die sich bspw. das Kopfkissen ihrer im Krankenhaus Verstorbenen erbitten – 
wohl im Bedürfnis, sich den Anstattkörper des Kissens zu sichern in der Extrem
erfahrung des finalen Abschieds.4 Tilmann Habermas hat in seiner Arbeit Geliebte 
Objekte die stabilisierende Funktion von Dingen in der Persönlichkeitsentwicklung 
umfassend dargestellt.5 

Diese Fragestellungen kommen im Folgenden zur Darstellung: Wie gestalten 
Menschen Verabschiedungsrituale in christlich religiöser Kultur? Welche dingkul
turellen Handlungsfelder werden konstruiert mittels Sarg und Sargausstattung? 
Was leistet die Bekleidungskultur an Körpern von Toten? Welche Bilder werden 
dabei erzeugt? Wie modifizieren sich trauerkulturelle Performanzen, wenn an die 
Stelle von christlicher Religion das Referenzsystem Natur tritt? 

In den Material Studies sind die unterschiedlichen Zugänge der Ethnologie, 
Soziologie, Psychologie, Konsumtheorie etc. zum Umgang und zur Codierung von 
Dingen gesampelt. Dabei tritt die materielle Kultur als ein »Querschnittsthema« 
auf, das in den unterschiedlichen wissenschaftlichen Diskursen unterschiedlich 
bearbeitet wird.6 Entscheidend ist in diesen Diskursen, dass »Material« mit »Be
deutung« verknüpft wird und diese ihre jeweilige diskursive Zuordnung erfährt. 
Im Kontext der hier verfolgten Fragestellungen interessieren die trostkulturellen7, 
affektpolitischen8 Bezüge, die in der Interaktion zwischen Angehörigen und ihren 
Verstorbenen, zwischen Akteuren und Dingen im Kontext von Trauer und Abschied 

4 Vgl. Helmhold, Heidi: »Totenfutterale. Zur Affektpolitik des Letzten Raumes«, in: Karen Ell
wanger et al. (Hg), Das letzte Hemd. Zur Konstruktion von Tod und Gesellschaft in der ma

teriellen und visuellen Kultur, Bielefeld: transcript 2010, S. 323–348, hier S. 343f. 
5 Habermas, Tilmann: Geliebte Objekte. Symbole und Instrumente der Identitätsbildung, Ber

lin: Suhrkamp Verlag 1999, S. 65. 
6 Hahn, Hans Peter: Materielle Kultur. Eine Einführung, Berlin: Dietrich Reimer Verlag 2014, 

S. 12. 
7 Trostkulturen gibt es seit der Antike, sie werden inzwischen aber überwiegend religiös be

legt. Vgl. Ignatieff, Michael: Über den Trost in dunklen Zeiten, Berlin: Ullstein 2021. 
8 Zum Kontext von Textil, Raum und Affekt siehe Helmhold, Heidi: Affektpolitik und Raum. Zu 

einer Architektur des Textilen, Köln: Verlag der Buchhandlung König 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

stehen. Sarah Ahmed entwickelt in The Cultural Politics of Emotion stringente Zusam
menhänge darin, dass Emotionen nicht im Individuum oder in sozialen Kontexten 
stecken, sondern dass diese in aktiven wie reaktiven Prozessen zirkulär entstehen 
und eben darin diejenigen Oberflächen und Hermetiken überhaupt erst ausbilden, 
die als Objekte umrissen werden können.9 In Interaktion werden soziale Beziehun
gen zu anderen Menschen generiert und auf Objekte übertragen, deren affektive 
Codierung sich in zirkulären Prozessen ergeben, wie Sarah Achmed beschreibt; 
Hans Peter Hahn ordnet Objekte dem Konzept des »erweiterten Ich« zu.10 

Der Mensch steht im Diskurs materieller Kultur im Zentrum, er agiert inner
halb (selbstgeschaffener) kultureller Performanzen. Der trauerkulturelle Umgang 
mit Verstorbenen gehört auch dazu. Gesellschaften im globalen Norden leben zu
nehmend nichtreligiös und damit können sich auch Trauerrituale ändern.11 Außer
dem: In Zeiten klimatischer Bedrohungen und ökologischer Zerstörungen durch 
den Menschen wird deutlich, dass Natur eine eigene Intelligenz, eigene naturkultu
relle Performanzen und eigene Potentiale hat, die der Mensch wohl zerstören kann, 
die ihm aber, in the long run, überlegen sein werden. Wie also verabschieden wir un
sere Verstorbenen in Zeiten vulnerabler Umwelt, wie schreibt sich das Konzept ›Kul
tur‹ dabei um? 

1. Der Sarg als letzter Raum 

Die christliche Vorstellung, schlafend, als Ent-Schlafener (1. Korinther 15) aus dem 
Leben zu gehen, artikuliert sich in der Ikonografie des letzten Bettes, dem Sarg. Der 
Sarg ist der ultimative letzte Raum, gemeinhin aus Holz in wenigen, sargtypischen 
Grundformen eine Holzkiste von 2050 mm in der Länge, 750 mm in der Breite und 
750 mm in der Höhe (einschließlich Füße). Popkulturell gibt es durchaus erweiterte 
Produktlinien, wobei die Sargskulpturen in Ghana – formal stets bezogen auf Beruf 
oder Eigenschaften des Verstorbenen – eine unbestrittene gestalterische Sonder

9 Achmed, Sarah: The Cultural Politics of Emotions, Edinburgh: Edinburgh University Press 
2004, S. 10: »In other words, emotions are not ›in‹ either the individual or the social, but pro
duce the very surfaces and boundaries that allow the individual and the social to be delin
eated as if they are objects.« 

10 H. P. Hahn: Materielle Kultur, S. 33. 
11 Angefragte Redner*innen für nichtreligiöse Begräbnisse bedienen sich nicht selten aus dem 

Fundus religiöser Bestattungsrituale. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidi Helmhold: Totenfutterale 61 

position einnehmen.12 Särge werden ihrerseits in das Grab gelegt, das als zweiter 
letzter Raum in etwa zwei Meter Tiefe im Erdreich fungiert.13 

Im letzten Raum sind wir nicht mehr Akteure. Als Verstorbene können wir unse
ren letzten Raum bestimmt haben, aber wir können ihn nicht mehr aufsuchen. Tote 
sind passive Raumnutzer*innen. Sie begehen das Grab nicht, sondern werden bei
gesetzt. Sie legen sich nicht in einen Sarg, sondern werden sarggelegt. Sie besteigen 
keine höher gelegene Bühne, sondern werden auf einem Katafalk aufgebahrt – al
lesamt Würdeformeln von Raumbezug, die ritualisiert Handlungen über die Hand
lungslosigkeit eines Leichnams legen. Insofern sind letzte Räume diejenigen Räu
me, in denen es Akteur*innen nur als ihre Stellvertreter*innen gibt. In Erinnerung, 
im Gedenken, werden Tote in ihrer Personalität rekonstruiert, die handelnde Leer
stelle in Rituale von Erinnerung und Gedenken überführt. 

Wie sieht die normierte Objektkultur eines Sarges aus? So eng und schmal dieses 
letzte Gehäuse auch sein mag, es ist als Bett hergerichtet. In traditionell-christlicher 
Kultur sollte die Sargwäsche weiß und unbenutzt sein. Die Todesgewissheit, die der 
Leichnam vermittelt, die aus dem Körper austretenden Säfte, die Spuren von Verfall 
und der Geruch von Verwesung werden von Sargeinlagen aufgefangen, ästhetisch- 
visuell jedoch werden diese von der weißen Sargwäsche und Spitzenbesätzen in ei
ne geordnete Normalität von Leben verschoben. Textile Spitzen gehören als Klöp
pelware zum ›Feenwerk‹ textiler Formensprachen; sie überspielen Nähte und Säu
me und damit auch die euklidische Sargform.14 Tote werden gebettet und gekleidet 
mit den Würdeformeln einer Gesellschaft, der sie visuell und ästhetisch weiterhin 
zugehören sollen, auch nach ihrem Ableben. Dabei ist bemerkenswert, dass dem 
Leichnam, der keine Leibwahrnehmung mehr hat, eine Behandlung zuteil wird, die 
seinen Leib verwöhnt: Er wird ausgesucht gekleidet, in weiche Kissen gelegt und 
mit einer gesteppten Decke zugedeckt; selbst die Wände des Sarges sind gepolstert 
– bezogen auf die schroffe Entität einer Sargarchitektur und dem Wissen auf die 
sich anschließende Grablegung oder Kremierung ist dies eine zärtliche wie irrea
le Geste. Trauernde haben dabei offensichtlich das Bedürfnis ihre Toten, ein letztes 
Mal, körpersprachlich zu verwöhnen. 

Die Inszenierung des Sarges als letzte Schlafstätte und deren textile, epheme
re Ausstattung korrespondiert paradoxerweise mit der christlichen Tradition der 

12 https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-sk 
urril-koennen-Saerge-sein.html vom 07.02.2024. 

13 Wobei auch Tuchbestattungen, wie der Islam sie kennt, aus religiösen und weltan
schaulichen Motivationen zunehmend auch für Nichtmuslime als legitim diskutiert wer
den (https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg- 
erlauben vom 25.05.2025). 

14 Siehe dazu H. Helmhold: Totenfutterale, S. 336f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.welt.de/reise/Fern/article242731205/Ghana-Jeep-Kirche-Schnapsflasche-so-skurril-koennen-Saerge-sein.html
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben
https://www.domradio.de/artikel/land-sachsen-anhalt-will-bestattungen-ohne-sarg-erlauben


62 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Grabsteine – Textilien überspielen das Faktum des Todes im Bewusstsein der Trau
ernden vor der Bestattung wie die Grabsteine die Erinnerung an die Verstorbenen 
nach der Bestattung am Leben halten. Diese Art Totengedenken wurde im Christen
tum an eine zeitfeste steinerne Grabkultur delegiert. Deren Bestandteile sind archi
tektonisch manifeste Grabbauten, Skulpturen oder Grabsteine, allesamt von einer 
Materialität, die in ihrer relativen Dauer das Gedenken über den Tod der Verstorbe
nen sichern können. In ihnen artikuliert sich das Ordnungsbedürfnis gegen Verfall 
und Auflösung, gegen die Chaotismen, die von Todesphänomenen als Bedrohung 
auf das eigene Leben ausgehen. 

Die mexikanischeKünstlerin Theresa Margolles hat in ihrer Arbeit Entierro (Be
gräbnis) von 199915 einen ambivalenten Doppelraum von Sarg und Grabstein in ei
ner Form geschaffen. Margolles absolvierte nach einem Kunststudium in Culiacán 
eine Ausbildung zur forensischen Päparatorin, gründete 1990 das Künstlerkollek
tiv Servicio Médico Forense und arbeitete künstlerisch an der Schnittstelle von Gesell
schaft, Tod und Vergessen – dies insbesondere als eine Weise der Gedenk- und Er
innerungskultur für die Drogen- und Gewalt- und Armutsopfer in Mexico City. Ein 
Hinweis auf die Fragilität und Verletzbarkeit von Menschen und ihren Körpern,16 
oder, wie Paolo Bianchi es zuordnet: Margolles beschäftigt sich mit der Situation, 
in der Menschen zum Abfall werden und der betrauerte Tote zum Problem der Hin
terbliebenen.17 In der Arbeit Entierro fungiert ein kleiner minimalistischer Beton
quader18 als ›Sarg‹ und ›Grab‹. Innerhalb des Quaders liegt in einer luftdicht isolier
ten Höhlung19 ein Fötus, das Kind einer mexikanischen Mutter, die die Kosten für 
ein Begräbnis ihres im 9. Monat im Bauch verstorbenen Kindes nicht tragen konnte 
und die einer künstlerisch inszenierten Bestattung durch Margolles zugestimmte. 
In Mexiko werden Kinder, die drei Stunden nach der Geburt nicht atmen, im Klinik
müll entsorgt;20 eine Trauerarbeit durch Bestattungs- oder Abschiedsriten ist nicht 
vorgesehen. Margolles hat die Leiche dieses Kindes in zusätzlichen Kunstaktionen 

15 Margolles, Teresa: Entierro (Begräbnis), Fötus in einem Zementblock, 1999, https://www.m 
mk.art/de/whats-on/teresa-margolles/ vom 11.02.2024. 

16 Macho, Thomas: »Ästhetik der Verwesung, Zur künstlerischen Arbeit von Teresa Margolles«, 
in: Ders./Kristin Marek, Die neue Sichtbarkeit des Todes, München: Wilhelm Fink Verlag 
2007, S. 340–343. 

17 Bianchi, Paolo: »Mensch als Abfall«, in: Kunstforum International Bd. 168, 2004, S. 147–151. 
18 In den Maßen 20x60x40cm, realisiert mit der Künstlergruppe SEMEFO. 
19 Th. Macho: Ästhetik der Verwesung, S. 341. 
20 Auch in Deutschland unterliegen totgeborene Kinder unter einem Gewicht von 500 Gramm 

keiner Bestattungspflicht, auch wenn es für diese ›Sternenkinder‹ seit 2013 einen Bestat
tungsanspruch durch die Eltern gibt, siehe dazu: https://november.de/ratgeber/sternen 
kinder/#: :text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch 
%20nicht%20beerdigt%20werden vom 24.01.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://www.mmk.art/de/whats-on/teresa-margolles/
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden
https://november.de/ratgeber/sternenkinder/#:~:text=Nur%20Kinder%20mit%20einem%20Gewicht,Bestattungsgesetz%20auch%20nicht%20beerdigt%20werden


Heidi Helmhold: Totenfutterale 63 

gewaschen, in Zellophan gewickelt und in einem Betonblock eingegossen.21 In zwei 
weiteren Arbeiten zeigt Margolles das Waschen des Kindes und den Prozess des Ein
gießens. Diese Arbeit war bei ihrer Erstpräsentation in London massiven Protes
ten ausgesetzt.22 Was als Leichenfledderei kritisiert werden kann, ist für Margolles 
in dieser und anderen Arbeiten die Möglichkeit, auf die komplexe Problematik von 
Säuglingstoten im Drogenmilieu, von Armut, vom Recht auf Trauer und Würde Ver
storbener aufmerksam zu machen und diesem Kind ein kollektives Gedächtnis ver
schafft zu haben. Dabei greift sie in diesem Fall zu einer kruden Bestattungsform, 
das Kind in Beton zu gießen und damit auch Assoziationen an einen kriminellen 
Umgang mit Toten hervorzurufen. Gleichzeitig verschafft sie diesem Kind in eben 
diesem Betonblock einen dauerhaften Ort, eine Art mobiler Andachtsraum im kul
turellen Raum von Galerien und Museen. 

2. Das letzte Kleid und das letzte Angesicht 

Im 13. Jahrhundert überwindet die christliche Trauerkultur die seit der römischen 
Antike empfundene Abscheu vor dem toten Körper, dessen Umgang als verunreini
gend, blasphemisch und entweihend galt.23 Das neue Würdeverhältnis zum toten 
Körper dokumentiert sich in dieser Zeit auch darin, dass es den Verstorbenen aus
stellt. Entwickelte Thanatopraktiken ermöglichten tage- oder wochenlanges Vor- 
Zeigen Verstorbener, dies wurde nicht selten von einem elaborierten Zeremoniell 
begleitet, zunächst jedoch nur nobilitierte hohe Würdenträger. So wurde der bal
samierte Leichnam König Edward I. von England nach seinem Tod 1307 über eine 
Strecke von mehr als 500 Kilometern vier Monate lang an verschiedenen Stationen 
des Landes in einem schaukastenähnlichen Sarg als unverwester und unversehr
ter Leichnam den Menschen präsentiert.24 Das Bedürfnis dieser Zeit, den Toten als 
Nicht-Toten, ohne Spuren von Verwesung und Zersetzung, sichtbar und anschau
bar zu machen, ist auf die Aufwertung des menschlichen Körpers im theologischen 
Kontext der Auferstehung, aber auch auf die Neuinterpretation des Leib-Seele-Ver
hältnisses zurückzuführen.25 Sie ist gleichzeitig eine Art der visuellen Distanznah
me gegenüber dem Verstorbenen – ihn als ästhetisch Noch-Lebenden zu inszenie
ren hat zur Voraussetzung, ihn nicht zu berühren (zu müssen). 

21 Teresa Margolles: Banando el bebé, Das Baby baden, Videostill, Video von 10 Minuten 
mit Ton, 1998, https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico 
/ vom 11.02.2024. 

22 P. Bianchi: Mensch als Abfall, S. 149. 
23 Olariu, Dominic: »Johannes Paul Supertod. Ikone eines neuen Todesverständnisses?«, in: Ma

cho/Marek, Die neue Sichtbarkeit des Todes (2007), S. 65–67. 
24 Ebd., S. 68. 
25 Ebd., S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/
https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/
https://alacarta.wordpress.com/2008/05/16/fisuras-video-arte-desde-mexico/


64 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Der bekleidete Tote ist erst mit der Neuzeit im christlichen Totenkult anzutref
fen. Nach Annemarie Bönsch war der mittelalterliche Mensch zu wenig im indivi
dualisierten Sinne an das Diesseits und damit an die Polarität von Leben und Tod 
gebunden, als dass er aufwendige vestimentäre Bestattungsrituale entwickelt hätte. 
Die Bestattung der Toten erfolgte in Leichentüchern.26 Das Waschen und Aufbahren 
der Verstorbenen wurde überwiegend häuslich durchgeführt, im 19. Jahrhundert je
doch zunehmend an Bestatterunternehmen delegiert. Dies veränderte die Art der 
Toten- und Sargwäsche, sie sollte funktionabel sein. Funktionabel im Umgang mit 
der Leiche, die nur noch schwer bewegt und gewendet werden konnte. Sargwäsche 
wurde nun seriell hergestellt, je nach »Begräbnisklasse« konnte zwischen wertvol
lem Damast oder Seide und kostengünstigem Papier gewählt werden.27 Der Brauch, 
sich im ›besten Kleid‹ bestatten zu lassen, wurde abgelöst durch die Nutzung von se
rieller Bestatterwäsche. Zunächst geschah dies in ärmeren Bevölkerungsschichten, 
in denen die Kleidung der Verstorbenen für eine Weiternutzung gebraucht wurde. 
Im 20. Jahrhundert wuchs die Bereitschaft, die Verstorbenen zeitnah in Bestatter
hände zu übergeben und den Leichnam damit aus dem Wohnumfeld zu haben. Die 
Moderne hat die Sichtbarkeit der Faktizität von Tod aus der unmittelbaren Umwelt 
von Wohnen und Leben verdrängt. Walter Benjamin diagnostiziert einen »Autori
tätsverlust des Todes«28, der sich schon im 19. Jahrhundert dadurch ankündigte, 
dass man sich zunehmend den Anblick von Sterbenden ersparte.Das bedeutete aber 
auch, dass mit dem Eintreten des Todes der Verstorbene nicht mehr Teil der famili
är räumlichen und materiellen Kultur war. Kommerzielle Bestatter bekleideten die 
Toten mit unpersönlicher Ersatzwäsche, es herrschte Pragmatismus: 

»Mit Rüschen, Maschen und Säumchen geputzt für Frauen, während für Männer 
Kragen und Revers mit Hemd und Krawatte imitiert wurden. Die Pracht reicht al
lerdings nur bis zur Taillenlinie, da der Tote bis hierher ohnehin mit Decke […] 
bedeckt war, sodass der undekorierte Teil des bodenlangen, am Rücken durchge
hend geöffneten Hemdes nicht sichtbar wurde.«29 

Der Islam – um ein Gegenbeispiel anzuführen – sieht nach der Totenwäsche weder 
Kleidung noch Einsargung vor. Männlicher wie weiblicher Leichnam werden ritu
ell in Leinentücher gewickelt, ein dreiteiliges, 9 m langes Leinentuch für den Mann, 

26 Bönsch, Annemarie: »Leichenkleidung – Trauerkleidung«, in: Triumph des Todes? Ausstel
lungskatalog Museum Österreichischer Kultur, Eisenstadt: 12. Juni – 26. Oktober, Eisenstadt: 
Museum Österreichischer Kultur 1992, S. 83–105, hier S. 86. 

27 Zentralinstitut für Sepulkralkultur: »Grosses Lexikon der Bestattungs- und Friedhofskultur. 
Wörterbuch zur Sepulkralkultur«, Braunschweig: Fachhochschulverlag Frankfurt a.M. Der 
Verlag für angewandte Wissenschaft 2002, S. 294. 

28 Zitiert nach Th. Macho/K. Marek: Die neue Sichtbarkeit des Todes, S. 12. 
29 A. Bönsch: Leichenkleidung-Trauerkleidung, S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidi Helmhold: Totenfutterale 65 

ein fünfteiliges, 11 m langes Leinentuch für die Frau. Der Leichnam wird tuchbestat
tet, d.h. ohne Sarg in die Erde gegeben.30 Den gewickelten Leichnam ein letztes Mal 
zu berühren ist ein Bedürfnis, dem stattgegeben und das zum Ausdruck gebracht 
wird. So wurde beispielsweise der in Tuch gewickelte Leichnam des 2005 ermorde
ten libanesischen Politikers Rafiq al-Hariri während der Begräbnisfeier in Beirut, 
an dem 800.000 Menschen teilnahmen, über den Köpfen der Trauergemeinde wei
tergereicht – seinen durch das Tuch spürbaren Leib zu berühren, war hier Teil einer 
kollektiven Trauerarbeit. 

Wie sehr der christliche Totenkult seine Verstorbenen ästhetisch im Leben zu 
halten bemüht ist, zeigen kulturelle Vergleiche: Im vedischen Brahmanismus bspw. 
wird der ›verbrauchte‹ Körper des Verstorbenen in einem mehrtägigen Ritual ent
sorgt und, mit einem provisorischen Körper versehen, auf seinen Weg zu einem neu
en Körper geschickt.31 Im Bali-Hinduismus wird der Leichnam in ein Erdfeld gelegt 
und verbleibt dort, ohne jede Grabpflege, bis zu dem Tag, an dem die Familie des 
Verstorbenen dessen exhumierte Gebeine in einem aufwendigen Ritual kremiert. 

3. Maskenbildner auf der Hinterbühne – Bestatter*innen 

Verstorbene ›herzurichten‹ ist eine bis heute gesuchte Technik. Verstorbene wer
den gewaschen und ein letztes Mal gekleidet, traditionell in Anzug und Brautkleid, 
zunehmend in Lieblingskleidern oder in einem letzten, von den Angehörigen ge
wünschten Outfit. Die Herrichtung kann auch ein Make-Up beinhalten, um Zei
chen von Krankheit, Leid oder Gewalt zu überschreiben. Voraussetzung ist, dass 
der Verstorbene noch einmal gesehen werden will und es zur Aufbahrung kommt. 
Als Leichnam hat er selbst keine ästhetische Bezugsgröße mehr: »Der Leichnam«, 
so schreibt Maurice Blanchot, »ist sein eigenes Bild. Er unterhält zu dieser Welt, 
in der er erscheint, nur noch die Beziehungen eines Bildes […] Doch was ähnelt er? 
Nichts«32. 

Nach Blanchots Bildtheorie treten die Dinge hinter das Bild zurück und ver
weisen in ihrer Ähnlichkeit gleichzeitig auf ihre eigene Abwesenheit. Am Leichnam 
radikalisiert sich diese Bildbeziehung: Es gibt keine Bezugsgröße Ähnlichkeit mehr, 
es sei denn, die Ähnlichkeit des Leichnams mit sich selbst. Dem Prozess einer Lei
chenwerdung beizuwohnen, bestätigt diese Sicht und lässt gleichzeitig die doppel

30 Gemäß Mitschrift eines Vortrages im Rahmen des Seminares Materielle Kultur und Trauer
arbeit WS 2006/2007 an der Universität zu Köln durch einen Bochumer Imam. 

31 Knipe, David M.: »Zur Rolle des »provisorischen Körpers« für den Verstorbenen in hinduisti
schen Bestattungen«, in: Jan Assmann/Franz Maciejewski/Axel Michaels, Der Abschied von 
den Toten, Trauerrituale im Kulturvergleich, Göttingen: Wallstein Verlag 2005, S. 62–81. 

32 Blanchot, Maurice: »Die zwei Fassungen des Bildlichen«, in: Macho/Marek, Die neue Sicht
barkeit des Todes (2007), S. 25–36, hier S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

te Einsamkeit beschreiben, die um den Verstorbenen und um den Betrachter eines 
verstorbenen Menschen einsetzt: Medizinisch mag der Körper eines Menschen mit 
dem Todeszeitpunkt zum Leichnam geworden sein – in der Empfindung seines Be
trachters jedoch bildet er sich als Leichnam langsam heraus, von Stunde zu Stunde. 

Das bedeutet auch, dass Waschen und Kleiden einer ästhetischen Rückführung 
ins ›Leben‹ und damit latent einer Todesverneinung entspricht, wie sie die christli
che Trauerkultur seit dem späten Mittelalter betreibt.33 In der nichtreligiösen, indi
vidualisierten Gesellschaft gewinnt der Tod insofern an Anerkennung, als Sterben 
und Tod zu einem erlebten und gestalteten Prozess werden, wie ihn insbesonde
re die Hospiz- und Palliativbewegung initiierte.34 Das Selbst des Menschen beginnt 
zu entscheiden, in welcher Weise es aus dem Leben gehen will. Tony Walter spricht 
hier vom Dying Self, dem Doing it my way,35 das sich entgegen religiös-kulturelle oder 
medizinische Autorität entscheiden können will. Damit treten nach Walter an die 
Stelle von Ritualen verstärkt Diskursformen, die sich zwischen allen am Sterbepro
zess eines Menschen beteiligten Personen entwickeln.36 Aus diesen Diskursformen 
können wieder jeweilige Rituale hervorgehen, in der Interaktion während des Ster
beprozesses wie in der Stofflichkeit der materiellen Kultur im sich anschließenden 
Trauerprozess.37 

Mit der Professionalisierung der Bestatter*innen kann auch eine Entmündi
gung der Angehörigen korrespondieren – sie sind, wie Tony Walter sie bezeichnet, 
die »disabling professions«, deren akkumuliertes Wissen, ihre ability, wie mit dem 
Leichnam umzugehen sei, die offensichtliche disability der Angehörigen wie des 
gesamten sozialen Umfeldes zum Ziel hat.38 Ihre unhinterfragte Professionalität 
entscheidet auch darüber, wem der Leichnam gehört – habituell selten den Angehö
rigen. Noch 2002 sprachen die beiden großen Konfessionen sich in einem offenen 
Brief an den nordrheinwestfälischen Landespräsidenten gegen die Lockerung des 
Friedhofzwanges aus, mit der Begründung, dass nicht der Mensch über sterbliche 
Überreste verfügen kann, sondern diese in Gottes Hand zurückgegeben werden.39 
Entsprechende extralegale Wege der Kremierung über europäische Nachbarländer 

33 »Christianity has historically been a defence against death, offering a place in heaven for the 
righteous and defining death as a spiritual passage. This was a particular feature of the late 
Middle Ages…«, in: Walter, Tony: The Revival of Death, New York: Routledge 1994, S. 14. 

34 Ebd., S. 29. 
35 Ebd., S. 16.28. 
36 Ebd., S. 150.177. 
37 Siehe dazu: Helmers, Traute: »Dem Tod ein neues Kleid. Individuelle Einkleidung von Sterb

lichkeit im Spiegel kultureller Muster«, in: Karen Ellwanger et al., Das Letzte Hemd, S. 67–104. 
38 T. Walter: The Revival of Death, S. 17. 
39 Vgl. Graf, Friedrich Wilhelm/Meier, Heinrich (Hg.): Der Tod im Leben. Ein Symposium, Mün

chen/Zürich: Piper 2004, S. 24–25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidi Helmhold: Totenfutterale 67 

werden zunehmend von Menschen begangen, die die Urnen Ihrer Angehörigen 
nicht auf einen Friedhof beigesetzt wissen wollen. 

Dagmar Hänels Studie Bestatter im 20. Jahrhundert. Zur kulturellen Bedeutung eines 
tabuisierten Berufs40 diagnostiziert Merkmale von Todestabuisierung, wie sie in der 
Moderne standarisiert worden sind – dies auch im Wunsch der Hinterbliebenen, ei
nen verstorbenen Angehörigen schnellstmöglich in die Hände eines Bestattungsun
ternehmens zu geben, den Leichnam aus dem Raum und/oder aus der Verantwor
tung zu haben. Nachtodliche Fürsorge wurde exterritorialisert und in ein perfekt 
organisiertes, emotional glättendes Bestattungsgewerbe eingebunden. 

»Die Einsargung erfolgt, nach Möglichkeit, ohne dass weitere Personen außer 
den Bestatter*innen und ihren Angestellten (Träger*innen) anwesend sind. Be
statter*innen bitten beispielsweise die Angehörigen, den Raum zu verlassen. 
Wenn Angehörige darauf bestehen, bei der Einsargung dabei zu sein, wird das 
von einigen Bestatter*innen ermöglicht und begrüßt, andere empfinden solche 
Situationen als schwierig«41. 

Die Art und Weise der Einsargung wird, so Hänel, in der Regel davon abhängig ge
macht, ob einer der Angehörigen im Raum ist. In diesem Fall werden Griffe gewählt, 
die in der Alten- und Krankenpflege üblich sind und die als ›pietätvoll‹ gelten. Sind 
die Bestatter allein im Raum, werden die Leichname nicht selten an den Fuß- und 
Handknöcheln gehoben und in den Sarg gelegt.42 Inszenierung und Performativität 
im Umgang mit dem Leichnam stehen in Zusammenhang mit der Ambiguität, die 
mit dem Körper eines Verstorbenen einhergehen: Der Körper ist Teil eines kulturel
len Systems und eines Ordnungssystems, die er mit seinem Tod verlassen hat: 

»Der tote Körper als Zeichen«, so Hänel, »warnt vor einer unbedachten Überschrei
tung des kulturellen Ordnungssystems. Durch die symbolische Visualisierung der 
Grenzen und durch den vorgeschriebenen korrekten Umgang mit dem Toten im 
Ritual werden die durchbrochenen Grenzen wieder geschlossen und wird die Ord
nung des Systems wieder hergestellt.«43 

Ein welch fundamentaler Bestandteil das Ankleiden Verstorbener innerhalb christ
licher Trauerkultur ist, zeigt – ikonographisch modifiziert – eine Praxis nach dem 
Terrorangriff auf das World Trade Center 2001 in New York. Am Ende der Aufräum
arbeiten am Ground Zero ist dem letzten geborgenen Pfeiler des Gebäudes diese 

40 Hänel, Dagmar: Bestatter im 20. Jahrhundert. Zur kulturellen Bedeutung eines tabuisierten 
Berufs, Münster: Waxmann 2003. 

41 Ebd., S. 57. 
42 Ebd., S. 56. 
43 Ebd., S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

christliche Würdeformel zuteil geworden:44 Er wurde mit einem Grabtuch umwi
ckelt und symbolisch zu Grabe getragen: 

»Zur wesentlichen, bildvermittelten Leiberfahrung und Re-figurierung des Archi
tektur- und Stadtkörpers avancierte auch die Verschränkung des Textilen mit den 
übrig gebliebenen Betonstahlträgern des zerstörten WTC. So wurde mit dem Ende 
der Aufräumarbeiten Mitte Mai 2002 auf »Ground Zero« die Suche nach den noch 
zahlreich vermissten Leichen und Leichenteilen, der etwa 2.800 ums Leben ge
kommenen Terroropfer, abgeschlossen. Am 29. Mai 2002 wurde der letzte Beton
stahlträger gewissermaßen als Stellvertreter-Körper von »Ground Zero« mit einer 
feierlichen Trauer-Zeremonie abtransportiert. […] Der Betonstahlträger erhielt ei
ne Art Staatsbegräbnis, welches sich tradierter Zeichen wie Nationalflagge, Trau
erkranz, Aufbahrung und militärischer Ehrerweisung bediente und dadurch die 
Krise der verwundeten Nation in der gemeinschaftsbildenden Trauerfeier kom

pensierte. Hier wurde darüber hinaus der Betonstahlträger – wie ein individuel
ler toter Körper – mit einem schwarzen Tuch, im Sinne eines Leichentuchs oder 
Totenkleids verhüllt«.45 

4. Den Tod und die Trauer fühlen – tacit knowledge 

Traditionell werden Textilien in Sarg und am Körper der Verstorbenen als Bestand
teil einer visuellen Trauerkultur eingesetzt. In heutigen Trauerkulturen werden Tex
tilien hingegen in persönliche Handlungsfelder eingebunden: als Sargbeigabe, als 
Sargausstattung als letzte persönlich konnotierte Kleidung, als Berührungsreliquie 
in weiteren Phasen des Trauerprozesses. Insofern lässt sich eine Verschiebung ihres 
Einsatzes von der visuellen zur materiellen Kultur aufzeigen, oder: eine Umcodie
rung vom visuellen zum taktilen Gedächtnis. 

Durch textile Kleidung und gepolsterte Wohnmedien sind Menschen im Glo
balen Nordendarin trainiert, eine eigene Körperintelligenz im Umgang mit diesen 
Medien zu bedienen. Wir fühlen uns mit und in diesen Medien wohl, sehr viel woh
ler als in textilarmen Räumen46 und interagieren mit diesen Medien über unsere 

44 Eine Abbildung dazu: https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recov 
ery-efforts-end-1.2035001 vom 09.02.2024. 

45 Threuter, Christina: »Urban Body: Ein Leichentuch für Ground Zero«, in: Karen Ellwanger et 
al., Das letzte Hemd, S. 215–237, hier S. 230f. 

46 In strafenden Räumen, wie Gefängnissen, wird der Anteil an weichen Wohnmedien als Stra
tegie des punitiven Systems reduziert. Siehe dazu H. Helmhold: Affektpolitik, S. 97–134 und 
Dies.: »Haftsack, Knochenkoffer, Fickmaschine. Matratze/Matrize: Körper von Normierung 
und Einschreibung in Hafträumen«, in: Irene Nierhaus/Kathrin Heinz, Matratze/Matrize. Mö

belierung von Subjekt und Gesellschaft. Konzepte in Kunst und Architektur, Bielefeld: tran
script 2016, S. 75–98. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001
https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001
https://gulfnews.com/today-history/may-30-2002-ground-zero-recovery-efforts-end-1.2035001


Heidi Helmhold: Totenfutterale 69 

»Muskelgefühle«, ein Begriff, den August Schmarsow am Ende des 19. Jahrhunderts 
entwickelte und den Antonio Damásio in seinen Forschungen zu den somatischen 
Markern im 20. Jahrhundert präzisierte.47 Dieses tacit knowledge oder soft knowledge 
(Michael Polanyi)48 wird in Ritualen persönlicher Trauerkultur zunehmend aktiviert 
und damit die distanzvolle, visuelle Kultur relativiert. Das grab- und trauerkulturel
le Angebot des Bestatter*innengewerbes reagiert darauf, indem der Leichnam für 
Angehörige zugänglicher wurde.Der Transformationsprozess eines lebenden Sub
jektes in ein totes Objekt, der Sterbeprozess, wird dabei zunehmend von den Ange
hörigen begleitet. Und er wird nachtodlich im Übergangsritual49 von den Trauern
den symbolisch gestaltet, ein Bemühen »diesen Prozess aktiv zu gestalten, in ein 
kohärentes Symbolsystem zu übersetzen«50. Dabei entwickeln die Hinterbliebenen 
eigene, jeweilige Ausdrucksformen ihrer Emotionalität, von der sich das Berufsbild 
der Bestatter*innen bis Mitte der 1980er Jahre strikt distanzierte, bevor sie diese im 
Produkt Bestattung »im Spannungsfeld zwischen Wirtschaftlichkeit und Emotio
nalität«51 ihren Kunden anboten.52 Die trauerkulturellen Techniken hingegen sind 
nicht mehr nur daran interessiert, dass der Leichnam aus dem Gesichtfeld der An
gehörigen geräumt wird, um in Hinterzimmern der Bestattungsinstitute für eine 
letzte Bildfähigkeit hergerichtet zu werden. Im Gegenteil: Angehörige selbst wer
den zu Akteuren im Umgang mit der Leiche. Es entsteht eine veränderte Repräsen
tationskultur Verstorbener und damit ändert sich auch die Materialität von Reprä
sentation: Sie wird weicher, hinfälliger, verborgener. Jane Schneider und Annette 
B. Weiner haben in ethnologischen Studien auf die metaphorischen Implikationen 
zeitanfälliger, vergänglicher Materialien am Beispiel textiler Produktionstechniken 
aufmerksam gemacht: 

»Social scientists and laypersons regularly describe society as fabric. woven or knit 
together. Cloth as a metapher for society, thread for social relations, express more 
than connectedness, however. The softness and ultimate fragility of these mate

47 Siehe H. Helmhold: Affektpolitik und Raum, S. 12.21f. 
48 Polanyi, Michael: Implizites Wissen, Frankfurt a.M.: stw 1985. 
49 D. Hänel: Bestatter im 20. Jahrhundert, S. 71. 
50 Macho, Thomas: »Tod und Trauer im kulturwissenschaftlichen Vergleich«, in: Jan Assmann, 

Der Tod als Thema in der Kulturtheorie, Frankfurt a.M.: stw 2000, S. 113. 
51 D. Hänel: Bestatter im 20. Jahrhundert, S. 262. 
52 Ebd., S. 127: »Zunächst wurde der Beruf des Bestatters durch eine strenge Distanzierung vom 

Aspekt der Emotionalität als professionell definiert und konnte so geformt und festgelegt 
werden … Emotionalität gewann in den Jahren nach 1985 erneut an Einfluss. … Zudem erhielt 
die Konzentration auf die therapeutische Funktion der Trauer für den Bestatter eine Strate
gie …«. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

rials capture the vulnerability of humans, whose every relationship is transient, 
subject to the degenerative process of illness, death and decay«53. 

Die Orte dieser Trauerarbeit sind erweitert, in Aufbahrungsräumen von Pflegehei
men, im Hospiz oder zu Hause.54 Die letzte Ruhe außerhalb der euklidischen Topo
graphie eines Friedhofes wird gesucht, das konkrete Trauerzeremoniell wird indivi
dualisierter. Vor allem aber tritt anstelle der visuellen Berührung mit dem Verstor
benen die taktile körperliche Berührung. So konnte einer der ersten ›alternativen‹ 
Bestatter, Fritz Roth aus Bergisch-Gladbach, 1998 noch medienwirksamen Grusel 
mit der Frage initiieren, ob man seinen Verstorbenen nicht streicheln wolle.55 Die 
Hinwendung zur Trauerkultur impliziert in der Tat körpernahe Rituale um den Ver
storbenen, der Prozess von Abschiednehmen steht im Vordergrund. Dazu gehören 
auch Körpertechniken wie Waschung, Bekleidung und Sargbettung des Verstorbe
nen, die von den Angehörigen gemeinsam mit Bestatter*innen durchgeführt wer
den. Das Ziel ist hier selten die Fabrikation einer »schönen Leiche« als Teil einer vi
suell geprägten Begräbniskultur, sondern Körperarbeit als Teil der sozialen Bezie
hung zum Verstorbenen. Das kann Reflexion und Aufarbeitung der durch den Tod 
beendeten gelebten Beziehung, das kann aber Zurichtung und Ausstattung für die 
letzte Reise sein.56 Kleidung und persönliche Dinge sind dabei wichtigste Stabili
satoren.57 Ein Werbespot von Levis brachte diese Synonymität von Kleidung und 
Körper dadurch zum Ausdruck, dass es die Beerdigung einer alten Jeans Levis 501 
inszenierte.58 

Im Deutungsfeld von Trauernden können Textilien auch als Übergangsobjekte 
fungieren: Der Bademantel der verstorbenen Tochter, der fortan nicht mehr ge

53 Weiner, Annette B./Schneider, Jane (Hg): Cloth and Human Experience, Washington/London: 
Smithsonian Institution Press 1989, S. 2. 

54 Der Abschied von Verstorbenen im häuslichen Umfeld, die Totenwache, muss dabei biswei
len erstritten werden. Offizielle Angaben schwanken von Region zu Region, wie lange man 
Verstorbene bei sich behalten dürfe. Traditionelle Bestattungsunternehmen setzen die An
gehörigen gern unter Druck und sprechen davon, dass der Leichnam noch am gleichen Ta
ge abtransportiert werden müsse. Tatsächlich aber kann ein Leichnam nach Feststellen des 
Todes bis zu drei Tagen in der Wohnung oder im Haus verbleiben, soweit am Leichnam be
stimmte hygienische Verrichtungen vorgenommen werden. 

55 Siehe dazu: Bode, Sabine/Roth, Fritz: Der Trauer eine Heimat geben. Für einen lebendigen 
Umgang mit dem Tod, Bergisch-Gladbach: Bastei Lübbe 1998. 

56 Ein Kölner Bestatter schilderte mir vor ca. 20 Jahren, dass er eine Familie betreute, die pri
vat drei Tage Abschied von der betagten Mutter/Großmutter nahm. Der offene Sarg wurde 
zentral im Wohnbereich gestellt und man gedachte, feierte bei gutem Essen und Musik. 

57 T. Habermas: Geliebte Objekte, S. 65. 
58 Chi, Immanuel: »Eingetragen-Abgetragen. Zur Phänomenologie der Gebrauchsspur in der 

Mode«, in: Kunstforum International. Die oberflächlichen Hüllen des Selbst, Bd. 141 (1998), 
S. 155–161, hier S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidi Helmhold: Totenfutterale 71 

waschen werden wird, der Pyjama des Mannes, in dem die hinterbliebene Frau 
schläft,59 der umgearbeitete Rock der verstorbenen Tochter60 oder der vom Sohn in 
Auftrag gegebene Stuhlbezug aus dem Stoff eines Kleides der verstorbenen Mut
ter61 arbeiten ein einem taktilen Gedächtnis, dass im Gegensatz zum rein visuellen 
Gedächtnis die Trauer nicht an rituell definierte Materialien delegiert, sondern ei
nen persönlichen Handlungskontext mit weichen, körpernahen und zeitlich nicht 
konsistenten Materialien aufbauen. 

Wenn Tony Walter am Ende seines Revival of Death die Diagnose stellt, dass die 
religiösen Rituale der modernen Trauerarbeit durch therapeutische Konzepte der 
Nachmoderne abgelöst werden, dass diese es sein werden, die Gefühle fühlen, die
se benennen, performen, den Leichnam in einer akzeptablen Weise herrichten und 
die Seele verabschieden lassen62 – dann werden die gesetzten Trauerzeichen mögli
cherweise Selbstmitteilungen werden, die von anderen nicht entziffert werden kön
nen und sollen. Am Beispiel des oben erwähnten Kleides, das zum Bezug eines Stuh
les wurde, heißt dies, dass nur dem Sohn die Doppelcodierung dieses Möbels er
schlossen ist, für jeden anderen Nutzer wird das Kleid ein Möbelbezug bleiben. 

5. Bestattung im Referenzsystem Natur 

Die Repräsentationstechniken einer christlichen Trauerkultur rekurrieren auf ei
nen Dialog des Menschen mit seinem Gott. Darin stellt das »Erde-zu-Erde-Wer
den«63 ein biblisch hinterlegtes Bild dar und läßt im Begräbnis den Menschen wie
der in die Erde zurückgeben. Recherchen zu Legitimationstexten bezüglich Erdbe
stattung oder Kremierung ergeben auf den ersten Blick, dass diese weitestgehend 
unhinterfragte Praxen darstellen. Nun gibt es seit einigen Jahren ein Konzept für 
ein drittes Verfahren, die sogenannte Reerdigung. 

59 Lambers, Birgit: »Die Verstorbenen nicht totschweigen!«, in: Friedhofskultur. Zeitschrift für 
das gesamte Friedhofswesen, 91. Jg (Juli 2001), Braunschweig 2001, S. 28–29, hier S. 28f. 

60 Jenß, Heike: »Kleid auf Zeit«, in: Gabriele Mentges/Heide Nixdorff (Hg), Textil-Körper – Mo

de. Dortmunder Reihe zu kulturanthropologischen Studien des Textilen, Bd. 1, zeit.schnitte, 
Bamberg: Ebersbach&Simon 2001, S. 194. 

61 Beispiel für eine Kundenanfrage der Studierendenagentur Lebe im Rahmen meines in Koope
ration mit Sabine Schwarz an der Uni Köln angebotenen Seminares »Agentur Textiler Bedarf« 
SoSe 2008. 

62 T. Walter: The Revival of Death, S. 179. 
63 1. Mose 3: »Im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot essen, bis du wieder zu Erde 

werdest, davon du genommen bist. Denn Staub bist du und zum Staub kehrst du zurück. 
…« aus: Die Bibel. Nach Martin Luthers Übersetzung, Lutherbibel, revidiert 2017, Deutsche 
Bibelgesellschaft, Nördlingen: C.H.Beck 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

2018 haben Max Hüsch und Pablo Metz das Label MEINE ERDE gegründet.64 
Sie entwickeln darin einen dritten Weg zur Kremierung und zur Erdbestattung – 
die Reerdigung. Der Begriff erklärt sich nicht von selbst – gemeint ist, dass der bio
logische Körper von Verstorbenen in einen Prozess geführt wird, an dessen Ende 
dieser zu Humus geworden, der Körper re-erdisiert worden ist. Naturwissenschaft
lich nicht korrekt, denn Menschen entstehen nicht aus Erde und so können sie auch 
nicht zu dieser zurückkehren – aber im Bild einer religiösen Konnotation – »Erde zu 
Erde« – nachvollziehbar. Reerdigungs-Initiativen gibt es in 11 Ländern, in den USA 
allein fünf Initiativen; weitere Bezeichnungen sind The Natural Funeral65 oder natural 
organic reduction (NOR)66. Die Idee stammt von der US-Amerikanerin Katrin Spade, 
die 2014 die gemeinnützige Organisation Urban Death Project und 2017 die gemein
nützige Gesellschaft Recompose gründete.67 In Deutschland läuft dazu ein Pilotpro
jekt, das von dem forensischen Entomologen Marcus Schwarz an der Uni Leipzig 
wissenschaftlich begleitet wird.68 Es gilt u.a. nachzuweisen, dass nach der Kompos
tierung keine toxischen Stoffe im Kompost der Leiche verbleiben. Ein Freundeskreis 
und eine Stiftung sind an Meine Erde assoziiert, Mitglieder können Botschafter*in
nen werden, um an der gesellschaftlichen und politischen Anerkennung in den je
weiligen Bundesländern mitzuwirken. 

Der Prozess der Zersetzung arbeitet ohne Zusatz von Chemikalien, der Leich
nam wird in eine Metallwanne, genannt Kokon, eingebracht und dort auf ein Ge
misch aus Heu, Stroh und Luzernen gelegt. Der Leichnam bringt die erforderlichen 
Mikroorganismen mit und entwickelt auch die notwendige Wärme, an einigen Ta
gen bis zu 70 Grad. Nach 40 Tagen ist der Stoffwechselprozess der Weichteile ab
geschlossen, die verbleibenden Knochen werden – wie nach einer Kremierung auch 
– »verfeinert«, d.h. gemahlen und der Vererdung beigemischt. Deren ›Beisetzung‹ 
kann in einem Grab stattfinden und mit Blumen, Büschen oder Bäumen bepflanzt 
werden. Zugelassen sind Reerdigungen bisher im Rahmen des Pilotprojektes nur 
in Schleswig-Holstein; Bestattungen der gewonnenen Erde sind auf Friedhöfen in 
Mecklenburg-Vorpommern und Hamburg erlaubt.69 

Die Metaphorik des Informationsmaterials hat ›Natur‹ als Referenzsystem. Der 
Metallbehälter, in den der Leichnam gelegt wird, ist als Wabe bezeichnet, der Spreu 
darin als Kokon, beide befinden sich im Alvarium (lat. Bezeichnung für Bienen
stock)70, der Prozess ist ›natürlich‹ und die Wortschöpfung Reerdigung verbindet 

64 https://www.meine-erde.de vom 25.01.2024. 
65 Aus einer informellen Übersicht der Stiftung »Reerdigung«, Stand Oktober 2023. 
66 Aus: Broschüre »Meine Erde«, Berlin: Circulum Vitae 2024, S. 34. 
67 https://de.wikipedia.org/wiki/Reerdigung vom 29.12.2024. 
68 https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020- 

04-01 vom 25.01.2024. 
69 https://www.reerdigung.de vom 25.01.2024. 
70 Broschüre »Meine Erde«, 2024, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.meine-erde.de
https://de.wikipedia.org/wiki/Reerdigung
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.reerdigung.de
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.meine-erde.de
https://de.wikipedia.org/wiki/Reerdigung
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.uni-leipzig.de/newsdetail/artikel/wenn-insekten-ueber-leichen-gehen-2020-04-01
https://www.reerdigung.de


Heidi Helmhold: Totenfutterale 73 

»die Rückkehr zu Erde mit dem gesamten Prozess der Beerdigung«71, das Ergebnis 
der Transformation ist Kompostierung oder Humusaufbau.72 Kontextuell ist eine 
theologische Zuordnung des »Erde zu Erde« möglich, wird aber im Text der Bro
schüre nur in den Pressestimmen durch Dritte hergestellt.73 Statt dessen wird mit 
Aspekten von Umweltverträglichkeit argumentiert. Im Gegensatz zur Kremierung 
mithilfe von Erdgas im Verbrennungsvorgang wird bei der Reerdigung kein fossiler 
Brennstoff verbraucht, eine Toxizität in Filterrückständen wie in den Brennöfen 
entfällt und der CO2 Abdruck ist deutlich besser als bei einer Kremierung74. Selbst 
gegenüber der herkömmlichen Erdbestattung bestehen Vorteile, da sich unter heu
tigen Klimabedingungen wie Trockenheit oder Überwässerung Särge, Sargwäsche 
und Leichen langsamer und/oder boden- und grundwasserbelastend zersetzen.75 
Insgesamt ist die Reerdigung eine Bestattungsform in Zeitgenossenschaft, die sich 
weltanschaulich nicht festlegt, aber von hoher Anschlussfähigkeit auf die heutigen 
Anforderungen wie bspw. Ökologie und Klimapolitik erscheinen will. Details wie 
Wasser- und/oder Energiezufuhr während des Umwandlungsprozesses werden 
wohl dennoch noch nicht eindeutig dargestellt.76 

6. Nacktheit als das neue Totenkleid 

Wie gestaltet sich Abschied im Konzept dieser naturanalogen Bestattungsform? Wie 
die Repräsentation der letzten Erscheinung, wenn das Referenzsystem Natur an
stelle eines (christlichen) Gottes treten kann? Historisch wurden Menschen sargge
legt, bettenanalog, weil sie schlafend vor Gott treten sollten, purifiziert in weißer 
Sargwäsche, wie wir sahen. Im Anschluss an diese Tradition existiert diese Verab
schiedungspraxis modifiziert bis heute, auch ohne religiöse Bezüge. Einer der Ge
schäftsführer von Meine Erde, Pablo Metz, schilderte in einem Videocall die mögli
chen Abschiedsrituale. Ändern sich diese, so die Frage, wenn der Leichnam nicht 
erdbestattet oder kremiert wird, und, sehr viel entscheidender, wenn dieser im Re
ferenzsystem Natur verabschiedet wird? Sie können sich ändern, so das Ergebnis, 
und es gibt dafür nach Aussagen von Pablo Metz drei Möglichkeiten: Der Kanon der 

71 Ebd., S. 34. 
72 Ebd., S. 33. 
73 Ebd., S. 30, https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verk 

ompostierung vom 26.01.2024. 
74 https://taz.de/Klimafreundliche-Krematorien/!5863959/ vom 28.01.2024. 
75 Ebd., S. 26. 
76 https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsges 

etz-berlin-friedhof-tod.html vom 29.12.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://taz.de/Klimafreundliche-Krematorien/!5863959/
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html
https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://www.domradio.de/artikel/kieler-friedhof-bietet-beerdigung-durch-verkompostierung
https://taz.de/Klimafreundliche-Krematorien/!5863959/
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html
https://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2024/01/reerdigung-beerdigung-bestattungsgesetz-berlin-friedhof-tod.html


74 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Sargverabschiedung kann beibehalten werden,77 der Verstorbene wird in einem Be
stattungsinstitut im Sarg zur letzten Verabschiedung aufgebahrt und anschließend 
in ein Alvarium verbracht. Oder, eine weitere Möglichkeit, die Angehörigen nehmen 
im Alvarium Abschied, der Leichnam ist bereits im Kokon und mit der Spreu abge
deckt; die Angehörigen bereicherndas Füllmaterial mit Blumen und Naturgegen
ständen. Die dritte Möglichkeit – auch additiv zur zweiten – besteht in einer Trau
erfeier nach der Vererdung nach 40 Tagen78 am Grab, wenn der gewonnene Humus 
in 40 cm-Tiefe ›beigesetzt‹ wird. Im Kontext der materiellen Repräsentation ist eine 
Variation der zweiten Möglichkeit interessant: Der Leichnam ist noch nicht unter 
der letzten Schicht der Spreu, sondern wird nackt auf den Kokon gelegt, das bedeu
tet, er ist vestimentär ohne gesellschaftliche Zeichen. In Vorbereitung einer Trauer
feier wird ein Tuch über den Leichnam gelegt, welches dann – als letzte Geste der 
Hinterbliebenen gegenüber dem Verstorbenen – von diesem entfernt wird, bevor 
die letzte Schicht des Streumaterials über dem Leichnam ausgestreut wird. 

Es gibt grundsätzlich sehr private Versionen, wie Menschen ihre Verstorbenen 
verabschieden, aber – nackt? Es erscheint wie ein Paradigmenwechsel in der Trau
erkultur, in der nun Nacktheit als das ›neue Kleid‹ im Kontext Natur firmiert; Nackt
heit hier auch im Anschluss an Geburt79 und im Anschluss an den Prozess der Evo
lution. Den Verstorbenen nicht mehr im vestimentären Referat von gesellschaftli
cher Zuordnung oder im persönlich-kulturellen Kontext von Lieblingskleidung zu 
verabschieden, sondern in Nacktheit – relativiert auch die Stellung des Menschen 
in der Evolution. Der Mensch erscheint hier nicht mehr als das überlegene, kul
tur(ge)schaffene Wesen gegenüber der Natur, sondern als vergänglicher Teil von Na
tur. Das Leitmodell Mensch als Herrscher über die Natur hat in Zeiten von Klima

77 Aus Sicht der Stellungnahme der Katholischen Zentralstelle zur Reerdigung wird diese so
gar empfohlen: »So wie es für die Verabschiedung des Verstorbenen vor der Kremation und 
für die Urnenbeisetzung bereits der Fall ist, spricht nichts dagegen, zu gegebener Zeit auch 
über eine eigene Begräbnisliturgie für eine Reerdigung nachzudenken. Hierbei gilt dann ge
nauso wie bei der Kremation die Empfehlung, dass gerade wenn die Verabschiedung von 
dem Verstorbenen nicht unmittelbar vor der Beisetzung erfolgt, die Möglichkeit genutzt wer
den sollte, den Sarg mit dem Leichnam zur Feier der Eucharistie in der Kirche aufzustellen 
und dort mit der liturgischen Verabschiedung zu enden.« Peter Schallenberg, Internes Pa
pier »Stellungnahme zur Einordnung der Reerdigung aus katholisch-theologischer und -ethi
scher Sicht« ohne Angaben von Seitenzahlen, Mönchen-Gladbach: Katholische Sozialwissen
schaftliche Zentralstelle 13, September 2022. 

78 Eine interessante zeitliche Parallele zur Trauerzeit von 40 Tagen im 6-Wochenamt im Katho
lizismus und im Trauerritual Islam. 

79 Der evangelische Theologe Bertold Höcker, ehemaliger Superindendent im Kirchenkreis 
Stadtmitte, Berlin, arbeitet für die Stiftung Meine Erde an Handreichungen für den Ritus von 
Reerdigungen. Er betonte auf meine Anfrage, wie mit Nacktheit dabei umgegangen wird, 
dass diese im Sinne des biblischen »Nackt bist Du zur Welt gekommen und nackt gehst Du 
wieder von ihr« ihre Berücksichtigung finden wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidi Helmhold: Totenfutterale 75 

wandel und selbstgeschaffenen Bedrohungsszenarien ausgedient – hierin wird der 
nackte Mensch auf dem Totenbett auch zu einer Art Leit-Figur eines relativierten 
Anthropozäns:80 Wir können ohne Natur nicht leben, wir können sie nicht über
winden. Natur hingegen kann uns überwinden, uns in sich aufnehmen und unse
re Materialität verstoffwechseln. Wolfgang Welsch hat diese kritische Sicht auf das 
Anthropozän in Positionen der Kunst aufgesucht und darin die Arbeit von Diana 
Danelli vorgestellt: In ihrer Arbeit Memoria Botanica von 2019 werden in einer Vi
deoprojektion baumartige Pflanzen mit einem Diagramm überzogen und darin als 
evolutionär der Zivilisation überlegen inszeniert: »Der Mensch existiert weiter in 
Fragmenten, welche die Pflanzen sich einverleibt haben, und diese menschlichen 
Überbleibsel verhelfen den Pflanzen zu neuem Wachstum und Formenreichtum. 
Der Mensch lebt als Dienstleister der Pflanzenwelt fort«81. Erde/Humus als ein Fut
teral im Ritus von Abschied, das andere Anschlusssysteme als Sarg und Urne bereit
stellt. Abgesehen von den beschriebenen heutigen ökologischen Problemen bei Erd
bestattung und Kremierung, entwickelte sich Humus hier nicht im Verborgenen – 
six feet under – sondern tritt als Materialität in Erscheinung, die mit Sinn neu besetzt 
werden kann. Walter Benjamins Diagnose für das zwanzigste Jahrhundert mag mo
difiziert auch für das 21. Jahrhundert gelten: Die Beziehungen des Menschen sind 
in nichtreligiösen Zeiten porös und transparent geworden, auch und gerade in Be
zug zur Natur. Gleichzeitig sind die Mitteilungen sozialer Beziehungsdynamiken 
innerhalb von Natursystemen vielfältiger geworden – so haben wir z.B. Kenntnisse 
über Kommunikationssysteme von Moosen und Bäumen, die über ›Öko‹, Spiritua
lität oder homogene Fachkulturen hinaus gehen. Eine dichte wie berührende Studie 
dazu hat die amerikanisch-chinesische Anthropologin Anna Lowenhaupt Tsing von 
der University of California vorgelegt: Mit The Mushroom at the End of the World hat 
sie 201582 die Spur eines Pilzes verfolgt, dem nachgesagt wird, als erstes im zerstör
ten, toten Ökosystem wieder gewachsen zu sein nach der nuklearen Katastrophe 
von Hiroshima.83 Der Pilz ist schmackhaft, bei Sammlern hochbegehrt, wird kapi
talisiert vermarktet, ist nicht kultivierbar, sondern wächst gern dort, wo vermeint
lich keine Wachstumskultur mehr anzutreffen ist. Eine der von Tsing vorgestellten 
Paradigmenwechsel in Beziehung auf Mensch und Natur ist die von ihr skizzierte 
›Dritte Natur‹ – eben das, was durch Umwelt- und Marktzerstörung trotzdem wei
terlebt: Zukunft lässt sich nicht mehr linear denken, so ihre Botschaft, sondern geht 

80 Donna Haraway zur Komplexität der Begrifflichkeit Anthropozän, in: Haraway, Donna J.: Un
ruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän, Frankfurt/New York: Campus 
Verlag 2018, S. 66–70. 

81 Welsch, Wolfgang: »Nach dem Ende des Anthropozäns. Künstlerische Vermutungen«, in: 
Kunstforum International, Bd. 265 (2020), S. 174–191, hier S. 185. 

82 A. Tsing: Der Pilz am Ende der Welt. 
83 Ebd., S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

neue, offene Gefüge ein, die eben auch naturhafte Wachstumskulturen berücksich
tigen; Natur und Kultur/Zivilisation stehen sich darin in Wertigkeit nicht mehr ge
genüber. 

7. Der Geruch von Leben 

Was für eine Trauerkultur ließe sich daraus ableiten? Christlich agiert diese tradi
tionell mit Dingen und Objekten einer materiellen Kultur und der Herstellung äs
thetischer Unversehrtheit der Verstorbenen, wie wir sahen. Hier steht die Visualität 
im Vordergrund. Letzte Bilder werden geschaffen, bevor der Tote ›schlafend‹ dem 
Feuer oder der Erde übergeben wird. Erweiterte, individuelle Rituale suchen letzte 
Berührungen, codieren hinterlassene Textilien mit Erinnerung und taktilem Bezug, 
ein tacit knowledge. Im Konzept der Reerdigung liegt die Möglichkeit, Materialität 
im Kontext von Natur neu zu codieren. Materielle Kultur im oben beschriebenen 
Sinne wird trauerkulturell hier nicht benötigt; die Vorstellung, ›schlafend‹ aus dem 
Leben zu gehen, ist hier nur eines von möglichen Bildern. Denn die leibinternen 
Mikroorganismen arbeiten aktiv an der Umwandlung der Körpermaterie zu orga
nischer Bodensubstanz, bestehend aus Bakterien und Pilzen. Hier allerdings ist ei
ne olfaktorische Dimension enthalten, die es in der traditionellen Verabschiedung 
zu verhindern gilt: Ekel evozierende Geruchsentwicklung der Leiche.84 Im Prozess 
der Reerdigung selbst tritt kein Zersetzungsgeruch auf, der Kokon aus Lupinen, 
Blumen und Spreu wie auch der Humus duften und gepflanzte Blumen/Sträucher 
auf dem Humusfeld können ebenfalls olfaktorisch positiv als Duft wahrgenommen 
werden. Trauerkultur im Konzept der Dritten Natur entwickelt also nicht nur neue 
Wachstumsbezüge, sondern heftet sich auch an den ältesten unserer Sinne – den 
Geruchssinn. Er informiert, warnt, beglückt, orientiert, lässt Verbindungen einge
hen, schafft Erinnerungen und – direkte Bezüge zur Emotionalität85. Weiterleben 
im Olfaktorischen und im Austausch mit anderen Mikroorganismen, könnte, so das 
vorläufige Fazit, ein zukünftig würdevolles Futteral eines letzten Raumes sein. 

84 Als ich 2009 meine im Pflegeheim verstorbene Mutter nach einer Totenwache gemeinsam 
mit einer nahen Freundin sarglegte, war es insbesondere der Leichengeruch, der uns an
schließend beiden zusetzte. Er ließ sich nicht wirklich abwaschen und wir haben ihn beide, 
bis heute, untilgbar in unserem olfaktorischen Gedächtnis. 

85 Vgl. die künstlerische Arbeit der Norwegerin Sissel Tolaas, die olfaktorische Archive syntheti
siert und dabei z.B. auch Moleküle entwickelte, die Menschen spontan zum Weinen bringen: 
Cichosch, Katharina J.: »Wie ein Hauch frischer komplexer Luft«, in: Kunstforum Internatio
nal, Bd. 294 (2024) Smell it!, S. 120–123, hier S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004 - am 14.02.2026, 06:37:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

