
Reinhold Bernhardt*

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive

Abstract
Die Theologie setzt sich mit den Erscheinungsformen und den Glaubensinhalten der christ‐
lichen Religion in Geschichte und Gegenwart auseinander. Die Beschäftigung mit Religion
ist also ihr Kerngeschäft. Deshalb mag es verwundern, dass es besonders in der evangeli‐
schen Theologie des 20. Jahrhunderts eine scharfe theologische Kritik an der Anwendung
des Religionsbegriffs auf den christlichen Glauben gab und z.T. bis heute gibt.
   Der Begriff „Religion“ ist nicht biblischen Ursprungs; er entstammt der römischen
Kultpraxis und dem darauf bezogenen Rechtsdenken. Es ist kein genuin jüdischer und
christlicher Begriff. Theologische Ansätze, die stark auf die Bibel rekurrierten, haben daher
mit diesem Begriff gefremdelt. Reflexionen hingegen, die bei der gelebten Religion ansetzten,
haben ihn ins Zentrum gestellt.
   In den 1960er Jahren kam es zu einer empirischen Wende im theologischen Religionsver‐
ständnis und – damit zusammenhängend – zu einer Neubestimmung der interreligiösen Be‐
ziehungen. Vor dieser Wende gab es eine z.T. heftige Kritik an der theologischen Rezeption
des Religionsbegriffs. Man blickte aus einer theologischen Binnenperspektive auf „Religion“
(im Singular) und lehnte diesen Begriff zur Bezeichnung des christlichen Glaubens ab. Die
Beschäftigung mit nichtchristlichen Religionen spielte kaum eine Rolle. Nach der Wende
ging man sehr viel stärker auf die real existierenden Religionskulturen in Geschichte und
Gegenwart ein und betrachtete das Christentum als Religion unter Religionen. Diese beiden
Phasen sollen im Folgenden dargestellt werden. Im ersten Teil dieses Beitrags will ich die
theologische Religionskritik, wie sie vor dieser Wende vorgebracht wurde, nachzeichnen.
Ich blicke dabei vor allem auf die evangelische Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts;
die Entwicklungen in anderen christlichen Konfessionen bleiben weitgehend ausgeblendet.
Im zweiten Teil geht es dann um die Hinwendung zu den Religionen, um einen Paradig‐
menwechsel in der praktischen Beziehungsgestaltung und in der theologischen Beziehungs‐
bestimmung. Dazu wurden unterschiedliche Modelle in der „Theologie der Religionen“
entwickelt, die ich zumindest ansatzweise vorstellen will. Hier weitet sich dann der Blick
auch über die evangelische Theologie hinaus. Der dritte Teil fragt grundlegender nach den
Leitvorstellungen von „Interreligiosität“. In alledem steht der Religionsbegriff zur Debatte.

1) Theologische Religionskritik

Ich beginne mit der Erzählung einer kleinen Begebenheit, die sich im
Januar 1952 in Moskau zutrug. In einem Gespräch mit Martin Niemöller
(1892–1984), dem Präsidenten einer deutschen evangelischen Landeskirche,

* Universität Basel

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sagte ein sowjetischer Offizier, die Religion gehe ja nun zu Ende. Und der
Kirchenpräsident erwiderte: „[S]ie ist schon zu Ende. Sie scheinen der Mei‐
nung zu sein, daß ein evangelischer Pastor ein Diener der Religion ist. Das
Christentum ist aber gar keine Religion, sondern eine Botschaft, die wir
von Gott den Menschen auszurichten haben, damit sie wieder Menschen
werden. Das ist nicht an die Religion gebunden.“ (Niemöller 1952, 14).

Niemöller brachte mit dieser Aussage eine Überzeugung zum Ausdruck,
die seit dem Ersten Weltkrieg unter den evangelischen Theologen weit ver‐
breitet war. Der Begriff „Religion“ war stark negativ besetzt und wurde ab‐
gelehnt. Darin wurde die im 19. Jahrhundert von Ludwig Feuerbach (1804–
1872), Karl Marx (1818–1883), Friedrich Nietzsche (1844–1900), Sigmund
Freud (1856–1939), u.a. vorgetragene Religionskritik positiv aufgenommen.
Man gab den Kritikern recht, fügte aber hinzu, dass der offenbarungsba‐
sierte christliche Glaube grundlegend von Religion zu unterscheiden sei.
Religion sei ein im Menschen angelegtes und sich in der Kultur realisieren‐
des Phänomen, also Menschenwerk; christlicher Glaube aber verdanke sich
der Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus. Er sei nicht anthropologisch
– vom Menschen her –, sondern theologisch – von Gott her – zu verstehen.

Im Hintergrund der anthropologischen Religionsdeutung steht die Be‐
deutungsverschiebung des Religionsverständnisses, die sich in der Aufklä‐
rung ereignete. Wurde der Begriff „Religion“ in der Antike, im Mittelalter
und bis in die Frühneuzeit auf die Sorgfalt in der Praxis der Gottesvereh‐
rung bezogen, also auf das äußere kultische Verhalten, so verlegte man ihn
in der Zeit der Aufklärung und der Frühromantik gewissermaßen in das
Innere des Menschen, in seine subjektive Erfahrung, in sein „Gemüt“. In
der Theologie trat diese Wende am klarsten bei Friedrich Schleiermacher
(1768–1834) hervor, der Religion als „Anschauung und Gefühl“ verstand
(Schleiermacher 1799, 50, KGA I/2, 211). Religion bestand für ihn im Kern
im Angerührtsein durch den „all-einen“ göttlichen Grund aller Wirklich‐
keit (den Schleiermacher „das Universum“ nannte). In diesem Affiziertwer‐
den liegt für ihn der Glutkern der Religion. Die äußeren, historischen
Erscheinungsformen des Religiösen sind dagegen wie erstarrte Lava, also
gewissermaßen Religion zweiter Ordnung. Sie zeigen, dass der Glutkern
einmal aktiv war und unter der Lava vielleicht noch am Werk ist. Doch
nicht ihnen gebührt das eigentliche Interesse, sondern eben diesem immer
neuen Berührtwerden vom „Universum“. Die Vielfalt der Religionen mit
all ihren Erscheinungsformen in Geschichte und Gegenwart lässt sich dem‐
nach als Entfaltung eines – zunächst existenziellen, dann erst intellektuel‐
len – Grundvorgangs verstehen: dem mystischen Liegen „am Busen der
unendlichen Welt“, wie es Schleiermacher in der Sprache der Frühromantik

72 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ausdrückte (Schleiermacher 1799, 74, KGA I/2, 221). Die Religionen im
Plural, wie sie in Geschichte und Gegenwart begegnen, gründen in unter‐
schiedlichen Anschauungen des Universums.

Schleiermacher bestimmt Religion also primär als anthropologisches
und erst sekundär als historisches Phänomen. Die konkreten Erscheinungs‐
formen der Religionen sind demnach ein Epiphänomen. Er hat kein Inter‐
esse daran, diese Erscheinungsformen möglichst genau und differenziert
zu beschreiben. Ihm kommt es auf die Verankerung des Seelenvermögens
zur Religion in der menschlichen Subjektivität an, d.h. auf das religiöse
Bewusstsein. Religion – eigentlich müsste man von Religiosität sprechen
– hat dort einen genuinen Ursprungsort jenseits der Rationalität und des
Willens. Sie kann also nicht rational und moralisch begründet werden.
Rationalität und Willen sind aktive Formen der Weltbemächtigung im
Denken und im Handeln. Die religiöse Erfahrung vollzieht sich dagegen
als passive Rezeption. Theologie besteht in der Reflexion dieser Erfahrung.

Dieses Religionsverständnis stieß in der evangelischen Theologie in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhundert auf massive Kritik. Das bekannteste Bei‐
spiel dafür ist Karl Barths (1886–1968) Religionskritik. Es setzt den Begriff
„Glaube“ dem der „Religion“ diametral gegenüber und bezeichnet Religion
als Unglaube.1 Denn in der Religion strebt der Mensch ihm zufolge danach,
sich in seinem Denken und Handeln zu Gott zu erheben, während „Glau‐
be“ den umgekehrten Richtungssinn von Gott zum Menschen hat. Mit „Re‐
ligion“ (im Singular!) sind auch bei ihm nicht eigentlich die geschichtlichen
Religionen (im Plural) gemeint. Vielmehr ist die menschliche Selbsttrans-
zendierung gemeint. Religion gehört ganz auf die Seite des Menschen und
zwar des „sündigen“, d.h. von Gott getrennten Menschen. Sie ist ein Akt der
Selbstbehauptung und Selbstüberhebung des Menschen gegenüber Gott. In
der Religion schafft sich der Mensch sein eigenes Gottesbild, um es dann zu
verehren. Religion ist Götzendienst.2 Die Grundsünde besteht darin, dass
der Mensch von sich aus eine Beziehung zu Gott etablieren will, anstatt
sich in die von Gott her etablierte Beziehung hineinnehmen zu lassen.

Barth radikalisiert damit die theologische Religionskritik: Diese kann
sich nicht damit begnügen, Götzendienst und Werkgerechtigkeit in der
Religion zu kritisieren. Sie hat die Religion selbst und als solche als Götzen‐

1 «Religion ist Unglaube; Religion ist eine Angelegenheit, man muß gerade sagen: die
Angelegenheit des gottlosen Menschen» (Barth 1938, 327).

2 «Götzendienst und Werkgerechtigkeit ist alle Religion auch auf der vermeintlich höhe‐
ren Stufe, auf der sie den Götzendienst und die Werkgerechtigkeit aus ihren eigenen
Kräften und auf ihren eigenen Wegen überwinden zu wollen scheint. » (Barth 1938,
343).

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 73

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dienst und Werkgerechtigkeit zu durchschauen. Damit ist Feuerbach in die
Theologie hineingeholt und sogar noch überboten.

Dietrich Bonhoeffer (1906–1945), einer der bedeutendsten evangelischen
Theologen des 20. Jahrhunderts, stellte diese Religionskritik in den Rah‐
men seiner Überlegungen zum Verhältnis des christlichen Glaubens zur sä‐
kularen Welt. Er ging davon aus, dass wir einer vollkommen religionslosen
Zeit entgegengehen und er begrüßte diese Entwicklung hin zur Säkularisie‐
rung. Es steht dann – so seine Überzeugung – die Religion nicht mehr
zwischen Gott und der Welt. Für ihn vollzieht die Religion eine Domesti‐
zierung Gottes. Sie weist Gott einen bestimmten Bereich der Wirklichkeit
zu, sei es die Innerlichkeit des Menschen, sei es die sakrale Sphäre der
Kirche, sei es das Jenseits.

Im ersten Fall wird Gott in der Frömmigkeit des Menschen gesucht, im
religiösen Bewusstsein, in der spirituellen Erfahrung oder – wie die Mysti‐
ker gesagt haben – auf dem Seelengrund des Menschen. Diese Suche kann
zu einer Abwendung von der Welt führen. Im zweiten Fall wird Gott in
einem sakralen Bezirk gesucht, in der Kirche mit allem, was ihre Lehre und
ihre Praxisformen ausmacht. Damit wird Gott aus der Mitte des Lebens in
einen Sonderbereich abgedrängt. Im dritten Fall wird Gott hinter der Welt
gesucht. Das Leben des Menschen wird als eine beschwerliche Wanderung
durch ein dunkles Jammertal angesehen. Wenn dieser sich darin bewährt
hat, tritt er nach seinem Tod in die Lichtsphäre Gottes ein. Gegen diese
Vertröstung auf ein Jenseits hatte besonders die Religionskritik des 19. Jahr‐
hunderts protestiert. Karl Marx sah in der Religion bekanntlich „Opium
für das Volk“, das den Widerstand gegen ungerechte Lebensverhältnisse
unterdrückt.

In allen drei Fällen wird Gott ein bestimmtes Refugium zugewiesen: im
ersten Fall die Innenwelt des Menschen, im zweiten Fall die Sonderwelt
der Kirche und im dritten Fall die Hinterwelt des Jenseits. Alle diese drei
Platzanweisungen führen aus der Welt heraus und machen Gott den An‐
spruch streitig, dass die gesamte Wirklichkeit der Raum seiner machtvollen
Gegenwart ist.

Bonhoeffer kritisierte an der Religion, dass sie sich die Offenbarung
Gottes gefügig machen will und den Anspruch Gottes auf die Welt damit
beschneidet. Diese Kritik richtet sich also gegen die Zurückdrängung Got‐
tes auf eine abgrenzbare Sphäre der Wirklichkeit, der gegenüber dann die
Lebenswelt des Menschen religiös abgewertet wird. Diese Abwertung kann
verschiedene Formen annehmen: In der milderen Form stellt sie die Welt
als einen Ort der Fremde und Heimatlosigkeit für den Glaubenden dar.
In der radikaleren Form verteufelt sie die Welt als Herrschaftsbereich der

74 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sünde. Auf jeden Fall erscheint die Welt gegenüber der religiösen Sphäre
als gottferne oder gottlose Wirklichkeit. Weil Gott in einer der genannten
Sphären wohnt, wird die Welt als mehr oder weniger gottfreier Raum
angesehen.

Gegenüber einer religiösen Weltabwendung einerseits und gegenüber
einem profanen Säkularismus andererseits fordert Bonhoeffer eine wohl‐
verstandene Säkularität des christlichen Glaubens. Der Glaube soll nicht
verweltlicht werden, aber auf die säkulare Welt bezogen sein. Denn diese
Welt und das Leben im „Diesseits“ – und nicht etwa ein Himmel über der
Welt – ist die Sphäre Gottes. „Gott ist mitten in unserem Leben jenseitig“,
schreibt er in einem Brief aus dem Gefängnis (in dem er als Widerstands‐
kämpfer gegen den Nationalsozialismus saß) (Bonhoeffer, 408). Damit be‐
tont er den Weltbezug des christlichen Glaubens. Gott ist mitten in der
Welt, in der wir leben, präsent, geht aber darin nicht auf. Er nimmt die Welt
in Anspruch und ruft Menschen in Verantwortung für eine Weltgestaltung
im Sinne der christlichen Ethik. Das ist das Thema der Ethikfragmente, die
Bonhoeffer vor seiner Inhaftierung geschrieben hat.

Die theologische Religionskritik Barths, Bonhoeffers und anderer insis‐
tiert darauf, dass nicht „Religion“, sondern „Glaube“ der Zentralbegriff des
christlichen Selbstverständnisses ist. Dieser biblische Begriff steht für die
gelebte Gottesbeziehung in allen ihren Dimensionen, also nicht nur für ein
intellektuellen Für-Wahr-Halten, sondern für ein ganzheitliches vertrauen‐
des Sich-Einlassen. Es geht also nicht nur um „glauben, dass“, sondern um
„glauben an“, „vertrauen auf “.

Als Zentralbegriff des christlichen Selbstverständnisses lässt sich „Glau‐
be“ nicht einfach auf andere Religionen anwenden, indem man diese etwa
als „Glaubensformen“ bezeichnet oder die Beziehungen zwischen ihnen mit
Begriffen wie „interfaith“ beschreibt.

Die Diskussionslage änderte sich in den 1960er Jahren in der evangeli‐
schen Theologie grundlegend. Es kam hier – wie generell in der Geisteskul‐
tur – zu einer empirischen Wende, in deren Zuge auch der Religionsbegriff
und die Betrachtung der Religionsgeschichte eine deutliche Aufwertung
erfuhren. Die kategoriale Unterscheidung zwischen Wort Gottes, Offenba‐
rung und Glaube auf der einen Seite und Religion auf der anderen hat‐
te ihre Überzeugungskraft verloren. Religionswissenschaftliche, religions‐
soziologische und religionspsychologische Ansätze wurden aufgenommen
und religionsphilosophische Überlegungen rezipiert.

Der Religionsbegriff stand nun für die geschichtlichen Gestalten des
Glaubens und gab der Theologie damit Bodenhaftung, das heißt einen
Bezug zur Kultur, Gesellschaft und zu den anderen Religionen. Der Hei‐

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 75

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


delberger Neutestamentler Gerd Theißen (*1943) definierte Religion als
„ein kulturelles Zeichensystem, das Lebensgewinn durch Entsprechung zu
einer letzten Wirklichkeit verheißt“ (Theißen 2000, 28). Es ist dies eine
allgemeine funktionale Beschreibung, wie sie sich auch außerhalb der
Theologie in den Religionswissenschaften oder auch in der Jurisprudenz
findet. So wird „Religion“ im Schweizerischen Bundesstaatsrecht definiert
als „Überzeugungen, die sich auf das Verhältnis des Menschen zum Göttli‐
chen, zum Transzendenten beziehen und weltanschauliche Dimensionen
haben“ (Häfelin und Haller 2005, 124). In dieser religionswissenschaftli‐
chen Außenperspektive, in der Religion als menschliches, weltliches, kultu‐
relles Sinnsystem verstanden wird, kann die Rede von Offenbarung nur
noch als eine Ausdrucksform der Religion bzw. Religiosität (nicht mehr als
deren Erkenntnisquelle) verstanden werden. In ihr artikuliert sich der von
Theißen angesprochene Transzendenzbezug des religiösen Subjekts. Glau‐
be wird in eine Theorie der Religion eingezeichnet und wenn in diesem
Bezugsrahmen dann von „Offenbarung“ die Rede ist, dann ist damit zuwei‐
len nur ein religiöses Interpretament gemeint, mit dem sich das religiöse
Bewusstsein selbst auslegt. Das Verhältnis von Glaube und Religion hat
sich damit umgekehrt. Diente der Begriff „Glaube“ zuvor der Abgrenzung
von der Welt der Religionen, so bezeichnet er nun das Spezifikum der
christlichen Religion in dieser Welt.

Mit der Aufwertung des Religionsbegriffs ging auch ein verstärktes Inter‐
esse an der Beziehung zu anderen Religionen einher. Im Fokus war jetzt
nicht mehr die Religion im Singular, sondern die Religionen im Plural. Es
ging in der theologischen Beschäftigung mit den Religionen nicht mehr
primär um das Verhältnis von menschlicher Religiosität zur Offenbarung
Gottes, sondern um die Frage, wie sich das Christentum zu anderen Re‐
ligionen und der christliche Glaube zu deren Lehren und Praxisformen
verhält.

2) Das Christentum als Religion unter Religionen

Wenn sich die Kirchen und die Theologie bis dahin überhaupt mit außer‐
christlichen Religionen auseinandergesetzt hatten, dann geschah das zu‐
meist in einer apologetischen (zuweilen sogar polemischen) Haltung, wel‐
che die Differenz zu anderen Religionen herausstrich und den Geltungsan‐
spruch der christlichen Religion darlegen wollte. Am ehesten kamen die

76 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Religionen im Rahmen der Missionstheologie zur Sprache.3 In und seit
den 1960er Jahren vollzog sich ein Paradigmenwechsel hin zum Paradigma
des „Dialogs“. Man entdeckte und respektierte zunehmend die spirituellen
Ressourcen anderer Religionstraditionen und suchte den Austausch mit
ihnen. Sowohl die römisch-katholische Kirche als auch der Ökumenische
Rat der Kirchen etablierten Programme zum Dialog der Religionen.

Der Paradigmenwechsel manifestierte sich deutlich zunächst auf katho‐
lischer Seite. Im Zweiten Vatikanischen Konzil (1962–1965) kam es zu
einer epochalen Öffnung der römisch-katholischen Kirche gegenüber den
anderen Religionen. Ursprünglich nur als Neubestimmung der Beziehung
zum Judentum geplant, wurde 1965 die „Erklärung über das Verhältnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen («Nostra Aetate») verabschiedet
(Zweites Vatikanisches Konzil 1965). Galt bis dahin uneingeschränkt das
Wort Cyprians (ca. 200–158): „Es gibt kein Heil außerhalb der Kirche“, so
stellte man dem jetzt – atemberaubend für viele Katholiken – Aussagen wie
diese zur Seite:

«Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen
Religionen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene
Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in
manchem von dem abweichen, was sie selber für wahr hält und lehrt, doch
nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen
erleuchtet.» (Zweites Vatikanisches Konzil 1965).

Auch der Ökumenische Rat der Kirchen vollzog diesen Paradigmen‐
wechsel. Auf einer Konsultation in Kandy (damals Ceylon, heute Sri Lanka)
1967 formulierte er:

«In der ganzen Welt setzt sich die Erkenntnis durch, daß Menschen ver‐
schiedener Religionszugehörigkeit einander nicht im Widerstreit, sondern
in Freundschaft begegnen sollten. Als Christen bekennen wir, dass wir es
in der Vergangenheit sowohl an Liebe als auch an Verständnis haben fehlen
lassen. Es ist nunmehr unser aufrichtiger Wunsch, mit Menschen anderen
Glaubens in einen Dialog einzutreten.» (Zitiert nach: Gensichen 1967, 83–
97).

Dieser Paradigmenwechsel fiel zusammen mit der zunehmenden Präsenz
von Anhängern nichtchristlicher Religionen in Europa, vor allem durch
Arbeitsmigration. Die vormals „fernen“ Religionen waren nahegekommen.

3 Das für die Religionsbegegnung und ihre theologische Reflexion wichtige Feld der
Missionspraxis und -theologie kann in diesem Rahmen nicht behandelt werden. Syste‐
matisch-theologische Überlegungen zu einem dialogischen Missionsverständnis habe
ich angestellt in: Bernhardt, 2024, 83–91.

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 77

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Und es setzte auch eine umgekehrte Bewegung ein: Junge Erwachsene
pilgerten nach Fernost, um sich von der Religionswelt Indiens faszinieren
zu lassen. Mit dem Ende des Eurozentrismus kam es zu einer zunehmen‐
den Globalisierung in der Wahrnehmung der Welt, ihrer Kulturen und
Religionen. Auch Theologen wie Paul Tillich (1886–1965) oder Fritz Buri
(1907–1995) in Basel machten sich auf den Weg nach Fernost, um Dialoge
mit buddhistischen Gelehrten zu führen.

Die Suche nach einer neuen Form der praktischen Beziehungsgestaltung
(im Sinne dialogischer Beziehungen) löste dann auch die theologische Su‐
che nach neuen Formen der Beziehungsbestimmung aus. In der Theologie
schlug sich dieser Wandel in den Reflexionen zu einer „Theologie der Reli‐
gionen“ nieder. Dabei verlagerte sich der Schwerpunkt der Diskussion vom
deutschen in den englischen Sprachraum und man griff wieder verstärkt
auf die Religionstheorie Schleiermachers zurück. Anders als Barth und
Bonhoeffer hatten die Wortführer der jetzt stattfindenden Debatten – wie
Wilfred Cantwell Smith (1916–2000), Raimon Panikkar (1918–2010), John
Hick (1922–2012), Jacques Dupuis (1923–2004), Paul Knitter (*1939) u.a.
– intensive Kontakte mit Anhängerinnen und Anhängern anderer Religio‐
nen. Manche waren durch die Erfahrung interreligiöser Freundschaften
nachhaltig geprägt.

Einige der genannten – wie der kanadische Orientalist und Islamwissen‐
schaftler Wilfred Cantwell Smith – plädierten dafür, Theologie nicht nur
auf der Basis der christlichen Tradition zu entwickeln. Vielmehr soll die
Religionsgeschichte insgesamt die Materialgrundlage einer «global theolo‐
gy» bilden (siehe dazu vor allem: Smith 2002).

Angeregt durch die multireligiöse Atmosphäre Birminghams begab sich
der ehemals dem evangelikalen Flügel der Presbyterianischen Kirche an‐
gehörende John Hick auf die Suche nach neuen Wegen in der Religions‐
theologie. Beeinflusst von Smith zog auch er die Religionswissenschaft
als empirische Grundlage für seine religionsphilosophischen Konzeptbil‐
dungen heran. Der Grundgedanke seiner „Pluralistischen Theologie der
Religionen“ besteht in der These, dass sich in den Religionen, die nach der
von Karl Jaspers (1883–1969) so genannten „Achsenzeit der Menschheit“
(also zwischen 800 und 200 v.Chr.) in China und Indien, im Nahen und
Mittleren Osten sowie in Griechenland entstanden sind, eine Transforma‐
tion „from archaic religion to the religions of salvation and liberation“
vollzogen habe (Hick 1989, 29). In den daraus hervorgegangenen Religi‐
onstraditionen lasse sich ein analoger soteriologischer Grundvorgang fest‐
stellen: „the transformation from self-centredness to Reality-centredness“
(Hick 1989, 240), die Transformation von der Selbstbezüglichkeit («Egozen‐

78 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


trik» in einem metamoralischen Sinn) zum Bezogensein auf die Mitwelt,
die Mitmenschen und letztlich auf den göttlichen Grund der Welt. Die Re‐
ligionen sind demnach kontextuell verschiedene Inkulturationsformen des
einen, vom göttlichen Seinsgrund ausgehenden Erlösungsimpulses, wobei
Hick unter „Erlösung“ einen Vorgang der „Dezentrierung“ versteht: die
Lösung aus der Verhaftung an sich selbst.

Die These, dass es sich bei diesen Religionen um im Prinzip ebenbürtige
Heilswege handelt, hat eine heftige Diskussion ausgelöst, deren Nachbeben
bis heute zu spüren sind. Von der vatikanischen Glaubenskongregation
wurde sie offiziell verurteilt (Kongregation für die Glaubenslehre 2001).
In diesem Diskussionsprozess sind alternative Konzepte der Religionstheo‐
logie vorgeschlagen worden. Ich greife zwei heraus: Die Komparative Theo‐
logie und das Konzept der Abrahamischen Ökumene:

Die Komparative Theologie hat sich in den letzten zwei bis drei Jahr‐
zehnten entwickelt. Besonders die römisch-katholischen Vertreterinnen
und Vertreter sahen in diesem Ansatz einen Weg, sich von der Pluralis‐
tischen Religionstheologie abzuheben. Es hatte sich aber auch ein Über‐
druss an dem Grundsatzstreit um globale Modelle der interreligiösen
Beziehungsbestimmung (Exklusivismus, Inklusivismus, Pluralismus) einge‐
stellt. Das führte zum Plädoyer, sich auf spezifische «mikrologische» religi‐
onsvergleichende Studien zu beschränken. Auf der Mikroebene der einzel‐
nen Phänomene – Glaubensüberzeugungen, Symbole und Praxisformen,
wie sie in bestimmten Kontexten ausgeprägt worden sind – soll ein Ver‐
gleich in theologischer Perspektive angestellt werden, also im Blick auf die
Frage nach Übereinstimmungen und Differenzen zu Inhalten und Erschei‐
nungsformen christlicher Religionsformationen. Es geht um den «Vergleich
genau spezifizierter theologischer, literarischer oder konfessorischer Texte,
konkreter Rituale, klar umgrenzter Glaubensinhalte, bestimmter theologi‐
scher Konzeptionen jeweils in begrenzten Kontexten und historisch genau
umgrenzten Zeiträumen.» (Stosch 2012, 194), siehe auch: (Bernhardt und
Stosch 2009; Stosch 2021).

Im Kern besteht das Programm der Komparativen Theologie in der
Aufforderung, Theologie aus dem interreligiösen Dialog heraus zu betrei‐
ben. Klaus von Stosch will «der Vielfalt der Religionen eine positive oder
zumindest nicht negative Bedeutung zumessen …, ohne dabei den Wahr‐
heitsanspruch der eigenen Tradition aufzugeben.» (Stosch 2012, 11). Doch
soll die am Maßstab dieses Wahrheitsanspruchs vorgenommene Wertung
nicht apriorisch erfolgen – vor der vergleichenden Auseinandersetzung mit
konkreten nicht-christlichen Religionsformen (indem man diese etwa als

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 79

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gleichwertig anerkennt) – sondern aposteriorisch – aus der vollzogenen
Auseinandersetzung mit ihnen.

Es fragt sich dabei allerdings, ob der „mikrologisch“ vergleichende An‐
satz nicht doch immer schon „makrologische“ Voraussetzungen von enor‐
mer Reichweite in Anspruch nimmt.4 Denn wenn der Religionsvergleich
(wie es bei den meisten Komparativen Theologinnen und Theologen der
Fall ist) als Erkenntnis- und Lernort der christlichen Theologie (locus theo‐
logicus) angesehen wird, ist damit unterstellt, dass dadurch theologisch
relevante Erkenntnisse zu gewinnen sind. Das aber ist ein apriorisches
Vor-Urteil.

Während es sich bei der „Pluralistischen Theologie der Religionen“ um
einen religionsphänomenologischen und religionsphilosophischen Ansatz
und bei der „Komparativen Theologie“ im Wesentlichen um eine (wenn
auch voraussetzungsreiche) Methode handelt, geht das Konzept der Abra‐
hamischen Ökumene5 von biblischen und koranischen Überlieferungen
und deren Auslegungsgeschichten im Judentum, Christentum und im Islam
aus. Es weist auf die geschichtliche Wurzelverwandtschaft dieser drei Reli‐
gionen hin und stellt diese als von der Symbolfigur Abraham ausgehende
genealogische Beziehung dar. Judentum, Christentum und Islam stehen
demnach in der Sukzession dieses gemeinsamen Stammvaters. Darin sind
sie miteinander verbunden und darauf sollen sie sich besinnen, um die
Feindschaft, die in der Vergangenheit ihre Beziehungen vergiftet hat, zu
überwinden. Sie können sich verstehen wie die drei Brüder in Lessings
Ringparabel, deren Vater sie gleichermaßen liebt.

Ausgangspunkt ist die Abrahamüberlieferung in Gen 12–25, vor allem
die Segensverheißungen an die beiden Söhne Abrahams in Gen 16f: dem
erstgeborenen Ismael, den Abraham mit seiner Magd Hagar gezeugt hatte,
und dem zuerst verheißenen, aber zweitgeborenen Sohn Isaak, den seine

4 Zu Recht konstatiert Bernhard Nitsche: „Eine Mikrologie des Mikrologischen würde
ohne Übersicht gewährende Orientierungen und Ordnungen sich selbst verlieren“
(Nitsche 2017, 57).

5 Karl-Josef Kuschel. Streit um Abraham. Was Juden, Christen und Muslime trennt –
und was sie eint, Düsseldorf 20065; ders.: Juden – Christen – Muslime. Herkunft und
Zukunft, Düsseldorf 2007; Bertold Klappert. Der NAME Gottes und die Zukunft Abra‐
hams. Texte zum Dialog zwischen Judentum, Christentum und Islam, Stuttgart 2019,
123–166; 167–196; 249–266; 267–308. Adam J. Silverstein, Guy G. Stroumsa, Moshe
Blidstein (Hg.). The Oxford Handbook of the Abrahamic Religions, Part One: The
Concept of Abrahamic Religion, Oxford 2015; Hanna Nouri Josua. Ibrahim, der Got‐
tesfreund. Idee und Problem einer Abrahamischen Ökumene, Tübingen 2016; Hubert
Frankemölle. Vater im Glauben? Abraham / Ibrahim in Tora, Neuem Testament und
Koran, Freiburg i.Br. u. a. 2016.

80 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Frau Sara gebar. Beide – Isaak und Ismael – sind von Gott gesegnet und
von Abraham beschnitten. Sie stehen also unter der Segensverheißung Got‐
tes und sind in den Bund Gottes aufgenommen, der mit der Beschneidung
besiegelt wurde. Nach Gen 17,23 ist Ismael der Erstbeschnittene.6 Mit dem
göttlichen Segen ist die Verheißung der Fruchtbarkeit verbunden. Ismael
werde zwölf Fürsten zeugen und ein großes Volk hervorbringen (Gen
17,20).

Im antiken Judentum – etwa im jüdischen Jubiläenbuch (20,12–13) und
in den Antiquitates Judaicae des Flavius Josephus (ca. 37 – ca. 100) (I 12,2.4;
II 3,3) – wurde Ismael als Stammvater der arabischen Völker dargestellt.
Nach der Entstehung des Islam konnten die arabischen Muslime auch
christlicherseits als «Ismaeliten» bezeichnet werden. Die Apokalypse des
Pseudo-Methodius (entstanden nach 685) nennt die muslimischen Ara‐
ber «Söhne Ismaels» (filii Ismael). Daraus konnte man die Vorstellung ab‐
leiten, die Juden und die aus dem Judentum hervorgegangenen Christen
stünden über Isaak, die Muslime über Ismael in der Abrahamsnachkom‐
menschaft.

Judentum, Christentum und Islam lassen sich also nach dem Konzept
der Abrahamischen Ökumene auf unterschiedlichen Abstammungslinien
auf Abraham zurückführen:

(a) Im Judentum erscheint Avraham (Avram) als Erzvater des erwählten
Volkes Israel, als Träger der Segens- und Bundesverheißung, als Vor‐
bild des vollkommenen, gesetzestreuen Gerechten.

(b) Das Neue Testament führt Christus und die Christen auf Abraham
zurück. So etwa in Mt 1,1, wo Jesus als Sohn Abrahams bezeichnet
wird. Paulus zufolge partizipieren die Christen über Jesus am Abra‐
hamsegen. Abraham «ist unser aller Vater» (Röm 4,16 mit Verweis auf
Gen 17,5: «Ich habe dich gesetzt zum Vater vieler Völker»). Umgekehrt
ist Abraham nach Joh 8,52ff der auf Christus verweisende Inbegriff
des glaubenden Vertrauens auf Gott, in dem Paulus den Beleg für die
Rechtfertigung aus Glauben sieht.

(c) Nach der Darstellung der Prophetenbiographie (sīra) von Muḥammad
Ibn Isḥāq (ca. 704–767/68) sah sich Mohammed als Nachkomme Is‐
maels und Abrahams (Siehe dazu: Bobzin 2000, Kap. 5). Ibraim gilt
im Koran als «hanif» (Q 6,161), als wahrer Verehrer des einen Gottes,
der sich dessen Willen bedingungslos unterwarf (wie sich bei der von

6 Siehe dazu die Interpretation der Hagar- und Ismael-Überlieferung in der Genesis von
Thomas Naumann: (Naumann 2018).

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 81

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ihm geforderten Opferung seines Sohnes zeigt).7 Ismael hat nach kora‐
nischer Überlieferung zusammen mit seinem Vater die Kaaba erbaut
(Q 2,127 vgl. Q 2,125) und gilt als Gesandter Gottes (Q 38,48; 6,86).

Doch an dieser Zusammenstellung zeigt sich auch das Grundproblem
dieses Modells: Die Symbolfigur Abraham war in den drei Religionen
von Beginn an eine Projektionsfläche, um das je eigene Selbstverständnis
zur Sprache zu bringen: Abraham als Ur-Jude, als Ur-Christ (oder gar:
als Ur-Protestant), als Ur-Muslim. Dabei diente der Rückbezug auf diese
Figur dazu, das je eigene Selbstverständnis von den anderen Religionstra‐
ditionen abzugrenzen. Der Bezug auf Abraham verband nicht, er trennte.
Dieser Stammvater wurde zur Selbstlegitimierung der eigenen Religion und
zur Delegitimierung anderer Religionen genutzt. In Joh 8,31–59 streitet
Jesus mit den Juden über die wahre Abrahamkindschaft. Nach Joh 8,58
erhebt der johanneische Christus den Anspruch, er sei mehr als Abraham.
Christus wird Abraham vorgeordnet. In ähnlicher Weise wurde und wird
Abraham in den Quellen und Auslegungsgeschichten des Judentums und
Islam für die eigene Religion in Anspruch genommen und – vor allem im
Fall des Islam – gegen die anderen ins Feld geführt. Dem Koran zufolge
ist Abraham jedenfalls nicht der Ausgangspunkt einer mehrdimensionalen
Segensgeschichte.

Wenn man Abraham als gemeinsamen Urahn von Judentum, Christen‐
tum und Islam deuten will, so ist das eine Re-Vision, die in Spannung zu
den traditionellen Interpretationen steht. Das mindert nicht ihre Relevanz,
zeigt aber, wie man die Religionstraditionen über sich hinausführen muss,
wenn man sie zusammenführen will.

Ich schließe an die Darstellung dieser drei Ansätze, die in der jüngeren
Vergangenheit zur Bestimmung der Beziehung zwischen den Religionen
entwickelt worden sind, eine kritische Überlegung zum Begriff „Interreli‐
giosität“ an und damit diesen Beitrag ab.

3) Interreligiosität

Dieser Begriff verweist auf ein „inter“, also ein „Zwischen“ zwischen den
Religionen. Wie dieses „Zwischen“, wie also die interreligiösen Beziehun‐
gen zu bestimmen und zu gestalten sind, war und ist Gegenstand der
religionstheologischen Diskussionen. Die vorgestellten Konzepte schlagen

7 Aussagen des Koran zu Abraham finden sich in Q 2,124–135; 3,65–68.95 – 97; 4,125;
6,74–84; 11,69–83; 19,41–50; 21,51–73; 37,83–111; 87,18f.

82 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


theologische Beziehungsbestimmungen vor. In der praktischen, empirisch
fassbaren Beziehungsgestaltung lassen sich in Geschichte und Gegenwart
sehr verschiedene Beziehungsmuster erkennen: Konflikt, Streit (um die
Wahrheit), Konfrontation, Abgrenzung (bis hin zum Separatismus), Dispu‐
tation, Mission, Kooperation, Konvivenz, Gastfreundschaft, Nachbarschaft,
Partnerschaft und eben Dialog.

Das Konzept der „Interreligiosität“ enthält zwei grundlegende Probleme:
Zum einen basiert es auf der heute ganz selbstverständlich gewordenen
Voraussetzung, dass es Religionen im Plural gibt, wobei vor allem die
fünf so genannten „Weltreligionen“ in den Blick genommen werden: Juden‐
tum, Christentum, Islam, Hinduismus und Buddhismus. Dieses Religions‐
verständnis, das „Religion“ als Oberbegriff für diese „Religionen“ verwendet
und sie damit gleichnamig macht, ist aber ein Produkt der abendländi‐
schen Geistesgeschichte. Es ist zusammen mit der eingangs beschriebenen
Verinnerlichung des Religionsverständnisses in der Aufklärung ausgebildet
worden (Bernhardt 2019, 54–59). Doch verstehen sich die Religionen von
Hause aus nicht als Religion unter Religionen, also als verschiedene Arten
einer Gattung. Ein solches Verständnis kann als Unterbestimmung ihrer
Eigen- und Besonderheit empfunden werden. Und so wurde und wird die
Anwendung des Religionsbegriffs auf die eigene Religionstradition nicht
nur im Christentum kritisch gesehen.

Jede der Religionstraditionen hat ihre eigenen Begriffe, mit denen sie
ihr Selbstverständnis zum Ausdruck bringt. Diese Begriffe sind auf das
Identitätszentrum der je eigenen Religion bezogen und oft deutlich anders
konnotiert als der Begriff „Religion“. Im Islam etwa ist es der Begriff dīn.
Er meint die Unterwerfung unter den Willen Gottes, die Verpflichtung,
das Rechte zu tun, das Gott den Menschen auferlegt hat. Eine seiner
Grundbedeutung ist „Recht, Gerechtigkeit“. Den einen dīn gibt es in vielen
Scharias, also in ethisch-rechtlichen Systemen. Scharia ist ein Weg für eine
Gemeinschaft unter anderen Gemeinschaften. Ein anderer Begriff, in dem
sich das Selbstverständnis des Islam zum Ausdruck bringt, ist islām. Damit
ist nicht eine spezifische Religion, sondern die unbedingte Hingabe an den
einen Gott gemeint.

Auch die anderen «Religionen» sind auf ihre je eigenen Leitbegriffe zen‐
triert: dharma (die göttliche Weltordnung) in den Hindu-Traditionen,
dhamma (das Wissen um die Weltordnung und die Methode der Erlösung
davon) im Buddhismus, dāt (das religiöse Gesetz) im gegenwärtigen Juden‐
tum. Begriffe, die mit «Gesetz» oder «Weg» zu übersetzen sind, finden sich
in zahlreichen Religionen als Ausdruck des eigenen Selbstverständnisses.
Die Wegmetapher kann man als religiösen Archetypus bezeichnen, mit

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 83

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dem sich das Selbstverständnis der jeweiligen Religion Ausdruck verschafft,
so etwa im Taoismus. Shinto bedeutet «Weg der Götter». In den Hindureli‐
gionen werden die drei Wege des Handelns, der Erkenntnis und der Liebe
unterschieden. Der Buddhismus kann sich als «Weg des Buddha» bezeich‐
nen, der das Beschreiten des Achtfachen Pfades lehrt. Die ersten Christen
nannten sich «die des Weges» (Apg 9,2).

Die Unterordnung der „Religionen“ unter einen allgemeinen Religions‐
begriff verlangt diesen eine Selbstrelativierung ab. Sie stellen sich damit auf
eine Ebene mit anderen „Religionen“ und damit in Konkurrenz zu ihnen.
Genau das verlangen Konzepte der Interreligiosität von ihnen. Es darf
daher nicht verwundern, dass es zu intrareligiösen Spannungen zwischen
dem eigenen Selbstverständnis und interreligiösen Beziehungsbestimmun‐
gen kommen kann.

Das zweite Problem des Konzepts der „Interreligiosität“ hängt mit dem
ersten zusammen. Dieses Konzept insinuiert, dass die Religionen wie Säu‐
len nebeneinanderstehen, nach innen relativ homogen und nach außen klar
voneinander abgegrenzt. Das mag für die gelehrte Religion noch einigerma‐
ßen zutreffen. Für die gelebte Religion geht es aber an der Wirklichkeit
vorbei. Vor allem die “universalistischen“ religiösen Identitätsformationen8

erlauben es den religiösen Subjekten, die Religionstraditionen selektiv an‐
zueignen. Elemente aus anderen Traditionen werden dabei in die individu‐
elle religiösen Identitätsformation eingebaut. Diese Formationen sind bio‐
graphisch fluide und entziehen sich autoritativen Normierungen. Von den
Repräsentanten der Religionsgemeinschaften werden solche transreligiösen
Melanges in der Regel kritisch gesehen, bis hin zum Argwohn des Belie‐
bigkeitspluralismus und des Synkretismus. Die Wortführer der Religionen
propagieren normative Definitionen von der Identität der jeweiligen Religi‐
on. Doch die nicht mehr traditions- und institutionsgebundenen Gläubigen
folgen ihnen dabei zunehmend weniger. Diese Entwicklung lässt sich nicht
nur in den christlichen Kirchen, sondern auch in den jüdischen Kultusge‐
meinden und den islamischen Moscheegemeinden in westlichen Ländern
(in unterschiedlichen Ausprägungen) beobachten.

Plakativ gesagt: Amtsautorität wird durch charismatische Autorität er‐
setzt, Gehorsam durch religiöse Selbstbestimmung, Tradition durch Opti‐
on, die feste Zugehörigkeit zu Religionsinstitutionen, ihren Lehren und
Moralvorschriften durch die je eigene und frei-flottierende religiöse Präfe‐
renz, die Übernahme von Glaubensinhalten durch persönliche Ganzheits-
Erfahrung. Dabei verliert auch die Schnittstelle des Religiösen zum Säku‐

8 Siehe in diesem Band den Beitrag von Liedhegener/Odermatt (2024).

84 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


laren an Trennschärfe. Die Vorstellung von Religionen, zwischen denen
es ein „inter“ gibt, einen third space, sodass man von „interreligiösen
Beziehungen“ sprechen kann, wird damit zunehmend fraglich. Konzepte
der Transreligiosität gewinnen an Bedeutung (Siehe dazu: Bernhardt und
Schmidt-Leukel 2008; Bernhardt 2020). Es stellt sich dann auch die Frage,
ob man überhaupt noch von einem „Dialog der Religionen“ sprechen kann,
oder eher von einer Kommunikation zwischen individuellen religiösen
Subjekten (mit ihren komplexen intersektionalen, idiosynkratischen Identi‐
täten) sprechen müsste. Dabei ist nicht nur an das persönliche bzw. gemein‐
schaftliche Gespräch zu denken, sondern auch an alle anderen Formen der
Kommunikation und Kooperation im realen und im virtuellen Raum.

Während sich auf der Ebene der persönlichen Religiosität solche Ten‐
denzen zur Individualisierung beobachten lassen, agieren die Wortführer
der Religionsgemeinschaften und -institutionen auf der Ebene des politi‐
schen Handelns und der Einflussnahme auf die Gesellschaft allerdings als
Repräsentanten von Kollektivsubjekten. Sie sprechen und handeln im Na‐
men ihrer jeweiligen Gemeinschaften und erheben dabei z.T. ausgeprägte
Autoritätsansprüche. „Dialog der Religionen“ bedeutet dann Dialog der
Eliten.

Schon an dieser knappen Gegenüberstellung von persönlicher Religiosi‐
tät und institutioneller Religion zeigt sich, wie wichtig es ist, den Begriff
„Interreligiosität“ im Blick auf seinen Anwendungsbereich zu spezifizieren.

Literaturverzeichnis

Barth, Karl (1938). Die Kirchliche Dogmatik [= KD], I/2. Zollikon-Zürich.
Bernhardt, Reinhold (2019). Inter-Religio. Das Christentum in Beziehung zu anderen

Religionen. Zürich.
Bernhardt, Reinhold (2020). Multireligiöse Identität als oder statt Konversion? In:

Franz Gmainer-Pranzl/Elisabeth Kraus/Markus Ladstätter: „… mit Klugheit und
Liebe“. (Nostra aetate 2). Dokumentation der Tagungen zur Förderung des interreli‐
giösen Dialogs II, 2016–2018 (St. Virgil, Salzburg). Linz, Wagner Verlag, 185–204.

Bernhardt, Reinhold/Schmidt-Leukel, Perry (Hg.) (2008). Multiple religiöse Identität.
Aus verschiedenen religiösen Traditionen schöpfen. Zürich.

Bernhardt, Reinhold/Stosch, Klaus von (Hg.) (2009). Komparative Theologie. Interre‐
ligiöse Vergleiche als Weg der Religionstheologie. Zürich.

Bernhardt, Reinhold (2024). Religionstheologie als Religionskritik. Studien zu radikali‐
sierter Religion und zum Christentum im Kontext von Pluralität und Sakularität,
Zürich.

Bobzin, Hartmut (2000). Mohammed. München.
Bonhoeffer, Dietrich. Widerstand und Ergebung, DBW 8.

Religion und Interreligiosität. Eine theologische Perspektive 85

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gensichen, Hans-Werner (1967). Christen im Dialog mit Menschen anderen Glaubens.
Ökumenische Studienkonferenzen in Kandy (Ceylon), 10.2. 6.3.1967. EMZ 24.

Häfelin, Ulrich/Haller, Walter (2005). Schweizerisches Bundesstaatsrecht. Zürich.
Hick, John (1989). An interpretation of religion. Human responses to the transcendent.

London.
Kongregation für die Glaubenslehre (2001). Dominus Iesus. Über die Einzigkeit und

die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche. Online verfügbar unter https://ww
w.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_200
00806_dominus-iesus_ge.html (abgerufen am 04.08.2022).

Liedhegener, Antonius; Odermatt, Anastas (2024): Soziale Identitäten, Religion und
politische Kultur in liberalen Demokratien. Empirische Befunde. In: Antonius Lied‐
hegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik. Wege zur trans‐
disziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by TVZ (Religion –
Wirtschaft – Politik, 24).

Naumann, Thomas (2018). Ismael. Israels Selbstwahrnehmung im Kreis der Völker aus
der Nachkommenschaft Abrahams. Göttingen.

Niemöller, Martin (1952). Meine Reise nach Moskau. Der Spiegel 3, 13–15.
Nitsche, Bernhard (2017). Formen des menschlichen Transzendenzbezugs (1.Teil): Hy‐

pothese. In: Bernhard Nitsche/Klaus von Stosch/Muna Tatari (Hg.). Gott – jenseits
von Monismus und Theismus? Paderborn.

Schleiermacher, Friedrich (1799). Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verächtern. Berlin.

Smith, Wilfred Cantwell (2002). Towards a world theology. Faith and the comparative
history of religion. Houndmills, Macmillan Press.

Stosch, Klaus von (2012). Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Reli‐
gionen. Paderborn u.a.

Stosch, Klaus von (2021). Einführung in die komparative Theologie. Paderborn, Brill.
Theißen, Gerd (2000). Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristen‐

tums. Gütersloh.
Zweites Vatikanisches Konzil (1965). Nostra Aetate. Über das Verhältnis der Kirche zu

den nichtchristlichen Religionen. Online verfügbar unter https://www.vatican.va/arc
hive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetat
e_ge.html (abgerufen am 04.08.2022).

86 Reinhold Bernhardt

https://doi.org/10.5771/9783748916154-71 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748916154-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html

	1) Theologische Religionskritik
	2) Das Christentum als Religion unter Religionen
	3) Interreligiosität
	Literaturverzeichnis

