
Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 

Ein Interview mit der Autorin Eva Lezzi 

Karen Körber und Susanna Kunze 

Körber: Wir freuen uns heute mit der Kinder- und Jugendbuchautorin Eva Lezzi ein 
Interview zu führen. Eva Lezzi schreibt seit 2010 eine Kinderbuchreihe, in der sie 
aus der Perspektive von Beni, einem achtjährigen Jungen, gegenwärtiges jüdisches 
Leben in Deutschland erzählt. In den Büchern, die Anna Adam als Künstlerin illus
triert, stehen Geschichten über Pessach, Schabbat und Bat Mitzwa im Zentrum des 
Erzählens, aber auch der innerfamiliäre Umgang mit der Shoah wird thematisiert. 
Neben der Kinderbuchreihe veröffentlichte Eva Lezzi 2016 den Jugendroman Die 
Jagd nach dem Kidduschbecher, in dem sie anhand der Freundschaftsgeschichte von 
Samira und Rebekka – die eine Muslima, die andere Jüdin – innerreligiöse und in
nerfamiliäre Diversität portraitiert, aber auch Antisemitismus und Islamophobie 
als Erfahrungen der jugendlichen Protagonist:innen schildert. Ihr neuestes Buch ist 
im Sommer 2024 erschienen: der Kinderroman Die Großstadtdetektive. Wer schnappt 
den Dieb? erzählt eine multikulturelle und multireligiöse Freundschafts- und Detek
tivgeschichte. 

Kunze: Neben ihrem kinder- und jugendliterarischen Schreiben ist Eva Lezzi habi
litierte Literaturwissenschaftlerin und Privatdozentin an der Universität Potsdam, 
wo sie Kreatives Schreiben unterrichtet. In zahlreichen wissenschaftlichen Publika
tionen hat sie sich mit erinnerungskulturellen, interreligiösen und transkulturellen 
Fragen in deutschsprachigen Literaturen beschäftigt. Vor dem Hintergrund ihrer 
Expertise und ihren Erfahrungen als Kinder- und Jugendbuchautorin spricht Eva 
Lezzi mit uns heute über die Entwicklung jüdischer Kinder- und Jugendliteratur in 
Deutschland und über die Funktionen, welche die Literatur für jüdische und nicht
jüdische Kinder einnehmen kann. Zudem erhalten wir einen spannenden Einblick 
in ausgewählte Kinder- und Jugendbücher von Eva Lezzi sowie in ihre Erfahrungen 
in der schulischen Bildungs- und Vermittlungsarbeit. 

Körber: Als Herausgeberinnen interessiert uns in diesem Sammelband die Frage der 
Antisemitismusprävention in ganz verschiedenen Dimensionen und insbesondere 
bezogen auf die Phase der frühen und mittleren Kindheit. Dazu gehören sowohl 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

die Frage nach der Vermittlung jüdischen Lebens in der Gegenwart als auch die Er
fahrung von Antisemitismus und die Geschichte des Holocaust als wesentliche Be
standteile dessen, was in Teilen auch erzwungenermaßen zur jüdischen Lebensfüh
rung gehört. Du bist im Feld der jüdischen Kinder- und Jugendbuchliteratur eine 
Pionierin. Kannst du eingangs beschreiben, wie Du darauf gekommen bist, dass im 
Feld der Kinder und Jugendliteratur die jüdische Perspektive fehlt? 

Lezzi: Vielen Dank für die Einladung zu diesem Gespräch. Ich würde erst einmal 
die Bezeichnung »Pionierin« kontextualisieren wollen. Es gab eine ganz große 
Blüte sehr diverser jüdischer Kinderliteraturen im deutschsprachigen Raum in der 
Weimarer Republik, beispielsweise die Bilderbücher von Tom Seidmann-Freud. 
Anders verhält es sich mit der jüdischen Kinder- und Jugendliteratur nach der 
Shoah. Nach 1945 waren es überwiegend der Holocaust und die damit einhergehen
de Verfolgungsgeschichte, die dort behandelt wurden. Das Tagebuch der Anne Frank 
gilt bis heute als ein exemplarischer Text, der an Schulen gelesen wird, wenn es 
um jüdisches Leben geht. Der andere große Zweig nach 1945 bis in die Gegenwart 
hinein, sind religiöse, oft biblische Erzählungen, die sich häufig aus christlicher 
Sicht auf das sogenannte Alte Testament beziehen. Zudem gibt es eine Kinderlite
ratur, die aus Übersetzungen aus dem Amerikanischen oder Hebräischen besteht 
und deren Themen im Fall der hebräischen bzw. israelischen Kinderliteratur oft gar 
nicht explizit als jüdisch markiert sind. Aber wenn es wirklich um jüdische Kinder- 
und Jugendliteratur in Deutschland und um die Darstellung eines gegenwärtigen 
jüdischen Lebens in Kinderbüchern geht, kann man sagen, dass Anna Adam als 
Künstlerin und ich als Autorin tatsächlich so etwas wie Pionierinnen sind, wenn 
auch nicht die einzigen. Wir haben 2010 angefangen mit dem ersten Buch Beni, 
Oma und ihr Geheimnis, das beim Hentrich & Hentrich Verlag erschienen ist. Zeit
gleich wurde damals der Ariella Verlag gegründet, also der erste explizit jüdische 
Kinderbuchverlag in Deutschland nach der Shoah. Wir sind quasi parallel gestartet, 
also Myriam Halberstam als Verlegerin und Autorin im Ariella Verlag und ich als 
Autorin beim Hentrich & Hentrich Verlag. Zwei bedeutende Autorinnen haben 
jedoch vor uns gewirkt: Mirjam Pressler hat als Übersetzerin und als Autorin die 
Kinderbuchlandschaft stark geprägt. Ihre Bücher zu jüdischen Themen haben je
doch stets einen historischen Bezug, sie reichen zurück in die Zeit von Nathan dem 
Weisen, dem Prager Golem, der Shoah. Holly-Jane Rahlens hat mit Prinz William, 
Maximilian Minsky und ich hingegen bereits 2002 einen Kinderroman publiziert, der 
gegenwärtiges jüdisches Leben in Deutschland humorvoll und selbstverständlich 
zeigt. 

Körber: Du bist Literaturwissenschaftlerin und Du bist in jüngster Zeit auch kura
torisch tätig gewesen. Gab es für Dich so etwas wie einen Kairos Moment, der Dich 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 221 

dazu gebracht hat, Dich als Autorin für das Feld der Kinder- und Jugendliteratur zu 
entscheiden? 

Lezzi: Ich habe parallel zu meinem wissenschaftlichen Arbeiten immer gerne für 
Kinder erzählt und auch mit Kindern gearbeitet: Ich habe mit Kindern zum Beispiel 
Kindertheater entwickelt. Für Kinder erzählen, mir für Kinder Dinge ausdenken, 
mit Kindern zusammen etwas ausdenken – das fand ich immer sehr schön. Die In
tention, auch beruflich jüdische Kinder- und Jugendbücher zu schreiben, ist dann 
vor dem Hintergrund der Erfahrung mit meinem eigenen Sohn entstanden, der in 
das Alter kam, in dem ihm in der Schule die sogenannte Holocaust-Erziehung be
vorstand, mit der ich in vielerlei Hinsicht nicht einverstanden war und bin. Ich finde 
die dortige Fokussierung auf ermordete Jüdinnen und Juden wie Anne Frank oder 
auf emigrierte und daher weit weg lebende Jüdinnen und Juden wie in Als Hitler das 
rosa Kaninchen stahl schwierig – auch dann, wenn es sich wie bei den Publikationen 
von Judith Kerr um sehr gute und wertvolle Bücher handelt. Entsetzlich trivialisie
rend finde ich den mehrfach preisgekrönten Roman Der Junge im gestreiften Pyjama 
von John Boyne. Insbesondere die Verfilmung ist meiner Meinung nach auch daher 
unerträglich, weil der Sohn des Lagerkommandanten unbeabsichtigt in eine Opfer
position schlüpft und die Zuschauer:innen zum Schluss insbesondere die Ermor
dung dieses einen nichtjüdischen Kindes betrauern. Daher war es Anna Adam und 
mir wichtig, eine eigene Stimme zu entwickeln und jüdisches Leben auf eine sehr 
humorvolle Weise und vor allem auf eine gegenwarts- und alltagsbezogene Weise 
darzustellen, damit Judentum und jüdisches Leben nicht ausschließlich im Rah
men des Holocaust bzw. der eben angesprochenen Holocaust Education themati
siert werden. 

Körber: Kannst Du am Beispiel der Beni Bücher einmal erläutern, wie Ihr beim 
Schreiben und Illustrieren konkret vorgegangen seid, um diese dezidiert andere 
Perspektive umzusetzen? 

Lezzi: Anna Adam und mir war es sehr wichtig, dass Beni ein Junge von heute ist, der 
beispielsweise begeistert Skateboard fährt und sich in einem späteren Band in ei
ne Mitschülerin verliebt. Er sollte einfach mit all diesen Gegenwärtigkeiten, die das 
Leben in Deutschland in einer Großstadt bietet, konfrontiert sein und das sollte ge
nauso Platz einnehmen wie eben jüdisches Leben als religiöses Leben, als Familien
leben und als kulturelle Zugehörigkeit. Zugleich stellen wir in den Figuren der Groß
eltern den Holocaust als Erinnerungsraum dar, denn der war uns – vor allem mir – 
sehr wichtig, aber eben in dieser Spannung, in der die Großeltern Überlebende sind 
und der Junge Piratenschiffe mag, gerne zeichnet und abenteuerlich Skateboard 
fährt. In diesem Spannungsfeld wollten wir die Bücher anlegen, so dass sie nicht 
einfach als Holocaust-Erziehung genutzt werden können, denn sie thematisieren 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

den Holocaust zwar als Teil des Familiengedächtnisses, der auch Teil der deutschen 
Gesellschaft ist, aber zugleich leben mit der sogenannten dritten Generation Kin
der in Deutschland, die ein Recht auf Gegenwärtigkeit haben. Nicht nur aufgrund 
der vergangenen Zeit – 80 Jahre nach der Shoah–, auch aufgrund der längst erfolg
ten innerjüdischen Diversifizierung sollten jüdische Kinder in heutigen Kinderbü
chern so divers und so eigenständig und eigenwillig wie möglich dargestellt werden. 
So haben beispielsweise die Kinder von sogenannten jüdischen Kontingentflücht
lingen zumindest teilweise eine ganz andere Familienbiografie als die Kinder von 
Holocaustüberlebenden im Westen. Ich meinerseits bin noch stark von der Flucht
erfahrung meiner Mutter und der Verfolgung ihrer Familie geprägt worden, hoffe 
jedoch, dass ich meinem Sohn genug Raum geben konnte für ganz neue und eigene 
Erfahrungen – auch ein eigenes Erkunden dessen, was es heißt, heute jüdisch zu 
sein. Hierin liegt ohnehin die Chance des Genres Kinderbuch: Kinder als Kinder
buchprotagonist:innen sind zwar häufig abhängig und geprägt von Erwachsenen, 
sie erleben aber in ihren eigenen Welten ihre ganz eigenen Abenteuer, durchlaufen 
eigene Gefühle und Beziehungen. 

Kunze: Mittlerweile liegen vier Bände der Beni-Reihe vor. Könntest Du vielleicht an
hand der Beni-Bücher darauf eingehen, wie unterschiedliche Lebensentwürfe und 
Zugänge zum Judentum in den Kinderbüchern dargestellt werden? Ich denke da 
zum Beispiel an den zweiten Band der Reihe Chaos zu Pessach, in dem ganz verschie
dene familiäre Zugänge zum Judentum aufgezeigt werden. Könntest Du diese ein
mal schildern? 

Lezzi: In den Büchern der Beni-Reihe stehen unterschiedliche Protagonist:innen im 
Vordergrund, aber die Bücher sind seriell und stets aus der Perspektive des acht- 
bzw. später zehnjährigen Beni erzählt, der mit seiner Familie in Berlin lebt. Aber 
es gibt auch andere Figuren, die immer wieder auftreten. Im ersten Band Beni, Oma 
und ihr Geheimnis ging es stark um die Großeltern und deren Holocausterfahrungen, 
im zweiten Band Chaos zu Pessach steht das Familienfest Pessach im Mittelpunkt. 
Und da während Pessach zwei Seder gefeiert werden oder zumindest manchmal, 
war es die Chance, auch zwei Einblicke in verschiedene Familienzweige zu ermög
lichen: Einmal findet der Seder in der etwas liberaleren Tradition statt, das andere 
Mal nimmt das genaue und vollständige Lesen der Pessach-Haggada viel mehr Zeit 
in Anspruch als während des ersten Seders. Auf diese Weise wird deutlich, dass das
selbe Fest sogar innerhalb der Verwandtschaft nicht an jedem Abend auf die gleiche 
Weise gefeiert wird. Der etwas religiösere Teil der Familie, bei dem der zweite Se
der stattfindet, plant auch Alijah zu machen, also nach Israel auszuwandern. Und 
sie sind ganz anders identifiziert mit ihrem Judentum, sowohl religiös als auch kul
turell als auch politisch in Bezug auf Israel, während Benis Herkunftsfamilie, also 
seine Eltern, ein christlich-jüdisches Paar sind. Sein Vater ist christlich, aber ge

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 223 

meinsam haben die Eltern entschieden, ihre Kinder jüdisch zu erziehen. Dies ist 
etwas, was so gut wie nicht vorkommt in Kinderbüchern, da kenne ich tatsächlich 
kaum andere Beispiele. Aber es entspricht der Demographie, wonach es sehr viele 
Familien gibt, die gemischt religiös leben und daher fanden Anna Adam und ich es 
wichtig, wenn sich das auch im Rahmen der Bücher widerspiegelt. Der dritte Band 
Beni und die (nervige) Bat Mizwa erzählt von der Bat Mizwa seiner älteren Schwester. 
In dem Moment, wo wir eine Bat Mizwa thematisieren – also das religiöse Erwach
senwerden für ein Mädchen – und nicht eine Bar Mizwa, ist klar, dass dieses Buch 
uns – Anna Adam und mich – als liberal zeigt und das ist auch so aufgenommen 
worden. Von den vier Beni Büchern hat es sich vielleicht am schlechtesten verkauft. 
Denn Pessach interessiert auch die christliche Gesellschaft, und der Band Beni, Oma 
und ihr Geheimnis, in dem die Holocausterfahrungen der Großeltern als innerfami
liäres Gedächtnis thematisiert werden, ist in Schulen sehr gefragt, aber Bat Miz
wa ist so etwas, das viele aus dem nichtjüdischen Kontext nicht kennen, das für sie 
erstmal ein wenig fremd ist. Und innerhalb der jüdischen Community befürwor
ten nicht alle eine Bat Mizwa in der Form, in der Tabea sie praktiziert. Mittlerweile 
kriegen eigentlich fast alle Mädchen auch in Deutschland ein Ritual, aber Tabea, die 
Schwester von Beni, darf im Buch Beni und die (nervige) Bat Mizwa wirklich aus der 
Thora lesen. Das heißt, sie hat eine gleichberechtigte Bat Mizwa und das entspricht 
nur einem Teil der jüdischen Community und muss deswegen auch nicht von allen 
gutgeheißen werden. Aber auch da ist es mir wichtig, innerjüdische Diversität in 
den Büchern zu zeigen. Und dabei ist das eigentlich »Revolutionäre« an dem Buch 
nicht die Bat Mizwa von Tabea, sondern dass ihr nichtjüdischer Vater eine Alijah, 
d. h. einen Aufruf zur Thora, bekommt, das gibt es in der Realität in Deutschland 
kaum, das ist nicht Zentralratskonform, das haben wir in das Buch reingeschmug
gelt. Dies nur als kleine Randbemerkung zur innerjüdischen Diversität und dazu, 
dass Kinderbücher auch über das hinausdenken können, was die Realität schon zur 
Verfügung stellt. 

Körber: Das Schreiben von Kinderbüchern ist noch einmal eine besondere Heraus
forderung, wenn es darum geht, jüdisches Leben in der Gegenwart zu schildern, 
ein Anspruch, den wir literarisch auch aus Texten kennen, die sich an Jugendliche 
und Erwachsene richten. Kannst du etwas dazu sagen, wie Du Dich dem angenähert 
hast? 

Lezzi: Kinderliterarisches Schreiben ist natürlich noch mal anders, als für Erwach
sene zu schreiben, weil wir als Autor:innen immer ein Zielpublikum vor Augen ha
ben. Im Fall der Kinder- und Jugendliteratur schreiben wir für eine Altersstufe, die 
nicht unsere ist. Das heißt, das Schreiben hat immer auch mit Rückversetzung zu 
tun bzw. mit Sich-Hineinversetzen in ein kindgerechtes Erleben. Dies gilt auch für 
die Darstellung des Holocausts in den Kinderbüchern: in der Konzeptualisierung 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

des ersten Bandes Beni, Oma und ihr Geheimnis haben Anna Adam und ich viel über die 
Frage gesprochen, wie stellen wir den Holocaust dar? Wir haben uns dann entschie
den, ihn auf der Bildebene auf keinen Fall erscheinen zu lassen. Das war uns sehr 
wichtig. Die Bilderbücher, die wir geschaffen haben, sind für Grundschüler:innen 
konzipiert, in Berlin demnach für die erste bis sechste Klasse. Das heißt, die Kinder 
können entweder schon selbst lesen und dann sind sie auch in der Lage, gewisse In
formationen zu verarbeiten, die wir bieten, oder es wird ihnen vorgelesen und sie 
können sich höchstens die Bilder selbstständig angucken, aber da wird nichts auf
tauchen, was sie verstört im Sinne einer Darstellung des Holocausts. Es gab damals 
bereits große Debatten, ab welchem Alter Kinderbilderbücher explizit über den Ho
locaust »aufklären« sollen. Die erste Kontroverse hatte Roberto Innocenti mit sei
nem Bilderbuch Rosa Weiß (1986) ausgelöst, das detailreich und in einem realisti
schen Stil bis in ein KZ hineinblicken lässt, und sich an Kinder ab fünf richtete. Ein 
späteres Bilderbuch von ihm – Erikas Geschichte (2003) – arbeitet in den Illustratio
nen zurückgenommener, metaphorischer. Hier findet sich jedoch u.a. das ikono
graphische Auschwitztor, durch das gerade ein Güterzug fährt. Diese Bilder werfen 
die Frage auf: Was erzähle ich hierzu Kindern, wie beantworte ich deren Fragen, 
die nicht ausbleiben werden? Anna Adam und ich haben uns dagegen entschieden, 
mit expliziten Abbildungen in Bezug auf die Shoah zu arbeiten. Im Erzählerischen 
kann ich besser steuern, wie viel Informationen ich anbiete. Da gibt es viele lite
rarische Möglichkeiten etwas nur anklingen zu lassen. Zum Beispiel kann ich als 
Autorin jederzeit die Erzählungen der Großeltern aus ihrer Verfolgungserfahrung 
stoppen oder kann mir Großeltern ausdenken, die ihre eigenen Erfahrungen mit 
der Shoah kindgerecht erzählen. Wichtig ist, Kinder mit Informationen nicht zu 
überfrachten, zumal Informationen mittlerweile ohnehin überall zugänglich sind. 

Kunze: Ein anderes Thema, was uns auch vor dem Hintergrund der anderen Beiträge 
in diesem Sammelband sehr interessiert, sind Erfahrungen von Antisemitismus in 
der Kindheit und auch der Umgang mit diesen. Könntest Du ein wenig erzählen, 
wie in Deinen Büchern Antisemitismus behandelt wird und wie der Umgang mit 
diesem dargestellt und thematisiert wird? 

Lezzi: Das Thema Antisemitismus habe ich am Anfang eigentlich eher vermeiden 
wollen. Ich wollte über jüdisches Leben in der Gegenwart schreiben – obwohl auch 
die Shoah als Familiengedächtnis für uns wichtig war – und Judentum nicht primär 
durch die Brille von Antisemitismus, Israel, Holocaust sehen, sondern im Mittel
punkt des Erzählens sollten beispielsweise Pessach, Schabbat, Bat Mizwa und Skate
board fahren als wichtige Bezugspunkte für den achtjährigen Beni stehen. In dem 
ersten Band Beni, Oma und ihr Geheimnis gibt es jedoch eine Szene, in der die Oma 
trotzdem von Antisemitismus spricht. In der Szene sitzt die Oma – gemeinsam mit 
Beni und seinem Opa – in einem Café in Berlin. Sie trägt zwei verschiedene Socken, 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 225 

die nicht zueinander passen und als zwei Frauen miteinander tuscheln und auf ihre 
Beine zeigen, fühlt sie sich direkt von den Frauen angegriffen. Sie fühlt sich aus
gestellt, was sie an antisemitische Erfahrungen in ihrer Jugend erinnert. In diesem 
Zusammenhang sagt sie, dass es auch heute noch genug Antisemiten und Neonazis 
gebe, und dass man früher in der NS-Zeit auch weggeschaut habe und diese Gleich
zeitigkeit von Weggucken und angestarrt werden ist für die Oma eine sehr negative 
Erfahrung. Ich habe das in dem Buch Beni, Oma und ihr Geheimnis als Erfahrung der 
Großmutter dargestellt und sogar offengelassen, ob es sich möglicherweise um so 
etwas wie eine Überempfindlichkeit handelt vor dem Hintergrund der antisemiti
schen Erfahrungen in ihrer Kindheit und Jugend. Und ich hatte gehofft, dass ich 
Beni davon freilassen kann, aber ich würde inzwischen sagen, das ist eine Illusion. 
Wir wissen heute, dass Kinder Antisemitismus erfahren, auch in den Schulen, auch 
im Grundschulalter. In den Beni Büchern habe ich hingegen eine Kinderbuchwelt 
geschaffen, in der die Kinder damit nicht konfrontiert sind. Anders sieht es in dem 
Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher aus, der sich an ältere Kinder – an Kinder 
ab 12 Jahren – richtet. Dort habe ich durchaus antisemitische Erfahrungen gezeigt, 
also zum Beispiel, als Rebekka, das jüdische Mädchen, in einer Szene, in der sie vom 
Kidduschbecher ihrer Familie erzählt und damit zugleich offenlegt, dass ihre Fami
lie jüdisch ist, mit der Reaktion einer muslimischen Mitschülerin und deren ableh
nender Haltung gegenüber Jüdinnen und Juden konfrontiert wird. Denn diese kom
mentiert die Information über Rebekkas Judentum, mit den Worten: »Super finde 
ich es nicht, wie ihr Juden euch aufführt in Palästina und überhaupt!«1 In dieser Si
tuation wird Rebekka als Jüdin also direkt in eine negative Repräsentationsrolle für 
Israel gedrängt und muss sich und ihr Judentum gegenüber der Mitschülerin ver
teidigen. 

Bei dem Jugendroman Die Jagd nach dem Kidduschbecher war es mir aber ganz 
wichtig, Antisemitismus nicht als singuläres Phänomen zu zeigen, sondern gleich
zeitig auch Islamophobie dazustellen. Rebekkas Freundin, Samira, beklagt ihrer
seits Situationen, in denen sie sich als Muslima nicht verstanden, nicht gesehen 
und nicht akzeptiert gefühlt hat. Das heißt, Antisemitismus hat in meinem literari
schen Schreiben nicht ein ›Alleinstellungsmerkmal‹, sondern steht im Kontext von 
ausgrenzendem Verhalten gegenüber weiteren minoritären Gruppen, die beispiels
weise eine andere Religion als die Majorität haben, und das ist mir ganz wichtig. 
In Die Jagd nach dem Kidduschbecher, aber auch in meinem neusten Kinderroman Die 
Großstadtdetektive. Wer schnappt den Dieb? geht es mir unter anderem darum zu zei
gen, dass diese Differenzen, diese Vorurteile überwindbar sind oder dass Konflikte, 
die in solchen Freundschaften auftauchen, im Laufe der Geschichte gelöst werden 
und zwar so gelöst werden, dass die kindlichen oder jugendlichen Protagonist:in
nen zusammen ihre Freundschaft vertieft weitererleben und erfahren dürfen. 

1 Eva Lezzi (2016: 46): Die Jagd nach dem Kidduschbecher, Berlin: Hentrich und Hentrich. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Kunze: In Deinen Büchern stellst Du neben innerjüdischer Vielfalt und Diversität, 
beispielsweise im eben bereits erwähnten Jugendroman Die Jagd nach dem Kiddusch
becher auch muslimische Lebensrealitäten und Perspektiven dar, was sich in den Bü
chern häufig in einer Mehrsprachigkeit widerspiegelt. So sind Russisch, Hebräisch 
und Arabisch einige der Sprachen, die in Deinen Büchern parallel vorkommen. Wie 
bereitest Du Dich vor diesem Hintergrund auf das Schreiben multiperspektivischer 
Geschichten vor? 

Lezzi: Gerade der Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher hat eine relativ große Dan
kesliste an Menschen, die mich unterstützt haben, und zwar eben nicht nur musli
mische oder beispielsweise aus Tunesien stammende Gesprächspartner:innen, son
dern auch Menschen innerhalb der jüdischen Community. Denn in dem Moment, 
wo ich postsowjetische Jüdinnen und Juden als Protagonist:innen auftreten lasse, 
muss ich mich in einer fast ähnlichen Weise beraten lassen. Nicht nur auf der lin
guistischen Ebene – natürlich muss ich die Manuskripte und insbesondere anders
sprachige Redewendungen Korrekturlesen lassen – sondern auch auf der Ebene des 
Atmosphärischen. Meistens sind es Leute, die ich kenne und an deren Alltag ich be
reits partizipiere, sodass ich immer wieder genau nachfragen kann. Auch die mus
limische Familie im Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher ist in sich divers. Zum 
Beispiel, was die Migrationshintergründe der Eltern angeht. Samiras Eltern kom
men nicht aus demselben Land und sie sind auch nicht zur gleichen Zeit bzw. im 
gleichen Alter nach Deutschland migriert. Die Mutter von Samira kommt aus Tune
sien, während ihr Vater aus Palästina, aus Gaza, stammt. So dass ich für das eige
ne Erzählen verschiedene Gesprächspartner:innen brauche, die mich entsprechend 
beraten können, wenn ich auch die unterschiedlichen Migrations- und Herkunfts
kontexte mit evozieren möchte. 

Was die Ebene des Atmosphärischen betrifft, arbeite ich überdies gerade für das 
jugendliterarische Schreiben auch mit Jugendlichen als Probeleser:innen zusam
men, um herauszufinden, ob das Geschriebene halbwegs bei ihnen ankommt oder 
ob sie bestimmte Ausdrücke oder Szenen peinlich finden. Denn ich selbst gehöre 
einer älteren Generation an und gerade für Jugendliche zu schreiben, stellt für mich 
die größte Herausforderung dar. Jugendliche in der Pubertät befinden sich in einer 
Phase der Abgrenzung zu uns Erwachsenen und es kann schnell anmaßend werden, 
aus ihrer Position zu schreiben. 

Kunze: Du schreibst Deine Kinder- und Jugendbücher zum einen für eine jüdische 
Leserschaft, zum anderen aber auch für die Mehrheitsgesellschaft und damit für 
ein überwiegend nichtjüdisches Publikum. Gehen damit bestimmte Herausforde
rungen beim Schreiben einher? Und könntest Du auch etwas über die Reaktionen 
der Kinder bzw. Schüler:innen bei Lesungen berichten? 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 227 

Lezzi: Ich versuche beide Zielpublika anzusprechen. Das heißt für jüdische Kinder 
geht es darum, dass sie auch ihre Lebenswelt gespiegelt sehen, also ihren familiären 
Alltag, ihre Feste, ihre Religiosität und dass sie sehen, es geht nicht nur um Ostern 
und Weihnachten, was bei sehr vielen Bilder- und Kinderbüchern ganz selbstver
ständlich nebenherläuft. 

So müssen sich viele Kolleginnen und Kollegen überhaupt nicht fragen, ob ihr 
Bilderbuch bzw. die von ihnen portraitierte Familie jetzt plötzlich Weihnachten fei
ert. Dass eine solche Repräsentanz auch für jüdische Leserinnen und Leser gege
ben ist, ist mir ganz wichtig. Es ist mir auch wichtig für die nichtjüdischen Kin
der, diese Selbstverständlichkeit zu zeigen und ihnen zu vermitteln, dass es die
ses gegenwärtige Judentum gibt. Ich versuche dann so zu schreiben, dass der Er
zählfluss nicht ständig unterbrochen wird. Unabhängig vom Vorwissen, das jemand 
mitbringt, können diese Bücher gelesen werden, weil ich teilweise Worte wiederho
le, indem ich beispielsweise beim Schabbat zuerst von Challe und später von Zopf
brot schreibe. Andererseits haben die Bilderbücher und andere meiner Bücher ein 
Glossar, das heißt, hier können Kinder, Eltern, Erzieher:innen oder Lehrer:innen 
nachschlagen und ihr Wissen erweitern. Über die Frage, ob wir ein Glossar hinzufü
gen oder nicht, haben Anna Adam und ich viel diskutiert, denn ein Glossar stellt ein 
Werk immer auch als fremd aus. Wenn ich jüdische Begrifflichkeiten wie Schabbat, 
die für ein jüdisches Kind vermutlich selbstverständlich sind, hinten erkläre, mache 
ich das Selbstverständliche gleichzeitig zu etwas Fremden. Wir haben uns letztend
lich für ein Glossar entschieden, und es kommt gut bei den Leser:innen an, viele 
freuen sich darüber. Es ist mir wichtig, in den Büchern kulturell und religiös diver
se Familien oder Freundschaftskonstellationen aufzuzeigen und dies betrifft auch 
das Thema Glossar und Vorwissen. Es ist nicht immer so, dass die jüdischen Kin
der prinzipiell mehr wissen als die nichtjüdischen. Wenn ich zum Beispiel das Buch 
Chaos zu Pessach an einer katholischen Schule lese und wenn ich dann Anna Adams 
witzige Illustrationen der Plagen zeige, werden diese auch von den nichtjüdischen, 
den christlich sozialisierten Kindern, die entsprechende biblische Geschichten ge
lesen haben, mit Begeisterung erkannt und kommentiert. Natürlich geht es in den 
Beni-Büchern auch um Vermittlung. Sie sind so konzipiert, dass sie jüdisches Le
ben ein Stück weit erklären, indem sie es so darstellen, dass auch nichtjüdische Kin
der einen Einblick in das alltägliche Leben einer jüdischen Familie erhalten. Gleich
zeitig mache ich während der Lesungen an Schulen manchmal die Erfahrung, dass 
Lehrerinnen und Lehrer ein bisschen enttäuscht nachfragen: »Was haben die Schü
ler:innen jetzt eigentlich gelernt?« Die Kinder fanden in diesen Fällen vielleicht die 
demente Oma spannend oder haben mitgefiebert, ob Beni ein neues Skateboard be
kommt oder nicht. Solche Reaktionen von den Kindern machen für mich eine gelun
gene Lesung aus, aber von pädagogischer Seite erhoffen sich die Lehrkräfte manch
mal etwas anderes. So wird aus der Perspektive der Lehrkräfte manchmal die Erwar
tung an mich herangetragen, den Kindern das Judentum zu erklären, während ich 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

mich freue, wenn Kinder als Reaktion auf die Lesung beispielsweise erzählen: »Mei
ne Oma ist auch dement.« oder »Meine Großeltern werden auch immer vergessli
cher.« Das »Lernziel« läge dann darin, dass jüdische und nichtjüdische Lebenswel
ten sich gar nicht so sehr unterscheiden. 

Kunze: Du hast uns gerade Reaktionen von Pädagog:innen und Kindern auf Deine 
Beni-Bücher geschildert, die in der Primarstufe gelesen werden. Für Deinen Ju
gendroman Die Jagd nach dem Kidduschbecher, der sich an die Klassenstufen 7–9 rich
tet, wurden auch Unterrichtsmaterialien vom Jüdischen Museum in Frankfurt ent
wickelt. Hast Du da von Lehrkräften Rückmeldungen erhalten, ob der Roman für 
sie eine Hilfestellung ist, um beispielsweise den Nahostkonflikt mit jugendlichen 
Schüler:innen zu behandeln? 

Lezzi: Also, ich weiß aus Gesprächen mit Lehrer:innen, dass sie oft aufgrund der vor
handenen Unterrichtsmaterialien auf das Buch aufmerksam werden. Dann laden 
sie mich ein und wir können gemeinsam ins Gespräch kommen. Kürzlich hatte ich 
eine für mich sehr berührende und unerwartete Begegnung. Ich habe während der 
Jüdischen Literaturtage Essen in der Stadtbibliothek aus einem meiner Kinderbil
derbücher gelesen. Und dann kam eine Lehrerin aus Köln, die mit ihrer siebten Klas
se, ohne dass ich das wusste, aus dem Roman Die Jagd nach dem Kidduschbecher gera
de ein Theaterstück konzipiert und probt. Sie leitet die Theater-AG an ihrer Schu
le und hat erzählt, dass es ihr – gerade nach dem 7. Oktober – extrem wichtig sei, 
dass ihre Schülerinnen und Schüler Figuren wie Rebekka und Samira haben. Sie er
zählte, dass das Tröstliche der Geschichte, nämlich, dass die beiden Protogonistin
nen des Romans, die Freundinnen Rebekka und Samira, wieder zusammenfinden, 
sehr wichtig für sie und ihre Schüler:innen sei und dass ihre Schüler:innen diese 
Freundschaftsgeschichte in dem Theaterstück leben und gestalten möchten. In die
sem Kontext noch ein Gedanke zum 7. Oktober und seinen Folgen hier in Deutsch
land: Das Buch Die Jagd nach dem Kidduschbecher reagiert auf die kriegerischen Aus
einandersetzungen zwischen Israel und Gaza von 2014. Es ist 2016 erschienen und 
wirkt mittlerweile etwas überholt. Auch deswegen hat es mich sehr gerührt, als die
se Lehrerin gesagt hat, sie sei einfach sehr dankbar für diesen Roman. Es gibt aktu
ell eine Diskussion innerhalb der kinder- und jugendliterarischen Welt: Inwieweit 
können die schon vorhandenen Bücher infolge des 7. Oktobers überhaupt noch et
was ausrichten und inwiefern können wir mit den Büchern weiter an Schulen ge
hen? Ich hoffe, dass es weiterhin funktioniert und dass dieses Plädoyer, – wir müs
sen miteinander reden, in einen Dialog treten – eine Zukunft hat. Und ich hoffe, 
dass Kinder und Jugendliche trotz kriegerischer Auseinandersetzungen in familiä
ren Herkunftsländern hier zueinander finden und zueinanderstehen können. Mir 
ist völlig klar, dass das, was im Moment in Israel und in Gaza passiert, eine Dimensi
on hat, die auf keiner Ebene mehr vergleichbar ist mit dem, was 2014 geschehen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 229 

Aber ich trete dennoch weiterhin mit dem Buch in Schulen auf und sage den Schü
ler:innen offen, dass mir bewusst ist, dass sie als Jugendliche mit Dingen konfron
tiert sind und zurechtkommen müssen, die eigentlich nicht zu verkraften sind. Die 
Schüler:innen sind heute einem auch medialen Wissen ausgesetzt, also Bildern, Vi
deos, Informationen, die ich kaum aushalten könnte. Ich lasse mir von den Schüle
rinnen und Schülern erzählen, was sie sich an Videos anschauen und das sind häufig 
Aufnahmen direkt aus den Kriegsschauplätzen, und damit gehen Bilder, Emotionen 
und Zustände einher, von denen ich nicht weiß, wie sie die verarbeiten. Natürlich 
müssen wir in der Didaktik oder in der Kinder- und Jugendliteratur dagegen an
kämpfen, dass es zu Antisemitismus, Rassismus oder Islamophobie kommt, aber 
zugleich müssen wir auch die Situation von diesen Kindern und Jugendlichen be
rücksichtigen, die in einer so schwierigen Zeit groß werden. 

Körber: Deine Bücher sind ein Plädoyer für eine Anerkennung von Diversität als ei
ner gelebten Praxis, die sich innerjüdisch, in Familien sowie in heterogenen schuli
schen Kontexten als eine mitunter auch konflikthafte Erfahrung widerspiegelt. Die
ser Anspruch, eine größtmögliche Diversität abzubilden, entfaltet seine Stärke vor 
allen Dingen darin, dass er in den Alltag eingebettet versucht, der Lebenswelt von 
Kindern und Jugendlichen möglichst nahezukommen. Bist Du gelegentlich mit dem 
Vorwurf konfrontiert, Du müsstest Dich entscheiden, für welche Seite Du sprichst, 
oder wird angemahnt, dass Du nur für eine, nämlich die jüdische Seite sprechen 
kannst? Oder ist es umgekehrt so, dass Du gerade mit Deinen Geschichten und Dei
nem Ansatz auf Anerkennung stößt? 

Lezzi: Diejenigen, die mich einladen, laden mich ein, weil sie wissen, wofür ich mit 
meinen Büchern stehe. Daher bin ich damit nicht auf ablehnende Haltungen ge
stoßen, sondern auf positive Resonanz und seitens der Lehrkräfte auch auf Dank
barkeit. Die Lehrerinnen und Lehrer an den Schulen haben ohnehin mit Diversität 
und einer sehr heterogenen Schüler:innenschaft zu tun. Beispielsweise besuchen in 
Berlin Kinder mit russischen oder postsowjetischen Eltern gemeinsam mit ukrai
nischen Geflüchteten dieselben Klassen und die Lehrkräfte müssen täglich dafür 
sorgen, dass die Kinder, unabhängig davon, was ihnen in ihren Elternhäusern bei
spielsweise über Wladimir Putin vermittelt wird, einen gemeinsamen Schulalltag 
haben.2 Das ist zugleich eine Chance, aber auch eine wahnsinnige Herausforderung 

2 Am 24. Februar 2022 begann der russische Angriffskrieg gegen die Ukraine. Seitdem sind 
über eine Million Ukrainer:innen nach Deutschland geflüchtet. Zu ihnen gehören auch ukrai
nische Jüdinnen und Juden, die in Deutschland Zuflucht suchen. Bereits im März 2022 waren 
nach Angaben der jüdischen Gemeinde Berlins 3.5000 jüdische Flüchtlinge in Deutschland 
angekommen, die von der dortigen Gemeinde versorgt und betreut wurden (vgl. https://ww 
w.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html
https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2022/03/besuch-felix-klein.html


230 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

für die Lehrkräfte und dementsprechend sind sie froh, wenn jemand wie ich mit 
großer Gesprächsoffenheit kommt und sagt »Lass es uns gemeinsam angehen!« So 
bringe ich in der Broschüre L’Chaim, Merle! Jüdisches Leben in Berlin3 beispielsweise 
eine aus der Ukraine geflüchtete jüdische Familie mit postsowjetischen Jüdinnen 
und Juden zusammen. Es gibt bestimmt auch Leute, die sich – sowohl von musli
mischer als auch von jüdischer Seite – in Bezug auf den Nahostkonflikt eine stär
kere Vereindeutigung wünschen. Aber die suchen sich dann andere Autor:innen, 
die werden nicht mich einladen. Auch in Rezensionen bekomme ich keine negativen 
Rückmeldungen, stattdessen wird die von mir eingenommene Multiperspektivität 
als gelungen und als wichtig dargestellt. 

Kunze: Dein neustes Buch Die Großstadtdetektive. Wer schnapp den Dieb?, illustriert von 
Daniela Kohl, erschien im Sommer 2024. Könntest Du etwas über den Inhalt erzäh
len und auch darüber, was die jungen Leser:innen in dem Kinderroman über das 
Familienleben und den Alltag einer jüdischen Familie in Berlin erfahren? 

Lezzi: Es ist thematisch etwas leichter, denn es geht nicht um den Nahostkonflikt, 
sondern um die Freundschaftsgeschichte zwischen einem jüdischen und einem tür
kisch-deutschen Jungen. Antisemitismus wird zwar angesprochen, aber im Zen
trum steht eine Bande von fünf Kindern, die sehr divers sind und gemeinsam ein 
Abenteuer bestehen. Ich habe den Roman an der Schule in Berlin-Moabit vorge
stellt, an der die Geschichte auch tatsächlich spielt. Die Kinder mochten das Buch 
und die Schulleiterin hat sich bereits beim Lesen des Manuskripts gefreut, dass die 
Vielfalt der Kinder im Roman dem Alltag in Berlin-Moabit entspricht und sie freut 
sich über eine Geschichte, die diese Vielfalt nicht per se als problematisch oder mit 
kriegerischen Situationen assoziiert. In dem Buch zieht der Hauptprotagonist Jona 
mit seiner Familie aus Lübeck nach Berlin. Er lebt in einer jüdisch-diversen Familie, 
seine Mutter kommt aus einem postsowjetischen Kontext und sein Vater aus einer 
deutsch-jüdischen Familie. 

Ein Unterschied, der jedoch nur am Rande thematisiert wird, ist beispielswei
se, dass Jona über seine Mutter und Großeltern weiß, dass Jüdinnen und Juden im 
Zweiten Weltkrieg auch als Soldaten gekämpft haben und nicht unbedingt Opfer 
der Shoah waren. Er teilt dies auch seinem neuen Freund Deniz mit, als sie in Ber
lin an einem Holocaust Mahnmal vorbeigehen und dabei deutlich wird, dass auch 
für Deniz Jüdinnen und Juden stellvertretend für den Holocaust stehen. In dieser 
Situation erzählt Jona, dass seine Vorfahren als Soldaten gegen die Nazis gekämpft 

3 Über folgenden Link kann das Heft L’Chaim, Merle! bei der Berliner Landeszentrale für Politi
sche Bildung gratis runtergeladen werden: https://www.berlin.de/politische-bildung/publik 
ationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf
https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf
https://www.berlin.de/politische-bildung/publikationen/broschueren/merle_barrierefrei.pdf


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 231 

und Berlin mit befreit haben. Hierin wird ein Unterschied zwischen dem postso
wjetischen und dem deutsch-jüdischen Familienzweig deutlich, der von der Shoah 
betroffen war. Ein weiterer Aspekt, der das Familienleben betrifft, ist die Diskussion 
der frisch nach Berlin gezogenen Familie, welche Synagoge sie hier besuchen sollen 
– auch vor dem Hintergrund, dass die Bar Mizwa von Jonas älterem Bruder in Kürze 
ansteht. Dabei wird beiläufig erzählt, dass sich in Berlin sehr viele unterschiedliche 
Synagogen befinden und religiöse Möglichkeiten bieten und, dass es infolgedessen 
gar nicht leicht ist für neu zugezogene jüdische Familien, sich für eine Synagoge 
zu entscheiden, was zugleich die Vielfalt und Diversität jüdischen Lebens in Berlin 
verdeutlicht. 

Kunze: Du hattest gerade erwähnt, dass Jonas älterer Bruder kurz vor seiner Bar 
Mizwa steht. Anders als sein jüngerer Bruder geht er auf ein jüdisches Gymnasium, 
während Jona eine staatliche Schule in Berlin-Moabit besucht. Spielt es vor diesem 
Hintergrund für Jona oder für seine neuen Klassenkamerad:innen eine Rolle, dass 
er jüdisch ist, als er seine neue Schule betritt? Und in welchen Passagen im Buch 
wird der Umgang mit der eigenen jüdischen Identität aus der Perspektive eines 10- 
jährigen Jungen thematisiert? 

Lezzi: Jona betritt die Schule nicht in erster Linie als jüdischer Junge, der darauf ach
tet, wie die Mitschüler:innen mit ihm interagieren, weil er jüdisch ist. Er betritt die 
Schule als jemand, der neu in der Stadt ist, der aus Lübeck kommt, wo der Verkehr 
nicht ganz so gigantisch ist und der am liebsten wieder zurück möchte. Denn in Lü
beck gab es Freunde, dort gab es Vertrautheit und dort kannte Jona jeden Kiosk, der 
sein Lieblingseis hatte. Im Kontrast dazu ist in Berlin alles groß und fremd für ihn 
und die anderen Kinder kennen sich, während Jona seinen Platz als neuer Schüler 
finden muss. Es ist also eine ganz konventionelle Ausgangssituation, die in zahlrei
chen Kinderbüchern zu finden ist. Es ist natürlich eine extrem emotionale, oft auch 
angstbesetzte Situation. Aber Jona hat keine Angst, weil er jüdisch ist, erstmal je
denfalls nicht. Es gibt im Verlauf der Geschichte jedoch Situationen, wo er merkt, 
dass ihn sein Jüdischsein zusätzlich triggert. In einer Szene gibt es einen Wettbe
werb zwischen Jona und zwei Mitschülern, bei dem sie gemeinsam pinkeln sollen. 
Da gibt es bei ihm schon eine Scheu, zu zeigen, dass er beschnitten ist. Denn er hat 
die Erfahrung gemacht, dass es passieren kann, auf Vorurteile zu stoßen, wenn er 
sich als jüdisch zeigt. Er kennt Antisemitismus, er kennt diesen auch aus Lübeck, 
und er weiß, dass es unangenehm sein kann, als Jude geoutet zu werden. In einer 
anderen Situation wird es dann heikel, als Deniz Jonas älterem Bruder begegnet, 
der in der Öffentlichkeit eine Kippa trägt. Erst in dieser Situation erkennt Deniz, 
dass Jona aus einer jüdischen Familie kommt und kommentiert »Bist du auch so ein 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Jude? Deswegen bist du so komisch!«4 Im Unterschied zum Kinderbuch Beni, Oma 
und ihr Geheimnis, wo Antisemitismus im Zusammenhang mit der Holocausterfah
rung der Großmutter steht, und im Unterschied zum Jugendroman Die Jagd nach 
dem Kidduschbecher, wo Rebekka vor dem Hintergrund des Israel-Gaza-Konfliktes 
im Jahr 2014 Antisemitismus erfährt, funktioniert in dieser Szene Antisemitismus 
einfach als ein Reflex. Aber es ist nicht wie beispielsweise in der Graphic Novel Völlig 
meschugge?!5, dass in dem Moment, wo das Jüdischsein des Protagonisten zur Spra
che kommt und sogar Antisemitismus angetriggert wird, die ganze Geschichte nur 
noch darauf hinausläuft. Es ist ein Aspekt wie »Du kannst ja nicht Fußball spielen!« 
oder »Ach, du hast ja keine Orientierung!« oder eben »Ah, du bist jüdisch, deswegen 
bist du doof!« Und dann kommt wieder ein neuer Handlungsstrang und die Kinder 
müssen zusammenhalten, weil die Geschichte es von ihnen verlangt und sie halten 
zusammen. Und auch Deniz hat seine Geheimnisse und seine Identitätsfacetten, 
die er nicht sofort preisgibt. 

Kunze: Man könnte auch sagen, wie in Deinem Jugendroman Die Jagd nach dem Kid
duschbecher steht auch hier wieder eine Freundschaftsgeschichte im Zentrum und 
in beiden Fällen lösen die Kinder bzw. Jugendlichen gemeinsam eine Detektivge
schichte. Gemeinsam ist Deinen Büchern zudem, dass sie in Berlin spielen. Welche 
Rolle spielt vor diesem Hintergrund Berlin als Handlungsort für Deine Geschich
ten? 

Lezzi: Berlin als Großstadt fasziniert mich. Berlin als diverse Stadt, in der sehr vie
le Geschichten zusammenkommen, sehr viele Sprachen, Kulturen, Konflikte, Mög
lichkeiten und Chancen, regt mich als Autorin sehr an. Berlin ist zudem die Stadt, 
aus der meine Mutter als Kind während der Nazi-Zeit flüchten musste, und die ich 
mir zurückerobert habe. 

Kunze: Zum Abschluss des Interviews würde ich Dich gerne noch fragen, was weite
re Projekte sind, die in Zukunft für Dich anstehen und von denen Du uns berichten 
kannst? 

Lezzi: Es wird zu den Großstadtdetektiven mindestens einen zweiten Band geben. 
Der erste Band ist aus Jonas Perspektive erzählt, der nächste wird aus der Sicht 
von Irina erzählt, eine Freundin von Jona, die mit ihren Eltern aus Russland nach 
Deutschland eingewandert ist, die nichtjüdisch und nichtmuslimisch ist. Ich hof
fe, dass ich für alle fünf Kinder einen Band erzählen darf, das weiß ich jedoch noch 
nicht. Im Sommer 2025 erscheint ebenfalls beim Beltz & Gelberg Verlag ein Buch 

4 Eva Lezzi (2024: 43): Die Großstadtdetektive. Wer schnappt den Dieb?, Weinheim: Beltz. 
5 Andreas Steinhöfel/Melanie Garanin (2022): Völlig meschugge?!, Hamburg: Carlsen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Kinder- und Jugendliteratur 233 

mit dem Titel Die geheime Hütte im Wald, darin geht es auch um eine jüdische The

matik, unter anderem um das Laubhüttenfest. 

Kunze: Wir freuen uns darauf, auch Deine künftigen Bücher zu lesen. Und um unse
ren Leserinnen und Lesern einen Einblick in Deine Kinderliteratur zu geben, findet 
sich im Folgenden ein Kapitel aus Deinem neuesten Buch Die Großstadtdetektive. Wer 
schnappt den Dieb? abgedruckt, in dem Leser:innen erfahren, wie Jonas Familie ge
meinsam Schabbat feiert und darüber diskutiert, in welcher Berliner Synagoge die 
Bar Mizwa seines älteren Bruders stattfinden soll. Vielen Dank für das Gespräch, 
liebe Eva Lezzi! 

Lezzi: Herzlichen Dank für die Einladung! 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712-012 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

