
604 Rezensionen

von Tradition, Christentum und Moderne interpretiert
(106 f.).

Vor dem Hintergrund der bisherigen Forschung und
meiner eigenen Erfahrungen halte ich Josephides’ Dar-
stellung der Verwendung von “veiled speech” durchaus
für treffend und ich stimme ihrem Versuch zu, das All-
tagsleben und die Handlungsmacht ihrer Gewährsleute
besonders zu betonen; das Bild eines unausgesetzten
Ringens, in dem sich jeder gegenüber jedem zu profilie-
ren versucht, wird jedoch der gerade im Alltag immer
wieder spürbaren Dimension des Humors nicht gerecht
und geht von daher zumindest an einem Teil der Realität
vorbei.

Die Ausführungen von Josephides erscheinen vor
allem dort als interessant, wo sie ihren Begriff der
“elicitation” auch auf sich selbst beziehungsweise auf
die eigene Argumentation bezieht (44) und wo sie fest-
stellt, dass die beschriebene “perception of local knowl-
edge . . . not unlike academic reasoning or polemic” sei
(216). Hinweise, die sich für einen systematischen Ver-
gleich von indigener und westlicher Fremd- und Selbst-
wahrnehmung nutzen ließen, sucht man allerdings in
“Melanesian Odysseys” vergeblich: Josephides erwähnt
zwar an einer Stelle “Kewa experiences of actual white
people” und behauptet, dass Letztere keine besondere
Wertschätzung genießen (137), die Frage, was das genau
bedeutet, beziehungsweise wie es sich auf die Forschung
in Yakopaita ausgewirkt hat, bleibt indes offen.

Holger Jebens

Journet-Diallo, Odile : Les créances de la terre.
Chroniques du pays Jamaat (Jóola de Guinée-Bissau).
Turnhout : Brepols, 2007. 368 pp. ISBN 978-2-503-
52666-9. (Bibliothèque de l’École des Hautes Études,
Sciences Religieuses, 134) Prix : € 45.00

Odile Journet-Diallo ist eine Ethnographin vom alten
Schlag. Fünfzehn Jahre hat sie in dem Dorf Esana
im Diola-Gebiet zwischen dem Rio Cacheu und dem
Casmance in Guinea Bissau gelebt. Entstanden ist eine
Monographie, wie sie von EthnologInnen kaum noch
geboten wird, die aus ihren Kurzzeitfeldaufenthalten von
bestenfalls sechs Monaten allenfalls noch einen Beitrag
zu einer der Bindestrich-Disziplinen (wie z. B. Medi-
zin-, Musik- oder Kommunikations-Ethnologie) zu leis-
ten imstande sind. Journet-Diallo kannte ihre Materie,
als sie der “ethnographischen Dringlichkeit” nachgab,
“eine vertiefte Untersuchung in Angriff zu nehmen, wo
die beobachteten Fakten Fragen aufwarfen in Bezug auf
das, was im Jola-Land als bereits gesicherte Daten galt”
(14).

Journet-Diallo ist aber auch von der alten Schule,
was die Präsentation und die Deutung ihrer Daten anbe-
langt. Fast könnte ich glauben, ein Werk in der Hand
zu halten, das in der Mitte des 20. Jhs. entstanden
ist. Die Autorin als “Zeugin” stellt sich nicht vor, wie
dies Michel Leiris bereits 1932 in seinem Tagebuch als
förderlich für die Objektivität einer ethnographischen
Darstellung einschätzte und wie dies in der postmoder-
nen Ethnologie als unverzichtbar gilt. Die Menschen,

deren Kultur präsentiert wird, erscheinen nicht als Perso-
nen, die sich in einem sozialen Raum entwickeln, darin
reiben und sich in ihr Los ergeben oder dagegen auf-
lehnen. Konflikte, von denen viel die Rede ist (Kapitel
III trägt den Titel “Disputes jóola”), sind die zwischen
Gruppen (z. B. Dörfern oder Verwandtschaftsgruppen),
aber nicht die zwischen unterschiedlich empfindenden
oder handelnden Menschen. So liest sich das Buch recht
trocken und kann nur solche LeserInnen anlocken, die
ähnliche Fragen an die Welt haben und die eine solch
detaillierte Beschreibung dieser ungefähr eine Million
starken ethnischen Gruppe suchen, um sie etwa mit
anderen dezentralen Gesellschaften zu vergleichen.

Die Fragen, die Journet-Diallo behandelt, sind die
nach dem Weltbild, so wie es sich der Siedlungs- und
Verwandtschaftsstruktur entnehmen lässt, wie es in den
rituellen Festen (Initiation, Inthronisation, Ringkämpfe)
zum Ausdruck kommt, wie es durch die Landverteilung,
beim Begräbnis und in dem Verständnis von Geburt
und Wiedergeburt manifestiert ist. Die Autorin entwirft
ein komplexes Bild eines geschlossenen Systems, das
– auch wenn es durchaus konfliktreich unter den Men-
schen zugeht – den Eindruck erweckt, so oder so ähn-
lich auf ewige Zeiten weiter bestehen zu können.

Das aber ist fragwürdig. Wurden nicht die Ethnogra-
phien, die in der Mitte des 20. Jhs. entstanden, später
dafür gerügt, dass sie scheinbar statische Verhältnisse
darstellen, wo doch längst der Samen des Wandels ge-
streut war? Um wie viel mehr gilt das im 21. Jh., da die
Globalisierung die letzten Nischen des Erdballs erfasst?
Mag Journet-Diallo noch so sehr das “vivre ensemble”
der Diola preisen, “dem weder die Eroberung, noch die
Kolonialisierung, noch der Krieg beikommen konnte”
(15), so ist es doch äußerst unwahrscheinlich, dass diese
Diola dem Einfluss der Moderne zu trotzen imstande
sind oder auch nur dazu gewillt sind.

Journet-Diallo mag Recht haben, wenn sie frühere
Autoren, die über die Diola geschrieben haben, dafür
kritisiert, “dazu beigetragen zu haben, (diese) abwech-
selnd als Beispiel für eine unreduzierbare Authentizität
oder für eine wilde Anarchie zu verdinglichen” (14);
aber eine Gesellschaft ohne die darin lebenden Men-
schen darzustellen, hebt diese Reifizierung nicht auf.
Nach der Lektüre des Buches bleibt mir ein schaler
Geschmack, eine Gesellschaft wie in einer Vitrine be-
trachtet zu haben: Menschen, die scheinbar nur nach
vorgefertigten Regeln und Gesetzen agieren, wie sie den
komplexen Vorstellungen und differenzierten sozialen
Netzen entsprechen. Ich habe nichts darüber erfahren,
welche Zukunft der Diola-Gesellschaft beschert sein
mag, welche Entwicklungen bereits eingeläutet sind,
wohin die jungen Leute streben und ob die Alten be-
reit sind, sie gehen zu lassen oder gar mit ihnen zu
gehen. Und so frage ich mich, welchen Stellenwert eine
Monographie diesen Stils in der heutigen Zeit noch hat.

Godula Kosack

Kehl-Bodrogi, Krisztina: “Religion Is Not So Strong
Here.” Muslim Religious Life in Khorezm after Social-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-604-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-604-1


Rezensionen 605

ism. Berlin: Lit Verlag, 2008. 251 pp. ISBN 978-3-8258-
9909-7. (Halle Studies in the Anthropology of Eurasia,
18) Price: € 24.90

There has, in recent years, been a surge in studies
of Islam and Muslims in Central Asia. This substantial
increase is the result of at least four developments: the
disintegration of the Soviet Union has enabled Western
scholars to gain access to the previously closed republics
of the “Muslim Fringe” of the Union; secondly, the
Western “involvement” in Afghanistan led to an in-
creased thirst for information about Islam and Muslims
in Central and South Asia; thirdly, observers of the
post-Soviet religious scene noted that, after 70 years of
religious oppression by the Soviet regime, there has been
an “upsurge” or “reemergence” of religiosity throughout
the territory; fourthly, local regimes have begun utilising
the “war on (Muslim) terror” rhetoric in their (variously
harsh) efforts to crack down on political opponents, thus
turning religion again into a sore issue. Against the
background of this political climate, which encouraged
the fast production of knowledge, it does not come as
a surprise that the majority of studies on Central Asian
“Islam” in the 1990s and early 2000s were produced
by scholars, analysts, and “experts,” who were little
interested in the minute details of everyday expressions
of religiousness.

Fortunately, the past few years have seen the emer-
gence of a growing number of ethnographic, anthro-
pological, and sociological studies, which rectify the
often sweeping generalisations, inaccuracies, and polit-
ical agendas of previous publications on Central Asian
Islam and Muslims. Kehl-Bodrogi’s careful exposition
of Islam “the Uzbek (or rather Khorezmian) way” falls
into this category. For all those interested in the area
– who may have become fatigued by both Soviet and
post-Soviet treatises on the subject – this book pro-
vides a refreshing break. It is packed with ethnographic
detail, which clearly shows that “Muslimness” (to use
Kehl-Bodrogi’s term) in a Khorezmian context is a far
cry from “Wahhabism” (as the Soviet and post-Soviet
regimes would call it) or “Islamic terrorism” (as Western
policy makers prefer to label it). Kehl-Bodrogi’s study
also goes against the grain in her observation that, in
Khorezm at least, there has not been a steep increase
in the “orthodox” or “normative” Muslim practice that
is so often associated with “fundamentalism.” This is,
of course, not to say that Khorezmians were not “re-
ligious” – in the sense that they translated their be-
liefs in the transcendent into certain rituals and prac-
tices – but their “Muslimness” tends to be much more
localised and becomes most explicitly evident during
life-cycle events. In this, the Khorezmians seem to be
not much different from some of their Kyrgyz neigh-
bours, whose religious practices I have studied in recent
years.

Kehl-Bodrogi’s study needs to be read against the
backdrop of the political developments outlined above –
she aims to complicate the portrayal of Central Asian
Islam and Muslims. Both Soviet and post-Soviet ob-
servers have all too hastily (or deliberately) labelled

Muslims and put them into neat categories: “hopelessly
traditional and antimodern,” in the Soviet reading, “for-
merly oppressed and recently radicalised” in most West-
ern readings. It becomes increasingly clear that these
descriptions have never been appropriate. Kehl-Bodrogi
writes against both of these trends, trying to show that
pitching an “orthodox” versus “folk” Islam, as many
studies do, is counterproductive; furthermore, it becomes
evident through her analysis of religious discourses and
practices that the pre/post dichotomy (Soviet – non-
religious; post-Soviet – religious) does not hold either.
The aim of her study, as she describes it, is “to focus on
how the changes – brought about in the fields of religion
and politics as a result of the disintegration of the Soviet
Union – affected people’s everyday religious life in a
specific region” (13). It is through this descriptive and
documentary approach that the reader gets a vivid sense
of the myriad ways in which national and international
policies as well as local and individual considerations
play out on a day-to-day basis. Even though, as the title
suggests, Khorezmians claim (or pride themselves?) that
“religion is not so strong” where they live (similar to the
Kyrgyz in northeast Kyrgyzstan), their religious prac-
tices appear very lively and colourful in Kehl-Bodrogi’s
description. Perhaps this is an indication that the people
in Khorezm have bought into – or are sorely aware of –
the rhetoric of Soviet and post-Soviet regimes respec-
tively, which depicts “religion” (read “extremism”) as
deplorable and worthy of persecution. It is in this sense
that Khorezmians as well as others in Uzbekistan have
to walk a tightrope between portraying themselves as,
on the one hand, “orthodox” Muslims without appearing
to be “Wahhabi”, and, on the other, as adhering to
cultural traditions without appearing to be “unorthodox”
believers. The Uzbekistani regime’s peculiar religious
policy is key to understanding this situation, and it is
partly these policies that distinguish Uzbekistani from
Kyrgyzstani Muslimness.

Kehl-Bodrogi deals with these contextual issues in
the first three chapters of the book: trends in Soviet
religious policies and in Soviet and Western schol-
arship concerning Muslim Central Asia, the develop-
ments since glasnost, and the regime’s ambiguous reli-
gious policies. After having introduced the province of
Khorezm, where Kehl-Bodrogi conducted her fieldwork,
she looks at some of the ways in which changing reli-
gious policies were understood by locals, providing a
narrative of both Soviet and post-Soviet religious devel-
opment through Khorezmian eyes. In chapter five she
deals with the religious expression of life-cycle events,
such as birth, circumcision, marriage, and, particular-
ly, death, reflecting tensions between “orthodox” and
“Uzbekistani” interpretations of Islam. Similarly contro-
versial are the practices described in chapters six, seven,
and eight – “magic,” saint worship, and healing. The
post-Soviet nation-building efforts of the Uzbekistani
regime add an interesting dimension to the controversy.
Some shrines of Muslim “saints,” for instance, were en-
dorsed and rebuilt by the regime, despite the widespread
notion that saint-worship is un-Islamic.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-604-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-604-1


606 Rezensionen

Kehl-Bodrogi’s “thick description” of “Islam the
Khorezmian way” helps destabilise the overly mono-
lithic and generalising accounts of Islam in Central
Asia, drawing our attention to the fact that we need
to pay more heed to the details of day-to-day rituals and
practices as well as of the negotiations of Muslimness in
our efforts to come to grips with the religious dynamics
in post-Soviet Central Asia. It is, however, also in this
area that Kehl-Bodrogi’s study is weakest. The rich
ethnographic detail is not placed in any particular the-
oretical framework, which would explain certain trends
or situations. She also falls short of achieving her aim of
deconstructing the orthodox/folk dichotomy in religious
beliefs and practices. I am not convinced that her “fre-
quent references to similar phenomena [“unorthodox”
Islamic practices] in other parts of the Islamic world,
what is labelled local in the literature is often equally
part of universal . . . Islamic traditions” (229). Replacing
“folk” with “local” and arguing that “local practices” are
in fact “global” only defers the problem.

Overall, however, this study makes for pleasant read-
ing – if one disregards the good number of typograph-
ical and bibliographical errors. It is a must-read for
anyone interested in religious (and nonreligious) issues
in Central Asia, but also for newcomers to the field, as it
provides useful historical and ethnographic background
information. Both its easily accessible writing style as
well as its introductory and descriptive character make
this book particularly suitable for undergraduate teach-
ing in Central Asian anthropology or religious study
courses. Julia Droeber

King, J. C. H., and Christian F. Feest (eds.): Three
Centuries of Woodlands Indian Art. A Collection of
Essays. Altenstadt: ZKF Publishers, 2007. 200 pp., illus.
ISBN 978-3-9811620-0-4. (European Review of Native
American Studies Monographs, 3) Price: € 25.00

Die Publikation basiert auf der Konferenz “Native
Art of the North American Woodlands”, die im Museum
of Mankind (25.–27. Februar 1999) in London stattfand.
Die Herausgeber Jonathan C. H. King (British Museum)
und Christian F. Feest (Völkerkundemuseum Wien),
beide ausgewiesene Museumskuratoren, ordneten die
insgesamt 18 Beiträge vier Themenschwerpunkten zu:
Frühe Sammlungen, Objekttypen, museale Präsentation
und moderne Kunst.

Den Auftakt zum Themenkomplex “Frühe Samm-
lungen” macht Dale Idiens, die auf Sammlungen von
Schotten aufmerksam macht, die ab Mitte des 18. Jhs.
im Einflussbereich der Hudson’s Bay Company und als
Soldaten im nordöstlichen Waldland vor Ort waren. So
ist das schottische Nationalmuseum im Besitz etwa von
Rindenbehältern, die bereits zwischen 1721 und 1746
gesammelt wurden, oder Kleidungsstücken, die zwi-
schen 1749 und 1775 zu datieren sind. In ihrem Beitrag
legt sie den Fokus auf eine bislang unveröffentlichte
Sammlung, die sich im Blair Castle, Perthshire, befindet.
Die dort aufbewahrten Quellen weisen darauf hin, dass
Perlenbänder, Trageband, Mokassin und Kopfschmuck

von George und/oder James Murray etwa um 1760 ge-
sammelt wurden.

Christian Feest zeigt anhand der frühen Waldland-
objekte in der Sammlung des schweizerischen Musée
d’Yverdon, dass selbst eine detektivische Analyse po-
tentieller Sammler und stilistischer Informationen viele
Fragen zur Datierung und Herkunft der Gegenstände
offen lassen kann. Jedoch gelingt es ihm mit seiner
differenzierten Betrachtung, Zusammenhänge aufzuzei-
gen, die den heterogenen Charakter der Sammlung nach-
vollziehbar machen. Auch Simon Jones fügt in seinem
Beitrag ebenfalls einzelne Puzzleteile zusammen, indem
er die Gegenstände vorstellt, die von Arent Schuyler
DePeyster, Kommandant des Königlichen Regiments
der britischen Armee (1774–1785), und des ebenfalls
im gleichen Regiment dienenden John Caldwell stam-
men. Indem er biographische Informationen, historische
Quellen sowie Portraits evaluiert, gelingt es ihm, die
komplexen diplomatischen Beziehungen im Gebiet der
Großen Seen während der amerikanischen Revolution
darzulegen, in deren Kontext die Objekte ihre eigene
Aussagekraft erhalten.

Mit dieser ereignisreichen Zeit befasst sich auch der
Exkurs Christian Feests über frühe Objekte, die sich in
deutschen Sammlungen befinden und von “hessischen”
Soldaten stammen, die während der Revolutionszeit im
Östlichen Waldland als Söldner dienten und Kontakt mit
der indigenen Bevölkerung hatten. Der Autor themati-
siert in seinem Beitrag das in der zweiten Hälfte des
18. Jhs. aufkommende Bestreben, Objekte zu klassifi-
zieren und in ihrem Kontext zu erfassen, anstatt sie nur
als Exotika in Kunst- und Wunderkammern zu präsentie-
ren. Doch zeigt sich, dass überlieferte Informationen zu
Gegenständen selten so konkret sind, dass sie eindeutig
Aufschluss über die Provenienz der Sammlungsobjekte
geben. Da der Zuordnung zu einzelnen indianischen
Ethnien historisch wenig Beachtung geschenkt wurde,
bleibt die schwierige Aufgabe bestehen, diese frühen
Objekte differenziert zu erforschen und dabei alle mögli-
chen Quellen zu berücksichtigen, um sie mit denjenigen
in Beziehung zu setzen, die eine exakte Zuordnung
belegen.

R. Scott Stephenson eröffnet den zweiten Themen-
komplex mit seinem Beitrag über Tragebänder, mit de-
nen sich Lasten transportieren ließen, die aber auch
zum Festbinden von Gefangenen taugten. Mit Bezug auf
historische Quellen zeigt der Autor, dass solche Bänder
nicht nur von den Irokesen, wie häufig angenommen,
verwendet wurden. Auch die verwendeten Materialien
zeigen Unterschiede auf, ebenso wie die Konstruktions-
weise. Ebenfalls nicht eindeutig ist die Definition und
Verwendung von Seilen, die europäische Augenzeugen
erwähnen. Sammlungsstücke belegen, dass Bänder und
Seile zudem so kombiniert wurden, dass sie zum Fi-
xieren von Gefangenen geeignet waren. Die Objekte
verweisen auf die Bedeutung der Gefangennahme von
Feinden, die für einen Krieger scheinbar ehrenhafter
war, als den Gegner zu töten.

Auch Scott Meachum befasst sich mit der Kultur der
Krieger und lenkt die Aufmerksamkeit auf Symbole, die

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-604-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-604-1

