HABERMAS’ THEORETISCHES MODELL
DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Die Diskurstheorie von Habermas geht vom Begriff des kommunikati-
ven Handelns aus und unternimmt den Versuch, eine Briicke von der
Frage der sozialen Integration von Gesellschaften iiber die als kommu-
nikatives Netzwerk gefasste Offentlichkeit bis hin zur Frage der demo-
kratischen Gestaltung des politischen Systems zu schlagen. Die Kom-
munikationstheorie ist dabei in den Kern der Theorie eingebaut, so dass
die gesamte Demokratietheorie auf ihr beruht."

Im Folgenden wollen wir zunichst diesen Aufbau der Theorie nach-
vollziehen, ausgehend von der allgemeinen Ebene der Demokratietheo-
rie hin zum Begriff des Diskurses und seiner kommunikationstheoreti-
schen Ausgestaltung. Dabei geht es zunéchst um eine reine Darstellung
der in der Theorie angelegten Zusammenhénge. Erst im Anschluss er-
folgt eine kritische Diskussion insbesondere der kommunikationstheore-
tischen Grundlagen der Diskurstheorie.

Deliberative Demokratie

Demokratietheorien beschreiben grundlegend die Beziehungen zwischen
Biirgern und Staat unter dem Aspekt der Regelung von Herrschaft. Aus-
gehend von der Grundannahme, dass Demokratie Herrschaft des Volkes,
Herrschaft durch das Volk und Herrschaft fiir das Volk bedeutet (Abra-
ham Lincoln), kommt der Frage der Legitimation der Herrschaft, also

1 Die Gesellschaftstheorie fufit demgegeniiber noch auf weiteren Annah-
men, etwa der Spaltung der Gesellschaft in System- und Lebenswelt.

35

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

der Riickbindung an das Volk, entscheidende Bedeutung zu. Wihrend
dieser Ausgangspunkt von allen Demokratietheorien geteilt wird, unter-
scheiden sie sich in der Frage, wie die Beziehungen zwischen den Herr-
schenden-Beherrschten und ihren Beherrschten-Herrschern gestaltet sein
sollten, also zwischen Gesellschaft und Staat.

Mit dem Begriff der deliberativen Demokratie hat Jiirgen Habermas
in dieser Diskussion einen eigenen Akzent gesetzt. Fiir unsere Fragestel-
lung ist diese Demokratietheorie besonders interessant, da sie konse-
quent von einer kommunikativen Konstitution von Gesellschaft ausgeht,
Offentlichkeit als intermediire Ebene zwischen Gesellschaft und Staat
konzipiert und innerhalb der Offentlichkeit dem Diskurs eine zentrale
Rolle als Medium der Meinungs- und Willensbildung zuschreibt. In der
internationalen Diskussion gilt die Theorie der deliberativen Demokratie
heute als die am stirksten rezipierte und anerkannte Demokratietheorie,
die mit ihrem sozialtheoretischen Kern die Diskussion in verschiedenen
geistes- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen — von der Philosophie
iiber die Geschichtswissenschaft bis zur Politikwissenschaft und Sozio-
logie — beeinflusst und befruchtet hat. Sie stellt daher den Ausgangs-
und Reibungspunkt unserer Analyse von Online-Deliberation dar. Im
Folgenden soll zunéchst die Theorie der deliberativen Demokratie im
Kontext liberaler” und republikanischer Demokratiekonzepte dargestellt
werden, bevor die drei grundlegenden Merkmale der Theorie, die kom-
munikative Konstitution von Gesellschaft und Staat, der Begriff der Of-
fentlichkeit und die Theorie des Diskurses im Einzelnen dargestellt und
diskutiert werden.

Der Demokratietheorie geht es zum einen grundlegend um die Kon-
stitution des Politischen, also die Selbstverstindigung der Gesellschaft
als Akteur und Gegenstand politischer Herrschaft, zum anderen aber
auch um den Prozess des Politischen, also die konkret ablaufenden Ver-
fahren der Vorbereitung, Findung und Durchsetzung von politischen
Entscheidungen. Die Theorie der deliberativen Demokratie ist dabei als
Gegenmodell zum liberalen und republikanischen Modell der Demokra-
tie zu sehen. Dem liberalen Verstdndnis stellt sich die Gesellschaft als
eine Aggregation von individuellen Akteuren dar, die ihre Interessen
verfolgen, typisch also als Wirtschaftsgemeinschaft, da fiir die politische

2 »Liberal« bezeichnet dabei diejenige Tradition des politischen Denkens,
die sich auf John Locke und die Vorstellung eines vor-gesellschaftlich
konstituierten Individuums beruft. In der amerikanischen Diskussion be-
zieht sich »liberal« zum Teil auf andere, insbesondere dem Kommunita-
rismus und dem konservativen Denken entgegengesetzte Theorien, z. B.
von John Rawls oder Richard Dworkin, die hier jedoch nicht gemeint sind.
Bei dieser Abgrenzung folgen wir Habermas 1992a: 359, FN 10.

36

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Frage der Ordnung des Gemeinwesens von den rein privaten Interessen
abgesehen werden kann (zugleich ist diese Trennung der Sphére des Pri-
vaten vom Offentlichen ein wesentliches Merkmal des liberalen Mo-
dells, aus dem sich die Grenzen des Politischen erst ergeben). Der Staat
tritt der Gesellschaft in dieser Perspektive entgegen als etwas Auferes,
er muss sich fiir alle Eingriffe in die Gesellschaft rechtfertigen und kann
dies nur insoweit, als er dafiir die Zustimmung der Biirger erhilt. Im re-
publikanischen Modell ist die Konstitution des Politischen dagegen eine
unmittelbare Leistung der Gesellschaft, der Staat ist nur Ausdruck des
allgemeinen Willens des Volkes und geht in diesem auf. Auch in diesem
Modell ist der Staat insofern eng an die gesellschaftliche Sphire gekop-
pelt, als er nur legitime Macht beanspruchen kann, wenn er sich als
Ausdruck des allgemeinen Willens offenbart und diesem in seinen Ent-
scheidungen zur Durchsetzung verhilft. Umgekehrt unterlduft diese
Sichtweise die Trennung von privater und offentlicher Sphére, da der
Einzelne immer als politisches Subjekt betrachtet wird, das teil hat am
gemeinsamen Ganzen.

Auch was den politischen Prozess angeht, ergeben sich aus diesen
Modellen unterschiedliche Vorschldge. Fiir das liberale Modell kommt
dem politischen Prozess vor allem die Aufgabe der Entscheidungsfin-
dung und der anschlieenden Kontrolle der politischen Entscheidungen
zu. Das liberale Modell geht diesbeziiglich von der Vorstellung aus, dass
die Akteure ihre jeweiligen Interessen selbstindig ausbilden und es im
politischen Prozess dann vor allem darum geht, eine Abstimmung iiber
diese zu erreichen. Die Abstimmung, also das Auszihlen der unterstiit-
zenden Stimmen fiir unterschiedliche Optionen, stellt den bevorzugten
Modus der Entscheidungsfindung im liberalen Modell dar. Der Staat
kann daher als von der Gesellschaft weitgehend abgetrenntes System
vorgestellt werden, dem die politischen Funktionen iibertragen sind und
das zugleich durch die Verfassung in seiner Reichweite eng begrenzt
wird. Andere Formen der politischen Kommunikation, etwa Diskussio-
nen, dienen vor allem der Information der Akteure iiber die verfiigbaren
Optionen und die jeweils daraus resultierenden Konsequenzen. Hier ist
auch die Rolle der Offentlichkeit zu sehen, der eine groBe Bedeutung fiir
die Demokratie zugewiesen wird. Die Vorstellung eines Konsenses un-
ter den Beteiligten am politischen Prozess wird jedoch als eher abwegig
und empirisch selten vorkommend angesehen.

Im republikanischen Modell dagegen spielt die Offentlichkeit vor al-
lem als Ort der Selbstverstindigung der Gesellschaft eine Rolle. Da das
Volk selbst der Souverin ist, besteht die Aufgabe des politisch-admini-
strativen Systems vor allem in der Formulierung und Umsetzung von
Entscheidungen, die aus dem Volk als allgemeiner Wille hervorgehen.

37

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Der Staat als biirokratisch verselbstindigter Apparat wird jedoch als
Fremdkorper in einer bereits politisch konstituierten Gesellschaft ange-
sehen. Offentlichkeit ist auch hier nicht die Sphire, in der Konflikte
zwischen Interessen und Sichtweisen ausgetragen werden, sondern dient
zum einen — mit Wirkung auf die Entscheidungstriger — der Bekanntga-
be des politisch Gewollten, zum anderen — mit Wirkung zuriick auf das
Volk — der rituellen Selbstvergewisserung auf dem Weg der Inszenie-
rung der eigenen Souverdnitdt. Konsens wird in diesem Modell also
immer schon vorausgesetzt, die Aufgabe von politischer Kommunikati-
on ist auch hier nicht die Diskussion, sondern die (Selbst-)Darstellung
von politischen Handlungen.

Das Modell der deliberativen Demokratie steht zwischen diesen bei-
den Demokratiemodellen. Gesellschaft ist in diesem Modell nicht als
unpolitisch konzipiert wie im liberalen Modell, auch nicht als durchgin-
gig politisch, wie im republikanischen. Vielmehr konstituiert sich die
Gesellschaft zum Teil als politische, und zwar in der Zivilgesellschaft,
also in Form von spontanen Assoziationen, die die Funktion der Artiku-
lation von politischen Interessen und Optionen {ibernehmen und im Me-
dium der Offentlichkeit agieren. »Dem Diskursbegriff der Demokratie
entspricht hingegen das Bild einer dezentrierten Gesellschaft, die aller-
dings mit der politischen Offentlichkeit eine Arena fiir die Wahrneh-
mung, Identifizierung und Behandlung gesamtgesellschaftlicher Prob-
leme ausdifferenziert« (Habermas 1996b: 291).

In dhnlicher Weise stellt die deliberative Theorie den Staat als politi-
sches System vor, das in seinem Kern einer eigenen Logik folgt und re-
lativ autonom von der Gesellschaft ist, was sich etwa im Modus der Ent-
scheidung zeigt, die im politischen System getroffen wird, aber weit
dariiber hinaus Geltung erlangt. Zugleich ist der Staat, sind politische
Entscheidungen aber inhaltlich bzw. programmatisch insofern an die
Gesellschaft riickgebunden, als sie nur die Institutionalisierung von
Formen der politischen Meinungs- und Willensbildung darstellen, die
grundlegend in der Gesellschaft verankert sind. In jedem seiner einzel-
nen Schritte verdankt sich der staatlich institutionalisierte politische Pro-
zess also dem politischen Willen der Gesellschaft, den er zu beriicksich-
tigen und dem er Ausdruck zu verleihen hat. Die Rolle des Staates ist die
Umwandlung der kommunikativ erzeugten Macht der Offentlichkeit in
administrative Macht. Dabei ist er zwar der Gesellschaft als unabhingig
gegeniibergestellt, aber durch die Einbettung in den politischen Prozess
an diese gebunden. »Die nach demokratischen Verfahren zu kommuni-
kativer Macht verarbeitete 6ffentliche Meinung kann nicht selber >herr-
schen¢, sondern nur den Gebrauch der administrativen Macht in be-
stimmte Richtungen lenken« (Habermas 1992a: 364).

38

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Die Implikationen des deliberativen Modells im Einzelnen sollen an
dieser Stelle nicht weiter verfolgt werden. Vielmehr soll auf die theoreti-
schen Grundlagen dieses Modells niher eingegangen werden, die seine
Besonderheit deutlich werden lassen. Wie erwihnt, handelt es sich dabei
erstens um die Ansicht, dass Kommunikation die Grundlage der Gesell-
schaft bildet und auch den Ausgangspunkt einer Gesellschaftstheorie bil-
den sollte. Zweitens geht es um die Bedeutung der Offentlichkeit, die
Habermas’ Theorie als intermedidre Ebene zwischen der Gesellschaft
und dem Staat konzipiert. Schlielich ist als fiir die vorliegende Unter-
suchung wesentliches Element der Begriff des Diskurses als zentrales
Medium der Meinungs- und Willensbildung zu diskutieren.

Die Gesellschaftstheorie und ihr
kommunikationstheoretisches Fundament

Gesellschaftstheoretisch kniipft Habermas zum einen an bereits seit lan-
gem bestehende Entwicklungen der Soziologie an, zum anderen voll-
zieht er mit der »kommunikativen Wende« eine Neuausrichtung der so-
ziologischen Theorie, die bis heute folgenreich ist. Er setzt den Begriff
der Kommunikation als grundlegenden Mechanismus der Integration
von Gesellschaft ein, wobei er sich auf Vorarbeiten insbesondere Meads
stiitzen kann. Kommunikation bleibt bei Habermas zwar Handlung und
sein Theorieentwurf handlungstheoretisch fundiert (im Unterschied zur
Gegeniiberstellung von Handlung und Kommunikation und gleichzeiti-
ger Bevorzugung der Kommunikation bei Niklas Luhmann). Doch im
Gegensatz zu Gesellschaftstheorien, die in den sozialen Strukturen die
Grundlage der Gesellschaft und ihrer integrativen Funktion sehen, setzt
Habermas mit dem Begriff der Kommunikation an die erste Stelle einen
Prozess, der sich notwendigerweise zwischen Akteuren vollzieht und
nicht auf individuelles Handeln reduziert werden kann. Als intersubjek-
tives Phédnomen integriert Kommunikation die sozialen Akteure in die
Gesellschaft.

Dennoch, und darin liegt die Kontinuitit und der Anschluss an Auto-
ren wie Weber und Parsons, versteht Habermas die moderne Gesell-
schaft als ausdifferenziert in unterschiedliche, gegeniiber der iibrigen
Gesellschaft verselbstindigte Handlungsbereiche. Er geht dabei von ei-
ner Zweiteilung der Gesellschaft in diese Handlungssphiren, die Syste-
me, einerseits und einen Restbereich nicht-ausdifferenzierter Handlun-
gen, die Lebenswelt, andererseits aus. Diese Zweigesichtigkeit von Ge-
sellschaft kommt in Habermas’ Vorschlag zur Geltung, wonach Gesell-
schaften »systemisch stabilisierte Handlungszusammenhinge sozial in-
tegrierter Gruppen darstellen« (Habermas 1981b: 228, Hervorh. im

39

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Orig.). Es gibt also eine Parallelitit von gesamtgesellschaftlicher Integra-
tion, die durch den kommunikativen Prozess geschaffen wird, und sys-
temischer Ausdifferenzierung von Handlungsbereichen: Gesellschaft als
System und Lebenswelt.

In Bezug auf den Bereich der Politik wurde bereits darauf hingewie-
sen, dass Habermas den Staat nicht als in der Gesellschaft aufgehend be-
trachtet, sondern ihn dieser gegeniiberstellt sieht, zumindest insofern, als
der Staat bestimmte Handlungen, nimlich das Treffen kollektiv verbind-
licher Entscheidungen, fiir die Gesellschaft und ihre Akteure iibernimmt.
Das politische System insgesamt stellt bei Habermas ein »systemisch
stabilisiertes Handlungssystem« dar, das sich aus den {iibrigen Hand-
lungsbereichen ausdifferenziert hat. Thm gegeniiber steht die Zivilgesell-
schaft, die einen besonderen Status hat. Es handelt sich bei ihr um den
politischen Bereich der alltdglichen Lebenswelt. Mit der Zivilgesell-
schaft sind all diejenigen Akteure und Handlungen umgrenzt, die zwar
politisch agieren, aber nicht dem politischen System zuzuordnen sind,
sondern in den Bereich der Lebenswelt fallen. Dazu gehdren Gruppie-
rungen wie die Kirchen und Gewerkschaften, aber auch spontanere As-
soziationen wie soziale Bewegungen, Biirgerinitiativen etc. Der wesent-
liche Unterschied zwischen deren politischem Auftreten und dem von
politischen Akteuren im engeren Sinn liegt fiir Habermas in der Grund-
lage ihres Handelns. Wihrend das politische System einer spezifischen
Logik folgt und aus dieser heraus handelt, unterliegt die Zivilgesell-
schaft der tibergreifenden Handlungslogik der alltidglichen Lebenswelt
und ist daher in gewisser Weise frei von den Normen, Interessen und
Zwingen der Politik.

Zur Systemwelt zdhlt Habermas all jene Phidnomene der sozialen
Koordination, die sich nicht als Folgen der Intention von Handelnden
erkldren lassen. Die systemische Ordnung von Handlungszusammen-
hingen erfolgt nicht bewusst, sondern unterhalb der Schwelle der Auf-
merksamkeit der Teilnehmer an einem solchen Handlungszusammen-
hang. Das wohl charakteristischste Beispiel fiir einen systemischen
Handlungszusammenhang ist die Wirtschaft, in der die »unsichtbare
Hand des Marktes« (Adam Smith) als unbewusster Mechanismus zur ef-
fizienten Allokation der Giiter fiihrt. Der Mechanismus ist nicht allein
nicht-intentional, er beruht auch auf einer bestimmten Form nichtsprach-
licher Kommunikation, auf Medien, die Koordinationsleistungen erbrin-
gen (in diesem Fall Geld).

»Moderne Gesellschaften erreichen, wie wir sehen werden, eine Ebene der

Systemdifferenzierung, auf der autonom gewordene Organisationen iiber ent-
sprachlichte Kommunikationsmedien miteinander in Verbindung stehen. Diese

40

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

systemischen Mechanismen steuern einen von Normen und Werten weitge-
hend abgehéngten sozialen Verkehr, nidmlich jene Subsysteme zweckrationa-
len Wirtschafts- und Verwaltungshandelns, die sich nach Webers Diagnose
gegeniiber ihren moralisch-praktischen Grundlagen verselbstindigt haben«
(Habermas 1981b: 230).

Die Systemwelt umfasst also nicht allein die Mechanismen der Hand-
lungskoordination, sondern auch die zugehorigen Institutionen und Or-
ganisationen, die das Wirken dieser Mechanismen auf Dauer stellen und
ermoglichen. Dabei sind die systemischen Mechanismen der Koordina-
tion den intentionalen gegeniiber vorrangig.’

Das Neue an dieser Sichtweise ist nicht, dass Habermas diese Aus-
differenzierung konstatiert. Sie findet sich bei den soziologischen Klas-
sikern und ihren Zeitdiagnosen zur modernen Gesellschaft durchgehend,
wie ja auch der Verweis auf Weber im obigen Zitat verdeutlicht. Zwar
grenzt sich Habermas durch die Ausweisung einer eigenen systemischen
Sphire von seinen Vorgéingern ab. Doch mit Parsons hatte die Soziolo-
gie bereits eine iiberzeugende Ausarbeitung einer systemtheoretischen
Gesellschaftstheorie erfahren, der Habermas, im Unterschied zu Luh-
mann mit seiner spiteren autopoietischen Interpretation der Systemtheo-
rie, keine neue, eigene Prigung hinzufiigt.

Neu an Habermas’ Analyse im Gegensatz zur Systemtheorie ist
vielmehr, dass er dem systemisch ausdifferenzierten Bereich der Gesell-
schaft eine undifferenzierte, durch einen besonderen Modus der Kom-
munikation geprigte Lebenswelt gegeniiberstellt.* Mit dem Begriff der
Lebenswelt hilt Habermas an einem sozusagen vormodernen Lebenszu-
sammenhang der sozialen Akteure fest, der in vielen Analysen der mo-
dernen Gesellschaft zugunsten der systemisch ausdifferenzierten Berei-
che als verloren oder zumindest stark eingeschrénkt gilt. Aufbauend auf
Husserls Lebensweltanalysen und Schiitz’ Phdnomenologie rdumt Ha-
bermas der Lebenswelt den Status eines stets gegenwirtigen und selbst-
verstiandlichen Horizonts des kommunikativen Handelns ein. Analog zur
Bewusstseinsphilosophie ist mit dem Bild des »Horizonts« zum einen
ein unverdnderliches, immer prisentes Moment beschrieben, zum ande-
ren aber auch eine Standortabhingigkeit der Lebenswelt. Die Lebens-
welt ist zwar transzendental, insofern sie auf Kultur und Sprache beruht.
Sie ist aber gleichzeitig konkret, insofern sie als Kontext von Situationen

3 Dies ergibt sich zumindest aus Habermas’ Ausfithrungen, wenn er die sys-
temische Integration von Gesellschaft als »durch die Handlungsorientie-
rungen hindurchgreifende« Form beschreibt (Habermas 1981b: 179).

4 Luhmann dagegen fordert dazu auf, die »Pramisse der >Intersubjektivitit«
bzw. des Konsenses [...] schlicht« aufzugeben (Luhmann 1997: 874).

41

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

handlungsorientierende Relevanz erlangt. Mittels ihres doppelten Cha-
rakters von konkreter Situationsdetermination und unbewusster Hinter-
grundstrukturierung stellt die Lebenswelt Bedeutungszusammenhidnge
her zwischen kommunikativen AuBerungen, dem unmittelbaren Kontext
und ihrem konnotativen Bedeutungshorizont (vgl. Habermas 1981b:
190).

Im sozialen Aufeinandertreffen von Akteuren wird die Homogenitit
bzw. Divergenz der Lebenswelt sichtbar in Form von gelingender Kom-
munikation bzw. von Missverstiandnissen.

»Die Lebenswelt ist gleichsam der transzendentale Ort, an dem sich Sprecher
und Horer begegnen; wo sie reziprok den Anspruch erheben konnen, dass ihre
AuBerungen mit der Welt (der objektiven, der sozialen oder der subjektiven
Welt) zusammenpassen; und wo sie diese Geltungsanspriiche kritisieren und
bestitigen, ihren Dissens austragen und Einversténdnis erzielen konnen« (Ha-
bermas 1981b: 192).

Als ein solcher Ort ist sie den kommunikativ Handelnden allerdings nur
punktuell verfiigbar, denn: »Nur die begrenzten Ausschnitte der Le-
benswelt, die in einen Situationshorizont hineingezogen werden, bilden
einen thematisierungsfihigen Kontext verstdndigungsorientierten Han-
delns [...]« (Habermas 1981b: 189). Kommunikation beruht auf den kon-
textuellen Leistungen der Lebenswelt, ohne diese allerdings bearbeiten
zu konnen. Nur im Fall von Reibungspunkten kann es zur Kommunika-
tion iiber die Lebenswelt kommen, auch dann allerdings nur iiber einzel-
ne Aspekte derselben.

Gehen wir der Engfiihrung von Kommunikationsbegriff und Lebens-
weltbegriff nach, so wird deutlicher, welche Strukturen Habermas in
Bezug auf die Lebenswelt im Blick hat. Zugleich zeigt sich die funda-
mentale Bedeutung, die Habermas der Kommunikation in seiner Gesell-
schaftstheorie zumisst. Die Lebenswelt ndmlich reproduziert sich durch
Narrationen der Akteure, also durch Alltagsdeutungen und -tradierungen
in der Form von Erzdhlungen. Damit hat Habermas die grundlegende
Funktion des Mediums Sprache fiir die Reproduktion der Lebenswelt
aufbauend auf Mead begriindet (Habermas 1981b: 208), und das ver-
stindigungsorientierte kommunikative Handeln mit seinen spezifischen
Leistungen riickt in den Blickpunkt der Gesellschaftsanalyse.

Kommunikatives Handeln erfiillt drei unterschiedliche Funktionen:
es zielt auf Verstindigung ab, es dient der Koordinierung von Handlun-
gen, und es liegt Sozialisationsprozessen zugrunde. Diesen drei Funkti-
onen entsprechen drei Dimensionen, die zusammen die symbolischen
Strukturen der Lebenswelt ausmachen: Verstdndigung betrifft die sach-

42

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

liche Ebene der kulturellen Wissensinhalte, auf dieser Ebene der Le-
benswelt wird also Wissen tradiert und erneuert. Handlungskoordinie-
rung betrifft die soziale Ebene der Gesellschaft, auf dieser Ebene werden
Akteure sozial integriert und Solidaritdt hergestellt. Die Sozialisation
schlieBlich betrifft die zeitliche Ebene personaler Identitit, auf ihr wer-
den Personlichkeiten ausgebildet und veridndert. Die Dimensionen der
Lebenswelt lassen sich somit aus den Merkmalen des kommunikativen
Handelns ableiten, das ihr zugrunde liegt.

Gleichzeitig begriindet Habermas auf diese Weise den hohen Stel-
lenwert der Lebenswelt, die gesellschaftlich zentrale Funktionen ab-
deckt. Im Gegenzug wird die Bedeutung des kommunikativen Handelns
gestirkt, das Transparenz schafft, weil durch die Lebenswelt »alle ge-
sellschaftlichen Vorginge in den Lichtkegel kooperativer Deutungspro-
zesse« gezogen werden (Habermas 1981b: 224) und wiederum zum Ge-
genstand kommunikativer Bearbeitung werden konnen. Allerdings ist
nicht zu iibersehen, wie sehr Habermas an dieser wichtigen Stelle dem
Konzept der Narration und somit einer Fiktionalitit vertraut, auf der die
Leistungen der Lebenswelt beruhen und die strategisch gleichzusetzen
ist mit der kontrafaktischen Begriindung der Diskursethik, die uns spéter
noch beschiftigen wird.

Die Bedeutung von Systemen und Lebenswelt in ihrem Bezug zur
Kommunikation 1dsst sich am Begriff der Zivilgesellschaft veranschau-
lichen. Diese ist zwar in der Lebenswelt verortet, gleichzeitig aber am
politischen System und seinen Handlungsweisen orientiert. Sie umfasst
diejenigen Vereinigungen und Organisationen, die nicht der Logik des
politischen oder dkonomischen Systems unterliegen, also zum Beispiel
soziale Bewegungen, Kirchen, Gewerkschaften etc. Von diesen Assozia-
tionen nimmt Habermas an, dass sie weniger durch spezifische Interes-
sen als durch die Orientierung an Verstdndigung geprigt sind, mithin al-
so die kulturellen, sozial-integrativen und identititsbildenden Funktio-
nen des kommunikativen Handelns befordern.

Als Schnittstelle zwischen der Lebenswelt und dem politischen Sys-
tem kommt diesen Assoziationen allerdings eine spezifische Rolle zu.
Sie tragen Themen und Probleme aus der privaten Lebenswelt an die Of-
fentlichkeit und iiberantworten sie dem politischen System zur Bearbei-
tung. Umgekehrt ermoglichen sie es, politische Programme der 6ffentli-
chen Meinung auszusetzen und in deren Ausarbeitung und Formulierung
zum Zweck der Legitimierung auch die Meinungen und Anregungen
von Akteuren auferhalb des politischen Systems einflielen zu lassen.

Den Ausgangspunkt bilden dazu ganz lebensweltlich die konkreten
Erfahrungen der sozialen Akteure mit den Anforderungen, Leistungen
und Fehlleistungen der Funktionssysteme, im Fall der Politik also des

43

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Staates bzw. politischer Institutionen. Sie werden zunichst alltagswelt-
lich durch Kommunikation verarbeitet, und zwar, wie oben beschrieben,
in Form von Narrationen. Die private Kommunikation erstreckt sich
konzentrisch vom Individuum iiber Familie und Freunde iiber losere
Kontakte wie Nachbarn und Arbeitskollegen bis hin in einen erweiterten
Vertrautheitsbereich der Kommunikation mit Fremden. Allerdings bleibt
auch diese Kommunikation mit Fremden, da sie im lebensweltlichen
Nahbereich ihren Ursprung hat, noch den Prinzipien des kommunikati-
ven Handelns verhaftet, also der Verstdndigungsorientierung. Erst im
politischen System als ausdifferenzierter Sphire herrschen andere als die
lebensweltlich verankerten Orientierungen vor.

Die durch private Erfahrungen und Narrationen geprigte politische
Sphire existiert nicht in einem luftleeren Raum, sondern ist institutionell
gefestigt:

»Den Kern der Zivilgesellschaft bildet ein Assoziationswesen, das problemlo-
sende Diskurse zu Fragen allgemeinen Interesses im Rahmen veranstalteter
Offentlichkeiten institutionalisiert. Diese >diskursiven Designs«< spiegeln in ih-
ren egalitdren und offenen Organisationsformen wesentliche Ziige der Art von
Kommunikation, um die sie sich kristallisieren und der sie Kontinuitidt und
Dauer verleihen« (Habermas 1992a: 443f.).

Als Beispiel konnen Kirchengemeinden oder auch lokale Biirgerinitiati-
ven gelten, die zwar iiber einen organisatorischen Kern verfiigen, an de-
nen die Biirger aber spontan teilnehmen konnen, und die, auf der sachli-
chen Ebene, zu ganz unterschiedlichen Themen Stellung nehmen kon-
nen. In Demokratien genieBen sie einen Status der gesetzlichen Veran-
kerung (insbesondere durch die Meinungs- und Versammlungsfreiheit),
auch wenn dieser aufgrund der Spontaneitiit der Zivilgesellschaft nicht
unbedingt alle Assoziationsformen beriicksichtigt. Im Gegensatz zu den
Systemen sind die Assoziationen der Zivilgesellschaft zum einen sozial
integrierend, zum anderen aber nicht festgelegt auf die Bearbeitung be-
stimmter Probleme. Auflerdem gewihren sie den Akteuren nur Einfluss,
nicht aber politische Macht, also die Fihigkeit, kollektive Entscheidun-
gen zu treffen und auch durchzusetzen.

Die Zivilgesellschaft stellt eine Verbindung zwischen der Lebens-
welt und der politischen Sphére dar. Zugleich bildet sie ein intermedii-
res Element, dem eine Schnittstellenfunktion zukommt. Habermas be-
tont, dass die Zivilgesellschaft im Zuge ihrer Vermittlung von Themen
und Meinungen an die politische Offentlichkeit auch zur Beriicksichti-
gung der Normen des kommunikativen Handelns in der Offentlichkeit
sowie im politischen System beitragen. Bevor die Rolle der Kommuni-

44

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

kation und der besondere Stellenwert von Diskursen in diesem Prozess
betrachtet werden, soll zunéchst ein weiteres intermedidres Element, die
Offentlichkeit, analysiert werden. Sie hat in der Theorie der deliberati-
ven Demokratie eine besondere gesellschaftliche Bedeutung, ebenso in-
teressant sind im Kontext der vorliegenden Arbeit allerdings ihre kom-
munikationstheoretischen Grundlagen.

Offentlichkeit als intermedisre Ebene

Offentlichkeit stellt als Kommunikationsraum zunichst einmal den Ort
bzw. den kommunikativen Kontext fiir die zivilgesellschaftliche Kom-
munikation dar. Sie steht im Gegensatz sowohl zum privaten Lebensbe-
reich als auch zum systemischen Bereich der Politik. Von der Privatheit
unterscheidet sich die Offentlichkeit nicht so sehr durch die Teilnehmer-
schaft. Denn die gleichen Akteure konnen in einem Fall eine private
Kommunikation fiihren, im anderen eine 6ffentliche. Vielmehr hingt der
Grad von Offentlichkeit von den potentiell erreichbaren Adressaten ab.
Die Teilnehmer an offentlicher Kommunikation miissen immer von ei-
nem sozial nicht abgeschlossenen Kommunikationsraum ausgehen, da
ihre AuBerungen, vermittelt iiber Verbreitungsmedien in Kombination
mit Speichermedien, auch Empfinger erreichen konnen, deren sie sich
bei ihrer AuBerung nicht unbedingt bewusst sind.’

Die Sprecher und Adressaten stellen die soziale Dimension der Of-
fentlichkeit dar. Auf der sachlichen Dimension ist 6ffentliche Kommu-
nikation im Unterschied zu privater durch die Wahl der Themen ge-
kennzeichnet. Wihrend, wie erwéhnt, lebensweltliche Kommunikation
ihren Ursprung in den konkreten, subjektiven Erfahrungen der Akteure
hat und diesen verhaftet ist, stellen nur solche Themen adidquate Inhalte
der offentlichen Kommunikation dar, die auch fiir andere Akteure, und
zwar in einer generalisierten Form »andere«, relevant sind oder sein
konnten. Darin liegt auch der Grund fiir die Gleichsetzung von Offent-
lichkeit mit einer politischen Offentlichkeit. In ihr werden Probleme be-
handelt, die aus dem Zusammenleben und den unterschiedlichen Interes-
sen von Akteuren entstehen. Auch hier gilt eine prinzipielle Unabge-
schlossenheit. Denn es lassen sich nicht bestimmte Themen von vorn-

5 Eine entsprechende Nichtabgeschlossenheitsannahme fordert Habermas
fiir Diskurse auch in Bezug auf die Sprecher ein, doch dazu spiter mehr.
An diesem Punkt setzen auch verschiedene Kritiker von Habermas an, die
ihm vorwerfen, zu stark von einem Modell miindlicher Kommunikation
auszugehen und den hier angesprochenen Aspekt der semantischen wie
sozialrdumlichen Nichtabgeschlossenheit nicht geniigend zu beriicksichti-
gen (vgl. Thompson 1995: 131; Fusfield 1997).

45

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

herein aus der 6ffentlichen Behandlung ausschlieBen, da das offentliche
Interesse sich auf immer neue Problemlagen fokussieren kann.

Entsprechend bildet Offentlichkeit auf der zeitlichen Dimension ei-
nerseits immer neue Episoden der Kommunikation aus und reicht von
der

»episodischen Kneipen-, Kaffeehaus- oder Straenoffentlichkeit tiber die ver-
anstaltete Prisenzoffentlichkeit von Theaterauffithrungen, Elternabenden,
Rockkonzerten, Parteiversammlungen oder Kirchentagen bis zu der abstrak-
ten, iiber Massenmedien hergestellten Offentlichkeit von vereinzelten oder
global verstreuten Lesern, Zuhorern und Zuschauern« (Habermas 1992a: 452,
Hervorh. im Orig.; vgl. dazu auch Gerhards/Neidhardt 1990).

Andererseits ist alle Abgeschlossenheit offentlicher Kommunikation
immer nur eine vorldufige, strukturierende, aber keine abgrenzende.
Denn der Kommunikationszusammenhang der Offentlichkeit ist im
Prinzip unendlich, es sind immer wieder neue AuBerungen moglich, die
an vorherige anschlieen, und auch lange zuriickliegende Diskussionen
konnen wieder aufgegriffen und fortgefiihrt werden. Insofern kann sich
also auch in zeitlicher Hinsicht eine AuBerung nicht allein auf den ge-
genwirtigen Stand beziehen. Es ist immer damit zu rechnen, dass sie
auch in einer spiteren Zeit rezipiert und zur Grundlage weiterfiihrender
Kommunikation werden kann.

Diese aus der Lebenswelt hervorgehende und von dieser gespeiste
»allgemeine Offentlichkeit« charakterisiert Habermas als Medium

»uneingeschrinkter Kommunikation, in dem neue Problemlagen sensitiver
wahrgenommen, Selbstverstindigungsdiskurse breiter und expressiver gefiihrt,
kollektive Identitdten und Bediirfnisinterpretationen ungezwungener artikuliert
werden konnen als in den verfahrensregulierten Offentlichkeiten [des auf Ent-
scheidungen abzielenden politischen Systems, St. A.]. Die demokratisch ver-
fasste Meinungs- und Willensbildung ist auf die Zufuhr von informellen 6f-
fentlichen Meinungen angewiesen, die sich idealerweise in den Strukturen ei-
ner nicht-vermachteten politischen Offentlichkeit bilden« (Habermas 1992a:
374).

Der offentliche Rahmen selbst stellt also kein Hindernis fiir die Verbrei-
tung und Mitteilung lebensweltlicher Erfahrungen dar. Wie oben bereits
erwihnt, kann sich das kommunikative Handeln als Orientierung vom
privaten Nahbereich bis in die Sphiren der Offentlichkeit ziehen.

Genau durch diese Orientierung am kommunikativen Handeln unter-
scheidet sich die Offentlichkeit auch von den Systemen der Gesellschaft.
Sie unterliegt zwar dem Einfluss ganz unterschiedlicher Handlungssys-

46

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

teme, insbesondere dem Einflu} des politischen Systems. Dieses spielt
eine besonders groBe Rolle fiir die Offentlichkeit — je nach dem Grad,
nach welchem es die Problemdefinitionen und Losungsvorschlidge aus
der Offentlichkeit bereit ist aufzunehmen und umzusetzen. Auch als
Themengeber ist das politische System einflussreich, nicht zuletzt ist im
Grundgesetz der Bundesrepublik der explizite Auftrag an die Parteien
formuliert, die politische Willensbildung mitzugestalten. Doch das
Kennzeichen des politischen Systems, die Orientierung an politischer
Macht und an kollektiv bindenden Entscheidungen, wirkt sich gerade
nicht in die Sphire der Offentlichkeit aus. Vielmehr ist sich die 6ffentli-
che Kommunikation bewusst, dass sie unmittelbar nichts bewirken kann.
Thre Macht liegt einzig und allein im kommunikativen Bereich, also dar-
in, auf bestimmte Probleme hinzuweisen, bestimmte Meinungen zu arti-
kulieren, und bestehende Zustinde und Prozesse zu hinterfragen und kri-
tisieren (vgl. Habermas 1992a: 625)

Habermas’ Theorie der deliberativen Demokratie kommt die Leis-
tung zu, die Rolle der Offentlichkeit fiir den demokratischen Prozess
bewusst gemacht und ihr normativ einen hohen Stellenwert eingerdumt
zu haben. Wihrend andere Demokratietheorien sich bis dahin auf den
Kern des politischen Systems beschriinkten,® erweiterte Habermas die
Perspektive auf diesen peripheren Bereich der Politik, wobei wieder die
Trennung von politischem System einerseits und andererseits peripherer
Offentlichkeit als Schnittstelle zur auBerpolitischen Lebenswelt deutlich
wird. Im Rahmen der deliberativen Demokratie kommt der Offentlich-
keit nicht nur die Funktion einer Kontrolle politischer Entscheidungen
zu, wie noch im liberalen Konzept. Vielmehr iibernimmt die Offentlich-
keit eine aktive Rolle der Beeinflussung politischer Entscheidungen im
Vorfeld, sie programmiert das politische System und setzt der Machtori-
entierung ein eigenes, an Kommunikation orientiertes Gewicht entge-
gen: »Die administrativ verfiigbare Macht verdndert ihren Aggregatszu-
stand, solange sie mit einer demokratischen Meinungs- und Willensbil-
dung riickgekoppelt bleibt, welche die Ausiibung politischer Macht nicht
nur nachtriglich kontrolliert, sondern mehr oder weniger auch pro-
grammiert« (Habermas 1992a: 364).

Neben dem Verhiltnis zum politischen System ist die Beziehung
zwischen der Offentlichkeit und den Massenmedien von Interesse fiir
die Frage der Abgrenzung der Offentlichkeit von systemischen Hand-

6 Eine bedeutende Ausnahme bildet Hannah Arendt (1960).

7 Wenzel verweist darauf, dass der Begriff der kommunikativen Macht in
einer Reihe mit anderen kontrafaktischen Idealisierungen der kommunika-
tiven Vernunft stehe, wie zum Beispiel der idealen Sprechsituation (Wen-
zel 2001: 571.).

47

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

lungszusammenhéngen. Denn die Massenmedien bilden mit ihrem Ge-
flecht aus Institutionen eine spezifische Logik der Selektion, Bearbei-
tung und Verbreitung von Informationen aus, die sich gegeniiber der iib-
rigen Gesellschaft und insbesondere auch dem politischen und 6konomi-
schen System zumindest soweit verselbstindigt, dass sich von einem
System der Massenmedien sprechen ldsst. Habermas grenzt sich zwar
kritisch gegeniiber der dlteren Frankfurter Schule und ihrer Beurteilung
der Massenmedien als »Kulturindustrie« ab. Doch in der Argumentati-
onslinie der Kritischen Theorie sieht auch er ein »autoritédres Potential«
der Massenmedien (Habermas 1992a: 573), das darin begriindet liegt,
dass sie durch ihre hierarchische Organisation und ihr Quasi-Monopol
iber die Verbreitungskanidle Kommunikationsfliisse kontrollieren und
damit soziale Kontrolle ausiiben konnen. Das Mediensystem entwickelt
in enger Verkniipfung mit dem Skonomischen System eigene Kriterien
der Selektion und Darstellung von Informationen, die in verschiedenen
Studien auch empirisch beschrieben worden sind (Altheide/Snow 1979;
Meyer 2002). Allerdings geht das Mediensystem nicht in einer allge-
meinen Kulturindustrie auf, also in einem iibermichtigen wirtschaftli-
chen System, sondern es ist als eigenstidndiges System zu betrachten, da
es sich, wie Habermas mit Verweis auf entsprechende Studien belegt, in
vielen Aspekten auch an der Logik des 6konomischen Systems reibt
(vgl. Habermas 1981b: 574f.).

Fiir die Offentlichkeit haben die Massenmedien zum einen die Funk-
tion, dass sie Offentlichkeit in einem groBeren Rahmen iiberhaupt erst
herstellen. Abstrakte Offentlichkeit ist nicht vorstellbar ohne die vermit-
telnde Funktion von Medien, die Kommunikation verbreiten und iiber
den engeren Interaktionskontext hinaus anschlussfihig machen. Diese
groBe, gesellschaftsiibergreifende Offentlichkeit bildet in der deliberati-
ven Demokratietheorie den Kern des politischen Prozesses.

Dass dabei bestimmte Annahmen iiber die Kommunikationsbedin-
gungen von Offentlichkeiten eingeschrinkt werden miissen, ist fiir Ha-
bermas durchaus hinnehmbar (Habermas 2006b). Denn im Gegenzug
bildet der durch die Massenmedien geschaffene Kommunikationsraum
ein Gegengewicht gegeniiber dem politischen System, in dem sich Kritik
und Reflexion etablieren konnen und das mit seinem Einfluss eine eige-
ne Machtquelle darstellt. Zum anderen leisten sie aufgrund ihrer syste-
mischen Handlungslogiken die Selektion und Verdichtung von Themen
zu politischen Positionen. Dieser Einfluss auf die Offentlichkeit ist posi-
tiv zu sehen, sofern durch diese Selektionsleistung die Informations-
mengen der 6ffentlichen Kommunikation handhabbar gemacht werden.

Im Zusammenspiel dieser beiden Aspekte bestimmen die Massen-
medien die Offentlichkeit nicht vollstindig. Vielmehr bleibt trotz der

48

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

konstitutiven Bedeutung der Massenmedien fiir die Offentlichkeit und
trotz ihrer Eigenlogik des Handelns die lebensweltliche Prigung der
Kommunikation erhalten und kann ihr »emanzipatorisches« Potential
entfalten. Denn auch wenn die massenmediale Kommunikation vom le-
bensweltlichen Kontext abstrahiert und starker sozialer Kontrolle unter-
worfen wird, kann sie »nicht zuverlédssig gegen die Widerspruchsmog-
lichkeiten zurechnungsfihiger Aktoren abgeschirmt werden« (Habermas
1981b: 573).°

Offentlichkeit nimmt somit in ihrer Zwischenstellung zwischen der
Lebenswelt und den Systemen eine Schnittstellenfunktion ein, indem sie
erlaubt, die Verstidndigungsorientierung der Lebenswelt in das machtba-
sierte politische System zu integrieren, ohne selbst Teil des Systems zu
sein. Sie hat dazu eine besondere Form entwickelt, die Habermas als
Netzwerk von durch Kommunikation verbundenen Teiloffentlichkeiten
beschreibt, als den »einen, radial in alle Richtungen ausgreifenden und
kontinuierlich fortgeschriebenen Text >der< Offentlichkeit« (Habermas
1992a: 452). Habermas® Konzept der Offentlichkeit steht in starkem
Kontrast zur Theorie der 6ffentlichen Meinung ebenso wie zu einer Sys-
temtheorie der Offentlichkeit.

Gegen die Systemtheorie grenzt sich Habermas zum einen durch die
bereits diskutierte Verankerung der Offentlichkeit in lebensweltlicher
Kommunikation ab, zum anderen durch den wiederholten Hinweis dar-
auf, dass die Offentlichkeit nicht organisiert werden konne (Habermas
1992a: 374, 625). Damit ldsst sich das Konzept von Offentlichkeit nicht
mehr in eine Systemtheorie Luhmann’scher Priagung integrieren, die ei-
nerseits nur von Systemen als Elementen der Theorie ausgeht (und die-
sen ontologischen Status beimisst, vgl. Luhmann 1984: 30), andererseits
das soziale System nach den Ebenen der Interaktion, Organisation und
Gesellschaft differenziert (Luhmann 1975). Entsprechend schwer tut
sich Luhmann auch mit der Einordnung der Offentlichkeit in seine The-
orie des politischen Systems (s. Luhmann 2000). Denn es ist deutlich,
dass sich Offentlichkeit nicht in Interaktionen erschopft, gleichzeitig ist
auf der Ebene der Gesamtgesellschaft kein Punkt vorgesehen, von dem
aus sich diese beobachten und reflektieren liee, worin ja die Funktion
der Offentlichkeit besteht. Mit der These der Unorganisierbarkeit von
Offentlichkeit fillt auch die letzte Ebene weg, auf der sich Offentlichkeit
noch verorten liee. Luhmann hélt daher auch am Begriff der »6ffentli-

8 Mit dieser Bewertung der Massenmedien grenzt sich Habermas explizit
von der Medien-skeptischen Tradition der kritischen Theorie ab (Haber-
mas 1981b: 572). Kritiker wie Wenzel werfen ihm allerdings vor, den
Stand der Forschung nicht ausreichend rezipiert zu haben und einen ambi-
valenten Medienbegriff zu haben (Wenzel 2001: 61).

49

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

chen Meinung« fest und verortet deren Bedeutung in der Peripherie des
politischen Systems, das durch seine komplexe interne Vernetzung auf
eine locker vernetzte Peripherie angewiesen ist (Luhmann 2000: 318).
Unseres Erachtens gelingt ihm mit dieser Einordnung jedoch keine theo-
retische Beschreibung, die der gesellschaftlich wahrgenommenen Be-
deutung von Offentlichkeit entspricht.

Gegen die Vorstellung einer offentlichen Meinung, die sich als
Summe der Einzelmeinungen von Individuen ergibt, grenzt sich Haber-
mas bereits mit seiner kommunikationstheoretischen Ausrichtung ab.’
Denn die Idee hinter der kommunikativen Grundlegung des Sozialen
war ja gerade, die Intersubjektivitit und die zwischen den Akteuren be-
stehenden sozialen Beziehungen besser erfassen zu konnen, die mehr
darstellen als eine schlichte Aggregation der Individuen. Entsprechend
basiert auch das Konzept der Offentlichkeit weit weniger auf den einzel-
nen Meinungen und Positionen, die in der Offentlichkeit kommuniziert
werden; es riickt vielmehr die Prozesse der Meinungsbildung ebenso wie
die Verbindungen von Offentlichkeit und Lebenswelt auf der einen Seite
und politischem System auf der anderen Seite in den Fokus. Auch wenn
sich am Ende des Prozesses der Meinungsbildung bestimmte Meinungen
in der Offentlichkeit ablesen lassen, greift eine Analyse zu kurz, die sich
allein auf diese Meinungen stiitzt, aber deren Entstehungskontext igno-
riert, und kommt beziiglich der Wirkung solcher Meinungen zu falschen
Schliissen. '’

Stattdessen entsteht fiir Habermas aus der kommunikativen Begeg-
nung von Akteuren ein »sprachlich konstituierter offentlicher Raum«
(Habermas 1992a: 437), der zunéchst nicht gegeniiber unbekannten An-
deren abgeschottet ist. Sofern sich die Akteure wechselseitig kommuni-
kative Freiheit gewihren, also auf die AuBerungen des jeweiligen Ge-
geniibers eingehen, lassen sie sich auf eine Form der Kommunikation
ein, die den Ergebnissen ihrer Kommunikation wiederum eine besondere
Qualitdt verleiht, ndmlich die einer »qualifizierten offentlichen Mei-
nung« (Habermas 1992a: 438) im Gegensatz zur schlichten 6ffentlichen
Meinung. Die Offentlichkeit in dem Zuschnitt, den Habermas® Konzept

9 Vgl zu dieser Diskussion auch Habermas 1962: 283ff. Unterstiitzend Cal-
houn (1988: 228): »The public life on which democracy depends must be
more than simply the ability of governments to spread messages widely,
and to receive messages from dispersed individuals«.

10 Belegt sind z. B. die Fallstricke, die sich fiir die Theorie der Schweigespi-
rale auftaten. Diese ging von der Vorstellung aus, dass sich Meinungen
einzelner Personen u. a. durch Anpassung an die wahrgenommene, 6ffent-
lich kommunizierte Mehrheitsmeinung bilden (Noelle-Neumann 1989).
Die Annahmen der Theorie wurden durch empirische Uberpriifungen mas-
siv in Frage gestellt (vgl. Fuchs et al. 1992).

50

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

ihr verleiht, stellt zum einen einen solchen Kommunikationsraum dar, in
dem sich die entsprechenden Formen entfalten konnen, zum anderen
hingt sie in ihrer Existenz von diesen Kommunikationsformen ab.

Mit dem Begriff der qualifizierten 6ffentlichen Meinung bringt Ha-
bermas den normativen Anspruch seiner Theorie auf den Punkt und er-
offnet gleichzeitig die Moglichkeit einer Verbindung von normativer
Theorie und empirischer Beobachtung. Denn mit der Qualitét verbinden
sich zwei Aspekte Offentlicher Kommunikation, die prozeduralen For-
men, unter denen Meinungen gebildet werden, und deren Legitimitit
und Rationalitit im politischen Prozess, also die Genese und die Folgen
offentlicher Meinung. »Die >Qualitét< einer o6ffentlichen Meinung ist,
soweit sie sich an prozeduralen Eigenschaften ihres Erzeugungsprozes-
ses bemisst, eine empirische Grofe. Normativ betrachtet, begriindet sie
ein Mal fiir die Legitimitit des Einflusses, den offentliche Meinungen
auf das politische System ausiiben« (Habermas 1992a: 438f.). Legitima-
tion ist dabei nur ein Aspekt der normativen Bedeutung von anspruchs-
voll gebildeter Meinung. Mit dem normativen Begriff der 6ffentlichen
Meinung verbunden ist auch ganz zentral die Vorstellung, dass diese die
Rationalitit des politischen Prozesses gewihren kann:

»Verfahren und Kommunikationsvoraussetzungen der demokratischen Mei-
nungs- und Willensbildung funktionieren als wichtigste Schleuse fiir die dis-
kursive Rationalisierung der Entscheidungen einer an Recht und Gesetz ge-
bundenen Regierung und Verwaltung. Rationalisierung bedeutet mehr als blo-
Be Legitimation, aber weniger als Konstituierung der Macht« (Habermas
1992a: 364, Hervorh. im Orig.).

Mit dem ersten Satz reiht sich Habermas zunichst anscheinend nur in
die Reihe derjenigen Theorieansitze ein, die davon ausgehen, dass sich
»mit Argumenten Politik machen« lasse (vgl. den Untertitel eines Auf-
satzes von van den Daele und Neidhardt 1996). Doch der Hinweis auf
den Zusammenhang von Verfahren und Voraussetzungen der Kommu-
nikation und der Qualitit von Entscheidungen wird uns noch néher be-
schiftigen. Seine neue Position jenseits von republikanischem und libe-
ralem Modell der Offentlichkeit macht Habermas dann jedoch mit dem
zweiten Satz deutlich, der die Theorie der deliberativen Demokratie mit
ihrem anspruchsvollen Begriff von Offentlichkeit zusammenbringt mit
der Theorie des kommunikativen Handelns und ihren Anspriichen an die
Rationalitdt von Kommunikation. Im folgenden Abschnitt wollen wir
uns mit dem hier angerissenen Zusammenhang von Formen und gesell-
schaftlicher Wirkung der offentlichen Kommunikation niher beschifti-

51

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

gen und das Augenmerk auf den Diskurs lenken, der dabei eine zentrale
Rolle spielt.

Diskurs als Medium der Meinungs- und Willensbildung

Die Theorie der deliberativen Demokratie, die hier in ihren Grundziigen
vorgestellt wurde, wird im Folgenden als giiltiges Modell des politi-
schen Systems vorausgesetzt und nicht weiter hinterfragt (wobei aller-
dings der Begriff der Lebenswelt kritisch wieder aufzugreifen ist, da er
Grundlagen der Kommunikationstheorie beriihrt). Vielmehr soll es um
die kommunikationstheoretische Grundlage dieser normativen Theorie
gehen, also um den zuletzt angesprochenen Zusammenhang zwischen
Kommunikationsformen und -bedingungen einerseits und den Ergebnis-
sen und Leistungen von Kommunikationsprozessen andererseits.'' Die-
sem angenommenen Zusammenhang wird durch den Rahmen der deli-
berativen Theorie eine besondere Bedeutung zugewiesen. Er bildet eine
Briicke zwischen der Demokratietheorie und der Kommunikationstheo-
rie bzw. der — eher philosophisch ausgerichteten — formalpragmatischen
Diskursethik von Habermas. Gleichzeitig bieten sich die in ihm zusam-
mengefassten Annahmen zur empirischen Uberpriifung am Beispiel von
offentlichen Kommunikationsprozessen an, die in einem eigenen Ab-
schnitt unternommen werden soll.

Zunachst ist zu klidren, worin im Einzelnen die Formen und Bedin-
gungen sowie die positiven Effekte diskursiver Kommunikation beste-
hen. Auch sind diejenigen theoretischen Annahmen zu identifizieren, die
einen Zusammenhang zwischen ersteren und letzteren herstellen. Dies
erscheint notig, weil Habermas den Zusammenhang nicht isoliert behan-
delt, sondern im Rahmen seiner gesamten Theorie des kommunikativen
Handelns, in der philosophisch-normative Aspekte mit politisch-sozialen
zusammenkommen. Der Weg der Klidrung dieser Frage fiihrt uns daher
von den Studien zur Offentlichkeit iiber die Theorie des kommunikati-
ven Handelns hin zur Frage des Moralbewusstseins und der Diskurs-
ethik.

Der Diskursbegriff bildet eine Schnittstelle zwischen kommunikati-
onstheoretischer Grundlage und politischen Auswirkungen von Diskus-

11 »Das dritte Demokratiemodell, das ich vorschlagen mochte, stiitzt sich ge-
nau auf die Kommunikationsbedingungen, unter denen der politische Pro-
zess die Vermutung fiir sich hat, verniinftige Resultate zu erzeugen, weil
er sich dann auf ganzer Breite in einem deliberativen Modus vollzieht«
(Habermas 1996b: 285).

52

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

sionsprozessen.'? Ein Diskurs ist in der Theorie von Habermas ein Pro-
zess, in dem es darum geht, die Giiltigkeit der mit einer AuBerung erho-
benen Anspriiche zu kldren. So wie in einem Gerichtsverfahren ein Kla-
ger antritt und bestimmte Anspriiche gegeniiber einem Beklagten gel-
tend macht, so sind auch in der Kommunikation die mit einer AuBerung
verbundenen Geltungsanspriiche zu verstehen. Der Beklagte ist in die-
sem Fall der Sprecher, der eine AuBerung gemacht hat, Kliger kann je-
der Rezipient der AuBerung sein. Wie ein Gerichtsverfahren stellt auch
ein Diskurs immer eine Form von Metakommunikation dar, die sich re-
flexiv auf andere Kommunikation bezieht. Dem Diskurs geht immer ei-
ne AuBerung in einem konkreten Kommunikationsprozess voraus, von
deren Kritik er seinen Ausgang nimmt.

Anders als in einem typischen Gerichtsverfahren geht es im Diskurs
allerdings nicht in erster Linie um die Durchsetzung eigener Anspriiche,
sondern um die Bezweiflung der RechtmiBigkeit der Anspriiche des
Sprechers, er erfolgt also auf Basis einer skeptischen Haltung. Ziel des
Diskurses ist letztlich, zu gewéhren, dass nur solche Anspriiche langfris-
tig Geltung haben, die auch berechtigt sind. Die hier verwendete Analo-
gie zum Recht als Charakterisierung von Diskursen kommt nicht von
ungefidhr. Zum einen legt Habermas sie selbst nahe, wenn er von Gel-
tungsanspriichen spricht, zum anderen dominiert sie die Rezeption der
Habermas’schen Diskurstheorie iiber weite Strecken. '

Allerdings wird das Vorgehen der Begriindung von Anspriichen ex-
plizit von der deduktiven Logik unterschieden. Es soll also nicht darum
gehen, logische Ableitungen in der Argumentation vorzubringen.' Ha-
bermas folgt aber auch nicht einer relativistischen Sichtweise, nach der
das Ergebnis eines Diskurses letztlich kontingent zu sehen wire und
z. B. von Machtverteilungen abhinge (vgl. Habermas 1992b: 478). Viel-
mehr hilt er an der rationalen Klérbarkeit der Giiltigkeit kommunikati-

12 Wenzel sieht darin gar den »eigentlichen Kernbegriff der Theorie« (Wen-
zel 2001: 55).

13 Sie eroffnet auch eine interessante Parallele zur Metapher des »due pro-
cess«, die von Hewitt in die Forschungen zur kiinstlichen Sozialitit in der
Informatik eingefiihrt und als Modell fiir die Abstimmungsprozesse unter
autonomen handelnden Software-Agenten empfohlen wurde (Hewitt 1991,
allgemein zur Frage kiinstlicher Sozialitit vgl. Malsch 1997). Dabei kom-
men erstaunlich dhnliche Argumente zum Tragen, u. a. der Verweis auf
die spezifische Logik solcher Verfahren, die sich nicht mit der klassischen
Logik nachbilden lassen (vgl. entsprechend Habermas (1973: 115f.): »Die
Logik des Diskurses wird nur in Abhebung von >logischer Notwendigkeit<
erldutern konnen, was >rationale Motivation< bedeutet ...«).

14 Vgl. allerdings entsprechende argumentationstheoretische Forschungen in-
nerhalb der Kognitionswissenschaft (Grosz et al. 1989) oder der Informa-
tik (S. Parsons/McBurney 2003).

53

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

ver Anspriiche fest, also daran, dass sich die Teilnehmer an einem Dis-
kurs qua gemeinsamer Vernunftfihigkeit auf einen Konsens einigen
konnen.

Die angenommene Verniinftigkeit von Diskursen héngt eng mit Ha-
bermas’ Konzeption von Diskursen als Argumentationen zusammen.
Damit wird eine Form der Kommunikation bezeichnet, in der die Teil-
nehmer »strittige Geltungsanspriiche thematisieren und versuchen, diese
mit Argumenten einzuldsen oder zu kritisieren« (Habermas 1981a: 38).
Die Teilnehmer an einem Diskurs begriinden Aussagen oder stellen sie
in Frage unter Verwendung von Argumenten, die die anderen Teilneh-
mer zur Annahme des jeweils Intendierten bewegen sollen, also zur An-
nahme der Ursprungsaussage im Falle der Begriindung bzw. zur Ableh-
nung der Ursprungsaussage im Falle der Kritik. Eine Aussage anzuneh-
men bedeutet dabei, den in ihr enthaltenen Geltungsanspruch anzuer-
kennen und seine kommunikativen Konsequenzen zu tragen. Kommuni-
kative Konsequenzen sind dabei ganz grundlegend, dass die zur Diskus-
sion stehende Aussage nicht erneut in Zweifel gezogen wird, sondern im
Gegenteil in der Diskussion anderer Aussagen argumentativ auf sie auf-
gebaut werden kann.

Streng genommen, gehoren die Aussagen selbst nicht zum Diskurs,
da sie auf der nicht-reflexiven Ebene der Kommunikation getétigt wur-
den. Doch im Lauf eines Diskurses werden weitere Aussagen getroffen,
so dass eine solche strenge Unterscheidung zwischen Kommunikation
und Metakommunikation nicht sinnvoll erscheint und stattdessen der
Begriff des Diskurses alle im Prozess der reflexiven Thematisierung von
Aussagen gemachten AuBerungen umfassen soll. Wesentlich fiir einen
Diskurs ist aber, dass nicht eine einmalige Korrektur von Aussagen statt-
findet, sondern dass auf die Begriindung bzw. Kritik durch einen Teil-
nehmer eine Entgegnung durch andere Teilnehmer erfolgt, die sich wie-
derum begriindend oder kritisch auf die Ausgangskommunikation bezie-
hen oder aber die Begriindung bzw. Kritik des ersten Teilnehmers einer
erneuten Begriindung oder Kritik unterziehen. Erst wenn sich auf diese
Weise ein eigener, metakommunikativer Prozess ausdifferenziert, 1dsst

. . . . . . 15
sich von einem Diskurs als eigener Kommunikationsform sprechen.

15 Auf einer solchen Ausdifferenzierung aufbauend, entwickelt Malsch
(2005a) den Begriff der Beobachtungskommunikation. Messmer (2003)
macht einen &hnlichen Differenzierungsvorgang zur Grundlage seines
Konfliktbegriffs. Allerdings ist im Fall von Diskursen zu beachten, dass es
sich nicht um einen abgrenzbaren Kommunikationsprozess handelt, son-
dern vielmehr um einen Modus der Kommunikation, der als Begleiter-
scheinung von Kommunikation jederzeit auftreten, aber ebenso schnell
wieder verschwinden kann, etwa, wenn die zur Frage stehenden Geltungs-
anspriiche geklédrt werden konnen. Im Gegensatz zum Konflikt als eigen-

54

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Dieser Prozesscharakter von Diskursen ist nicht allein dem Umstand
geschuldet, dass sich Kommunikationsereignisse immer zu Prozessen
verkniipfen lassen und erst in ihrer Verkniipfung als Kommunikation so-
zial wirksam werden. Habermas verweist auf den zusitzlichen Aspekt,
dass sich aus den zwei Anschlussmoglichkeiten, ndmlich zum einen, die
reflexive Kommunikation fortzufiihren, und zum anderen, die reflexive
Kommunikation selbst zu reflektieren, die Chance fiir Lernprozesse er-
gibt, in denen soziale Erfahrungen mit den Konsequenzen von Aussagen
und ihren Geltungsanspriichen gemacht werden konnen und diese Erfah-
rungen wiederum zur Grundlage der weiteren Kommunikation werden.
Insofern stellen Diskurse nach Habermas ein Medium fiir Lernprozesse
(Habermas 1981a: 38) oder, speziell fiir den politischen Bereich, fiir die
Meinungs- und Willensbildung dar.'®

Dabei miissen Diskurse bzw. die Teilnehmer an ihnen allerdings be-
stimmte Voraussetzungen erfiillen. So ist auf Seiten der Teilnehmer
wichtig, dass sie sich auf den Modus der Argumentation einlassen und
nur auf diese Weise an Argumente anschliefen. Das impliziert auch die
Bereitschaft, sich der Kritik anderer Teilnehmer auszusetzen und sie
nicht einfach zu tibergehen. Wenn ein Teilnehmer zwar selbst Kritik {ibt,
aber die Kritik anderer Teilnehmer nicht zur Kenntnis nimmt, kann sich
nur einseitige Kommunikation ergeben, nicht aber ein Diskussionspro-
zess, in dem beide Seiten durch den wechselseitigen Austausch von Ar-
gumenten ihre Sichtweise und ihre Begriindungen weiterentwickeln.
Diskurse setzen damit auch immer einen Minimalkonsens voraus, nim-
lich den, dass die Teilnehmer an einer gemeinsamen Bearbeitung der
fraglichen Geltungsanspriiche interessiert sind, und nicht allein daran,
die andere Seite bzw. die anderen Teilnehmer von ihrer eigenen Sicht-
weise zu iiberzc:zugc:m.17 Entsprechend gehort auch die Fihigkeit zur
Selbstreflexion zu den notwendigen Bedingungen fiir Diskurse, denn nur
wenn die Teilnehmer bereit sind, ihre eigene Position zu iiberdenken
und im Licht anderer Argumente aufzugeben bzw. zu modifizieren, kann
es zu einem konstruktiven Austausch kommen (vgl. Habermas 1981a:
38). Der Austausch setzt daher auch voraus, dass sich keine festen Rol-

stindiger Episode haben wir es auch dann mit diskursiver Kommunikation
zu tun, wenn sich keine Episode ausdifferenziert.

16 M. Miller (2006) entwickelt auf dieser Basis eine »Theorie diskursiven
Lernens«. Die Beobachtung von Lernprozessen erfordert einen normativen
MafBstab der Rationalitidt. Wihrend Miller diesen im gemeinsamen Wissen
tiber Differenzen verortet, sieht Habermas vor allem in der Begriindbarkeit
und der Kritisierbarkeit von Aussagen das rationale Element von Diskur-
sen (Habermas 1981a: 36).

17 Vgl. Clark (1996), der auf dieser Einsicht in den »common ground« von
Kommunikation seine Theorie aufbaut.

55

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

lenmuster von Sprechern und Horern bilden bzw. von Kritikern und Be-
firwortern. Denn nur wenn der Kritiker einer Aussage auch bereit ist,
fiir eine Gegenposition argumentativ einzutreten, und nur wenn der Kri-
tisierte im Falle des Nichteinverstdndnisses auch bereit ist, seinerseits
die Kritik argumentativ zuriickzuweisen oder seine Position in Anbet-
racht iiberzeugender Einwinde zu revidieren, entwickelt sich die Proze-
dur eines Hin und Her von Rede und Gegenrede, die fiir den Diskurs als
Prozess charakteristisch ist und ihm seinen Namen eingebracht hat.'®

Eine fiir die Diskurstheorie wichtige Frage taucht an dieser Stelle
auf: Handelt es sich bei diesen Bedingungen um pragmatische Bedin-
gungen, die fiir die Durchfithrung von Diskursen idealerweise gegeben
sein sollten und im Fall der Abwesenheit eine Verschlechterung der
Diskursqualitit mit sich bringen? Oder handelt es sich vielmehr um kon-
stitutive Bedingungen, die sozusagen »a priori« vorliegen miissen, damit
man iiberhaupt von einem Diskurs sprechen kann? Habermas findet auf
diese Frage mit dem Konzept kontrafaktischer Annahmen eine vor allem
aus philosophischer Sicht hochst interessante Antwort, deren Diskussion
wir jedoch zunichst zuriickstellen mochten, um sie spiter im Rahmen
der theoretischen Grundlagen behandeln zu koénnen.

Zunichst interessiert uns, wie Habermas diesen Begriff von Diskurs
in Beziehung setzt zur Behandlung politischer Fragen in der Demokra-
tie. Auch wenn Habermas den Diskurs als allgemeine Form argumenta-
tiver Kommunikation einfiihrt, schert er nicht alle Diskurse iiber einen
Kamm, sondern unterscheidet sie nach der Art der Geltungsanspriiche,
die in ihnen thematisiert werden.'” So gibt es neben dem theoretischen
Diskurs, wie er in der Wissenschaft zur Klarung von Wahrheitsfragen
gefiihrt wird, auch den praktischen und den explikativen Diskurs (Ha-
bermas 1981a: 39, an anderer Stelle auch der »hermeneutische« — Ha-
bermas 1973: 114), in denen es um Fragen der normativen Giiltigkeit
bzw. um Fragen des Verstidndnisses geht. Als »Diskurse« oder auch als

18 Etymologisch leitet sich »Diskurs« von »discurrere« ab, vom Auseinan-
derlaufen bzw. Hin- und Herlaufen. Zur Begriffsgeschichte, insbesondere
auch zur Entwicklung von einer negativen Belegung des Begriffs als
»planlose Bewegung, als »Herumirren« zu einer positiven als Reflexion
unterschiedlicher Betrachtungsweisen vgl. Kohlhaas (2000) sowie Nennen
(2000: VIIIL.).

19 An anderer Stelle fithrt Habermas — offensichtlich in Reaktion auf die kri-
tische Diskussion seines Werks — eine weitere Unterscheidung ein, die
zwischen pragmatischen Diskursen, ethisch-politischen, moralischen und
normativen Diskursen (Habermas 1992a: 196ff., 675ff.; vgl. auch Haber-
mas 1991a). Allerdings geht es dabei eher um die Frage der Anwendbar-
keit des Diskursprinzips, weniger um die Grundlagen von Diskursen, wes-
halb wir dieser Verschiebung nicht weiter nachgehen.

56

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Form der »Kritik« (Habermas 1981a: 41) werden auferdem jene Argu-
mentationen bezeichnet, die sich auf Fragen des subjektiven Empfindens
(asthetischer Diskurs) oder des subjektiven Ausdrucks beziehen (thera-
peutischer Diskurs). Dabei interessiert sich Habermas besonders fiir den
praktischen Diskurs, der die Frage der normativen Giiltigkeit von Regeln
behandelt. Ziel dieser Art von Diskurs ist die Begriindung von allgemei-
nen Regeln des Sollens und Handelns, also von moralischen und juridi-
schen Regeln, die letztlich die sozialen Beziehungen und das Zusam-
menleben der Akteure bestimmen.

Fiir solche Diskurse gilt nach Habermas folgendes Prinzip: »Giiltig
sind genau die Handlungsnormen, denen alle moglicherweise Betroffe-
nen als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmen konnen« (Ha-
bermas 1992a: 138). Dieser Satz bildet als »Diskursprinzip« eines der
beiden Fundamentaltheoreme der Diskursethik. Habermas entwickelt
ihn ausgehend von den Vorstellungen des Pragmatismus und der Leit-
idee der Transzendentalphilosophie. Von Kant iibernimmt er die Per-
spektive, ethische Normen nicht in ihrer Substanz, sondern durch abs-
trakte Prinzipen festzulegen. Er geht allerdings noch einen Schritt weiter
als die Transzendentalphilosophie, indem er nicht abstrakte Prinzipien
fiir die Normen selbst formuliert (wie es Kant mit dem kategorischen
Imperativ tut), sondern nur Prinzipien fiir das Zustandekommen von sol-
chen Normen formuliert.

Zum Diskursprinzip gesellt sich daher als zweites Fundamentaltheo-
rem noch der »Universalisierungsgrundsatz«, wonach gilt: »Jede giiltige
Norm muss der Bedingung geniigen, dass die Folgen und Nebenwirkun-
gen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der
Interessen jedes Einzelnen voraussichtlich ergeben, von allen Betroffe-
nen zwanglos akzeptiert werden konnen« (Habermas 1983: 131, Her-
vorh. im Orig.). Leicht ersichtlich ist, dass die Grundidee des kategori-
schen Imperativs erhalten bleibt, allerdings verschiebt sich die Last der
Abschitzung von Konsequenzen der Befolgung einer Norm auf die Be-
troffenen, die sie akzeptieren oder aber ablehnen konnen.? Eine Briicke
zum kategorischen Imperativ schldgt Habermas noch durch die Mog-
lichkeit des »advokatorischen« (Habermas 1983: 133) bzw. des »inne-
ren« Diskurses (Habermas 1973: 134), an denen die Betroffenen nicht
personlich bzw. an denen nicht alle Betroffenen teilnehmen miissen. Al-
lerdings relativiert er diese als nur »ersatzweise« erlaubt (Habermas

20 Vgl. Habermas explizit: »Der kategorische Imperativ erhilt damit eine
diskurstheoretische Lesart. An seine Stelle tritt das Diskursprinzip >Dx,
wonach nur die Normen Geltung beanspruchen diirfen, die die Zustim-
mung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden
konnten« (Habermas 1996a: 49).

57

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

1983: 133) und begriindet dies durch die spiter noch zu diskutierende
Bedingung, dass jeder einzelne Teilnehmer mit einer einzigartigen per-
sonlichen Perspektive zum Diskurs beitrage (vgl. Habermas 1983:
7767

Die weitergehenden ethischen Fragen, die sich aus diesem Vorschlag
in der philosophischen Diskussion ergeben haben, sollen uns hier nicht
beschiftigen (vgl. dazu z. B. Tugendhat 1993). Wichtig bleibt festzuhal-
ten, dass Habermas einen universellen Anspruch der Begriindbarkeit von
Normen in der Tradition des Rationalismus aufrechterhalt, dass er des-
sen Erfiillung jedoch nicht dem philosophischen Rdsonnement iiberlésst,
sondern — ganz im Sinne des demokratischen Ideals der Selbststeuerung
der Biirger — durch die Betroffenen in Form eines geregelten Verfahrens,
den rationalen Diskurs, zu erbringen vorsieht.

Diese Verfahrensorientierung iibernimmt Habermas aus der Traditi-
on des Pragmatismus. Er greift Gedanken von Peirce auf, die er — auf
den von Meads »Fragmenten iiber Ethik« gebahnten Pfaden einer Sozio-
logisierung des kategorischen Imperativs22 — aus der Perspektive einer

21 Spiter werden advokatorische Diskurse allerdings zum »Regelfall« er-
nannt (Habermas 1992a: 224) — ein Tribut an die realweltlichen Bedin-
gungen politischer Meinungsbildung.

22 Die Argumentation entspricht dabei der von Peirce (1991, 5.311) fiir wis-
senschaftliche Schlussfolgerungen aufgestellten: »Das Reale ist also das,
in dem schlieBlich frither oder spiter Information und schlussfolgerndes
Denken resultieren wiirden und das daher unabhingig von meinen und
deinen Einfillen ist. So zeigt eben der Ursprung des Begriffs der Realitit,
dass dieser Begriff wesentlich den Gedanken einer Gemeinschaft ein-
schlieBt, die ohne definitive Grenze ist und das Vermogen zu einem defi-
nitiven Wachstum der Erkenntnis besitzt« (Hervorh. im Orig.). An anderer
Stelle (Peirce 1991, 2.655) heilit es: »Es mag seltsam erscheinen, dass ich
drei Gefiihle als unerldssliche Forderungen der Logik in den Vordergrund
stelle, namlich das Interesse an einer unbeschrinkten Gemeinschaft, das
Anerkennen der Moglichkeit, dieses Interesse zum hochsten iiberhaupt zu
machen, und die Hoffnung auf die unbegrenzte Fortdauer geistiger Aktivi-
tit.« Entsprechend die Weiterentwicklung bei Mead: »Der Mensch ist ein
vernunftbegabtes Wesen, weil er ein gesellschaftliches Wesen ist. Die
Allgemeinheit unserer Urteile, die von Kant so sehr betont wird, leitet sich
aus der Tatsache ab, dass wir die Haltung der ganzen Gemeinschaft, die
Haltung aller vernunftbegabten Wesen einnehmen. Wir sind, was wir sind,
durch unser Verhiltnis zu anderen. Unser Ziel muss daher unvermeidlich
ein gesellschaftliches Ziel sein, sowohl in Bezug auf seinen Inhalt (was
primitiven Impulsen entspricht) als auch in Bezug auf die Form. Die Sozi-
alitét ist Ursache der Universalitit ethischer Urteile und bildet die Grund-
lage der verbreiteten Behauptung, dass die Stimme aller die allgemeine
Stimme sei; das heiflt, dass jeder vernunftbegabte Mensch die Situation
gleich einschitze« (Mead 1968: 429f.).

58

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Konsenstheorie der Wahrheit rezipiert” und fiir die Begriindung seiner
Ethik heranzieht (vgl. insbesondere Habermas 1973). In der Bezugnah-
me auf den Pragmatismus ist der Ausgangspunkt fiir die Annahme eines
Zusammenhangs zwischen Kommunikationsbedingungen und Auswir-
kungen der Kommunikation zu sehen. Gleichzeitig erfolgt an dieser
Stelle auch der Briickenschlag zwischen Kommunikation als theoreti-
scher Grundlage des Sozialen und der empirisch ablaufenden Kommu-
nikation. So erldutert Habermas das noch sehr abstrakt gehaltene Dis-
kursprinzip durch eine Kldrung des Begriffs des rationalen Diskurses:

»[...] »rationaler Diskurs< soll jeder Versuch der Verstindigung iiber proble-
matische Geltungsanspriiche heiflen, sofern er unter Kommunikationsbedin-
gungen stattfindet, die innerhalb eines durch illokutiondre Verpflichtungen
konstituierten dffentlichen Raums das freie Prozessieren von Themen und Bei-
tragen, Informationen und Griinden ermoglichen. Indirekt bezieht sich der
Ausdruck auch auf Verhandlungen, soweit diese durch diskursiv begriindete
Verfahren reguliert sind« (Habermas 1992a: 138f., Hervorh. im Orig.).

Habermas charakterisiert also genauer, wie ein Diskurs ablaufen muss,
wenn er seiner Rolle als reflexives Medium gerecht werden soll. Rele-
vant sind in der zitierten Aussage der Verweis auf »illokutionidre Ver-
pflichtungen« sowie die Betonung des »freien Prozessierens«. Damit ist
gemeint, dass sich die Argumentation nicht auf dem Diskurs duBerliche
Griinde fiir die Akzeptanz oder Kritik von Aussagen stiitzen soll, son-
dern allein der Konsistenz des Gesagten verpflichtet ist, und dass sich
die Diskussion um Themen, Beitrige, Informationen und Griinde, mithin
also eine kommunikative Bearbeitung sozialer Probleme drehen soll.
Unter Beriicksichtigung des Diskursprinzips sowie dieser Erlduterung
des Begriffs des rationalen Diskurses konnen wir folgende Bedingungen
formulieren, die zusammengenommen diejenige kommunikative Form
ausmachen, die als Diskurs geeignet ist, die politische Meinungs- und
Willensbildung sowie die Kldrung von normativen Fragen zu bestrei-
ten:**
® Gegenstand der Kommunikation sind Geltungsanspriiche von Aus-
sagen, die sich auf unterschiedliche Aspekte von kommunikativer
Geltung beziehen konnen (normative Fragen, Wahrheitsfragen, Fra-
gen der Wahrhaftigkeit etc.),
¢ die Kommunikation verlduft im Modus der Argumentation, das heif3t
es werden Geltungsanspriiche vorhergehender Aussagen kritisiert
bzw. begriindet,

23 In diesem Punkt dhnlich wie auch Apel (1975).
24 Vgl. dazu auch: Eemeren et al. 1996: 283f.; Steenbergen et al. 2003: 25f.

59

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

® die Teilnehmer streben eine Verstindigung iiber die Geltungsan-
spriiche an, das schlieft ein, dass sie motiviert sind, ihre Ansicht ein-
zubringen, dass sie sich fiir die Aussagen und Argumente der ande-
ren Teilnehmer interessieren und diese respektieren (die Argumente
wie auch die Teilnehmer) und dass sie bereit sind, ihre eigenen An-
spriiche gegebenenfalls zu revidieren,

¢ die Teilnahme ist offen fiir »alle moglicherweise Betroffenen, also
sowohl die unmittelbar ersichtlich Betroffenen als auch die eventuell
Betroffenen (bis hin zu zukiinftigen Generationen unter dem Leitbild
der »Nachhaltigkeit«), die Offenheit der Teilnahme umfasst auch,
was von den Teilnehmern in den Diskurs eingebracht wird,

® Hufere Einfliisse auf die Akzeptanzentscheidungen der Teilnehmer
sind ebenso ausgeschlossen wie solche, die aus der internen Dyna-
mik der Kommunikation resultieren, also z. B. Macht, Eitelkeit, Pro-
fitstreben, Termindruck, Sprecherdominanz etc., die Zustimmung zu
Geltungsanspriichen hédngt allein von der Einsicht in deren Rationali-
tét ab.

Wenn diese Voraussetzungen gegeben sind, kann ein rationaler Diskurs
stattfinden. Wenn dieser nach den angegebenen Verfahren durchgefiihrt
wird, dann zeitigt er Ergebnisse, die allein durch den »zwanglosen
Zwang des besseren Arguments« begriindet sind und insofern sowohl
eine allgemeine legitime Giiltigkeit als auch Rationalitit beanspruchen
konnen — also auf die beiden Aspekte normativer Giiltigkeit einen An-
spruch erheben konnen.

Diskurse, die nach diesem Muster ablaufen, konstituieren nach Ha-
bermas demokratische Verfahren. Ohne sie entbehren diese der Legiti-
mation und der Rationalitit, reine Abstimmungen nach dem Modell der
Akklamation oder der Aggregation sind ebenso wenig geeignet, den
komplexen Anforderungen moderner Probleme des Interessensaus-
gleichs gerecht zu werden wie Verhandlungslosungen, bei denen die
Teilnehmer an ihren Interessen festhalten und diese so weit wie moglich
gegeniiber den anderen Teilnehmern durchzusetzen versuchen. Daher
liegt fiir Habermas das Diskursprinzip der Demokratie zugrunde, auch
wenn es gleichzeitig institutionell durch das Medium des Rechts abgesi-
chert werden muss: »Der Selbstbestimmungspraxis der Biirger ist nichts
vorgegeben aufler dem Diskursprinzip, das in Bedingungen kommunika-
tiver Vergesellschaftung iiberhaupt angelegt ist, auf der einen und dem
Rechtsmedium auf der anderen Seite« (Habermas 1992a: 161f.).

Soweit lédsst sich der kommunikationstheoretische Kern der Theorie
der deliberativen Demokratie zusammenfassen, und in dieser Form fin-
det er sich vielfach in der Sekundarliteratur zitiert, der es dann etwa dar-

60

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

um geht, diesen normativen MaBstab auf die empirisch vorfindliche
Diskurspraxis anzuwenden (z. B. Steenbergen et al. 2003; Feindt 2003)
oder die Meriten dieser Begriindung des demokratischen Selbstver-
stindnisses gegeniiber anderen Modellen zu diskutieren (z. B. Elster
1998). Uns soll es im Folgenden zwar ebenfalls um eine kritische Dis-
kussion des Modells gehen, allerdings speziell um den skizzierten Kern.
Wir fragen danach, woraus sich diese Charakterisierung von Diskursen
ableitet, die zunéchst die Form einer Setzung hat und insofern selbst be-
griindungsbediirftig erscheint. Dabei nehmen wir uns die Freiheit, einen
bestimmten Aspekt der Begriindung in den Vordergrund zu riicken,
ndmlich die Frage nach der kommunikationstheoretischen Rechtferti-
gung des dargestellten Zusammenhangs zwischen Kommunikationsbe-
dingungen und Leistungen von Diskursen.

Kommunikationstheoretische Grundlagen
von Deliberation

Fiir diese Diskussion ist es notwendig, etwas weiter auszuholen. Haber-
mas’ Fokus auf Kommunikation als zentrales Element der soziologi-
schen Theorie ist zunéchst theoriestrategisch bedingt. Auf der Basis ei-
ner kritischen Durchsicht des Standes der Theorieentwicklung in der So-
ziologie (Habermas 1981a, 1981b) und bei gleichzeitig intendierter kriti-
scher Abgrenzung gegeniiber den seinerzeit identifizierten Forschungs-
richtungen (vgl. Habermas 1981b: 550ff.) riickt Habermas den Begriff
der Kommunikation ins Zentrum.

Ziel ist dabei zum einen die Abgrenzung zu verhaltenswissenschaft-
lich und an zweckrationalem Handeln orientierten Ansitzen, gegen die
Habermas an der Kategorie des Sinns als konstitutivem Begriff der So-
ziologie festhilt. Da Sinn als sprachlich ausdriickbarer Sinn verstanden
wird, kommt der Sprache eine groe Bedeutung fiir das soziale Handeln
zu (Habermas 1984a: 12). Ebenso grenzt sich Habermas gegeniiber der —
damals noch — handlungstheoretisch ausgerichteten Systemtheorie und
der interpretativen Soziologie ab. Ihm geht es sowohl um Interpretation
als auch um die Beriicksichtigung systemischer Handlungskoordination,
die nur durch eine Verbindung beider Richtungen auf der Basis des in
beiden Theorien zentralen Elements der Kommunikation méglich ist.

Wihrend die interpretative Richtung der Interaktion verhaftet bleibt
und nicht in der Lage ist, abstraktere soziale Koordinierungsmechanis-
men zu erfassen, vernachlédssigt die Systemtheorie in Habermas’ Sicht
die Perspektive der Teilnehmer zugunsten einer ausschlieBlich beobach-
tenden Perspektive (Habermas 1981b: 552f.; Habermas 1996¢: 397). Mit

61

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

seinem Fokus auf kommunikativen Sinn behilt Habermas demgegen-
iiber einen deutenden Zugang zum Gegenstandsbereich sozialer Phéno-
mene bei, der gleichzeitig in das Individuum und einzelne Interaktionen
ibergreifenden Strukturen verortbar ist. In der Kommunikation zeigt
sich das Soziale in seiner wesentlichen Form, ndamlich als Relation zwi-
schen Individuen, als Intersubjektivitit, die nicht auf einzelne Teilneh-
mer und deren Handlungen reduzierbar ist.

Kommunikationstheorie als Sozialtheorie

Kommunikation ist insofern von Habermas als zentraler Begriff ge-
wihlt, weil sich in ihm der intersubjektive Charakter von Sozialitit be-
sonders deutlich niederschligt.”” Ganz offensichtlich hat es wenig Sinn,
von einer Kommunikation zu sprechen, wenn nicht mehrere Subjekte an
einem gemeinsamen Vorhaben beteiligt sind. Die Pluralitit der Subjekte
stellt die Kommunikation vor die paradoxe Situation, eine Verbindung
zwischen im Grunde autonomen, monadischen Individuen herzustellen.
Kommunikation setzt daher voraus, dass sich die Teilnehmer auf diese
Begegnung mit anderen einlassen, ihr Gegeniiber als Subjekt anerken-
nen und diese Subjekthaftigkeit in ihrem eigenen Handeln respektieren.
Wer sich in Kommunikation engagiert, versucht, sich in das Gegeniiber
hineinzuversetzen, ist sich aber gleichzeitig bewusst, dass dies nur nihe-
rungsweise gelingen kann. Die unter diesen Umstinden mogliche Ge-
meinsamkeit ist eines der Kernthemen von Habermas’ Theorie: Worauf
beruht sie, und wie ldsst sie sich angesichts der Unterschiedlichkeit und
Autonomie der Subjekte herstellen?

Habermas greift dazu auf die Kategorie des intersubjektiv geteilten
Sinns zuriick: »Eine im strengen Sinne intersubjektiv vergemeinschafte-
te Erfahrung kann nicht ohne den Begriff eines kommunizierten, von
verschiedenen Subjekten >geteilten< Sinnes gedacht werden« (Habermas
1984a: 58). Die Individuen werden also nicht als Monaden angesehen,
die sich untereinander nur beobachten konnen, sondern als einfiihlungs-
fahige Wesen, die wechselseitig ein Grundmall an Gemeinsamkeit un-
terstellen und auf dieser Basis zur Interaktion beféhigt sind. Auf der Ba-
sis wechselseitiger Interpretationen von ebenfalls wechselseitig aufein-
ander bezogenen Handlungen ist nach Habermas eine Koordination von
Handlungen moglich, die ergénzend zu den ansonsten in der Soziologie

25 Vgl. auch Krimer (2001: 74), die Kommunikation bei Habermas bezeich-
net als »[...] eine Keimzelle sozialer Interaktion, deren Strukturprinzip
nicht Macht, vielmehr Vernunft ist«.

62

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

unterschiedenen Handlungsarten des strategischen bzw. instrumentellen
Handelns zu betrachten ist: das kommunikative Handeln.

»Der Begriff des kommunikativen Handelns schlieB3lich bezieht sich auf die In-
teraktion von mindestens zwei sprach- und handlungsfihigen Subjekten, die
(sei es mit verbalen oder extraverbalen Mitteln) eine interpersonale Beziehung
eingehen. Die Aktoren suchen eine Verstindigung iiber die Handlungssituati-
on, um ihre Handlungsplidne und damit ihre Handlungen einvernehmlich zu
koordinieren« (Habermas 1981a: 128, Hervorh. im Orig.).

Die soziale Beziehung zwischen den Teilnehmern, die inhaltlich zu-
néchst nicht bestimmt sein muss, griindet also auf einer Orientierung an
Verstindigung, die Habermas allgemein als »telos« von Kommunikation
ansieht. Ziel der Kommunikation ist letztlich, neben den eventuell mit
der Kommunikation verfolgten Zielen, die Verstindigung zwischen den
an der Kommunikation Beteiligten. Verstindigung ist dabei auch Grund-
lage von Kommunikation, denn ohne Verstindigung kann es keine
Kommunikation im eigentlichen Sinn dieses Begriffs geben (wohl aber:
Aneinandervorbeireden, Missverstindnisse etc., die fiir Habermas als
pathologische Kommunikation anzusehen sind). Insofern ldsst sich gar
nicht prézise sagen, Verstindigung sei Ziel der Kommunikation, da sie
genauso Voraussetzung ist. Sie ist konstitutiv fiir die Kommunikation so
wie die Regeln des Spiels bei Wittgenstein konstitutiv sind fiir das Spiel
selbst. »Denn der Sinn von Rede iiberhaupt besteht offensichtlich darin,
dass sich mindestens zwei Sprecher/Horer iiber etwas verstidndigen. Da-
bei unterstellen sie, dass die Verstindigung, soweit sie eine erzielen, ei-
nen giiltigen Konsens herbeifiihrt« (Habermas 1984a: 104).%

Mit der Orientierung auf Verstindigung hin ist kein emphatischer
Begriff des Verstehens gemeint, denn das Verstehen des Interpreten be-
zieht sich primér auf die kommunikativen Akte selbst, nicht aber auf die
Intentionen, die ein Sprecher eventuell dariiber hinaus mit seiner Aufe-

26 Gegen diese Sichtweise von Verstindigung als telos der Kommunikation
wehrt sich Bader mit dem Argument, Sprechen sei immer in auersprach-
liche Handlungsabsichten eingebunden und die Verstindigung diesen un-
tergeordnet (Bader 1985: 362). Allerdings ist metatheoretisch anzumer-
ken, dass die Soziologie die moglichen Einsichten in die soziale Funktion
von Kommunikation verschenken wiirde (die auer Habermas insbesonde-
re Mead und Goffman betont haben), wenn sie sich allein auf eine Analyse
der Handlungsstrukturen beschrinkte. In der Tat ist aber das Verhiltnis
von Handlung und Kommunikation im Begriff des kommunikativen Han-
delns nicht zufriedenstellend geklart.

63

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

rung Verfolgt‘27 So kann ein Akteur einen Befehl in seiner kommunika-
tiven Funktion als Befehl verstehen, auch wenn er ihn vielleicht nicht
befolgen will. Verstindigung dient also der Etablierung einer gemein-
samen Basis, auf der Kommunikation erst moglich wird, nicht dariiber
hinausgehender Akzeptanz. Wohl aber ist dazu eine Interpretation not-
wendig, die Intersubjektivitit voraussetzt, also die Fihigkeit, sich in den
anderen Akteur hineinzuversetzen und dessen Perspektive zumindest
prinzipiell nachvollziehen zu konnen. Luhmann wihlte bekanntlich in
seiner Kommunikationstheorie ebenfalls den Begriff des Verstehens, fiir
den bei ihm jedoch keine Interpretation notwendig (und auch nicht mog-
lich) ist, sondern der allein auf der Grundlage wechselseitiger Beobach-
tung und der Reaktion Kontingenz Kommunikation ermoglichen soll
(vgl. dazu Luhmann 1986).

Die Orientierung an Verstindigung unterscheidet das kommunikati-
ve Handeln von den anderen sozialen Handlungsarten, gleichzeitig ver-
deutlicht sie, dass diese Handlungsform bei Habermas nicht parallel zu
den anderen situiert ist, sondern diesen zugrunde liegt (vgl. Habermas
1981a: 388; Schiitzeichel 2004: 228). Denn nur auf der Basis von in die-
sem Sinne gelingender Kommunikation kénnen andere Arten sozialen
Handelns iiberhaupt erst erfolgen. Sie sind auf das Trigermedium
Kommunikation angewiesen, das die grundlegende Beziehung zwischen
den Individuen herstellt. Anders gesagt, ist all jenes Handeln, das eine
Manipulation der sozialen Welt darstellt, also nicht der objektiven Um-
welt oder der Psyche eines Individuums, auf die Kooperation anderer
Akteure angewiesen. Denn auBler im Grenzfall der Einwirkung durch
Gewalt auf die Korper lassen sich Individuen nur unter der Vorausset-
zung eines grundlegenden — nicht notwendigerweise emphatischen (s.
oben) — Einverstdndnisses zu bestimmten Verhaltensweisen oder Hand-
lungen motivieren.”®

In der Fortsetzung der oben zitierten Erlduterung des kommunikati-
ven Handelns greift Habermas die Bedeutung von Interpretation auf, die
er nicht nur aus der hermeneutischen Tradition, sondern ebenso aus der
Tradition des symbolischen Interaktionismus und der Ethnomethodolo-
gie bezieht:* »Der zentrale Begriff der Interpretation bezieht sich in

27 Vgl. zum hermeneutischen Hintergrund dieser Abgrenzung auch W. L.
Schneider 1996: 264.

28 Damit ist das Einverstindnis als notwendige, nicht aber unbedingt hinrei-
chende Bedingung fiir die Motivation zu Handlungen ausgewiesen. Vgl.
dazu unten die Diskussion iiber die motivierende Kraft kommunikativen
Handelns.

29 Habermas bezieht sich auf Mead und Garfinkel mit der Bemerkung, diese
hitten dem Begriff des kommunikativen Handelns zu »paradigmatischer

64

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

erster Linie auf das Aushandeln konsensfahiger Situationsdefinitionen.
In diesem Handlungsmodell erhilt die Sprache, wie wir sehen werden,
einen prominenten Stellenwert« (Habermas 1981a: 128, Hervorh. im O-
rig.). Entgegen der zuerst vorgenommenen Betonung auch extraverbaler
Mittel wird hier deutlich, dass sprachlich vermittelte Kommunikation in
der Theorie Habermas’ die zentrale Rolle spielt. Habermas beschrinkt
sich auf sprachlich vermittelte Kommunikation mit dem von Searle ii-
bernommenen Argument, alle nichtsprachlichen AuBerungen lieBen sich
letztlich darauf zuriickfithren (sogenanntes »Prinzip der Ausdriickbar-
keit«, vgl. Searle 1971: 34; Habermas 1984a: 12 sowie Habermas 1981a:
400, 441ff.). Vor diesem Hintergrund erscheint es konsequent, den Aus-
gangspunkt fiir die kommunikationstheoretische Fundierung der Sozial-
theorie in der Sprachtheorie zu suchen.

Sprache, Sprechakt, diskursive Kommunikation®

Die Ausrichtung auf Sprache als intersubjektiv verbindendes Element
zwischen Akteuren und gleichzeitig auf Kommunikation als einen Typus
des Handelns schliefft von vornherein eine Kommunikationstheorie aus,
die Kommunikation als Austausch zwischen Akteuren begreift, wie sie
paradigmatisch im Container- oder Boten-Modell der Kommunikation
verwirklicht ist.*' Ebenso wendet sich Habermas gegen Theorien, die
von den Intentionen der Sprecher ihren Ausgang nehmen (Habermas
1981a: 370ff.). Diese betrachten Kommunikation wesentlich als zielge-
richtetes Handeln von Individuen, was die von Habermas hervorgehobe-
ne Differenz zwischen strategischem und kommunikativem Handeln ge-
rade verwischt. Habermas versucht stattdessen, die beim Kommunizie-
ren von den Sprechenden implizit verwendeten Regeln und die zugrunde
gelegten Voraussetzungen des Sprechens rational zu rekonstruieren (vgl.
Habermas 1984b: 363ff.). Damit ist gemeint, dass aus der Analyse kon-
kreten Sprachgebrauchs auf die Voraussetzungen zuriickgeschlossen
werden soll. Dabei orientiert sich Habermas vor allem an zwei theoreti-
schen Vorgingern, dem Organonmodell von Karl Biihler (1934), das
von der Funktion sprachlicher Zeichen ausgeht, und der Sprechakttheo-
rie nach John Searle (1971), die den Handlungscharakter des Sprechens
in den Vordergrund riickt. Die spezifische Kombination der beiden The-

Bedeutung« fiir die sozialwissenschaftliche Theoriebildung verholfen
(Habermas 1981a: 129).

30 In Anlehnung an den Buchtitel von Kridmer (2001), der die Argumentati-
onsfolge dieses Abschnitts passend wiedergibt.

31 Habermas 1981a: 373. Vgl. als Ubersicht zu diesen Modellen auch Krip-
pendorf 1994.

65

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

orien, in der zugleich die Sprache als logisches System stark in den Mit-
telpunkt geriickt wird und dennoch Kommunikation als Handlung ver-
standen wird, macht Habermas’ Kommunikationstheorie speziell fiir ei-
ne soziologische Theorie der Gesellschaft interessant.

Wihrend Biihler noch das sprachliche Zeichen isoliert betrachtete
und nach seiner Bedeutung fragte, geht es Habermas um komplexere
Einheiten der Kommunikation, die in systematischen Zusammenhéngen
stehen (Habermas 1981a: 372ff.). Wie die Sprechakttheorie riickt er die
Aussage als elementare Einheit in den Vordergrund. Eine weitere Ver-
schiebung besteht darin, dass Habermas weniger nach der Funktion der
kommunikativen Symbole fragt, sondern nach ihrer Bedeutung: Wie
kann eine Aussage verstanden werden? Dabei hélt Habermas allerdings,
im Unterschied zu den vorwiegend an semantischen Fragen interessier-
ten Sprachtheorien, an Biihlers an die Semiotik erinnernde Trias der
Dimensionen der Verwendung von Sprache fest, dem symbolischen
(Bezug auf Gegenstinde), symptomatischen (Ausdruck von Innerlich-
keit) und signalhaften Charakter (Appell an den Horer).

Habermas’ Fokus liegt dabei auf AuBerungen mit Bezug auf Gegen-
stinde rein sozialen Charakters, die nur in der Kommunikation entstehen
und auch nur in dieser Bestand haben. Deren Existenz ist erkldarungsbe-
diirftig: Wie schaffen Menschen in der Kommunikation quasi-objekt-
hafte Gegenstinde, also die Art von sozialen Tatsachen, die schon Durk-
heim ins Zentrum der Soziologie riickte? Fiir Habermas muss sich dieses
eigentiimliche Phinomen durch Riickgriff auf die Kommunikation, also
auf Sprache kldren lassen, denn in der Sprache miissen sich die sozialen
Tatsachen etablieren und verankern lassen, und aus der Sprachver-
wendung heraus muss sich ihre Funktion der Verstindigung erschlieBSen
lassen.

Im Gefolge des damals aktuellen Trends der Sprechakttheorie betont
Habermas insbesondere den pragmatischen Aspekt von Sprache, also die
Handlungsdimension. Mit jeder AuBerung sagt ein Sprecher demnach
nicht nur etwas aus, sondern vollzieht gleichzeitig auch eine Handlung.
Durch ein Versprechen etwa geht ein Akteur allein aufgrund einer
sprachlichen AuBerung ein Verpflichtungsverhiltnis gegeniiber dem
Vertragspartner ein. Ebenso kann auch eine Behauptung als Handlung
rekonstruiert werden, namlich als Aufstellen einer Behauptung des je-
weiligen Inhalts. Diesen Bezug von Sprache und Handlung versucht Ha-
bermas, soziologisch fruchtbar zu machen.

An der sprachlichen Kommunikation interessiert sich Habermas fiir
einen bestimmten Typus, der fiir ihn allerdings zugleich die universale
Grundlage sprachlicher Kommunikation darstellt, nimlich Aussagen mit
einer propositional-performativen Doppelstruktur. Damit ist gemeint,

66

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

dass sich an einer Aussage immer zwei Aspekte unterscheiden lassen:
ein auf Gegenstiinde der objektiven Welt bezogener (propositionaler As-
pekt) und ein auf die Beziehungsebene der Teilnehmer an Kommunika-
tion bezogener (performativer Aspekt). Wenn ein Akteur beispielsweise
sagt: »Drauflen regnet es«, dann macht er damit nicht nur eine Aussage
iiber das Wetter (Proposition), sondern stellt zugleich eine Behauptung
auf (Sprechakt). In einer formalen Struktur ausgedriickt, stellt sich diese
AuBerung, die zunichst als reine Proposition erscheint, demnach so dar:
I(p). I steht dabei fiir die Illokution, also die mit der AuBerung verbun-
dene Sprechhandlung, in diesem Fall eine Feststellung bzw. Behaup-
tung. P steht fiir die eigentliche Aussage, die aber sozusagen geklammert
wird durch die Illokution. Das heif3t selbst eine so einfache Aussage wie
die, dass es regne, wird von den Horern nicht als Information aufge-
nommen und verarbeitet, sondern als von einem Sprecher in einer be-
stimmten Form mitgeteilte Information verstanden.

Die Klammer veranschaulicht, dass sich in der Kommunikation die
beiden Ebenen nicht trennen lassen. Es gibt also keine objektive Infor-
mationsiibertragung, sondern diese ist immer durch einen Mitteilungsas-
pekt gekennzeichnet.”> Andererseits gibt es auch keine reine Mitteilung,
diese hat immer bestimmte Inhalte als Bezugspunkt. Beide Aspekte, die
Habermas auch als den kognitiven und kommunikativen Sprachge-
brauch kennzeichnet, sind also notwendig miteinander verschrénkt:

»Der kommunikative Sprachgebrauch setzt ebenso sehr den kognitiven, durch
den wir iiber propositionale Gehalte verfiigen, voraus; wie auch umgekehrt der
kognitive Gebrauch den kommunikativen voraussetzt, weil assertorische Sitze
nur in konstativen Sprechhandlungen verwendet werden konnen. Eine Kom-
munikationstheorie der Gesellschaft muss, obgleich sie sich unmittelbar auf
Sedimentierungen und Erzeugnisse des kommunikativen Sprachgebrauchs
richtet, der kognitiv-kommunikativen Doppelstruktur der Rede gerecht wer-
den« (Habermas 1984a: 81).

Mit dieser Zweiteilung von AuBerungen legt Habermas allerdings die
Grundlage fiir eine Zwei-Welten-Theorie der Kommunikation, deren
Problematik uns spiter noch beschiftigen wird.

Wie bereits Searle legt auch Habermas den Schwerpunkt auf die II-
lokution, den kommunikativen Aspekt. In der Illokution verortet er die

32 Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass es sich beim Akt des Mittei-
lens nicht um eine Form der Kodierung im Sinne des Kommunikations-
modells von Shannon und Weaver (1976) handelt. Vielmehr stellt das Mit-
teilen eine komplexere Interaktion dar, an deren erfolgreichem Zustande-
kommen sowohl Sender als auch Empfinger beteiligt sind.

67

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

sozialen Bindungskrifte, die der Kommunikation zugeschrieben werden,
und zeigt damit die Fruchtbarkeit der Sprechakttheorie fiir die Soziolo-
gie auf. Mit jeder Illokution verbunden sind ndmlich bestimmte Gel-
tungsanspriiche, die von den Horern anerkannt werden miissen, damit
die Sprechhandlung als erfolgreich gelten kann. Soll mit der Aussage
»Drauflen regnet es« beispielsweise eine Behauptung aufgestellt werden,
dann muss der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit anerkannt werden.
Nur wenn die Horer dem Sprecher abnehmen, dass er tatsdchlich meint,
was er sagt, konnen sie die Aussage als Behauptung verstehen und nicht
etwa als Aprilscherz. Entsprechend ist die Akzeptanz von Geltungsan-
spriichen die Bedingung dafiir, dass Sprechhandlungen in ihrer kommu-
nikativen Funktion wirksam werden konnen, dass also zum Beispiel In-
formationen iibertragen, Vertriage eingegangen oder Liebesbekenntnisse
abgegeben werden konnen. Da sowohl Sprecher als auch Horer sich fiir
eine gelingende Kommunikation auf akzeptable Geltungsanspriiche ver-
standigen miissen, schafft die Illokution eine soziale Bindung zwischen
beiden (Habermas 1984a: 80f.).

In der Belegung der Illokution mit Geltungsanspriichen ist Haber-
mas’ genuine kommunikationstheoretische Leistung zu sehen. Er ver-
bindet an dieser Stelle die Sprechakttheorie, die den Charakter der Illo-
kutionen als Handlungen zwischen Akteuren hervorgehoben hatte, mit
der noch weiterreichenden Kommunikationstheorie von Biihler unter
dem Aspekt der Bedeutung und des Verstehens, also des (intersubjekti-
ven) Sinns. Biihlers Organonmodell der Kommunikation weist, wie be-
reits bemerkt, dem sprachlichen Zeichen in seiner Rolle als Mittel der
Verstindigung zwischen Kommunikationspartnern drei Funktionen zu:
eine symbolische, eine symptomatische und eine signalhafte Funktion.

Unter Riickgriff auf diese Theorie wendet Habermas die sprachphi-
losophische Semantik, die die Bedeutung eines Satzes als Giiltigkeit be-
stimmter Wahrheitsbedingungen bestimmt hatte, von ihrer Fokussierung
auf assertorische Sétze hin zu einer »Universalpragmatik«. Dazu macht
er den Vorschlag,

»die illokutiondire Rolle nicht als eine irrationale Kraft dem geltungsbegriin-
denden propositionalen Bestandteil gegeniiberzustellen, sondern als diejenige
Komponente zu begreifen, die spezifiziert, welchen Geltungsanspruch ein
Sprecher mit seiner AuBerung erhebt, wie er ihn erhebt und fiir was er ihn er-
hebt« (Habermas 1981a: 375f., Hervorh. im Orig.).

Die Bedeutung einer Aussage bemisst sich — wie in der philosophischen

Bedeutungstheorie — an der Giiltigkeit bestimmter Bedingungen, die nun
allerdings nicht ausschlieBlich die Wahrheit betreffen, sondern den gan-

68

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

zen Umfang der von Biihler mit seinen drei Funktionen umrissenen As-
pekte.

Fiir das Aufbrechen des bedeutungstheoretischen Wahrheitsbezugs
nimmt Habermas die Drei-Welten-Theorie von Popper in Anspruch.
Hatte dieser plausibel gemacht, dass sich ontologisch nicht alle Phéno-
mene auf die objektive Welt der materiellen Gegenstinde reduzieren
lassen, sondern daneben auch Elemente des subjektiven Empfindens und
sozial geteilte kulturelle Elemente objektivierbar sind, so wendet Ha-
bermas dieses Weltbild kommunikationstheoretisch. Fiir ihn »bilden die
Welten insgesamt ein in Kommunikationsprozessen gemeinsam unter-
stelltes Bezugssystem. [...] Sprecher und Horer handhaben ein System
von gleichurspriinglichen Welten« (Habermas 1981a: 126, Hervorh. im
Orig.). Die Geltung, die in der Kommunikation unterstellt wird, ldsst
sich demnach ebenfalls in die drei Bezugsbereich der Welt existierender
Sachverhalte,” der subjektiven Welt und der intersubjektiven Welt un-
tergliedern. Anders herum betrachtet, erhebt ein Sprecher mit einer Au-
Berung bestimmte Geltungsanspriiche, wobei die Illokution Aufschluss
dariiber gibt, auf welche der Welten sich diese Anspriiche beziehen, also
welche Art von Geltung beansprucht wird.

Die moglichen Beziige lassen sich noch einmal mit den jeweiligen
Arten von Handlungen zusammenfassen, wobei auch der Bezug zu den
drei Funktionen sprachlicher Zeichen nach Biihler deutlich wird (vgl. die
Ubersicht in Habermas 1981a: 439):
® Der Bereich der materiellen und sozial existierenden Tatsachen. Fiir

diesen ist die Unterscheidung von Sein und Schein relevant, ohne die

nicht verstidndnisorientiert iiber die objektive Welt gesprochen wer-
den kann. In diesem Bereich beanspruchen die Sprecher Wahrheit
fiir ihre Aussagen. Dieser Bereich lésst sich auf Biihlers symbolische

Funktion von Sprache beziehen, da hier Aussagen fiir objektive Tat-

sachen der realen Welt stehen. Bei Handlungen, die sich auf diesen

Bereich beziehen, spricht Habermas von teleologischem Handeln.
® Der Bereich der innerlichen Welt, der Empfindungen. Fiir diesen

miissen Sprecher wie Horer zwischen Wesen und Erscheinung un-

terscheiden konnen, also die Wahrhaftigkeit von AuBerungen beur-

33 Bei Habermas umfasst diese die ganze objektive Welt im Unterschied zur
rein materiellen wie bei Popper. Poppers Kulturwelt wird bei Habermas
also grundlegend anders aufgeteilt in die Tatsachen (objektive Welt) und
die Sollenssachen (soziale Welt). Habermas begriindet diese Abweichung
damit, dass Elemente des »objektiven Geistes«, also der dritten Welt in
Poppers Terminologie, sich durchaus unter dem Aspekt der Wahrheit dis-
kutieren lassen, wohingegen sich andere Elemente, ndmlich die »nicht-
kognitiven Bestandteile der Kultur«, sich nur unter dem Aspekt der Sol-
lensgeltung beurteilen lassen (Habermas 1981a: 124 und ff.).

69

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

teilen konnen. Daher spricht Habermas vom Geltungsanspruch der
Wahrhaftigkeit, der sich mit Biihlers Ausdrucksfunktion der Sprache
verbinden lédsst, da hier Aussagen die subjektiven Gefiihle von Indi-
viduen wiedergeben. Handlungen mit Bezug auf die innerliche Welt
werden als dramaturgisches Handeln bezeichnet.

® Der Bereich der normativen Welt, des intersubjektiven Umgangs mit
anderen. Hier geht es um die Unterscheidung des Seins vom Sollen,
also um die Frage, was normativ richtig ist. Handlungen, die sich auf
diesen Bereich beziehen, stellen normenreguliertes Handeln dar.
Aussagen iiber die normative Welt erheben den Geltungsanspruch
der normativen Richtigkeit. Dieser Bereich entspricht der Signal-
funktion der Sprache bei Biihler, also der Einwirkung auf andere Ak-
teure mittels sprachlicher Aussagen.

Die kommunikative Welt ldsst sich in diese drei Bereiche aufteilen, und
entsprechend unterscheidet Habermas auch alle kommunikativen Phi-
nomene danach, auf welchen der drei Bereiche sie sich beziehen. Die
Orientierung an Verstindigung wird zuweilen als vierter Bereich hinzu-
gefiigt, so wie das kommunikative Handeln als viertes Handlungsmodell
gilt. Allerdings ist diese Form der Orientierung korrekterweise auf einer
anderen Ebene zu situieren als die anderen drei Bereiche, da sie die
Moglichkeit von Kommunikation iiberhaupt betrifft und nicht Orientie-
rung innerhalb der Kommunikation (Habermas 1981a: 143). Das kom-
munikative Handeln liegt nach Habermas als Bedingung der Moglich-
keit von Kooperation iiberhaupt den anderen Handlungsarten in einem
konstitutiven Sinn zugrunde.

Mit der komplizierten, ganz unterschiedliche theoretische Traditio-
nen einbeziehenden und verbindenden Argumentation spannt Habermas
einen Bogen von Biihlers grundlegendem Kommunikationsmodell iiber
die sprachanalytische Philosophie bis hin zur Sprechakttheorie. Es ist
diese Verbindung von Sprachtheorien, die sein Modell der Kommunika-
tion fiir die Soziologie besonders interessant macht. Der Begriff des
kommunikativen Handelns als besonderer Form der Sozialitdt driickt
zum einen den Anspruch aus, einen grundlegenden Modus der sozialen
Integration gefunden zu haben, er belegt zum anderen aber auch, dass
sich die Soziologie kommunikationstheoretisch fundieren ldsst, dass
Kommunikation in der Tat die »Keimzelle sozialer Interaktion« (Kra-
mer) darstellen kann. Auch wenn man dem ersten Anspruch skeptisch
gegeniiber stehen kann, bleibt der zweite unbestritten folgenreich in der
Entwicklung der soziologischen Theorie.

Fiir unsere Fragestellung nach der politischen Funktion offentlicher
Diskurse ist dabei besonders ein Aspekt relevant, der zwar in den bereits

70

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

erwihnten Gedanken impliziert ist, jedoch noch nicht geniigend hervor-
gehoben wurde. Er hat seinen Grund in Habermas’ spezifischer Interpre-
tation der Popper’schen Drei-Welten-Theorie, auf die wir hier noch
einmal zuriickkommen. Wihrend Popper die dritte Welt allgemein als
Sphire der sozial konstituierten Begriffe ansieht, unterscheidet Haber-
mas feiner zwischen diesen Begriffen als vorgegebenem Horizont von
Kommunikation und als thematisierter Gegenstand einer reflexiven Be-
trachtung (vgl. Habermas 1981a: 123f.). Im ersten Fall handelt es sich
um die Elemente der kulturellen Lebenswelt. Im zweiten Fall dagegen
wird diese Lebenswelt selbst Gegenstand der Diskussion, sie wendet
sich also reflexiv auf sich selbst, sofern Akteure mit den kommunikati-
ven Mitteln der Lebenswelt diese zum Thema machen, sie reflektieren
und hinterfragen. Aus dieser Unterscheidung ergibt sich in Verbindung
mit der Differenzierung der kommunikativen Bezugsysteme und der
Theorie der Geltungsanspriiche das Konzept diskursiver Kommunikati-
on. Denn der Diskurs ist diejenige Kommunikationsform, in der sich die
Kommunikation reflexiv auf sich selbst wendet, in der Geltungsansprii-
che nicht ohne weiteres als fraglos hingenommener Horizont der Le-
benswelt akzeptiert werden, sondern kritisch hinterfragt und in einem
gesonderten Kommunikationsprozess zum Thema gemacht werden. Aus
der Unterscheidung von Lebenswelt und objektiver Welt wird die Unter-
scheidung von unproblematischem kommunikativem Handeln und dis-
kursiver Kommunikation. Beide beruhen auf der Kraft von Illokutionen
innerhalb von Sprechakten, allerdings im einen Fall hinsichtlich ihrer
quasi selbstverstiandlichen Geltung, im anderen gerade hinsichtlich ihrer
Problematisierung.

»Wir haben bisher zwei Formen der Kommunikation (oder der >Rede<) unter-
schieden: kommunikatives Handeln (Interaktion) auf der einen Seite, Diskurs
auf der anderen Seite. Dort wird die Geltung von AuBerungen naiv vorausge-
setzt, um Informationen (handlungsbezogene Erfahrungen) auszutauschen;
hier werden problematisierte Geltungsanspriiche zum Thema gemacht, aber
keine Informationen ausgetauscht« (Habermas 1984a: 122, Hervorh. im
Orig.).

Mit dieser Herleitung der kommunikationstheoretischen Basis der Dis-
kurstheorie konnen wir uns nun der Frage widmen, inwiefern die norma-
tiv postulierten Bedingungen von Diskursen kommunikationstheoretisch
begriindet sind.

71

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Kommunikative Voraussetzungen von Diskursen

Diskurse sind in Habermas’ Theorie definiert als eine »durch Argumen-
tation gekennzeichnete Form der Kommunikation [...], in der problema-
tisch gewordene Geltungsanspriiche zum Thema gemacht und auf ihre
Berechtigung hin untersucht werden« (Habermas 1973: 130). Ihre Funk-
tion ist daher metakommunikativ — sie 16sen mit den Mitteln der Kom-
munikation Probleme, die in der Kommunikation entstanden sind. Bei
diesen Problemen handelt es sich um Verstindigungsprobleme, der Dis-
kurs zielt auf einen »wahren« Konsens iiber in der Kommunikation ge-
duBerte Geltungsanspriiche ab. Im Unterschied zum »falschen« Kon-
sens, bei dem die Kommunikationsteilnehmer das Geidullerte zwar fak-
tisch akzeptieren, es im Falle einer Uberpriifung aber revidieren miiss-
ten, ibersteht der »wahre« Konsens kritische Anfechtungen im Diskurs
und gewihrt die Rationalitdt von Kommunikation. »Einen verniinftigen
Konsens, so haben wir gesagt, erzielen wir in Diskursen« (Habermas
1984a: 114).

Ein Diskurs kommt also in Gang, wenn AuBerungen in ihren Gel-
tungsanspriichen problematisiert werden. In ihm bringen die Sprecher
argumentativ Begriindungen fiir ihre AuBerungen vor. Entsprechend der
moglichen Geltungsanspriiche der Wahrheit, der Wahrhaftigkeit und der
normativen Richtigkeit konnen folgende Typen von Diskursen unter-
schieden werden: Im theoretisch-empirischen Diskurs geht es um den
Anspruch der Wahrheit. Aussagen iiber die objektive Welt werden ge-
rechtfertigt, die Giiltigkeit von theoretischen Gesetzen steht zur Diskus-
sion. Der praktische Diskurs dreht sich um die Annahme oder Ableh-
nung von normativen Richtlinien. Durch den Austausch von Argumen-
ten, die die Anspriiche unterstiitzen, wird ein rationales Einverstdndnis
iiber deren Rechtmifigkeit erzielt, das sich als »zwangloser Zwang des
besseren Arguments« auf alle am Diskurs Beteiligten auswirkt und den
Konsens mit der Kraft einer rationalen Motivation ausstattet, die sich
wiederum auf die urspriingliche AuBerung auswirkt. Ein Diskurs iiber
Fragen der Wahrhaftigkeit, also mit Bezug auf Gegenstinde der subjek-
tiven Welt, ist im eigentlichen Sinn nicht moglich, da sie nur dem &4u-
Bernden Individuum zuginglich sind. Hier kann sich erst im weiteren
Verlauf der Interaktion anhand der Konsistenz folgender AuBerungen
bzw. Handlungen zeigen, inwiefern ein entsprechender Geltungsan-
spruch gerechtfertigt ist oder nicht (vgl. Habermas 1983: 69).*

34 Habermas spricht im Ubrigen auch von der #sthetischen bzw. therapeuti-
schen »Kritik«. Im Unterschied zu theoretischen und praktischen Diskur-
sen zielt sie allerdings nicht unbedingt auf einen Konsens der Beteiligten
ab (z. B. Habermas 1983: 115).

72

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Auch wenn Habermas in spiteren Schriften seinen Diskursbegriff
ausweitet und neben dem praktischen Diskurs, der lange im Zentrum
seiner moralphilosophischen Arbeiten stand, stirker die Unterschiede
zwischen spezialisierten Diskursen hervorhebt (vgl. z. B. Habermas
1985: 393),* bleibt fiir seinen Diskursbegriff die Fundierung im Begriff
der Intersubjektivitit charakteristisch, also der Bezug auf Sprache als
verbindendes Element (Schottler 1997: 136). Thema des Diskurses ist
die normale Kommunikation, genauer die Giiltigkeit der dabei aufge-
stellten Anspriiche. Sowohl die Problematisierung von AuBerungen als
auch die Rechtfertigung dieser durch Argumentation sind dem Diskurs
vorbehalten, sie markieren den Ubergang von der einen kommunikati-
ven Form zur anderen. Dem Diskurs kommen somit zwei Funktionen
der Reflexion zu: die Thematisierung bestimmter AuBerungen bzw. der
in diesen erhobenen Geltungsanspriiche und die Kritik dieser Ansprii-
che. Durch die Moglichkeiten diskursiver Kommunikation kann die Ver-
standigung auch in Fillen von problematisierten Geltungsanspriichen
hergestellt werden.

Diese verstindigungssichernde Fihigkeit von Diskursen liegt nicht
in spezifischen Festlegungen der Verwendungsweise von Illokutionen
oder der Kommunikationsinhalte. Das Besondere an Habermas’ Vor-
schlag zur Losung von Verstindigungsproblemen ist die strikt prozedu-
ralistische Fassung. Denn einen Diskurs einzugehen bedeutet zunichst
nichts anderes, als dass sich die Kommunikation mit sich selbst beschif-
tigen muss, reflexiv werden muss, und dies in einer genauer bestimmten
Form, néamlich der Argumentation. Die besondere Form und ihre An-
wendungsbedingungen stellen letztlich, also im Fall von Konflikten, die
Verstindigung zwischen Interaktionspartnern sicher, ganz so wie im Fall
offentlicher Diskurse diese Form und die Bedingungen die Legitimitit
und Rationalitidt der Meinungsbildung herstellen. Und diese Formen und
Bedingungen sind es auch, die Habermas meint, durch seine Diskurs-
ethik begriinden zu kénnen (im Unterschied zu Apel, Rawls und ande-
ren, die auch inhaltliche Grundnormen zu begriinden versuchen, vgl.
Habermas 1983: 96).

Als Problem bei der Begriindung stellt sich zunéchst der zirkulédre
Bezug von Diskursen auf Kommunikation und von Kommunikation
wiederum auf Diskurse dar. Kommunikatives Handeln ist auf Diskurse
angewiesen als Moglichkeit, die Bedeutung von AuBerungen und ihre
Geltungsbedingungen zu kldren. Diskurse sind ihrerseits darauf ange-

35 An dieser Stelle néhert sich Habermas dem wissenssoziologischen Dis-
kursbegriff an, was fiir sein sonstiges Werk allerdings eine Ausnahme dar-
stellt.

73

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

wiesen, dass die Kldrung strittiger Geltungsanspriiche kommunikativ er-
folgen kann, das kommunikative Handeln also zumindest in gro3en Tei-
len weiter reibungslos verlduft (vgl. Habermas 1996a: 53). Habermas
schlieit dabei die Eroffnung einer dritten oder noch hoherstufigeren
Ebene aus, auf der die Anspriiche des Diskurses iiberpriift werden, also
einen gesondert zu behandelnden »Diskurs iiber Diskurse«. Solche Me-
tadiskurse wiren ja selbst wieder Diskurse und stiinden damit wieder auf
der gleichen Ebene:

»Einen Diskurs konnen wir nicht fithren, ohne zu unterstellen, dass die Bedin-
gungen fiir das Eintreten in einen Diskurs schon erfiillt sind; nachdem wir aber
diese Unterstellung gemacht haben, ist der Diskurs dariiber, ob wir diese Vor-
aussetzung zu Recht vornehmen, sinnlos. Auf der Ebene des Diskurses kann es
eine Trennung von Diskurs und dem externen Standort eines Diskursbeobach-
ters nicht geben« (Habermas 1984a: 118, FN 90).3(’

Dann aber ist erst recht nicht ganz klar, wie Habermas den Zirkel von
Kritik und Anspruch bzw. den infiniten Regress der steten Uberpriifung
der Uberpriifung der Uberpriifung usw. aufldsen will.

Das grundlegende Problem scheint in der Trennung von illokutioné-
rem und propositionalem Aspekt als zwei zu trennender Aspekte von
Kommunikation zu liegen, die sich entsprechend gegeneinander stellen
lassen. An einer Stelle sagt Habermas, Diskurse seien »Veranstaltungen
mit dem Ziel, kognitive AuBerungen zu begriinden« (Habermas 1984a:
114). Dann aber wiren sie (aufgrund der Gleichsetzung von kognitiven
AuBerungen mit dem propositionalen Gehalt, s. oben zur kognitiv-
kommunikativen Doppelstruktur der Rede) allein auf den propositiona-
len Aspekt von Aussagen beschriankt, wonach Habermas’ Konzeption
von AuBerungen mit einer Doppelstruktur keinen Sinn mehr haben wiir-
de. Allerdings ist diese Charakterisierung durchaus symptomatisch fiir
die frithe Charakterisierung der »Theorie des kommunikativen Han-
delns« Anfang der 1970er Jahre. Denn sie zeigt die Problematik der
Zwei-Welten-Annahme von propositionalem und illokutiondrem Aspekt
auf. Zur Verstindigung notig ist letztlich ein wahrer Konsens iiber den
illokutiondren Teil, der sich fiir Habermas als Zustimmung zu den mit
der AuBerung verbundenen Geltungsanspriichen bestimmt. Damit der
Konsens ein wahrer ist, und nicht nur ein moglicherweise wahrer, miis-
sen die Geltungsanspriiche problematisiert werden. Dann werden sie
selbst zu propositionalen Aspekten, nimlich zu Behauptungen, die iiber-

36 Wohl aber gibt es innerhalb der Ebene des Diskurses unterschiedliche
Ebenen der Reflexion, zwischen denen die Kommunikation wechselt. Vgl.
Habermas 1973: 176.

74

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

priift werden konnen. Das Problem ist nun, dass mit der Behauptung der
Geltungsanspriiche — jetzt als Propositionen — erneut auch illokutionére
Aspekte ins Spiel kommen, ndmlich die mit der Erhebung der Geltungs-
anspriiche der ersten Aussage erhobenen Geltungsanspriiche. Und diese
konnen wiederum nur durch einen Diskurs geklédrt werden, in dem aber
wieder illokutionire Aspekte zum Tragen kommen usw. Ein Zirkel ist
mit dieser Konzeption offenbar unvermeidbar.

Habermas’ Ausweg aus diesem Zirkel liegt letztlich darin, den Zir-
kel zum Prinzip zu erheben. Eine wesentliche Rolle spielt dabei der Beg-
riff der »idealen Sprechsituation«. Gemeint ist eine Vorstellung von
»reiner« Kommunikation (Habermas 1984a: 125), in der nur die Ver-
nunft regiert und der Selbstzweck der Verstindigung der einzige Sinn
der Kommunikation ist. AuBere Einfliisse sind nicht zugelassen, sie
wiirden die Kommunikation systematisch verzerren.”’ So charakterisiert
Habermas die »ideale Sprechsituation« als Situation,

»in der die Kommunikation nicht nur nicht durch duflere kontingente Einwir-
kungen, sondern auch nicht durch Zwinge behindert wird, die sich aus der
Struktur der Kommunikation selbst ergeben. Die ideale Sprechsituation
schlieBt systematische Verzerrung der Kommunikation aus. Nur dann herrscht
ausschlieBlich der zwanglose Zwang des besseren Arguments, der die metho-
dische Uberpriifung von Behauptungen sachverstindig zum Zuge kommen
lasst und die Entscheidung iiber praktische Fragen rational motivieren kann«
(Habermas 1984a: 119f.).

Zwar gibt es auch reale Akteure, die an dieser Art von Kommunikation
teilnehmen, diese sind aber gleichsam den typischen realweltlichen Be-
dingungen enthoben: Sie verfolgen keine eigenniitzigen Interessen und
sie unterliegen nicht Beschrinkungen von Raum und Zeit. Strukturelle
Merkmale der Kommunikation sind insofern aufgehoben, als sie den
freien Fluss der Argumentation behindern konnten. So steht z. B. die
Anforderung der Sequenzialitit von Sprechakten der Moglichkeit entge-
gen, alle Geltungsanspriiche wechselseitig kritisieren zu konnen, auch
fiir die Rollenaufteilung in Sprecher und Horer gilt dies.

»Die ideale Sprechsituation soll dadurch bestimmt sein, dass jeder Konsens,
der unter ihren Bedingungen erzielt werden kann, per se als verniinftiger Kon-

37 Vgl. Wenzel 2001: 52: »Eine Verstindigungsorientierung, die den Horer
unmittelbar, intrinsisch zum Akzeptieren von Geltungsanspriichen und zur
Ubernahme der implizierten moralischen Obligation bringt, ist tatséchlich
nur auf der Basis einer vollig kontextunabhdingigen — das heifit wesentlich
duBerungsfihigen, deklarierbaren und deshalb kritisierbaren — lllokution
denkbar« (Hervorh. im Orig.).

75

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

sens gelten darf. Meine These heifit: Der Vorgriff auf eine ideale Sprechsitua-
tion gibt allein Gewihr dafiir, dass wir mit einem faktisch erzielten Konsensus
den Anspruch des verniinftigen Konsenses verbinden diirfen; zugleich ist die-
ser Vorgriff ein kritischer Maf3stab, an dem jeder faktisch erzielte Konsensus
auch in Frage gestellt und daraufhin iiberpriift werden kann, ob er ein zurei-
chender Indikator fiir wirkliche Verstindigung ist« (Habermas 1984a: 118f.).

Habermas erhebt fiir eine ideale Sprechsituation also nicht den essentia-
listischen Anspruch, mit dem etwa Niklas Luhmann seine Ausfiihrungen
iber soziale Systeme beginnt. Er behauptet nicht, dass eine ideale
Sprechsituation an irgendeinem Ort oder zu irgendeiner Zeit in der Welt
einmal vorgekommen sei. Das ist fiir sein Argument auch nicht weiter
relevant. Die Moglichkeit einer solchen Situation (und diese wird in der
Tat von Habermas behauptet) und die Vorstellbarkeit durch die kommu-
nizierenden Akteure sind genug. Die ideale Sprechsituation ist insofern
Grundlage des Diskurses, als genau diese Unterstellung dem Diskurs
zugrunde liegt: Im Diskurs gehen die Teilnehmer von einer idealen
Sprechsituation aus, und durch den Diskurs wird eine ideale Sprechsi-
tuation verwirklicht. Demnach fallen Diskurs und ideale Sprechsituation
weitgehend in eins.”®

Mit den Bedingungen der Kommunikation, die in der idealen
Sprechsituation ausgedriickt sind, kommen wir zum Kern unserer Frage-
stellung zuriick: Wie laufen Kommunikationsprozesse in Diskursen ab?
Die ideale Sprechsituation benennt dazu Prozessbedingungen der Kom-
munikation als normative Forderung (vgl. Habermas 1973: 177ff. sowie
Habermas 1981a: 47ff.). Dazu muss eine »symmetrische Verteilung der
Chancen« gegeben sein, Sprechakte zu wihlen und auszufiihren, aus der
sich »Forderungen nach Gleichverteilung« dieser Chancen ableiten las-
sen (Habermas 1973: 177). Zu den Bedingungen gehoren, dass Teilneh-
mer — jeweils unter Bedingungen der Chancengleichheit — jederzeit Dis-
kurse eroffnen und perpetuieren konnen, dass sie Geltungsanspriiche er-

38 Habermas relativiert die Bedeutung des Konzepts der idealen Sprechsitua-
tion in einem spéteren Beitrag, einer Replik auf Kommentare zu »Faktizi-
tit und Geltung, drastisch, wenn er sagt, es habe »nur in der Wahrheits-
theorie seinen Platz« gehabt (Habermas 1996c: 389). Damit scheint er
auch die Verbindung von Diskurs und normativen Bedingungen der
Kommunikation aufbrechen zu wollen. Allerdings existiert unseres Wis-
sens kein alternatives Konzept, das er an diese wichtige Schnittstelle sei-
ner Theorie gesetzt hitte, weshalb die Argumentation nur unter Riickgriff
auf das Konzept der idealen Sprechsituation nachvollzogen werden kann.
Diese Sichtweise wird auch von anderen Forschern geteilt wie z.B.
Steenbergen et al. (2003: 44, EN 5), die sich fiir eine empirische Operatio-
nalisierung der diskurstheoretischen Annahmen auf das Konzept der idea-
len Sprechsituation beziehen.

76

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

heben und AuBerungen auf ihre Geltungsanspriiche hin hinterfragen
konnen (»Redegleichheit«, Habermas 1973: 178), dass sie ihre Einstel-
lungen, Wiinsche und Gefiihle zum Ausdruck bringen kénnen, was der
Sicherstellung von reziproker Anerkennung und von individueller Wahr-
haftigkeit dienen soll, und dass sie in den Moglichkeiten der wechselsei-
tigen Einflussnahme (durch Macht oder andere Arten) gleichgestellt sind
(damit sich diese Regeln auch im Diskussionsprozess niederschlagen
konnen). Diese Bedingungen umschreiben den »erfahrungsfreien und
handlungsentlasteten Kommunikationsbereich des Diskurses« (Haber-
mas 1973: 178).

Es muss also von den Teilnehmern an einem Diskurs vorausgesetzt
werden,

»dass die Struktur ihrer Kommunikation, aufgrund rein formal zu beschrei-
bender Merkmale, jeden (sei es von auflen auf den Verstindigungsprozess
einwirkenden oder aus ihm selbst hervorgehenden) Zwang — aufler dem des
besseren Argumentes — ausschlieit (und damit auch alle Motive auler dem der
kooperativen Wahrheitssuche ausschaltet)« (Habermas 1981a: 48).

Zu diesen prozessualen Gesichtspunkten kommen noch die bereits er-
wihnten prozeduralen Bedingungen, dass die Beteiligten eine hypotheti-
sche Einstellung annehmen und kooperativ und mit Argumenten am
Diskurs teilnehmen miissen. Von der Seite der Produkte des Diskurses,
also der Argumente selbst, sind ferner logisch-semantische Bedingungen
einzuhalten, auf die hier allerdings nicht weiter eingegangen werden
muss, weil sie sich aus der Forderung der logischen Konsistenz der
Sprachverwendung ergeben.39

Diese Bedingungen werden von Habermas zwar primér philoso-
phisch begriindet, ndmlich transzendentalpragmatisch durch Verweis auf
die performativen Widerspriiche, in die man sich verstricken wiirde,
wenn man an einem anderen Begriff von »Uberzeugen« festhalten wolle
(vgl. Habermas 1983: 96ff., s. dazu unten S. 84). Unserer Uberzeugung
nach sind diese Bedingungen letztlich aber in Habermas’ Theorie der
Kommunikation fundiert, und kénnen durch diese sowohl begriindet als
auch kritisiert werden. Insbesondere eroffnet dieser Bezug auch die
Moglichkeit eines Abgleichs mit empirischen Beobachtungen von Kom-
munikation, wie er von Habermas selbst betont wird (vgl. Habermas
1983: 102), allerdings unter Beriicksichtigung des Status kontrafakti-
scher Annahmen (s. dazu unten).

39 Ansonsten konnte Sprache weder als Konvention noch als Logos funktio-
nieren.

77

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Ein Bezug der Diskursbedingungen zu den kommunikationstheoreti-
schen Annahmen ergibt sich vor allem durch das Argument, das kom-
munikative Handeln stelle einen »Originalmodus« des Sprachgebrauchs
dar (Habermas 1981a: 388). So gesteht Habermas zwar ein, dass Kom-
munikation faktisch nicht immer den Bedingungen des reinen kommu-
nikativen Handelns, also der Verstdndigungsorientierung, geniigt. Diese
Orientierung ist allerdings in der »Selbstgeniigsamkeit des illokutioni-
ren Aktes« (Habermas 1981a: 389) erkennbar, in dem sich die Intention
allein auf die Bedeutung der Mitteilung richtet, nicht aber auf dariiber
hinaus verfolgte Ziele. Wer kommuniziert, zielt immer darauf ab, ver-
standen zu werden, sonst wiare Kommunikation nicht vorstellbar. Wird
ein Sprecher nicht verstanden, dann ist die Kommunikation nicht erfolg-
reich verlaufen, die Handlung wird nicht vollendet. Dariiber hinausge-
hende Intentionen und Ziele sind nun darauf angewiesen, dass die
Kommunikation erfolgreich verlduft, da sie als Mittel zum Erreichen des
Zwecks dient. Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Jemand, der
schwindelt, um den Horer zu einem Verhalten zu bewegen, ist fiir den
Erfolg seines Schwindels darauf angewiesen, dass die Kommunikation
zunidchst in ihrer eigentlichen Bedeutung verstanden wird, also gerade
nicht als Schwindel, sondern als aufrichtige AuBerung. Dieses Abhin-
gigkeitsverhiltnis der anderen Handlungsarten vom kommunikativen
Handeln ist von Habermas mit dem Argument des Originalmodus ange-
sprochen.*’

An dieser Stelle der Unterscheidung von kommunikativen (Illokuti-
on) und auBerkommunikativen Wirkungen (Perlokution) erfordert die
Sprachtheorie in ihrer traditionellen Form eine Entscheidung: Entweder
man konzentriert sich auf die sprachliche Form von AuBerungen, dann
bewegt man sich auf dem Feld der Grammatik und der Semantik. Diese
beschiftigen sich mit der Frage, wie eine wohlformulierte Auferung im
Hinblick auf ihren Inhalt beschaffen sein muss. Die Frage der Verwen-
dung sprachlicher AuBerungen in sozialen Kontexten wird dagegen von
der Pragmatik behandelt. Habermas referiert nun zunichst zwei sprach-
theoretische Positionen, an denen sich seine schliefliche Entscheidung,
die letztlich auf interessante Weise quer zu dieser Aufteilung liegt, gut
darstellen ldsst.

Die eine Position ist die von Wittgensteins neuerer Theorie der
Sprachspiele. Wittgenstein interessiert Sprache weniger in ihrem logi-
schen Gehalt, sondern in ihrer natiirlichsprachlichen Verwendung. Dass

40 Neben der bereits erwihnten Kritik von Bader (s. oben, FN 51) an dieser
Auszeichnung des kommunikativen Handelns bestehen auch bei Schni-
delbach (1986: 24) Zweifel an der Stichhaltigkeit von Habermas’ in der
»Theorie des kommunikativen Handelns« angefiihrten Begriindung.

78

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Sprache sich auf Logik reduzieren lasse, so haben Wittgensteins Uberle-
gungen nach der Publikation des »tractatus logico-philosophicus« erge-
ben, erweist sich als nicht weiterbringende Annahme. Denn dann landet
der Philosoph bei einer logischen Abhandlung, die allerdings nicht mehr
mit der natiirlichen Sprache verbunden ist. Demnach gibt es also einen
grundsitzlichen und trennenden Unterschied zwischen logischen und na-
tiirlich-sprachlichen Ausdriicken, der sich nicht iberwinden lasst.*! Da-
gegen verfolgt Wittgenstein in seinen »Philosophischen Untersuchun-
gen« ein Programm der Charakterisierung von Sprache als Praxis, die
zwar regelgeleitet erfolgt, zu der sich aber die Regeln nicht ohne weite-
res explizieren lassen, weil sie wiederum an die Praxis gebunden sind.
Sprache wird also als Praxis verstanden, wodurch Kommunikation eng
an den pragmatischen Aspekt von Sprache gebunden wird — was von
Habermas auch in der Weise aufgenommen wird, dass er seine Argu-
mentation darauf stiitzt, dass Sozialitit und Kommunikation eine enge
interne Verbindung und wechselseitiges Aufeinanderangewiesensein
aufweisen.

Die andere Position ist die von Chomsky, genauer dessen Ansatz zu
einer »generativen Grammatik«, der sich, wie der Name schon andeutet,
dem grammatikalischen Aspekt von Sprache, also der Regelhaftigkeit
der Erzeugung von Ausdriicken widmet. Wihrend Wittgenstein sich vor
allem fiir den performativen Aspekt des Sprechens interessiert,*” geht es
Chomskys Ansatz gerade um den propositionalen Aspekt. Fiir ihn ver-
sucht er die Regeln zu rekonstruieren, nach denen sich propositionale
AuBerungen von kompetenten Sprechern aufstellen lassen. Es geht ihm
um eine kognitive Theorie des — letztlich genetisch festgelegten —
Sprachvermdogens, das es dem Menschen relativ unabhiingig von seinen
konkreten Erfahrungen im Zuge der Sozialisation ermoglicht, Sprachfi-
higkeit zu erwerben. Das Sprachvermogen, bzw. die sprachliche Kom-
petenz in der Terminologie Chomskys, wird dabei als dynamisches Re-
gelsystem vorgestellt, auf dessen Grundlage mit Hilfe von Operationen
die sprachlichen Formen und Strukturen erzeugt werden. Dieses Regel-
system umfasst z. B. grammatisches Wissen, Diskurswissen, sowie die
Worter und Register eines Sprachverwenders. Der Unterschied zwischen
Chomsky und (dem spiteren) Wittgenstein liegt also zum einen in dem
Fokus, den sie auf Kommunikation richten (pragmatischer vs. propositi-

41 Vgl. dazu auch Kriamer, die Wittgenstein anfiihrt als ersten Autor derjeni-
gen, »die mit den Grundlagen des intellektualistischen Sprachkonzeptes
brechen« (Kriamer 2001: 109).

42 Erst von Habermas wird dieser Aspekt auf die Illokution begrenzt, zu dem
eigentlich auch die Perlokutionen, also die Effekte des Geduf3erten bei den
Horern zihlen.

79

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

onaler Aspekt), zum anderen in ihrem Verstidndnis von Regelhaftigkeit
(fiir Wittgenstein ist die Regel unhintergehbar, fiir Chomsky lisst sie
sich rekonstruieren durch die wissenschaftliche Analyse).

Habermas schlidgt sich angesichts dieser Situation der Sprachphilo-
sophie nun nicht auf eine der beiden Seiten, sondern versucht eine ver-
mittelnde Position einzunehmen. Er tibernimmt von Wittgenstein die
Einsicht, dass es keinen Sinn hat, von einem individualisierten Akteur
zu sagen, er folge in seinem Verhalten Regeln, da sich dies in einer mo-
nadisch vorgestellten Situation gar nicht zeigen lasse. Stattdessen, so
Habermas, ist zu folgern, »dass ich selber nicht sicher sein kann, ob ich
einer Regel folge, wenn nicht eine Situation besteht, in der ich mein
Verhalten der Kritik eines anderen aussetzen und mit diesem einen Kon-
sens herbeifiihren kann« (Habermas 1984a: 65). Ebenfalls nimmt er den
konstitutiven Charakter auf, der nach Wittgenstein in der Verwendung
sprachlicher AuBerungen, der Sprachspiele, liegt, dass sie ihren Sinn
nicht irgendwo auferhalb ihrer selbst finden, sondern ihn selbst erschaf-
fen und konstituieren: »Es liegt vielmehr im Begriff des Spieles, dass
sein Zweck allein darin bestehen kann, ein Spiel, vielleicht ein langwei-
liges oder ein spannendes Spiel, ein Gliicksspiel oder ein Geschicklich-
keitsspiel, ein Einpersonen- oder ein Mehrpersonenspiel, aber eben stets
ein Spiel zu sein« (Habermas 1984a: 72). Entsprechend heifit es iiber
sprachliche Kommunikation: »So kénnen wir die Sprache nicht als eine
Einrichtung auffassen, die einem bestimmten Zweck, etwa dem der Ver-
stindigung dient; denn im Begriff der Verstindigung liegt bereits der
Begriff der Sprache« (Habermas 1984a: 73).

In der Frage nach der Art des Regelsystems, das fiir die Sprachver-
wendung vorausgesetzt wird, weicht Habermas jedoch von Wittgen-
steins Vorschlag ab, den Begriff des Spiels als Modell zu benutzen:

»Das Spielmodell lenkt den Blick des Analytikers auf eingeiibte sprachlich
vermittelte Interaktionen. Wittgenstein vernachlissigt die eigentlich linguisti-
sche Dimension der Regeln, nach denen Wortketten generiert werden, zuguns-
ten der pragmatischen Dimension der Regeln, nach denen Kommunikationen
zwischen Sprechern zustande kommen« (Habermas 1984a: 68f.).

Fiir Habermas ist das Spiel als Modell fiir Sprache zu stark auf den rein
pragmatischen Aspekt von Sprache bezogen. Die kommunikativen, also
sprachpragmatischen Regeln sieht Habermas als objektivierbare, er-
kennbare Formen an, die nach einem &hnlichen Muster wie die gramma-
tikalischen Regeln der generativen Grammatik gedacht werden miissen.
Der Spielbegriff fiir Sprache sei verfehlt, man miisse sie vielmehr
»ernstnehmen« (Habermas 1984a: 73). Habermas sieht eine »privilegier-

80

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

te Rolle des kognitiven Sprachgebrauchs« (Habermas 1984a: 79), die
den Weltbezug der Sprache herstellt. Ein solcher Weltbezug, also der
Verweis von Sprache auf einen Inhalt jenseits der reinen Tatsache, dass
kommuniziert wird, schwicht allerdings gerade wieder den intersubjek-
tiven, auf die sozialitétsstiftende Funktion von Sprache orientierten As-
pekt von Sprache, der mit Wittgenstein so prominent in den Blick ge-
riickt wurde und der ihn fiir Habermas ja gerade so attraktiv macht. Wir
werden diese Diskussion am Ende der Arbeit wieder aufgreifen.

Habermas’ Kritik und Abgrenzung gegeniiber Wittgenstein konzent-
riert sich in dem Vorwurf, dieser habe zwar den Fokus der Sprachtheorie
von Sitzen auf AuBerungen verlegt, also vom propositionalen Aspekt
von Sprache auf den performativen, es jedoch versdumt, eine allgemeine
Theorie im Sinne einer Grammatik dieser AuBerungen aufzustellen, wie
sie Chomsky mit der generativen Grammatik fiir die Regeln der Satzbil-
dung aufgestellt hat. Habermas akzeptiert zwar die Verschiebung der
Perspektive auf den performativen Aspekt von Sprache, nicht jedoch
Wittgensteins von Chomsky grundsitzlich verschiedene Charakterisie-
rung des Regelbegriffs. Fiir ihn besteht die Herausforderung darin, eine
letztlich generativ vorgestellte Grammatik der sprachlichen Performanz
zu entwickeln, also die fiir die Verwendung von Sprechhandlungen von
jedem Sprecher zu befolgenden Regeln zu identifizieren — ganz dhnlich
wie Chomskys generative Grammatik mit ihrem Begriff der Sprach-
kompetenz.

Diese Theorie ist die von ihm entwickelte »Universalpragmatik«. Sie
»dient der Nachkonstruktion des Regelsystems, das ein kompetenter
Sprecher beherrschen muss, wenn er jenes Postulat (der Gleichzeitigkeit
von Kommunikation und Metakommunikation) soll erfiilllen konnen.
Dieser Qualifikation mochte ich den Ausdruck skommunikative Kompe-
tenz< vorbehalten« (Habermas 1984a: 91). Habermas steht also dem
Programm von Chomsky sehr viel niher als dem von Wittgenstein, und
er verallgemeinert dessen Ansatz von der rein grammatikalischen Be-
trachtung von Sprache auch auf sprachpragmatische Fragen, auf den il-
lokutiondren Aspekt von Sprache.

In seiner sprachtheoretischen Verortung orientiert sich Habermas
insgesamt stiarker an Chomskys Ansatz, weil die Entscheidung fiir eine
Analyse der Regeln der Produktion von Illokutionen der grundlegenden
Annahme von Wittgenstein widerspricht, dass diese Regeln gerade nicht
analytisch beschreibbar sind. Insofern kann sich Habermas nur wesent-
lich eklektizistischer auf Wittgenstein beziehen als er dies explizit deut-

81

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

lich zu machen bereit ist.* Eine weitere implizite Abkehr von Wittgen-
stein besteht im Festhalten an AuBerungen als Grundbestandteil von
Kommunikation. Damit reduziert Habermas die Vielfalt kommunikati-
ver AuBerungen auf eine einzige sprachliche Form: I(p), die zwar in Ar-
gumentationen ihre Berechtigung als Standardmodell haben mag, bei der
aber fraglich scheint, inwiefern sie als Modell fiir Kommunikation iiber-
haupt tragfihig ist. So lassen sich sowohl einfache Gesten als auch kom-
plexere Texte wohl nur schwerlich auf diese Form hin reduzieren bzw.
analysieren.”* Diese Reduktion bleibt nicht nur implizit, sie erschwert
auch eine Untersuchung von Kommunikation als Praxis, die unter-
schiedliche Formen annehmen kann (und deren unterschiedliche Formen
auch jeweils eigene Bedeutung haben) und zeugt ebenfalls von Haber-
mas’ Abwendung von einem an Wittgenstein orientierten Programm.45

Aus der Anlehnung an Chomskys Vorstellung einer generativen
Grammatik, die fiir alle Teilnehmer an Kommunikation qua ihrer anth-
ropologischen Voraussetzungen als gleich angenommen werden kann,
ergibt sich die Bedeutung der Sprechakttheorie fiir die Diskursbedin-
gung, aufrichtig und ernsthaft zu argumentieren. Denn so wie Chomsky
von einem geteilten Regelwissen beziiglich der Grammatik ausgeht,
nimmt Habermas ein geteiltes Regelwissen in Bezug auf die Verwen-
dung von Illokutionen an. Damit dieses in Verstindigung miinden kann,
miissen die Teilnehmer sich aber auch an diese Regeln halten.

Alle weiteren Faktoren, die die Verwendung von Illokutionen beein-
flussen konnten, sind in Habermas’ Diskurstheorie als verzerrende Fak-
toren negativ bewertet. Habermas vertraut in Bezug auf die Sicherung
von Verstehen nicht sozialen Konventionen oder individuellen Intentio-
nen, wie Austin oder Grice es getan haben (vgl. Habermas 1981a: 399),
sondern legt die Biirde der Verstindigung zum einen in die authentisch
gefithrte Argumentation, die letztlich Kriterien der Logik folgt, zum an-
deren in die Prozedur der Kritik, die Habermas in der Tradition des Fal-

43 Deutlicher wird seine Ablehnung von Wittgensteins Ansatz allerdings in
den »Philosophisch-politischen Profilen« (vgl. Habermas 1971:141ff.).

44 Vgl. auch Kriamers Kritik: »Doch beerbt die Auszeichnung des Argumen-
tierens als Basisphéinomen von Kommunikation nicht gerade die Tradition
einer Hypostasierung der apophantischen Rede? In diese Richtung deutet
auch die ungebrochene Bewahrung einer auf den Satz zentrierten Sprach-
betrachtung, mit dem Unterschied nur, dass der Satz jetzt die Form einer
AuBerung annimmt« (Krimer 2001: 89f.).

45 Ubrigens wendet Bora die Differenz von Chomsky und Wittgenstein ganz
dhnlich als Interpretationsfolie auf Foucaults Diskurstheorie und den darin
enthaltenen Regelbegriff an — und wirft diesem vor, trotz offensichtlicher
Orientierung an Wittgenstein im Grund doch der strukturalistischen Theo-
rie Chomskys verhaftet zu bleiben (Bora 2005: 8).

82

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

sifikationismus von Peirce iiber Mead bis Popper betont und die von den
Teilnehmern am Diskurs grundlegend akzeptiert und zumindest poten-
tiell ausgefiillt werden muss (wodurch sich die motivationalen Kompo-
nenten der Bedingungen erkldren). Entsprechend stellt die Sprechaktthe-
orie die eine Komponente der kommunikationstheoretischen Begriin-
dung der Bedingungen von Diskursen dar (fundiert im Konzept der Le-
benswelt als gemeinsam geteiltem Bezugsraum), die andere ist in der
Wissenschaftstheorie des Falsifikationismus zu sehen.*

Hinterfragen wir die unterschiedlichen Bedingungen fiir Diskurse
noch einmal unter diesem Gesichtspunkt, dann wird durch den Schleier
der kommunikationstheoretischen, also sprechakttheoretischen Begriin-
dung hindurch eine wissenschaftstheoretische Argumentation deutlich,
die von Habermas kongenial auf das Bezugsfeld Kommunikation und
damit das Soziale insgesamt verallgemeinert wird. So greift Habermas in
Bezug auf die Bedingung der Argumentativitit als Form der diskursiven
Kommunikation stark auf Gedanken von Peirce Zuriick,47 wenn er davon
ausgeht, dass sich Bedeutung analog zur Wahrheit als Kenntnis der Be-
dingungen von Giiltigkeit ergibt. Denn dann erscheint es sinnvoll, diese
Geltungsanspriiche argumentativ zu kritisieren bzw. reflektieren und da-
bei einer pragmatisch verstandenen Logik als Richtschnur zu vertrauen.
Denn es geht weniger um die logische Konsistenz als vielmehr um die
rationale Motivation zur Annahme von Geltungsanspriichen, darum,
»dass die Betroffenen einsehen, was in ihrer aller gemeinsamen Interes-
se liegt« (Habermas 1983: 82, Hervorh. im Orig.). Daraus ergibt sich,
dass argumentative Auseinandersetzungen offentlich durchgefiihrt wer-
den sollen (damit alle Griinde sichtbar werden), dass sie interaktiv ver-
fahren (dass also Griinde nicht nur genannt, sondern auch kritisiert wer-

46 Dabher erscheint uns auch eher als der juristische Prozess der akademische,
auf die Wahrheitssuche spezialisierte Diskurs als das eigentliche Vorbild
und Modell der Diskurstheorie. Vgl. Habermas 1981a: 39, wo der prakti-
sche Diskurs explizit nach dem theoretischen modelliert wird: »Das Medi-
um, in dem diese negativen Erfahrungen [Fehlschlige, Widerlegung von
Hypothesen, Scheitern von Interventionen, St. A.] produktiv verarbeitet
werden konnen, ist der theoretische Diskurs, also die Form der Argumen-
tation, in der kontroverse Wahrheitsanspriiche zum Thema gemacht wer-
den. Im moralisch-praktischen Bereich verhilt es sich dhnlich. [...] Das
Medium, in dem hypothetisch gepriift werden kann, ob eine Handlungs-
norm, sei sie nun faktisch anerkannt oder nicht, unparteiisch gerechtfertigt
werden kann, ist der praktische Diskurs, also die Form der Argumentation,
in der Anspriiche auf normative Richtigkeit zum Thema gemacht werden«
(Habermas 1981a: 39).

47 Allerdings meist implizit, vgl. die sporadischen Bezugnahmen in Haber-
mas 1991b.

83

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

den) und dass die vorgebrachten Griinde allein an ihrer Einsichtigkeit
gemessen werden (Raltionalitialt).48

Was die Forderung nach einer Einbeziehung aller Betroffenen an-
geht (zuletzt bei Habermas 2007b: 434 vertreten), begriindet sich diese
vor allem durch die von Mead propagierte Notwendigkeit wechselseiti-
ger Perspektiveniibernahme.

»Unparteiliche Urteilsbildung driickt sich mithin in einem Prinzip aus, das je-
den im Kreise der Betroffenen zwingt, bei der Interessensabwigung die Per-
spektive aller anderen einzunehmen. Der Universalisierungsgrundsatz soll je-
nen universellen Rollentausch erzwingen, den G. H. Mead als »ideal role-
taking«< oder als >universal discourse« beschrieben hat« (Habermas 1983: 75).

Ein solcher universeller Rollentausch kann eben nicht allein hypothe-
tisch erfolgen, vielmehr miissen in einem Diskurs faktisch die unter-
schiedlichen Positionen unter den Teilnehmern vertreten sein. Denn erst
aus der Kooperation im Diskurs, aus der gemeinsamen Kommunikation,
ergibt sich der gewiinschte Lerneffekt aus der Konfrontation der eigenen
Ansichten mit denen anderer Teilnehmer unter Bedingungen wechselsei-
tig aufeinander bezogener Stellungnahmen der Kritik und Begriindung.

»Wenn [...] moralische Argumentationen ein Einverstindnis dieser Art produ-
zieren sollen, geniigt es nicht, dass sich ein Einzelner iiberlegt, ob er einer
Norm zustimmen konnte. Es geniigt nicht einmal, dass alle Einzelnen, und
zwar jeder fiir sich, diese Uberlegung durchfiihren, um dann ihre Voten regist-
rieren zu lassen. Erforderlich ist vielmehr eine >reale< Argumentation, an der
die Betroffenen kooperativ teilnehmen. Nur ein intersubjektiver Verstindi-
gungsprozess kann zu einem Einverstindnis fithren, das reflexiver Natur ist:
nur dann kénnen die Beteiligten wissen, dass sie sich gemeinsam von etwas
iiberzeugt haben« (Habermas 1983: 77f.).

Daraus ergibt sich jene Ablehnung allein monologischer oder auch re-
préasentativer Diskurse, die im Kontext einer vor allem semantisch aus-
gerichteten Kommunikationstheorie zunichst eigentiimlich anmutet.*

48 Vgl. zu Argumentativitit auch Habermas 1981a: 44-71, Habermas 1992a:
276ff.

49 Es geht dabei gerade nicht um die allgemeine Zustimmung aller Beteilig-
ten im Sinne einer Normenbefolgung, sondern vielmehr um eine Normen-
begriindung (vgl. die Auseinandersetzung mit Tugendhat in Habermas
1983: 84). Ausfiihrlich hat sich Wingert (1993) mit der Frage der Einbe-
ziehung aller Betroffenen und ihrer Unvertretbarkeit in Diskursen ausei-
nandergesetzt.

84

14.02.2026, 16:40:03. Op:



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Zwar sind alle Betroffenen als Teilnehmer an Diskursen zugelassen
und auch notwendig, gleichzeitig miissen sie aber bestimmte Bedingun-
gen erfiillen, die sich auf ihre Einstellung gegeniiber dem Diskurs bezie-
hen. Neben der bereits diskutierten Argumentativitit, die sich auch auf
der Ebene der Teilnehmer einfordern lisst, ist dies vor allem eine kriti-
sche Einstellung. Kommt es ndmlich zu einem Diskurs, wie z. B. in den
typischen Fillen ungeklidrter normativer Konflikte, dann miissen die
Teilnehmer motiviert sein, alle AuBerungen zu hinterfragen und den
Diskurs zumindest so lange weiter zu treiben, bis die grundlegenden
Fragen geklart sind, und nicht bereits bei einem eventuell »falschen
Konsens« frithzeitig abzubrechen. Darin @hneln die als ideal vorgestell-
ten Teilnehmer den von Popper vorgestellten Wissenschaftlern, die nicht
eher ruhen, bis sie bestimmte theoretische Aussagen durch Falsifikation
widerlegt haben. Die Teilnehmer miissen dabei zugleich die eigenen An-
spriiche verteidigen und die ihres Gegeniibers kritisieren. Aus dieser
Kombination von Eigeninteresse und dem Sich-Aussetzen gegeniiber
den anderen Teilnehmern speist sich die Dynamik von Diskursen. Wenn
einer dieser motivationalen Faktoren allerdings wegtillt, macht sich dies
der Theorie nach auch negativ im Diskurs bemerkbar, der seiner Aufga-
be nicht mehr nachkommen kann (vgl. dazu auch Habermas 1973:
131).%

Die Besonderheit von Habermas’ sozialtheoretischem Beitrag liegt
in der Verkniipfung der Frage der intersubjektiven Verstindigung mit
der Frage der Geltung, die nach dem Modell der Bedeutungstheorie ge-
stellt wird. Erst das Zusammenkommen von Kommunikation — als un-
problematisch ablaufendem Interaktionsprozess — und Diskurs — als fak-
tisch oder hypothetisch ablaufender Kritik und Rechtfertigung von
Kommunikation mit den Mitteln der Kommunikation — verschafft der
Kommunikation die Kraft, soziale Beziehungen zu etablieren und zu
gestalten, und legt dadurch die Grundlage der Theorie des kommunika-
tiven Handelns. Die Sprechakttheorie allein bleibt noch stark auf den
sprachlich-semantischen Aspekt von Kommunikation beschréinkt, so
dass sie nicht in der Lage ist, das soziologische Interesse an den perfor-
mativen Effekten von Kommunikation, also an ihrer Kraft, die Welt zu

50 Habermas kritisiert an der republikanischen Demokratietheorie, dass sie
»den demokratischen Prozess von Tugenden gemeinwohlorientierter
Staatsbiirger abhidngig macht« (Habermas 1996b: 283, Hervorh. im Orig.),
genau das aber kann man auch ihm vorwerfen, denn ohne den Willen, sich
auf den Diskurs einzulassen, funktioniert der demokratische Prozess auch
bei ihm nicht. Entsprechend gesteht Habermas auch ein, dass die Ver-
nunftmoral auf die Unterstiitzung durch Sozialisationsprozesse sowie ein
institutionalisiertes Rechtssystem angewiesen ist (Habermas 1992a: 146,
Hervorh. im Orig.).

85

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

veriandern, in ausreichendem Maf3e zu befriedigen. Wihrend Searle sich
daher auf eine Theorie der Sprache beschrinkt, gelingt es Austin nur
durch die zusitzliche Beriicksichtigung der Rolle von Institutionen zu
erkldren, wie sich »mit Worten Dinge tun lassen«. Habermas stellt eine
derart soziologisch gewendete Sprechakttheorie durch Einbeziehung der
pragmatischen Philosophie und der Wissenschaftstheorie auf ein solide-
res Fundament. Allerdings fehlt in unserem bisherigen Nachvollzug die-
ser Argumentationslinie noch die Uberwindung des Zirkels, den wir in
der engen und wechselseitigen Verbindung von Kommunikation und
Diskurs, von Sprechakten und ihrer Kritik durch die Diskursgemein-
schaft, festgestellt haben.

Habermas hat diesen Zirkel erkannt und versucht, ihn ins Positive zu
wenden: Damit die Bedingungen der idealen Sprechsituation eine Ant-
wort auf das Problem des Zirkels von Kommunikation und Kritik geben
konnen, miissen sie als kontrafaktische Unterstellungen eingefiihrt wer-
den. Es ist also nicht notwendig, dass die Bedingungen faktisch in einem
Diskurs realisiert sein miissen, damit dieser als solcher fungieren kann.
Vielmehr

»sollen die Diskursregeln [...] nur besagen, dass die Argumentationsteilnehmer
eine anndhernde und fiir den Argumentationszweck hinreichende Erfiillung
der genannten Bedingungen unterstellen miissen, gleichviel ob und in wel-
chem Mafe diese Unterstellung im gegebenen Fall kontrafaktischen Charakter
hat oder nicht« (Habermas 1983: 102, Hervorh. im Orig.).

Solange die Moglichkeit einer Erfiillung der Bedingungen der idealen
Sprechsituation und der Durchfiithrung reiner kommunikativer Diskurse
gegeben sind, konnen diese schon als regulative Idee wirksam werden
und der Kommunikation so weit Schranken setzen, dass Verstindigung
stattfinden kann. Denn im Hintergrund der sozusagen »unreinen« Kom-
munikation lauert fiir jeden Sprecher stets die Moglichkeit, in seinen
Geltungsanspriichen hinterfragt und zur Angabe von Griinden aufgefor-
dert zu werden, die dann allein auf ihre rationale Uberzeugungskraft hin
iiberpriift werden. Daher ist es fiir jeden Sprecher geraten, nur solche
Geltungsanspriiche zu erheben, die er gegebenenfalls auch einlosen
kann. Und auch wenn sich nicht jeder Sprecher auf dieses Verfahren ein-
lasst, besteht durch die grundsitzliche Moglichkeit »reiner« diskursiver
Kommunikation ja immer noch die Moglichkeit, Missverstindnisse und
»falschen Konsens« zu identifizieren und zu kldren. Habermas geht also
von kontrafaktischen Annahmen aus, deren Einforderung zwar in der ak-
tuellen Kommunikation suspendiert bleibt, jedoch von den Teilnehmern
an Kommunikationsprozessen présupponiert werden miissen.

86

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Diese Argumentationsstrategie miindet in zwei Pointen der Diskurs-
theorie. Zum einen konnen damit normativ Bedingungen gelingender
Kommunikation angegeben werden, die zwar einen utopischen Charak-
ter haben, wenn sie an den realiter gegebenen Bedingungen gemessen
werden, wohl aber einen kritischen Vergleichsmaf3stab bieten. Zum an-
deren kann sich auf diese Argumentation die Begriindung fiir die dis-
kursethischen und spiter auch demokratietheoretischen Folgerungen
stiitzen, die Habermas aus der Theorie des kommunikativen Handelns
entwickelt und die insbesondere fiir sein spiteres Werk bestimmend
sind.”’

In diesem Zusammenhang ist als zweite Argumentationsfigur auch
der Begriff des »performativen Widerspruchs« zu nennen, den Haber-
mas von Karl-Otto Apel tibernimmt und in der Begriindung der Diskurs-
ethik anwendet. Ein performativer Widerspruch tritt laut Habermas dann
ein, wenn ein Sprecher durch seine Sprechhandlung die damit getitigte
Aussage konterkariert (vgl. Habermas 1983: 90). Als Beispiel ldsst sich
an einen Redner denken, der seine Ausfithrungen mit der Behauptung
beginnt, sich kurz fassen zu wollen. Seine gedufBerte Intention steht in
offensichtlichem Widerspruch zur unnétigen Einleitung, und dieser Wi-
derspruch wird durch die Ausfiihrung der Sprechhandlung offenbar.

Die Formel vom performativen Widerspruch wird nun in der Be-
griindung der Diskursethik dergestalt verwendet, dass jeder, der sich auf
Argumentationen einlisst, die Giiltigkeit der Argumentationsform als
solcher anerkennen muss, da sonst seine Argumente nicht ernst zu neh-
men wiren. Bereits an dieser Stelle wird eine weitere, noch zu proble-
matisierende Grundlage der Theorie Habermas’ deutlich, auf die bei
schwacher eigener theoretischer Begriindung einiges Gewicht gelegt
wird: die Annahme, dass die Teilnehmer an Argumentationen bzw. an
Kommunikation allgemein immer bereits Teil einer Gemeinschaft sind
und dass die Infragestellung bestimmter Grundlagen (der Kommunikati-
on etwa) eine Infragestellung der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft imp-
liziert (vgl. z. B. den Dialog mit dem Skeptiker in Habermas 1983:
109f.). Dieses Argument, dass sich an unterschiedlichen theoretischen
Vorldufern wie Peirces Gemeinschaft der Forschenden, Meads sozialen
Grundlagen der Ethik und Wittgensteins lebensweltlichem Konsens der
Sprachspiel-Formen orientiert, geht bei Habermas ins Konzept der Le-
benswelt ein, auf dessen Problematik im Zusammenhang mit der Kom-
munikationstheorie wir ebenfalls noch zuriickkommen.

51 Allerdings wird dadurch nicht die Kommunikationstheorie begriindet,
vielmehr beruht die Argumentation immer auf kommunikationstheoreti-
schen Annahmen und kann entsprechend von diesen her kritisiert werden.

87

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Kritische Diskussion des Modells

Die normativen und politischen Implikationen von Habermas’ Fassung
des Diskursbegriffes sind nun offensichtlich:

»Diese Bestimmungen [der idealen Sprechsituation, St. A.] interpretieren sich
wechselseitig und definieren zusammengenommen eine Lebensform, in der al-
le offentlich relevanten Fragen nach der Maxime behandelt werden, einen
Diskurs zu fithren, wobei unterstellt werden muss, dass sich, wann immer wir
in dieser Absicht eine Kommunikation aufnehmen und nur lange genug fort-
setzen wiirden, ein Konsensus ergeben miisste, der als ein verniinftiger Kon-
sensus zihlen diirfte« (Habermas 1984a: 121f.).

Die Interpretation der Habermas’schen Diskurstheorie als eines ethi-
schen Programms, also einer Reflektion tiber die Bedingungen der Mog-
lichkeit praktischer Vernunft, liegt daher nahe und ldsst die Kritik am
Kommunikationsmodell und an den Unwahrscheinlichkeiten bzw. der
faktischen Unmoglichkeit einer idealen Sprechsituation nebensichlich
erscheinen. Demnach geht es der Diskurstheorie um eine Letztbegriin-
dung der Ethik aus Prinzipien verniinftiger Kommunikation heraus.
Doch diese Interpretation ist vor dem Hintergrund der bisherigen Aus-
filhrungen einseitig und wiirde Habermas’ Anspruch auf eine allgemeine
Sozialtheorie sicher nicht gerecht werden. So sagt er iiber das Verhiltnis
von idealen und realen Bedingungen der Kommunikation: »Das norma-
tive Fundament sprachlicher Verstindigung ist mithin beides: antizipiert,
aber als antizipierte Grundlage auch wirksam« (Habermas 1984a: 125).
Das heifit es geht ihm keineswegs allein um eine Letztbegriindung der
Ethik, sondern durchaus um die Grundlagen von Kommunikation und
Verstindigung.*

Wenn aber die iiber eine rein normative Theorie hinausgehenden
Anspriiche untersucht werden, stolpern wir stets tiber die Ungereimthei-
ten, dass der Wechsel von Kommunikation zu Diskurs sozusagen im

52 Dass diese Lesart nicht auf die frilhe Formulierung der kommunikations-
theoretischen Soziologie beschrinkt ist, zeigen Habermas’ Bemerkungen
zur Spannung zwischen Faktizitdt und Geltung: »Das ideale Moment der
Unbedingtheit ist tief in die faktischen Verstindigungsprozesse eingelas-
sen, weil Geltungsanspriiche ein Janusgesicht zeigen: als Anspriiche
schiefen sie iiber jeden Kontext hinaus; zugleich miissen sie hier und jetzt
erhoben sowie akzeptiert werden, wenn sie ein koordinationswirksames
Einverstidndnis tragen sollen — denn dafiir gibt es keinen Null-Kontext. Die
Universalitdt der behaupteten rationalen Akzeptabilitit sprengt alle Kon-
texte, aber nur das verbindliche Akzeptieren vor Ort macht die Geltungs-
anspriiche zu Schienen, iiber die eine kontextgebundene Alltagspraxis
gleiten kann« (Habermas 1992a: 37).

88

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Iuftleeren Raum stattfinden muss, dass die ideale Sprechsituation zwar
als Grundlage von Kommunikation vorgestellt werden kann, dass diese
Supposition aber keineswegs so zwingend ist wie von Habermas geltend
gemacht (vgl. auch die Kritik von Wenzel/Hochmuth 1989, s. unten).
Daher stellt sich als zweite Interpretationsmoglichkeit die der Unter-
scheidung von zwei Modi der Kommunikation: des normalen Kommu-
nizierens und des diskursiven, also reflexiven. Dann haben wir es in bei-
den Fillen mit empirisch beobachtbaren Phianomenen zu tun, es sollte
sich also auch im Diskurs beobachten lassen, inwieweit in diesem tat-
sdchlich die Haltung der Kritik eingenommen und unvoreingenommen
dem besseren Argument die Dominanz iiberlassen wird.

Eine solche Interpretation findet sich z. B. bei Peters (1994; vgl.
auch Elster 1986; Saretzki 1996), auf sie wird spéter noch Bezug ge-
nommen. Auch diese Interpretation ist jedoch einseitig, da sie immer
vom niemals erreichbaren Ideal ausgeht und die Empirie nur vor dieser
Negativfolie betrachten kann. Auch kann das auslosende bzw. ermogli-
chende Element, das den Wechsel zwischen den Modi moglich macht,
nicht hinreichend erkldrt werden. In dieser Interpretation verliert die
Theorie ihre normative Kraft zugunsten einer Anwendbarkeit auf die re-
ale Welt. Beide Interpretationen konnen letztlich nicht voll zufrieden-
stellen, und wir werden im Weiteren sehen, ob sich noch andere Mog-
lichkeiten finden lassen.

Die kritische Diskussion der Diskurstheorie ldsst sich fiir die hier in-
teressierende Fragestellung unter folgende Aspekte gliedern: Zunichst
geht es um die durch den Einbau bzw. die Weiterfithrung der Sprechakt-
theorie aufkommenden Probleme (a), darunter das Problem der Tren-
nung von Illokution und Perlokution bzw. der Abgrenzung von zweck-
orientiertem und kommunikativem Handeln, das Problem indirekter
Sprechakte sowie das Problem der Kontingenz von Kommunikation. Die
Gegeniiberstellung von empirischen Diskurstheorien und der normativen
Theorie sowie der Vergleich von Verhandeln und Argumentieren als un-
terschiedliche empirisch beobachtbare Kommunikationsmodi (b) betref-
fen direkt die obigen Interpretationsvarianten. Schlieflich soll die Prob-
lematik der Trennung von Reflexion und Handlung untersucht werden
(c), bevor ein Fazit zur Eignung der Habermas’schen Theorie als Be-
schreibung von Diskursen gezogen wird (d).

Problematik der sprechakttheoretischen Begriindung
von Kommunikation

Auch wenn Habermas sich selbst in die Tradition der Sprechakttheorie
einreiht, fallen verschiedene Briiche zu seinen Vorldufern auf. Wahrend

89

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Habermas in einzelnen Punkten von Searle abweicht, dessen Theorie
man als eine Soziologisierung der bis dahin eher philosophischen
Sprechakttheorie zusammenfassen kann (vgl. Greve 2003: 60), besteht
eine grundlegendere Differenzlinie zu Austin. Der Kernpunkt dieser Dif-
ferenz liegt in einer unterschiedlichen Sichtweise des Charakters von II-
lokution und Perlokution in einem Sprechakt.

Bei Austin steht die Analyse von Sprechakten im Vordergrund. Ein
Sprechakt ist in diesem Sinne jede empirisch vorfindbare AuBerung, so-
weit sie in Satzform auftritt, unabhéngig ob in gesprochener oder ge-
schriebener Form. An einem Sprechakt lassen sich demnach unter-
schiedliche Aspekte aufzeigen: »[...] Austin claims that in uttering a sen-
tence, one concomitantly produces three acts: a locutionary, an illocu-
tionary and a perlocutionary act« (Allwood 1977: 2). Auch wenn hier
von drei » Akten« die Rede ist, wird durch das »concomitantly« deutlich,
dass es sich dabei um eine Sprechhandlung handelt, an der nur analy-
tisch drei Aspekte unterschieden werden konnen. Illokution und Perlo-
kution stehen demnach bei Austin gleichberechtigt nebeneinander. Die
Perlokution wird als eine Folge von Illokutionen betrachtet, insofern als
jede AuBerung auch in der Welt einen Effekt hat. Die Unterscheidung
von intendierten und nicht-intendierten Folgen einer AuBerung (bei Aus-
tin 1962: »objects« und »sequels«) erfolgt dann innerhalb der Kategorie
der Perlokutionen (vgl. Wenzel/Hochmuth 1989). Illokutionére und per-
lokutiondre Akte konnen an jeder Sprechhandlung identifiziert werden,
je nachdem worauf sich das analytische Interesse des Beobachters rich-
tet.

Habermas dagegen mochte Illokution und Perlokution nicht analy-
tisch, sondern ontologisch getrennt wissen:

»Wihrend die Einteilung in lokutiondre und illokutiondre Akte den Sinn hat,
den propositionalen Gehalt und den Modus von Sprechhandlungen als analyti-
sche Akte zu trennen, hat die Unterscheidung zwischen diesen beiden Aktty-
pen auf der einen, perlokutiondren Akten auf der anderen Seite, einen keines-
wegs analytischen Charakter« (Habermas 1981a: 393).

Wihrend die Illokution auf Verstindigung abzielt und dem kommunika-
tiven Handeln zugrunde liegt, baut die Perlokution auf den Leistungen
der Illokution auf und setzt sie strategisch fiir die Erreichung der Ziele
des Sprechers ein.>?

53 Deutlich wird dabei, dass Habermas Austin intentionalistisch interpretiert.
Perlokutionére Effekte interessieren ihn nur insoweit, als sie von einem
Sprecher intendiert wurden, also als »objects« im Sinne Austins (s. oben).

90

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Der kritische Punkt dieser Umdeutung der Sprechakttheorie liegt zu-
nichst nicht in der Trennung von Illokution und Perlokution als zwei un-
terschiedliche Typen von Handlungen. Dass eine solche Trennung an-
hand empirisch vorfindbarer AuBerungen nicht moglich ist, ist leicht
einsichtig. Das Problem ergibt sich vielmehr aus dem Riickgriff auf die
Einstellungen der Kommunikationsteilnehmer, die Habermas aus dem
intuitiven Wissen der Beteiligten erschlieBen will (Habermas 1981a:
386). Wie aber die Interessen und Einstellungen der Sprecher identifi-
ziert bzw. beobachtet werden konnen, bleibt unklar. Denn die Loslosung
der Motivlage von den einzelnen AuBerungen, die bei Habermas ange-
legt ist, unterbindet gerade die Moglichkeit, aus den empirisch vorfind-
baren AuBerungen auf die Handlungstypen riickzuschlieBen.

Dieser Kritikpunkt kann weitgehend zuriickgewiesen werden, wenn
man sich auf die normativistische Interpretation Habermas’ beschrinkt,
sie trifft allerdings die empiristische Interpretationsvariante. Wihrend
sich nimlich illokutionire Intentionen noch aus den AuBerungen selbst
ableiten lassen, konnen gegebene AuBerungen ganz unterschiedlichen
Zwecken dienen, und es kann nicht einmal eindeutig und klar festgestellt
werden, ob neben der Verstiandigung noch eine weitere Absicht im Spiel
ist, weil diese nach Habermas’ Begriff des strategischen Handelns auch
verdeckt sein kann. Habermas entscheidet sich fiir diese Fassung des Il-
lokutionsbegriffs, weil es ihm um eine Begriindung der These geht,
kommunikatives Handeln sei der Originalmodus des Handelns und allen
anderen Handlungsarten vorgelagert (vgl. Wenzel/Hochmuth 1989: 247;
Greve 1999). Damit stellt er allerdings eine empirische Anwendung der
Theorie vor das Problem, eine Trennung zwischen den Aspekten der Il-
lokution und der Perlokution vornehmen zu miissen, die in der Sprech-
akttheorie urspriinglich nicht vorgesehen war.

Aus dieser Konzeption ergeben sich vor allem zwei Probleme fiir die
Theorie. Das eine ist die Frage der verdeckten bzw. offenen perlokutio-
niren Intentionen, das andere stellt sich bei der Betrachtung von Impera-
tiven. Zunichst sind Perlokutionen bei Habermas spezifisch diejenigen
Sprechakte, die scheinbar auf illokutionédren Erfolg aus sind, mit diesem
aber verdeckt strategische Ziele verfolgen. »Perlokutionire Ziele darf
ein Sprecher, wenn er Erfolg haben will, nicht zu erkennen geben, wih-
rend illokutionire Ziele allein dadurch zu erreichen sind, dass sie offen
geduflert werden« (Habermas 1981a: 393). Damit fallen strategische
Handlungen fiir Habermas immer mit »Tduschungs- und Manipulati-
onsmanovern« zusammen (Wenzel/Hochmuth 1989: 247).54 Wihrend

54 Greve verweist darauf, dass Habermas hier den Charakter von perlokutio-
ndren Akten missversteht. Zwar lassen sich Perlokutionen in der Tat nicht

91

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

die Charakterisierung des illokutionédren Erfolgs noch unmittelbar ein-
leuchtet, sind durchaus auch Situationen vorstellbar, in denen ein Spre-
cher seine strategischen Absichten offen duflert und damit dennoch Er-
folg hat. Greve etwa verweist einerseits auf Sprechhandlungen wie Ar-
gern oder Erfreuen, bei denen der perlokutiondre Sinn zwar nicht durch
die Sprechhandlung selbst sichergestellt werden kann, seine Offenle-
gung den Erfolg aber auch nicht vereitelt, sowie andererseits auf solche
perlokutionidren Akte, deren Erfolg es sogar erfordert, dass der Horer
den intendierten perlokutionédren Effekt erkennt (vgl. dazu Greve 1999:
245f.). Beispiele fiir letztere sind sogenannte »associated perlocutions«
(Cohen 1973: 493), zu denen etwa das Uberzeugen gehort (als Perloku-
tion, die mit der Illokution des Argumentierens verbunden ist und durch
diese erzielt werden kann), sowie insbesondere Demiitigungen, BloBstel-
lungen, Beleidigungen und Ermunterungen. Von einem Tduschungscha-
rakter strategischer Handlungen kann also nicht als zentralem Merkmal
ausgegangen werden, was den Unterschied zwischen strategischem und
kommunikativem Handeln weniger brisant macht.

Das zweite Problem stellt sich mit der Betrachtung einer speziellen
Klasse von Sprechakten, den Imperativen. Diese widersetzen sich inso-
fern der Klassifizierung durch die Theorie von Habermas, als sie keine
Perlokutionen sind, sondern reine, offen deklarative Illokutionen, deren
Erfolg sich genau dann einstellen kann, wenn sie vom Horer als solche
verstanden werden. Gleichzeitig aber ergibt sich aus der Natur der Sa-
che, dass mit ihnen egozentrische, strategische Ziele verfolgt werden.
Wenn aber, wie Habermas vertritt, illokutionidre Akte das kommunikati-
ve Handeln verkorpern, das als einzige Orientierung die Verstindigung
kennt, dann fallen die Imperative aus dem Rahmen der Theorie heraus
und stellen die Trennung von kommunikativem und strategischem Han-
deln vor ein grundlegendes Problem.

»Die Inanspruchnahme des Sprachmediums bedeutet daher auch nicht not-
wendig, dass Handelnde gendtigt sind, eine verstdndigungsorientierte Haltung
einzunehmen oder vorzugeben, dass sie eine solche einnehmen. Dies hat auch
Folgen fiir den Zusammenhang zwischen Kommunikationstheorie und Dis-
kurstheorie. Wenn eine kommunikative Handlungskoordination auch auf
Macht basieren kann, lassen sich die Prisuppositionen des diskursiven Han-
delns nicht aus denen einer kommunikativen Alltagspraxis ableiten. Das wird
zum Problem, sobald dem kommunikativen Handeln fiir das Diskursprinzip

immer sinnvoll in Form propositionaler Aussagen fassen, doch das liegt
wohl eher an der »Selbstgeniigsamkeit« illokutiondrer Akte, die sich in
dieser Form fassen lassen, und nicht an der Geheimhaltungspflicht fiir per-
lokutionidre Absichten (Greve 1999: 245).

92

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

eine begriindende Funktion zukommt, wie im Falle der Diskursethik« (Greve
1999: 248f.).

Wie wir gesehen haben, ist es also eine Modifikation im Verstindnis
von Sprechakten und den in ihnen verkorperten Handlungen, die Inkon-
sistenzen in der Theorie offenlegt. Innerhalb der Sprechakttheorie kann
die von Habermas vorgenommene Modifikation mit Wenzel und Hoch-
muth als »performatorischer Fehlschluss« bezeichnet werden.” Von au-
Ben betrachtet, ergeben sich aus ihr grundlegende Zweifel an der Ange-
messenheit der Theorie fiir ihren Objektbereich, ndamlich sprachliche
AuBerungen im Allgemeinen. Wihrend sich die normative Interpretation
der Habermas’schen Theorie aufgrund ihrer Abgelostheit von tatsdchli-
cher Kommunikation noch halten lisst, ist insbesondere die empirische
Interpretation fragwiirdig.

Neben den soeben besprochenen Imperativen gibt es eine weitere
Kategorie von Sprechakten, die Habermas’ Theorie vor Probleme stellt.
Es geht dabei um die sogenannten »indirekten Sprechakte« (Searle 1975,
als Bezeichnung wird auch »unernste« Sprechakte verwendet). Mit indi-
rekten Sprechakten sind all jene AuBerungen gemeint, in denen sich
nicht aus den verwendeten Wortern unmittelbar, also gemil ihrer wort-
lichen Bedeutung, auf die implizierte Illokution schliefen lisst. Ein Bei-
spiel ist die Frage: »Konntest Du einmal schauen, ob das Fenster noch
offen ist?« Gemif der oberflidchlichen Struktur handelt es sich um eine
Frage. Indirekt kann damit aber auch die Aufforderung gemeint sein, das
Fenster doch bitte zu schlieBen. Aus bestimmten Griinden, die jeweils
im Einzelfall variieren konnen, weicht also bei indirekten Sprechakten
die wortliche Bedeutung des Gesagten von der intendierten bzw. ver-
standenen Bedeutung ab. Indirekte Sprechakte sind dabei ein weitver-
breitetes Phanomen. Wie Clark bemerkt, kann fast jede illokutionére
AuBerung auch indirekt getitigt werden (Clark 1996: 216). AuBerdem
sind bestimmte Formen von Kommunikation geradezu gekennzeichnet
durch das Auftreten von indirekten Sprechakten, z. B. literarische und
dramatische Texte, genauso wie Stilformen der Ironie und der Metapher
sowie Liigen und Scherze.

55 »Austin postuliert keinen vergleichbaren normativen Zwang, er will die
pragmatische Dimension der Rede dadurch verteidigen, dass er eine Iden-
tifikation von Bedeutung und Geltung, von >meaning«< und >force<, gerade
vermeidet. In seinen Augen miisste Habermas zwar keinen deskriptiven
Fehlschluss — die Reduktion der pragmatischen auf die semantische Di-
mension — aber doch so etwas — in Umkehrung der Reduktionsrichtung —
wie einen performatorischen Fehlschluss begehen« (Wenzel/Hochmuth
1989: 247, Hervorh. im Orig.).

93

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Inwiefern stellen indirekte Sprechakte nun ein Problem fiir die
Sprechakttheorie im Allgemeinen und fiir Habermas’ Theorie im Spe-
ziellen dar? Wenn die illokutionire Bedeutung eines Sprechaktes nicht
aus der sprachlichen Reprisentation gefolgert werden kann, dann ldsst
sich Verstehen nur durch Hinzunahme des kontextuellen Rahmens der
Kommunikation erreichen. Bedeutung erschlie3t sich dann gerade nicht
mehr allein aus der sprachlichen Struktur, sondern auch aus aufBer-
sprachlichen Regeln — und das steht sowohl der intentionalistischen,
sprecherseitigen Orientierung der Sprechakttheorie als auch der auf in-
tersubjektive Geltung hin orientierten Theorie von Habermas entgegen.
So fasst etwa Clark das Problem indirekter Sprechakte wie folgt zusam-
men:

»The traditional treatment [von indirekten Sprechakten, St. A.] has many prob-
lems, but the main one is that it assumes: (1) speakers have a particular inter-
pretation in mind (>what the speaker means<); (2) addressees are to recognize
that interpretation; and (3) they are to do so autonomously. All three assump-
tions are suspect« (Clark 1996: 217).

Insofern ist die Sprechakttheorie gezwungen, einen theoriekonsistenten
Weg zu finden, mit dem Phianomen indirekter Sprechakte umzugehen.

Sowohl bei Searle als auch bei Habermas wird das Problem durch
einen Ausschluss indirekter Sprechakte gelost. Die Theorie formuliert
als Eigenschaft ihres Gegenstandsbereiches, was von den indirekten
Sprechakten nicht erfiillt wird: »Unsere Analyse beschrénkt sich deshalb
auf Sprechhandlungen, die unter Standardbedingungen ausgefiihrt wer-
den. Damit soll sichergestellt werden, dass ein Sprecher nichts anderes
meint als die wortliche Bedeutung dessen, was er sagt« (Habermas
1981a: 400).

Damit ist allerdings nicht eine Einschrinkung des Gegenstandsbe-
reichs der Theorie impliziert, die weiterhin universalen Anspruch erhebt.
Denn mit dieser Einschrankung verbunden ist das sogenannte »Prinzip
der Ausdriickbarkeit«, das von Searle in Reaktion auf Phdnomene wie
die indirekten Sprechakte formuliert wurde. Demnach gilt: »for every
possible speech act there is a possible sentence or set of sentences the
literal utterance of which in a particular context would constitute a per-
formance of that speech act« (Searle 1971: 19). Das heift jeder mogliche
Sprechakt kann wortlich direkt wiedergegeben werden, so dass auch die
Einschrinkung auf Standardbedingungen noch alle moglichen Sprechak-
te zu analysieren erlaubt.

Habermas iibernimmt dieses Prinzip fast wortlich, wandelt es aber
beziiglich bestehender Kritiken leicht dahingehend ab, dass

94

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

»in einer gegebenen Sprache fiir jede interpersonale Beziehung, die ein Spre-
cher mit einem anderen Mitglied seiner Sprachgemeinschaft explizit aufneh-
men mochte, ein angemessener performativer Ausdruck entweder zur Verfii-
gung steht oder nétigenfalls durch eine Spezifizierung verfiigbarer Ausdriicke
gewonnen werden oder neu eingefiihrt werden kann. (...) Der heuristische
Sinn ist ohnehin klar: wenn das Postulat der Ausdriickbarkeit gilt, kann sich
die Analyse auf institutionell ungebundene explizite Sprechhandlungen der
Standardform beschrinken« (Habermas 1984b: 404).

Nun ist gegen diese Abgrenzung der Sprechakttheorie vielfache Kritik
geduBert worden. So wendet sich Streeck gegen das Prinzip der Aus-
driickbarkeit mit Verweis auf AuBerungen von Lehrern, die ihre Schiiler
durch sogenannte »roll calls«, also das Aufrufen von deren Namen, an-
sprechen. Die Besonderheit bei einem »roll call« ist, dass der Sprecher
nicht klar macht, welche Erwartungen er beziiglich einer Antwort hegt.
Der Angesprochene muss selbst, z. B. unter Zuhilfenahme des situativen
Kontexts, entscheiden, wie er den Aufruf interpretiert und auf ihn rea-
giert. Dieses Beispiel verdeutlicht, dass sich nicht alle Sprechakte als
wortlich zu verstehende Sétze formulieren lassen, und widerlegt die
These der Ausdriickbarkeit.

Die Kritik trifft auch das Prinzip in der von Habermas abgeschwéch-
ten Form, die oben zitiert wurde.

»The crucial issue, however, is the reflexive logic of the use of the speech act
in interaction: by performing the act, the speaker intends to find out (one as-
pect of) what is the case in the present situation; what is the case in turn de-
termines what force the utterance has. This reflexive structure cannot be cap-
tured in the linear form of a sentence. There is a sharp difference between the
representational format of sentences and the manner in which speech acts
function in social situations« (Streeck 1980: 143).5 6

Auf dieser Zuriickweisung des Prinzips der Ausdriickbarkeit aufbauend,
verallgemeinert Streeck seine Kritik an der Sprechakttheorie in Bezug
auf den Umgang mit der Mehrdeutigkeit von Sprache: »The ambiguity

56 Eigentlich miisste Habermas an einer solchen reflexiven Sprachverwen-
dung durchaus interessiert sein, weil sie den intersubjektiv verbindenden
Charakter der Kommunikation deutlich macht, indem durch die Suche
nach Bedeutung eine Beziehung zwischen Sprecher und Horer geschaffen
wird. Daher verweist das Beispiel unseres Erachtens auf einen internen
Widerspruch in Habermas® Theorie zwischen dem Anspruch einer soziali-
titskonstitutiven Funktion von Kommunikation und ihrer Reduktion auf
die Standardform. Denn aus der Abweichung von der Standardform kon-
nen sich durchaus, wie im Beispiel von Streeck, soziale Funktionen erge-
ben.

95

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

that most utterances display regarding their illocutionary force may thus
be seen as a constitutive rather than a defective feature of verbal interac-
tion« (Streeck 1980: 148). Dieser Einwand richtet sich gegen das
Sprachverstindnis der Sprechakttheorie Searle’scher Prigung, wie es
auch fiir Habermas grundlegend ist. Mehrdeutigkeiten und spielerischer
Umgang mit Sprache werden dort nur als mindere, fehlerhafte oder an-
derweitig sich fiir eine wissenschaftliche Betrachtung disqualifizierende
Formen von Kommunikation verstanden. Wir kommen darauf am Ende
dieses Abschnitts wieder zuriick.

Eine dhnliche Argumentation findet sich auch bei Greve (1999:
243). Er macht seine Kritik an der Zuordnung von perlokutiondren Ak-
ten zum strategischen Handeln fest und verwahrt sich dagegen, indirekte
Sprechakte nicht als Illokutionen, sondern als Perlokutionen und damit
als Teil strategischer Handlungen aufzufassen. Auflerdem verweist er
darauf, dass indirekte Sprechakte durchaus die illokutiondre Funktion
der Verstdndigung erfiillen konnen, dass diese also als sprachliche Mittel
durchaus funktionieren. »Wenn es zur kommunikativen Kompetenz von
Sprechern und Horern gehort, die Differenz von Satzbedeutung und
Sprecherintention alltéiglich handhaben zu konnen, hat es wenig Sinn,
diese indirekten Formen der Verstidndigung als Formen der Tduschung
zu begreifen« (Greve 1999: 243).%

Wenzel und Hochmuth schlieBlich kritisieren an der Beschriankung
auf AuBerungen in wortlicher Bedeutung, dass damit das Problem der
Etablierung intersubjektiven Verstindnisses gerade aus der Analyse
ausgeschlossen werde, das durch die Theorie doch eigentlich erhellt
werden sollte. Sie sehen die normative Bindungswirkung der Sprechakte
im kommunikativen Handeln, also die grundlegende Moglichkeit der
Kritisierbarkeit von AuBerungen, als abhingig von der wortlichen For-
mulierung bzw., genauer, von der Kontextunabhéngigkeit von Sprechak-
ten. Dann aber kann nicht mehr aus Griinden der Eleganz aus der Analy-
se ausgeschlossen werden, was als einzige die Theorie widerlegen kénn-
te, namlich die indirekten, kontextabhingigen Sprechakte. Diese
Sprechakte sind aber weder auszuschliefen noch unter die Perlokutionen

57 Habermas dazu: »Die sprachliche Abgrenzung der Realititsebenen von
>Spiel< und >Ernst<, der sprachliche Aufbau einer fiktiven Realitit, Witz
und Ironie; {ibertragender und paradoxer Sprachgebrauch, Anspielungen
und die kontradiktorische Zuriicknahme von Geltungsanspriichen auf me-
takommunikativer Ebene — alle diese Leistungen beruhen auf der absicht-
lichen Verwechslung von Seinsmodalititen. Die formale Pragmatik kann
zur Aufkldrung des Tduschungsmechanismus, den der Sprecher dabei be-
herrschen muss, mehr beitragen als eine noch so genaue empirische Be-
schreibung der erkldrungsbediirftigen Phdnomene« (Habermas 1981a:
444f)).

96

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

einzuordnen, sondern gehoren zu den wesentlich duBerungsfihigen Illo-
kutionen. Habermas, so Wenzel und Hochmuth, wolle

»mit ihrer Einordnung als Perlokutionen nur verhindern, dass sie als Illokutio-
nen erkannt werden, wird doch in diesem Fall offensichtlich, dass ein Verstin-
digungserfolg eintreten kann oder nicht, eben kontingent ist. [...] Indirekte,
kontextabhingige Sprechakte konnen damit durchaus zu den wesentlichen 4u-
Berungsfihigen Illokutionen gezéhlt werden. An ihnen — das sieht auch Ha-
bermas — wird die Kontingenz von Verstindigungserfolgen deutlich, dann
némlich, wenn eine gemeinsame Situationsdefinition nicht selbstverstindlich
vorausgesetzt werden kann« (Wenzel/Hochmuth 1989: 264).

Dementsprechend behaupten sie gegen Habermas’ Verstindigungsbeg-
riff die These der Kontingenz von Kommunikation (s. unten).

Wie grundlegend das Problem der indirekten Sprechakte die Sprech-
akttheorie trifft (und insofern auch beide Interpretationsvarianten be-
trifft), zeigt sich insbesondere an der Kritik Derridas (vgl. Derrida
2001), die dieser zwar nur mit Blick auf Searle formuliert, die sich aber
aufgrund der Konsistenz zwischen Habermas und Searle in diesem
Punkt auch auf Habermas tibertragen lisst. Sie betrifft nicht nur den ein-
zelnen Aspekt der indirekten Sprechakte, sondern greift das ganze
Kommunikationsverstindnis an und entwickelt auf dieser Ebene eine
Alternative.

Ausgangspunkt fiir Derrida ist nicht die Untersuchung von Sprache,
sondern von Kommunikation. Daraus ergibt sich eine besondere Auf-
merksambkeit fiir die Medien der Kommunikation — gesprochene Sprache
zum einen, Schrift zum anderen. An dem Unterschied von Sprache und
Schrift macht Derrida auch seine Hauptkritik fest: Wéhrend Erstere von
der Sprechakttheorie zur Grundlage der Betrachtung gemacht wird, er-
gibt sich erst aus den besonderen Eigenschaften Letzterer das Wesen der
Kommunikation, das insofern auch von der Sprechakttheorie nicht aus-
reichend erfasst wird.

Was ist nun das Besondere am Medium der Schrift, das zu einer Be-
riicksichtigung in jeder Theorie der Kommunikation zwingen soll?’® Aus
dem Medium der Schrift ergibt sich als wesentliches Merkmal von
Kommunikation Abwesenheit. Abwesenheit bezieht sich zunichst auf
den Empfinger einer (schriftlichen) Mitteilung. Wer schreibt, tut dies
meist nicht, um einer anderen anwesenden Person etwas mitzuteilen,

58 Derrida geht sogar so weit, eine Theorie der Schrift fiir grundlegender zu
halten als eine Theorie der Kommunikation. Dies kann jedoch als rhetori-
sche Uberzeichnung gewertet werden (s. Derrida 2001: 17f.) und braucht
hier nicht weiter diskutiert zu werden.

97

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

sondern weil der intendierte Empfinger entweder rdumlich oder zeitlich
entfernt ist.

Auflerdem bezieht sich Abwesenheit auch auf den Sender einer Mit-
teilung — wer etwas schreibt, »duBert« sich, das heifit er ist nicht mehr
Teil der Mitteilung, die sich von ihm ablosen kann, zum Beispiel um
zum entfernten Empfinger geschickt zu werden. Von der Mitteilung aus
betrachtet, sind also sowohl der Sender als auch der Empfanger abwe-
send. Derrida in seiner Kritik an Condillac, der fiir ihn représentativ fiir
die traditionelle Sichtweise von Kommunikation steht:

»Die Abwesenheit des Senders, des Empfingers, vom Zeichen, das er hinter-
lasst, das sich von ihm ablost und iiber seine Gegenwart hinaus und jenseits
der gegenwirtigen Aktualitit seines Sagen-Wollens, ja sogar iiber sein Leben
selbst hinaus weiterwirkt, diese Abwesenheit, die dennoch zur Struktur jeder
Schrift — und, wie ich weiter unten hinzufiigen werde, jeder Sprache im allge-
meinen — gehort, diese Abwesenheit wird von Condillac nicht untersucht«
(Derrida 2001: 21).

SchlieBlich ist in der Schrift auch das (reale) Objekt, auf das sich die
Zeichen beziehen, abwesend, ein Punkt, der von Derrida an dieser Stelle
nicht ganz so deutlich hervorgehoben wird, aber ebenso Merkmal der
Schrift ist.

»Die Moglichkeit, die Zeichen zu wiederholen und damit zu identifizieren, ist
in jedem Code impliziert, macht aus ihm ein kommunizierbares, iibermittelba-
res, entzifferbares Raster, das fiir einen Dritten, also fiir jeden moglichen Be-
niitzer tiberhaupt, iterierbar ist. Jede Schrift muss daher, um das zu sein, was
sie ist, in radikaler Abwesenheit jedes empirisch bestimmten Empfingers
iiberhaupt funktionieren konnen. Und diese Abwesenheit ist nicht eine fortge-
setzte Modifikation der Anwesenheit, es ist ein Bruch der Anwesenheit, der
>Tod« oder die Moglichkeit des >Todes< des Empfingers, eingeschrieben in die
Struktur des Zeichens [...]« (Derrida 2001: 25).

Das Merkmal der Abwesenheit wird von Derrida jedoch nicht nur als
Merkmal schriftlicher Kommunikation bestimmt, sondern ebenso von
miindlicher und allgemein jeglicher Kommunikation. Sein Argument
dazu baut auf einer Bestimmung schriftlicher Zeichen auf, die als we-
sentliche Merkmale die Iterabilitit, eine »Kraft zum Bruch mit seinem
Kontext« sowie die Verrdumlichung des Zeichens selbst umfassen (vgl.
Derrida 2001: 27f.). Diese Merkmale, so das Argument bei Derrida, las-
sen sich auch auf andere Formen der Kommunikation als nur die schrift-
liche iibertragen, ja sogar auf die Erfahrung tiberhaupt, und insofern
kann die schriftliche Kommunikation, anders als in der Kommunikati-

98

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

onstheorie iiblich, als Modell fiir Kommunikation im Allgemeinen die-
nen.

Die Bestimmung von Abwesenheit als wesentliches Merkmal von
Kommunikation ist insofern ein grundlegender Bruch mit traditionellen
Kommunikationstheorien wie z. B. der Sprechakttheorie, als sie den
Riickschluss auf die Bedeutung des Kommunizierten durch Riickgriff
sowohl auf den Kontext als auch die Intentionen des Senders unmdoglich
macht. Kommunikation wird in dieser Betrachtungsweise gelost aus
dem Produktions- wie aus dem Rezeptionszusammenhang und gewinnt
stattdessen eine gewisse Autonomie, ein Eigenleben ebenso wie eine Ei-
gendynamik. Derrida geht so weit, der Mitteilung (bei ihm dem Schrift-
stiick) Handlungsfahigkeit zuzusprechen, er bleibt also dem Handlungs-
paradigma der Sozialtheorie treu, iiberspitzt es allerdings rhetorisch pro-
vokant durch Anwendung auf ein Objekt wie eine Mitteilung:59

»Damit ein Schriftstiick ein Schriftstiick ist, muss es fortfahren zu >handeln«<
und selbst dann lesbar sein, wenn der sogenannte Autor des Schriftstiicks nicht
mehr fiir das, was er geschrieben und anscheinend unterschrieben hat, einsteht,
sei er nun vorldufig abwesend, sei er tot, oder sei es, dass er das scheinbar >in
seinem Namen< Geschriebene ganz allgemein nicht mehr mit seiner absolut
aktuellen und anwesenden Intention oder Aufmerksamkeit, mit der Fiille sei-
nes Sagen-Wollens unterstiitzt« (Derrida 2001: 26).60

Gegen die Orientierung insbesondere am Sender-Pol der Kommunikati-
on setzt Derrida also die Eigenméchtigkeit des Zeichens, der Mitteilung.

Damit verbietet sich nicht nur der Intentionalismus und der Riick-
griff auf individuelle Einstellungen, sondern ebenso die Reduktion des
Gegenstandsbereiches der Theorie auf Sprechakte unter Standardsituati-
onen. Denn durch die Abwesenheit des Zeichens von einem Entste-
hungs- oder sonstigen Kontext kann sich die Kommunikation des Zei-
chens bemichtigen, kann es wieder und wieder verwenden (Iterabilitit),
auch entgegen der urspriinglichen Intention, kann so die Bedeutung des
Zeichens variieren und mit dem Zeichen und seiner Bedeutung spielen
(Dissemination). Wenn aber weder von einer Verwendung von Sétzen in
ihrer wortlichen Bedeutung ausgegangen werden kann noch davon, dass

59 Eine dhnliche Rhetorik findet sich bei Luhmann, wenn er sagt, nur die
Kommunikation konne kommunizieren (Luhmann 1990a: 31).

60 Vgl. auch die folgende Bemerkung mit einer Analogie zum Begriff der
Maschine: »Schreiben ist das Produzieren eines Zeichens, das eine Art
Maschine darstellt, die ihrerseits produktiv ist und die durch mein zukiinf-
tiges Verschwinden prinzipiell nicht daran gehindert werden wird, zu
funktionieren und sich lesen und umschreiben zu lassen« (Derrida 2001:
25).

99

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

ein Zeichen iiberhaupt eine definitive Bedeutung hat, dann ist die Ein-
schriankung der Sprechakttheorie auf die Standardsituation eine nicht zu
rechtfertigende Verkiirzung des Gegenstandsbereichs, die Verzerrungen
und Fehldeutungen zur Folge haben muss. Derrida macht dieses Prob-
lem an der Sprechakttheorie im Allgemeinen und bereits bei Austin fest,
es ldsst sich aber, wie oben argumentiert wurde, unmittelbar auf Haber-
mas iibertragen.

»Austin schlieft mit allem, was er sea-change nennt, das >Unernstex, die >Pa-
rasitierungs, die >Verkiimmerungs, das >Nicht-Gewdhnliche< (zusammen mit
der ganz allgemeinen Theorie, die, sofern sie all dem Rechnung trégt, nicht
mehr von diesen Oppositionen beherrscht wire) aus, also das, was er dennoch
als eine fiir jede AuBerung offenstehende Moglichkeit anerkennt« (Derrida
2001: 38).

Und:

»Wenn diese Iterationsstruktur gegeben ist, wird die Intention, die die AuBe-
rung beseelt, niemals sich selbst und ihrem Inhalt durch und durch prisent
sein. Die Iteration, die sie a priori strukturiert, bringt eine wesentliche Dehis-
zenz und einen wesentlichen Bruch in sie hinein. Das >Unernste< und die ora-
tion obliqua koénnen von der >gewdhnlichen< Sprache nicht mehr ausgeschlos-
sen werden, wie Austin es wiinschte« (Derrida 2001: 40f.).

Dariiber hinaus leitet Derridas hier zitierte Kritik an der Sprechakttheo-
rie bereits iiber zum néchsten Punkt, der Frage der Kontingenz von
Kommunikation, die eine Begleiterscheinung dieser Unernsthaftigkeit
bzw. der Moglichkeit dazu darstellt. Bevor wir darauf eingehen, soll ei-
ne Konsequenz des Derrida’schen Gedankengangs ausgefiihrt werden,
die zu einem alternativen Entwurf von Diskursen hinfiihrt. Nach Derrida
ist das Unernste, das Changieren der Bedeutung und die variierende
Verwendung derselben Zeichen ein zentrales Merkmal von Kommuni-
kation. Darin driickt sich ein spielerischer Charakter von Kommunika-
tion aus, der gegen die Sichtweise der Sprechakttheorie und Habermas’
Theorie des kommunikativen Handelns festzuhalten ist.*’ Wie wir gese-

61 Hinweise auf den spielerischen Charakter von Kommunikation finden sich
bei Derrida hiufig implizit (s. allerdings Derrida 1972), wenn er selbst mit
seiner Mitteilung, also mit dem Vortragstext spielt bzw. zumindest ein kla-
res Verstindnis immer wieder zu verhindern, zu verschleiern versucht: So
z.B. wenn er mit der Moglichkeit der Signatur zu einem Vortragstext
spielt (Derrida 2001: 45), oder mit dem Titel seines Vortrags und dessen
weiterer Verwendung als Zeichen: »All das ist nicht sehr ernst, wird viel-

100

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

hen haben, sind die in der Sprechakttheorie sogenannten »unernsten«
AuBerungen ein wesentliches, nicht aus der Analyse ausschlieBbares
Element von Kommunikation. Es wird zu priifen sein, was fiir ein Ver-
stindnis von Kommunikation sich erreichen lésst, das genau diesen spie-
lerischen Charakter zum Ausgangspunkt nimmt.

Habermas’ Ausschluss des Spielerischen mag aus der Sicht seiner
Theorie durchaus Sinn machen: Wer verstanden werden will, muss sich
eben auch entsprechend verhalten. Aber wie bereits bei der Trennung
von Perlokution und Illokution verlagert Habermas damit das Problem
nur, und zwar auf eine problematische Weise. Denn es lédsst sich auch
bei den indirekten Sprechakten nicht mehr aus dem Gesagten, also aus
der sprachlichen AuBerung auf die Bedeutung riickschlieBen. Vielmehr
miissen zusitzlich bestimmte Annahmen iiber die Einstellung des Spre-
chers gemacht werden. Problematisch ist dieser Rekurs auf Einstellun-
gen sowohl bei der Trennung von Illokution und Perlokution als auch
bei den indirekten Sprechakten vor allem insofern, als diese inner-
psychischen Vorginge der Kommunikationsteilnehmer intersubjektiv
nicht verfiigbar sind. Sie sind, wenn iiberhaupt, nur dem Individuum
selbst zugénglich bzw. konnen nur sekundér, durch Beobachtung oder
eben wiederum durch Kommunikation, gewonnen werden. Die Kenntnis
der jeweiligen Einstellung eines Sprechers kann aber nicht als intersub-
jektiv geteiltes Wissen fiir die Kommunikation vorausgesetzt werden.

Urspriinglich hatte Habermas seine Herleitung der Theorie des
kommunikativen Handelns mit dem Begriff des Spiels begonnen, nim-
lich mit Wittgensteins »Sprachspielen«.®> Von Wittgenstein iibernimmt
er allerdings nur dessen Analyse des Begriffs der Regel, vor den Impli-
kationen des Spiel-Begriffs schreckt er schnell zuriick, da er fiir ihn den
Eindruck der Beliebigkeit erweckt: »Eine Sprache ist eben doch nicht
blof ein Spiel, wir miissen sie ernstnehmen« (Habermas 1984a: 73).
Entsprechend wirft er Wittgenstein vor, dieser habe den kognitiven

leicht Searle sagen. Ernst? Nicht ernst? Das ist die Frage: Warum erregt
und verirgert ihn dies dermaBen?« (vgl. Derrida 2001: 244, FN. 4).

62 Vgl. dazu auch den Begriff des »Argumentationsspiels«: »Der Begriff des
Arguments ist von Haus aus pragmatischer Natur: was ein >guter Grund«
ist, zeigt sich erst an der Rolle, die er innerhalb eines Argumentations-
spiels hat, d. h. an dem Beitrag, den er nach den Regeln dieses Spiels fiir
die Entscheidung der Frage leistet, ob ein strittiger Geltungsanspruch ak-
zeptiert werden darf oder nicht. Der Begriff einer auf die pragmatische
Dimension des geregelten Wettstreits von Argumenten ausgedehnten Ver-
fahrensrationalitéit erlaubt es dann, die semantischen Eigenschaften von
Griinden durch die indirekt geltungskonstitutiven Eigenschaften eines Ar-
rangements zu erginzen, in dem sich das von guten Griinden mitgefiihrte
Potential rationaler Motivation erst aktualisiert« (Habermas 1992a: 279).

101

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Sprachgebrauch, also die Verstindigung iiber Gegenstinde, zugunsten
des kommunikativen, also der Herstellung intersubjektiver Beziehungen,
vernachléssigt. »Er ist in den komplementiren Fehler verfallen und hat
fortan die privilegierte Rolle des kognitiven Sprachgebrauchs ignoriert«
(Habermas 1984a: 79, Hervorh. St. A.). Doch diese Privilegierung wird
offenbar lediglich durch die Bedeutung fiir die Diskurstheorie begriin-
det. Ganz dhnlich kritisiert auch Krdamer bei Habermas eine »Hyposta-
sierung der apophantischen Rede« (Krimer 2001: 90), also eine Uber-
schitzung der Bedeutung von Aussagesitzen und der Représentations-
funktion von Sprache in Bezug auf die Welt. »Ist dieses logoszentrierte
Bild von der Sprache als einem Medium von Aufkldrung angemessen,
wenn es darum geht, gerade ihrer intersubjektiven Bindungskraft auf die
Spur zu kommen?« (Krdamer 2001: 90).

Die bisherigen Kritikpunkte betrafen mit den Imperativen und den
indirekten Sprechakten bereits zwei grundlegende Einwinde gegen die
sprechakttheoretische Konzeption von Habermas. Mit dem Problem der
Kontingenz von Kommunikation werden deren Implikationen zum Teil
aufgenommen und die Kritik auf einer allgemeineren Stufe formuliert,
den Begriff der Kommunikation als solchen betreffend. Die Derri-
da’sche Kritik an der Behandlung indirekter Sprechakte hat den Weg be-
reits vorgezeichnet: Anomalien an den Randbereichen der Theorie (Im-
perative) und bereits zentraleren Bereichen (indirekte Sprechakte), die
sich trotz der Bemiihungen nicht theorieintern und -konsistent beheben
lassen (vgl. Habermas 1984c: 4; Habermas 1996d), fithren zu einer Kri-
tik an zentralen Annahmen der Theorie, verbunden (zumindest im Fall
Derridas) mit der Formulierung einer paradigmatisch neuen Perspektive
auf das tibergreifende Phianomen Kommunikation. Die grundlegendere
Kritik nun macht sich am Begriff der Kontingenz fest, der einer Vorstel-
lung der Geschlossenheit und Ernsthaftigkeit von Kommunikation ge-
geniibergestellt wird.

Derrida schloss aus dem Phédnomen der indirekten Sprechakte, der
Zitier- und Wiederholbarkeit sprachlicher Zeichen auf einen Bruch in
der Kommunikation, auf die Unernsthaftigkeit, die von der Sprechakt-
theorie voreilig aus der Betrachtung ausgeschlossen wurde. Ebenso lasst
sich daraus eine weitere Konsequenz ableiten, die im Gegensatz zu den
von Searle formulierten (und auch von Habermas aufgenommenen) Ge-
lingensbedingungen von Kommunikation steht: das Misslingen von
Kommunikation, das Nicht-Verstehen. Nach Derrida gehort die Mog-
lichkeit des Scheiterns der Kommunikation, des Misslingens immer
auch zum Gegenstand Kommunikation, und eine Theorie der Kommu-
nikation darf sie nicht als Negatives aus der Betrachtung ausschliefen.

102

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

»Austins Vorgangsweise ist ziemlich bemerkenswert und typisch fiir diese
philosophische Tradition [die von Derrida als »ideologisch« bezeichnete, St.
A.], mit der er so wenig gemein haben mochte. Sie besteht darin, anzuerken-
nen, dass die Moglichkeit des Negativen (hier der infelicities) zwar eine struk-
turelle Moglichkeit ist und dass das Misslingen ein unabdingbares Risiko der
untersuchten Vorgédnge darstellt; dann, in einer fast unmittelbar gleichzeitigen
Geste, im Namen einer Art idealer Regulierung, wird dieses Risiko als ein zu-
falliges, duBerliches Risiko ausgeklammert, das uns nichts iiber das untersuch-
te Sprachphénomen lehrt. Das ist umso seltsamer, streng genommen unhaltbar,
als Austin mit Ironie den >Fetisch< der Opposition value/fact anprangert« (Der-
rida 2001: 351.).

Die alternative Sichtweise schlosse demnach das Misslingen als unab-
dingbares Risiko der Kommunikation ein, ja vielleicht sogar als wesent-
liches Merkmal des Phanomens und somit als etwas, das nicht aus einer
Theorie der Kommunikation ausgeschlossen werden kann, sondern ei-
nen Bestandteil derselben darstellen muss.

Einen solchen Einwand haben Wenzel und Hochmuth explizit for-
muliert. Sie unterziechen Habermas’ These, Verstehen miisse in Einver-
stindnis miinden (das bei Habermas »Bedeutung und Akzeptabilitit«
umfasst, wie Greve (2003: 115) prignant formuliert), einer kritischen
Analyse:

»Wir mochten fragen: Gehort es tatsdchlich notwendig zum Wesen von Ver-
stindigung, dieses Einverstidndnis des Horers und damit dessen moralische
Obligation zu Folgehandlungen herbeizufiihren, zwanglos zu erzwingen? Sind
Verstindigungserfolge dagegen vielleicht nur wahrscheinlich? Kommen Ein-
verstindnisse entsprechend nicht blo kontingent zustande?« (Wen-
zel/Hochmuth 1989: 243, Hervorh. im Orig.).

Die These der Kontingenz von Kommunikation greift also genau den
Zusammenhang zwischen der kommunikativen bzw. linguistischen
Funktion des Verstehens (im Sinne von: die Bedeutung einer AuBerung
verstehen) und der sozialen Funktion, der Stiftung einer intersubjektiven
Beziehung, an. Sie behauptet, die angenommene normative Bindungs-
kraft von Kommunikation besteht nicht auf der Grundlage von Kommu-
nikation, sondern ist als dieser extern anzusehen, der Zusammenhang
von Bedeutung und Geltung ist als kontingent anzunehmen. Statt die
Annahme einer Auﬁerung auf den Akt des Verstehens zuriickzufiihren,
muss nach »motivierenden, durchaus kontextabhingigen >Griinden««
(Wenzel/Hochmuth 1989: 265) gesucht werden, die den Ubergang von
Bedeutung zu sozialen Folgen (wie das Einverstidndnis zu charakterisie-
ren ist), sichern, erleichtern oder iiberhaupt erst moglich machen.

103

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

Wenzel und Hochmuth stiitzen ihre These durch Verweis auf das
Problem der Imperative. An diesen zeigen sie die Kontextabhéngigkeit
des Verstehenserfolges auf, ganz dhnlich wie Grice das Problem der in-
direkten Sprechakte durch die »konversationale Implikatur« 16st.> Und
sie zeigen, »dass in kontextabhiéngiger Rede der Verstindigungserfolg
dann empirisch motiviert, kontingent sein miisse« (Wenzel/Hochmuth
1989: 259). Kontingenz meint dabei die Abhingigkeit von situativen
Faktoren, im Unterschied zu der bei Habermas angelegten situationsu-
nabhingigen Geltung von Bedeutungen.

Auch der Ersatz von Kontext durch lebensweltliches Umfeld 16st
nach Darstellung von Wenzel und Hochmuth die Kommunikation nicht
aus ihrer grundlegenden Kontingenz. Insofern schliefen sie: »Habermas
kann die Kontingenz von Verstindigungserfolgen in seiner formalprag-
matischen Begriindung nicht wirksam ausschlieen. Damit ist die pau-
schale Inanspruchnahme einer rationalen Motivation zuriickgewiesen,
die sich allein aus dem Verstehen von wortlichen Auﬁerungen, von Sét-
zen herleiten soll [...]« (Wenzel/Hochmuth 1989: 265).

Dieser Hinweis auf die grundlegende Kontingenz von Kommunika-
tion durchzieht weite Bereiche der Habermas-Kritik. Hier scheint in der
Tat eine Differenzlinie der Kommunikationstheorien zu liegen, die idea-
listische Modelle von stirker an realweltlichen Erfahrungen orientierten
trennt. Doch wie wir gesehen haben, handelt es sich hier nicht um eine
Abgrenzung von normativer vs. empirischer Betrachtung von Kommu-
nikation (zu dieser s. den nichsten Abschnitt). Vielmehr geht es um tief
in den Grundlagen der Theorie verwurzelte Annahmen iiber den
Gegenstandsbereich, die, so die Kritik, nicht haltbar sind. Die Frage ist
letztlich, inwiefern wir bereit sind, misslingende Kommunikation, Mehr-
deutigkeiten, und »unernstes« Kommunizieren in den Rahmen unserer
wissenschaftlichen Untersuchung einzubeziehen und mit zur Grundlage
einer Theorie der Kommunikation zu machen.

Schneider hat die Entscheidung iiber diese Frage als ihrerseits kon-
tingent, als abhingig von den Forschungsinteressen charakterisiert. In
seinem Vergleich von Sprechakttheorie und Luhmann’scher Systemthe-
orie stellt er das Problem der Kontingenz von Kommunikation am Bei-
spiel einer missverstandenen, aber gerade deshalb sozial wirksamen Au-
Berung in den Mittelpunkt.*®*

63 Nach dieser These konnen die Geltungsbedingungen von Sprechakten
durchaus verletzt werden, wenn dabei durch den situativen Kontext si-
chergestellt ist, welche Bedeutung den indirekten Sprechakten tatséchlich
eigentlich zukommt (vgl. Grice 1989).

64 Vgl. W. L. Schneider 1996: 268. Es geht dabei um einen Steuerpriifer, der
am Stammtisch in rein privater Absicht eine Bemerkung iiber eine geplan-

104

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

»Anders als bei Searle schliefit Verstehen im Sinne Luhmanns sowohl richti-
ges wie auch falsches Verstehen ein. Kommunikative Handlungen kénnen da-
her, im Gegensatz zu den Annahmen der Sprechakttheorie, auch ohne entspre-
chende Absicht eines Sprechers erzeugt werden, dann ndmlich, wenn andere
seine AuBerungen als Ausfiihrung dieser Handlung verstehen« (W. L. Schnei-
der 1996: 269, Hervorh. im Orig.).

Kritik lédsst sich allerdings in beiden Richtungen formulieren: Die Sys-
temtheorie mit ihrem kontingenten Verstehensbegriff kann darauf ver-
weisen, dass die Sprechakttheorie das Phdnomen nur als Residuum, als
»Fehler im System« behandeln kann, weil sie Kommunikation von der
Frage der Fortsetzung, also der Systemerhaltung her begreift. Anderer-
seits kann aber die Sprechakttheorie darauf verweisen, dass fiir sie diese
Art des Miss-Verstehens berechtigterweise uninteressant ist, weil sie
sich dafiir interessiert, wie Sprecher zu einer AuBerung motiviert wer-
den, und dies geschieht eben nicht iiber die nicht-antizipierbaren Folgen
der Kommunikation, sondern iiber die intersubjektive Beziehung zwi-
schen Sprecher und Horer. »Ohne die Aussicht auf das Gelingen der ei-
genen AuBerungen als intentionale Handlungen gibt es kein hinreichen-
des Motiv fiir die Beteiligung des Sprechers an Kommunikation« (W. L.
Schneider 1996: 272). Insofern liefe die Differenz also auf eine Frage
des Beobachtungsinteresses hinaus.

An dieser Stelle interessiert uns jedoch nur die Blickrichtung auf die
Sprechakttheorie. Fiir sie ergibt sich aus der Kritik, dass auch bei einem
Fokus auf die Intentionen der Sprecher die andere Seite, das Misslingen
korrekten Verstehens mitsamt seinen Folgen, nicht ignoriert werden
kann, sondern erkldrungsbediirftig ist. Denn:

»Eine pristabilierte Ubereinstimmung des Wissens, das mit jedem neuen Au-
Berungsereignis von den beteiligten Psychen aktualisiert wird, kann allerdings
kaum angenommen werden. Die Strukturierung von Kommunikation muss
demnach Moglichkeiten bieten, um Differenzen zwischen antizipiertem und

te Steuerpriifung fallen lésst, die von einem Horer als Warnung aufgefasst
und entsprechend weiterkommuniziert wird, was dem Steuerpriifer neue
Freundschaften einbringt. »Das Beispiel zeigt, wie eine Sprechhandlung
sozial giiltig erzeugt werden kann, ohne vom Sprecher beabsichtigt wor-
den zu sein. Soziale Geltung erfihrt die Handlung hier dadurch, dass sie
dem Sprecher von anderen zugerechnet und zur Grundlage von An-
schlusshandlungen wird. Searles Begriff des Gelingens einer Sprechhand-
lung, so konnen wir daraus schlieBen, ist demnach zu eng gefasst. Er ist
deshalb empirisch inaddquat und bedarf der Revision« (W. L. Schneider
1996: 268, Hervorh. im Orig.).

105

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

kommunikativ realisiertem Verstehen rasch zu identifizieren und zu korrigie-
ren« (W. L. Schneider 1996: 272).

Schneider schlédgt vor, die Frage des richtigen oder falschen Verstehens
von der Sequenzialitit von Kommunikation her zu betrachten. Das heifit
der Horer zeigt durch eine Reaktion an, welche Art von Verstehen er
vollzieht, und der Sprecher hat durch eine zweite Reaktion (also einen
dritten Sequenzschritt) die Moglichkeit, dieses Verstehen als richtig oder
falsch zu sanktionieren bzw. dem Horer richtiges oder falsches Verste-
hen zu bestitigen.

»An jeder dritten Stelle einer kommunikativen Sequenz, so die daraus abzulei-
tende Generalisierung, fungiert Verstehen als Unterscheidung von richtig Ver-
stehen und falsch Verstehen (von »Gelingen< und >Misslingenc« eines intendier-
ten Sprechaktes) in der Kommunikation und wird eine ihrer beiden Seiten be-
zeichnet« (W. L. Schneider 1996: 273).

Diese Losung vermag allerdings nicht zu iiberzeugen. Denn aus einer
Perspektive kontingenten Verstehens ist zu fragen, wie denn der zweite
Kommunikationsversuch (die Reaktion des Horers), der die Kontingenz
des ersten kitten helfen soll, richtig zu verstehen ist. Denn auch dieses
Verstehen erfordert eine Reaktion, die wiederum eine Sequenz von
Kommunikationsversuchen nach sich zieht, deren Bedeutungen jeweils
durch Kontingenz geprigt sind. Schneiders Antwort wiirde somit das
Problem eher vervielfachen als 16sen.

Auch aus Sicht der Sprechakttheorie sind Zweifel angebracht, denn
wiederum misste gekldrt werden, auf welchen motivationalen Annah-
men die Reaktion des Horers fult, wenn auch sie vom falsch Verstan-
denwerden bedroht ist, ebenso die Reaktion auf die Reaktion usw.
Schnell kommt diese Argumentation der Habermas’schen Forderung
nahe, den Diskurs als unendlichen Diskurs anzusehen. Als real motivie-
rende Kraft ist eine solche Verkettung von Bestitigungen des Verste-
hens jedoch kaum glaubhaft zu machen. Insofern bleibt das Problem der
Kontingenz von Kommunikation fiir Habermas ein Problem, das offen-
bar nur durch Ausschluss wesentlicher Teile kommunikativer AuBerun-
gen aus der Theorie zu 16sen ist.

Eine sehr friilhe Anmerkung in genau dieser Richtung, die die Kon-
tingenz von Kommunikation als Problem darstellt, das zu einer grundle-
genden Veridnderung der Sichtweise zwingt, stammt von Niklas Luh-
mann. Er verweist in einer Kritik an Habermas darauf, dass vielfiltige
Formen der Sozialitdt bei Habermas’ Begrenzung auf »ernste«, an Be-
griindungen orientierte Kommunikation ausgeschlossen sind. »Sie de-

106

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

cken weder den Fall der Liebe, noch den Fall des Streites, noch den der
bloBen Wahrnehmung des anderen, den des Ausweichens, den der prak-
tischen Imitation, der primdren Sozialisation usw.« (Luhmann 1971:
320f.). Was wie ein empiristisches Argument ansetzt, entwickelt sich
aber in die grundsitzlichere Richtung der Kontingenzthese:

»Man kann sehr gut zusammen leben auf Grund der wechselseitigen Uberzeu-
gung, dass die Begriindungen des anderen falsch sind — auch und gerade dann,
wenn jeder die Meinung des anderen iiber seine Meinung kennt und auch die-
ses Kennen der Meinung iiber das Meinen noch bekannt ist und sich wechsel-
seitig stabilisiert hat —, sofern nur ausreichend operativer Konsens beschafft
werden kann« (Luhmann 1971: 320f.).

Auch Luhmann geht also von einer Trennung der beiden Phédnomene des
korrekten Verstehens und der sozialen Bindungswirkung aus, genau wie
von Wenzel und Hochmuth ausgefiihrt wurde. Auch ein in Habermas’
Worten »falscher Konsens« kann demnach die soziale Funktion der
Kommunikation, die Verstindigung (hier allerdings nicht im emphati-
schen Sinn des Einverstandenseins) erfiillen.

Als weitere Kronzeugen der Kontingenz von Kommunikation kon-
nen auch Streeck und erneut Greve herangezogen werden. Streeck kriti-
siert den Verstehensbegriff bei Searle mit Verweis auf die pragmatische
Dimension, die bei diesem gerade vernachlissigt wird. »The criterion of
understanding is not a demonstrable identity in meaning assignments but
is the extent to which a reached understanding enables further activity.
Understanding in natural discourse is understanding for practical pur-
poses.« (Streeck 1980: 146) Auch er geht also von einer Trennung von
Bedeutung und sozialer Wirksamkeit aus, die von Habermas negiert
wird. Greve wiederum kommt mit Bezug auf die Trennung von kommu-
nikativem und strategischem Handeln und ihrer Bedeutung fiir das Ver-
stehen zu folgendem Schluss:

»Der Rekurs auf die Sprache belegt hier das Gegenteil dessen, was Habermas
mit ihm zeigen wollte. Sprachliche AuBerungen konnen in vielen Fillen ver-
standen werden, selbst wenn den Akteuren lediglich eine Erfolgsorientierung

65 Auch Malsch verweist auf die Bedeutung der Anschlussfihigkeit von
Kommunikation als Erfolgskriterium: »In der Umstellung von Kognition
auf Kommunikation, durchgefiihrt als Injektion von doppelter Kontingenz
in den Turing Test, hat sich im voranstehenden Kapitel gezeigt, wie Er-
wartungssicherheit auch aus Fehlidentifikation und nicht allein aus korrek-
ter Identifikation eines Gesprichspartners entstehen kann. Das heif3t je-
doch nichts anderes, als dass Kommunikation im Unterschied zu Kogniti-
on auch im Irrtumsfall erfolgreich sein kann« (Malsch 2005a: 75¢.).

107

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

unterstellt wird. [...] Die Handlungsorientierungen konnen demnach generell
unabhéngig von den Sprechhandlungsformen variieren« (Greve 1999: 256).

Insgesamt scheint diese Kritik an den Implikationen des Kommunikati-
onsbegriffs bei Habermas sowohl einen zentralen Punkt zu beriihren als
auch substantiell gerechtfertigt zu sein. Fiir die hier beabsichtigte Unter-
suchung ist allerdings noch zu kldren, inwiefern mit der Grundlage
»Kommunikation« auch der speziellere Bereich der Theorie Habermas’,
die Diskurstheorie, von der Kritik betroffen ist, bevor diese insgesamt
als Ansatz zur Beschreibung von Diskursen abgelehnt werden kann.

In der Tat besteht bei Habermas, das wurde in der Darstellung seines
Ansatzes deutlich, ein sehr enger Zusammenhang zwischen der Vorstel-
lung von Kommunikation und dem Begriff des Diskurses. Ausgangs-
punkt der Theorieentwicklung ist ja gerade die Frage, wie sich aus ei-
nem kommunikationstheoretischen Fundament die normativen Begriin-
dungen gesellschaftlicher Praxis begriinden lassen — worauf das diskur-
sive Verfahren die Antwort darstellt. Wie oben gezeigt, geht der Diskurs
von einfacher Kommunikation, also von Sprechakten nach Standardbe-
dingungen, aus und kommt mit der Hinterfragung ihrer Geltungsansprii-
che in Gang. Die Annahme, dass nur intersubjektiv geteilte Geltungsan-
spriiche zur Basis von dauerhafter Kooperation werden konnen, liegt
diesem Diskursbegriff mit der These von der Vorgéingigkeit kommuni-
kativen Handelns vor strategischem Handeln zugrunde. Wenn sich aus
Kommunikation auch anders als durch einen — ideal unterstellten oder
faktisch (also approximativ) gefithrten — Diskurs Konsens herstellten
lasst, wenn sich der Konsens auch durch den Diskurs nicht herstellen
lasst, oder wenn sich zeigt, dass die Unterscheidung zwischen richtigem
und falschem Konsens nicht nur in der Praxis unter realweltlichen Be-
dingungen, sondern auch in der Abgeschiedenheit der Theorie nicht
konsistent und sinnvoll treffen lidsst, dann entfillt auch fiir den Diskurs-
begriff die theoretische Grundlage. Diskurse konnen dann zwar noch
immer gefiihrt werden, aber fiir sie kann nicht mehr unbedingt eine he-
rausgehobene Stellung gegeniiber andersartiger Kommunikation bean-
sprucht werden. Thre Ergebnisse zeichnen sich dann nicht durch eine be-
sondere normative Bindungskraft im Unterschied zu normaler Kommu-
nikation aus, und sie unterliegen selbst Gelingensbedingungen, die in

S . . 66
der bisherigen Theorie nur als externe Storfaktoren vorkommen.

66 Vgl. auch Bourdieus Kritik in den Pascaliennischen Meditationen: »Die
Vorstellung vom politischen Leben etwa, die Habermas ausgehend von ei-
ner Beschreibung der Herausbildung von >Offentlichkeit« vortrigt, wie sie
mit den die Entwicklung einer biirgerlichen Kultur begleitenden und stiit-
zenden Institutionen (Presse, Clubs, Kaffeehduser) im 18. Jahrhundert in

108

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Dennoch hat die Theorie Habermas’ wichtige Fragen aufgeworfen,
die fiir jede weitere Uberlegung zum Stellenwert und zu den Bedingun-
gen von Diskussionen beriicksichtigt werden miissen. So ist entlang der
von Schneider aufgebauten Verteidigungslinie zu fragen, wie Kommu-
nikation eigentlich funktionieren kann, wenn es nicht die Verstindigung
ist, die sie vorantreibt? Welche alternativen Motivationsfaktoren oder
konsenssichernden Einrichtungen lassen sich vorstellen? Auch ist der
besondere Charakter der Ergebnisse von Diskursen erkldrungsbediirftig,
sofern er nicht gemeinsam mit der Theorie entsorgt werden soll (und da-
gegen spricht eine Vielzahl empirischer Beobachtungen, die sich nur mit
seiner Hilfe erklidren lassen). Es ist also zu fragen, wie Diskurse zur Er-
hellung von umstrittenen Fragen dienen konnen, wie sie zu neuen Ideen
oder zur Verinderung bestehender argumentativer Positionen fithren
konnen? Diese Fragen werden an spiterer Stelle in dieser Studie wieder
aufzugreifen sein. Als kleiner Ausblick auf den spiter zu entwickelnden
Ansatz kann festgehalten werden, dass der Spielbegriff geradezu zu Be-
grifflichkeiten auffordert, die die konstitutiven Regeln des Sprachspiels
»Diskurs« beschreiben und den Blick auf bestimmte Institutionen len-
ken, die etabliert sein miissen, bevor sich ein Diskurs — mit den hier
skizzierten Charakteristika — entfalten kann. Doch dazu spéter.

Normative vs. empirische Betrachtung von Diskursen

Sozusagen orthogonal zu den bisher vorgebrachten Einwinden steht die
Problematik des Verhiltnisses von empirischer Beschreibung und nor-
mativer Setzung in der Diskurstheorie. Die dahingehende Kritik an Ha-
bermas bezieht sich — zugespitzt formuliert — darauf, dass diese eine rein
normative Theorie sei, die zwar durchaus eine Begriindung der prakti-
schen Vernunft im Prozessmodell des Diskurses darstelle, soziologisch
aber insofern uninteressant sei, als sie von unrealistischen Annahmen,
zusammengefasst in den Anforderungen an eine ideale Sprechsituation,
ausgehe. Zu einer Beschreibung und Analyse realer sozialer Phinomene
konne eine solche Theorie wenig beitragen, allenfalls den Diskurs iiber
die »gute Gesellschaft« bereichern.

Obwohl Habermas selbst den kontrafaktischen Stellenwert seiner
Annahmen betont, ist diese Kritik weit verbreitet. Denn wie wir bereits
dargestellt haben, verweist Habermas ebenso auf den Gehalt seiner The-

den grofen europidischen Nationen in Erscheinung trat, verdunkelt und
verdringt die Frage nach den okonomischen und sozialen Voraussetzun-
gen, die erfiillt sein miissten, damit die 6ffentliche Reflexion in Gang ki-
me, die zu einem verniinftigen Konsens fithren konnte [...]J« (Bourdieu
2001: 84).

109

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

orie fiir die Betrachtung empirischer Kommunikation (vgl. auch Holzin-
ger 2001a: 250). Seine Diskurstheorie soll nicht nur normative Begriin-
dungen liefern, sondern ebenso Aussagen iiber die reale Welt ermogli-
chen, und die Bedingungen diskursiver Kommunikation sind auf reale
Diskurse durchaus anwendbar, wie nicht zuletzt die empirische Delibe-
rationsforschung gezeigt hat (s. Einleitung).

Dennoch wird genau dieser Punkt an Habermas kritisiert. So bemer-
ken etwa Wenzel und Hochmuth zu den formalen Bedingungen, durch
die eine ideale Sprechsituation gekennzeichnet ist: »Habermas ist {iber-
zeugt, dass solche Bedingungen realisierbar sind. Empirische Forschung
verweist eher auf die Irrealitit dieser Bedingungen« (Wenzel/Hochmuth
1989: 250). Auch Luhmann wendet sich, wie bereits diskutiert, mit einer
spezifisch soziologischen Argumentation gegen den geringen empiri-
schen Bezug der Diskurstheorie (Luhmann 1971: 320f.).67 Insbesondere
Autoren, die sich mit der politischen Offentlichkeit und den Diskursen
dort beschiftigt haben, sei es im Internet oder in der realen Welt, beto-
nen die grofe Differenz zwischen empirisch beobachtbaren Strukturen
des Diskurses und den Idealisierungen Habermas’. So weist Leggewie
auf den notwendig »schmutzigen« Charakter von Kommunikation hin
und warnt vor den »elitdren und illusiondren Konnotationen« des Deli-
berationsbegriffes:

»Alle Ebenen der »6ffentlichen Meinung« sind, im Sinne der Ethnomethodolo-
gie, >Unterhaltung<, wobei der explizit gesellschaftspolitische oder gar kriti-
sche Anteil bekanntlich knapp bemessen ist. >Unterhaltung< (im dreifachen
Sinne von Klatsch, Deliberation und Entertainment) umfasst alle Ebenen der
lebensweltlichen Kommunikation: In ihr verschmelzen unreflektierte und ple-
biszitdre Dimensionen des bloSen Fiihlens, Meinens und Glaubens mit qualifi-
zierten Aspekten des Wissens und Wollens, und zwar in einer Weise, die dem
>déliberateur avancé«< und Diskurstheoretiker zuwider sein mogen. Doch ist je-
de demokratische Kommunikation zunéchst >schmutzig<, kraus, ungeordnet,
uferlos, unkonzentriert, riide, bisweilen auch >pornographisch< und »extremis-
tisch«« (Leggewie 1996: 16, Hervorh. im Orig.).

67 Ahnlich Bourdieu, wenn er bemerkt: »Es geniigt daher, zur Offentlichkeit
zuriickzukehren, wie sie wirklich ist, um einzusehen, dass der epistemo-
zentrischen Illusion, die dazu verleitet, die Universalitit der Vernunft und
die Existenz universalisierbarer Interessen zur Grundlage des verniinftigen
Konsenses zu erheben, die Ignoranz (oder Verdringung) der Zugangsbe-
dingungen zur politischen Sphére und der Diskriminierungsfaktoren (wie
Geschlecht, Bildung oder Einkommen) zugrunde liegt — Faktoren, die
nicht nur den Zugang zu Positionen im politischen Feld einschrinken, wie
dies oft und namentlich im Hinblick auf Frauen gesagt wird, sondern
grundsitzlicher den Zugang zu artikulierter politischer Meinung [...] und
damit zum politischen Feld iiberhaupt« (Bourdieu 2001: 85f.).

110

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Ahnlich argumentieren Fraser in ihrer Kritik der Habermas’schen Ana-
lyse des Strukturwandels der Offentlichkeit (Fraser 1992) sowie Schud-
son, der sich gegen die Uberfrachtung der Kommunikation mit sozialin-
tegrativen Aufgaben wendet (Schudson 1997). Papacharissi schlieflich
fasst die idealisierende Vorstellung einer Offentlichkeit fast lapidar zu-
sammen: »After all, Habermas’ vision was one of >coffee-house< small
group discussions« (Papacharissi 2002: 17). Jodi Dean urteilt differen-
zierter, wirft Habermas jedoch ebenfalls vor, sein Modell von souveri-
ner, spontaner Kommunikation in der Lebenswelt sei zu naiv und idea-
listisch, als dass es sich zu einer Beschreibung der realen Phinomene
eignen wiirde (Dean 2003: 104; vgl. auch Calhoun 1988: 222 sowie Ry-
fe 2005: 53).

Gegeneinwinde gegen diesen Vorwurf richten sich meist auf das un-
terschiedliche Erkenntnisinteresse. Eine formale Theorie der Begriin-
dung des normativ Richtigen handelt nicht notwendigerweise von den
empirischen sozialen Bedingungen, unter denen das normativ Richtige
auch erkannt bzw. sogar in Handlungen umgesetzt wird.®® Dieser Ein-
wand stdrkt die normativistische Interpretation der Diskurstheorie ge-
geniiber der empiristischen. Allerdings macht Habermas durch seine
Aussagen iiber empirische Diskurse deutlich, dass er nicht bereit ist, sich
auf eine rein normative Theorie zu beschrdnken:

»Zustimmung zu Themen und Beitrdgen bildet sich erst als Resultat einer
mehr oder weniger erschopfenden Kontroverse, in der Vorschlige, Informati-
onen und Griinde mehr oder weniger rational verarbeitet werden konnen. Mit
diesem >Mehr oder Weniger« an >rationaler< Verarbeitung von »erschdpfendenc«
Vorschldgen, Informationen und Griinden variieren allgemein das diskursive
Niveau der Meinungsbildung und die Qualitit des Ergebnisses« (Habermas
1992a: 438).

Habermas begibt sich also selbst auf das Niveau empirisch beobachtba-
rer Kommunikation und gibt Kriterien fiir ihre Bewertung an. An der
hier vorgebrachten Argumentation wird aber auch eine Schwachstelle
des normativen Ansatzes deutlich, zumindest solange er solche Idealisie-
rungen beinhaltet wie bei Habermas: die empirisch vorfindbaren Kom-
munikationsprozesse lassen sich immer nur vor einem Kontrastbild idea-

68 Vgl. Habermas 1992a: 396. So auch, ohne selbst in der Diskussion Stel-
lung zu beziehen, Gerhards und Neidhardt (1990: 5): »Schwierigkeiten fiir
die Forschung ergeben sich allerdings aus der bei Habermas nie vollig
aufgegebenen Konfundierung empirischer und normativer Elemente seines
Konzeptes, so dass immer wieder ungewiss ist, ob das angesprochene
Phinomen eine soziale Bestandsgrofe oder aber doch nur eine Art regula-
tiver Idee darstellt«.

111

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

ler Kommunikation, des idealen Diskurses, bewerten, den sie allerdings
— das gehort zum Wesen der Idealisierung — nie erreichen konnen. Inso-
fern erscheinen empirische Phdnomene immer nur mehr oder weniger
defizitdr, konnen aber in ihren Leistungen, die sie vielleicht dennoch ha-
ben, nicht analysiert werden. Zum Beispiel ldsst sich annehmen, dass ein
Diskurs sehr fruchtbare Ergebnisse erbringt, die vielfiltige und durchaus
normativ erwiinschte Folgen haben. Die Theorie kann die Leistungen ei-
nes solchen Diskurses allerdings kaum wiirdigen, weil sie dennoch als
defizitér erscheinen vor dem Modell des idealen Diskurses, und weil ih-
re Ergebnisse gerade unter dem Einfluss von Machtstrukturen oder an-
deren Verzerrungen zustande gekommen sind. Die Frage, welche Art
von Verzerrungen zu besseren oder schlechteren Ergebnissen fiihrt, lasst
sich mit einer solchen Theorie nicht sinnvoll stellen. Insofern ist die
Theorie vor Schwierigkeiten gestellt, iiber die Feststellung eines allge-
meinen Defizits hinausgehend eine differenzierte Bewertung der empiri-
schen Kommunikationsprozesse zu liefern. Nicht nur kann aus dem Sein
nicht auf das Sollen zuriickgefolgert werden, auch die Bewertung des
Seins vor dem Hintergrund des Sollens ist problematisch, wenn dem
Sollen Idealisierungen zugrunde liegen, die eine Kluft zur Empirie auf-
reiBen.®

Die Problematik der Anwendung Habermas auf die Empirie soll an-
hand eines speziellen Falls, der Untersuchung von real vorkommenden
Verhandlungen, vertieft werden. Zwar sind Verhandlungen etwa im Ge-
gensatz zu politischen Diskussionen viel weniger im Zentrum der Ha-
bermas’schen Anspriiche, das Auftauchen kommunikativen Handelns
wire eher kontraintuitiv in einem Bereich, der durch strategisches Han-
deln gekennzeichnet zu sein scheint. Doch zum einen ergibt sich aus der
These des Originalmodus des kommunikativen Handelns, dass auch in
strategischen Verhandlungen die Teilnehmer nicht auf kommunikatives
Handeln verzichten konnen, und zum anderen hat sich an dieser Frage
eine Diskussion insbesondere unter Politologen entwickelt, die auf eine
empirische Lesart verweist, aus der fiir die hier vorliegende Arbeit inte-
ressante Abgrenzungen gewonnen werden konnen. Implizit von dieser
Diskussion ausgehend, lésst sich folgern:

»Statt wie Jiirgen Habermas Argumentationen im Rahmen deliberativer Politik
als »kooperativen Wettbewerb um bessere Argumente< (Habermas 1996a: 61)
in struktureller Homologie zum idealen Markt zu fassen (vgl. Elster 1986;
Nullmeier 1995) und sie als rationales und depersonalisiertes Prozessieren von
Behauptungen, Griinden, Geltungsanspriichen und Geltungszuschreibungen zu

69 Vgl. dazu Peters 2000: 279.

112

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

begreifen, ist ein Modell des Argumentierens zu entwickeln, das Argumentie-
ren in Entscheidungssituationen als sozialen Akt begreift« (Hurrelmann et al.
2002: 560f., Hervorh. im Orig.).

Die Kritik an der These, bei Diskursen handle es sich letztlich um Ar-
gumentation, also um einen spezifischen Modus der Kommunikation
neben anderen moglichen, liegt darin, dass damit das Primat des kom-
munikativen Handelns als eine moralisch ausgezeichnete, weil zu nor-
mativ bindendem Einverstindnis fithrende Form des Handelns auf-
gebrochen wird. Diskursive Kommunikation ist demnach »nur« Argu-
mentation, sie kann neben und im Vergleich mit anderen Formen analy-
siert und bewertet werden, hat aber keine normativ begriindete Vorrang-
stellung mehr. Das ist bei Habermas noch anders. Wie Kridmer sagt,
sieht er »Argumentieren als Fluchtpunkt allen Kommunizierens« (Kri-
mer 2001: 90). »Der prosaische Sinn der Idealisierungsstrategie besteht
darin, das Argumentieren zu einem Prototypus fiir das zu machen, was
als >Kommunikation« gilt. Das Argumentieren ist dann >reine Kommu-
nikation<« (Krdmer 2001: 89). Fiir Habermas besteht also der Zusam-
menhang zwischen dem Argumentieren und der normativen Geltung von
Aussagen darin, dass Aussagen, solange sie argumentativ gerechtfertigt
werden konnen, auch Geltung haben.”

Nach Holzinger (die hier stellvertretend fiir eine ganze Debatte in
der »Zeitschrift fiir internationale Beziehungen« steht) lassen sich Ver-
handeln und Argumentieren als die zwei fiir politische Aushandlungs-
prozesse wesentlichen Kommunikationsformen jedoch gerade nicht
durch die Handlungsmotive der Sprechenden unterscheiden, sondern

70 Daran schlieit sich eine weitere Kritik an, die hier jedoch nur am Rande
erwidhnt werden soll: die logoszentrierte Betrachtung von Sprache. Ha-
bermas konzipiert den Diskurs weitgehend nach der Logik spezifischer
Teilsysteme der Gesellschaft. Kriamer verweist auf das Rechtssystems, e-
benso lieBe sich aber auch auf den wissenschaftlichen Diskurs als Modell
verweisen (s. unten). Entgegen seiner selbst bekundeten Absicht — »Die
Logik des Diskurses wird nur in Abhebung von >logischer Notwendigkeit<
erldutern konnen, was >rationale Motivation« bedeutet; diese Erlduterung
wird sich zirkuldr auf den eigentiimlich zwanglosen Zwang des besseren,
weil einleuchtenderen Argumentes berufen miissen« (Habermas 1984a:
115f.) — muss Habermas doch auf die Logik zuriickgreifen, denn die Ar-
gumentation soll sich ja gerade nicht an externen Einfliissen orientieren,
sondern nur am jeweiligen Wahrheitsgehalt von Aussagen. Auch wenn die
Anerkennung selbst nicht aus logischer Notwendigkeit folgt, so wirft dies
aber immer zuriick auf eine Diskussion nach akademischem Vorbild (wo-
gegen sich auch die Kritik Bourdieus am scholastischen Denken bei Ha-
bermas richtet), und Habermas rdumt der formalen Logik entsprechend
auch den hochsten Stellenwert in seiner Hierarchie der Abstraktionsstufen
sprachlicher Analyse ein (Habermas 1984a: 92).

113

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

vielmehr nach dem Kontext, in dem sie empirisch vorkommen, also dem
Konfliktgegenstand, zu dessen Losung sie eingesetzt werden. Der Ideal-
typus des Verhandelns beschreibt demnach

»die gegenseitige Anpassung der Forderungen und Wiinsche entweder im We-
ge des Nachgebens durch Verzicht auf das eigene Idealziel oder das vorausset-
zungslose bzw. durch relative Machtverhiltnisse beforderte Anerkennen der
Forderungen des anderen. Das idealtypische Argumentieren dagegen versucht,
den anderen durch Uberzeugen zum Verzicht auf seine Anschauung oder Posi-
tion zu bringen. Es appelliert an Einsicht, nicht an Bereitschaft. Zweifellos sind
Argumentieren und Verhandeln unterschiedliche Kommunikationsmodi. Der
eigentliche Unterschied liegt nicht in den Handlungsmotiven, sondern in der
Art des Konfliktgegenstands. Dieser entscheidet, welcher Kommunikations-
modus gewihlt werden muss, kann oder darf« (Holzinger 2001a: 268, Her-
vorh. im Orig.).

Es gibt somit also gute Griinde, von der besonderen Auszeichnung des
Argumentierens als eines normativ tiberlegenen Kommunikationsmodus
abzusehen. Sicher kann durch Argumentation Einverstindnis hergestellt
werden, aber nur solange die Teilnehmer akzeptieren, dass nur argumen-
tative Beitrdge Geltung haben sollen. Daher sind institutionelle Vorkeh-
rungen zu treffen, die die Geltung der Ergebnisse des Diskurses erst si-
cherstellen; von einem »zwanglosen Zwang« kann also nicht die Rede
sein (vgl. auch Pellinzoni 2001). Wihrend sich dieses Argument noch
konsistent mit Habermas’ Theorie in Einklang bringen ldsst, ist jedoch
auch davon auszugehen, dass die Chancen zur rationalen Argumentation
bei den an einem Konflikt Beteiligten nicht gleichverteilt sind, zum ei-
nen, was ihre Kompetenzen als Sprecher angeht, zum anderen, was die
Eignung des Konfliktgegenstandes fiir einen Diskurs angeht.

Was die Sprecherkompetenzen angeht, so sind die Fahigkeiten zur
rationalen Argumentation sicher ungleich in der Gesellschaft verteilt.”"
Und selbst unter Sprechern mit einer vergleichbaren Kompetenz sind die
praktischen Bedingungen eines Diskurses, die Einbettung des Diskurses
in Zeit und die Wirkungen der Zeit auf den Diskurs nicht zu unterschit-
zen. Ein Argument oder eine Gegenthese ergibt sich vielleicht erst durch
ldngeres Nachdenken oder die Diskussion mit anderen — Mdoglichkeiten,

71 Habermas gesteht zwar den idealisierenden Zug, den er hier vornimmt,
ein, will aber letztlich an einer anthropologischen Begriindung rationalen
Konsenses festhalten, eine Argumentation, die nur von der grundlegenden
Gleichheit aller Menschen ausgehen kann. Hintergrund ist der Universali-
sierungsanspruch seiner Formalpragmatik, der sich nicht nur von unter-
schiedlichen Kontexten nicht beeindrucken lassen will, sondern auch nicht
von unterschiedlichen Sozialisationsbedingungen.

114

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

die zwar im idealen Diskurs gegeben sein mogen, in der realen Diskurs-
praxis jedoch nicht zur Verfiigung stehen.

Was die Eignung von Konfliktgegenstinden fiir Diskurse angeht, so
setzen Argumentationen faktische Kenntnisse, also Wissen iiber den
Gegenstand voraus, der zur Diskussion steht. Argumentativ ldsst sich al-
so nur begriinden, worliber bereits geniigend Kenntnisse bestehen. Bei
allen Fragen, die durch eine temporédre oder gar grundsitzliche Unsi-
cherheit gekennzeichnet sind, schaffen Diskurse daher eher Probleme,
als dass sie zu einer Losung beitragen konnten. Ein Beispiel dafiir sind
Fragen der Umweltpolitik, die Voraussagen iiber Folgen heutiger Ent-
scheidungen bis weit in die Zukunft hinein erforderlich machen und re-
gelmiBig zeigen, dass die notige Faktenlage nicht hinreichend geklirt
ist, um zu einer Entscheidung beitragen zu konnen. Solange Habermas
an dem Weltbezug von kommunikativem Handeln als zentralem Merk-
mal festhilt, bleiben diese Beispiele ein Problem.

In beiden Fillen kann Habermas der Argumentation nur dadurch be-
gegnen, dass er auf den nicht empirischen, idealen Charakter des Dis-
kurses und seiner Bedingungen verweist, die in realer Kommunikation
nur vorausgesetzt werden, nicht jedoch tatsédchlich erfiillt sein miissen.
Diese Argumentation bedeutet jedoch ein Ausweichen in die normati-
vistische Interpretation, der empirische Anspruch ldsst sich demgegen-
iiber nicht mehr aufrechterhalten. Jedoch bleibt selbst bei dieser Aus-
weichstrategie notwendiges Kriterium, dass die Bedingungen eines Dis-
kurses potentiell erfiillbar sein miissen — eine These, die vor dem Hin-
tergrund dieser Argumente angezweifelt werden darf. Und schlielich
verdndert sich unter der Voraussetzung ungleicher Chancen in argumen-
tativen Diskussionen der Charakter von Argumenten. Sind sie in der
Habermas’schen Sichtweise reiner Selbstzweck der Verstindigung, so
werden sie nun durchaus zu Mitteln, um bestimmte andere Zwecke zu
erreichen. Denn die argumentativ begiinstigte Seite kann sich sowohl der
Argumente als auch der These der normativen Hoherwertigkeit von Ar-
gumenten bedienen, um sich in der Diskussion einen Vorteil zu ver-
schaffen. Argumente werden so zu Waffen in einem Kampf um Geltung,
die normative Bindungskraft rationaler Argumente zu einem Spielein-
satz unter den Kontrahenten in einem Konflikt-Diskurs.

Eine Zwei-Welten-Theorie der Kommunikation?
Nach diesem Ausflug in die empirischen Gefilde soll abschliefend ein
Kritikpunkt diskutiert werden, der die bisherigen Aspekte umfasst und

gleichzeitig verallgemeinernd zusammenfiihrt. Es geht um das der Theo-
rie zugrunde liegende Weltbild, man konnte auch sagen Paradigma,

115

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

zweier getrennter Welten, der Empirie und der Theorie, des Interesses
und der Vernunft oder auch der Handlung und der Reflexion. Wie be-
reits durch die zwei Interpretationsvorschldge angedeutet, stellt sich Ha-
bermas’ Theorie letztlich als zwiegespalten dar zwischen den Anforde-
rungen einer praktischen Philosophie, wie sie in der an normativen As-
pekten interessierten Interpretation im Vordergrund steht, und denen ei-
ner auf die Empirie bezogenen soziologischen Theorie, die entsprechend
in der auf empirische Anwendbarkeit abzielenden Ausdeutung vor-
herrscht. Zum Problem wird diese Gespaltenheit, weil die Theorie beide
Bereiche behandeln mochte, die Verbindung bzw. der Ubergang zwi-
schen beiden jedoch nicht plausibel gemacht werden kann.

Die Spaltung lédsst sich am Begriffspaar der Kommunikation und des
Diskurses bzw. des Handelns und des Reflektierens deutlich machen.
Wihrend Habermas eine Kommunikationstheorie der Gesellschaft auf-
stellen mochte (vgl. Habermas 1984a: 59ff.), also das Phinomen der
Kommunikation zur Grundlage einer Analyse der gesellschaftlichen
Wirklichkeit machen will, betritt er mit dem Begriff des Diskurses, in
der oben erlduterten idealistischen Form, die der Begriff bei ihm hat, ei-
ne Welt, die nicht mehr mit den empirisch beobachtbaren Phinomenen
der Kommunikation zu tun hat. Habermas selbst unterscheidet Kommu-
nikation und Diskurs in dieser Weise:

»Wir konnen mithin zwei Formen der Kommunikation unterscheiden: kom-
munikatives Handeln (Interaktion) auf der einen Seite, Diskurs auf der anderen
Seite. Dort wird die Geltung von Sinnzusammenhéngen naiv vorausgesetzt,
um Informationen (handlungsbezogene Erfahrungen) auszutauschen; hier
werden problematisierte Geltungsanspriiche zum Thema gemacht, aber keine
Informationen ausgetauscht« (Habermas/Luhmann 1971: 115).

Diese Teilung (die sich im Ubrigen auch noch in der »Theorie des
kommunikativen Handelns« und spiteren Werken findet) wird verdeckt
durch die Entscheidung, nicht Kommunikation im eigentlichen Sinne,
sondern Sprache zum Ausgangspunkt der Sozialtheorie zu nehmen.

»Die Sprache ist ein Medium, das zugleich den Vollzug eines Handelns und
seine Dispensierung ermdglicht, indem sie zwei Formen des Sprachgebrauches
bereitstellt: die alltdgliche Kommunikation und den Diskurs, in und durch den
wir uns befreien konnen von Missverstindnissen, Verstrickungen und Zwin-
gen, die dem Kommunikationsgeschehen eigen sind« (Krdmer 2001: 74).

Sprache ist demnach ein iibergreifendes Moment, in dem die beiden
Welten sich vereint zeigen. Habermas vollzieht den Schwenk von
Kommunikation zu Sprache als grundlegendem Paradigma im Zuge der

116

14.02.2026, 16:40:03.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Aneignung der Sprechakttheorie. Die Sprechakttheorie ist zunichst eine
linguistische Theorie der Sprache (Austin), mit allerdings starker Beto-
nung der pragmatischen Dimension im Gegensatz zur syntaktischen oder
semantischen. Zur Grundlage einer soziologischen Kommunikationsthe-
orie wird sie durch die Verbindung von Illokutionen mit Intersubjektivi-
tét, also mit der Verbindung der Intentionen des Sprechers und der Be-
reitschaft des Horers, sich auf diese einzulassen. Diese Wendung ist Ha-
bermas zu verdanken.

Trotz des Versuchs, auf dieser Basis eine Kommunikationstheorie
(und auf dieser wiederum eine Gesellschaftstheorie) aufzubauen, gelingt
es ihm jedoch nicht, die Ebene der Kommunikation mit der Ebene der
Reflexion, der Kritik der in den Sprechakten implizierten Geltungsan-
spriiche zu verbinden. Unseres Erachtens liegt die Problematik dabei im
Begriff der Vernunft, der fiir die Ebene des Diskurses reserviert bleibt.
Mit dem Rekurs auf Verniinftigkeit bzw. verniinftiger Rede gewinnt Ha-
bermas zwar den gewiinschten Universalcharakter seiner Theorie, was
die normative Seite angeht. Gleichzeitig ergeben sich jedoch Probleme,
die andere, empirische Seite noch beschreiben zu konnen. Dies gelingt
zwar, jedoch nur als vermachtete, verzerrte Kommunikation vor dem
Hintergrund des idealen, verniinftigen Kommunizierens im Diskurs. Die
Trennung der beiden Ebenen wird dadurch besiegelt, denn dieses defizi-
tire Kommunizieren kann nun nicht mehr zur Grundlage des Diskurses
werden, der doch eigentlich auf Kommunikation beruhen sollte. Wie
aber soll in Diskursen kommuniziert werden, wenn nicht kommuniziert
werden kann, weil dies das Unreine in den Diskurs importieren wiirde?

Habermas bietet insgesamt zwei Wege an, die die beiden Ebenen
verbinden sollen: Erstens die (beinahe) transzendentale Wende, wonach
die Kommunikation in der real beobachtbaren Gesellschaft ihrerseits auf
der Grundlage des Diskurses, speziell der Prasupposition der Bedingun-
gen der idealen Sprechsituation beruhen soll. Dies erscheint zum einen
als Zirkel, zum anderen bleibt unklar, wie dies auf nicht-transzendenta-
lem Weg geschehen soll. Ideale Sprechsituationen werden von Haber-
mas niamlich nicht etwa als transzendentale Bedingungen der Moglich-
keit von Kommunikation angefiihrt, sondern als faktisch in der Kommu-
nikation operativ wirksame Unterstellungen. Das hie3e aber, den Kom-
munizierenden mit der stets mitlaufenden Kalkulation aller moglichen
sich ergebenden Diskurse seiner und der AuBerungen anderer Sprecher
zu liberfordern.

AubBerdem stiitzt sich der Diskurs auf das Argumentieren, und dieses
entspringt weit weniger der Lebenswelt, worin sie Habermas verankert,
sondern vielmehr der systemischen Welt, etwa dem akademischen Dis-
kurs, in dem sich das Argumentieren in einer langen Tradition der Rhe-

117

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

torik und des Diskutierens herausgebildet hat (vgl. Krimer 2001: 272),
oder dem Rechtssystem, in dem sich die Tradition der Begriindung von
moralischen Urteilen erst herausbilden und institutionalisieren musste,
die Habermas nun fiir seinen Diskursbegriff in Anspruch nimmt (vgl.
Kriamer 2001: 83: »Der Diskurs wird zum Gerichtshof der Kommunika-
tion«). Insofern kann man ihm also durchaus eine Verwechslung von
Gegenstandsbereichen vorwerfen, wenn er den Diskurs in der Lebens-
welt verortet und die Verzerrungsfaktoren und externen Einfliisse in den
Systemen, tatséchlich aber die Voraussetzungen der verniinftigen Rede
sich erst mit der Entwicklung funktional differenzierter Sphéren der Ge-
sellschaft entwickeln (was von Habermas in »Strukturwandel der Of-
fentlichkeit« ja auch dargestellt, allerdings anders interpretiert wird) und
auf die lebensweltliche Kommunikation, die mit Leggewie als »drecki-
ge« und keineswegs als reine vorgestellt werden muss, zuriickwirken
(vgl. zu dieser Argumentation auch Bourdieu 2001: 85ff.).”

Der zweite Weg der Verbindung stiitzt sich auf die empiriebezogene
Komponente in Habermas’ Theorie. Habermas schligt vor, die real vor-
kommenden Diskurse als Verwirklichung der idealen Diskurse zu be-
trachten, die fiir ihn zum kommunikativen Handeln gehoren. Genau wie
er von einer »methodisch kontrollierten« Riickfithrung der Idealisierun-
gen der Theorie spricht, kann er auch davon ausgehen, dass die Diskurse
der Politik und des Rechts eine Vorstufe von »reinen« Diskursen sind, in
denen die Bedingungen idealer Sprechsituationen ndherungsweise ver-
wirklicht sind. Wiederum fillt auf, dass die Beschreibung der Empirie
nur als minderwertig, als Approximation an das Ideal moglich ist. Au-
Berdem steht dieses Argument orthogonal zu dem der kontrafaktischen
Unterstellung — wenn wir die Idealisierung faktisch erreichen konnen,
warum miissen wir sie dann kontrafaktisch unterstellen? Wie lédsst sich
die Macht der Verzerrungsfaktoren eindimmen, die doch angeblich im
Widerspruch zum kommunikativen Handeln stehen? Keine der beiden
aufgezeigten Verbindungsmoglichkeiten kann daher letztlich iiberzeu-
gen, in ihrer Dualitét bestétigen sie eher die These der Zwiegespaltenheit
der gesamten Theorie. Habermas bleibt eine Erkldrung schuldig, wie
denn in Diskursen prozessiert wird, wenn nicht durch Kommunikation,
also unter Bedingungen gesellschaftlicher Einflussfaktoren? Somit bleibt
der Diskursbegriff selbst unterbestimmt — was ihn insbesondere fiir eine
Anwendung auf real ablaufende Diskussionsprozesse problematisch
macht.

72 Kieserling dagegen lobt Habermas’ Analyse der Reflexionstheorien der
systemischen Teilbereiche als Versuch, diese aus der externen Perspektive
des kommunikativen Handelns ernst zu nehmen und in diese und damit in
die Lebenswelt zu reintegrieren (vgl. Kieserling 2000).

118

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

Theorie des Diskurses oder Diskurstheorie?

Diese Kritikpunkte miinden schlieflich in einer skeptischen Bewertung
der Fignung der Habermas’schen Diskurstheorie fiir eine theoretische
Beschreibung von Diskursen. Als Fazit der Diskussion lésst sich festhal-
ten, dass die Habermas’sche Diskurstheorie keine {iberzeugende Theorie
des Diskurses liefern kann — sofern man diesen nicht als ethisches Prob-
lem definiert, sondern als real ablaufendes kommunikatives Geschehen.
Damit ist weder gemeint, dass eine Theorie des Diskurses nicht norma-
tiv sein sollte — die Analyse ergibt vielmehr, dass Habermas durchaus
die richtigen Fragen (ndmlich zugleich empirische als auch normative)
stellt und zu in ihren praktischen Konsequenzen iiberaus interessanten
Antworten kommt. Allein seine theoretische Begriindung bzw. Herlei-
tung vermag nicht zu iiberzeugen, da sie den selbst aufgestellten An-
spruch einer kommunikationstheoretischen Fundierung der soziologi-
schen Theorie nicht erfiillen kann.

Habermas Ergebnis ist eine Diskursethik. Er kann den Diskurs nur
normativ setzen und ihn in seinen Einzelheiten vorgeben, nicht aber von
empirischen Gegebenheiten ausgehend abstrahieren und diese auf ihn
einrichten. Jeder tatsdchliche Diskurs kann nur als mehr oder weniger
negativ charakterisiert werden vor dem normativ selbstgesetzten Ideal
des Diskurses. Als Problem der Ethik lédsst sich dieser Diskursbegriff
rechtfertigen, nicht aber als ein analytisches Instrumentarium fiir die Un-
tersuchung der Bedeutung und Leistungen von Diskursen.

In dieser Schlussfolgerung treffen sich die inhaltlichen Kritikpunkte
(Abschnitte a und b) mit der Kritik am Dualismus der Theorie (Ab-
schnitt c¢). Sie weist aulerdem iiber die reine Fragestellung dieser Arbeit
hinaus auf ein grundlegendes Problem der Habermas’schen Theorie,
niamlich das, nur unzureichend reflektieren zu konnen, was ihre tiefste
Grundlage ist. Es geht letztlich um ein Paradigmen-Problem: Die von
Habermas gewihlte Ausgangstheorie — die Sprechakttheorie — kann der
Kritik nicht standhalten, wenn sie von dem eigentlich linguistischen
Anwendungsbereich auf gesellschaftliche Phdnomene iibertragen wird.

Insofern ist abschlieBend festzustellen, dass Habermas keine kom-
munikationstheoretische Grundlegung der Gesellschaftstheorie gelingt,
weil seine Kommunikationstheorie erhebliche Miéngel aufweist. Fiir eine
Betrachtung von Diskursen und eine Theorie des Diskurses ist ein klarer
und gesicherter Begriff von Kommunikation jedoch zentraler Ausgangs-
punkt (selbst Derrida, der die Frage der Moglichkeit eines einheitlichen
Kommunikationsbegriffes aufwirft, arbeitet letztlich mit einem be-
stimmten, einheitlichen Begriff von Kommunikation). Auch die beiden
Interpretationsweisen, die oben als in sich konsistente, wenn auch je ein-

119

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONSSPIELE

seitig gewichtende Lesarten der Theorie von Habermas dargestellt wur-
den, sind anfillig fiir Kritik: die empiriebezogene, weil sie der theoreti-
schen Grundlage in einem Begriff von Kommunikation gerade entbehrt,
die normativ ausgerichtete, weil sie nur eine Theorie der Ethik liefern
kann, nicht aber auf den materialen Gegenstand »Diskurs« anwendbar
ist.

Was lésst sich dariiber hinaus von dieser letztlich zwangsldufig an
der Oberfliche verbleibenden Auseinandersetzung mit dem umfangrei-
chen und in steter Weiterentwicklung befindlichen Werk von Habermas
lernen, in der dennoch einige zentrale Fragen und Probleme aufgeworfen
wurden? Wir halten fest, dass an Diskurse (gerade an real beobachtbare)
bestimmte Erwartungen gestellt werden konnen. Diese betreffen zum ei-
nen die Rationalitit und Legitimitét, aus der sich auch eine normenkriti-
sche Funktion ergibt, zum anderen aber auch Aspekte wie die schopferi-
sche Kraft oder Kreativitit, die einem Diskurs innewohnt (zu denken ist
etwa an die Fahigkeit, in einem Diskurs die Problemsicht zu definieren
bzw. zu modiﬁzieren),73 sowie die soziale Integration, die von einem
Diskurs gestiftet werden kann, wenn durch ihn Probleme der Exklusion
iiberwunden werden. Diese Eigenschaften sind zundchst plausibel er-
scheinende Errungenschaften diskursiver Praktiken. Nun ist zu fragen,
woher solche Ergebnisse von Diskursen rithren und welche alternativen
Theoriebausteine sie erkldren konnen?

Daneben erscheint die grundlegende Argumentationsstruktur bei
Habermas ausgesprochen interessant und vielversprechend. Habermas
geht im Wesentlichen davon aus, dass aus bestimmten prozeduralen Ei-
genschaften der Kommunikation, das heifit also aus dem Wechselspiel
von Strukturaspekten und der Dynamik von Kommunikationsprozessen,
bestimmte inhaltliche bzw. substantielle Eigenschaften folgen. Bei Ha-
bermas sind dies wie erldutert die eben erwédhnten Errungenschaften von
Diskursen, also ihre normative, sozial-integrative und kreative Wirkung,
die sich aus den Bedingungen eines idealen Diskurses, also der Rezipro-
zitit, der Offentlichkeit, der Gleichberechtigung, des ernsthaften Mit-
wirkens etc. ergeben.

Auch wenn beziiglich solcher Erwartungen und Zumutungen an
Diskurse zunichst Skepsis angesagt ist, diese also wie oben dargelegt
den Ausgangspunkt, nicht aber das Ergebnis von Untersuchungen bil-
den, konnen wir dieses Argumentationsmuster als Kriterium bzw. Leit-
linie fiir die empirische Analyse von Diskursen iibernehmen: Welche

73 Vgl. auch Joas (1992), der seine Handlungstheorie insbesondere auf die-
sen Aspekt aufbaut und dazu unter anderem — gewissermaflen an Haber-
mas vorbei — auf Gedanken von Peirce zuriickgreift (ebd.: 197).

120

14.02.2026, 16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS’ THEORIE DELIBERATIVER KOMMUNIKATION

prozeduralen Eigenschaften, welche Kombinationen von strukturellen
und dynamischen Aspekten eines Diskurses sorgen fiir welche inhaltli-
chen Ergebnisse, Verldufe oder Entwicklungen im Diskurs? Neben
Grundlagen fiir das Modell des Spiels als Beschreibungsform von Dis-
kursen, das in kritischer Abgrenzung zu Habermas gewonnen wurde,
haben wir weitere Anhaltspunkte sowohl fiir Fragestellungen als auch
fiir Erkldrungsstrategien gefunden, die in der hier zu unternehmenden
Analyse weiterverfolgt werden sollen.

121

14.02.2026, 16:40:03. Opy



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16:40:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415221.35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

