350

La Constitutionnalisation de 1’Ethnie dans les Etats d’ Afrique
Subsaharienne de Succession Coloniale Frangaise

By Moustapha Ndiaye ™

Abstract: By replicating the French Constitution at the time of independence,
the constitutions of sub-Saharan African states emerging from French colonization
incorporated its model of nationhood. Consequently, they largely disregarded the
existence of pre-colonial political entities, commonly referred to as “ethnic groups”.
Indeed, the French model, shaped by the Revolution of 1789, does not recognize
historical or identity-based communities. The French nation is conceived as a com-
munity of citizens rather than a federation of distinct communities. Overlooked by
postcolonial constitutions, ethnic groups nevertheless asserted themselves as funda-
mental components of African political life, both in peacetime and during periods
of conflict. Beginning in the 1970s, with the constitutional recognition of national
languages—corresponding to ethnic languages—the formal acknowledgment of
ethnicity within constitutional frameworks became increasingly prevalent, particu-
larly during the constitutional reforms of the 1990s. This constitutionalization of
ethnic identity is characterized by two key features. First, the constitutions recog-
nize ethnic plurality as an integral component of the nation, marking a paradigmatic
departure from the French nation-state model. Second, they establish the legal
framework defining the scope of ethnic rights.

Keywords: Ethnic Plurality; French Colonial Legacies; Sub-Saharan Africa

dkok

A. Introduction

Les sociétés politiques des Etats d’Afrique subsaharienne de succession coloniale frangaise
—nation ivoirienne, peuple sénégalais, etc.—sont le produit de 1’histoire coloniale euro-
péenne. Du début de la colonisation a la Constitution francaise du 4 octobre 1958, les
populations africaines, vivant sur les territoires conquis par la France, étaient des nationaux
frangais,! mais privées de la citoyenneté.?

* Enseignant-chercheur en droit public, assistant a I’Université Assane Seck de Ziguinchor, Sénégal.
Email: m.n105@univ-zig.sn.

1 Cour de cassation, chambre civile, 15 février 1864, Batonnier de l'ordre des avocats de la cour
impériale d'Alger, Bulletin des arréts de la Cour de cassation rendus en matiére civile, Bulletin N°2,
Arrét N° 27, Paris, p. 46.

2 Olivier Beaud, Préface, in: Yerri Urban (ed.), L’indigéne dans le droit colonial frangais : 1865-1955,
Paris 2010, p. XX.

27.01.2026, 20:0517. [ r—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 351

Les constitutions des indépendances vont, sur les bases territoriale et sociologique des
colonies, créer de nouvelles sociétés politiques africaines (nation ou peuple) et de nouveaux
pouvoirs politiques africains (Etat). Par ces constitutions, les populations indigénes des
colonies frangaises d’Afrique subsaharienne retrouvent leur droit a disposer d’eux-mémes,
droit dont elles avaient été privées depuis I’annexion de leurs territoires. Par 1’acte consti-
tuant, elles vont passer du statut d’une population administrative au statut d’une société
politique.

Toutefois, en retrouvant leur droit a 1’autodétermination constitutionnelle, les popula-
tions africaines vont certes rompre avec la domination politique frangaise mais elles ne
s’émancipent pas du modele politique frangais. Les constitutions des indépendances ne font
pas le choix d’un retour aux sociétés politiques précoloniales, au statu quo ante bellum.
Elles vont, par mimétisme, consacrer le modéle frangais de 1’Etat-Nation, caractérisé par
I’unicité du pouvoir politique (Etat unitaire) et de la société politique (nation).

Le mode¢le frangais de nation issu de ce mimétisme constitutionnel est le produit de
la Révolution frangaise de 1789. Né contre la société féodale, une société de castes, ce
modele est fonciérement antinomique a la reconnaissance des communautés identitaires.
Il est juridiquement indifférent aux communautés historiques (auvergnat, basque, breton,
catalan, corse, etc.) qui composent la population nationale.> Comme le souligne Eric
Millard, « I’approche francaise largement inspirée de la Révolution et de I’Empire »,
entraine nécessairement « un principe de non-reconnaissance des nationalités a 1’intérieur
de la nation francaise ».# Le modéle frangais de nation s’oppose donc a la reconnaissance
des ethnies. La France refusa par exemple de signer la Convention relative aux droits de
I'enfant parce que comportant des notions comme « minorités ethniques ».> Selon Darticle
7 de la Constitution frangaise de 1793 le Peuple francais est défini comme « I’universalité
des citoyens francais ». Dans sa décision du 9 mai 1991 relative a la loi portant statut de
la collectivité territoriale de Corse,’ le Conseil constitutionnel frangais a censuré I’article
1¢" de la loi mentionnant I’existence « [d’Jun Peuple corse ». Il a rappelé que le « Peuple
francais » est « composé de tous les citoyens francais sans distinction d’origine, de race
ou de religion ». A Poccasion de sa décision relative a la Charte européenne des langues
régionales et minoritaires, il a réaffirmé « [1’] unicité du Peuple frangais ».”

Ainsi, en imitant la Constitution frangaise et partant son modele de société politique,
les constitutions des indépendances ont décidé d’ignorer formellement les communautés

3 Geneviéve Koubi, La « gestion » de la diversité culturelle en France, in: Alain Dieckhoff (ed.), La
constellation des appartenances, Paris 2004, p. 283.

4 Eric Millard, La “ nation ” du Droit, in: Patrick Cabanel, La fabrique des Nations, Paris 2003, p.
207.

5 Voir I’article 30 de la Convention relative aux droits de I’enfant.

6 Conseil constitutionnel, Décision n°® 91-290 DC, 9 mai 1991, Loi portant statut de la Collectivité
territoriale de Corse.

7 Conseil constitutionnel, Décision n°99-412 DC, 15 juin 1999, Charte européenne des langues
régionales ou minoritaires.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352 VRU | WCL 58 (2025)

ethniques formant réellement leurs populations nationales. A cette indifférence juridique
résultant du mimétisme constitutionnel, s’ajoutait une justification politique. En effet, cer-
tains dirigeants africains comme Félix Houphouét-Boigny et Amadou Ahidjo considéraient
que la construction de la nation postcoloniale était incompatible avec la reconnaissance des
ethnies. Pour I’ancien président camerounais Amadou Ahidjo:

« L’unité nationale veut dire qu’il n’y a sur le chemin de la construction nationale ni
Ewondo, ni Douala, ni Bamiléké, ni Boulou, ni Bassa, etc., mais partout et toujours

des Camerounais ».°

Ces sociétés africaines, dont le président Ahidjo propose la négation juridique sur le chemin
de la construction nationale, sont communément désignées par le terme ethnie. Il convient
d’en préciser I’acception retenue dans le cadre de cette étude.

Popularisée par le discours colonial, la notion d’ethnie est investie d’une charge idéolo-
gique. Comme le souligne Jean-Loup Amselle, il y a une congruence entre 1’utilisation
de la notion d’ethnie et le colonialisme. Dans le contexte colonial, les sociétés politiques
africaines, amérindiennes ou asiatiques furent désignées par ce terme pour les rendre

« dissemblables et inferieures »°

aux sociétés politiques européennes qualifiées de nations.

La présente étude ne souscrit pas a cette conception « coloniale » de I’ethnie. Au lieu
de chercher une quelconque différence ou hiérarchie entre les notions de peuple, nation ou
ethnie, elle retient une synonymie. Par exemple, la définition frangaise de la « conception
allemande » de la nation, dite conception objective parce que fondée sur des critéres tels
que la langue ou la culture, est similaire a la définition généralement donnée de I’ethnie.
C’est notamment le cas de la définition proposée par Paul Mercier qui considere 1’ethnie
comme un groupe «descendant d’un ancétre commun ou plus généralement ayant une
méme origine, possédant une culture homogeéne et parlant une langue commune, c’est
également une unité d’ordre politique ».'? Toutefois pour des raisons pédagogiques propres
a cette étude, le terme ethnie sera ici utilisée pour désigner les sociétés politiques précolo-
niales et la nation pour nommer les sociétés politiques postcoloniales. Cette distinction
offre plus de repéres au lecteur, notamment de culture francaise.

Ignorée par la constitution postcoloniale, étouffée et combattue souvent de fagon par-
tisane par les gouvernants, I’ethnie va pourtant s’imposer de facto comme un élément
« incompressible » de la vie politique africaine postcoloniale. En effet, des les premicres
heures des indépendances, 1I’Afrique subsaharienne est le théatre de nombreux conflits
politiques et I’ethnie en est souvent au centre. Que ce soit dans la conquéte violente (guerre
civile ou changement anticonstitutionnel de gouvernement) ou démocratique (élection) du

8 Ahmadou Ahidjo, Contribution a la construction de I’unité nationale, Paris 1964, p. 29.

9 Jean-Loup Amselle, Ethnies et espaces : pour une anthropologie topologique, in: Jean-Loup Am-
selle / Elikia M’Bokolo (eds.), Au ceeur de I’ethnie. Ethnies, tribalisme et Etat en Afrique, Paris
2005, p. 14.

10 Paul Mercier, Remarques sur la signification du “tribalisme” actuel en Afrique noire, Cahiers
internationaux de sociologie XXI juillet-décembre (1961), p. 65.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 353

pouvoir comme dans son exercice (népotisme, clanisme, régionalisme), les antagonismes
s’appréhendent et s’expliquent a ’aune de I’ethnie. En effet, il est difficile de contester que
les guerres civiles au Tchad, en Centrafrique, en Cote d’Ivoire, au Congo n’ont pas de base
ethnique. Il parait tout aussi impossible d’exclure I’ethnie dans 1’explication des élections
(partis politiques, sens du vote, etc.), ainsi que les violences qu’elles charrient, au Gabon,
au Congo, en Cote d’Ivoire, en Guinée Conakry, au Togo, etc. L’ethnie est au centre du
phénomene politique africain postcolonial, en temps de paix comme en temps de guerre.

Les constituants Etats d’Afrique subsaharienne de succession coloniale frangaise vont
finir par se saisir de 1’ethnie ou du fait ethnique, entamant ainsi un processus d’africanisa-
tion ou d’ « endogénéisation » de la forme de la société politique africaine postcoloniale.
Cette rupture constitutionnelle débute timidement a la fin des années soixante-dix au Bénin,
au Burkina Faso et au Sénégal. Au Bénin, la constitutionnalisation de 1’ethnie résulte
de I’adhésion au constitutionnalisme d’obédience marxiste-1éniniste.!! Au Burkina Faso!?
et au Sénégal,”’® elle s’opére par le truchement de la constitutionnalisation des langues
nationales.'* En effet, comme le remarquait Nazam Halaoui « toute langue étant celle d’une
ethnie, le plurilinguisme est ainsi naturellement associé au pluriethnisme »./3

Puis, le mouvement constitutionnel des années quatre-vingt-dix va généraliser la consti-
tutionnalisation de 1’ethnie. Avec ces constitutions issues principalement des Conférences
nationales'¢ et depuis lors, I’ethnie est sortie définitivement du domaine des « tabous »
du constitutionnalisme.!” De I’indifférence voire de I’indignité constitutionnelle, 1’ethnie
accede a la dignité constitutionnelle. Elle est saisie par la constitution. D’ailleurs, certaines

11 Par mimétisme de la Constitution de I’'URSS de 1924 et de la Constitution de la « République
socialiste fédérative de Yougoslavie » de 1974, I’article 3 de la Loi fondamentale du 9 septembre
1977 énonce que « La République Populaire du Bénin est un Etat unifi¢ multinational. Toutes les
nationalités sont égales en droits et en devoir. (...) Toutes les nationalités jouissent de la liberté
d’utiliser leur langue parlée et écrite et de développer leur propre culture (...) ».

12 La Constitution est adoptée par référendum le 27 novembre 1977 et promulguée le 13 décembre
1977.

13 Loi constitutionnelle n® 78-60 du 28 décembre 1978 publi¢e au Journal officiel de la République
du Sénégal du 6 janvier 1979. Il convient de souligner que les langues nationales avaient déja
obtenu la reconnaissance juridique avec le décret n° 68-871 du 24 juillet 1968 relatif a la transcrip-
tion des langues nationales, abrogé et remplacé par le décret n® 71-566 du 21 mai 1971 relatif a la
transcription des langues nationales.

14 Toutefois, il convient de préciser que la Constitution de la République centrafricaine de 1964 avait
déja érigé le sango au statut de langue nationale.

15 Nazam Halaloui, L'identification des langues dans les Constitutions africaines, Revue frangaise de
Droit constitutionnel 45 (2001), p. 35.

16 Fabien Eboussi Boulaga, Les conférences nationales en Afrique noire une affaire a suivre, Kartha-
la 1993; Maurice Kamto, Les conférences nationales africaines ou la création révolutionnaire des
Constitutions, in: Dominique Darbon / Jean du Bois de Gaudsson (eds.), La création du droit en
Afrique, Paris & Karthala 1997.

17 Jean Du Bois de Gaudusson, Les tabous du constitutionnalisme en Afrique. Introduction générale,
Afrique Contemporaine 242 (2012), p. 53.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354 VRU | WCL 58 (2025)

constitutions vont clairement affirmer que cette reconnaissance était rendue nécessaire par
I’échec de la construction de 1’unité nationale, donc I’échec de sa construction selon le mo-
dele francgais. La Constitution tchadienne de 1996 est 1'une des plus explicites sur le sujet
en déclarant dans son Préambule que : « Le Tchad connait une évolution institutionnelle et
politique mouvementée », une situation due « aux différents régimes qui se sont succédé
ont créé et entretenu le régionalisme, le tribalisme, le népotisme (...) dont les conséquences
ont été la guerre, la violence politique, la haine, l'intolérance et la méfiance entre les
différentes communautés qui composent la Nation tchadienne ».!3 Dans le Préambule de
la Constitution congolaise du 15 mars 1992, le constituant fait le méme constat : « 'intolé-
rance et la violence politiques ont fortement endeuillé le pays, entretenu et accru la haine et
les divisions entre les différentes communautés qui constituent la Nation congolaise ».!°

Ce mouvement de constitutionnalisation de 1’ethnie, comme le fait ethnique lui-méme,
a fait ’objet de peu d’intérét de la part de la doctrine. Si la doctrine politiste?® a longtemps
pris en compte 1’ethnie dans 1’explication et la compréhension du phénomeéne politique en
Afrique subsaharienne postcoloniale, ce n’est pas le cas des juristes. Une frange minoritaire
des constitutionnalistes?! tente de résorber cette lacune. Cette présente étude a pour but d’y
contribuer. Pourtant ce manque d’intérét que la doctrine a réservé a la constitutionnalisation
de I’ethnie tranche avec la rupture paradigmatique qu’elle représente. Il s’agit de I’une des
rares fois ou le constituant africain francophone a rompu avec le mimétisme du modele
constitutionnel frangais de I’Etat-Nation pour tenter d’adapter la constitution africaine aux
réalités africaines.

L’entrée de I’ethnie dans la constitution souléve un certain nombre d’interrogations. La
principale est sans doute les rapports entre les ethnies et la nation postcoloniale. L’ethnie
constitue-t-elle une société politique concurrente a la nation ou est-elle incluse dans celle-
ci? Son existence consacrée par la constitution, I’ethnie devient-elle un sujet de droit(s)? Si
oui, lesquels? etc. Ces interrogations peuvent étre subsumées sous la question: quels sont

18 Le projet de constitution issu des travaux de la Conférence Nationale Souveraine est approuvé par
référendum le 31 mars 1996 et promulgué le 14 avril 1996.

19 Constitution du 15 mars 1992.

20 Serge Paulin Akono Evang, Contribution a une science africaine de 1'ethnie a partir de 1'expérience
camerounaise, Droit et société 86 (2014), p. 157; René Otayek, La démocratie entre mobilisations
identitaires et besoin d’Etat: y-a-t-il une “exception africaine”?, Autrepart 10 (1999), p. 5; Chris-
tian Coulon, Les dynamiques de I’ethnicité en Afrique noire, in: Pierre Birnbaum (ed-), Sociologie
des nationalismes, Paris 1997, p. 37.

21 A ce propos, on peut citer : Frédéric-Joél Aivo, Le Président de la République en Afrique noire
francophone : genése, mutations et avenir de la fonction, Paris 2007; Dodzi Kokoroko, L'idée de
constitution en Afrique, Afrique contemporaine 242 (2012), p. 117; Koffi Ahadzi-Nounou, Préface,
in: Placide Moudoudou (ed.), La Constitution en Afrique, Paris 2012, p. 12; Francisco Meledje
Djedjro, Le systéme politique ivoirien dans la géopolitique ouest-africaine, Revue du Droit Public
3 (2006), p. 701; Vivien R. Manangou, L’ethnie dans les constitutions de troisieme génération
des Etats de I’Afrique francophone, Revue Cames 1 (2020); Moustapha Ndiaye, La construction
constitutionnelle du politique en Afrique subsaharienne francophone, Montpellier 2016.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 355

les traits caractéristiques de la constitutionnalisation de 1’ethnie en Afrique subsaharienne
francophone?

A Panalyse, la constitutionnalisation de 1’ethnie revét deux traits saillants dans les Etats
d’Afrique subsaharienne de succession coloniale frangaise. Les constitutions reconnaissent
I’existence des ethnies composant leurs populations nationales, consacrant ainsi le modele
de la nation pluriethnique (I). En outre, elles ont aussi pris le soin de déterminer ou de
délimiter I’étendue des droits de 1’ethnie (II).

1. La Consécration de la Pluralité Ethnique Composant la Nation

Les constitutions des Etats d’Afrique subsaharienne de succession coloniale frangaise re-
connaissent toutes, et de facon explicite, le caractére pluriethnique de leurs nations (1.).
Toutefois, si elles admettent que leurs populations sont constituées de plusieurs ethnies, la
plupart des constitutions ne les nomment pas, du moins directement. Leur identification,
quand elle intervient, se fait par le truchement de I’identification des langues nationales,
c’est-a-dire de fagon implicite (2.).

1. Une Affirmation Explicite du Caractere Pluriethnique de la Nation

La reconnaissance de la diversité ethnique composant la nation par les constitutions des
Etats d’Afrique subsaharienne de succession coloniale francaise est une révolution par
rapport 4 leur modéle d’emprunt. A la lecture des constitutions, cette reconnaissance se fait
selon trois grands cas de figure.

Le premier cas de figure est celui instauré par la Constitution béninoise du 11 décembre
1990. En son article 11, elle dispose que « Toutes les communautés composant la Nation
béninoise jouissent de la liberté d'utiliser leurs langues parlées et écrites et de développer
leur propre culture tout en respectant celles des autres ». Certaines constitutions ont repris
une formule similaire a celle du constituant béninois. I s’agit de la Constitution nigérienne
du 12 mai 1996 dont I’article 3 énonce que « Toutes les communautés composant la
nation nigérienne jouissent de la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des
autres ».2% Il en est de méme de la Constitution congolaise du 15 mars 1992 dont le
Préambule déclarait que « L'intolérance et la violence politiques ont fortement endeuillé
le pays, entretenu et accru la haine et les divisions entre les différentes communautés qui
constituent la Nation congolaise ».2*> Dans cette catégorie, il semble possible de ranger la
Constitution sénégalaise du 22 janvier 2001 dont le Préambule affirme que « le peuple du
Sénégal souverain proclame (...) - le principe intangible de 1'intégrité du territoire national
et de 1'unité nationale dans le respect des spécificités culturelles de toutes les composantes

22 Disposition reprise a ’identique par ’article 5 de la Constitution du 25 novembre 2010.

23 Cette reconnaissance ne figure pas dans le Préambule de la Constitution du 25 octobre 2015 en
vigueur. Toutefois, son article 16 confirme le caractére pluricommunautaire du peuple en disposant
que « La loi garantit et assure la promotion et la protection des droits des peuples autochtones ».

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356 VRU | WCL 58 (2025)

de la Nation ». Dans la méme veine, le Préambule de la Constitution camerounaise du 18
janvier 1996 énonce que « L’Etat assure la protection des minorités et préserve les droits
des populations autochtones conformément a la loi ».24

Le deuxiéme cas de figure regroupe les constitutions qui utilisent formellement les
expressions « d’ethnie », de « diversité ethnique » ou de « pluralité ethnique » composant
la nation. Il s’agit du Préambule de la Constitution centrafricaine du 30 mars 2016 dispo-
sant que « Le peuple centrafricain souverain, Fier de son unité nationale, linguistique et
de sa diversité ethnique, culturelle et religieuse qui contribuent a 1’enrichissement de sa
personnalité » ou encore celui de la Constitution ivoirienne du 8 novembre 2016 déclarant
que « Nous, peuple de Cote d’Ivoire, (...) Tenant compte de notre diversité ethnique,
culturelle et religieuse, et résolu a construire une Nation pluriethnique et pluriraciale fondée
sur les principes de la souveraineté nationale;». La Constitution gabonaise du 26 mars 1991
intégre cette catégorie au regard de 1’alinéa 13 de son article 1°" : « Les associations, partis
ou formations politiques, syndicats, sociétés, établissements d'intérét social, ainsi que les
communautés religieuses dont les activités sont contraires aux lois, ou a la bonne entente
des groupes ou ensembles ethniques peuvent étre interdits selon les termes de la loi ».

Le troisiéme cas de figure combine les deux expressions précédentes, c’est-a-dire que
la constitution affirme d’une part que la nation est composée de communautés et utilise
d’autre part la notion de diversité ethnique. Cette catégorie ne comporte qu’un seul exemple
a savoir la Constitution tchadienne du 14 avril 1996 dont le Préambule contient les passages
suivants : « différentes communautés qui composent la Nation tchadienne » et « Affirmons
par la présente Constitution notre volonté de vivre ensemble dans le respect des diversités
ethniques, religieuses, régionales et culturelles ».

Quelle que soit la formule choisie, il y a lieu de constater que les constitutions
d’Afrique subsaharienne de succession coloniale frangaise reconnaissent désormais que
leurs nations sont composées de plusieurs communautés ou ethnies. La nature ethnique des
communautés composant la nation est désormais ouvertement assumee.

Alors que les constitutions des indépendances, copiées sur le modele francais, igno-
raient les ethnies, les constitutions des années quatre-vingt-dix ont décidé de reconnaitre la
composition ethnique de leurs populations. Il s’agit d’une révolution constitutionnelle. Elles
ont abandonné le modele francais de la « communauté des citoyens »2° pour construire
un modele endogeéne d’une nation pluriethnique. Toutefois, si elles reconnaissent 1’exis-
tence des ethnies elles ne les nomment pas directement. Pour le moment, 1’identification
des ethnies se fait pas le biais des langues nationales.

24 Article 57 de la Constitution du 18 janvier 1996.
25 Dominique Schnapper, La communauté des citoyens, Sur 1’idée moderne de nation, Paris 1994.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 357

2. Une Identification Implicite des Ethnies Composant la Nation

Au moment des indépendances, toutes les Républiques de succession coloniale frangaise
d’Afrique subsaharienne adoptent la langue francaise comme langue officielle.?® Pendant
longtemps, les langues africaines sont ignorées par les constitutions notamment du fait de
leur valeur identitaire et des supposées conséquences néfastes que la reconnaissance de
I’ethnie pourrait avoir sur la cohésion nationale.?”

Dans les années soixante-dix, un mouvement d’affirmation identitaire va s’exprimer sur
le continent, opposant I’identité culturelle africaine a I’identité culturelle européenne issue
de la colonisation.?® La langue fut I’'un des symboles de ce mouvement de « décolonisation
culturelle ». Il convient de rappeler que durant la colonisation, 1I’enseignement des langues
africaines, jugées par le discours de la mission civilisatrice comme des langues de cultures
primitives, était interdit. L'arrété du 22 aolt 1945 réorganisant 1'Enseignement primaire en
Afrique occidentale frangaise, J.O. de I'AOF énongait que I’enseignement primaire ¢lémen-
taire qui « a pour objet essentiel d’agir sur les populations africaines en vue de diriger
et d’accélérer leur évolution [...] est donné uniquement en francais ».>° Naturellement, la
question de I’identité linguistique de I’Etat-nation postcolonial va donc opposer la langue
frangaise héritée de la colonisation aux langues africaines autochtones.

3

Ce nationalisme linguiste africain®® va aboutir a I’érection constitutionnelle des langues

africaines au statut de langues nationales. Les langues africaines consacrées au rang de
langues nationales sont les langues des ethnies composant la population nationale. L’iden-

26 Voir Pierre-Frangois Gonidec, Constitutions des Etats de la Communauté, Paris 1959; Georges
Dimitri Lavroff / Gustave Peiser, Les constitutions africaines, Tome I: L'Afrique noire franco-
phone, Paris 1964.

27 « Soixante-cinq langues, soixante-cinq partis politiques », telle est I’affirmation prétée au
Président Félix Houphouét-Boigny de Cote-d’Ivoire pour justifier son refus de prendre en con-
sidération la multitude des langues nationales de son pays, laquelle constituerait une reconnais-
sance des ethnies correspondantes et ne pouvait que donner naissance a autant de partis politiques.

28 En réalité, le mouvement de résistance identitaire contre le projet de la mission civilisatrice est en
cours depuis le début de la colonisation. Les courants de pensée de la négritude, de 1’égyptologie
africaine ou du panafricanisme furent les voix intellectuelles de cette affirmation identitaire.

29 Arrété du 22 aout 1945, n° 2576, réorganisant I'Enseignement primaire en Afrique occidentale
frangaise, J.O. de I'AOF, 15 septembre 1945, pp. 707-735. Dans la méme veine, on peut citer
l'arrété du gouverneur général de 1'Afrique équatoriale frangaise, Victor Augagneur, signé le 28
décembre 1920 a Brazzaville disposait - « Aucune école ne sera autorisée si l'enseignement n'y est
donné en francais. L'enseignement de toute autre langue est interdit » et I’arrété¢ du 12 novembre
1912 concernant I’ Afrique occidentale frangaise énongait : « Le but de I’enseignement élémentaire
est la diffusion parmi les indigénes du frangais parlé [...]. La langue frangaise est seule en usage
dans les écoles. Il est interdit aux maitres de se servir avec leurs éléves des idiomes du pays. ».

30 Ce nationalisme linguistique n’est pas spécifique a I’Afrique. C’est le cas au Canada ou en Es-
pagne. En Espagne, la langue constitue le symbole des affirmations autonomiques voire indépen-
dantistes (catalan, galicien, basque, asturien, langue aragonaise). A la mort de franco, le projet de
construction d’un Etat espagnol plurinational avait pour base fondamentale le plurilinguisme.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358 VRU | WCL 58 (2025)

tité entre langues nationales et langues ethniques est clairement établie.3! Le statut de la
langue francaise dans les constitutions vient corroborer cette identité. Depuis le début la
colonisation, le francais est une langue utilisée par les africains; c’est la langue officielle
des Etats. Pourtant, aucune constitution ne 1’a inclus parmi les langues nationales. S’il y a
un fait notable en matiére de constitutionnalisation des langues nationales, c¢’est 1’exclusion
de la langue frangaise. Le constituant sénégalais disait en 1978 qu’il s’agit d’une langue
étrangere.>? L’exclusion de la langue francaise des langues de I’identité nationale africaine
et sa réduction utilitaire au statut de langue officielle de 1’Etat n’est pas propre aux constitu-
tions des Etats d’Afrique subsaharienne de succession coloniale francaise. Il s’agit d’une
régle commune aux constitutions des Etats nés d’une décolonisation. Comme le souligne
le professeur Stéphane Pierré-Caps, Guy Héraud situe I’apparition de la distinction consti-
tutionnelle entre langue officielle et langue nationale dans la Constitution de la République
d’Irlande de 1937 dont I’article 8 disposait : « 1. La langue irlandaise en tant que langue
nationale est la premicre langue officielle ; 2. La langue anglaise est reconnue comme une
seconde langue officielle ».3

Ce sont les constituants béninois, burkinabé et sénégalais qui inaugurerent le mouve-
ment de constitutionnalisation des langues nationales dans les années soixante-dix. En
vérité, la Constitution mauritanienne a toujours connu la notion de langue nationale et ce
dés 19593+ avec I’arabe comme langue nationale et le frangais comme langue officielle.®
Au Bénin, la loi fondamentale du 9 septembre 1977 consacre le droit pour les nationalités
d’utiliser leurs langues écrites et parlées. Au Burkina Faso, la Constitution du 13 décembre
1977 énongait dans son troisieéme article que : « la langue officielle est le frangais. Une
Loi fixe les modalités de promotion et d'officialisation des langues nationales ».3¢ Iannée

31 Halaoui, note 15, p. 32.

32 Pour justifier son projet « [d’]introduction de la nation de langues nationales » dans la Constitu-
tion, le gouvernement de Senghor disait, lors de la présentation du projet de loi constitutionnelle
devant la Commission de la Législation de 1’Assemblée, ceci : « A I'alinéa 2 de I’article ler la
modification a pour objet de faire mention expresse de nos langues nationales dans le texte méme
de la constitution. Le frangais que I’histoire et les nécessités ont conduit a adopter comme langue
officielle ne perd rien de son importance. Elle reste la langue de travail et de communication au
plan interne comme dans les relations internationales. La mesure est une nouvelle manifestation
de la politique de promotion des langues nationales. Déja pour la plupart les régles de base sont
fixées en vue de la généralisation de leur enseignement. Pour en souligner a la fois I’importance,
la dignité et le rang la constitution les énumeére désormais a coté du frangais, la langue étrangere et
seconde, aux termes du décret 72-861 du 13 juillet 1972. Il s’agit du Diola, du Malinké, du Poular,
du Sérere, du Soninké et du Wolof [...] ».

33 Stéphane Pierre-Caps, Le statut constitutionnel de la langue nationale et/ou officielle. Etude de
droit comparé, in: Anne-Marie Le Pourhiet (ed.), Langue(s) et Constitution(s), Actes du Colloque
organisé a Rennes les 7-8 décembre 2000, Paris 2004, p. 95.

34 Journal officiel de la Communauté, Premiére année, n°® 5, 15 juin 1959, p. 79.
35 Article 3 « La langue nationale de la Mauritanie est 1'arabe. La langue officielle est le frangais ».

36 La Constitution est adoptée par référendum le 27 novembre 1977 et promulguée le 13 décembre
1977.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 359

suivante, au Sénégal, ce fut la loi constitutionnelle du 28 décembre 1978 portant révision
de la Constitution du 7 mars 1963 qui introduisit la notion de « langues nationales »*” dans
la Constitution.3® A I’alinéa 2 de I’article premier, la Constitution disposait désormais : « la
langue officielle de la République du Sénégal est le francais. Les langues nationales sont le
diola, le malinké, le poular, le sérére, le soninké et le wolof ».3°

Avec le mouvement constitutionnel des années quatre-vingt-dix, la constitutionnalisa-
tion des langues nationales se généralise. La notion de « langues nationales » est consacrée
dans toutes les constitutions d’Afrique subsaharienne francophone : Bénin (article 11 de
la Constitution du 11 décembre 1990),* Burkina Faso (article 35 de la Constitution du
11 juin 1991),*' Cameroun (article 1¢, alinéa Constitution du 18 janvier 1996%?), Centra-
frique (Constitution du 30 mars 2016),** Congo (Constitution du 6 novembre 2015),*
Gabon (Constitution du 26 mars 1991),% Guinée (Constitution du 23 décembre 1990),%¢

37 N° 78-60 du 28 décembre 1978 publiée au Journal officiel de la République du Sénégal du 6
janvier 1979. Il convient de préciser que ces langues africaines avaient déja le statut juridique de
langues nationales avec le décret n°® 71-566 du 21 mai 1971 relatif a la transcription des langues
nationales.

38 Bruno Cheramy, Nouvelle révision constitutionnelle au Sénégal, Ethiopiques: revue socialiste de
la culture négro-africaine 18 (1979).

39 1l convient de préciser que ces langues africaines avaient déja le statut juridique de langues
nationales avec le décret n® 71-566 du 21 mai 1971 relatif a la transcription des langues nationales.

40 « Toutes les communautés composant la Nation béninoise jouissent de la liberté d'utiliser leurs
langues parlées et écrites et de développer leur propre culture tout en respectant celles des autres.
L'Etat doit promouvoir le développement de langues nationales d'intercommunication ».

41 « La langue officielle est le francais. Une Loi fixe les modalités de promotion et d'officialisation
des langues nationales ».

42 La Constitution du 2 juin 1972 a fait l'objet d'une révision générale le 18 janvier 1996 : loi
n° 96-06, publiée au Journal officiel le 30 janvier : « 3. La République du Cameroun adopte
l'anglais et le frangais comme langues officielles d'égale valeur. Elle garantit la promotion du
bilinguisme sur toute I'étendue du territoire. Elle ceuvre pour la protection et la promotion des
langues nationales.

43 La consécration intervient pour la premiére avec la Constitution du 14 janvier 1995, article 17
« la forme de I’Etat est la République ... Ses langues officielles sont le Sango et le francais ».
La Constitution en vigueur du 30 mars 2016 dispose a I’article 18 au cinquiéme alinéa que la
« langue nationale est le Sango » et au sixieéme alinéa que les « langues officielles sont le Sango et
le Frangais ».

44 Les langues nationales sont consacrées pour la premicre fois par la Constitution du 15 mars 1992,
a l’article 3 « La langue officielle est le frangais. Les langues nationales véhiculaires sont le lingala
et le munukutuba ». La Constitution de 2015 en vigueur dispose désormais, a ’article 4, « La
langue officielle est le frangais. Les langues nationales véhiculaires sont le lingala et le kituba ».

45 A l’avant-dernier alinéa de ’article 2, il est énoncé « La République gabonaise adopte le frangais
comme langue officielle de travail. En outre, elle ceuvre pour la protection et la promotion des
langues nationales ».

46 La reconnaissance des langues africaines fut d’abord I’ceuvre de la Constitution du 23 décembre
1990 disposant au second alinéa du premier article « La langue officielle est le frangais. L'Etat

27.01.2026, 20:0517. [ r—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360 VRU | WCL 58 (2025)

Mali (Constitution du 25 février 1992),*7 Mauritanie (Constitution du 20 juillet 1991),*
Niger (25 novembre 2010),* le Sénégal (Constitution du 22 janvier 2001)% et le Tchad
( Constitution du 14 avril 1996).5" Aujourd’hui, les seules exceptions sont les Constitution
ivoirienne’? et togolaise.*

En matiére de constitutionnalisation des langues nationales, il y a d’une part les consti-
tutions qui se limitent a consacrer les langues nationales sans les nommer et d’autre part
celles qui, en outre, identifient nommément ces langues nationales. Dans ce deuxiéme cas

34 5 mauritanienne,

de figure, on dénombre, les Constitutions centrafricaine,>* congolaise,’
sénégalaise’’ et tchadienne.’® Avec ces derniéres, la relation entre langue et ethnie est sans
ambiguité. Les appellations des langues nationales renvoient aux noms des ethnies. Le cas
du Sénégal peut servir d’exemple d’illustration du lien entre langues nationales et ethnies
composant la nation. Depuis 1978, la Constitution sénégalaise cite nommément les langues
nationales. L’alinéa 2 de I’article premier de la Constitution de 2001 en vigueur est ainsi
libellé: « La langue officielle de la République du Sénégal est le francais. Les langues

nationales sont le diola, le malinké, le pular, le sérére, le soninké, le wolof et toute autre

assure la promotion des cultures et des langues du peuple de Guinée ». Le méme libellé figure au
troisiéme alinéa du premier article de la Constitution actuelle.

47 Aux deux derniers alinéas de l’article 25, il est écrit : « le Francais est la langue d’expression
officielle. La loi fixe les modalités de promotion et d’officialisation des langues nationales »

48 La Constitution du 20 mai 1961 avait d’abord reconnu I’arabe comme langue nationale (article 3).
La Constitution du 12 juillet 1991 dispose dans son article 6 « les langues nationales sont I’arabe,
le poular, le soninké et le wolof ; la langue officielle est ’arabe »

49 La Constitution du 12 mai 1996 fut la premiere a introduire le terme de langues nationales. Elle
dispose dans son article 3 « toutes les communautés composant la nation nigérienne jouissent
de la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des autres. Ces langues ont, en toute
égalité, le statut de langues nationales. La loi fixe les modalités de leur promotion et de leur
développement. La langue officielle est le frangais. ». Aujourd’hui, I’article 5 de la Constitution du
25 novembre 2010 légifére sur cette question en ces termes « toutes les communautés composant
la Nation nigérienne jouissent de la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des autres.
Ces langues ont, en toute égalité, le statut de langues nationales. L'Etat veille a la promotion et
au développement des langues nationales. La loi fixe les modalités de leur promotion et de leur
développement. La langue officielle est le frangais ».

50 L’Article premier alinéa 2 dispose « la langue officielle de la République du Sénégal est le
frangais. Les langues nationales sont le diola, le malinké, le pular, le sérére, le soninké, le wolof et
toute autre langue nationale qui sera codifiée ».

51 Larticle 9 énonce « les langues officielles sont le frangais et I’arabe. La loi fixe les conditions de
promotion et de développement des langues nationales ».

52 Constitution du 8 novembre 2016.

53 Constitution du 14 octobre 1992.

54 Constitution du 14 janvier 1995; Constitution du 30 mars 2016

55 Constitution du 15 mars 1992; Constitution du 20 janvier 2002; Constitution du 6 novembre 2015
56 Constitution du 20 juillet 1991.

57 Constitution du 7 mars 1963; Constitution du 22 janvier 2001.

58 Constitution du 31 mars 1996.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 361

langue nationale qui sera codifiée ». A la lecture de cette disposition, il possible d’en
déduire que « les composantes ethniques » de la nation sénégalaise évoquées par le Préam-
bule, sont les peuples diola, malinké, pular, sérére, soninké et wolof. Plus exactement,
il conviendrait de dire que parmi les « composantes ethniques » dans la mesure ou bien
que les ethnies citées représentent la majorité de la population sénégalaise, cette derniére
compte d’autres ethnies telles que les Bassari, les Bedik, les Manjak, les Mancagne, etc.
Une fois codifiées, les langues de ces ethnies senegalaises devront étre intégrées dans la
Constitution.

Concernant les constitutions qui se limitent simplement a consacrer 1’expression de
langues nationales sans les nommer, comme les Constitutions du Bénin, du Burkina Faso,
du Congo ou du Gabon, le mutisme pourrait s’expliquer pour une raison de commodité. En
I’occurrence, devant le grand nombre des langues ethniques, les constituants ont peut-&tre
décidé de ne pas les citer dans le texte constitutionnel. Au Cameroun par exemple, les
études officielles dénombrent entre 238 a 249 langues ethniques.®® Il y a donc lieu de
considérer que par « langues nationales », ces Constitutions font implicitement référence a
leurs langues autochtones comme c’est le cas pour les Constitutions qui les nomment de
fagon explicite.

Aussi, la dénomination des langues nationales peut se trouver dans les textes juridiques
auxquels renvoient les constitutions. C’est notamment le cas du Mali avec la loi du 23 aott
1996 portant modalités de promotion de treize langues nationales :° bamanankan, bomu,
bozo, dogoso, fulfulde, kassonké, malinké, mamara, maure, soninké, songhoi, syenara et
tamasheq. Ces treize langues avaient été¢ déja consacrées par le décret du 19 juillet 1983
fixant l'alphabet pour la transcription de langues nationales qui énumeére treize langues
nationales.®!

Au Niger, en application de I’article 3 de la Constitution du 18 juillet 1999,%% 'article
2 de la loi n° 2001-037 du 31 décembre 2001 fixant les modalités de promotion et du
développement des langues nationales a identifié¢ dix langues nationales: « Sont proclamées
langues nationales: l'arabe, le budurna, le fulfuldé, le guimancema, le hausa, le kanuri, le
sonay-zarma, le tamajaq, le tassawaq et le tubu. ». Ces langues nationales renvoient aux
ethnies éponymes comme en atteste ’article 1°" de la méme loi qui dit reconnaitre « comme
langue nationale du Niger, la langue commune a un groupe établi de citoyens au sein

59 Michel Dieu / Patrick Renaud (eds.), Atlas linguistique du Cameroun, Paris 1983.
60 Loi n°96-049 du 23 aotlit 1996 portant modalités de promotion de treize langues nationales.

61 Larticle 1°" du Décret n° 159 PG-RM du 19 juillet 1983 fixant l'alphabet pour la transcription de
langues nationales dispose que « L'alphabet figurant au tableau I est adopté pour la transcription
des langues nationales suivantes : bambara (bamanan), bobo (bomu), bozo, dogen (dogo-so),
peul (fulfulde), soni (soninke), songhoy (sonoy), sénoufo-minianka (syenara-mamara), tamasheq
(tamalayt).

62 Larticle 3 de la Constitution du 18 juillet 1999 dispose que « Toutes les communautés composant
la Nation nigérienne jouissent de la liberté¢ d’utiliser leurs langues en respectant celles des autres.
Ces langues ont, en toute égalité, le statut de langues nationales. La loi fixe les modalités de leur
promotion et de leur développement. ».

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362 VRU | WCL 58 (2025)

du territoire du Niger a sa formation ». La méme disposition a pris le soin de préciser qu’est
« considéré comme groupe établi de citoyens au sein du territoire du Niger a sa formation
un groupe historiquement identifié a ce territoire par l'existence d'un village ou d'un campe-
ment au moment de I'établissement de la territorialité du Niger » et dénombre les groupes
ou communautés suivants: « les Arabes, les Buduma, les Fulbé, les Gulmance, les Hausa-
wa, les Isawghan, les Kanuri, les Kel-tamajaq, les Sonay-Zarma et les Tubu ».

Au final, qu’elles soient nommées ou pas, directement ou indirectement, les langues
nationales renvoient aux langues des ethnies composant la population nationale. Ainsi,
I’ethnie est implicitement reconnue par la constitution. Les constitutions ne se sont pas
limitées a consacrer 1’existence juridique de 1’ethnie. En tant que sujet de droit, elles ont
précisé I’étendue de ces droits.

B. La Détermination des Droits de I’Ethnie

Que cela soit de fagcon implicite ou explicite, les constitutions reconnaissent 1’existence
de I’ethnie. Toutefois, il semble que les constituants des Etats d’Afrique subsaharienne de
succession coloniale frangaise ont reconnu I’ethnie dans le but de mieux la maitriser ou la
brider. En effet, s’ils lui reconnaissent, expressément, des droits linguistiques ou culturels
(1) ils ont en méme temps pris la précaution de lui refuser, de fagon tout aussi expresse, le
bénéfice de tout droit politique (II.).

1. Une Ethnie Reconnue au Bénéfice des Droits Linguistiques

Aujourd’hui, a I’exception de la Cote d’Ivoire et du Togo, les constitutions consacrent
les ethniques comme langues nationales. Outre la reconnaissance des langues ethniques,
nommément identifiées ou pas, les constituants ont érigé la langue nationale en droit ou
liberté et ont précisé ses sujets ou bénéficiaires.

Le droit a la langue est un droit constitutionnel. En la matiére, les textes constitution-
nels ont consacré le droit d’utiliser et le droit de valoriser ou de promouvoir les langues
nationales. Le droit d’utiliser les langues nationales apparait expressément dans plusieurs
constitutions. Il en est ainsi de 1’article 11 de la Constitution béninoise de 1990 qui dispose
que « Toutes les communautés composant la Nation béninoise jouissent de la liberté d'utili-
ser leurs langues parlées et écrites et de développer leur propre culture tout en respectant
celles des autres » ou de I’article 5 de la Constitution nigérienne de 2010 qui énonce que
« Toutes les communautés composant la Nation nigérienne jouissent de la liberté d'utiliser
leurs langues en respectant celles des autres ».

Consacré officiellement par la constitution, le droit d’utiliser les langues nationales peut
impliquer plusieurs choses. La premiére garantie qu’offre ce droit est la liberté de pouvoir
I’utiliser dans la vie privée. Ce droit implique aussi le droit pour toute personne d’utiliser
cette langue dans ses rapports avec les pouvoirs publics et dans le cadre des services
publics.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 363

L'utilisation des langues nationales par les pouvoirs publics et dans les services publics
est déja une réalité dans de nombreux Etats. Au Mali et au Sénégal par exemple, le
Chef de I’Etat tient ses discours & la nation (& 1’occasion du nouvel an et de la féte de
I’indépendance) en frangais et dans une langue nationale, notamment la langue comprise
et parlée par la grande majorité de la population (bambara au Mali et wolof au Sénégal).
Dans ces deux pays toujours, les parlementaires comme les ministres s’expriment souvent
en langues nationales lors des débats parlementaires. A cet égard, au Sénégal, 1’ Assemblée
nationale s’est dotée en 2014 d’un systéme de traduction simultanée des débats dans les six
langues nationales consacrées par la Constitution.%3

Le droit a la langue nationale connait également quelques applications dans les rapports
du citoyen avec les services publics. C’est le cas dans le secteur public de I’audiovisuel.
En effet, les médias publics diffusent le journal en frangais et dans les langues nationales
au Burkina Faso, en Cote d’Ivoire, au Mali, au Sénégal, etc. Au Tchad, I’article 3 de 1’Or-
donnance du 9 juillet 2012 portant création de I'Agence Tchadienne de Presse et d'Edition
(ATPE) assigne a cette agence 1’obligation de « assurer la confection, I'impression et la
vente du quotidien national en francais et en arabe, la diffusion de toutes les informations
en langues nationales ».%*

Le droit a la langue s’exprime aussi dans le service public de la justice. Au Niger,
I’article 5 de la loi n°® 2001-037 du 31 décembre 2001 fixant les modalités de promotion
et du développement des langues nationales dispose que « Tout citoyen nigérien a droit de
bénéficier des services de la justice dans la langue[nationale]de son choix ». L'article 5 de
la loi du 10 mai 1993 portant organisation judiciaire®® du Burkina Faso exige, parmi les
conditions requises pour étre nommé membre du tribunal départemental, de savoir « écrire
et parler couramment le frangais et si possible, la langue [nationale] la plus parlée dans le
département ».

Le droit d’utiliser la langue nationale s’applique également dans le cadre du service pu-
blic de I’enseignement. Les nationaux ont le droit a 1’éducation et a I’instruction dans leurs
langues nationales. A ce sujet, le constituant sénégalais est I’un des plus explicites. L article
22 de la Constitution de 2001 dispose que « Toutes les institutions nationales, publiques
ou privées, ont le devoir d’alphabétiser leurs membres et de participer a 1’effort national
d’alphabétisation dans 1’une des langues nationales ». Ceci est déja le cas, timidement
certes, dans des pays comme le Sénégal avec I’introduction des langues nationales dans le

63 Dans son discours officiel tenu lors de la cérémonie d’inauguration le 3 décembre 2014, le
président de 1’Assemblée nationale, Moustapha NIASSE déclarait que « tout député pourra, dans
I'hémicycle, intervenir dans sa langue maternelle ou dans la langue nationale qu'il maitrise le
mieux et se faire comprendre de tous. De méme, (...) tout député sera en mesure d'écouter et de
comprendre ses collégues, a travers sa propre langue ou la langue francaise ».

64 L’Ordonnance 12-013 2012-07-09 PR portant création de I'Agence Tchadienne de Presse et d'Edi-
tion (ATPE).

65 Loin°-010/93/ADP du 10 mai 1993 portant organisation judiciaire.

27.01.2026, 20:0517. [ r—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364 VRU | WCL 58 (2025)

systéme éducatif.®® Au Burkina Faso, Darticle 4 de la loi d’orientation de 1’éducation natio-
nale de 1996 disposait déja que « les langues d’enseignement sont le francais et les langues
nationales ».97 Au Bénin, l'article 8 de la loi du 11 novembre 2003 portant orientation de
I'éducation nationale®® prescrit que «I'enseignement est dispensé principalement en frangais,
en anglais et en langues nationales».

Le droit a 1’éducation dans les langues nationales constitue ainsi une obligation pour
I’Etat. Au Niger, 1’alinéa 2 de Darticle 4 de la loi n° 2001-037 du 31 décembre 2001
fixant les modalités de promotion et du développement des langues nationales dispose que
« Dans le secteur de 1'éducation, 'utilisation et 1'enseignement des langues nationales sont
obligatoires ». Le droit de valoriser, de promouvoir et de développer les langues nationales
constitue certes un droit. Les locuteurs d’une langue nationale ont le droit de mener toute
action en vue de la promouvoir, de la valoriser ou de la développer. C’est le but de certaines
associations culturelles. Mais ce droit apparait aussi comme un droit-créance. La préserva-
tion et le développement d’une langue passent par son enseignement.®” En effet, certaines
constitutions font de la promotion ou du développement des langues un devoir de 1’Etat.
C’est le cas de la Constitution béninoise de 1990 qui dispose en son article 11 que « ...
L'Etat doit promouvoir le développement de langues nationales d'intercommunication » ; de
I’article 5 de la Constitution nigérienne de 2010 qui énonce, I’indicatif valant impératif, que
« L'Etat veille a la promotion et au développement des langues nationales » ; de 1’article
35 de la Constitution Burkinabe de 1991 « ... La loi fixe les modalités de promotion et
d'officialisation des langues nationales » ; de I’article 25 de la Constitution du Mali de 1992
« La loi fixe les modalités de promotion et d'officialisation des langues nationales » ; de
Iarticle 1¢ de la Constitution guinéenne du 23 décembre 1990 et de 2020 « ... L'Etat assure
la promotion des cultures et des langues du peuple de Guinée » ou encore 1’alinéa 8 du
Préambule de la Constitution gabonaise du 26 mars 1991 qui affirme que « La République
gabonaise (...) ceuvre pour la protection et la promotion des langues nationales », etc. Le
développement des langues nationales passe aussi par les programmes d’alphabétisation.

En ce qui concerne les sujets des droits linguistiques, certaines constitutions sont
muettes. Dans ce cas de figure, il est possible de considérer que pour des constitutions

66 Loi n° 91-22 du 30 janvier 1991 d'orientation de I'Education nationale dispose en son article 6
que « L’Education nationale est sénégalaise et africaine : développant I’enseignement des langues
nationales, instruments privilégiés pour donner aux enseignés un contact vivant avec leur culture et
les enraciner dans leur histoire, elle forme un Sénégalais conscient de son appartenance et de son
identité ».

67 Loi n° 013/96/ADP portant loi d'orientation de I'éducation. La méme disposition est reprise par
I’article 10 de la loi n° 013-2007-AN du 30 juillet 2007 portant loi d'orientation de 1'éducation :
« Les langues d'enseignement utilisées au Burkina Faso sont le frangais et les langues nationales
aussi bien dans la pratique pédagogique que dans les évaluations ».

68 Loin®2003-17 du 11 novembre 2003 portant orientation de I'éducation nationale.

69 En Cote d’Ivoire, la Loi du 18 aolit 1977 n® 77-584, portant réforme de I'enseignement dispose en
son article 67: « L'introduction des langues nationales dans 'enseignement officiel doit étre congue
comme un facteur d'unité nationale et de revalorisation du patrimoine culturel ivoirien.

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 365

d’obédience libérale bourgeoise, le sujet de droit commun est 1’individu. Le droit linguis-
tique est un droit individuel. Le titre 2 de la Constitution béninoise de 1990 est intitulé
« Des droits et des devoirs de la personne humaine » et son article 10 dit « Article 10. Toute
personne a droit a la culture. L'Etat a le devoir de sauvegarder et de promouvoir les valeurs
nationales de civilisation tant matérielles que spirituelles, ainsi que les traditions cultu-
relles ». C’est aussi le cas de la Constitution sénégalaise de 2001 dont ’article 22 dispose
que « Toutes les institutions nationales, publiques ou privées, ont le devoir d’alphabétiser
leurs membres et de participer a I’effort national d’alphabétisation dans I’une des langues
nationales » est inséré dans le titre 2 intitulé « des droits et libertés fondamentaux et devoirs
des citoyens ».

En revanche, d’autres constitutions énoncent clairement, ce qui est une rupture fonda-
mentale avec le modéle frangais, que le droit a la langue est également reconnu aux
communautés. L’article 11 de la Constitution du Bénin de 1990 dispose que: « Toutes
les communautés composant la Nation béninoise jouissent de la liberté d'utiliser leurs
langues parlées et écrites et de développer leur propre culture tout en respectant celles des
autres... ». Donc au Bénin, les droits linguistiques ont pour sujet aussi bien 1’individu que
la communauté. Il en est de méme de la Constitution nigérienne de 2010 dont I’article
5 prévoit que: « Toutes les communautés composant la Nation nigérienne jouissent de
la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des autres ». En reconnaissant les
communautés ethniques comme des sujets du droit a la langue, les Constitutions béninoise
et nigérienne confirment qu’elles sont des personnes juridiques a part entiere.

Si les constitutions reconnaissent expressément des droits culturels, notamment linguis-
tiques, aux ethnies, elles leur refusent tout aussi clairement le bénéfice des droits politiques.

II. Une Ethnie Exclue du Bénéfice des Droits Politiques

Dans un Etat démocratique, la constitution doit régler deux questions politiques majeures.
Elle doit déterminer le titulaire de la souveraineté et les modalités de son exercice. Pour
chacune de ces questions, les constituants africains sont restés fideéles, encore aujourd’hui, a
la conception frangaise. Non seulement, elles affirment que la souveraineté et son exercice
appartiennent exclusivement a la nation mais en outre, elles ont expressément exclu tout
droit politique de souveraineté au profit de I’ethnie.

Sur la question du titulaire de la souveraineté, la fidélité a la conception frangaise est
totale. En effet, s’il y a une disposition de la Constitution frangaise de 1958, reprise par
les constitutions africaines et qui est restée fondamentalement inchangée jusqu’aujourd’hui,
c’est I’article 3 affirmant 1’unicité du titulaire de la souveraineté qui elle-méme est indivi-
sible.”’ Le mimétisme est tel que le numéro de la disposition (3) copié¢ sur la Constitution
frangaise est demeuré le méme pour bon nombre de constitutions. C’est le cas de la

70 Article 3 : « La souveraineté nationale appartient au peuple qui l'exerce par ses représentants et
par la voie du référendum. Aucune section du peuple ni aucun individu ne peut s'en attribuer
l'exercice ».

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366 VRU | WCL 58 (2025)

Constitution béninoise de 1990,”! de la Constitution sénégalaise de 20017%> ou encore de la
Constitution tchadienne du 14 avril 1996.7> Méme si d’autres constitutions sont légérement
différentes dans la formulation, elles demeurent substantiellement similaires a la Constitu-
tion frangaise. C’est par exemple le cas I’article 4 de la Constitution nigérienne de 1990.74

Avec ces dispositions, les constitutions affirment que le peuple, considéré comme
une « unité indissoluble »”> pour reprendre 1’expression de I’article 2 de la Constitution
espagnole de 1978, est le détenteur exclusif de la souveraineté. En d’autres termes, méme
si la nation est caractérisée par une diversité ethnique, la souveraineté n’est pas divisible en
autant d’ethnies que compte la population nationale. Par conséquent, aucune communauté
ou ethnie ne peut se voir reconnaitre une parcelle de la souveraineté. En affirmant que le
peuple est le seul détenteur de la souveraineté a I’exclusion de ses composantes ethniques,
les constituants ont sans doute voulu écarter toute prétention des ethnies au droit a 1’autodé-
termination politique ou du droit des peuples a disposer d’eux-mémes.

Aussi, pour ce qui reléve de I’exercice de la souveraineté, les constitutions ont conservé
religieusement la tradition constitutionnelle francaise. Elles ne reconnaissent le droit de
vote et d’éligibilité qu’aux citoyens. Les constitutions ont méme pris le soin d’exclure
I’ethnie de toute forme de participation a la conquéte du pouvoir politique et donc a
I’exercice de la souveraineté. A cet effet, elles ont prévu toute une série d’interdictions.

La premiere de ces interdictions et qui constitue une libert¢ fondamentale dans une dé-
mocratie électorale, libérale et pluraliste, ¢’est le droit de former un parti ou une association
politique en vue de conquérir et d’exercer le pouvoir souverain. Selon la formule frangaise
consacrée, les partis politiques concourent a 1’expression du suffrage. En principe, dans
le cadre d’une démocratie libérale et pluraliste, la formation des associations politiques
doit étre libre. Les formations politiques doivent permettre 1’expression de la pluralité des
valeurs et des opinions. Par exemple, il est courant dans les démocraties européennes,

71 Article 3 : « La souveraineté nationale appartient au peuple. Aucune fraction du peuple, aucune
communauté, aucune corporation, aucun parti ou association politique, aucune organisation syndi-
cale ni aucun individu ne peut s’en attribuer 1’exercice »

72 Article 3 : « La souveraineté nationale appartient au peuple sénégalais qui 1’exerce par ses
représentants ou par la voie du référendum. Aucune section du peuple, ni aucun individu, ne
peut s’attribuer I’exercice de la souveraineté »

73 Article 3 : « La souveraineté appartient au peuple qui l'exerce soit directement par référendum,
soit indirectement par l'intermédiaire de ses représentants €élus. Aucune communauté, aucune
corporation, aucun parti politique ou association, aucune organisation syndicale, aucun individu ou
groupe d'individus ne peut s'en attribuer l'exercice. Les conditions de recours au référendum sont
déterminées par la présente Constitution et par une loi organique. ».

74 « La souveraineté nationale appartient au Peuple. Aucune fraction du Peuple, aucune communauté,
aucune corporation, aucun parti ou association politique, aucune organisation syndicale ni aucun
individu ne peut s'en attribuer l'exercice [...] ».

75 Larticle 2 énonce que « la Constitution se fonde sur I’unité indissoluble de la Nation espagnole,
patrie commune et indivisible de tous les Espagnols, et reconnait et garantit le droit a I’autonomie
des nationalités et des régions qui I’intégrent et la solidarité entre I’ensemble d’entre elles ».

27.01.2026, 20:0517. [ r—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ndiaye, La Constitutionnalisation de I’Ethnie 367

que des partis politiques se réclament des valeurs du christianisme comme la CDU’® en
Allemagne ou le Parti démocrate-chrétien en France.

Mais dans les démocraties d’Afrique subsaharienne francophone, les constitutions inter-
disent, explicitement ou implicitement, que les partis politiques soient constitués sur des
bases ethniques et méme religiecuses. C’est un trait commun aux constitutions africaines
francophones et une différence avec le modele frangais. Parmi les constitutions qui I’inter-
disent explicitement, il y a la Constitution du Sénégal de 2001 dont I’article 4 interdit aux
partis politiques de s'identifier « a une race, a une ethnie, a un sexe, a une religion, a une
secte, a une langue ou a une région ».”” 1l y a aussi larticle 7 de la Constitution togolaise
du 14 octobre 1992 qui dispose que « Les partis politiques et les regroupements de partis
politiques doivent respecter la Constitution. Ils ne peuvent s'identifier & une région, a une
ethnie ou a une religion ». Dans le méme sillage, I’article 9 de la Constitution nigérienne de
2010 affirme que « Les partis politiques a caractere ethnique, régionaliste ou religieux sont
interdits. Aucun parti ne saurait étre créé dans le but de promouvoir une ethnie, une région
ou une religion, sous peine des sanctions prévues par la loi ».78

D’autres constitutions posent I’interdiction de maniére systémique. Il s’agit par
exemple de la Constitution tchadienne de 1996 qui indique a ’article 4 que « Les partis et
les groupements politiques concourent a l'expression du suffrage. Ils se forment librement
et exercent leurs activités dans les conditions prévues par la loi et dans le respect des
principes de la souveraineté nationale, de 'intégrité territoriale, de 1'unité nationale et de la
démocratie pluraliste » et précise a I’article 5 que « Toute propagande a caractére ethnique,
tribaliste, régionaliste ou confessionnaliste tendant a porter atteinte a 1'unité nationale ou a
la laicité de I'Etat est interdite ».

La seule exception a I’interdiction formelle ou explicite de 1’identification des partis
politiques a I’ethnie, la race ou la religion est la Constitution camerounaise. Elle a repris en
substance 1’énoncé de I’article 4 de la Constitution frangaise de 1958.7 En effet, I’article 3
de la Constitution camerounaise de 1972 dispose que « Les partis et formations politiques

76 En allemand: Christlich Demokratische Union Deutschlands; en frangais: Union chrétienne-
démocrate d'Allemagne.

77 Larticle 4 énonce que « Les partis politiques et coalitions de partis politiques concourent a
I'expression du suffrage. Ils sont tenus de respecter la Constitution ainsi que les principes de la
souveraineté nationale et de la démocratie. Il leur est interdit de s'identifier a une race, a une
ethnie, a un sexe, a une religion, a une secte, a une langue ou a une région ».

78 Larticle 9 dispose que : « Les partis et groupements de partis politiques concourent a I'expression
des suffrages. Les mémes prérogatives sont reconnues a tout citoyen nigérien jouissant de ses
droits civils et politiques et remplissant les conditions d'éligibilité prévues par la loi. Les partis
politiques a caractére ethnique, régionaliste ou religieux sont interdits. Aucun parti ne saurait étre
créé dans le but de promouvoir une ethnie, une région ou une religion, sous peine des sanctions
prévues par la loi ».

79 L’article 4 énonce que « Les partis et groupements politiques concourent a 1'expression du suf-
frage. Ils se forment et exercent leur activité librement. IlIs doivent respecter les principes de
la souveraineté nationale et de la démocratie. Ils contribuent a la mise en ceuvre du principe
énoncé au second alinéa de l'article ler dans les conditions déterminées par la loi. La loi garantit

27.01.2026, 20:0517. [ r—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368 VRU | WCL 58 (2025)

concourent a l'expression du suffrage. Ils doivent respecter les principes de la démocratie,
de la souveraineté et de 1'unité nationales. Ils se forment et exercent leurs activités confor-
mément a la loi ».

Il ressort de ce qui précéde que les ethnies ne peuvent former de partis politiques.
I est aussi interdit aux partis politiques de s’identifier aux ethnies. Mais dans la réalité,
I’identification existe dans bon nombre de pays.’® Le sens du vote aussi. C’est le cas au
Congo, en Cote d’Ivoire, au Tchad, au Cameroun, en Centrafrique, en Guinée, etc.

C. Conclusion

La constitutionnalisation de I’ethnie dans les Etats africains issus de la colonisation
frangaise constitue une manifestation, certes timide, de 1’adaptation des constitutions aux
réalités africaines. Toutefois, cette constitutionnalisation n’a permis ni la construction de
I’unité nationale ni la pacification de la vie politique africaine. La crise multiforme du
politique en Afrique subsaharienne porte souvent I’empreinte ethnique. Cela signifie-t-il
que les constitutions devraient s’acheminer vers la reconnaissance de droits politiques aux
ethnies ? Le continent africain offre déja des modeles de reconnaissance de ces droits. C’est
notamment le cas du Burundi ou les ethnies participent a I’exercice du pouvoir politique®!
dans le cadre d’un Etat unitaire. C’est aussi le cas de la Fédération d’Ethiopie dont la
Constitution fait de 1’ethnie la base de formation des Etats fédérés,®? lesquels participent
naturellement a I’exercice du pouvoir politique fédéral, et lui reconnait méme le droit
4 I’autodétermination politique.®® Il convient de souligner que ces deux Etats aussi sont
confrontés aux crises politiques. Cela veut donc dire que la constitutionnalisation de 1’eth-
nie, comme |’effort d’adaptation des constitutions postcoloniales aux réalités africaines, ne
peut que s’inscrire que dans le temps long de I’histoire pour trouver la formule adéquate.
Ce qui semble sir est que la constitution postcoloniale ne se fera pas sans 1’ethnie.

': BY © Moustapha Ndiaye

les expressions pluralistes des opinions et la participation équitable des partis et groupements
politiques a la vie démocratique de la Nation ».

80 Lire a ce sujet, Philippe Marchesin, Origine et évolution des partis et groupes politiques, Politique
africaine 55 (1994), p. 20; Richard Gunther / Larry Diamond, Species of Political Parties. A New
typology, Party Politics 9 (2003), pp. 167-199.

81 Par exemple, I’article 169 de la Constitution du 7 juin 2018 dispose en son alinéa 1 que : « I'As-
semblée nationale est composée d'au moins cent députés a raison de 60% de Hutu et de 40% de
Tutsi, y compris un minimum de 30% de femmes, ¢lus au suffrage universel direct pour un mandat
de cing ans et de trois députés issus de 1'ethnie Twa cooptés conformément au code électoral ».

82 Alinéa 2 de I’article 47 de la Constitution du 8 décembre 1994.

83 L’article 39 énonce que : « chaque nation, nationalité et peuple d’Ethiopie a un droit inconditionnel
a I’autodétermination, y compris le droit de sécession ».

27.01.2026, 20:0517. [ r—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Introduction
	I. La Consécration de la Pluralité Ethnique Composant la Nation
	1. Une Affirmation Explicite du Caractère Pluriethnique de la Nation
	2. Une Identification Implicite des Ethnies Composant la Nation


	B. La Détermination des Droits de l’Ethnie
	I. Une Ethnie Reconnue au Bénéfice des Droits Linguistiques
	II. Une Ethnie Exclue du Bénéfice des Droits Politiques

	C. Conclusion

