
Töchter der Republik: 
Gazi Mustafa Kemal Paşa (Atatürk) im Gedächtnis  
einer intellektuellen weiblichen Elite der ersten  
Republikgeneration nach Erinnerungsbüchern von  
Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Abadan-Unat* 

Autobiographische Schriften von Frauen gehören seit einigen Jahren zu den be-
liebtesten Publikationen in der Türkei. Davon können Autobiographie-, Frauen- 
und Geschichtsforschung gleichermaßen profitieren. Man darf bekanntlich Au-
tobiographien als historische Quellen nur mit Vorsicht benutzen, denn es han-
delt sich ja keineswegs um objektive realitätsgetreu gespeicherte Gedächtnispro-
tokolle sondern um höchst subjektive Aufzeichnungen, in denen die Übergänge 
zwischen Authentizität und Fiktion in faszinierender Weise verwischt sind. Auch 
wenn keine bewußten Fälschungen oder interessengeleiteten Verzerrungen beab-
sichtigt sind, so ist doch jedes Individuum auf die kreativen Fähigkeiten seines 
Gedächtnisses angewiesen, das ihm bei der Konstituierung und Konsolidierung 
seiner Identität helfen muß. Im Prozeß autobiographischen Schreibens werden 
nicht einfach vergangene Erlebnisse aufgerufen und erzählt, sondern die Ge-
dächtnisarbeit dient dem Bedürfnis nach Ganzheitlichkeit und konstruiert retro-
spektiv erst den Sinnzusammenhang der Lebensgeschichte. Dabei steht jedes In-
dividuum im sozialen Kontext und reagiert bewußt und unbewußt auf die Signa-
le der Umwelt, ist also eingebunden in die aktuellen Diskurse und keineswegs au-
tonom. Das (verschriftlichte) individuelle Gedächtnis und das kollektive Ge-
dächtnis einer Generation wirken wechselweise befruchtend aufeinander. 

Mir scheint, im islamischen Kulturbereich stand eine übertriebene Diskretion 
der ehrlichen Selbstthematisierung, die sich auch subtilen Schilderungen der 
komplexen psychischen Befindlichkeiten, etwa im Zusammenhang mit intimen 
Geschlechter- und Familienbeziehungen, widmet, lange im Wege. Diese Diskre-
tion bildet bei der älteren Generation immer noch einen wichtigen Motor für die 
Steuerung der Wahrnehmungs- und Erinnerungsselektion bis hin zur Selbstzen-
sur. Autobiographiegenerator ist also nicht wie im christlichen Abendland das ur-
sprünglich religiös motivierte Verlangen nach gnadenloser Introspektion und 
Selbstanalyse (Generalbeichte). Das rührt wohl auch daher, dass im Islam dem 
willensbestimmten Handeln des einzelnen Gläubigen gegenüber dem göttlich 
vorherbestimmten Schicksal wenig Gewicht beigemessen wurde. Das Persönlich-

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2002. Töchter der Republik: Gazi Mustafa Ke-
mal Paşa (Atatürk) im Gedächtnis einer intellektuellen weiblichen Elite der ersten Repu-
blikgeneration nach Erinnerungsbüchern von Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Aba-
dan-Unat. In: Jan Schmidt (Hrg.): Essays in Honour of Barbara Flemming. Cambridge,
239-264. (Journal of Turkish Studies, 26/1).

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 312 

keitsideal im Islam ist der Gläubige, der sich mit unendlichem Gottvertrauen 
(tawakkul) dem göttlichen Willen bedingungslos ausliefert, das heißt ja wörtlich 
Muslim, und diese Hingabe wird in der islamischen Mystik auf die Spitze getrie-
ben, indem der Sufi/Derwisch in einem ekstatischen Akt des Entwerdens sein Ich 
ganz aufgibt und mit dem göttlichen Geliebten verschmilzt. 

Ein vom menschlichen Willen entworfener und verfolgter Lebensplan des In-
dividuums ist daher im islamischen Orient erst in einer verwestlichten und teil-
weise säkularisierten Gesellschaft denkbar. Die Rezeption abendländischen Den-
kens und darauf basierender fiktionaler Selbstentwürfe, wie sie mit der Lektüre 
übersetzter europäischer Romane auch im osmanischen Harem möglich wurde, 
führte dazu, dass man seit dem 19. Jahrhundert allmählich die durch das islami-
sche Persönlichkeitsideal genährte Mentalität einer die Aktivitäten lähmenden 
Schicksalsgläubigkeit als Trägheit und Faulheit denunziert und als entwicklungs-
hemmend und asozial in Frage gestellt hat. Auch den Frauen wurden seit Beginn 
der zweiten Verfassungsperiode (1908) mehr individuelle Entfaltungsmöglichkei-
ten im öffentlichen Raum geboten, und sie konnten sich als Journalistinnen und 
Romanschriftstellerinnen kreativ an den zeitgenössischen Diskursen beteiligen. 

Doch erst mit den Idealen des türkischen Nationalismus, wie sie in der Repu-
blik durch Gazi Mustafa Kemal proklamiert wurden, hat man sich endgültig, 
auch programmatisch, vom Menschentyp des passiven, dem keyf (süßem Nichts-
tun) hingegebenen Osmanlı abgewandt. Die Auflösung der Derwischkonvente 
durch Erlaß im Jahre 1925 kann als äußeres Zeichen dieser konsequenten Abkehr 
von einer jahrhundertealten, nun als degeneriert empfundenen Tradition gelten. 
Das neue republikanische Menschenbild sollte sich in seinen ethischen und so-
zialen Kriterien den Maßstäben der westlichen Zivilisation anpassen, die aber 
nach dem neuen nationalen Selbstverständnis dem alttürkischen Wertesystem 
keineswegs fremd und überlegen waren. Bei der Konstitution des aktiven, wil-
lensbestimmten Menschentyps konnte man sich auf den alttürkischen Heldentyp 
(gazi, alp) besinnen, aber auch auf die angesehene Stellung der Frau in der türki-
schen Nomaden-Gesellschaft. Dieses westlich moderne und zugleich in einem 
neuen türkischen Geschichtsbewußtsein wurzelnde Menschenbild betraf also 
beide Geschlechter. Doch die Frau befand sich in einer weitaus revolutionäreren 
Situation. Sie erlebte nicht nur die Befreiung aus der Segregation des osmani-
schen Harems und die Entschleierung im öffentlichen Raum, sondern sie erhielt 
auch die Chance der beruflichen Karriere nach einem selbstbestimmten Lebens-
plan. Dazu kam, daß die individuelle und nationale Identitätssuche für die erste 
Republikgeneration parallel verlaufen mußte. Diese komplexe historische Situa-
tion wurde ganz entscheidend von dem Enthusiasmus, der Spontaneität, dem 
Improvisationsgeist und Durchsetzungsvermögen des Feldherrn im nationalen 
Befreiungskampf und revolutionären Reformers Gazi Mustafa Kemal geprägt, der 
in seinem Handeln nur seinen nationalen Visionen folgte, sich aber weder dem 
islamischen Gesetz noch einer dogmatischen Ideologie verpflichtet fühlte. Die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 313 

sechs Prinzipien des Kemalismus wurden erst Anfang der dreißiger Jahre formu-
liert und diskutiert und dann 1937 in die Verfassung aufgenommen. 

Da die offizielle türkische Geschichtsschreibung ein starres, undifferenziertes 
Bild der Frühzeit der Republik verbreitet, das, wie die als Massenware hergestell-
ten Atatürk-Büsten, in den Schulbüchern immer wieder reproduziert wird, kön-
nen die Erinnerungen von Zeitzeugen, wie auch die Autobiographien von Frau-
en, alternative Akzente setzen, besonders bei der Wahrnehmung mentalitätshis- 
torischen Wandels. Aus der Fülle von autobiographischen Schriften türkischer 
Frauen der ersten Republikgeneration, die mir vorliegen, möchte ich mich auf 
drei als Hauptquellen konzentrieren: 

Azra Erhat (1915-1982),1 En Hakiki Mürşit, Anılar, (geschrieben 1971, durchgese-
hen 1977, erst posthum erschienen), Cem Yayınevi, Istanbul 1996 

Mîna Urgan (1916-2000), Bir Dinozorun Anıları, Yapı ve Kredi, Istanbul 1998 (viele  
Auflagen). 

Nermin Abadan-Unat (geb. 1921),2 Kum Saatini İzlerken, İletişim, Istanbul 1996. 

Nicht nur der Zwang zur Beschränkung hat meine Auswahl bestimmt, sondern 
es gibt augenfällige Gemeinsamkeiten, die diese Konstellation attraktiv und auf-
schlußreich erscheinen lassen. Bei den Autorinnen handelt es sich um drei Wis-
senschaftlerinnen, eine Altphilologin (A. Erhat), eine Anglistin (M. Urgan) und 
eine Juristin/Politologin (N. Abadan- Unat), die an türkischen Universitäten stu-
diert und Karriere gemacht haben. 

Sie sind also keine Literatinnen, die routiniert ihr erinnertes Ich zur Heldin 
eines Lebensromans machen, um als vordringliches Anliegen kontinuierlich ihre 
Identitätsfindung als Schriftstellerin zu verfolgen, mit dem Nebeneffekt, daß der 
Leser den autobiographischen Gehalt der fiktionalen Romane der Autorin leich-
ter durchschauen kann, oder umgekehrt, die in der Autobiographie diskret ausge-
sparte intime Gefühlsintensität des erinnerten Ich aus den Romanfiguren in die 
Autorin projizieren kann. Ein gutes Beispiel dafür ist Halide Edibs Roman Han-
dan, wenn man ihn im Kontext der Memoirs liest.3 

Bei unseren Wissenschaftlerinnen müssen die Übergänge zwischen Authentizi-
tät und Fiktion und die kreative Selektionstätigkeit des Gedächtnisses anders 
funktionieren. Es würde zu weit führen, diese komplexen Vorgänge bei jedem In-
dividuum detailliert nachzuvollziehen und zu analysieren. Ich möchte mich an 
eine neben der wissenschaftlichen Karriere andere auffällige Gemeinsamkeit hal-
ten, die mir Gelegenheit gibt, die Texte unter einem bestimmten Aspekt zu unter-
suchen: Alle drei legen in ihren Autobiographien ein entschiedenes Bekenntnis 
zum „Kemalismus“ ab. Damit erhält ihre Selbstthematisierung implizit die Funk-

                                                                                          
1  Über Azra Erhat s. Işık (1990), 164; Kranz (1998), 159-182; Ergun (Turgut) (1998), 98-81. 
2  Über Nermin Abadan-Unat s. Ergun (Turgut) (1998), 190-196. 
3 Zu Halide Edib Adıvar s. Işık (1990), 4f. und Durakbaşa (2000). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 314 

tion, den geglückten Lebenslauf und die Persönlichkeitsentfaltung eines weibli-
chen türkischen Individuums auf das Wirken Mustafa Kemals zurückzuführen. 
Sie sagen nämlich: Ohne ihn wäre ich nicht geworden, was ich bin. Ihre Autobio-
graphien werden so, pointiert formuliert, zu einer persönlichen Atatürk-Panegyrik 
und zu einem kemalistischen Pamphlet. Sie wenden sich warnend an bestimmte 
Adressaten unter den nachfolgenden Generationen, besonders an die heutigen 
Frauen, die des Schutzes Mustafa Kemals beraubt, auf Abwege geraten seien. So 
an die radikalen Islamistinnen, die den Schleier, von dem er sie befreit hatte, wie-
der angelegt haben und seinen Säkularismus als Atheismus ablehnen, aber auch 
an die radikalen Feministinnen, die den kemalistischen Staatsfeminismus eklekti-
zistisch nennen und die autoritäre Dominanz des Staatsgründers als undemokra-
tisch und diktatorisch kritisieren. 

Der Emanzipationsprozeß der ersten Generation der republikanischen Frauen 
wird von der postmodernen feministischen Forschung4 nach einem griffigen theo-
retischen Modell interpretiert. Danach wirkten diese frühen „Kemalistinnen“ als 
symbolische Zeichen der Moderne und gleichzeitig als aktive Vermittlerinnen des 
säkularen Lebensstils, schon durch ihren Habitus und ihre westliche Kleidung. Sie 
wurden dabei von den republikanischen Männern instrumentalisiert und in öf-
fentliche Rollen gestellt, um an der Konstruktion der modernen türkischen Nati-
on mitzuwirken, aber - das kritisieren die Feministinnen besonders - sie wurden 
gleichzeitig an ihrer radikalen weiblichen Selbstverwirklichung gehindert, weil sie 
im Namen der Nation auch weibliche Tugend und Zurückhaltung repräsentieren 
mußten. 

Es ist nicht zu bestreiten, denn das ist historisch bedingt, daß der nationale 
und säkulare Faktor im emanzipatorischen Prozeß dieser ersten republikanischen 
Frauengeneration ein besonderes Gewicht erhält, aber es wäre verfehlt, ihn auf 
das postmoderne feministische Schema zu reduzieren. Meine Protagonistinnen 
schreiben ihre Autobiographien aus einer historischen Perspektive, die bereits Er-
fahrungen mit der postkemalistischen Gesellschaft umfaßt.. Gerade die bitteren 
Enttäuschungen, die sie in der „Zweiten Republik“ nach 1950 erlebten, hat das 
Gedächtnis und seine Selektionstätigkeit subjektiv prokemalistisch aktiviert. Ihre 
Verehrung für Mustafa Kemal ist daher kein akklamatorischer Beitrag zu einem 
kollektiven blinden Führerkult, und ihr „Kemalismus“ ist keine Partei-Ideologie. 
Sie gehörten keiner kemalistischen nationalistischen Organisation an, die Diszi-
plin verlangte und ihre Kreativität einschränkte. Ihr „Kemalismus“ ist ganz indi-
viduell geprägt. Sie haben in ihrer Erinnerung jeweils eine persönliche Begeg-
nung mit Mustafa Kemal inszeniert,5 so peripher sie auch sein mag, und haben 
ihn damit in ihr Leben hineingenommen und ihre Zeitzeugenschaft beglaubigt. 

                                                                                          
4 Dazu Göle, Tekeli und Arat (1997) und Durakbaşa (1988 und 2000). 
5 Außer den von mir behandelten Protagonistinnen finden sich solche Episoden auch bei 

Ağaoğlu (1984), 33f. 38f., 41f.; bei Araz (1998), 12: Nezihe wird ihm schon ungeboren im 
Mutterleib vorgestellt; Kulin (2000), 50f. und Uçuk (1995), 406ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 315 

Diese subjektive Aneignung, die Teilhabe Mustafa Kemals an der eigenen Bio-
graphie, gehört zur autobiographischen Strategie und wird zu einer wichtigen 
Komponente bei der Konstituierung des kemalistischen Bewußtseins und der 
Sinnstiftung des Lebenszusammenhangs. 

Es soll nun der spezifische „Kemalismus“ der drei Protagonistinnen, wie sie 
ihn selbst als identitätsstiftende Kraft retrospektiv wahrnehmen und schreibend 
erfinden, herausgearbeitet werden. Bei der Analyse der autobiographischen Texte 
wollen wir nacheinander die Auskünfte über familiäre Herkunft und Sozialisati-
on, Bildungsweg (öffentliche Schulen und Universität) und Persönlichkeitsentfal-
tung (Bindungsfähigkeit, Weltanschauung) zusammenstellen, um Parallellen und 
Unterschiede deutlich werden zu lassen. Zu Anfang soll jeweils die Frage nach 
dem Antrieb zum Schreiben der Autobiographie und den Adressaten gestellt 
werden. 

Azra Erhats Erinnerungen sind unter dem Titel En Hakiki Mürşit (Der wahrste 
Führer)6 1996 als Torso posthum von der Adressatin, ihrer Großnichte Gülleyla, 
veröffentlicht worden. Der Titel stammt aus der Atatürk-Sentenz: „Der wahrste 
Führer im Leben ist die Wissenschaft“, die über dem Haupteingang der Fakultät 
für Sprache, Geschichte und Geographie (Dil ve Tarîh-Coğrafya Fakültesi) ein-
graviert ist (159), der ersten bedeutenden geisteswissenschaftlichen Institution in 
Ankara, die am 4. November 1940 von dem damaligen Erziehungsminister Ha-
san Ali Yücel7 eingeweiht wurde. Azra Erhat hat als junge Dozentin für Altphilo-
logie damals dort gewirkt. Ihre Erinnerungen hat sie unter ungewöhnlichen Be-
dingungen geschrieben, nämlich im Frauentrakt des Militärgefängnisses in Mal-
tepe (Istanbul-Kadiköy), wo sie 1971 vier Monate einsaß unter der absurden Be-
schuldigung, gemeinsam mit Sabahattin Eyüboğlu, Vedat Günyol, Magdi Rufer 
und Tilda, der Frau Yaşar Kemals, eine Organisation zur Vorbereitung der kom-
munistischen Revolution in der Türkei mitgegründet zu haben (5). 

Azra war damals 56 Jahre alt, eigentlich noch zu jung, um einen abschließen-
den Lebensrückblick vorzulegen. Das war auch nicht ihre Absicht. Sie richtet ihre 
autobiographischen Reflexionen sozusagen in Briefform an ihre Großnichte Gül-
leyla, damals wohl eine frühreife Schülerin von 11 Jahren. Die einfache sprachli-
che Fassung und der appellative Ton des Textes sind ganz entscheidend von ih-
rem pädagogischen Anliegen geprägt. Sie will Gülleyla und deren Altersgenossen, 
aber auch den jungen Offizieren im Gefängnisbüro, die ihren Text allwöchentlich 
zensieren müssen, erklären, warum Atatürks Spruch zum Prinzip im Lebensent-
wurf jedes Türken erhoben werden sollte. 

Ihr Schreiben in dieser prekären Situation, die sie übrigens als überaus günstig 
für die Konzentration empfindet, hat natürlich auch die Funktion der Selbstver-

                                                                                          

6 Die Seitenzahlen aus den Erinnerungsbüchern, auf die ich mich beziehe, stelle ich in 
Klammern im Text. 

7 Zu Yücel und seinen Aktivitäten s. Çıkar (1994). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 316 

gewisserung. Sie verfolgt kritisch die Konstituierung ihres selbstbestimmten Ich 
und konstruiert den Sinnzusammenhang ihres Lebens aus der Position der mün-
digen selbstbewußten Wissenschaftlerin, die der türkischen Jugend als Vorbild 
dienen möchte (143, 196). Da Gülleyla zur Familie gehört, legt sie bei der Dar-
stellung ihrer Sozialisation auch besonderes Gewicht auf die Familiengeschichte. 

Azra Erhat reflektiert wie wenige Autobiographen die mühselige Gedächtnis-
arbeit. Ganz prinzipiell steht dafür ihre Aussage, daß wer selbständig denken ler-
nen will, sein Gedächtnis weniger trainiert. Was man Gedächtnis nennt, geziemt 
dem Papagei, nicht dem Menschen (77). Das ist eine Absage an das Auswendig-
lernen, die Grundlage des alten islamischen Bildungssystems. Azra verliert sich 
nicht in illustrativen Anekdoten, sondern verfolgt systematisch die Spuren der 
Ichwerdung. Assoziative Abschweifungen haben immer eine didaktische lehrrei-
che Funktion, der chronologische Erzählstrom bleibt im Bewußtsein. 

Die Schauplätze ihrer Kindheit sind der Stadtteil Şişli in ihrer Geburtsstadt 
Istanbul, wo sich ihre Großeltern, Flüchtlinge aus Saloniki, als Geschäftsleute mit 
ihrer Großfamilie niedergelassen hatten und Izmir, wohin ihr Vater als Tabak-
händler kurz nach dem Ende des Befreiungskrieges übersiedelte. Sie erinnert sich 
zunächst eigentlich nur an das Milieu, die Atmosphäre und die familiären Bezie-
hungen, wie sie ein Kind von etwa fünf Jahren wahrnimmt. Dazu gehören be-
stimmte Vorkommnisse, an die sich heftige Emotionen knüpfen, die konstitutiv 
bei der Persönlichkeitsentfaltung wirken. Trotz der kindlichen Liebe und Zunei-
gung, die sie für ihre Großeltern, Eltern, Onkel, Tanten und Geschwister (Akile, 
Ehat, Fazil) empfindet, wird auch eine gewisse irritierende Distanz spürbar. Die 
Familienmitglieder wurden traditionell in eine gescheite häßliche und eine schö-
ne Fraktion aufgeteilt. Die kleine Azra zählte, wie ihre geliebte Großmutter (nene 
Fatma) mütterlicherseits, zu den gescheiten Häßlichen, während ihre ältere 
Schwester Akile, die Großmutter der Adressatin Gülleyla, ein ungewöhnlich 
schönes junges Mädchen war, umschwärmt von Verehrern und auch bewundert 
von der kleinen Azra, die aber als lästig zurückgestoßen wurde. Das Bewußtsein 
von ihrer Häßlichkeit, das ihr seit frühester Kindheit eingepflanzt wurde, zieht 
sich leitmotivisch durch die ganze Autobiographie (çirkinlik lafı, 23,28). Sie sucht 
das auszugleichen durch die Gescheitheit, die ihr zugesprochen wurde. Da sie ein 
ungewöhnlich gefühlvolles Mädchen war und auch bald Sehnsucht nach Liebe 
empfand, tröstete sie sich damit, daß ihre starke Liebesfähigkeit (sevme gücü, 39) 
ihr trotz der Häßlichkeit zu einer großen Liebe verhelfen würde. In der Familie 
war es nicht Brauch, den Kindern viel Zärtlichkeit zuzuwenden. Azra kompen-
siert ihr Zärtlichkeitsbedürfnis mit übermäßiger Liebe zu Tieren, in Istanbul zu 
der Tigerkatze Pisiağalar (12f) und in Izmir zu einem schwarzen Lämmlein (44). 
Diese Liebesbeziehungen werden von den Erwachsenen zerstört. Die Katze ver-
schwindet vor dem Umzug nach Izmir spurlos, und das Lamm wird während ih-
rer Abwesenheit geschlachtet und gebraten. Sie reagiert beide Male ungewöhn-
lich heftig. Sie weint nicht, aber empfindet gegenüber der verräterischen, grau-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 317 

samen Erwachsenenwelt Haß, Wut, Rachsucht und Abscheu (kin, öfke, hınç, tiksin-
ti). Man gewinnt den Eindruck, daß diese starken quälenden Gefühlserregungen, 
mit denen sie Ungerechtigkeiten in ihrer Umgebung begegnet, ihre Autonomie 
und Willenskraft stärken. 

Das erinnerte Ichbewußtsein der kleinen Azra erwacht etwa 1920, also in einer 
historischen Situation (mütareke-Zeit), in der die muslimische Bevölkerung Istan-
buls durch die alliierten Besatzungsmächte Demütigungen und Übergriffe, etwa 
Hausbesetzungen (wovon auch ihre Familie betroffen war), zu erdulden hatte. 
Das kleine Mädchen versteht die Zusammenhänge nicht, sie erlebt diese Zeit als 
eine Atmosphäre von Verunsicherung, Furcht und Düsterkeit. Die Eltern und 
Verwandten erscheinen ihr abgekapselt wie Fremde, die etwas vor ihr verbergen 
wollen. Ihren Fragen begegnet man mit Drohungen (Pfeffer auf die, Nadel durch 
die Zunge!), um sie zum Schweigen zu bringen. Sie ahnt, daß die Prinzipien Op-
portunismus (idarei maslahat, 21) und Gleichgültigkeit (nemelazımcılık) in ihrer Fa-
milie vorherrschten, denn die seit früher Kindheit in ihr ausgeprägten aufmüpfi-
gen Gebärden (başkaldırıcı davranışlarım, 21), die Rebellion gegen Ungerechtigkei-
ten und Unredlichkeit artikulierten, waren für die Erwachsenen unbequem und 
beunruhigend, weil sie die daraus resultierenden Konsequenzen fürchteten. 

Zu den Bezugspersonen (aus dem Hauspersonal), die ihr vertraut waren, gehör-
ten ihre geliebte Kinderfrau Uskuyi dadı und die Haushälterin ihrer Großmutter, 
madam Olga, die auch ihre Milchmutter war (23). Der enge Kontakt zu diesen 
beiden Griechinnen führte dazu, daß das Vulgärgriechische (Rumca) ihre erste 
„Muttersprache“ wurde. Innerhalb der Familie benutzte man drei Sprachen. Ne-
ben Rumca beherrschten alle Französisch, fast besser als Türkisch, nicht nur weil es 
die Sprache der Istanbuler höheren Gesellschaft war, sondern weil auch lange eine 
französische Gouvernante im Hause lebte (29). Die Problematik der unterschiedli-
chen Sprachen wird in der Autobiographie früh thematisiert und in den verschie-
denen Lebensphasen immer vielschichtiger reflektiert, da sie ja für die Philologin 
Azra Erhat zu den sinnstiftenden Elementen ihrer Identität gehört. Sie bemerkt, 
daß vom Rumca ihrer Kinderfrau kein Weg zu dem klassischen Griechisch, das sie 
später auf dem Brüsseler Gymnasium lernte, führte, und sie keinen Zusammen-
hang zwischen diesen beiden Sprachen erkannte. Ja, ihr scheint ihre eigene türki-
sche Homerübersetzung8 originalgetreuer zu sein als die neugriechische Fassung 
von Kazantzakis (30). Damit läßt sie hier bereits in einem vorausblendenden Ex-
kurs (29f) die Idee von der Heimat Anatolien anklingen, in der die klassische grie-
chische Kultur am reinsten bewahrt wurde. 

Sie erinnert sich nicht daran, wie sie (Lateinschrift) lesen und schreiben gelernt 
hat. Es scheint ihr so, als ob sie mit dieser Fähigkeit auf die Welt gekommen sei, 
denn sie wurde weder in Istanbul noch in Izmir in eine Schule geschickt (31). Da-
gegen vermutet sie, sie habe sich innerlich instinktmäßig dagegen aufgelehnt, die 

                                                                                          
8  Zusammen mit A. Kadir, erschienen in drei Bänden 1959-1967. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 318 

arabisch-osmanische Schrift überhaupt zu erlernen. Denn keiner der verschiede-
nen Lehrer, die für sie engagiert wurden, konnte die sonst so gescheite Schülerin 
dafür begeistern (32). Obwohl ihr Großvater osmanische Kalligraphie produziert 
hatte, liebte sie das arabische Alphabet nicht, daher vergaß sie immer sehr rasch 
wieder, was sie gelernt hatte. Das bedeutet wohl auch, dass sie nie dazu gezwun-
gen wurde, wie es noch bei der Generation vor ihr üblich gewesen war, den Koran 
zu memorieren und zu buchstabieren. Aber, sie gibt Gülleyla zu bedenken, was 
wäre (aus mir) geworden, wenn Atatürk nicht erschienen wäre und die Schriftre-
form nicht durchgeführt hätte! (32). Mit ihrem natürlichen Widerstand (doğal di-
renç) gegen das Osmanische ist sie die geborene Kemalistin. Für sie ist Atatürk vor 
allem der Kulturrevolutionär, der das türkische Volk zu einem nationalen Bewußt-
sein erweckt und ihm eine Geschichte und Sprache geschenkt hat. Ihre Ableh-
nung der osmanischen Mischsprache ist so stark, dass sie ihr die Qualität ab-
spricht, in ihr überhaupt denken zu können (169). In der osmanischen Divan-
Literatur kann sie keinen menschlichen Kern entdecken, der einer humanistischen 
Erziehung dienlich sein könnte. Azra Erhat hat also gar keine Wurzeln in der os-
manisch-islamischen Kultur geschlagen. 

Ihr Weg in die blaue, geistige Heimat Anatolien, zu Homer und Yunus Emre, 
ist weit, doch unverstellt. Der Weg führt zunächst über Izmir. Der Abschied von 
Istanbul fällt ihr nicht schwer. Sie vertraut Gülleyla an, sie habe diese Stadt, die, 
so schön sie auch sein möge, noch immer den Stempel des alten (dekadenten) 
Byzanz trage, nie geliebt, sei dort nie wirklich glücklich gewesen. Das deutet 
schon unterschwellig auf das Thema Ankara/Anatolien hin. Die instinktive Ab-
neigung gegen die Osmanenhauptstadt prädestiniert Azra für die Liebe zu Anato-
lien und zur neuen republikanischen Hauptstadt. Auch das gehört zu ihren ange-
borenen „kemalistischen“ Wesenszügen. 

Das Leben in dem großen offenen Haus an der Uferpromenade der ägäischen 
Hafenstadt Izmir, die 1922 mit den unheimlichen Brandstätten und Ruinen 
noch die frischen Narben des Befreiungskrieges trägt, erscheint der achtjährigen 
Azra, trotz dieser ihr unerklärlichen Zerstörungen, heiterer und ungezwungener 
als das in Şişli. Da ihre Amme in Istanbul geblieben ist, wird der Anatolier Bahri, 
der nach dem Krieg in Izmir hängengeblieben war und ein Faktotum ihres Vaters 
wurde, zu einer wichtigen Bezugsperson des kleinen Mädchens. Bahri nimmt sie 
gleich nach der Ankunft des Dampfers im Izmirer Hafen an die Hand und er-
zählt ihr von seinen Heldentaten im Befreiungskrieg. Das Leben wird für die 
kleine Azra zu einem fröhlichen Taumel angesichts des blauen Meeres und der 
vielen Vergnügungen. Die Errungenschaften der modernen Zivilisation, Gram-
mofon, Automobil, Kino, stehen der wohlhabenden Famlie offen, die in den seit 
längerem in Izmir ansässigen Verwandtenclan mütterlicherseits eingebunden 
wird. Die Töchter werden nicht in öffentliche Schulen geschickt, stattdessen en-
gagiert man nacheinander einen italienischen Klavierlehrer, eine italienische und 
deutsche Gouvernante. Azra kommt also mit neuen Sprachen in Berührung. Wie 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 319 

sie sich erinnert, verstand sie mühelos alle Sprachen, die in ihrer Umgebung ge-
sprochen wurden. Sie selbst sprach am liebsten mit dem Anatolier Bahri, also 
wohl Türkisch. 

Ihre ältere Schwester Akile erlebte eine glückliche Jungmädchenzeit. Es wurde 
zur Grammofonmusik getanzt, und die Liebesfilme erweckten romantische Ge-
fühle, die auch die kleine Azra schon auf die Jungens ihrer Umgebung projizier-
te. In Zukunftsvisionen träumte sie von einer großen Liebe, wozu ja ihr Name 
sie schon prädestinierte. Aus einem französischen Gedicht lernte sie nämlich, 
dass die Azras (Azra’lar) ein Beduinenstamm waren, deren Mädchen sich bis zum 
Sterben verliebten (39). 

Zu den kontinuierlichen Leitmotiven ihres Erinnerungsstroms, Sprachen und 
Liebe, kommt nun ein drittes, der Patriotismus. Im Herbst 1923 wird Azra erst-
mals von einem kollektiven Begeisterungsrausch der Izmirer Massen mitgerissen. 
Das Siegesgefühl, das ihr Ichbewußtsein umhüllte, wuchs fest in ihrem Innern zu 
erhabener Größe. Das 8jährige Mädchen erlebt dieses festliche Ereignis, dessen 
Bedeutung sie nur ahnt – ehrlicherweise bekennt die Autobiographin, sie erinne-
re sich nicht, ob es der erste Jahrestag der Befreiung Izmirs (9 Eylül) oder die Pro-
klamation der Republik (29 Ekim) war –, wie eine Explosion, die ein neues Zeit-
alter einleitete. Die Zeit des Flüsterns und der verkrampfenden Furcht der Er-
wachsenen war nun endgültig vorbei. Man ließ Gazi Mustafa Kemal hochleben. 
Ihr Vater hängt sein Bild im Büro auf und schenkt seiner Tochter eine Kupferpla-
kette mit dem Portrait des jungen Gazi mit der Pelzmütze (kalpak), eine Art Ta-
lisman, den sie auch 1971 in der Gefängniszelle bei sich trägt. 

Doch diese patriotischen Gefühle, die sie 1923 so stark in Izmir erlebt, werden 
nun lange Jahre ins Unterbewußtsein gedrängt. Denn die prägenden bildungs-
trächtigen Kindheits- und Jugendjahre, ihre Lehrjahre 1924-34, verbringt sie in 
Wien und Brüssel. Im Rückblick registriert sie, dass die Erfahrungen der kleinen 
Türkin im fremden Wien und das Ringen der Schülerin am humanistischen 
Gymnasium in Brüssel um die alten Sprachen, Griechisch und Latein, sie schick-
salhaft auf den Weg nach Anatolien geführt haben, in ihre Heimat Türkei, von 
der sie allerdings damals noch keinen Begriff hatte. Ihr Vater wird wegen seiner 
geschäftlichen Erfolge im Tabakhandel in die Zentrale nach Wien geholt. Die 
verwöhnte Mutter, die immer von Dienstpersonal umsorgt war, und die schöne 
Schwester genießen das gesellschaftliche Leben in Wien in vollen Zügen. Azra 
besucht zum ersten Mal eine öffentliche Schule und lernt in kürzester Zeit 
Deutsch. Sie führt sogar ein Tagebuch in Deutsch, in dem von erträumten Lie-
besbeziehungen die Rede ist. 

Da die Mutter viel unterwegs war, wird die deutsche Gouvernante Frida Nowi, 
die sich Nowilein nennen läßt, zur wichtigsten Bezugsperson für Azra und ihren 
kleinen Bruder. Nowilein war eine lächelnde, aber gestrenge Autorität, die ein 
fast militärisches Regime errichtete und sich zum Ziel setzte, aus den türkischen 
Kindern, die sie für Barbaren hielt, Menschen zu machen. Azra gesteht, daß für 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 320 

sie die ihr damals in Wien eingeprägten moralischen Begriffe lebenslang Gültig-
keit behielten. Dazu gehörte vor allem, sie bringt hier das unübersetzbare deut-
sche Wort „Rücksicht“, nämlich die Tugend, die Mitmenschen zu ehren und zu 
lieben, an andere zuerst zu denken, eher zu geben als zu nehmen, niemanden zu 
verletzen, sich freigebig zu zeigen und nicht an seinen eigenen Vorteil zu den-
ken. Diese Moralvorstellungen brachte Nowilein den Kindern ohne jeden reli-
giösen Beigeschmack nahe und übte sie ein. Auch die Feste Weihnachten und 
Ostern feierten sie unbekümmert, ohne etwas von ihrer christlichen Bedeutung 
zu erfahren. Da sie offenbar auch keine islamische Erziehung genoß, war eine sä-
kulare Geisteshaltung früh in Azra verwurzelt. An diese Erfahrungen der kleinen 
Türkin mit einer fremden Kultur knüpft Azra Erhat einen ihrer typischen Exkur-
se. Sie kritisiert die übertriebene Anpassungssucht der Türken, die zu leicht, weil 
sie die fremde Kultur als überlegen empfinden, sich ihrer eigenen entfremden. 
Die türkischen Studenten, die zur Zeit Atatürks zum Studium ins Ausland ge-
schickt wurden, konnten sich nach ihrer Rückkehr in ihrer Heimat nicht mehr 
glücklich fühlen. Sie vermißten die Annehmlichkeiten, wie freie Meinungsäuße-
rung und perfekte Organisation, aber anstatt sich, wie es eigentlich Atatürk von 
ihnen erwartet hatte, um eine kreative Verarbeitung der Erfahrungen und eine 
Bereicherung der eigenen Kultur durch fremde Elemente zu bemühen, verachte-
ten sie die unzulängliche türkische Gesellschaft und verhielten sich zu Hause wie 
Franzosen, Deutsche oder Amerikaner (54-69). 

Azra Erhat hat also schon in den Erinnerungen an ihre frühe Kindheit die 
großen Themen der kemalistischen Reformen, nämlich die Abneigung gegen die 
osmanische Sprache, die Dichotomie Istanbul : Anatolien und die kreative Ver-
westlichung, als eigene Erfahrungen anklingen lassen. In einem neuen Lebensab-
schnitt, der Brüsseler Zeit, 1924-1934, erringt sie die Autonomie ihrer Persön-
lichkeit. Ihre Eltern wollen sie, die bereits im Vorfeld Aversionen dagegen geäu-
ßert hatte, zwingen, die Klosterschule Sainte Marie zu besuchen. Doch schon am 
ersten Tag erfüllt sie die ganze bedrückende Atmosphäre, die schwarzverhüllten 
Nonnen, die befremdlichen Riten, das Gebet in der Kirche, das sie automatisch 
wie eine Puppe mitvollzieht, um nicht unziemlich aufzufallen, innerlich mit un-
geheurer Empörung. Als sie abends in das luxuriöse Hotelappartment zu ihren 
Eltern zurückkehrt, produziert sie den heftigsten Wutanfall ihres Lebens: „Ich 
bin ein freier Mensch. Ich kann nicht lügen. Keiner kann mich zwingen, noch-
mals zu den Nonnen und in die Kirche zu gehen“. Sie schreit und tobt durch die 
Zimmer, bis ihre Mutter sie mit der Zeitung schlägt, um sie zur Ruhe zu bringen. 
Am nächsten Tag verzichten die Eltern darauf, sie zu den Nonnen zu schicken. 
Sie besucht nun eine öffentliche Schule, lernt gut Französisch und wird eine Le-
seratte. Die Bücher werden ihre besten Freunde. Nach Abschluß der Grundschu-
le setzt sie sich in den Kopf, das humanistische Gymnasium für Mädchen zu be-
suchen. Es reizte sie, die durch ihre Lektüre schon vage Vorstellungen über die 
antike Kultur hatte und Sprachen über alles liebte, Latein und Griechisch zu ler-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 321 

nen. Obwohl ihr Vater ihr vorhielt, was sie denn später in der Türkei mit den 
klassischen Sprachen anfangen wolle, ließ sie nicht locker. Ihr großzügiger Vater 
gewährte ihr schließlich die Freiheit, und sie selbst meldete sich in dem renom-
mierten Brüsseler Gymnasium an (70-85). 

Diese selbstgewählte Bildungsinstitution verlangte von dem jungen Mädchen 
höchste Lerndisziplin. Sie durfte nicht scheitern, um sich vor der skeptischen, lä-
sternden Familie nicht zu blamieren. Sie machte bald die größte Erfahrung ihres 
Lebens. Die Liebe, die für sie bislang immer nur mit Geschlechterbeziehungen, 
die von ihrer Familie genüßlich durchgehechelt wurden, in Verbindung stand, er-
langte eine andere Dimension. Sie erkannte, dass man alle Dinge im Leben, in 
denen man Erfolg haben möchte, nur erreichen kann, wenn Liebe im Spiel ist. 
Das galt auch für eine Sprache, wie das schwierige Latein. Das Objekt der Liebe 
der dreizehnjährigen Azra wurde ihre Lateinlehrerin Marie-Anne Cosyn, eine 
Junggesellin unbestimmten Alters, schmal, zierlich, blaß, mit einer riesigen Brille 
auf spitzer Nase, von ihren Schülerinnen liebevoll Cos genannt. Sie schien fast 
keinen Leib zu haben, nur aus Seele zu bestehen und war eine Verehrerin alles 
Schönen. Um von ihr wahrgenommen zu werden, reichte es nicht, eine gute 
Schülerin zu sein, man mußte sich allen schönen Dingen des Lebens öffnen. Azra 
und ihre Freundinnen, darunter Evelyn, die treuste Freundin ihres Lebens, wid-
meten sich außerhalb der Schule allen Künsten, Theater, Ballett, Oper und bil-
dender Kunst, zunächst Cos zu Liebe. Für Azra wurde Latein zu lernen nun auch 
leichter, sie gehörte bald in allen Fächern, besonders auch im Französischen, zu 
den Spitzenschülerinnen. Die griechische Sprache bereitete ihr noch mehr An-
fangsschwierigkeiten als das Lateinische. Wenn sie doch damals nur schon einen 
Begriff von Anatolien gehabt hätte, damit ihr die Texte lebendig geworden wären, 
seufzt sie rückblickend. Es waren glückliche Jahre. Die Verehrung für Cos, die kul-
turellen Unternehmungen, ihre Lektüre, Latein und Griechisch, das alles füllte sie 
so aus, daß sie ihrer familiären Umgebung wenig Aufmerksamkeit schenkte. Sie 
schwebte darüber. So nahm sie das sich ankündigende Familiendrama nicht wahr. 
Die Geschäfte des Vaters gingen schlecht, doch die an Luxus gewöhnte Mutter 
vermochte sich nicht einzuschränken und ließ die Hochzeitsfeier für Akile teuer 
ausstatten. Der ältere Bruder hatte keine Lust, einen Beruf auszuüben und lebte 
auf großem Fuße. Der gutmütige rechtschaffene Vater war der Situation nicht ge-
wachsen, während eines Heimataufenthalts in Istanbul erlag er einem Herzinfarkt 
(85-103). 

Azra fehlte noch ein Jahr bis zur Reifeprüfung am Brüsseler Gymnasium. Es 
geschah ein Wunder. Ihre Brüsseler Lehrerinnen und Mitschülerinnen sorgten da-
für, dass sie in dem Haus der Direktorin untergebracht wurde und das Abitur ab-
solvieren konnte. Sie setzt diese großzügige verantwortungsbewußte Gastfreund-
schaft der nüchternen Belgier positiv ab gegen die berühmte türkische Allerwelts-
Gastfreundschaft. Das Leben mit der Lehrerfamilie gewährte der Schülerin inti-
men Einblick in das Milieu einer europäischen intellektuellen Mittelschicht, die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 322 

sich den ausreichenden, aber nicht opulenten Lebensunterhalt mit aufreibender 
Arbeit in einem geliebten Beruf verdienen muß. Diese idealistischen Lehrerinnen 
lebten in einer Welt, in der es außer Lehrern und Schülern keine menschlichen 
Wesen zu geben schien. In dem gastfreundlichen Haus wurde nur von den Schü-
lerinnen gesprochen, deren Fortkommen man sich unterschiedslos mit Liebe 
widmete. Die Schule schien ein Tempel, das Lehrerdasein eine Religion zu sein. 
Diese ältlichen Jungfern waren Lehrerinnen mit Leib und Seele, sie lebten und 
symbolisierten die abendländischen Tugenden, ja sie waren die tragenden Säulen 
der Kultur. Zu Gülleyla gewandt: Solche Lehrer gibt es bei uns nicht viele. Und 
weil es sie nicht gibt, ist das Glück der türkischen Schüler während ihrer Schulzeit 
gleich Null. Ihre Beobachtungen motivieren Azra wieder zu einem längeren Ex-
kurs, ob und wie man westliche Lebensformen und Prinzipien übernehmen kön-
ne. Es geht ihr dabei auch um aktuelle Diskussionen der 70er Jahre über Men-
schenrechte und Demokratieverständnis. Für sie ist der springende Punkt die 
ethisch-moralische Auffassung (erdem anlayışı ) des Westens, auf der diese zivilisa-
torischen Errungenschaften beruhen. Die Ethik basiere zwar auf der klassischen 
griechisch-lateinischen Kultur, aber für die Türken gebe es da einen Vorbehalt, 
nämlich die sukzessiv historisch gewachsene Verschmelzung mit christlichen Ele-
menten, die man nicht herauslösen könne. Daher könne man die westlichen Er-
rungenschaften nicht einfach so übernehmen, wie sie sind, und sich assimilieren. 
Die meisten Türken, die im fortgeschrittenen Alter nach Europa kämen, könnten 
das nicht durchschauen. Sie gerieten in eine schwankend unausgeglichene Hal-
tung zwischen den Traditionen ihres Heimatlandes und der bewußtlosen Bewun-
derung der westlichen Kultur und Technik. Man könne aber auch nicht nur – wie 
es die fundamentalistischen Konservativen proklamierten – Technik und Wissen-
schaft übernehmen, ohne sich auf die Denkstrukturen, auf denen sie beruhen, 
einzulassen. Azra Erhat unterläßt es in diesem Exkurs, ihren eigenen kreativen 
Beitrag zur Lösung des Problems hervorzuheben, nämlich sich das griechische Er-
be Anatoliens (ohne christliche Beimischung) anzueignen und davon ausgehend 
eigene Denkansätze zu finden, die von Homer zu Yunus Emre führen und in der 
Entdeckung eines türkischen Humanismus gipfeln.9 Sie ist sich aber bewußt, dass 
sie sich nur durch ihre eigene Willensentscheidung, in Brüssel das humanistische 
Gymnasium zu besuchen, die Voraussetzungen geschaffen hatte, den geistigen 
Weg nach Anatolien zu beschreiten (107-119). 

Schließlich ging das letzte glückliche Schuljahr mit der Abschlußzeremonie zu-
ende, auf der sie ihr Reifezeugnis entgegennehmen konnte. Das war für sie aber 
eher ein trauriger Moment, denn sie wußte nicht, was ihr der neue Lebensab-
schnitt bringen würde. Sie mußte nun zurück nach Istanbul in den Schoß der 
Familie und bezweifelte, ob man sie studieren lassen würde. Der erste Abend im 
Haus ihres Großvaters bestätigte ihren Verdacht und endete mit einem Eklat, ei-

9 Dazu Kranz (1998). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 323 

nem ihrer berüchtigten, ungezügelten Zornesausbrüche. Es tauchte nämlich ein 
Bewerber auf, ein Millionärssohn, mit dem man sie verheiraten wollte. Der junge 
Mann wollte sich vor der Abendgesellschaft mit einem Kunststück produzieren, 
indem er einer Fliege alle Beine ausriß und sie in ein Wasserglas setzte. Azra 
schleuderte das Glas zu Boden und schrie: „Solche Spiele liebe ich nicht!“ So ver-
scherzte sie sich die Heirat mit einem Millionär wegen einer Fliege, wie ihr ihre 
Familie fortan vorwerfen sollte. Gülleyla gegenüber reflektiert sie hier ihren Hang 
zu übermäßigen Gefühlserregungen und Zornesausbrüchen, die sie nicht beherr-
schen konnte, obwohl sie ihrem Verstand gehorchen und Maß halten wollte. Das 
nämlich gehöre zu den Bedingungen der Menschwerdung. Aber wenn man ihren 
Lebenslauf verfolgt, wird deutlich, dass die Zornesausbrüche in kritischen Lebens-
situationen die Funktion erhalten, ihre Willensentscheidungen durchzusetzen. 
Auch dieses Mal ist es der Fall, denn sie darf nun mit Einwilligung der Familie ein 
selbstgewähltes Universitätsstudium aufnehmen (118f.). 

Ein schüchternes neunzehnjähriges Mädchen, das die türkische Sprache fast 
vergessen hatte, stieg also im August 1934 mit den Brüsseler Diplomen unter dem 
Arm die abgenutzten Holztreppen im Zeynep Hanım Konağı herauf, um sich an 
der Literaturfakultät für Philologie einzuschreiben. Sie kann auf die von dem Be-
amten gestellten Fragen nicht richtig antworten, da kommt ihr ein spöttisch lä-
chelnder junger Mann zu Hilfe, der später in Ankara einer ihrer besten Freunde 
werden sollte, Orhan Veli.10 Er war es auch, der ihr den beziehungsreichen Spitz-
namen „L’ Azros“ (französischer Artikel, griechische Endung) geben sollte. Wenn 
man die historische Situation der gerade reformierten Istanbuler Universität be-
denkt, könnte man Azras Immatrikulation in diesem Moment fast schicksalhaft 
nennen. Sie war mißtrauisch, ob sich ihr Studienwunsch, den sie durch ihre Inter-
essen am Brüsseler humanistischen Gymnasium genährt hatte, nämlich Altphilo-
logie oder Romanische Philologie zu studieren, in Istanbul überhaupt verwirkli-
chen ließe. Dabei hätte sie in keinem günstigeren Augenblick kommen können. 
Es war das erste regelrechte Studienjahr an der reformierten Literaturfakultät, das 
die goldenen Jahre dieser Institution einleitete. Hier hatten sich angesehene wis-
senschaftliche Kapazitäten11 versammelt, die wegen des Rassenwahns aus Nazi- 
Deutschland geflohen oder angeworben worden waren. Man hatte ihnen relativ 
gute Konditionen in der Türkei eingeräumt.12 Sie durften ihren Mitarbeiterstab 
mitbringen. Die Universitätsverwaltung war unbürokratisch und aufgeschlossen 
für die Wissenschaft. Damals lebte nämlich Atatürk noch, bemerkt Azra. So wur-
de den türkischen Studenten eine einzigartige Chance geboten. Die Begegnung 
mit dem berühmten deutschen Romanisten Leo Spitzer weitete ihren Horizont 

                                                                                          
10 Siehe Glassen (1999). 
11  Siehe dazu Widmann (1972) und Grothusen (1987). 
12  Spitzer selbst dachte darüber anders, s. Hausmann, Frank-Rutger (2000): „Vom Strudel der 

Ereignisse verschlungen“. Deutsche Romanistik im Dritten Reich, Analecta Romanica Heft 
61, Frankfurt a. Main, 312ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 324 

und sollte ihrer zukünftigen Entwicklung die Richtung weisen und ihrem Ver-
ständnis von Methode und Lehre den Stempel aufdrücken. Aber es dürfte für ei-
nen Lehrer wie Spitzer auch ein Glücksfall gewesen sein, in Istanbul auf eine so 
hervorragend ausgebildete Schülerin zu treffen. Denn die Studentenzahl war zu 
Anfang sehr gering. Im ersten Studienjahr waren in Spitzers Seminaren nur vier 
Studentinnen, im folgenden kamen noch einige dazu, darunter auch Mîna Urgan 
(133). Azra studierte nun Romanische Philologie und war hingerissen von Spitzers 
Persönlichkeit und Unterricht. Seine berühmte Textinterpretation lief für die Stu-
dentinnen wie ein spritziges Vergnügen ab. Spitzer lobte Azras philologischen 
Kopf. Sie war ja von Kindheit an sprachbesessen und konnte als einzige türkische 
Studentin auf die lateinischen und griechischen Wurzeln des Französischen zu-
rückgehen. Auch in diesem Zusammenhang läßt sie sich auf einen längeren Ex-
kurs ein, indem sie nämlich ihrer Großnichte Gülleyla erklärt, warum sich das 
deutsche Wort „Geistesgeschichte“ nur unzulänglich ins Türkische übersetzen las-
se. Sie bringt dabei auch eine wesentliche Kritik an der damals praktizierten 
Sprachreform vor. Sprache sei der Spiegel der Wirklichkeit. Wenn es für eine Ei-
genschaft oder einen Begriff kein geeignetes Wort im Türkischen gebe, existiere 
eben das Phänomen auch in der Kultur nicht. Mechanisches Suchen nach unge-
fähr passenden Wörtern helfe nichts. Man müsse die fremden Dinge erst in der 
eigenen Sprache durchdenken, eine Sprache zum Denken schaffen. Ohne diese 
Bemühungen türkischer Sprachwissenschaftler und Philosophen könne es keine 
Unabhängigkeit vom Westen geben. In diesem Mangel sieht sie die eigentliche 
Ursache der türkischen Misere. 

Spitzer blieb nur drei Jahre an der Istanbuler Universität. Er prägte das Leben 
seiner Student(inn)en nachhaltig. Er machte keinen Unterschied zwischen Leh-
renden und Lernenden. Mittwochabends zwischen acht Uhr und Mitternacht ver-
anstaltete er bei sich zu Hause (in der Nähe des Galatasaray Lisesi) ein Spanisch-
Seminar. Danach gingen die Studenten noch fröhlich und aufgekratzt, als kämen 
sie von einem Ball, ins Tokatliyan-Cafe und diskutierten weiter. Spitzer motivierte 
seine Studenten zur Geselligkeit. Man traf sich auch außerhalb der Seminare zu 
gemeinsamen Tanzabenden, Theateraufführungen, Konzertbesuchen usw. Tags-
über hielt man sich in der Nähe der Universität am Beyazit-Platz auf, unterhielt 
sich im Emin Efendi Lokantası oder Küllük Kahvesi, und im Sommer wurden 
Wanderungen unternommen, oder man fuhr ins Schwimmbad. Spitzers Studen-
ten und Assistenten bildeten eine westliche Intellektuellengruppe, die unter den 
konservativen Türken Neid erregte. Doch Azra vertraut Gülleyla an, dass sie trotz 
aller Studienerfolge doch allmählich eine undefinierbares Gefühl der Unzufrie-
denheit und Sinnlosigkeit verspürte. Wozu sollte das alles dienen? In der ver-
schwommenen kosmopolitischen Atmosphäre Istanbuls erschien das Leben ober-
flächlich und gekünstelt zugleich. Im dritten Jahr füllten sich Spitzers Lehrveran-
staltungen mit literaturbeflissenen Dandys aus der europäischen Kolonie, und 
Spitzer genoß das sogar irgendwie. Das Romanische Seminar wurde zum literari-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 325 

schen Salon. Alle sprachen Französisch oder ein französisches Kauderwelsch mit 
türkischen Brocken. Die Gespräche wurden mehr und mehr zum koketten Party-
Geplauder. Das war ein Milieu, dem sich Azras Persönlichkeit nicht anpassen 
konnte. Die vormals anerkannte, selbstbewußte Studentin wurde introvertiert und 
von Minderwertigkeitskomplexen geplagt. Ganz besonders schmerzlich kam ihr 
zu Bewußtsein, dass sie noch gar nicht richtig Türkisch gelernt hatte. Sie nahm 
Türkisch-Unterricht und las türkische Romane. Die Zwanzigjährige wollte nicht 
nur von den Professoren gelobt und geschätzt werden, sondern wartete immer 
noch auf die große Liebe. Auch das Familienleben, das sich auf engsten Raum in 
einem Appartment in Teşvikiye abspielte, war nicht besonders glücklich. Die ver-
wöhnte Mutter mußte nun mit einem bescheidenen Einkommen selbst haushal-
ten. Wenn Azra von der Fakultät nach Hause kam, träumte sie davon, zu fliehen, 
eine eigenes Leben zu führen, ihre eigene Persönlichkeit zu entwickeln (118-139). 

Die Rettung kam unvermutet im Juli 1936. Spitzer verbrachte sein letztes Seme-
ster in Istanbul, er hatte einen Ruf an die Johns Hopkins University (Baltimore) 
angenommen. Er unternahm mit seinen Studenten einen Badeausflug nach Florya. 
Man traf sich auf dem Sirkeci-Bahnhof, wo sich der Altphilologe Georg Rohde, 
der in Ankara die Altphilologie aufbauen sollte, der Gruppe anschloß. Während 
der Zugfahrt klagte er über seine prekäre Situation an der Universität Ankara ohne 
Assistenten und Übersetzer. Azra, die gut Deutsch sprach, unterhielt sich angele-
gentlich mit Rohde, da äußerte Spitzer plötzlich die Idee, daß eigentlich Azra, die 
ja das humanistische Gymnasium absolviert hatte, die einzige geeignete Assistentin 
für Rohde wäre. Er, Spitzer, ginge ja sowieso fort, und mit großer Geste: „Ich über-
gebe Dir Azra, was soll sie denn ohne mich noch in Istanbul“. Dieser spontane 
Vorschlag wurde von Rohde ernsthaft aufgegriffen, und da auch Azra nicht abge-
neigt war, hatte man sich schon bis zum Abend, bevor der Zug wieder in Sirkeçi 
einfuhr, über alle Einzelheiten geeinigt. Azra stürzte nach Hause und überraschte 
ihre Mutter mit dem leidenschaftlichen Wunsch, nach Ankara gehen zu dürfen, 
um diese Chance wahrzunehmen. Als dann wirklich kurz darauf vom Erzie-
hungsministerium die offizielle Ernennung zur Übersetzerin (mütercim) mit 100 Li-
ra Gehalt eintraf, konnte die Familie nur noch zustimmen. Es war doch eine Ehre 
in Ankara zu arbeiten, Atatürk lebte ja dort (138-145). 

Am 1. August 1936 saß Azra, begleitet von ihrer Mutter, im Zug nach Ankara. 
Sie betrat erstmals anatolischen Boden und atmete Almluft. Endlich war sie frei 
und würde sie selbst werden. Azra Erhat verbrachte ihr akademisches Leben in 
Ankara von 1936 bis zu ihrer Entlassung im Jahre 1947. In ihren Erinnerungen 
an Ankara durchdringen sich verschiedene zeitliche Schichten der Wahrneh-
mung. Ihre erste Begegnung mit Ankara erfüllte sie mit einer unendlichen Freu-
de, endlich die Freiheit erlangt zu haben. Es war fast ein mystisches Erlebnis, als 
ob ein Licht in ihrem Innern explodiert wäre. Von der Anhöhe Çankaya, wo Ata-
türk lebte, leuchtete es wie ein Stern mit einer Helligkeit, soweit das Auge reichte, 
und es war, als ob man ganz Anatolien überblicken könne. Azra Erhat verbindet 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 326 

Zeit und Ort ihrer endgültigen Identitätsfindung mit der freundlichen und ver-
trauensvollen Atmosphäre Ankaras, die noch Atatürks lebendige Gegenwart at-
mete. Das kosmopolitische dunstige Istanbul hatte sie angeblich nie geliebt, in 
Ankaras heller und klarer Luft lernte sie schauen, atmen und frei denken. Zu 
Atatürk gehörten die Bäume auf den Alleen, die roten Blumen am Straßenrand. 
Man hatte ihm gesagt, in Ankara wüchsen keine Bäume.13 Er hatte aber heraus-
gefunden, dass dort Akazien am besten wachsen. Sie waren zwar mickerig, aber 
sie brachten wunderbar duftende Blüten hervor. Auch Ölweiden und Kastanien 
trotzte er der Natur ab. „Ja, es war, als ob jeder Baum in Ankara Atatürks Willen 
zur Sprache brächte“ (148). Die Kemalistin Azra Erhat, die ihre Identität in die-
sem Ankara Atatürks gefunden hatte, seufzt 1971 im Gefängnis: „Heute gibt es 
auf dem Atatürk Bulvarı in Ankara diese Blumen und Kastanien nicht mehr. 
Menderes hat sie alle für die Straßenverbreiterung herausreißen und abhauen las-
sen. An jenem Tag hörte Ankara auf, unser Ankara zu sein“. 

Azra hatte ja das Studium der Romanischen Philologie bei Spitzer in Istanbul 
noch nicht abgeschlossen und sollte nun in Ankara Altphilologie studieren. Roh-
des Persönlichkeit und Engagement gaben auch ihr die Kraft und den Enthusias-
mus, die schwierigen Aufgaben zu meistern. Sie mußte gleichzeitig als Studentin, 
Bibliothekarin, Sekretärin und vor allem Übersetzerin wirken (152f). Dazu kam 
der Umgang mit den anatolischen Studenten, die für das fremde Fach Altphilo- 
logie gewonnen werden sollten. Azra arbeitete unermüdlich. Besonders lebhaft er-
innert sie sich an die anspruchsvolle Übersetzungstätigkeit. Rohdes Vorlesungen, 
die er in klarem schönen Deutsch vortrug, den ganzen Reichtum seiner Mutter-
sprache auskostend, sollte sie Satz für Satz ins Türkische übersetzen. Sie war dazu, 
wie sie freimütig gesteht, zunächst nicht fähig, und es passierten ihr lächerliche 
Pannen, die ihr den Ruf einbrachten, kein Türkisch zu können. Es herrschte da-
mals ein Wirrwarr in der Sprachreform, sie erwähnt die Sonnensprachtheorie. Es 
gab auch noch kein richtiges türkisches Wörterbuch. Doch sie lernte praktisch aus 
ihren Fehlern, und allmählich fiel ihr das Übersetzen leichter, ja sie empfand so-
gar einen Genuß dabei, die wohlklingenden Sätze zu formen und einem größeren 
Auditorium vorzutragen. Dadurch erkannte sie, daß der Mensch nicht durch pas-
sives Aufnehmen, sondern durch Lehren und Mitteilen schöpferisch wird. 

Trotz der vielen Arbeit genoß sie das freie ungebundene Leben in Ankara, der 
neuen Hauptstadt, die sie als bedeutungsvolles Ganzes begriff, in dem Menschen 
und Pflanzen wachsen und gedeihen konnten, weil sie ein klares Ziel anstrebten 
auf dem Weg Atatürks. Sie gewann gute Freunde in Ankara, dazu gehörten der Li-
teraturkritiker Nurullah Ataç (1898-1957), der Dichter Orhan Veli und ihr langjäh-
riger Lehrer und Weggefährte Sabahattin Eyüboğlu,14 mit dem gemeinsam sie den 
türkischen Humanismus entwickelte. Das klar strukturierte Straßennetz Ankaras 

13 Auch Araz (1998), 12f. über Mustafa Kemals Beziehung zu Bäumen. 
14  Dazu Kranz (1998), 183-214. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 327 

lud ein zum Spazierengehen. In ihrer Erinnerung erhält die Topographie Ankaras 
fast eine nostalgische Färbung. Als ob sich das Leben auf der Straße abspielte und 
man nachdenkend oder sprechend von einem zum anderen Haltepunkt mar-
schierte: Ulus, Atatürk Bulvarı, Kızılay, Kavaklıdere, Çankaya usw. Man arbeitete 
im legendären Evkaf Apartmanı, traf sich in den Konditoreien Özen oder Kutlu 
und speiste köstlich und billig im Çiftlik Lokantası. Man unterhielt sich viel 
ernsthafter und tiefsinniger in Ankara, und auch die Freunde, die aus Istanbul 
kamen, paßten sich der Atmosphäre an. Selbst als junge Frau allein konnte man 
in ein Lokal gehen und unbefangen unter lauter Männern sitzen. Das gehörte zu 
den Errungenschaften dieser Zeit, zu den Rechten, die Atatürk den Frauen ver-
schafft hatte15. Sie genoß es, gut angezogen, in Kostümen, die sie sich vom selbst-
verdienten Geld bei den besten Schneiderinnen Istanbuls nähen lassen konnte, in 
Ankara auszugehen, eine Frau, die nicht als Schmarotzerin von Männern abhän-
gig war, sondern ein freier Mensch. Alles schien so fest gegründet in der jungen 
Türkei, an der alle mitbauten, daß niemand auf den Gedanken gekommen wäre, 
daß diese Entwicklung aufgehalten werden oder sich gar rückläufig wenden könn-
te. In den menschlichen Beziehungen unter den verschiedenen Geschlechtern 
konnte man die gleiche stolze Beherztheit und Unternehmungslust beobachten. 
Es bahnten sich Berufs- und Lebensgemeinschaften an, die ein Leben lang hielten 
und das, obwohl übelwollende rückständige Klatschmäuler die idealistischen Be-
ziehungen in den Dreck ziehen wollten, wie später auch in den Dorfinstituten16. 

Für Azra Erhat bedeutete der Umzug der Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi aus 
dem Evkaf Apartmanı in das neue Gebäude ein erster Höhepunkt in ihrem aka-
demischen Leben. In ihrer Erinnerung werden das Seminar für Klassische Philolo-
gie, die Sumerologie, Hethitologie und Archäologie in einem Eski Anadolu Ensti-
tüsü zusammengefaßt, wo die deutschen Professoren, Rohde, Landsberger, Güter-
bock und von der Osten gemeinsam den Pfad verfolgten, den Atatürk gewiesen 
hatte. Azra Erhat scheint Atatürk in Ankara nicht begegnet zu sein, sie erwähnt in 
ihren Aufzeichnungen auch seinen Tod gar nicht. In der Erinnerung an seine 
Stadt Ankara, die sie zu seinen Lebzeiten bewohnt hat und den Blick seiner Au-
gen, dem sie einmal begegnet ist, bleibt er in ihrem Gedächtnis lebendig. 

Sie überschreibt das letzte Kapitel ihrer Autobiographie: „Atatürks Augen“ 
(163-186). Als junge Assistentin war sie im September 1937 aus Ankara nach 
Istanbul gekommen, um am 2. Geschichtskongreß im Dolmabahçe-Palast teilzu-
nehmen. Die Menschenmenge, mit der sie sich in den Eingang drängte, erstarrte 
plötzlich wie ein Leib: „Atatürk kommt“. Sie nahm keinen menschlichen Körper 
wahr, sondern nur seine Augen, die er über die Menge gleiten ließ. Diese Augen, 
in denen Lichter in Weiß, Himmelblau und Grau aufblitzten, blieben ihr unver-

                                                                                          
15 Ağaoğlu (1984), 41 f., erzählt, wie Mustafa Kemal sie als junge Referendarin höchstpersön-

lich ins „Istanbul Lokantası“ bringt und dem Wirt einschärft, daß auch junge Frauen allein 
dort essen dürfen. 

16  Siehe Çıkar (1994), 61ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 328 

geßlich. Azra Erhat hatte sich durch Gülleylas Vater Atatürks Schriften ins Ge-
fängnis bringen lassen und plante, in ihren Erinnerungen näher darauf einzuge-
hen. Ihr Anliegen war ja, der türkischen Jugend, repräsentiert durch Gülleyla, na-
hezubringen, welche ungeheure Last Atatürk damit auf sich genommen hatte, 
dem türkischen Volk eine nationale Identität, eine neue Schrift und Sprache und 
eine eigene Geschichte zu geben. An jenem Septembertag las sie diese ganze Ver-
antwortung in seinen Augen, mit denen er, ohne ein Wort zu sprechen, den Kon-
greß dirigierte. Damals war ihr, als ob er ihr durch seinen Blick die Aufgabe über-
tragen hätte, die Geschichte seiner Türkei von den ältesten Zeiten bis in die Ge-
genwart aus kultureller Perspektive zu erforschen. Sie exzerpiert unter bestimmten 
Überschriften Zitate aus seinen frühen Reden und Schriften, in denen Mustafa 
Kemal schon seine späteren Ziele formuliert hatte. Besonders faszinierend findet 
sie eine Rede aus dem Jahre 1920, die er am ersten Tag seiner Ankunft in Ankara 
hielt, in der er hervorhebt, daß nur die Völker, die als Hüter des Grund und Bo-
dens, den sie besetzt haben, und damit als Vertreter der (ganzen) Menschheit (beşe-
riyet vekilleri) fungieren, der Freiheit würdig seien. Für Azra Erhat kann Atatürk 
durch diesen Gedanken als der Wegbereiter des türkischen Humanismus gelten. 

Wie wir gesehen haben, begreift Azra Erhat die geistige Erschließung Anatoli-
ens als sinnstiftenden Lebenszusammenhang. Sie hat sich auf diese Aufgabe als 
Schülerin und Studentin vorbereitet und sich ihr als Assistentin, Dozentin, 
Übersetzerin, Journalistin und Organisatorin der blauen Fahrten (Mavi Yolcu-
luk)17 gewidmet. Damit hat sie die Mahnung Atatürks an die türkischen Intellek-
tuellen ernstgenommen, sich um die Vermittlung seiner Reformideen an das Volk 
zu bemühen. Sie war aber auch ganz besonders prädestiniert für diese Aufgabe, 
mit ihrer instinktiven Abneigung gegen die osmanische Schrift, Sprache und Li-
teratur, der kreativen Übersetzungsarbeit ins Türkische, ihrer tief verwurzelten 
säkularen Einstellung und der frühen Erfahrung der Anverwandlung des Frem-
den an das Eigene. Ihr anatolischer Humanismus erlaubte ihr nicht, bei der 
„Menschwerdung“ des Individuums einen Unterschied zwischen den Geschlech-
tern zu machen. In einem Freundeskreis konnte sie zeigen, daß sie als Frau den 
Männern geistig ebenbürtig, wenn nicht gar überlegen war. Die feministische 
Bewegung war ihr fremd. Trotz ihrer vielleicht manchmal pathetisch anmuten-
den Atatürk-Verehrung ist sie eine ganz unabhängige Kemalistin. Sie betrachtet 
Atatürks Schriften nicht als sakrosankte Texte, sondern als Anregungen zum ei-
genen Denken. Das beste Beispiel ist die mutige Umformung der berühmten 
Sentenz: „Ne mutlu Türküm diyene“ (Wie glücklich ist der, der sagen kann, ich bin 
Türke) zu dem viel differenzierteren und offeneren: „Ne mutlu Anadoluluyum 
diyene“ (Wie glücklich ist der, der sagen kann, ich bin Anatolier)18, denn dazu ge-

17  Dazu Kranz (1998), 73-92. 
18  Erhat 3. Auflage 1979 (1960), 7. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 329 

hörten nach ihrem und ihrer Freunde Verständnis auch Homer und Yunus Emre 
und alle ethnischen Gruppen, die in Anatolien beheimatet waren. 

Mîna Urgan (1916-2000) verfolgt mit ihren „Erinnerungen eines Dinosauriers“ 
(Bir Dinozorun Anıları) auch das pädagogische Anliegen (181), der jungen Gene-
ration in der Türkei, die nach ihrer Meinung in eine Sackgasse geraten ist, eine 
Botschaft zu übermitteln, Mut zu machen. Der Titel impliziert, dass man ihre 
Weitsicht als veraltet, versteinert, überholt ansehen kann, sie aber dennoch etwas 
zu sagen hat. Sie wendet sich gegen die wachsenden antikemalistischen Vorurteile 
aus dem radikalen Lager der religiösen Fundamentalisten und postmodernen 
Feministinnen und möchte von den Erfahrungen der Dinosaurier, nämlich der 
ersten Republik-Generation erzählen. Mîna Urgans Erinnerungen (353 Seiten) 
wurden anders als das schmale Bändchen von Azra Erhat zu einem Bestseller, der 
viele Auflagen erlebt hat und dem die Autorin kurz vor ihrem Tode noch einen 
zweiten Band hat folgen lassen (Bir Dinozorun Gezileri. Die Reisen eines Dinosau-
riers, 1999). Ihr Text ist nicht so klar strukturiert, wie der von Azra Erhat, son-
dern Mîna Urgan knüpft ein buntes, oft verwirrendes Netz aus erinnerten Ge-
schichten, Reflexionen, Bekenntnissen und Assoziationen, das sich um den 
chronologischen Lebenslauf wenig kümmert und in orientalischer Manier viele 
Anekdoten um Begegnungen mit bedeutenden Menschen rankt. Sie verliert sich 
in Abschweifungen, die sich mit Azra Erhats bewußt lehrhaften Exkursen nicht 
vergleichen lassen. 

Mîna Urgan hat sich nicht wie Azra Erhat erst aus einer Händlerfamilie durch 
eine schicksalhafte Willensentscheidung in ihrer Kinderzeit ihren Weg ins Intel-
lektuellen-Milieu bahnen müssen, sie wurde in die literarische Welt Istanbuls 
hineingeboren. Ihr Vater, der Poet und Dramatiker Tahsin Nahit (1887-1919), ge-
hörte zur literarischen Szene der Jungtürkenzeit. Ihre Mutter Şefika, die sich mit 
dem gut aussehendem Dichter in einer Liebesheirat verband, stammte aus rei-
chem Hause und konnte den Freunden ihres Mannes auf Büyük Ada ein som-
merliches Refugium bieten, wo man auf gemeinsamen Spaziergängen, berühmt 
war der Liebespfad (Aşıklar Yolu), bei anregenden Gesprächen ein heiteres Leben 
führte. Mîna hatte, wie Azra, in der Kinderzeit eine (armenische) Amme (dadı), 
die sich um sie kümmerte. Sie war ein verzogenes, vorlautes Kind, das sich bis 
ins 12. Lebensjahr wie ein Junge kleidete und gebärdete (67, 192) und sich zum 
Entsetzen der Erwachsenen gerne in Gefahr brachte, indem sie auf Bäume oder 
Dächer kletterte und mit den Jungens Fußball spielte. Man erzählte ihr später 
von dieser Phase, in der sie sich sehr seltsam oder abartig zu verhalten pflegte 
(acayip dönemi) und mit frechen Streichen die Gäste der Familie, dazu gehörten 
die angesehensten Literaten der Zeit, provozierte. Nach dem frühen Tod ihres 
Vaters heiratete ihre Mutter dessen Freund Falih Rıfkı (Atay), 1894-1971, und 
blieb damit dem Literaten-Milieu treu. 

Mînas von ihr sehr geliebter Stiefvater gehörte zu den Istanbuler Intellektuel-
len, die im Befreiungskrieg zu Mustafa Kemal hielten und in der frühen Repu-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 330 

blikzeit zum engsten Kreis des Gazi in Ankara zählten. Ihre Mutter Şefika war 
oft die einzige Frau, die es bis in die späte Nacht in der berühmten Tischrunde 
(sofra) unter den Männern aushielt19. Mîna brauchte sich ihre Schulbildung nicht 
zu erkämpfen. Sie blieb in Istanbul, in der berühmten Klosterschule Dame de 
Sion, an die sich so viele Töchter aus gutem Hause mit Gruseln erinnern. Aber 
Falih Rıfkı, der ihr dort einmal einen spektakulären nächtlichen Besuch machte, 
holte sie bald wieder heraus und brachte sie im Internat des amerikanischen 
Mädchen-Kollegs in Arnavutköy unter, das zum Robert College gehörte. Dort 
blieb Mîna neun Jahre. Sie fühlte sich wohl in dem wunderschön im Grünen ge-
legenen Ambiente mit der großen Bibliothek, die ihrer Lesewut genug Stoff bie-
ten konnte. Sie traf dort die Freundin ihres Lebens, Halet Çambel, die der im-
mer zu Unarten neigenden Mîna den Rücken stärkte und ihr half, im ungelieb-
ten Fach Mathematik über die Runden zu kommen. 

Die Ferienmonate verbrachte Mîna bei ihren Eltern in Ankara. Doch für Mîna 
blieb der Aufenthalt in der neuen Hauptstadt auf kurze Episoden beschränkt, und 
sie gewann zu Ankara keine mystische Beziehung wie Azra Erhat, sondern blieb 
ihr Leben lang Istanbulerin, später mit einer Sommerwohnung in Bodrum. Doch 
eine Kindheitsbegegnung mit Mustafa Kemal in Ankara hat sie in ihren Erinne-
rungen anschaulich geschildert (155ff). Ihre Mutter und ihr Stiefvater waren zu 
einem Ball anläßlich der Hochzeit einer Adoptivtochter des Gazi geladen und 
hatten das kleine schmollende Mädchen allein zu Hause gelassen. Der Literat 
Ruşen Eşref (Ünaydın) (1893-1959) und seine Frau, die eigentlich Falih Rıfkı und 
Şefika abholen wollten, ließen sich von Mîna erweichen, putzten sie so gut es 
ging heraus und nahmen sie mit. Als sie den Ballsaal im Ankara-Palas betraten, 
stand ihre Mutter plaudernd neben Mustafa Kemal, und Mîna lief auf sie zu. 
Wohl oder übel wurde sie dem Gazi vorgestellt, der freundlich mit ihr sprach, sie 
zum Tanz führte und ihr das erste Glas Champagner ihres Lebens kredenzte. Das 
war für sie ein unvergeßliches Erlebnis. Sie knüpft an diese Erinnerung, besonders 
an die kritischen Feministinnen gewandt, ihr Bekenntnis zum Kemalismus. Ja, sie 
sei Kemalistin durch und durch, natürlich nicht, weil Mustafa Kemal mit ihr ge-
tanzt habe, sondern: „Ich bin Kemalistin, denn wenn Mustafa Kemal nicht gewe-
sen wäre, wäre ich nicht ‚ich‘ geworden.“ Sie erinnere sich noch gut daran, dass in 
ihrer Kinderzeit in der Straßenbahn das Männer- und Frauenabteil durch einen 
Vorhang getrennt waren. Mustafa Kemal war es, der alle Vorhänge, die die Frauen 
vom gesellschaftlichen Leben ausgeschlossen und in dunkle Ecken verbannt hat-
ten, mit seinen schönen Händen zerriß. Er sorgte dafür, dass die Frauen in jeder 
Hinsicht mit den Männern gleichgestellt wurden. Daher sei es doch ganz selbst-
verständlich, dass eine Frau, die bei Ausrufung der Republik 7-8 Jahre alt war und 
seine Reformen miterlebt habe, immer für Mustafa Kemal eintrete. Sie ziehe es 
vor, ihn Mustafa Kemal zu nennen, denn durch die ständige Wiederholung: „Ata-

19  Kulin (2000), 161. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 331 

türk, Atatürk“ und die primitive, unehrliche Heldenverehrung, inszeniert durch 
eine Reihe eigennütziger Politiker, sei dieser Name beschmutzt worden. 

Für Mîna Urgan war Mustafa Kemal ein echter Revolutionär (devrimci), denn 
die von ihm erkämpften Umwälzungen könne man mit der Wirkung der Franzö-
sischen Revolution vergleichen. Er habe alle Dinge, von der Kleidung bis zu den 
Buchstaben, von Grund auf verändert. Für ihre Generation war Gazi Mustafa 
Kemal Paşa eben nicht der künstliche und abstrakte Begriff, der einem in den 
Sinn kommt, wenn man Atatürk sagt, hatte nichts zu tun mit den eigenartig ge-
formten, häßlichen Büsten, die ein stirnrunzelndes Staatssymbol zeigen, sondern 
er war ein blutvoller, lebendiger, lächelnder, attraktiver Mensch, dem man jeder-
zeit und überall begegnen konnte. Das Leben in seiner näheren Umgebung war 
sehr umtriebig und spannend. Immer wenn Mîna nach Ankara kam, erzählte ihre 
Mutter wahre Geschichten über Mustafa Kemal, die sie meistens selbst miterlebt 
hatte. Nach Şefikas Urteil war „bizimki“ (der unsrige), wie sie ihn liebevoll nannte, 
ein guter Menschenkenner (insan sarrafı), der trotz aller Extravaganzen jeden fair 
behandelte, ohne ihn zu verletzen. Mînas Mutter, die sich immer offen und kri-
tisch äußerte, wurde von dem Gazi Genosse (tavariş) genannt (163), sie stand ihm 
in Ankara sehr nahe und hielt ihn im persönlichen Leben für einsam und un-
glücklich. Sie konnte das Scheitern seiner Ehe mit Latife nachvollziehen. Doch 
Şefika bewunderte die zurückhaltende Frau, die nach ihrer Scheidung kein böses 
Wort über ihren Paşa verlor. Mîna verfolgte mit ihren Freundinnen besorgt die 
letzten Tage des todkranken Mustafa Kemal. Als über dem Dolmabahçe-Palast die 
Flagge auf Halbmast sank, umarmten sie sich stumm. Es war ein ganz persönli-
cher Schmerz, der sie befiel. Doch vor allem spürten sie auch die Verantwortung, 
die Mustafa Kemal der türkischen Jugend und ganz besonders ihrer Generation 
aufgebürdet hatte. 

Mîna Urgans „Kemalismus“ ist also wesentlich geprägt von der Verehrung für 
die humane und sympathische Persönlichkeit Mustafa Kemals, der durch die en-
ge Beziehung ihrer Mutter und ihres Stiefvaters zu ihm fast zur Familie gehörte. 
Sie war sich dankbar bewußt, dass besonders ihre Generation und vor allem die 
Frauen, die unter seinem väterlichen Schutz lebten, von den gesellschaftlichen 
Errungenschaften, die aus seiner Revolution hervorgegangen waren, profitieren 
konnten. Über die historischen Ursachen und sozialen Folgen denkt sie nicht 
weiter nach. Es geht ihr vor allem um die Bildungs- und Berufschancen, die Mu-
stafa Kemal den Frauen eröffnet hatte und die sie freudig nutzte. 

Mîna Urgan legte ihre Reifeprüfung als Externe 1936 am Galatasaray Lisesi ab 
(169ff). Am Mädchen-Kolleg in Arnavutköy hatte sie ausgezeichneten Englisch-
unterricht genossen, und sie beherrschte auch das Französische recht gut. Da sie 
unersättlich im Lesen war, wählte sie als Studienfach die Französische Philologie, 
nebenbei konnte man Englische Literatur belegen, das als eigenes Fach noch nicht 
etabliert war. Die Erwachsenen rieten ihr zwar von diesem brotlosen Studium ab, 
schlugen ihr die Juristerei vor, aber sie wollte nur etwas studieren, das ihr Vergnü-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 332 

gen bereitete. Sie tauchte also ein Jahr nach Azra Erhat im Zeynep Hanım Konağı 
unter den Studentinnen auf, die sich um den deutschen Professor Leo Spitzer 
scharten. Auch Mîna Urgan war begeistert von dem hohen Niveau, das den türki-
schen Studenten im Fach Romanistik geboten wurde. Sie konnte Spitzers animie-
rende Lehrmethode nur noch ein Jahr genießen, er erkannte sogleich Mînas päda- 
gogisches Talent und verschaffte ihr als Vertreterin einer Assistentenstelle ihren er-
sten bescheidenen akademischen Posten. Das gemeinsame gesellschaftliche Leben 
der Professoren und Studenten, die Teepartys, Theateraufführungen, Segelpartien, 
ja sogar Skilaufen auf dem Uludağ, wurde auch nach Spitzers Weggang fortge-
führt. Mîna schloß 1939 unter Erich Auerbach ihr Studium ab. Da ihr ein Stipen-
dium gewährt wurde, ging sie zunächst nach Paris, mußte aber 1941 wegen der 
Kriegshandlungen nach Istanbul zurückkehren. An der Istanbuler Universität war 
1940 der Lehrstuhl für Englische Literatur begründet worden, auf den İsmet Paşa 
(İnönü) Halide Edip Adıvar berufen hatte, die bis zum Tode Atatürks mit ihrem 
zweiten Mann Adnan Adıvar meist im englischsprachigen Exil gelebt hatte. 

Mîna Urgan verfolgte nun unter Halide Edips Ägide ihre akademische Lauf-
bahn, zunächst als deren Assistentin, später als Dozentin. Sie hatte die Romanau-
torin und mutige Aktivistin im Befreiungskrieg schon immer bewundert, und Ha-
lide Edip hatte Mîna als Baby geschaukelt, da sie in den gleichen literarischen 
Kreisen wie ihre Eltern verkehrt hatte. Es bestand also ein doppelbödiges Verhält-
nis zwischen den beiden, einmal die Beziehung Professorin : Assistentin und zum 
anderen die der Großmutter : Enkelin. Mîna Urgan, die bei Spitzer und Auerbach 
eine gute philologische Ausbildung genossen hatte, beurteilt Halide Edips Wirken 
als Professorin für Englische Literatur sehr kritisch. Die Romanschriftstellerin in-
teressierte sich wenig für die Methoden der Literaturwissenschaft und -kritik. Aber 
Mîna hatte ein nahes menschliches Verhältnis zu der eigenwilligen alten Dame. 
Zu ihrem persönlichen Gesprächstoff unter Frauen gehörte der Streit über Musta-
fa Kemal, den Halide Edip gar nicht liebte. Sie gab nicht zu, dass er gut aussah, 
und über seine berühmten schönen Hände sagte sie: „Sie waren nicht schön, sie 
glichen Tigerpranken“.20 Mînas Stiefvater Falih Rıfkı, der Halide Edip schon wäh-
rend des Befreiungkrieges in Ankara begegnet war, meinte, Halide Edip habe ein 
gestörtes Verhältnis zu Mustafa Kemal, weil sie ihn nicht so beeinflussen und be-
herrschen konnte, wie die anderen Männer, die sie früher durch ihren persönli-
chen Charme bezaubert hatte, wie etwa Cemal Paşa, der angeblich keine Unter-
schrift leistete, ohne sie vorher zu konsultieren. Sie hatte gehofft, der Gazi würde 
immer kommen und mit ihr Cafe trinken und fragen: „Hanımefendi, soll ich die 
Republik ausrufen, finden sie es richtig, wenn ich das Kalifat abschaffe?“ Halide 
Edip wollte die Frau hinter Mustafa Kemal sein, wie es unter einem Foto stand, 
das in ihren englischen Memoiren abgebildet ist. Als der Gazi ihr diese Rolle 

20  Interessant ist die Stelle über Mustafa Kemals Hände im zweiten Band ihrer englischen 
Memoiren. Adıvar (1928), 398: „the man with the hands of an actress woman whose pink 
and white paw could always hold lives and the public attention in its elegant palm“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 333 

nicht überließ, zog sie es vor, das Land zu verlassen (203f.). Das sind natürlich 
Klatschgeschichten, die aber zeigen, wie stark die persönliche Wirkung Mustafa 
Kemals gerade auf Frauen war. Man ließ bei solchen Diskussionen seine militäri-
schen und politischen Leistungen oder gar seine radikalen Maßnahmen gegen po-
litische Gegner ganz außer Acht. 

Mîna Urgans akademische Karriere nahm einen normalen Verlauf. Sie war ihr 
Leben lang glücklich und zufrieden, daß sie mit einer Tätigkeit, die ihr Freude 
machte, auch noch Geld verdiente. Als sich ihre Mutter von Falih Rıfkı getrennt 
hatte und nach Istanbul gezogen war, lebte sie zuerst vom Verkauf ihrer Möbel 
und Teppiche, doch bald war es Mîna, die für den Lebensunterhalt der Familie 
sorgen mußte. Sie betont öfter, wie verrückt sie auf kleine Kinder war und eigent-
lich welche adoptieren wollte, aber über ihre kurze Ehe mit dem Dichter und 
Journalisten Cahit Irgat (1916-1971), aus der sie zwei geliebte Kinder hatte, 
spricht sie fast gar nicht (24-28). Die Bindung in einer Ehe schien ihr lästig, sie 
genoß die Unabhängigkeit und das Alleinsein. 

Sie betrachtete es als glückliche Fügung, daß die Familie ihrer Mutter das er-
erbte Vermögen schließlich durchgebracht hatte, denn dadurch war sie doch ge-
zwungen, selbst das tägliche Brot zu verdienen und bescheiden zu leben. Mîna 
Urgan bekennt sich nämlich ausdrücklich zum Sozialismus oder gar Kommu-
nismus (38f). Sie hatte eine Art Bekehrungserlebnis. Als selbstbewußte Zwanzig-
jährige fuhr sie mit dem Zug durch Anatolien. Als der Zug irgendwo auf der 
Strecke einige Zeit hielt, sah sie vor einer elenden Hütte ein Mädchen ihres Al-
ters sitzen. Das Mädchen hob den Kopf und ihre Blicke trafen sich für eine Se-
kunde. Da schlug die Erkenntnis wie ein Blitz in Mînas Hirn ein. Es hätte ja 
auch ebensogut sie vor der Hütte sitzen können und das Mädchen im Zug. Die 
eine hatte durch die Geburt ein günstiges Geschick, die andere ein ungünstiges. 
Das Anliegen, die soziale Ungerechtigkeit zu beseitigen und nach einer neuen 
Gesellschaftsordnung zu suchen, führte sie zum Sozialismus (252). Mîna Urgan 
wird 1963 sogar ordentliches Mitglied der Arbeiterpartei (285) und nahm an vie-
len Demonstrationen der Linken teil. Dadurch geriet sie auch öfter in schwierige 
Situationen. 1960 wurde sie für kurze Zeit aus der Universität entlassen. Fast tra-
gikomisch wirkt ihr wiederholt geäußerter Wunsch, doch auch mal selbst ins Ge-
fängnis zu kommen und nicht nur ihre einsitzenden Genossen dort zu besuchen 
(274, 297). Obwohl sie aus subjektiver Perspektive viele politische Ereignisse 
schildert und beurteilt, bekennt sie sich dazu, politisch naiv zu sein. Sie hat auch 
ein schlechtes Gewissen, zu wenig für ihre politische Überzeugung getan zu ha-
ben. Eine ihrer letzten Aktivitäten war der symbolische Hungerstreik, den sie mit 
Aziz Nesin und anderen im Pera Palas Hotel aus Solidarität mit den streikenden 
Gefangenen in Eskişehir praktizierte (313). 

Mîna Urgans Beispiel zeigt, wie locker und unbefriedigend der Kontakt der 
türkischen Links-Intellektuellen mit den einfachen Schichten immer war und ist. 
Für sie waren die Fahrten im Sammeltaxi fast die einzige Chance, mit dem Volk 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 334 

öfter ins Gespräch zu kommen. Sie beschreibt mehrere desillusionierende Erleb-
nisse, die ihr deutlich machten, wie verführbar ihre Schützlinge, die unterdrückten 
Arbeiter, eigentlich sind, und daß sie gar kein Vertrauen zu den linken Intellektu-
ellen haben. Mîna Urgan ist keine eigenständige Denkerin wie Azra Erhat. Sie hat 
an der Universität alle ihre Kraft in die Lehre gesteckt und die Forschung vernach-
lässigt. In ihren Erinnerungen erscheint sie als liebenswürdiger, spontaner Mensch 
voller Widersprüche. Ihre kemalistischen und ihre sozialistischen Vorstellungen 
verschwimmen ineinander. Sie scheinen kompatibel zu sein. Die Verwirklichung 
einer Utopie in den ersten Jahren der Republik (251) habe sie ermutigt, auch als 
romantische Linke (297) an die Möglichkeit der Realisierung ihrer sozialistischen 
Ideale zu glauben. Sie kultiviert als türkische Patriotin ein humanistisches Welt-
bild der Verbrüderung aller Menschen, sie verabscheut alle radikalen Bewegungen 
und ist doch nicht unparteiisch. Die alltägliche Zivilcourage gegen jede Ungerech-
tigkeit ist ihre Devise. Auch Mîna Urgan ist säkular eingestellt wie Azra Erhat. Sie 
behauptet sogar atheistisch (dinsiz) zu sein, obwohl sie ihrer Mutter Şefika, die ei-
ne gläubige Muslimin war, nicht wehtun möchte. Es gibt viele Berührungspunkte 
zwischen Azra Erhat und Mîna Urgan. Viele gute gemeinsame Freunde und Be-
kannte, die blauen Fahrten in der Ägäis (Mavi Yolculuk), an denen beide teil-
nahmen u.a., müßten eigentlich zu häufigen Begegnungen geführt haben. Aber 
weder die eine noch die andere geht auf solche Beziehungen ein. 

Es scheint also, als ob sie nicht näher miteinander befreundet waren. Beide wa-
ren sie überzeugte Kemalistinnen, jede auf ihre originelle Art. 

Nermin Abadan-Unat (geb. 1921) hat ihre Autobiographie Kum Saatini İzlerken 
(Beim Ablaufen der Sanduhr) nach ihrer ehrenvollen Emeritierung aus der selbst-
bewußten Position einer international geschätzten Akademikerin geschrieben. Sie 
ist die jüngste meiner drei Protagonistinnen und nicht nur in akademischen Krei-
sen anerkannt, sondern auch diejenige, die am ehesten einer breiteren Öffentlich-
keit bekannt sein dürfte. Das liegt auch an den von ihr vertretenen Fächern. Als 
Politik- und Sozialwissenschaftlerin hatte sie immer größere Möglichkeiten, sich 
in die aktuellen Diskurse einzumischen als eine Altphilologin oder Anglistin. Eine 
Frau von ihrem Format mit der Fähigkeit, mehrere Sprachen perfekt zu sprechen, 
ist höchst willkommen, auf internationalem Parkett als offizielle Repräsentantin 
ihres Landes aufzutreten. Wer sie als entschiedene türkische Patriotin und uner-
müdliche Hüterin der kemalistischen Ideale kennengelernt hat, wird neugierig 
nach ihrer Autobiographie greifen. Diese hat sie nicht nur dem Andenken ihrer 
beiden verstorbenen Ehemänner, Yavuz Abadan und İlhan Unat, gewidmet, son-
dern auch ihrem Sohn Mustafa Kemal Abadan und ihrem Enkel, um mit ihnen 
der jungen Generation das Schicksal der kemalistischen Türkei, die sie zu ihrer 
Heimat gewählt hat, ans Herz zu legen. 

Ihre Erinnerungen sind die faszinierende Darstellung der Identitätsfindung ei-
nes Mädchens, das eine lenkende familiäre Sozialisation entbehren mußte und 
in der entscheidenden Phase der Persönlichkeitsentwicklung durch einen Wil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 335 

lensakt Heimat, Kultur, Sprache und Staatsbürgerschaft selbst wählte. Nermin 
Abadan-Unat, die sich wohl auch mit Sozialpsychologie befaßt hat, beherrscht 
die psychologischen Begriffe, wie formative Phase (geliştirici yıllar), Persönlich-
keitsmodell (kişilik modeli), Identität (kimlik) usw. und macht es dem Leser leicht, 
den Entwicklungsprozeß nachzuvollziehen. Wir können uns daher kurz fassen. 
Es geht uns um ihre Version des „Kemalismus“. 

Nermin wurde 1921 in Wien geboren, einer damals kosmopolitischen Metro-
pole, in der aber weder ihre deutsche Mutter, eine aus Stettin stammende Landad-
lige und Witwe eines ungarischen Barons in habsburgischen Diensten, mit dem 
sie eine Tochter Martha hatte, beheimatet war, noch ihr türkischer Vater Mustafa 
Süleymanoviç, dessen bosnischer Familienclan sich in Izmir angesiedelt hatte. 
Nermins Vater war Kaufmann, der mit Rosinen, Feigen und Haselnüssen handel-
te, und ihre Mutter eine snobistische Dame der Gesellschaft, die auf einen mon-
dänen Lebensstil Wert legte und der Spielleidenschaft verfallen war. In diesem in-
terkulturellen lockeren Familienverband, der kein festes Lebenszentrum kannte, 
verbrachte sie ihre Kinderzeit. Die Mutter vertrat strenge Erziehungsmethoden, 
Nermin war meistens mit dem Kindermädchen in ihr spartanisches Zimmer ver-
bannt. Sie hatte emotionale Entzugserscheinungen, dafür spricht ihre Essensver-
weigerung. Der Vater war keine enge Bezugsperson, da er viel geschäftlich unter-
wegs war, und auch die Mutter kam nur am frühen Abend vor dem Opembesuch 
oder anderen gesellschaftlichen Unternehmungen kurz zu der kleinen Tochter, 
um sie beim Essen zu überwachen und Gute Nacht zu wünschen. Etwa 1927 hol-
te der Vater die kleine Familie nach Istanbul, wo ihre Mutter sich ein luxuriöses 
Appartment einrichtete und sich mit Freunden beim Poker oder anderen Glücks-
spielen die Zeit vertrieb. Izmir, wo der Familienclan lebte, war weit. Die bosnische 
Großmutter, mit der sich Nermin, die kein Türkisch sprach, nicht verständigen 
konnte, kam nur einmal zu Besuch. Nermin durfte keine öffentliche Schule besu-
chen, sie hatte eine französische Erzieherin. Die engsten Kontakte hatte das Kind 
mit dem Dienstpersonal. 

Nermin erinnert sich besonders lebhaft an das Jahr 1930, als sie mit ihren El-
tern in einer angemieteten Villa auf Büyükada den Sommer verbrachte. Dort 
konnte sie bis zum Sonnenuntergang auf der von Blumen und Zypressen umge-
benen Straße spielen. Sie hörte ihren Vater kommen, und im gleichen Moment 
hielt eine Kutsche neben ihnen. Ihr Vater sagte zu einem Mann, der im Dunkel 
der Kutsche kaum wahrzunehmen war: „Dies ist meine Tochter, Paşa“. Nermin er-
innert sich: „Seinen scharf wie ein Blitz aufleuchtenden Blick habe ich bis heute 
nicht vergessen“. Später erfuhr sie, daß der Gazi im Anatolischen Klub-Casino 
gewesen war und mit den Gästen, u.a. auch ihrer Mutter, Poker gespielt hatte. Das 
war ihre erste und wohl auch einzige persönliche Begegnung mit Gazi Mustafa 
Kemal Paşa (31f). Sie hat in ihren Erinnerungen nicht wieder darauf Bezug ge-
nommen. Wenn sie auch nicht wie Azra Erhat oder Mîna Urgan einen bedeu-
tungsschweren Exkurs an ihr persönliches Zusammentreffen mit dem Schöpfer 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 336 

der neuen Türkei knüpft, blieb es doch wohl mit dem Andenken ihres Vaters ver-
bunden, den sie bald darauf verlieren sollte und in dessen Heimat sie später allein 
zurückkehren sollte. 

Im Jahr 1930 zog man um nach Harbiye in einen Konak, und Nermin durfte 
endlich eine Schule besuchen. Die Eltern wählten für ihre Tochter die damals re-
nommierte, aber wegen der harten Disziplin gefürchtete Klosterschule Dame de 
Sion, die ja auch Mîna kurz besucht hatte. Nermins erste Schulerfahrungen waren 
bedrückend, am Wochenende tröstete sie sich mit einem Kätzchen, das sie sehr 
liebte. Ihres Vaters Geschäfte gingen schlecht, und die Mutter konnte von ihrer 
Spielsucht nicht lassen. Im Februar 1931 beging ihr Vater aus Verzweiflung 
Selbstmord, wie sie später erfuhr. Man versuchte den Tod des Vaters zunächst vor 
dem Kind zu verheimlichen, doch sie ahnte wegen der Reaktionen der Erwachse-
nen, dass er nicht wiederkommen würde. Onkel Sabri aus Izmir, ein Bruder ihres 
Vater, tauchte kurz auf, um die Fragen der Vormundschaft und Erbschaft zu re-
geln. Doch bevor es dazu kam, verkaufte Nermins Mutter allen Istanbuler Haus-
rat und verließ mit ihrer kleinen Tochter die Türkei, um bei ihrer älteren Tochter 
Martha in Budapest zu leben (32-35). 

Nermin war nun im Jungmädchenalter und erlebte in den vier Jahren in Buda-
pest die für ihre Identitätsentwicklung wichtigste Phase. Mit dem Lebensstil ihrer 
Mutter, die sich immer wieder ihrer Spielleidenschaft hingab, konnte sie sich nicht 
identifizieren. Martha verdiente in einem Filmstudio den bescheidenen Lebensun-
terhalt. Die Mutter und die ältere Tochter lebten in einem Hotelzimmer, während 
Nermin im Internat einer deutschen Privatschule untergebracht wurde. Dort war es 
eine der deutschen Lehrerinnen, Miss Hilde, die sie sich zum Rollenvorbild wähl-
te. Zu Miss Hildes Wertvorstellungen gehörten Disziplin, Fleiß, eiserner Wille, 
Unabhängigkeit und sportliche Betätigung. Vor allem propagierte sie einen Le-
bensentwurf für die Frau, der dem Lebensstil von Nermins Mutter total entgegen-
gesetzt war. Jedes Mädchen sollte durch Ausbildung eine Berufstätigkeit und damit 
finanzielle Unabhängigkeit anstreben. Miss Hilde, die Nationalsozialistin war, kul-
tivierte auch die Identifikation mit der Nationalität (38-41). Nermin begann sich 
von der deutschen Mutter und der ungarischen Schwester abzusetzen, indem sie 
jedem, der sie nach ihrer Staatsangehörigkeit fragte, sagte, sie sei Türkin. 

In der Großstadt Budapest war es für das junge Mädchen möglich, sich Bil-
dungserlebnisse im Theater, der Oper und Museen zu verschaffen. Damit kom-
pensierte sie auch die unbefriedigende familiäre Situation. Da die Mutter und 
Schwester auf kleinsten Raum im Hotel lebten, war für Nermin kaum Platz. Es 
blieb immer alles provisorisch und kurzfristig. Eine zufriedene Zeit erlebte sie, als 
Mutter und Schwester in eine winzige, billige Wohnung zogen, die auch ihr Zu-
hause wurde. Sie konnte durch Beziehungen von Miss Hilde den Realschulzweig 
des Deutschen Gymnasiums besuchen, einer Schule, die sehr nationalsozialistisch 
infiziert war. Die finanzielle Situation verschlechtete sich immer mehr, und die 
Schwester kündigte an, dass man das Schulgeld bald nicht mehr bezahlen könne. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 337 

Für die bildungshungrige Nermin bedeutete die Aussicht, ihren Schulbesuch ab-
brechen zu müssen, eine Katastrophe (48f). 

Nermin hatte inzwischen neben ihrer Muttersprache Deutsch, und Französisch, 
der Sprache der Gesellschaft, in Budapest auch Englisch und Ungarisch gelernt. 
Trotz ihrer sich anbahnenden Identifizierung mit ihrer türkischen Nationalität, 
hatte sie bislang aber keine Gelegenheit gehabt, sich mit dem Türkischen, der Spra-
che ihres Vaters, näher zu befassen. Doch sie las begierig in den deutschen und 
französischen Zeitungen alle Berichte über die neue Türkei, die sich so heldenhaft 
ihre Unabhängkeit erkämpft hatte. Das internationale Ansehen der Türkei, das in 
den Artikeln über den Erfolg der Reformen Mustafa Kemals zum Ausdruck kam, 
flößte Nermin Stolz ein. Wie die Autobiographin in ihrer Einleitung bemerkt, 
könne niemand, der die Zeit zwischen den Weltkriegen nicht erlebt habe, sich vor-
stellen, wie verschieden das Image der Türkei damals von dem heutigen gewesen 
sei. Besonders die neue Rolle der türkischen Frau, die den Schleier abgelegt hatte 
und die gleichen Rechte wie die Männer im öffentlichen Leben genoß, wurde von 
den Journalisten hervorgehoben. Was aber Nermin in ihrer Situation besonders in-
teressierte, war der kostenlose Schulbesuch für alle (44f). Damals wurde sie eigent-
lich schon Kemalistin und nährte in ihrer Fantasie den Gedanken, in die Heimat 
ihres Vaters zurückzukehren, um dort die jedem Staatsbürger gewährten Bildungs-
chancen zu nutzen. Da sie noch nicht volljährig war, mußte sie die Zustimmung 
ihrer Mutter einholen. Zu ihrer Verwunderung hatte diese keine Einwände, ver-
langte aber, daß Nermin von Onkel Sabri, der mit dem Geschäft seines Bruders, 
ihres Vaters, auch dessen Erbe übernommen hatte, finanzielle Unterstützung ver-
lange. Sie schrieb in diesem Sinne nach Izmir, erhielt aber keine Antwort. 

Doch Nermins Entschluß stand fest. Sie, die im multikulturellen Milieu unter 
mehreren Identifikationsangeboten wählen konnte, entschied sich nicht für die 
Lebensart ihrer Mutter und den westlichen kulturellen Kontext, sondern für die 
kemalistische Türkei. Ein wichtiger Motor ihres Handelns war ihr Hunger nach 
Bildung und der Lebensplan, den sie unter dem Einfluß von Miss Hilde entwor-
fen hatte, einen Beruf zu erlernen und zu arbeiten. Da Onkel Sabri sich nicht 
meldete, ergriff sie die Initiative und suchte den türkischen Botschafter in Buda-
pest auf. Sie hatte Glück, denn die Familie ihres Vaters war ihm bekannt, und der 
brennende Wunsch des jungen Mädchens, aus der Fremde in die türkische Hei-
mat zurückzukehren, mag sein unbürokratisches Handeln beflügelt haben. Er 
verschaffte ihr einen Paß, eine Fahrkarte für den Orient-Express, datiert vom 5. 
November 1936, und Taschengeld. Ihre Mutter, die sie zum Bahnhof begleitete, 
sollte sie nie wiedersehen (49-53). 

Die Würfel waren gefallen. Nermin traf schließlich im Izmirer Hafen ein, ohne 
daß sie erwartet wurde. Eine Kutsche brachte sie zum Haus ihres Onkels, der zu 
den bekanntesten Händlern der Stadt gehörte. An den Reaktionen ihrer Tante 
spürte sie, daß sie nicht willkommen war. Die ersten Jahre in Izmir müssen für das 
junge Mädchen, das sich so vertrauensvoll in die moderne Türkei begeben hatte, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 338 

die sie nur aus internationalen Presseberichten kannte und deren Sprache sie nicht 
beherrschte, eine herbe Enttäuschung gewesen sein. Sie wurde im Izmirer Famili-
enclan herumgereicht und mußte sich an türkische und islamische Traditionen und 
Lebensformen gewöhnen, die eigentlich schon überlebt waren. Sie war aber bereit 
dazu sich anzupassen, denn sie hatte den Schutz und sozialen Zusammenhang ei-
ner Familie allzulange vermißt. Sie holte sozusagen ihre türkische Sozialisation 
nach. Es war ein harter Kampf, bis sie ihr eigentliches Ziel, Türkisch zu lernen, die 
Schule zu besuchen, zu studieren und berufliche Karriere zu machen, schließlich 
erreichte. Ihr Onkel ermöglichte ihr den Besuch des Gymnasiums nur unter der 
Bedingung, sich von ihrer Mutter, die Erbschaftsansprüche stellte, loszusagen. 

Aber am Gymnasium in Izmir erfüllten sich endlich ihre Träume vom Leben in 
der modernen Türkei, die sie in Budapest genährt hatte. Ihr Bezugsrahmen wurde 
nun die Gruppe der gleichaltrigen Klassenkameradinnen, mit denen sie eine le-
benslange Freundschaft verbinden sollte. In ihrem Kreis erlebte sie den Tod Ata-
türks, der alle Schichten der Bevölkerung tief erschütterte. In ihrer Schule brach ei-
ne Art Massenpsychose aus, viele Schüler erlitten Weinkrämpfe. Nermin Abadan-
Unat bemerkt hier an die zeitgenössischen Adressaten gerichtet: „Die Intellektuel-
len unserer Tage, unter denen der Antikemalismus als fortschrittliche Denkungsart 
gilt, können diese Bindung des Volkes an Atatürk nicht verstehen (83)“. Durch die 
Solidarität ihrer Freundinnen gelang es ihr auch, die türkische Sprache zu meistern. 
Um die Unterbringung im Internat der Schule zu finanzieren, ergriff sie die Initia-
ve, sich bei der Izmirer Messe als Dolmetscherin zu bewerben. Diese Tätigkeit emp-
fand sie als wichtigen Schritt zur Selbstständigkeit. Als sie in Izmir 1940 ihre Reife-
prüfung abgelegt hatte, konnte sie auf eine wichtige Phase ihrer Persönlichkeitsent-
wicklung zurückblicken, sie hatte ihre kulturelle und staatsbürgerliche Identität ge-
funden. Der Erreichung ihres Lebensziels stand nichts mehr im Wege, denn diese 
Abiturientinnen waren die Töchter der Republik, ihnen standen alle Bildungschan-
cen offen. Es ist ihre unerschütterliche Überzeugung, daß es Atatürk war, der den 
türkischen Frauen diesen leuchtenden Pfad zur Wissenschaft eröffnete (96). 

Nermin studierte 1940-1944 Jura in Istanbul. Auch sie profitierte von der Lehre 
deutscher Professoren. Neben dem Studium verdiente sie ihren Lebensunterhalt, 
um sich von der Izmirer Verwandtschaft ganz unabhängig zu machen. Sie war eine 
selbstbewußte und aktive Persönlichkeit, die mit eisernem Willen Karriere machen 
wollte, und ihr weiterer Lebensweg, der sie auch zu einem Studium in die USA 
führte, zeugt vom Gelingen ihres Lebensentwurfs. Nermin wehrt sich gegen den 
Vorwurf der Feministinnen, die Karrierefrauen der ersten Republikgeneration seien 
geschlechtslose Staatsbürgerinnen gewesen, die ihre radikale Selbstverwirklichung 
einer kemalistischen Ethik opferten.21 Sie selbst hat zwei glückliche Ehen geführt. 
Yavuz Abadan, der krimtatarischer Herkunft war, wirkte als junger Dozent während 

21  Über ihre Diskussionen mit den postmodernen Feministinnen und die Frauenstudien, 
Abadan-Unat (1996), 229-136. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÖCHTER DER REPUBLIK 339 

ihres Jurastudiums an der Istanbuler Universität. Sie haben später in Ankara, der 
Stadt Atatürks, geheiratet und ihren gemeinsamen Sohn Mustafa Kemal genannt. 
Ankara war lange ihre Heimat, wo sie in verschiedenen Positionen, bei der Presse, 
in Ministerien, in Hochschulen und im Parlament gewirkt haben. Sie hat Yavuz 
Abadans Lebensgeschichte in ihre Erinnerungen integriert (135-147). 

Nermin-Abadan Unat sieht die fundamentalen Gesetzesreformen Atatürks als 
sein Vermächtnis, das gehütet werden muß und auf dem man aufbauen kann. Zu 
den Hauptzielen des Gründers der Republik gehörte die Gleichstellung der Ge-
schlechter. Sie hat sich in ihrer akademischen und gesellschaftlichen Arbeit be-
müht, diesem Ziel näher zu kommen, das allein durch legislative Eingriffe nicht 
verwirklicht werden kann. Zu ihren Initiativen gehörte die Veranstaltung eines 
Kongresses mit dem Thema „Die Frau in der türkischen Gesellschaft“, vom 19.-
22. Mai 1978 in Istanbul, der viel Aufsehen erregte. Als Juristin und Sozialwis-
senschaftlerin ist sie nüchterne Realpolitikerin und visionäre Utopistin zugleich, 
die eine demokratische Entwicklung der Türkei auf der Basis der kemalistischen 
Reformen für die einzige Möglichkeit hält, ihrer selbstgewählten Heimat wieder 
zu dem internationalen Prestige zu verhelfen, das sie zu Lebzeiten Atatürks mit 
Stolz erfüllte und als junges Mädchen zu der Entscheidung für die türkische 
Identität motivierte. 

Die Erinnerungen unserer drei so verschiedenen Kemalistinnen enthalten die 
gemeinsame Botschaft, daß die Veränderung der Mentalität in der patriarchali-
schen Gesellschaft nicht durch die Betonung der Geschlechterdifferenz, sondern 
nur durch entspannte Geschlechterbeziehungen im öffentlichen Raum erreicht 
werden kann. Sie selbst fühlten sich nicht von Männern dominiert oder instru-
mentalisiert. Sie kultivierten Freundschaften, in denen sie als autonome weibli-
che Persönlichkeiten im edlen geistigen Wettstreit mit männlichen Partnern ernst 
genommen wurden und sich kreativ entfalten konnten. Intime Enthüllungen 
über Liebesbeziehungen und Sexualverhalten haben sie allerdings nicht mitzutei-
len. Sie konnten ihre individuelle Geschichte selbstbestimmt leben. Sie sind der 
Überzeugung, daß sie die Reformen, die ihnen die Chancen zu ihrer Selbstver-
wirklichung verschafft haben, nicht einem revolutionären Prozeß, sondern den 
Entscheidungen und dem Durchsetzungsvermögen Mustafa Kemals zu verdan-
ken haben. Sie fühlen sich als Töchter seiner Republik. 

Ausgewählte Bibliographie 

Abadan-Unat, Nermin, Hrsg. (1985): Die Frau in der türkischen Gesellschaft. Frank-
furt a. Main.  

Dies. (1996): Kum Saatini İzlerken. Istanbul. 
Adıvar, Halide Edib (1912): Handan. Istanbul. 
Dies. (1926): Memoirs of Halidé Edib. New York/London. 
Dies. (1928): The Turkish Ordeal. New York/London. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 340 

Dies. (1952): Türk’ün Ateşle İmtihanı. Istanbul. 
Ağaoğlu, Süreyya (1984): Bir Ömür Böyle Geçti. Sessiz. Gemi Beklerken. Istanbul. 
Akyıldız, Kaya und Karacasu, Barış (1999): Mavi Anadolu: Edebî Kanon ve Millî 

Kültürün Yapılandırılışında Kemalizm ile bir Ortaklık Denemesi. In: Toplum ve Bi-
lim, 81, Yaz, 26-43. 

Arat, Yeşim (1997): Der republikanische Feminismus in der Türkei aus feministischer 
Sicht. In: Schöning-Kalender, Claudia u.a., 185-198. 

Araz, Nezihe 3. Auflage l998 (1994): Mustafa Kemal’in Ankarası. Istanbul. 
Berkes, Niyazi (1997): Unutulan Yıllar. Istanbul. 
Çıkar, Mustafa (1994): Hasan-Âli Yücel und die türkische Kulturreform. Bonn. 
Durakbaşa, Ayşe (1988): Cumhuriyet Döneminde Kemalist Kadın Kimliğinin Oluşu-

mu. In: Tarih ve Toplum, 51, 39-43. 
Dies. (2000): Halide Edib. Türk Modernleşmesi ve Feminizm. Istanbul. 
Ergun (Turgut), Perihan (1998): Cumhuriyet Aydınlanmasında “Öncü Kadınlarımız”. 

Istanbul. 
Erhat, Azra 3. Auflage 1979 (1960): Mavi Anadolu. Istanbul. 
Dies. 2. Auflage 1973 (1962): Mavi Yolculuk. Ankara. 
Dies. 3. Auflage 1982 (1969): İşte İnsan. (Ecce Homo). İnceleme. Istanbul. 
Dies. 2. Auflage 1980 (1978); Sevgi Yöntemi. Istanbul 
Dies. (1996): En Hakiki Mürşit. Anılar. Istanbul. 
Dies. und A. Kadir (1959-1967): İlyada. Homeros. 1-3. Istanbul. 
Glassen, Erika (1999): Das Recht auf Dichtung: Orhan Veli Kanık (1914-1950) und 

Garip. In: Guth, Stephan u.a., Hrsg.: Conscious Voices. Concepts of Writing 
in the Middle East. BTS 72. Beirut. 69-98. 

Göle, Nilufer (1997): Feminismus, Islamismus und Postmodernismus. In: Schöning-
Kalender, Claudia u.a., 33-54. 

Grothusen, Klaus-Detlev, Hrsg. (1987): Der Scurla-Bericht. Die Tätigkeit deutscher 
Hochschullehrer in der Türkei 1933-1939. Schriftenreihe des Zentrums für Türkei-
studien, 3. Frankfurt am Main. 

Işık, İhsan (1990): Yazarlar Sözlüğü. Istanbul. 
Kranz, Barbara (1998): Das Antikenbild in der modernen Türkei. MISK. Mitteilun-

gen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt, 2. Würzburg. 
Kulin, Ayşe (2000): Füreya. Istanbul. 
Schöning-Kalender, Claudia u.a. Hrsg. (1997): Feminismus, Islam, Nation. Frauen-

bewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in der Türkei. Frankfurt/New York. 
Tekeli, Şirin (1997): Die erste und die zweite Welle der Frauenbewegung in der Türkei. 

In: Schöning-Kalender, Claudia u.a., 73-94. 
Uçuk, Cahit (1995): Bir İmparatorluk Çökerken. Anılar. Istanbul. 
Urgan, Mîna (1998): Bir Dinozorun Anıları. Istanbul. 
Dies. (1999): Bir Dinozorun Gezileri. Yaşantı. Istanbul. 
Widmann, Horst (1972): Exil und Bildungshilfe. Die deutschsprachige akademische 

Emigration in der Türkei nach 1933. Bern/Frankfurt a. Main. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

