Tochter der Republik:

Gazi Mustafa Kemal Pasa (Atatiirk) im Gedachtnis
einer intellektuellen weiblichen Elite der ersten
Republikgeneration nach Erinnerungsbiichern von

Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Abadan-Unat*

Autobiographische Schriften von Frauen gehoren seit einigen Jahren zu den be-
liebtesten Publikationen in der Tirkei. Davon kénnen Autobiographie-, Frauen-
und Geschichtsforschung gleichermaflen profitieren. Man darf bekanntlich Au-
tobiographien als historische Quellen nur mit Vorsicht benutzen, denn es han-
delt sich ja keineswegs um objektive realititsgetreu gespeicherte Gedichtnispro-
tokolle sondern um hochst subjektive Aufzeichnungen, in denen die Uberginge
zwischen Authentizitit und Fiktion in faszinierender Weise verwischt sind. Auch
wenn keine bewuften Filschungen oder interessengeleiteten Verzerrungen beab-
sichtigt sind, so ist doch jedes Individuum auf die kreativen Fihigkeiten seines
Gedichtnisses angewiesen, das ihm bei der Konstituierung und Konsolidierung
seiner Identitit helfen mufl. Im Proze autobiographischen Schreibens werden
nicht einfach vergangene Erlebnisse aufgerufen und erzihlt, sondern die Ge-
dichtnisarbeit dient dem Bediirfnis nach Ganzheitlichkeit und konstruiert retro-
spektiv erst den Sinnzusammenhang der Lebensgeschichte. Dabei steht jedes In-
dividuum im sozialen Kontext und reagiert bewufit und unbewuf3t auf die Signa-
le der Umwelt, ist also eingebunden in die aktuellen Diskurse und keineswegs au-
tonom. Das (verschriftlichte) individuelle Gedichtnis und das kollektive Ge-
dichtnis einer Generation wirken wechselweise befruchtend aufeinander.

Mir scheint, im islamischen Kulturbereich stand eine tubertriebene Diskretion
der ehrlichen Selbstthematisierung, die sich auch subtilen Schilderungen der
komplexen psychischen Befindlichkeiten, etwa im Zusammenhang mit intimen
Geschlechter- und Familienbeziehungen, widmet, lange im Wege. Diese Diskre-
tion bildet bei der ilteren Generation immer noch einen wichtigen Motor fiir die
Steuerung der Wahrnehmungs- und Erinnerungsselektion bis hin zur Selbstzen-
sur. Autobiographiegenerator ist also nicht wie im christlichen Abendland das ur-
spriinglich religios motivierte Verlangen nach gnadenloser Introspektion und
Selbstanalyse (Generalbeichte). Das rithrt wohl auch daher, dass im Islam dem
willensbestimmten Handeln des einzelnen Gliubigen gegentiber dem gottlich
vorherbestimmten Schicksal wenig Gewicht beigemessen wurde. Das Personlich-

Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2002. Toéchter der Republik: Gazi Mustafa Ke-
mal Paga (Atatirk) im Gedichtnis einer intellektuellen weiblichen Elite der ersten Repu-
blikgeneration nach Erinnerungsbiichern von Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Aba-
dan-Unat. In: Jan Schmidt (Hrg.): Essays in Honour of Barbara Flemming. Cambridge,
239-264. (Journal of Turkish Studies, 26/1).

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 ERIKA GLASSEN

keitsideal im Islam ist der Gldubige, der sich mit unendlichem Gottvertrauen
(tawakkul) dem gottlichen Willen bedingungslos ausliefert, das heifit ja wortlich
Muslim, und diese Hingabe wird in der islamischen Mystik auf die Spitze getrie-
ben, indem der Sufi/Derwisch in einem ekstatischen Akt des Entwerdens sein Ich
ganz aufgibt und mit dem gottlichen Geliebten verschmilzt.

Ein vom menschlichen Willen entworfener und verfolgter Lebensplan des In-
dividuums ist daher im islamischen Orient erst in einer verwestlichten und teil-
weise sakularisierten Gesellschaft denkbar. Die Rezeption abendlindischen Den-
kens und darauf basierender fiktionaler Selbstentwiirfe, wie sie mit der Lektiire
Uibersetzter europdischer Romane auch im osmanischen Harem méglich wurde,
fuhrte dazu, dass man seit dem 19. Jahrhundert allmihlich die durch das islami-
sche Personlichkeitsideal gendhrte Mentalitit einer die Aktivititen lihmenden
Schicksalsgliubigkeit als Trigheit und Faulheit denunziert und als entwicklungs-
hemmend und asozial in Frage gestellt hat. Auch den Frauen wurden seit Beginn
der zweiten Verfassungsperiode (1908) mehr individuelle Entfaltungsmoglichkei-
ten im Offentlichen Raum geboten, und sie konnten sich als Journalistinnen und
Romanschriftstellerinnen kreativ an den zeitgen&ssischen Diskursen beteiligen.

Doch erst mit den Idealen des tiirkischen Nationalismus, wie sie in der Repu-
blik durch Gazi Mustafa Kemal proklamiert wurden, hat man sich endgiiltig,
auch programmatisch, vom Menschentyp des passiven, dem keyf (siflem Nichts-
tun) hingegebenen Osmanli abgewandt. Die Auflosung der Derwischkonvente
durch Erlal im Jahre 1925 kann als dufleres Zeichen dieser konsequenten Abkehr
von einer jahrhundertealten, nun als degeneriert empfundenen Tradition gelten.
Das neue republikanische Menschenbild sollte sich in seinen ethischen und so-
zialen Kriterien den Maf3stiben der westlichen Zivilisation anpassen, die aber
nach dem neuen nationalen Selbstverstindnis dem alttiirkischen Wertesystem
keineswegs fremd und iiberlegen waren. Bei der Konstitution des aktiven, wil-
lensbestimmten Menschentyps konnte man sich auf den alttiirkischen Heldentyp
(gazi, alp) besinnen, aber auch auf die angesehene Stellung der Frau in der tirki-
schen Nomaden-Gesellschaft. Dieses westlich moderne und zugleich in einem
neuen tirkischen Geschichtsbewufitsein wurzelnde Menschenbild betraf also
beide Geschlechter. Doch die Frau befand sich in einer weitaus revolutionireren
Situation. Sie erlebte nicht nur die Befreiung aus der Segregation des osmani-
schen Harems und die Entschleierung im offentlichen Raum, sondern sie erhielt
auch die Chance der beruflichen Karriere nach einem selbstbestimmten Lebens-
plan. Dazu kam, daff die individuelle und nationale Identititssuche fiir die erste
Republikgeneration parallel verlaufen mufte. Diese komplexe historische Situa-
tion wurde ganz entscheidend von dem Enthusiasmus, der Spontaneitit, dem
Improvisationsgeist und Durchsetzungsvermogen des Feldherrn im nationalen
Befreiungskampf und revolutioniren Reformers Gazi Mustafa Kemal gepragt, der
in seinem Handeln nur seinen nationalen Visionen folgte, sich aber weder dem
islamischen Gesetz noch einer dogmatischen Ideologie verpflichtet fuihlte. Die

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 313

sechs Prinzipien des Kemalismus wurden erst Anfang der dreiffiger Jahre formu-
liert und diskutiert und dann 1937 in die Verfassung aufgenommen.

Da die offizielle tiirkische Geschichtsschreibung ein starres, undifferenziertes
Bild der Frithzeit der Republik verbreitet, das, wie die als Massenware hergestell-
ten Atatiirk-Biisten, in den Schulbiichern immer wieder reproduziert wird, kén-
nen die Erinnerungen von Zeitzeugen, wie auch die Autobiographien von Frau-
en, alternative Akzente setzen, besonders bei der Wahrnehmung mentalititshis-
torischen Wandels. Aus der Fiille von autobiographischen Schriften tiirkischer
Frauen der ersten Republikgeneration, die mir vorliegen, mochte ich mich auf
drei als Hauptquellen konzentrieren:

Azra Erhat (1915-1982),! En Hakiki Miirsit, Anilar, (geschrieben 1971, durchgese-
hen 1977, erst posthum erschienen), Cem Yayinevi, Istanbul 1996

Mina Urgan (1916-2000), Bir Dinozorun Anilari, Yap1 ve Kredi, Istanbul 1998 (viele
Auflagen).

Nermin Abadan-Unat (geb. 1921),2 Kum Saatini Izlerken, 1letisim, Istanbul 1996.

Nicht nur der Zwang zur Beschrinkung hat meine Auswahl bestimmt, sondern
es gibt augenfillige Gemeinsamkeiten, die diese Konstellation attraktiv und auf-
schlufreich erscheinen lassen. Bei den Autorinnen handelt es sich um drei Wis-
senschaftlerinnen, eine Altphilologin (A. Erhat), eine Anglistin (M. Urgan) und
eine Juristin/Politologin (N. Abadan- Unat), die an tiirkischen Universititen stu-
diert und Karriere gemacht haben.

Sie sind also keine Literatinnen, die routiniert ihr erinnertes Ich zur Heldin
eines Lebensromans machen, um als vordringliches Anliegen kontinuierlich ihre
Identititsfindung als Schriftstellerin zu verfolgen, mit dem Nebeneffekt, dafd der
Leser den autobiographischen Gehalt der fiktionalen Romane der Autorin leich-
ter durchschauen kann, oder umgekehrt, die in der Autobiographie diskret ausge-
sparte intime Gefuhlsintensitit des erinnerten Ich aus den Romanfiguren in die
Autorin projizieren kann. Ein gutes Beispiel dafiir ist Halide Edibs Roman Han-
dan, wenn man ihn im Kontext der Memoirs liest.3

Bei unseren Wissenschaftlerinnen miissen die Uberginge zwischen Authentizi-
tit und Fiktion und die kreative Selektionstitigkeit des Gedichtnisses anders
funktionieren. Es wiirde zu weit fithren, diese komplexen Vorginge bei jedem In-
dividuum detailliert nachzuvollziehen und zu analysieren. Ich mo6chte mich an
eine neben der wissenschaftlichen Karriere andere auffillige Gemeinsamkeit hal-
ten, die mir Gelegenheit gibt, die Texte unter einem bestimmten Aspekt zu unter-
suchen: Alle drei legen in ihren Autobiographien ein entschiedenes Bekenntnis
zum ,Kemalismus“ ab. Damit erhilt ihre Selbstthematisierung implizit die Funk-

' Uber Azra Erhat s. Isik (1990), 164; Kranz (1998), 159-182; Ergun (Turgut) (1998), 98-81.
Uber Nermin Abadan-Unat s. Ergun (Turgut) (1998), 190-196.
3 Zu Halide Edib Aduvar s. Isik (1990), 4f. und Durakbasa (2000).

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 ERIKA GLASSEN

tion, den gegliickten Lebenslauf und die Personlichkeitsentfaltung eines weibli-
chen tirkischen Individuums auf das Wirken Mustafa Kemals zuriickzufithren.
Sie sagen namlich: Ohne ihn wire ich nicht geworden, was ich bin. Thre Autobio-
graphien werden so, pointiert formuliert, zu einer personlichen Atatiirk-Panegyrik
und zu einem kemalistischen Pamphlet. Sie wenden sich warnend an bestimmte
Adressaten unter den nachfolgenden Generationen, besonders an die heutigen
Frauen, die des Schutzes Mustafa Kemals beraubt, auf Abwege geraten seien. So
an die radikalen Islamistinnen, die den Schleier, von dem er sie befreit hatte, wie-
der angelegt haben und seinen Sikularismus als Atheismus ablehnen, aber auch
an die radikalen Feministinnen, die den kemalistischen Staatsfeminismus eklekti-
zistisch nennen und die autoritire Dominanz des Staatsgriinders als undemokra-
tisch und diktatorisch kritisieren.

Der Emanzipationsprozef der ersten Generation der republikanischen Frauen
wird von der postmodernen feministischen Forschung* nach einem griffigen theo-
retischen Modell interpretiert. Danach wirkten diese frithen ,Kemalistinnen® als
symbolische Zeichen der Moderne und gleichzeitig als aktive Vermittlerinnen des
siakularen Lebensstils, schon durch ihren Habitus und ihre westliche Kleidung. Sie
wurden dabei von den republikanischen Minnern instrumentalisiert und in of-
fentliche Rollen gestellt, um an der Konstruktion der modernen tiirkischen Nati-
on mitzuwirken, aber - das kritisieren die Feministinnen besonders - sie wurden
gleichzeitig an ihrer radikalen weiblichen Selbstverwirklichung gehindert, weil sie
im Namen der Nation auch weibliche Tugend und Zurtickhaltung reprisentieren
mufiten.

Es ist nicht zu bestreiten, denn das ist historisch bedingt, daf} der nationale
und sikulare Faktor im emanzipatorischen Prozef§ dieser ersten republikanischen
Frauengeneration ein besonderes Gewicht erhilt, aber es wire verfehlt, ihn auf
das postmoderne feministische Schema zu reduzieren. Meine Protagonistinnen
schreiben ihre Autobiographien aus einer historischen Perspektive, die bereits Er-
fahrungen mit der postkemalistischen Gesellschaft umfafit.. Gerade die bitteren
Enttiuschungen, die sie in der ,Zweiten Republik” nach 1950 erlebten, hat das
Gedichtnis und seine Selektionstitigkeit subjektiv prokemalistisch aktiviert. Ihre
Verehrung fir Mustafa Kemal ist daher kein akklamatorischer Beitrag zu einem
kollektiven blinden Fihrerkult, und ihr ,Kemalismus® ist keine Partei-Ideologie.
Sie gehorten keiner kemalistischen nationalistischen Organisation an, die Diszi-
plin verlangte und ihre Kreativitit einschrinkte. Ihr ,Kemalismus® ist ganz indi-
viduell geprigt. Sie haben in ihrer Erinnerung jeweils eine personliche Begeg-
nung mit Mustafa Kemal inszeniert,> so peripher sie auch sein mag, und haben
ihn damit in ihr Leben hineingenommen und ihre Zeitzeugenschaft beglaubigt.

Dazu Gole, Tekeli und Arat (1997) und Durakbasa (1988 und 2000).

Aufler den von mir behandelten Protagonistinnen finden sich solche Episoden auch bei
Agaoglu (1984), 33f. 38f., 41f.; bei Araz (1998), 12: Nezihe wird ihm schon ungeboren im
Mutterleib vorgestellt; Kulin (2000), 50f. und Uguk (1995), 406ft.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 315

Diese subjektive Aneignung, die Teilhabe Mustafa Kemals an der eigenen Bio-
graphie, gehort zur autobiographischen Strategie und wird zu einer wichtigen
Komponente bei der Konstituierung des kemalistischen Bewuf3tseins und der
Sinnstiftung des Lebenszusammenhangs.

Es soll nun der spezifische ,Kemalismus“ der drei Protagonistinnen, wie sie
ihn selbst als identititsstiftende Kraft retrospektiv wahrnehmen und schreibend
erfinden, herausgearbeitet werden. Bei der Analyse der autobiographischen Texte
wollen wir nacheinander die Auskiinfte uiber familidre Herkunft und Sozialisati-
on, Bildungsweg (6ffentliche Schulen und Universitit) und Personlichkeitsentfal-
tung (Bindungsfihigkeit, Weltanschauung) zusammenstellen, um Parallellen und
Unterschiede deutlich werden zu lassen. Zu Anfang soll jeweils die Frage nach
dem Antrieb zum Schreiben der Autobiographie und den Adressaten gestellt
werden.

Azra Erhats Erinnerungen sind unter dem Titel En Hakiki Miirsit (Der wahrste
Fuhrer)® 1996 als Torso posthum von der Adressatin, ihrer Grofinichte Giilleyla,
veroffentlicht worden. Der Titel stammt aus der Atatiirk-Sentenz: ,Der wahrste
Fithrer im Leben ist die Wissenschaft®, die iiber dem Haupteingang der Fakultit
fur Sprache, Geschichte und Geographie (Dil ve Tarih-Cografya Fakiiltesi) ein-
graviert ist (159), der ersten bedeutenden geisteswissenschaftlichen Institution in
Ankara, die am 4. November 1940 von dem damaligen Erziehungsminister Ha-
san Ali Yicel” eingeweiht wurde. Azra Erhat hat als junge Dozentin fiir Altphilo-
logie damals dort gewirkt. Thre Erinnerungen hat sie unter ungewohnlichen Be-
dingungen geschrieben, nimlich im Frauentrakt des Militirgefingnisses in Mal-
tepe (Istanbul-Kadikdy), wo sie 1971 vier Monate einsafl unter der absurden Be-
schuldigung, gemeinsam mit Sabahattin Eyiiboglu, Vedat Giinyol, Magdi Rufer
und Tilda, der Frau Yagar Kemals, eine Organisation zur Vorbereitung der kom-
munistischen Revolution in der Tiirkei mitgegriindet zu haben (5).

Azra war damals 56 Jahre alt, eigentlich noch zu jung, um einen abschlielen-
den Lebensriickblick vorzulegen. Das war auch nicht ihre Absicht. Sie richtet ihre
autobiographischen Reflexionen sozusagen in Briefform an ihre Grofinichte Giil-
leyla, damals wohl eine frithreife Schiilerin von 11 Jahren. Die einfache sprachli-
che Fassung und der appellative Ton des Textes sind ganz entscheidend von ih-
rem pidagogischen Anliegen geprigt. Sie will Giilleyla und deren Altersgenossen,
aber auch den jungen Offizieren im Gefingnisbiiro, die ihren Text allwdchentlich
zensieren miissen, erkliren, warum Atatiirks Spruch zum Prinzip im Lebensent-
wurf jedes Tiirken erhoben werden sollte.

Ihr Schreiben in dieser prekiren Situation, die sie Gibrigens als Giberaus glinstig
fur die Konzentration empfindet, hat natiirlich auch die Funktion der Selbstver-

6 Die Seitenzahlen aus den Erinnerungsbiichern, auf die ich mich beziehe, stelle ich in
Klammern im Text.
7 Zu Yicel und seinen Aktivititen s. Cikar (1994).

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 ERIKA GLASSEN

gewisserung. Sie verfolgt kritisch die Konstituierung ihres selbstbestimmten Ich
und konstruiert den Sinnzusammenhang ihres Lebens aus der Position der miin-
digen selbstbewufiten Wissenschaftlerin, die der tiirkischen Jugend als Vorbild
dienen mochte (143, 196). Da Giilleyla zur Familie gehort, legt sie bei der Dar-
stellung ihrer Sozialisation auch besonderes Gewicht auf die Familiengeschichte.

Azra Erhat reflektiert wie wenige Autobiographen die miihselige Gedichtnis-
arbeit. Ganz prinzipiell steht dafiir ihre Aussage, dafd wer selbstindig denken ler-
nen will, sein Gedichtnis weniger trainiert. Was man Gedéchtnis nennt, geziemt
dem Papagei, nicht dem Menschen (77). Das ist eine Absage an das Auswendig-
lernen, die Grundlage des alten islamischen Bildungssystems. Azra verliert sich
nicht in illustrativen Anekdoten, sondern verfolgt systematisch die Spuren der
Ichwerdung. Assoziative Abschweifungen haben immer eine didaktische lehrrei-
che Funktion, der chronologische Erzihlstrom bleibt im Bewufitsein.

Die Schauplitze ihrer Kindheit sind der Stadtteil Sigli in ihrer Geburtsstadt
Istanbul, wo sich ihre Grofeltern, Fliichtlinge aus Saloniki, als Geschiftsleute mit
ithrer Grofifamilie niedergelassen hatten und Izmir, wohin ihr Vater als Tabak-
hindler kurz nach dem Ende des Befreiungskrieges tibersiedelte. Sie erinnert sich
zunichst eigentlich nur an das Milieu, die Atmosphire und die familidren Bezie-
hungen, wie sie ein Kind von etwa fiinf Jahren wahrnimmt. Dazu gehoéren be-
stimmte Vorkommnisse, an die sich heftige Emotionen kniipfen, die konstitutiv
bei der Personlichkeitsentfaltung wirken. Trotz der kindlichen Liebe und Zunei-
gung, die sie fuir ihre Grofieltern, Eltern, Onkel, Tanten und Geschwister (Akile,
Ehat, Fazil) empfindet, wird auch eine gewisse irritierende Distanz spiirbar. Die
Familienmitglieder wurden traditionell in eine gescheite hifliche und eine scho-
ne Fraktion aufgeteilt. Die kleine Azra zihlte, wie ihre geliebte Grofimutter (zene
Fatma) miitterlicherseits, zu den gescheiten Hifllichen, wihrend ihre iltere
Schwester Akile, die GrofSmutter der Adressatin Giilleyla, ein ungewohnlich
schones junges Midchen war, umschwirmt von Verehrern und auch bewundert
von der kleinen Azra, die aber als listig zurtickgestoflen wurde. Das BewufStsein
von ihrer Hifllichkeit, das ihr seit frithester Kindheit eingepflanzt wurde, zieht
sich leitmotivisch durch die ganze Autobiographie (¢irkinlik lafi, 23,28). Sie sucht
das auszugleichen durch die Gescheitheit, die ihr zugesprochen wurde. Da sie ein
ungewohnlich gefithlvolles Madchen war und auch bald Sehnsucht nach Liebe
empfand, trostete sie sich damit, daf ihre starke Liebesfihigkeit (sevme giicii, 39)
ihr trotz der Hifflichkeit zu einer groflen Liebe verhelfen wiirde. In der Familie
war es nicht Brauch, den Kindern viel Zirtlichkeit zuzuwenden. Azra kompen-
siert ihr Zirtlichkeitsbedtirfnis mit tiberméfliger Liebe zu Tieren, in Istanbul zu
der Tigerkatze Pisiagalar (12f) und in Izmir zu einem schwarzen Limmlein (44).
Diese Liebesbeziehungen werden von den Erwachsenen zerstort. Die Katze ver-
schwindet vor dem Umzug nach Izmir spurlos, und das Lamm wird wihrend ih-
rer Abwesenheit geschlachtet und gebraten. Sie reagiert beide Male ungewohn-
lich heftig. Sie weint nicht, aber empfindet gegeniiber der verriterischen, grau-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 317

samen Erwachsenenwelt Haff, Wut, Rachsucht und Abscheu (kin, dfke, hing, tiksin-
ti). Man gewinnt den Eindruck, daf§ diese starken quilenden Gefiihlserregungen,
mit denen sie Ungerechtigkeiten in ihrer Umgebung begegnet, ihre Autonomie
und Willenskraft stirken.

Das erinnerte Ichbewufitsein der kleinen Azra erwacht etwa 1920, also in einer
historischen Situation (mitareke-Zeit), in der die muslimische Bevolkerung Istan-
buls durch die alliierten Besatzungsmichte Demiitigungen und Ubergriffe, etwa
Hausbesetzungen (wovon auch ihre Familie betroffen war), zu erdulden hatte.
Das kleine Miadchen versteht die Zusammenhinge nicht, sie erlebt diese Zeit als
eine Atmosphire von Verunsicherung, Furcht und Diisterkeit. Die Eltern und
Verwandten erscheinen ihr abgekapselt wie Fremde, die etwas vor ihr verbergen
wollen. Thren Fragen begegnet man mit Drohungen (Pfeffer auf die, Nadel durch
die Zunge!), um sie zum Schweigen zu bringen. Sie ahnt, da§ die Prinzipien Op-
portunismus (idarei maslabat, 21) und Gleichgultigkeit (zemelazimcilik) in ihrer Fa-
milie vorherrschten, denn die seit frither Kindheit in ihr ausgeprigten aufmiipfi-
gen Gebirden (bagkaldirici davraniglarim, 21), die Rebellion gegen Ungerechtigkei-
ten und Unredlichkeit artikulierten, waren fir die Erwachsenen unbequem und
beunruhigend, weil sie die daraus resultierenden Konsequenzen fiirchteten.

Zu den Bezugspersonen (aus dem Hauspersonal), die ihr vertraut waren, gehor-
ten ihre geliebte Kinderfrau Uskuyi dad: und die Haushalterin ihrer Grofimutter,
madam Olga, die auch ihre Milchmutter war (23). Der enge Kontakt zu diesen
beiden Griechinnen fithrte dazu, daff das Vulgirgriechische (Rumca) ihre erste
»Muttersprache” wurde. Innerhalb der Familie benutzte man drei Sprachen. Ne-
ben Rumca beherrschten alle Franzosisch, fast besser als Tiirkisch, nicht nur weil es
die Sprache der Istanbuler hoheren Gesellschaft war, sondern weil auch lange eine
franzosische Gouvernante im Hause lebte (29). Die Problematik der unterschiedli-
chen Sprachen wird in der Autobiographie frith thematisiert und in den verschie-
denen Lebensphasen immer vielschichtiger reflektiert, da sie ja fir die Philologin
Azra Erhat zu den sinnstiftenden Elementen ihrer Identitit gehort. Sie bemerkt,
dafl vom Rumeca ihrer Kinderfrau kein Weg zu dem klassischen Griechisch, das sie
spater auf dem Brisseler Gymnasium lernte, fiihrte, und sie keinen Zusammen-
hang zwischen diesen beiden Sprachen erkannte. Ja, ihr scheint ihre eigene tiirki-
sche Homertibersetzung® originalgetreuer zu sein als die neugriechische Fassung
von Kazantzakis (30). Damit [d3t sie hier bereits in einem vorausblendenden Ex-
kurs (29f) die Idee von der Heimat Anatolien anklingen, in der die klassische grie-
chische Kultur am reinsten bewahrt wurde.

Sie erinnert sich nicht daran, wie sie (Lateinschrift) lesen und schreiben gelernt
hat. Es scheint ihr so, als ob sie mit dieser Fihigkeit auf die Welt gekommen sei,
denn sie wurde weder in Istanbul noch in Izmir in eine Schule geschickt (31). Da-
gegen vermutet sie, sie habe sich innerlich instinktmiflig dagegen aufgelehnt, die

8 Zusammen mit A. Kadir, erschienen in drei Binden 1959-1967.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 ERIKA GLASSEN

arabisch-osmanische Schrift tiberhaupt zu erlernen. Denn keiner der verschiede-
nen Lehrer, die fiir sie engagiert wurden, konnte die sonst so gescheite Schiilerin
daftir begeistern (32). Obwohl ihr Grofvater osmanische Kalligraphie produziert
hatte, liebte sie das arabische Alphabet nicht, daher vergaf3 sie immer sehr rasch
wieder, was sie gelernt hatte. Das bedeutet wohl auch, dass sie nie dazu gezwun-
gen wurde, wie es noch bei der Generation vor ihr tiblich gewesen war, den Koran
zu memorieren und zu buchstabieren. Aber, sie gibt Giilleyla zu bedenken, was
wire (aus mir) geworden, wenn Atatiirk nicht erschienen wire und die Schriftre-
form nicht durchgefiihrt hitte! (32). Mit ihrem natiirlichen Widerstand (dogal di-
reng) gegen das Osmanische ist sie die geborene Kemalistin. Fur sie ist Atatiirk vor
allem der Kulturrevolutionir, der das turkische Volk zu einem nationalen Bewuf3t-
sein erweckt und ithm eine Geschichte und Sprache geschenkt hat. Thre Ableh-
nung der osmanischen Mischsprache ist so stark, dass sie ihr die Qualitit ab-
spricht, in ihr Gberhaupt denken zu koénnen (169). In der osmanischen Divan-
Literatur kann sie keinen menschlichen Kern entdecken, der einer humanistischen
Erziehung dienlich sein konnte. Azra Erhat hat also gar keine Wurzeln in der os-
manisch-islamischen Kultur geschlagen.

Ihr Weg in die blaue, geistige Heimat Anatolien, zu Homer und Yunus Emre,
ist weit, doch unverstellt. Der Weg fithrt zunichst tiber Izmir. Der Abschied von
Istanbul fillt ihr nicht schwer. Sie vertraut Giilleyla an, sie habe diese Stadt, die,
so schon sie auch sein moge, noch immer den Stempel des alten (dekadenten)
Byzanz trage, nie geliebt, sei dort nie wirklich gliicklich gewesen. Das deutet
schon unterschwellig auf das Thema Ankara/Anatolien hin. Die instinktive Ab-
neigung gegen die Osmanenhauptstadt pridestiniert Azra fir die Liebe zu Anato-
lien und zur neuen republikanischen Hauptstadt. Auch das gehort zu ihren ange-
borenen ,kemalistischen“ Wesensziigen.

Das Leben in dem groflen offenen Haus an der Uferpromenade der dgdischen
Hafenstadt Izmir, die 1922 mit den unheimlichen Brandstitten und Ruinen
noch die frischen Narben des Befreiungskrieges trigt, erscheint der achtjahrigen
Azra, trotz dieser ihr unerklirlichen Zerstdrungen, heiterer und ungezwungener
als das in Sigli. Da ihre Amme in Istanbul geblieben ist, wird der Anatolier Bahri,
der nach dem Krieg in Izmir hingengeblieben war und ein Faktotum ihres Vaters
wurde, zu einer wichtigen Bezugsperson des kleinen Madchens. Bahri nimmt sie
gleich nach der Ankunft des Dampfers im Izmirer Hafen an die Hand und er-
zdhlt ihr von seinen Heldentaten im Befreiungskrieg. Das Leben wird fir die
kleine Azra zu einem frohlichen Taumel angesichts des blauen Meeres und der
vielen Vergniigungen. Die Errungenschaften der modernen Zivilisation, Gram-
mofon, Automobil, Kino, stehen der wohlhabenden Famlie offen, die in den seit
lingerem in Izmir ansidssigen Verwandtenclan miitterlicherseits eingebunden
wird. Die Tochter werden nicht in 6ffentliche Schulen geschickt, stattdessen en-
gagiert man nacheinander einen italienischen Klavierlehrer, eine italienische und
deutsche Gouvernante. Azra kommt also mit neuen Sprachen in Berithrung. Wie

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 319

sie sich erinnert, verstand sie mithelos alle Sprachen, die in ihrer Umgebung ge-
sprochen wurden. Sie selbst sprach am liebsten mit dem Anatolier Bahri, also
wohl Turkisch.

Thre iltere Schwester Akile erlebte eine gliickliche Jungmidchenzeit. Es wurde
zur Grammofonmusik getanzt, und die Liebesfilme erweckten romantische Ge-
fuhle, die auch die kleine Azra schon auf die Jungens ihrer Umgebung projizier-
te. In Zukunftsvisionen triumte sie von einer grofen Liebe, wozu ja ihr Name
sie schon pridestinierte. Aus einem franzosischen Gedicht lernte sie namlich,
dass die Azras (Azra’lar) ein Beduinenstamm waren, deren Midchen sich bis zum
Sterben verliebten (39).

Zu den kontinuierlichen Leitmotiven ihres Erinnerungsstroms, Sprachen und
Liebe, kommt nun ein drittes, der Patriotismus. Im Herbst 1923 wird Azra erst-
mals von einem kollektiven Begeisterungsrausch der Izmirer Massen mitgerissen.
Das Siegesgefiihl, das ihr Ichbewuf3tsein umhiillte, wuchs fest in ihrem Innern zu
erhabener Grofle. Das 8jihrige Madchen erlebt dieses festliche Ereignis, dessen
Bedeutung sie nur ahnt - ehrlicherweise bekennt die Autobiographin, sie erinne-
re sich nicht, ob es der erste Jahrestag der Befreiung Izmirs (9 Eylil) oder die Pro-
klamation der Republik (29 Ekim) war —, wie eine Explosion, die ein neues Zeit-
alter einleitete. Die Zeit des Flusterns und der verkrampfenden Furcht der Er-
wachsenen war nun endgiiltig vorbei. Man lieff Gazi Mustafa Kemal hochleben.
Ihr Vater hangt sein Bild im Biiro auf und schenkt seiner Tochter eine Kupferpla-
kette mit dem Portrait des jungen Gazi mit der Pelzmiitze (kalpak), eine Art Ta-
lisman, den sie auch 1971 in der Gefingniszelle bei sich trigt.

Doch diese patriotischen Gefiihle, die sie 1923 so stark in Izmir erlebt, werden
nun lange Jahre ins Unterbewufitsein gedringt. Denn die prigenden bildungs-
trichtigen Kindheits- und Jugendjahre, ihre Lehrjahre 1924-34, verbringt sie in
Wien und Briissel. Im Riickblick registriert sie, dass die Erfahrungen der kleinen
Tirkin im fremden Wien und das Ringen der Schillerin am humanistischen
Gymnasium in Briissel um die alten Sprachen, Griechisch und Latein, sie schick-
salhaft auf den Weg nach Anatolien gefithrt haben, in ihre Heimat Tirkei, von
der sie allerdings damals noch keinen Begriff hatte. Ihr Vater wird wegen seiner
geschiftlichen Erfolge im Tabakhandel in die Zentrale nach Wien geholt. Die
verwOhnte Mutter, die immer von Dienstpersonal umsorgt war, und die schone
Schwester genieflen das gesellschaftliche Leben in Wien in vollen Ziigen. Azra
besucht zum ersten Mal eine offentliche Schule und lernt in kiirzester Zeit
Deutsch. Sie fiihrt sogar ein Tagebuch in Deutsch, in dem von ertriumten Lie-
besbeziehungen die Rede ist.

Da die Mutter viel unterwegs war, wird die deutsche Gouvernante Frida Nowi,
die sich Nowilein nennen 1a8t, zur wichtigsten Bezugsperson flir Azra und ihren
kleinen Bruder. Nowilein war eine lichelnde, aber gestrenge Autoritit, die ein
fast militirisches Regime errichtete und sich zum Ziel setzte, aus den tiirkischen
Kindern, die sie fiir Barbaren hielt, Menschen zu machen. Azra gesteht, daf$ fur

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 ERIKA GLASSEN

sie die ihr damals in Wien eingeprigten moralischen Begriffe lebenslang Giiltig-
keit behielten. Dazu gehorte vor allem, sie bringt hier das untibersetzbare deut-
sche Wort ,Riicksicht®, nimlich die Tugend, die Mitmenschen zu ehren und zu
lieben, an andere zuerst zu denken, eher zu geben als zu nehmen, niemanden zu
verletzen, sich freigebig zu zeigen und nicht an seinen eigenen Vorteil zu den-
ken. Diese Moralvorstellungen brachte Nowilein den Kindern ohne jeden reli-
giosen Beigeschmack nahe und iibte sie ein. Auch die Feste Weihnachten und
Ostern feierten sie unbekiimmert, ohne etwas von ihrer christlichen Bedeutung
zu erfahren. Da sie offenbar auch keine islamische Erziehung genofi, war eine si-
kulare Geisteshaltung frith in Azra verwurzelt. An diese Erfahrungen der kleinen
Tiirkin mit einer fremden Kultur kniipft Azra Erhat einen ihrer typischen Exkur-
se. Sie kritisiert die iibertriebene Anpassungssucht der Tiirken, die zu leicht, weil
sie die fremde Kultur als tiberlegen empfinden, sich ihrer eigenen entfremden.
Die tirkischen Studenten, die zur Zeit Atatiirks zum Studium ins Ausland ge-
schickt wurden, konnten sich nach ihrer Riickkehr in ihrer Heimat nicht mehr
gliicklich fithlen. Sie vermifiten die Annehmlichkeiten, wie freie Meinungsiufle-
rung und perfekte Organisation, aber anstatt sich, wie es eigentlich Atatiirk von
thnen erwartet hatte, um eine kreative Verarbeitung der Erfahrungen und eine
Bereicherung der eigenen Kultur durch fremde Elemente zu bemiihen, verachte-
ten sie die unzulidngliche tiirkische Gesellschaft und verhielten sich zu Hause wie
Franzosen, Deutsche oder Amerikaner (54-69).

Azra Erhat hat also schon in den Erinnerungen an ihre frithe Kindheit die
groflen Themen der kemalistischen Reformen, nimlich die Abneigung gegen die
osmanische Sprache, die Dichotomie Istanbul : Anatolien und die kreative Ver-
westlichung, als eigene Erfahrungen anklingen lassen. In einem neuen Lebensab-
schnitt, der Briisseler Zeit, 1924-1934, erringt sie die Autonomie ihrer Person-
lichkeit. Thre Eltern wollen sie, die bereits im Vorfeld Aversionen dagegen geiu-
Rert hatte, zwingen, die Klosterschule Sainte Marie zu besuchen. Doch schon am
ersten Tag erfiillt sie die ganze bedriickende Atmosphire, die schwarzverhiillten
Nonnen, die befremdlichen Riten, das Gebet in der Kirche, das sie automatisch
wie eine Puppe mitvollzieht, um nicht unziemlich aufzufallen, innerlich mit un-
geheurer Emporung. Als sie abends in das luxuriése Hotelappartment zu ihren
Eltern zuriickkehrt, produziert sie den heftigsten Wutanfall ihres Lebens: ,Ich
bin ein freier Mensch. Ich kann nicht liigen. Keiner kann mich zwingen, noch-
mals zu den Nonnen und in die Kirche zu gehen®. Sie schreit und tobt durch die
Zimmer, bis ihre Mutter sie mit der Zeitung schldgt, um sie zur Ruhe zu bringen.
Am nichsten Tag verzichten die Eltern darauf, sie zu den Nonnen zu schicken.
Sie besucht nun eine 6ffentliche Schule, lernt gut Franzosisch und wird eine Le-
seratte. Die Biicher werden ihre besten Freunde. Nach Abschluff der Grundschu-
le setzt sie sich in den Kopf, das humanistische Gymnasium fir Madchen zu be-
suchen. Es reizte sie, die durch ihre Lektiire schon vage Vorstellungen tiber die
antike Kultur hatte und Sprachen tber alles liebte, Latein und Griechisch zu ler-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 321

nen. Obwohl ihr Vater ihr vorhielt, was sie denn spiter in der Tirkei mit den
klassischen Sprachen anfangen wolle, lief§ sie nicht locker. Thr grofiziigiger Vater
gewihrte ihr schliefflich die Freiheit, und sie selbst meldete sich in dem renom-
mierten Briisseler Gymnasium an (70-85).

Diese selbstgewihlte Bildungsinstitution verlangte von dem jungen Midchen
hochste Lerndisziplin. Sie durfte nicht scheitern, um sich vor der skeptischen, 14-
sternden Familie nicht zu blamieren. Sie machte bald die grofite Erfahrung ihres
Lebens. Die Liebe, die fiir sie bislang immer nur mit Geschlechterbeziehungen,
die von ihrer Familie geniifflich durchgehechelt wurden, in Verbindung stand, er-
langte eine andere Dimension. Sie erkannte, dass man alle Dinge im Leben, in
denen man Erfolg haben méchte, nur erreichen kann, wenn Liebe im Spiel ist.
Das galt auch fiir eine Sprache, wie das schwierige Latein. Das Objekt der Liebe
der dreizehnjihrigen Azra wurde ihre Lateinlehrerin Marie-Anne Cosyn, eine
Junggesellin unbestimmten Alters, schmal, zierlich, blafi, mit einer riesigen Brille
auf spitzer Nase, von ihren Schiilerinnen liebevoll Cos genannt. Sie schien fast
keinen Leib zu haben, nur aus Seele zu bestehen und war eine Verehrerin alles
Schénen. Um von ihr wahrgenommen zu werden, reichte es nicht, eine gute
Schiilerin zu sein, man muf3te sich allen schonen Dingen des Lebens 6ffnen. Azra
und ihre Freundinnen, darunter Evelyn, die treuste Freundin ihres Lebens, wid-
meten sich aulerhalb der Schule allen Kiinsten, Theater, Ballett, Oper und bil-
dender Kunst, zunichst Cos zu Liebe. Fiir Azra wurde Latein zu lernen nun auch
leichter, sie gehorte bald in allen Fichern, besonders auch im Franzosischen, zu
den Spitzenschiilerinnen. Die griechische Sprache bereitete ihr noch mehr An-
fangsschwierigkeiten als das Lateinische. Wenn sie doch damals nur schon einen
Begriff von Anatolien gehabt hitte, damit ihr die Texte lebendig geworden wiren,
seufzt sie riickblickend. Es waren gliickliche Jahre. Die Verehrung fiir Cos, die kul-
turellen Unternehmungen, ihre Lektiire, Latein und Griechisch, das alles fiillte sie
so aus, dafl sie ihrer familidren Umgebung wenig Aufmerksambkeit schenkte. Sie
schwebte dariiber. So nahm sie das sich ankiindigende Familiendrama nicht wahr.
Die Geschifte des Vaters gingen schlecht, doch die an Luxus gewohnte Mutter
vermochte sich nicht einzuschrinken und lieff die Hochzeitsfeier fur Akile teuer
ausstatten. Der iltere Bruder hatte keine Lust, einen Beruf auszuiiben und lebte
auf groflem Fufle. Der gutmiitige rechtschaffene Vater war der Situation nicht ge-
wachsen, wihrend eines Heimataufenthalts in Istanbul erlag er einem Herzinfarkt
(85-103).

Azra fehlte noch ein Jahr bis zur Reifeprifung am Briisseler Gymnasium. Es
geschah ein Wunder. Thre Brisseler Lehrerinnen und Mitschiilerinnen sorgten da-
fur, dass sie in dem Haus der Direktorin untergebracht wurde und das Abitur ab-
solvieren konnte. Sie setzt diese grofizligige verantwortungsbewuf3te Gastfreund-
schaft der niichternen Belgier positiv ab gegen die berithmte tiirkische Allerwelts-
Gastfreundschaft. Das Leben mit der Lehrerfamilie gewihrte der Schilerin inti-
men Einblick in das Milieu einer europiischen intellektuellen Mittelschicht, die

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322 ERIKA GLASSEN

sich den ausreichenden, aber nicht opulenten Lebensunterhalt mit aufreibender
Arbeit in einem geliebten Beruf verdienen muf. Diese idealistischen Lehrerinnen
lebten in einer Welt, in der es aufler Lehrern und Schiilern keine menschlichen
Wesen zu geben schien. In dem gastfreundlichen Haus wurde nur von den Schii-
lerinnen gesprochen, deren Fortkommen man sich unterschiedslos mit Liebe
widmete. Die Schule schien ein Tempel, das Lehrerdasein eine Religion zu sein.
Diese iltlichen Jungfern waren Lehrerinnen mit Leib und Seele, sie lebten und
symbolisierten die abendlindischen Tugenden, ja sie waren die tragenden Siulen
der Kultur. Zu Giilleyla gewandt: Solche Lehrer gibt es bei uns nicht viele. Und
weil es sie nicht gibt, ist das Gliick der tirkischen Schiiler wihrend ihrer Schulzeit
gleich Null. Thre Beobachtungen motivieren Azra wieder zu einem lingeren Ex-
kurs, ob und wie man westliche Lebensformen und Prinzipien tibernehmen koén-
ne. Es geht ihr dabei auch um aktuelle Diskussionen der 70er Jahre iiber Men-
schenrechte und Demokratieverstindnis. Fur sie ist der springende Punkt die
ethisch-moralische Auffassung (erdem anlayis: ) des Westens, auf der diese zivilisa-
torischen Errungenschaften beruhen. Die Ethik basiere zwar auf der klassischen
griechisch-lateinischen Kultur, aber fiir die Tiirken gebe es da einen Vorbehalt,
ndmlich die sukzessiv historisch gewachsene Verschmelzung mit christlichen Ele-
menten, die man nicht herauslosen konne. Daher konne man die westlichen Er-
rungenschaften nicht einfach so tibernehmen, wie sie sind, und sich assimilieren.
Die meisten Turken, die im fortgeschrittenen Alter nach Europa kimen, konnten
das nicht durchschauen. Sie gerieten in eine schwankend unausgeglichene Hal-
tung zwischen den Traditionen ihres Heimatlandes und der bewufitlosen Bewun-
derung der westlichen Kultur und Technik. Man konne aber auch nicht nur - wie
es die fundamentalistischen Konservativen proklamierten — Technik und Wissen-
schaft iibernehmen, ohne sich auf die Denkstrukturen, auf denen sie beruhen,
einzulassen. Azra Erhat unterlafit es in diesem Exkurs, ihren eigenen kreativen
Beitrag zur Losung des Problems hervorzuheben, namlich sich das griechische Er-
be Anatoliens (ohne christliche Beimischung) anzueignen und davon ausgehend
eigene Denkansitze zu finden, die von Homer zu Yunus Emre fithren und in der
Entdeckung eines tiirkischen Humanismus gipfeln.® Sie ist sich aber bewuf3t, dass
sie sich nur durch ihre eigene Willensentscheidung, in Briissel das humanistische
Gymnasium zu besuchen, die Voraussetzungen geschaffen hatte, den geistigen
Weg nach Anatolien zu beschreiten (107-119).

Schliellich ging das letzte gliickliche Schuljahr mit der Abschluf§zeremonie zu-
ende, auf der sie ihr Reifezeugnis entgegennehmen konnte. Das war fiir sie aber
eher ein trauriger Moment, denn sie wufite nicht, was ihr der neue Lebensab-
schnitt bringen wiirde. Sie mufite nun zuriick nach Istanbul in den Schof der
Familie und bezweifelte, ob man sie studieren lassen wiirde. Der erste Abend im
Haus ihres Grof3vaters bestitigte ihren Verdacht und endete mit einem Eklat, ei-

9 Dazu Kranz (1998).

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 323

nem ihrer beriichtigten, ungeziigelten Zornesausbriiche. Es tauchte nimlich ein
Bewerber auf, ein Millionirssohn, mit dem man sie verheiraten wollte. Der junge
Mann wollte sich vor der Abendgesellschaft mit einem Kunststiick produzieren,
indem er einer Fliege alle Beine ausriff und sie in ein Wasserglas setzte. Azra
schleuderte das Glas zu Boden und schrie: ,Solche Spiele liebe ich nicht!“ So ver-
scherzte sie sich die Heirat mit einem Milliondr wegen einer Fliege, wie ihr ihre
Familie fortan vorwerfen sollte. Giilleyla gegentiber reflektiert sie hier ihren Hang
zu ibermifligen Gefithlserregungen und Zornesausbriichen, die sie nicht beherr-
schen konnte, obwohl sie ihrem Verstand gehorchen und Maf§ halten wollte. Das
nimlich gehore zu den Bedingungen der Menschwerdung. Aber wenn man ihren
Lebenslauf verfolgt, wird deutlich, dass die Zornesausbriiche in kritischen Lebens-
situationen die Funktion erhalten, ihre Willensentscheidungen durchzusetzen.
Auch dieses Mal ist es der Fall, denn sie darf nun mit Einwilligung der Familie ein
selbstgewahltes Universititsstudium aufnehmen (118f.).

Ein schiichternes neunzehnjihriges Midchen, das die tiirkische Sprache fast
vergessen hatte, stieg also im August 1934 mit den Briisseler Diplomen unter dem
Arm die abgenutzten Holztreppen im Zeynep Hanim Konagi herauf, um sich an
der Literaturfakultit fur Philologie einzuschreiben. Sie kann auf die von dem Be-
amten gestellten Fragen nicht richtig antworten, da kommt ihr ein spottisch 14-
chelnder junger Mann zu Hilfe, der spiter in Ankara einer ihrer besten Freunde
werden sollte, Orhan Veli.l0 Er war es auch, der ihr den beziehungsreichen Spitz-
namen , U Azros“ (franzésischer Artikel, griechische Endung) geben sollte. Wenn
man die historische Situation der gerade reformierten Istanbuler Universitit be-
denkt, konnte man Azras Immatrikulation in diesem Moment fast schicksalhaft
nennen. Sie war mifitrauisch, ob sich ithr Studienwunsch, den sie durch ihre Inter-
essen am Briisseler humanistischen Gymnasium genihrt hatte, nimlich Altphilo-
logie oder Romanische Philologie zu studieren, in Istanbul iiberhaupt verwirkli-
chen lieffe. Dabei hitte sie in keinem glinstigeren Augenblick kommen koénnen.
Es war das erste regelrechte Studienjahr an der reformierten Literaturfakultit, das
die goldenen Jahre dieser Institution einleitete. Hier hatten sich angesehene wis-
senschaftliche Kapazititen!! versammelt, die wegen des Rassenwahns aus Nazi-
Deutschland geflohen oder angeworben worden waren. Man hatte ihnen relativ
gute Konditionen in der Tiirkei eingeriumt.!? Sie durften ihren Mitarbeiterstab
mitbringen. Die Universititsverwaltung war unbiirokratisch und aufgeschlossen
fiir die Wissenschaft. Damals lebte namlich Atatiirk noch, bemerkt Azra. So wur-
de den tirkischen Studenten eine einzigartige Chance geboten. Die Begegnung
mit dem berithmten deutschen Romanisten Leo Spitzer weitete ihren Horizont

10" Siche Glassen (1999).
11 Siehe dazu Widmann (1972) und Grothusen (1987).
12 Spitzer selbst dachte dariiber anders, s. Hausmann, Frank-Rutger (2000): ,Vom Strudel der

Ereignisse verschlungen®. Deutsche Romanistik im Dritten Reich, Analecta Romanica Heft
61, Frankfurt a. Main, 312ff.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 ERIKA GLASSEN

und sollte ihrer zukiinftigen Entwicklung die Richtung weisen und ihrem Ver-
stindnis von Methode und Lehre den Stempel aufdriicken. Aber es diirfte fur ei-
nen Lehrer wie Spitzer auch ein Glicksfall gewesen sein, in Istanbul auf eine so
hervorragend ausgebildete Schiilerin zu treffen. Denn die Studentenzahl war zu
Anfang sehr gering. Im ersten Studienjahr waren in Spitzers Seminaren nur vier
Studentinnen, im folgenden kamen noch einige dazu, darunter auch Mina Urgan
(133). Azra studierte nun Romanische Philologie und war hingerissen von Spitzers
Personlichkeit und Unterricht. Seine berithmte Textinterpretation lief fur die Stu-
dentinnen wie ein spritziges Vergniigen ab. Spitzer lobte Azras philologischen
Kopf. Sie war ja von Kindheit an sprachbesessen und konnte als einzige tiirkische
Studentin auf die lateinischen und griechischen Wurzeln des Franzosischen zu-
riickgehen. Auch in diesem Zusammenhang 143t sie sich auf einen lingeren Ex-
kurs ein, indem sie nimlich ihrer Grofnichte Giilleyla erklirt, warum sich das
deutsche Wort ,,Geistesgeschichte® nur unzulinglich ins Turkische tibersetzen las-
se. Sie bringt dabei auch eine wesentliche Kritik an der damals praktizierten
Sprachreform vor. Sprache sei der Spiegel der Wirklichkeit. Wenn es fiir eine Ei-
genschaft oder einen Begriff kein geeignetes Wort im Tirkischen gebe, existiere
eben das Phinomen auch in der Kultur nicht. Mechanisches Suchen nach unge-
fihr passenden Wortern helfe nichts. Man misse die fremden Dinge erst in der
eigenen Sprache durchdenken, eine Sprache zum Denken schaffen. Ohne diese
Bemiihungen tirkischer Sprachwissenschaftler und Philosophen konne es keine
Unabhingigkeit vom Westen geben. In diesem Mangel sieht sie die eigentliche
Ursache der turkischen Misere.

Spitzer blieb nur drei Jahre an der Istanbuler Universitit. Er prigte das Leben
seiner Student(inn)en nachhaltig. Er machte keinen Unterschied zwischen Leh-
renden und Lernenden. Mittwochabends zwischen acht Uhr und Mitternacht ver-
anstaltete er bei sich zu Hause (in der Nihe des Galatasaray Lisesi) ein Spanisch-
Seminar. Danach gingen die Studenten noch frohlich und aufgekratzt, als kimen
sie von einem Ball, ins Tokatliyan-Cafe und diskutierten weiter. Spitzer motivierte
seine Studenten zur Geselligkeit. Man traf sich auch auflerhalb der Seminare zu
gemeinsamen Tanzabenden, Theaterauffihrungen, Konzertbesuchen usw. Tags-
uber hielt man sich in der Nihe der Universitit am Beyazit-Platz auf, unterhielt
sich im Emin Efendi Lokantas: oder Kiillik Kahvesi, und im Sommer wurden
Wanderungen unternommen, oder man fuhr ins Schwimmbad. Spitzers Studen-
ten und Assistenten bildeten eine westliche Intellektuellengruppe, die unter den
konservativen Turken Neid erregte. Doch Azra vertraut Giilleyla an, dass sie trotz
aller Studienerfolge doch allmihlich eine undefinierbares Geftihl der Unzufrie-
denheit und Sinnlosigkeit verspiirte. Wozu sollte das alles dienen? In der ver-
schwommenen kosmopolitischen Atmosphire Istanbuls erschien das Leben ober-
flichlich und gekiinstelt zugleich. Im dritten Jahr fullten sich Spitzers Lehrveran-
staltungen mit literaturbeflissenen Dandys aus der europdischen Kolonie, und
Spitzer genof§ das sogar irgendwie. Das Romanische Seminar wurde zum literari-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 325

schen Salon. Alle sprachen Franzosisch oder ein franzosisches Kauderwelsch mit
turkischen Brocken. Die Gespriche wurden mehr und mehr zum koketten Party-
Geplauder. Das war ein Milieu, dem sich Azras Personlichkeit nicht anpassen
konnte. Die vormals anerkannte, selbstbewufite Studentin wurde introvertiert und
von Minderwertigkeitskomplexen geplagt. Ganz besonders schmerzlich kam ihr
zu Bewuf3tsein, dass sie noch gar nicht richtig Tirkisch gelernt hatte. Sie nahm
Turkisch-Unterricht und las tirkische Romane. Die Zwanzigjihrige wollte nicht
nur von den Professoren gelobt und geschitzt werden, sondern wartete immer
noch auf die grofle Liebe. Auch das Familienleben, das sich auf engsten Raum in
einem Appartment in Tegvikiye abspielte, war nicht besonders gliicklich. Die ver-
wohnte Mutter mufite nun mit einem bescheidenen Einkommen selbst haushal-
ten. Wenn Azra von der Fakultit nach Hause kam, triumte sie davon, zu fliehen,
eine eigenes Leben zu fithren, ihre eigene Personlichkeit zu entwickeln (118-139).

Die Rettung kam unvermutet im Juli 1936. Spitzer verbrachte sein letztes Seme-
ster in Istanbul, er hatte einen Ruf an die Johns Hopkins University (Baltimore)
angenommen. Er unternahm mit seinen Studenten einen Badeausflug nach Florya.
Man traf sich auf dem Sirkeci-Bahnhof, wo sich der Altphilologe Georg Rohde,
der in Ankara die Altphilologie aufbauen sollte, der Gruppe anschloff. Wahrend
der Zugfahrt klagte er iber seine prekire Situation an der Universitidt Ankara ohne
Assistenten und Ubersetzer. Azra, die gut Deutsch sprach, unterhielt sich angele-
gentlich mit Rohde, da duflerte Spitzer plotzlich die Idee, dafd eigentlich Azra, die
ja das humanistische Gymnasium absolviert hatte, die einzige geeignete Assistentin
fiir Rohde wire. Er, Spitzer, ginge ja sowieso fort, und mit grofler Geste: ,,Ich tiber-
gebe Dir Azra, was soll sie denn ohne mich noch in Istanbul®. Dieser spontane
Vorschlag wurde von Rohde ernsthaft aufgegriffen, und da auch Azra nicht abge-
neigt war, hatte man sich schon bis zum Abend, bevor der Zug wieder in Sirkeci
einfuhr, Gber alle Einzelheiten geeinigt. Azra stiirzte nach Hause und iiberraschte
ihre Mutter mit dem leidenschaftlichen Wunsch, nach Ankara gehen zu diirfen,
um diese Chance wahrzunehmen. Als dann wirklich kurz darauf vom Erzie-
hungsministerium die offizielle Ernennung zur Ubersetzerin (wiitercim) mit 100 Li-
ra Gehalt eintraf, konnte die Familie nur noch zustimmen. Es war doch eine Ehre
in Ankara zu arbeiten, Atatiirk lebte ja dort (138-145).

Am 1. August 1936 sal Azra, begleitet von ihrer Mutter, im Zug nach Ankara.
Sie betrat erstmals anatolischen Boden und atmete Almluft. Endlich war sie frei
und wiirde sie selbst werden. Azra Erhat verbrachte ihr akademisches Leben in
Ankara von 1936 bis zu ihrer Entlassung im Jahre 1947. In ihren Erinnerungen
an Ankara durchdringen sich verschiedene zeitliche Schichten der Wahrneh-
mung. lhre erste Begegnung mit Ankara erfiillte sie mit einer unendlichen Freu-
de, endlich die Freiheit erlangt zu haben. Es war fast ein mystisches Erlebnis, als
ob ein Licht in ihrem Innern explodiert wire. Von der Anhohe Cankaya, wo Ata-
tiirk lebte, leuchtete es wie ein Stern mit einer Helligkeit, soweit das Auge reichte,
und es war, als ob man ganz Anatolien tiberblicken kénne. Azra Erhat verbindet

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 ERIKA GLASSEN

Zeit und Ort ihrer endgiltigen Identititsfindung mit der freundlichen und ver-
trauensvollen Atmosphire Ankaras, die noch Atatiirks lebendige Gegenwart at-
mete. Das kosmopolitische dunstige Istanbul hatte sie angeblich nie geliebt, in
Ankaras heller und klarer Luft lernte sie schauen, atmen und frei denken. Zu
Atatiirk gehorten die Biume auf den Alleen, die roten Blumen am Straflenrand.
Man hatte thm gesagt, in Ankara wiichsen keine Biume.!? Er hatte aber heraus-
gefunden, dass dort Akazien am besten wachsen. Sie waren zwar mickerig, aber
sie brachten wunderbar duftende Bliiten hervor. Auch Olweiden und Kastanien
trotzte er der Natur ab. ,Ja, es war, als ob jeder Baum in Ankara Atatiirks Willen
zur Sprache brichte” (148). Die Kemalistin Azra Erhat, die ihre Identitit in die-
sem Ankara Atatiirks gefunden hatte, seufzt 1971 im Gefingnis: ,Heute gibt es
auf dem Atatirk Bulvari in Ankara diese Blumen und Kastanien nicht mehr.
Menderes hat sie alle fiir die Straflenverbreiterung herausreifen und abhauen las-
sen. An jenem Tag horte Ankara auf, unser Ankara zu sein®.

Azra hatte ja das Studium der Romanischen Philologie bei Spitzer in Istanbul
noch nicht abgeschlossen und sollte nun in Ankara Altphilologie studieren. Roh-
des Personlichkeit und Engagement gaben auch ihr die Kraft und den Enthusias-
mus, die schwierigen Aufgaben zu meistern. Sie mufite gleichzeitig als Studentin,
Bibliothekarin, Sekretirin und vor allem Ubersetzerin wirken (152f). Dazu kam
der Umgang mit den anatolischen Studenten, die fiir das fremde Fach Altphilo-
logie gewonnen werden sollten. Azra arbeitete unermiidlich. Besonders lebhaft er-
innert sie sich an die anspruchsvolle Ubersetzungstitigkeit. Rohdes Vorlesungen,
die er in klarem schonen Deutsch vortrug, den ganzen Reichtum seiner Mutter-
sprache auskostend, sollte sie Satz fir Satz ins Tirkische tibersetzen. Sie war dazu,
wie sie freimiitig gesteht, zunichst nicht fihig, und es passierten ihr licherliche
Pannen, die ihr den Ruf einbrachten, kein Turkisch zu konnen. Es herrschte da-
mals ein Wirrwarr in der Sprachreform, sie erwihnt die Sonnensprachtheorie. Es
gab auch noch kein richtiges tiirkisches Worterbuch. Doch sie lernte praktisch aus
ihren Fehlern, und allmihlich fiel ihr das Ubersetzen leichter, ja sie empfand so-
gar einen Genuf§ dabei, die wohlklingenden Sitze zu formen und einem grofieren
Auditorium vorzutragen. Dadurch erkannte sie, daf8 der Mensch nicht durch pas-
sives Aufnehmen, sondern durch Lehren und Mitteilen schopferisch wird.

Trotz der vielen Arbeit genof§ sie das freie ungebundene Leben in Ankara, der
neuen Hauptstadt, die sie als bedeutungsvolles Ganzes begriff, in dem Menschen
und Pflanzen wachsen und gedeihen konnten, weil sie ein klares Ziel anstrebten
auf dem Weg Atatiirks. Sie gewann gute Freunde in Ankara, dazu gehorten der Li-
teraturkritiker Nurullah Atag (1898-1957), der Dichter Orhan Veli und ihr langjih-
riger Lehrer und Weggefihrte Sabahattin Eytiboglu,'* mit dem gemeinsam sie den
tirkischen Humanismus entwickelte. Das klar strukturierte Straflennetz Ankaras

13 Auch Araz (1998), 12f. iiber Mustafa Kemals Bezichung zu Biumen.
14 Dazu Kranz (1998), 183-214.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 327

lud ein zum Spazierengehen. In ihrer Erinnerung erhilt die Topographie Ankaras
fast eine nostalgische Firbung. Als ob sich das Leben auf der Strafle abspielte und
man nachdenkend oder sprechend von einem zum anderen Haltepunkt mar-
schierte: Ulus, Atattirk Bulvari, Kizilay, Kavaklidere, Cankaya usw. Man arbeitete
im legendiren Evkaf Apartmanu, traf sich in den Konditoreien Ozen oder Kutlu
und speiste kostlich und billig im Ciftlik Lokantasi. Man unterhielt sich viel
ernsthafter und tiefsinniger in Ankara, und auch die Freunde, die aus Istanbul
kamen, pafiten sich der Atmosphire an. Selbst als junge Frau allein konnte man
in ein Lokal gehen und unbefangen unter lauter Miannern sitzen. Das gehorte zu
den Errungenschaften dieser Zeit, zu den Rechten, die Atatiirk den Frauen ver-
schafft hatte!>. Sie genof§ es, gut angezogen, in Kostiimen, die sie sich vom selbst-
verdienten Geld bei den besten Schneiderinnen Istanbuls nihen lassen konnte, in
Ankara auszugehen, eine Frau, die nicht als Schmarotzerin von Minnern abhin-
gig war, sondern ein freier Mensch. Alles schien so fest gegriindet in der jungen
Turkei, an der alle mitbauten, daff niemand auf den Gedanken gekommen wire,
daf§ diese Entwicklung aufgehalten werden oder sich gar riicklaufig wenden koénn-
te. In den menschlichen Beziehungen unter den verschiedenen Geschlechtern
konnte man die gleiche stolze Beherztheit und Unternehmungslust beobachten.
Es bahnten sich Berufs- und Lebensgemeinschaften an, die ein Leben lang hielten
und das, obwohl iibelwollende riickstindige Klatschmauler die idealistischen Be-
ziehungen in den Dreck ziehen wollten, wie spiter auch in den Dorfinstituten!®.

Fir Azra Erhat bedeutete der Umzug der Dil ve Tarih-Cografya Fakiltesi aus
dem Evkaf Apartmani in das neue Gebiude ein erster Hohepunkt in ihrem aka-
demischen Leben. In ihrer Erinnerung werden das Seminar fur Klassische Philolo-
gie, die Sumerologie, Hethitologie und Archiologie in einem Eski Anadolu Ensti-
tisti zusammengefafit, wo die deutschen Professoren, Rohde, Landsberger, Giiter-
bock und von der Osten gemeinsam den Pfad verfolgten, den Atatiirk gewiesen
hatte. Azra Erhat scheint Atatiirk in Ankara nicht begegnet zu sein, sie erwihnt in
ithren Aufzeichnungen auch seinen Tod gar nicht. In der Erinnerung an seine
Stadt Ankara, die sie zu seinen Lebzeiten bewohnt hat und den Blick seiner Au-
gen, dem sie einmal begegnet ist, bleibt er in ihrem Gedichtnis lebendig.

Sie iberschreibt das letzte Kapitel ihrer Autobiographie: ,Atatiirks Augen®
(163-186). Als junge Assistentin war sie im September 1937 aus Ankara nach
Istanbul gekommen, um am 2. Geschichtskongrefy im Dolmabahge-Palast teilzu-
nehmen. Die Menschenmenge, mit der sie sich in den Eingang dringte, erstarrte
plotzlich wie ein Leib: ,Atatirk kommt®. Sie nahm keinen menschlichen Korper
wahr, sondern nur seine Augen, die er iiber die Menge gleiten lief. Diese Augen,
in denen Lichter in Weif}, Himmelblau und Grau aufblitzten, blieben ihr unver-

15 Agaoglu (1984), 41 f., erzihlt, wie Mustafa Kemal sie als junge Referendarin héchstpersén-
lich ins ,Istanbul Lokantasi“ bringt und dem Wirt einschirft, dal auch junge Frauen allein
dort essen diirfen.

16 Siche Cikar (1994), 61ff.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 ERIKA GLASSEN

gefllich. Azra Erhat hatte sich durch Giilleylas Vater Atatiitks Schriften ins Ge-
fingnis bringen lassen und plante, in ihren Erinnerungen niher darauf einzuge-
hen. Thr Anliegen war ja, der tiirkischen Jugend, reprisentiert durch Giilleyla, na-
hezubringen, welche ungeheure Last Atatiirk damit auf sich genommen hatte,
dem tiirkischen Volk eine nationale Identitit, eine neue Schrift und Sprache und
eine eigene Geschichte zu geben. An jenem Septembertag las sie diese ganze Ver-
antwortung in seinen Augen, mit denen er, ohne ein Wort zu sprechen, den Kon-
gref dirigierte. Damals war ihr, als ob er ihr durch seinen Blick die Aufgabe tiber-
tragen hitte, die Geschichte seiner Tirkei von den iltesten Zeiten bis in die Ge-
genwart aus kultureller Perspektive zu erforschen. Sie exzerpiert unter bestimmten
Uberschriften Zitate aus seinen frithen Reden und Schriften, in denen Mustafa
Kemal schon seine spiteren Ziele formuliert hatte. Besonders faszinierend findet
sie eine Rede aus dem Jahre 1920, die er am ersten Tag seiner Ankunft in Ankara
hielt, in der er hervorhebt, dafl nur die Volker, die als Hiiter des Grund und Bo-
dens, den sie besetzt haben, und damit als Vertreter der (ganzen) Menschheit (Zege-
riyet vekilleri) fungieren, der Freiheit wiirdig seien. Fiir Azra Erhat kann Atatiirk
durch diesen Gedanken als der Wegbereiter des tirkischen Humanismus gelten.
Wie wir gesehen haben, begreift Azra Erhat die geistige Erschlieffung Anatoli-
ens als sinnstiftenden Lebenszusammenhang. Sie hat sich auf diese Aufgabe als
Schiilerin und Studentin vorbereitet und sich ihr als Assistentin, Dozentin,
Ubersetzerin, Journalistin und Organisatorin der blauen Fahrten (Mavi Yolcu-
luk)!7 gewidmet. Damit hat sie die Mahnung Atatiirks an die tiirkischen Intellek-
tuellen ernstgenommen, sich um die Vermittlung seiner Reformideen an das Volk
zu bemithen. Sie war aber auch ganz besonders pridestiniert fur diese Aufgabe,
mit ihrer instinktiven Abneigung gegen die osmanische Schrift, Sprache und Li-
teratur, der kreativen Ubersetzungsarbeit ins Tiirkische, ihrer tief verwurzelten
sdkularen Einstellung und der frithen Erfahrung der Anverwandlung des Frem-
den an das Eigene. Ihr anatolischer Humanismus erlaubte ihr nicht, bei der
»Menschwerdung® des Individuums einen Unterschied zwischen den Geschlech-
tern zu machen. In einem Freundeskreis konnte sie zeigen, dafd sie als Frau den
Minnern geistig ebenbiirtig, wenn nicht gar Uberlegen war. Die feministische
Bewegung war ihr fremd. Trotz ihrer vielleicht manchmal pathetisch anmuten-
den Atatilirk-Verehrung ist sie eine ganz unabhingige Kemalistin. Sie betrachtet
Atatiirks Schriften nicht als sakrosankte Texte, sondern als Anregungen zum ei-
genen Denken. Das beste Beispiel ist die mutige Umformung der berithmten
Sentenz: ,,Ne mutlu Tiirkiim diyene® (Wie gliicklich ist der, der sagen kann, ich bin
Turke) zu dem viel differenzierteren und offeneren: ,Ne mutln Anadolulnyum
diyene” (Wie glucklich ist der, der sagen kann, ich bin Anatolier)!8, denn dazu ge-

17" Dazu Kranz (1998), 73-92.
18 Erhat 3. Auflage 1979 (1960), 7.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 329

horten nach ihrem und ihrer Freunde Verstindnis auch Homer und Yunus Emre
und alle ethnischen Gruppen, die in Anatolien beheimatet waren.

Mina Urgan (1916-2000) verfolgt mit ihren ,Erinnerungen eines Dinosauriers®
(Bir Dinozorun Anilar) auch das pidagogische Anliegen (181), der jungen Gene-
ration in der Tirkei, die nach ihrer Meinung in eine Sackgasse geraten ist, eine
Botschaft zu tibermitteln, Mut zu machen. Der Titel impliziert, dass man ihre
Weitsicht als veraltet, versteinert, iiberholt ansehen kann, sie aber dennoch etwas
zu sagen hat. Sie wendet sich gegen die wachsenden antikemalistischen Vorurteile
aus dem radikalen Lager der religiosen Fundamentalisten und postmodernen
Feministinnen und mochte von den Erfahrungen der Dinosaurier, nimlich der
ersten Republik-Generation erzihlen. Mina Urgans Erinnerungen (353 Seiten)
wurden anders als das schmale Bindchen von Azra Erhat zu einem Bestseller, der
viele Auflagen erlebt hat und dem die Autorin kurz vor threm Tode noch einen
zweiten Band hat folgen lassen (Bir Dinozorun Gezileri. Die Reisen eines Dinosau-
riers, 1999). Thr Text ist nicht so klar strukturiert, wie der von Azra Erhat, son-
dern Mina Urgan kniipft ein buntes, oft verwirrendes Netz aus erinnerten Ge-
schichten, Reflexionen, Bekenntnissen und Assoziationen, das sich um den
chronologischen Lebenslauf wenig kiimmert und in orientalischer Manier viele
Anekdoten um Begegnungen mit bedeutenden Menschen rankt. Sie verliert sich
in Abschweifungen, die sich mit Azra Erhats bewuf3t lehrhaften Exkursen nicht
vergleichen lassen.

Mina Urgan hat sich nicht wie Azra Erhat erst aus einer Hindlerfamilie durch
eine schicksalhafte Willensentscheidung in ihrer Kinderzeit ihren Weg ins Intel-
lektuellen-Milieu bahnen miissen, sie wurde in die literarische Welt Istanbuls
hineingeboren. Thr Vater, der Poet und Dramatiker Tahsin Nahit (1887-1919), ge-
horte zur literarischen Szene der Jungtiirkenzeit. Thre Mutter Sefika, die sich mit
dem gut aussehendem Dichter in einer Liebesheirat verband, stammte aus rei-
chem Hause und konnte den Freunden ihres Mannes auf Biiyikk Ada ein som-
merliches Refugium bieten, wo man auf gemeinsamen Spaziergingen, berithmt
war der Liebespfad (Astklar Yolu), bei anregenden Gesprichen ein heiteres Leben
fithrte. Mina hatte, wie Azra, in der Kinderzeit eine (armenische) Amme (dadz),
die sich um sie kiimmerte. Sie war ein verzogenes, vorlautes Kind, das sich bis
ins 12. Lebensjahr wie ein Junge kleidete und gebirdete (67, 192) und sich zum
Entsetzen der Erwachsenen gerne in Gefahr brachte, indem sie auf Biume oder
Dicher kletterte und mit den Jungens Fufball spielte. Man erzihlte ihr spiter
von dieser Phase, in der sie sich sehr seltsam oder abartig zu verhalten pflegte
(acayip donemi) und mit frechen Streichen die Giste der Familie, dazu gehorten
die angesehensten Literaten der Zeit, provozierte. Nach dem frithen Tod ihres
Vaters heiratete ihre Mutter dessen Freund Falih Rifki (Atay), 1894-1971, und
blieb damit dem Literaten-Milieu treu.

Minas von ihr sehr geliebter Stiefvater gehorte zu den Istanbuler Intellektuel-
len, die im Befreiungskrieg zu Mustafa Kemal hielten und in der frithen Repu-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 ERIKA GLASSEN

blikzeit zum engsten Kreis des Gazi in Ankara zdhlten. Thre Mutter Sefika war
oft die einzige Frau, die es bis in die spite Nacht in der berithmten Tischrunde
(sofra) unter den Minnern aushielt!®. Mina brauchte sich ihre Schulbildung nicht
zu erkimpfen. Sie blieb in Istanbul, in der berithmten Klosterschule Dame de
Sion, an die sich so viele Tochter aus gutem Hause mit Gruseln erinnern. Aber
Falih Rufki, der ihr dort einmal einen spektakuldren nichtlichen Besuch machte,
holte sie bald wieder heraus und brachte sie im Internat des amerikanischen
Midchen-Kollegs in Arnavutkdy unter, das zum Robert College gehorte. Dort
blieb Mina neun Jahre. Sie fiihlte sich wohl in dem wunderschon im Griinen ge-
legenen Ambiente mit der groflen Bibliothek, die ihrer Lesewut genug Stoff bie-
ten konnte. Sie traf dort die Freundin ihres Lebens, Halet Cambel, die der im-
mer zu Unarten neigenden Mina den Riicken stirkte und ihr half, im ungelieb-
ten Fach Mathematik iiber die Runden zu kommen.

Die Ferienmonate verbrachte Mina bei ihren Eltern in Ankara. Doch fiir Mina
blieb der Aufenthalt in der neuen Hauptstadt auf kurze Episoden beschrinkt, und
sie gewann zu Ankara keine mystische Beziehung wie Azra Erhat, sondern blieb
ihr Leben lang Istanbulerin, spiter mit einer Sommerwohnung in Bodrum. Doch
eine Kindheitsbegegnung mit Mustafa Kemal in Ankara hat sie in ihren Erinne-
rungen anschaulich geschildert (155ff). Thre Mutter und ihr Stiefvater waren zu
einem Ball anliflich der Hochzeit einer Adoptivtochter des Gazi geladen und
hatten das kleine schmollende Midchen allein zu Hause gelassen. Der Literat
Rusen Esref (Unaydin) (1893-1959) und seine Frau, die eigentlich Falih Rifki und
Sefika abholen wollten, lielen sich von Mina erweichen, putzten sie so gut es
ging heraus und nahmen sie mit. Als sie den Ballsaal im Ankara-Palas betraten,
stand ihre Mutter plaudernd neben Mustafa Kemal, und Mina lief auf sie zu.
Wohl oder tibel wurde sie dem Gazi vorgestellt, der freundlich mit ihr sprach, sie
zum Tanz fithrte und ihr das erste Glas Champagner ihres Lebens kredenzte. Das
war fiir sie ein unvergef8liches Erlebnis. Sie kniipft an diese Erinnerung, besonders
an die kritischen Feministinnen gewandt, ihr Bekenntnis zum Kemalismus. Ja, sie
sei Kemalistin durch und durch, natiirlich nicht, weil Mustafa Kemal mit ihr ge-
tanzt habe, sondern: ,Ich bin Kemalistin, denn wenn Mustafa Kemal nicht gewe-
sen wire, wire ich nicht ,ich® geworden.“ Sie erinnere sich noch gut daran, dass in
ihrer Kinderzeit in der Straffenbahn das Minner- und Frauenabteil durch einen
Vorhang getrennt waren. Mustafa Kemal war es, der alle Vorhinge, die die Frauen
vom gesellschaftlichen Leben ausgeschlossen und in dunkle Ecken verbannt hat-
ten, mit seinen schonen Hinden zerrif3. Er sorgte dafiir, dass die Frauen in jeder
Hinsicht mit den Minnern gleichgestellt wurden. Daher sei es doch ganz selbst-
verstandlich, dass eine Frau, die bei Ausrufung der Republik 7-8 Jahre alt war und
seine Reformen miterlebt habe, immer fiir Mustafa Kemal eintrete. Sie ziehe es
vor, ihn Mustafa Kemal zu nennen, denn durch die stindige Wiederholung: ,,Ata-

19" Kulin (2000), 161.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 331

turk, Atatirk” und die primitive, unehrliche Heldenverehrung, inszeniert durch
eine Reihe eigenntitziger Politiker, sei dieser Name beschmutzt worden.

Fir Mina Urgan war Mustafa Kemal ein echter Revolutionir (devrimci), denn
die von ihm erkimpften Umwilzungen konne man mit der Wirkung der Franzo-
sischen Revolution vergleichen. Er habe alle Dinge, von der Kleidung bis zu den
Buchstaben, von Grund auf verindert. Fiir ihre Generation war Gazi Mustafa
Kemal Pasa eben nicht der kiinstliche und abstrakte Begriff, der einem in den
Sinn kommt, wenn man Atatiirk sagt, hatte nichts zu tun mit den eigenartig ge-
formten, hifllichen Bisten, die ein stirnrunzelndes Staatssymbol zeigen, sondern
er war ein blutvoller, lebendiger, lichelnder, attraktiver Mensch, dem man jeder-
zeit und tberall begegnen konnte. Das Leben in seiner niheren Umgebung war
sehr umtriebig und spannend. Immer wenn Mina nach Ankara kam, erzihlte ihre
Mutter wahre Geschichten iiber Mustafa Kemal, die sie meistens selbst miterlebt
hatte. Nach Sefikas Urteil war ,,bizimki“ (der unsrige), wie sie ihn liebevoll nannte,
ein guter Menschenkenner (insan sarrafi), der trotz aller Extravaganzen jeden fair
behandelte, ohne ihn zu verletzen. Minas Mutter, die sich immer offen und kri-
tisch duflerte, wurde von dem Gazi Genosse (favarig) genannt (163), sie stand ihm
in Ankara sehr nahe und hielt ihn im persénlichen Leben fiir einsam und un-
gliicklich. Sie konnte das Scheitern seiner Ehe mit Latife nachvollziehen. Doch
Sefika bewunderte die zuriickhaltende Frau, die nach ihrer Scheidung kein boses
Wort tiber ihren Pasa verlor. Mina verfolgte mit ihren Freundinnen besorgt die
letzten Tage des todkranken Mustafa Kemal. Als iiber dem Dolmabahge-Palast die
Flagge auf Halbmast sank, umarmten sie sich stumm. Es war ein ganz personli-
cher Schmerz, der sie befiel. Doch vor allem spiirten sie auch die Verantwortung,
die Mustafa Kemal der tiirkischen Jugend und ganz besonders ihrer Generation
aufgebiirdet hatte.

Mina Urgans ,Kemalismus“ ist also wesentlich geprigt von der Verehrung fir
die humane und sympathische Personlichkeit Mustafa Kemals, der durch die en-
ge Beziehung ihrer Mutter und ihres Stiefvaters zu ithm fast zur Familie gehorte.
Sie war sich dankbar bewuf3t, dass besonders ihre Generation und vor allem die
Frauen, die unter seinem viterlichen Schutz lebten, von den gesellschaftlichen
Errungenschaften, die aus seiner Revolution hervorgegangen waren, profitieren
konnten. Uber die historischen Ursachen und sozialen Folgen denkt sie nicht
weiter nach. Es geht ihr vor allem um die Bildungs- und Berufschancen, die Mu-
stafa Kemal den Frauen er6ffnet hatte und die sie freudig nutzte.

Mina Urgan legte ihre Reifepriifung als Externe 1936 am Galatasaray Lisesi ab
(169ff). Am Midchen-Kolleg in Arnavutkoy hatte sie ausgezeichneten Englisch-
unterricht genossen, und sie beherrschte auch das Franzoésische recht gut. Da sie
unersittlich im Lesen war, wiahlte sie als Studienfach die Franzosische Philologie,
nebenbei konnte man Englische Literatur belegen, das als eigenes Fach noch nicht
etabliert war. Die Erwachsenen rieten ihr zwar von diesem brotlosen Studium ab,
schlugen ihr die Juristerei vor, aber sie wollte nur etwas studieren, das ihr Vergnii-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 ERIKA GLASSEN

gen bereitete. Sie tauchte also ein Jahr nach Azra Erhat im Zeynep Hanim Konag:
unter den Studentinnen auf, die sich um den deutschen Professor Leo Spitzer
scharten. Auch Mina Urgan war begeistert von dem hohen Niveau, das den tiirki-
schen Studenten im Fach Romanistik geboten wurde. Sie konnte Spitzers animie-
rende Lehrmethode nur noch ein Jahr genieflen, er erkannte sogleich Minas pida-
gogisches Talent und verschaffte ihr als Vertreterin einer Assistentenstelle ihren er-
sten bescheidenen akademischen Posten. Das gemeinsame gesellschaftliche Leben
der Professoren und Studenten, die Teepartys, Theaterauffithrungen, Segelpartien,
ja sogar Skilaufen auf dem Uludag, wurde auch nach Spitzers Weggang fortge-
fuhrt. Mina schlofd 1939 unter Erich Auerbach ihr Studium ab. Da ihr ein Stipen-
dium gewihrt wurde, ging sie zunichst nach Paris, mufite aber 1941 wegen der
Kriegshandlungen nach Istanbul zurtickkehren. An der Istanbuler Universitit war
1940 der Lehrstuhl fiir Englische Literatur begriindet worden, auf den Ismet Paga
(Inonii) Halide Edip Adivar berufen hatte, die bis zum Tode Atatiirks mit ihrem
zweiten Mann Adnan Adivar meist im englischsprachigen Exil gelebt hatte.

Mina Urgan verfolgte nun unter Halide Edips Agide ihre akademische Lauf-
bahn, zunichst als deren Assistentin, spiter als Dozentin. Sie hatte die Romanau-
torin und mutige Aktivistin im Befreiungskrieg schon immer bewundert, und Ha-
lide Edip hatte Mina als Baby geschaukelt, da sie in den gleichen literarischen
Kreisen wie ihre Eltern verkehrt hatte. Es bestand also ein doppelbodiges Verhilt-
nis zwischen den beiden, einmal die Beziehung Professorin : Assistentin und zum
anderen die der Grofimutter : Enkelin. Mina Urgan, die bei Spitzer und Auerbach
eine gute philologische Ausbildung genossen hatte, beurteilt Halide Edips Wirken
als Professorin fiir Englische Literatur sehr kritisch. Die Romanschriftstellerin in-
teressierte sich wenig fuir die Methoden der Literaturwissenschaft und -kritik. Aber
Mina hatte ein nahes menschliches Verhiltnis zu der eigenwilligen alten Dame.
Zu ihrem personlichen Gesprichstoff unter Frauen gehorte der Streit iiber Musta-
fa Kemal, den Halide Edip gar nicht liebte. Sie gab nicht zu, dass er gut aussah,
und iiber seine berithmten schonen Hinde sagte sie: ,,Sie waren nicht schon, sie
glichen Tigerpranken®.20 Minas Stiefvater Falih Rufki, der Halide Edip schon wih-
rend des Befreiungkrieges in Ankara begegnet war, meinte, Halide Edip habe ein
gestortes Verhiltnis zu Mustafa Kemal, weil sie ihn nicht so beeinflussen und be-
herrschen konnte, wie die anderen Minner, die sie frither durch ihren personli-
chen Charme bezaubert hatte, wie etwa Cemal Pasa, der angeblich keine Unter-
schrift leistete, ohne sie vorher zu konsultieren. Sie hatte gehofft, der Gazi wiirde
immer kommen und mit ihr Cafe trinken und fragen: ,Hanimefendi, soll ich die
Republik ausrufen, finden sie es richtig, wenn ich das Kalifat abschaffe?” Halide
Edip wollte die Frau hinter Mustafa Kemal sein, wie es unter einem Foto stand,
das in ihren englischen Memoiren abgebildet ist. Als der Gazi ihr diese Rolle

20 TInteressant ist die Stelle iiber Mustafa Kemals Hinde im zweiten Band ihrer englischen
Memoiren. Adivar (1928), 398: ,the man with the hands of an actress woman whose pink
and white paw could always hold lives and the public attention in its elegant palm*.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 333

nicht tberlief3, zog sie es vor, das Land zu verlassen (203f.). Das sind natiirlich
Klatschgeschichten, die aber zeigen, wie stark die personliche Wirkung Mustafa
Kemals gerade auf Frauen war. Man lie§ bei solchen Diskussionen seine militéri-
schen und politischen Leistungen oder gar seine radikalen Maffnahmen gegen po-
litische Gegner ganz aufler Acht.

Mina Urgans akademische Karriere nahm einen normalen Verlauf. Sie war ihr
Leben lang gliicklich und zufrieden, daff sie mit einer Tatigkeit, die ihr Freude
machte, auch noch Geld verdiente. Als sich ihre Mutter von Falih Rifki getrennt
hatte und nach Istanbul gezogen war, lebte sie zuerst vom Verkauf ihrer Mobel
und Teppiche, doch bald war es Mina, die fiir den Lebensunterhalt der Familie
sorgen mufSte. Sie betont ofter, wie verriickt sie auf kleine Kinder war und eigent-
lich welche adoptieren wollte, aber iiber ihre kurze Ehe mit dem Dichter und
Journalisten Cahit Irgat (1916-1971), aus der sie zwei geliebte Kinder hatte,
spricht sie fast gar nicht (24-28). Die Bindung in einer Ehe schien ihr listig, sie
genofd die Unabhingigkeit und das Alleinsein.

Sie betrachtete es als gliickliche Fiigung, dal die Familie ihrer Mutter das er-
erbte Vermogen schliefflich durchgebracht hatte, denn dadurch war sie doch ge-
zwungen, selbst das tigliche Brot zu verdienen und bescheiden zu leben. Mina
Urgan bekennt sich nimlich ausdriicklich zum Sozialismus oder gar Kommu-
nismus (38f). Sie hatte eine Art Bekehrungserlebnis. Als selbstbewufite Zwanzig-
jahrige fuhr sie mit dem Zug durch Anatolien. Als der Zug irgendwo auf der
Strecke einige Zeit hielt, sah sie vor einer elenden Hiitte ein Madchen ihres Al-
ters sitzen. Das Midchen hob den Kopf und ihre Blicke trafen sich fiir eine Se-
kunde. Da schlug die Erkenntnis wie ein Blitz in Minas Hirn ein. Es hitte ja
auch ebensogut sie vor der Hiitte sitzen konnen und das Midchen im Zug. Die
eine hatte durch die Geburt ein glinstiges Geschick, die andere ein ungiinstiges.
Das Anliegen, die soziale Ungerechtigkeit zu beseitigen und nach einer neuen
Gesellschaftsordnung zu suchen, fithrte sie zum Sozialismus (252). Mina Urgan
wird 1963 sogar ordentliches Mitglied der Arbeiterpartei (285) und nahm an vie-
len Demonstrationen der Linken teil. Dadurch geriet sie auch ofter in schwierige
Situationen. 1960 wurde sie fur kurze Zeit aus der Universitit entlassen. Fast tra-
gikomisch wirkt ihr wiederholt geduflerter Wunsch, doch auch mal selbst ins Ge-
fingnis zu kommen und nicht nur ihre einsitzenden Genossen dort zu besuchen
(274, 297). Obwohl sie aus subjektiver Perspektive viele politische Ereignisse
schildert und beurteilt, bekennt sie sich dazu, politisch naiv zu sein. Sie hat auch
ein schlechtes Gewissen, zu wenig fiir ihre politische Uberzeugung getan zu ha-
ben. Eine ihrer letzten Aktivititen war der symbolische Hungerstreik, den sie mit
Aziz Nesin und anderen im Pera Palas Hotel aus Solidaritit mit den streikenden
Gefangenen in Eskisehir praktizierte (313).

Mina Urgans Beispiel zeigt, wie locker und unbefriedigend der Kontakt der
turkischen Links-Intellektuellen mit den einfachen Schichten immer war und ist.
Fur sie waren die Fahrten im Sammeltaxi fast die einzige Chance, mit dem Volk

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 ERIKA GLASSEN

oOfter ins Gesprich zu kommen. Sie beschreibt mehrere desillusionierende Erleb-
nisse, die ihr deutlich machten, wie verfithrbar ihre Schiitzlinge, die unterdriickten
Arbeiter, eigentlich sind, und daf§ sie gar kein Vertrauen zu den linken Intellektu-
ellen haben. Mina Urgan ist keine eigenstindige Denkerin wie Azra Erhat. Sie hat
an der Universitit alle ihre Kraft in die Lehre gesteckt und die Forschung vernach-
ldssigt. In ihren Erinnerungen erscheint sie als liebenswiirdiger, spontaner Mensch
voller Widerspriiche. Thre kemalistischen und ihre sozialistischen Vorstellungen
verschwimmen ineinander. Sie scheinen kompatibel zu sein. Die Verwirklichung
einer Utopie in den ersten Jahren der Republik (251) habe sie ermutigt, auch als
romantische Linke (297) an die Moglichkeit der Realisierung ihrer sozialistischen
Ideale zu glauben. Sie kultiviert als tirkische Patriotin ein humanistisches Welt-
bild der Verbriiderung aller Menschen, sie verabscheut alle radikalen Bewegungen
und ist doch nicht unparteiisch. Die alltdgliche Zivilcourage gegen jede Ungerech-
tigkeit ist ihre Devise. Auch Mina Urgan ist sikular eingestellt wie Azra Erhat. Sie
behauptet sogar atheistisch (dinsiz) zu sein, obwohl sie ihrer Mutter Sefika, die ei-
ne glaubige Muslimin war, nicht wehtun mochte. Es gibt viele Bertihrungspunkte
zwischen Azra Erhat und Mina Urgan. Viele gute gemeinsame Freunde und Be-
kannte, die blauen Fahrten in der Agiis (Mavi Yolculuk), an denen beide teil-
nahmen u.a., mifiten eigentlich zu hiufigen Begegnungen gefithrt haben. Aber
weder die eine noch die andere geht auf solche Beziehungen ein.

Es scheint also, als ob sie nicht naher miteinander befreundet waren. Beide wa-
ren sie iberzeugte Kemalistinnen, jede auf ihre originelle Art.

Nermin Abadan-Unat (geb. 1921) hat ihre Autobiographie Kum Saatini Izlerken
(Beim Ablaufen der Sanduhr) nach ihrer ehrenvollen Emeritierung aus der selbst-
bewufiten Position einer international geschitzten Akademikerin geschrieben. Sie
ist die jiingste meiner drei Protagonistinnen und nicht nur in akademischen Krei-
sen anerkannt, sondern auch diejenige, die am ehesten einer breiteren Offentlich-
keit bekannt sein diirfte. Das liegt auch an den von ihr vertretenen Fichern. Als
Politik- und Sozialwissenschaftlerin hatte sie immer groflere Moglichkeiten, sich
in die aktuellen Diskurse einzumischen als eine Altphilologin oder Anglistin. Fine
Frau von ihrem Format mit der Fihigkeit, mehrere Sprachen perfekt zu sprechen,
ist hochst willkommen, auf internationalem Parkett als offizielle Reprisentantin
ihres Landes aufzutreten. Wer sie als entschiedene tiirkische Patriotin und uner-
miidliche Hiiterin der kemalistischen Ideale kennengelernt hat, wird neugierig
nach ihrer Autobiographie greifen. Diese hat sie nicht nur dem Andenken ihrer
beiden verstorbenen Eheminner, Yavuz Abadan und Ilhan Unat, gewidmet, son-
dern auch ihrem Sohn Mustafa Kemal Abadan und ihrem Enkel, um mit ithnen
der jungen Generation das Schicksal der kemalistischen Tiirkei, die sie zu ihrer
Heimat gewihlt hat, ans Herz zu legen.

Thre Erinnerungen sind die faszinierende Darstellung der Identititsfindung ei-
nes Midchens, das eine lenkende familidre Sozialisation entbehren mufite und
in der entscheidenden Phase der Personlichkeitsentwicklung durch einen Wil-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 335

lensakt Heimat, Kultur, Sprache und Staatsbiirgerschaft selbst wihlte. Nermin
Abadan-Unat, die sich wohl auch mit Sozialpsychologie befa8t hat, beherrscht
die psychologischen Begriffe, wie formative Phase (gelistirici yillar), Personlich-
keitsmodell (kzszltk modelr), Identitit (kimlik) usw. und macht es dem Leser leicht,
den Entwicklungsprozefl nachzuvollziehen. Wir kénnen uns daher kurz fassen.
Es geht uns um ihre Version des ,Kemalismus®.

Nermin wurde 1921 in Wien geboren, einer damals kosmopolitischen Metro-
pole, in der aber weder ihre deutsche Mutter, eine aus Stettin stammende Landad-
lige und Witwe eines ungarischen Barons in habsburgischen Diensten, mit dem
sie eine Tochter Martha hatte, beheimatet war, noch ihr tiirkischer Vater Mustafa
Stleymanovig, dessen bosnischer Familienclan sich in Izmir angesiedelt hatte.
Nermins Vater war Kaufmann, der mit Rosinen, Feigen und Haselniissen handel-
te, und ithre Mutter eine snobistische Dame der Gesellschaft, die auf einen mon-
didnen Lebensstil Wert legte und der Spielleidenschaft verfallen war. In diesem in-
terkulturellen lockeren Familienverband, der kein festes Lebenszentrum kannte,
verbrachte sie ihre Kinderzeit. Die Mutter vertrat strenge Erziehungsmethoden,
Nermin war meistens mit dem Kindermidchen in ihr spartanisches Zimmer ver-
bannt. Sie hatte emotionale Entzugserscheinungen, dafiir spricht ihre Essensver-
weigerung. Der Vater war keine enge Bezugsperson, da er viel geschiftlich unter-
wegs war, und auch die Mutter kam nur am frithen Abend vor dem Opembesuch
oder anderen gesellschaftlichen Unternehmungen kurz zu der kleinen Tochter,
um sie beim Essen zu iiberwachen und Gute Nacht zu wiinschen. Etwa 1927 hol-
te der Vater die kleine Familie nach Istanbul, wo ithre Mutter sich ein luxurioses
Appartment einrichtete und sich mit Freunden beim Poker oder anderen Gliicks-
spielen die Zeit vertrieb. Izmir, wo der Familienclan lebte, war weit. Die bosnische
Grofimutter, mit der sich Nermin, die kein Tirkisch sprach, nicht verstindigen
konnte, kam nur einmal zu Besuch. Nermin durfte keine éffentliche Schule besu-
chen, sie hatte eine franzosische Erzieherin. Die engsten Kontakte hatte das Kind
mit dem Dienstpersonal.

Nermin erinnert sich besonders lebhaft an das Jahr 1930, als sie mit ihren El-
tern in einer angemieteten Villa auf Biiylikada den Sommer verbrachte. Dort
konnte sie bis zum Sonnenuntergang auf der von Blumen und Zypressen umge-
benen Strafle spielen. Sie horte ihren Vater kommen, und im gleichen Moment
hielt eine Kutsche neben ihnen. Thr Vater sagte zu einem Mann, der im Dunkel
der Kutsche kaum wahrzunehmen war: ,Dies ist meine Tochter, Pasa“. Nermin er-
innert sich: ,Seinen scharf wie ein Blitz aufleuchtenden Blick habe ich bis heute
nicht vergessen®. Spiter erfuhr sie, daff der Gazi im Anatolischen Klub-Casino
gewesen war und mit den Gisten, u.a. auch ihrer Mutter, Poker gespielt hatte. Das
war ihre erste und wohl auch einzige personliche Begegnung mit Gazi Mustafa
Kemal Paga (31f). Sie hat in ihren Erinnerungen nicht wieder darauf Bezug ge-
nommen. Wenn sie auch nicht wie Azra Erhat oder Mina Urgan einen bedeu-
tungsschweren Exkurs an ihr personliches Zusammentreffen mit dem Schopfer

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 ERIKA GLASSEN

der neuen Tirkei kntipft, blieb es doch wohl mit dem Andenken ihres Vaters ver-
bunden, den sie bald darauf verlieren sollte und in dessen Heimat sie spiter allein
zuriickkehren sollte.

Im Jahr 1930 zog man um nach Harbiye in einen Konak, und Nermin durfte
endlich eine Schule besuchen. Die Eltern wihlten fiir ihre Tochter die damals re-
nommierte, aber wegen der harten Disziplin gefiirchtete Klosterschule Dame de
Sion, die ja auch Mina kurz besucht hatte. Nermins erste Schulerfahrungen waren
bedriickend, am Wochenende trostete sie sich mit einem Kitzchen, das sie sehr
liebte. Thres Vaters Geschifte gingen schlecht, und die Mutter konnte von ihrer
Spielsucht nicht lassen. Im Februar 1931 beging ihr Vater aus Verzweiflung
Selbstmord, wie sie spiter erfuhr. Man versuchte den Tod des Vaters zunichst vor
dem Kind zu verheimlichen, doch sie ahnte wegen der Reaktionen der Erwachse-
nen, dass er nicht wiederkommen wiirde. Onkel Sabri aus Izmir, ein Bruder ihres
Vater, tauchte kurz auf, um die Fragen der Vormundschaft und Erbschaft zu re-
geln. Doch bevor es dazu kam, verkaufte Nermins Mutter allen Istanbuler Haus-
rat und verlief} mit ihrer kleinen Tochter die Tiirkei, um bei ihrer dlteren Tochter
Martha in Budapest zu leben (32-35).

Nermin war nun im Jungmadchenalter und erlebte in den vier Jahren in Buda-
pest die fiir ihre Identititsentwicklung wichtigste Phase. Mit dem Lebensstil ihrer
Mutter, die sich immer wieder ihrer Spielleidenschaft hingab, konnte sie sich nicht
identifizieren. Martha verdiente in einem Filmstudio den bescheidenen Lebensun-
terhalt. Die Mutter und die iltere Tochter lebten in einem Hotelzimmer, wihrend
Nermin im Internat einer deutschen Privatschule untergebracht wurde. Dort war es
eine der deutschen Lehrerinnen, Miss Hilde, die sie sich zum Rollenvorbild wihl-
te. Zu Miss Hildes Wertvorstellungen gehorten Disziplin, Fleifi, eiserner Wille,
Unabhingigkeit und sportliche Betitigung. Vor allem propagierte sie einen Le-
bensentwurf fiir die Frau, der dem Lebensstil von Nermins Mutter total entgegen-
gesetzt war. Jedes Midchen sollte durch Ausbildung eine Berufstitigkeit und damit
finanzielle Unabhingigkeit anstreben. Miss Hilde, die Nationalsozialistin war, kul-
tivierte auch die Identifikation mit der Nationalitit (38-41). Nermin begann sich
von der deutschen Mutter und der ungarischen Schwester abzusetzen, indem sie
jedem, der sie nach ihrer Staatsangehorigkeit fragte, sagte, sie sei Turkin.

In der Grofistadt Budapest war es fiir das junge Midchen moglich, sich Bil-
dungserlebnisse im Theater, der Oper und Museen zu verschaffen. Damit kom-
pensierte sie auch die unbefriedigende familidre Situation. Da die Mutter und
Schwester auf kleinsten Raum im Hotel lebten, war fir Nermin kaum Platz. Es
blieb immer alles provisorisch und kurzfristig. Eine zufriedene Zeit erlebte sie, als
Mutter und Schwester in eine winzige, billige Wohnung zogen, die auch ihr Zu-
hause wurde. Sie konnte durch Beziehungen von Miss Hilde den Realschulzweig
des Deutschen Gymnasiums besuchen, einer Schule, die sehr nationalsozialistisch
infiziert war. Die finanzielle Situation verschlechtete sich immer mehr, und die
Schwester kiindigte an, dass man das Schulgeld bald nicht mehr bezahlen konne.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 337

Fur die bildungshungrige Nermin bedeutete die Aussicht, ihren Schulbesuch ab-
brechen zu miissen, eine Katastrophe (48f).

Nermin hatte inzwischen neben ihrer Muttersprache Deutsch, und Franzdsisch,
der Sprache der Gesellschaft, in Budapest auch Englisch und Ungarisch gelernt.
Trotz ihrer sich anbahnenden Identifizierung mit ihrer tirkischen Nationalitit,
hatte sie bislang aber keine Gelegenheit gehabt, sich mit dem Tiirkischen, der Spra-
che ihres Vaters, niher zu befassen. Doch sie las begierig in den deutschen und
franzosischen Zeitungen alle Berichte iiber die neue Tirkei, die sich so heldenhaft
ihre Unabhingkeit erkimpft hatte. Das internationale Ansehen der Tirkei, das in
den Artikeln iiber den Erfolg der Reformen Mustafa Kemals zum Ausdruck kam,
flofite Nermin Stolz ein. Wie die Autobiographin in ihrer Einleitung bemerkt,
konne niemand, der die Zeit zwischen den Weltkriegen nicht erlebt habe, sich vor-
stellen, wie verschieden das Image der Tiirkei damals von dem heutigen gewesen
sel. Besonders die neue Rolle der tiirkischen Frau, die den Schleier abgelegt hatte
und die gleichen Rechte wie die Minner im 6ffentlichen Leben genof, wurde von
den Journalisten hervorgehoben. Was aber Nermin in ihrer Situation besonders in-
teressierte, war der kostenlose Schulbesuch fiir alle (44f). Damals wurde sie eigent-
lich schon Kemalistin und nihrte in ihrer Fantasie den Gedanken, in die Heimat
ihres Vaters zuriickzukehren, um dort die jedem Staatsbiirger gewdhrten Bildungs-
chancen zu nutzen. Da sie noch nicht volljihrig war, mufite sie die Zustimmung
ihrer Mutter einholen. Zu ihrer Verwunderung hatte diese keine Einwinde, ver-
langte aber, dafl Nermin von Onkel Sabri, der mit dem Geschift seines Bruders,
ithres Vaters, auch dessen Erbe iibernommen hatte, finanzielle Unterstiitzung ver-
lange. Sie schrieb in diesem Sinne nach Izmir, erhielt aber keine Antwort.

Doch Nermins Entschluf stand fest. Sie, die im multikulturellen Milieu unter
mehreren Identifikationsangeboten wihlen konnte, entschied sich nicht fur die
Lebensart threr Mutter und den westlichen kulturellen Kontext, sondern fiir die
kemalistische Tirkei. Ein wichtiger Motor ihres Handelns war ihr Hunger nach
Bildung und der Lebensplan, den sie unter dem Einfluff von Miss Hilde entwor-
fen hatte, einen Beruf zu erlernen und zu arbeiten. Da Onkel Sabri sich nicht
meldete, ergriff sie die Initiative und suchte den tiirkischen Botschafter in Buda-
pest auf. Sie hatte Glick, denn die Familie ihres Vaters war ihm bekannt, und der
brennende Wunsch des jungen Madchens, aus der Fremde in die tiirkische Hei-
mat zuriickzukehren, mag sein unbiirokratisches Handeln befltigelt haben. Er
verschaffte ihr einen Pafi, eine Fahrkarte fir den Orient-Express, datiert vom 5.
November 1936, und Taschengeld. Thre Mutter, die sie zum Bahnhof begleitete,
sollte sie nie wiedersehen (49-53).

Die Wirfel waren gefallen. Nermin traf schliefllich im Izmirer Hafen ein, ohne
daf? sie erwartet wurde. Eine Kutsche brachte sie zum Haus ihres Onkels, der zu
den bekanntesten Hindlern der Stadt gehorte. An den Reaktionen ihrer Tante
spuirte sie, dafd sie nicht willkommen war. Die ersten Jahre in Izmir missen fur das
junge Miadchen, das sich so vertrauensvoll in die moderne Tirkei begeben hatte,

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338 ERIKA GLASSEN

die sie nur aus internationalen Presseberichten kannte und deren Sprache sie nicht
beherrschte, eine herbe Enttiuschung gewesen sein. Sie wurde im Izmirer Famili-
enclan herumgereicht und mufite sich an tiirkische und islamische Traditionen und
Lebensformen gewohnen, die eigentlich schon tiberlebt waren. Sie war aber bereit
dazu sich anzupassen, denn sie hatte den Schutz und sozialen Zusammenhang ei-
ner Familie allzulange vermifit. Sie holte sozusagen ihre tirkische Sozialisation
nach. Es war ein harter Kampf, bis sie ihr eigentliches Ziel, Turkisch zu lernen, die
Schule zu besuchen, zu studieren und berufliche Karriere zu machen, schliefllich
erreichte. Thr Onkel ermdglichte ihr den Besuch des Gymnasiums nur unter der
Bedingung, sich von ihrer Mutter, die Erbschaftsanspriiche stellte, loszusagen.

Aber am Gymnasium in Izmir erfillten sich endlich ihre Triume vom Leben in
der modernen Tirkei, die sie in Budapest gendhrt hatte. Thr Bezugsrahmen wurde
nun die Gruppe der gleichaltrigen Klassenkameradinnen, mit denen sie eine le-
benslange Freundschaft verbinden sollte. In ihrem Kreis erlebte sie den Tod Ata-
turks, der alle Schichten der Bevolkerung tief erschiitterte. In ihrer Schule brach ei-
ne Art Massenpsychose aus, viele Schiiler erlitten Weinkrimpfe. Nermin Abadan-
Unat bemerkt hier an die zeitgenossischen Adressaten gerichtet: ,Die Intellektuel-
len unserer Tage, unter denen der Antikemalismus als fortschrittliche Denkungsart
gilt, konnen diese Bindung des Volkes an Atatiirk nicht verstehen (83)“. Durch die
Solidaritit ihrer Freundinnen gelang es ihr auch, die tiirkische Sprache zu meistern.
Um die Unterbringung im Internat der Schule zu finanzieren, ergriff sie die Initia-
ve, sich bei der Izmirer Messe als Dolmetscherin zu bewerben. Diese Titigkeit emp-
fand sie als wichtigen Schritt zur Selbststindigkeit. Als sie in Izmir 1940 ihre Reife-
prifung abgelegt hatte, konnte sie auf eine wichtige Phase ihrer Personlichkeitsent-
wicklung zurtickblicken, sie hatte ihre kulturelle und staatsbiirgerliche Identitit ge-
funden. Der Erreichung ihres Lebensziels stand nichts mehr im Wege, denn diese
Abiturientinnen waren die Tochter der Republik, ihnen standen alle Bildungschan-
cen offen. Es ist ihre unerschiitterliche Uberzeugung, dafl es Atatiirk war, der den
tirkischen Frauen diesen leuchtenden Pfad zur Wissenschaft erdffnete (96).

Nermin studierte 1940-1944 Jura in Istanbul. Auch sie profitierte von der Lehre
deutscher Professoren. Neben dem Studium verdiente sie ihren Lebensunterhalt,
um sich von der Izmirer Verwandtschaft ganz unabhingig zu machen. Sie war eine
selbstbewufite und aktive Personlichkeit, die mit eisernem Willen Karriere machen
wollte, und ihr weiterer Lebensweg, der sie auch zu einem Studium in die USA
fuhrte, zeugt vom Gelingen ihres Lebensentwurfs. Nermin wehrt sich gegen den
Vorwurf der Feministinnen, die Karrierefrauen der ersten Republikgeneration seien
geschlechtslose Staatsbiirgerinnen gewesen, die ihre radikale Selbstverwirklichung
einer kemalistischen Ethik opferten.?! Sie selbst hat zwei gliickliche Ehen gefiihrt.
Yavuz Abadan, der krimtatarischer Herkunft war, wirkte als junger Dozent wihrend

21 {Uber ihre Diskussionen mit den postmodernen Feministinnen und die Frauenstudien,

Abadan-Unat (1996), 229-136.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03. A



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOCHTER DER REPUBLIK 339

ihres Jurastudiums an der Istanbuler Universitit. Sie haben spiter in Ankara, der
Stadt Atatiirks, geheiratet und ihren gemeinsamen Sohn Mustafa Kemal genannt.
Ankara war lange ihre Heimat, wo sie in verschiedenen Positionen, bei der Presse,
in Ministerien, in Hochschulen und im Parlament gewirkt haben. Sie hat Yavuz
Abadans Lebensgeschichte in ihre Erinnerungen integriert (135-147).

Nermin-Abadan Unat sieht die fundamentalen Gesetzesreformen Atatiirks als
sein Vermichtnis, das gehiitet werden muff und auf dem man aufbauen kann. Zu
den Hauptzielen des Grinders der Republik gehorte die Gleichstellung der Ge-
schlechter. Sie hat sich in ihrer akademischen und gesellschaftlichen Arbeit be-
miiht, diesem Ziel niher zu kommen, das allein durch legislative Eingriffe nicht
verwirklicht werden kann. Zu ihren Initiativen gehoérte die Veranstaltung eines
Kongresses mit dem Thema ,Die Frau in der tiirkischen Gesellschaft®, vom 19.-
22. Mai 1978 in Istanbul, der viel Aufsehen erregte. Als Juristin und Sozialwis-
senschaftlerin ist sie niichterne Realpolitikerin und visiondre Utopistin zugleich,
die eine demokratische Entwicklung der Tiirkei auf der Basis der kemalistischen
Reformen fiir die einzige Moglichkeit hilt, ihrer selbstgewihlten Heimat wieder
zu dem internationalen Prestige zu verhelfen, das sie zu Lebzeiten Atatiirks mit
Stolz erfullte und als junges Midchen zu der Entscheidung fiir die tirkische
Identitit motivierte.

Die Erinnerungen unserer drei so verschiedenen Kemalistinnen enthalten die
gemeinsame Botschaft, dafy die Verinderung der Mentalitit in der patriarchali-
schen Gesellschaft nicht durch die Betonung der Geschlechterdifferenz, sondern
nur durch entspannte Geschlechterbeziehungen im offentlichen Raum erreicht
werden kann. Sie selbst fiihlten sich nicht von Minnern dominiert oder instru-
mentalisiert. Sie kultivierten Freundschaften, in denen sie als autonome weibli-
che Personlichkeiten im edlen geistigen Wettstreit mit mannlichen Partnern ernst
genommen wurden und sich kreativ entfalten konnten. Intime Enthiillungen
Uber Liebesbeziehungen und Sexualverhalten haben sie allerdings nicht mitzutei-
len. Sie konnten ihre individuelle Geschichte selbstbestimmt leben. Sie sind der
Uberzeugung, daf sie die Reformen, die ihnen die Chancen zu ihrer Selbstver-
wirklichung verschafft haben, nicht einem revolutioniren Prozef, sondern den
Entscheidungen und dem Durchsetzungsvermogen Mustafa Kemals zu verdan-
ken haben. Sie fiihlen sich als Téchter seiner Republik.

Ausgewdblte Bibliographie

Abadan-Unat, Nermin, Hrsg. (1985): Die Frau in der tiirkischen Gesellschafi. Frank-
furt a. Main.

Dies. (1996): Kum Saatini Izlerken. Istanbul.

Adivar, Halide Edib (1912): Handan. Istanbul.

Dies. (1926): Memoirs of Halidé Edib. New York/London.

Dies. (1928): The Turkish Ordeal. New York/London.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340 ERIKA GLASSEN

Dies. (1952): Tiirk’iin Atesle Imtiban:. Istanbul.

Agaoglu, Siireyya (1984): Bir Omiir Boyle Gegti. Sessiz. Gemi Beklerken. Istanbul.

Akyildiz, Kaya und Karacasu, Baris (1999): Mavi Anadoln: Edebi Kanon ve Milli
Kiiltiiriin Yapilandiriligimda Kemalizm ile bir Ortaklik Denemesi. In: Toplum ve Bi-
lim, 81, Yaz, 26-43.

Arat, Yesim (1997): Der republikanische Feminismus in der Tiirkei ans feministischer
Sicht. In: Schoning-Kalender, Claudia u.a., 185-198.

Araz, Nezihe 3. Auflage 1998 (1994): Mustafa Kemal’in Ankaras:. Istanbul.

Berkes, Niyazi (1997): Unutulan Yillar. Istanbul.

Cikar, Mustafa (1994): Hasan-Ali Yiicel und die tiirkische Kulturreform. Bonn.

Durakbasa, Ayse (1988): Cumburiyet Dineminde Kemalist Kadin Kimliginin Olusu-
mu. In: Tarih ve Toplum, 51, 39-43.

Dies. (2000): Halide Edib. Tiirk Modernlesmesi ve Feminizm. Istanbul.

Ergun (Turgut), Perihan (1998): Cumburiyet Aydinlanmasinda “Oncii Kadinlarimiz”,
Istanbul.

Erhat, Azra 3. Auflage 1979 (1960): Mavi Anadolu. Istanbul.

Dies. 2. Auflage 1973 (1962): Mavi Yolculuk. Ankara.

Dies. 3. Auflage 1982 (1969): Iste Insan. (Ecce Homo). Inceleme. Istanbul.

Dies. 2. Auflage 1980 (1978); Sewgi Yontemi. Istanbul

Dies. (1996): En Hakiki Miirsit. Andar. Istanbul.

Dies. und A. Kadir (1959-1967): Ilyada. Homeros. 1-3. Istanbul.

Glassen, Erika (1999): Das Recht auf Dichtung: Orban Veli Kanik (1914-1950) und
Garip. In: Guth, Stephan u.a., Hrsg.: Conscious Voices. Concepts of Writing
in the Middle East. BTS 72. Beirut. 69-98.

Gole, Nilufer (1997): Feminismus, Islamismus und Postmodernismus. In: Schéning-
Kalender, Claudia u.a., 33-54.

Grothusen, Klaus-Detlev, Hrsg. (1987): Der Scurla-Bericht. Die Titigkeit deutscher
Hochschullehrer in der Tiirkei 1933-1939. Schriftenreihe des Zentrums fur Turkei-
studien, 3. Frankfurt am Main.

Isik, Thsan (1990): Yazarlar Sozligii. Istanbul.

Kranz, Barbara (1998): Das Antikenbild in der modernen Tiirkei. MISK. Mitteilun-
gen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt, 2. Wiirzburg.

Kulin, Ayse (2000): Fiireya. Istanbul.

Schoning-Kalender, Claudia u.a. Hrsg. (1997): Feminismus, Islam, Nation. Fraunen-
bewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in der Tiirkei. Frankfurt/New York.
Tekeli, Sirin (1997): Die erste und die zweite Welle der Frauenbewegung in der Tiirkei.

In: Schéning-Kalender, Claudia u.a., 73-94.

Uguk, Cahit (1995): Bir Imparatorluk Cékerken. Anilar. Istanbul.

Urgan, Mina (1998): Bir Dinozorun Anilar:. Istanbul.

Dies. (1999): Bir Dinozorun Gezileri. Yasant:. Istanbul.

Widmann, Horst (1972): Exil und Bildungshilfe. Die deutschsprachige akademische
Emigration in der Tiirkei nach 1933. Bern/Frankfurt a. Main.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-211 - am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

