l. Teil:

Das Analogiedenken
als Forschungsfeld

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dolorg/10.5771/9783495967031-11 - am 26.01.2026, 14:

:32. https//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ IEEEE.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

Manuel Bachmann

Historische Tragweite und theoretisches Verstindnis des Analogie-
denkens stehen in einem auffilligen Mifiverhéltnis. Uber Jahrhun-
derte hinweg eine verbindliche Denkform, ist das Analogiedenken
ein weifser Fleck auf der Landkarte der gegenwirtigen Rationalitéts-
theorie. Erst allmihlich erschlieflen sich seine Prinzipien und Gesetze
einer zogerlich einsetzenden Reflexion. Leider sind die verfiigbaren
Forschungsansitze nur schwer zu biindeln, die Forschungslage pré-
sentiert sich als ziemlich disparat. Nicht einmal der Begriff >Analo-
giedenken< ist als Bezeichnung eines eindeutigen Gegenstands-
bereichs innerhalb der Rationalitatstheorie gangig. Der Gegenstand
ist vorerst noch, was seine Stellung in der Forschung betrifft, gleich-
sam exzentrisch positioniert, umgeben von Ellipsen, Tangenten,
Parabeln und noch nicht von konzentrischen Kreisen, die eine homo-
gene Theoriebildung darstellten.

Diese Lage hingt sicher damit zusammen, daf§ Analogien in den
verschiedensten Bereichen beobachtet werden konnen und dafi diese
Bereiche denkbar weit auseinanderklaffen. So finden wir Analogien
im Mythos, in der Dichtung, in der Psychoanalyse, in der fraktalen
Geometrie, in Goethes Naturforschung, in der Alchemie, in der For-
mulierung von Modellen der modernen Physik, in der Alltagsspra-
che. Wo ist ihr Auftreten signifikant und wo nicht? Gibt es Gesetz-
mifigkeiten ihrer Anwendung, die sich durch alle Bereiche ihres
Auftretens durchhalten? Gibt es unterschiedliche, vielleicht sogar sy-
stematisch klassifizierbare Analogietypen? Solche Fragen gilte es zu
klaren, bevor der Gegenstand in schirferen Konturen hervortreten
kann. Da sie zum Teil noch nicht einmal gestellt wurden, ist eine
Homogenisierung der Theoriebildung noch in weiter Ferne.

Die Diskontinuitit der Forschungsansétze schldgt sich auch in
der Einschitzung des Analogiedenkens nach seinem epistemologi-
schen Wert, seiner Erkenntnisleistung, nieder. In dieser Frage lassen
sich die Extreme eindeutig lokalisieren. Auf der einen Seite wird der

Analogiedenken A 11

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Analogiebildung ein gegenstandskonstituierender Status abgespro-
chen. So werden Weltmodelle, welche die Objekte iiber Analogien
definieren, ins Dunkel der »pseudo-sciences« gestellt (Brian Vickers)
oder zumindest ins Ddmmerlicht eines vermeintlich »vorwissen-
schaftlichen Denkens« (Ernst Cassirer). Auf der anderen Seite sieht
man sich mit einer positiven Verabsolutierung konfrontiert, welche
einem auf Analogien beruhenden Weltverstindnis das Wort redet
und ausschliefSlich diese Sicht der Dinge fiir wesentlich und jeder
anderen Weltsicht iiberlegen erklédrt. In diese Richtung zielen einer-
seits neohermetische Ansitze, andererseits Versuche, aus der Ana-
logie die Erkenntnismethode schlechthin zu entwickeln. Offenbar
18t sich die Strukturanalyse dieser Denkform von der Frage nach
deren epistemologischer Leistung gar nicht abkoppeln, zumal das
Analogiedenken gegentiber etablierten Rationalititsstandards exo-
tisch wirkt und deshalb zu einer Beurteilung herausfordert. Jeden-
falls bezeugt das Auftreten kontradiktorischer Einschidtzungen den
niedrigen Entwicklungsstand der Theoriebildung, auf dem die Ex-
trempositionen noch einer Vermittlung harren.

Zur Verdeutlichung der Situation sollen im folgenden einige
wichtige Positionen der Forschung herausgegriffen und in ihren
Grundziigen beschrieben werden. Daf$ dabei das Hauptgewicht auf
Cassirer, Toucault und Eco gelegt wird, ist dadurch gerechtfertigt,
dafs diese drei jeweils einen denkbaren Ansatz zu einer regelrechten
Theorie ausziehen.

1. Cassirer: Theorie des strukturalen Denkens

Cassirers Theorie des strukturalen Denkens ist in der Geschichte der
Forschung die erste, die sich ernsthaft unter einer rationalitdtstheo-
retischen Fragestellung mit denjenigen Traditionen beschéftigt, die
sich in signifikanter Weise des Analogiedenkens bedienen: Alchemie,
Astrologie und Renaissance-Magie. Cassirers These ist, es handle
sich bei diesem Dreigestirn um Ubergangsformen zwischen Mythos
und Logos. Was aber besagt die These von »Ubergangsformen«? Und
inwiefern kdnnen die Analogie-Systeme der Alchemie, Astrologie
und Renaissance-Magie zwischen die Eckpunkte >Mythos< und >Lo-
gos< gestellt werden? Im folgenden geht es um den Erklarungswert
der These und ihre Unzulanglichkeit. Um beides abzuwiégen, muf3
man ausholen.

12 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

Fiir Cassirer ist das auf Schelling und Hegel zurtickgehende dy-
namische Geistesmodell leitend, das die gesamte Begrifflichkeit von
Sprache und Wissenschaft einem Prozefs logischer Genese unterwor-
fen sieht. Ein solcher Prozefs konstituiert sich aus sukzessiv sich tiber-
bietenden Reflexionsstufen der Apperzeption, die in den geistigen
Erscheinungsformen, wie sie mit dem Mythos, der Religion, der Wis-
senschaft und der Philosophie vorliegen, reprasentiert werden. Uber
eine Phidnomenologie des mythischen Denkens, die hier nicht aus-
gefiihrt werden soll, gelangt Cassirer zu dem Ergebnis, daf$ das my-
thische Bewuftsein sich im Besitz derselben Anschauungsformen,
Aussageweisen und Strukturprinzipien wie das wissenschaftliche
Denken befindet, dafs es dieselben Kategorien sind, welche das Be-
zugssystem sowohl fiir die rein begriffliche als auch fiir die mythi-
sche Apperzeption liefern, obwohl sich fundamentale Auffassungs-
unterschiede zwischen Mythos und Logos auftun. Die Differenz
zwischen dem in der mythischen und dem in der begrifflichen Apper-
zeption Gedachten kann damit nicht anders als eine in der Modalitiit
der Kategorien liegende bestimmt werden.! Das bedeutet, daff die
Begrifflichkeit, in welcher der Logos im Gegensatz zum Mythos ope-
riert, latent im mythischen Bewufstsein angelegt ist. Die Latenz zeigt
sich darin, dafs die kategorialen Fixierungen erst diffus vollzogen und
in begrifflich unausgeprégter Form stets anschaulich gebunden blei-
ben. Gerade die bildlichen Struktursymmetrien, die das Analogie-
denken in Astrologie, Alchemie und Renaissance-Magie leiten, do-
kumentieren eine solche Anschauungsgebundenheit und damit ihre
Herkunft aus dem mythischen Denken. Sobald aber der Gedanke sich
von seiner sinnlichen Unterlage losreifst und rein zu denken beginnt,
ist die Zauberwelt des Mythos dahin. Dessen Erbe tritt der Logos an,
und zwar als Prézisierung des Mythos. Die logische Genese des Den-
kens besitzt demnach drei Stufen allmahlicher Prézisierung: den My-
thos, die Ubergangsformen in Gestalt von Astrologie, Alchemie und
Renaissance-Magie und schliefslich den Logos, wie er sich in der neu-
zeitlichen Wissenschaft mit der Ersetzung des Substanzbegriffs

! E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd.2: Das mythische Denken,
Nachdruck Darmstadt 1973, S.78: »Wenn man das empirisch-wissenschaftliche und
das mythische Weltbild miteinander vergleicht, so wird alsbald deutlich, dafl der Gegen-
satz zwischen beiden nicht darauf beruht, daf8 sie in der Betrachtung und Deutung des
Wirklichen ganz verschiedene Kategorien verwenden. Nicht die Beschaffenheit, die
Qualitit dieser Kategorien, sondern ihre Modalitit ist es, worin der Mythos und die
empirisch-wissenschaftliche Erkenntnis sich unterscheiden.«

Analogiedenken A

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.

13


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

durch den mathematischen Funktionsbegriff den engiiltigen Durch-
bruch verschafft.

Das eigentliche Denkprinzip des Mythos wird dort am deutlich-
sten sichtbar, wo es sich als Ubergangsform zwischen Substanz- und
Funktionsdenken zu prézisieren beginnt:

»Aber das eigentiimliche Denkprinzip, das ihr [der mythischen Verding-
lichung] zugrunde liegt, tritt noch weit schérfer als auf den primitiven Stufen
mythischer Weltanschauung dort hervor, wo es bereits im Begriff steht, sich
mit dem Grundprinzip des wissenschaftlichen Denkens zu verbiinden und zu
durchdringen, — wo es in Gemeinschaft mit ihm eine Art Zwitterwesen: eine
halbmythische sWissenschaft« der Natur erzeugt. Wie man sich die Eigenart
des mythischen Kausalbegriffs vielleicht am klarsten am Aufbau der Astro-
logie vergegenwirtigen kann, so tritt die besondere Tendenz des mythischen
Eigenschaftsbegriffs am deutlichsten heraus, wenn man die Struktur der Al-
chimie ins Auge fafst. Die Verwandtschaft zwischen Alchimie und Astrologie,
die durch ihre ganze Geschichte hindurch zu verfolgen ist, findet hier ihre
systematische Erklirung: sie beruht zuletzt darauf, daf$ beide nur zwei ver-
schiedene Ausprigungen derselben Denkform, des mythisch-substantiellen
Identititsdenkens, sind.«*

Dieses Identititsdenken besteht darin, dafs die Realitdt aus einer Ag-
gregation von Elementarqualititen aufgebaut gesehen wird. Sie mi-
schen und entmischen sich und konstituieren so die Struktur eines
jeden Dinges. Und da diese Elementarqualitdten sich tiberall wieder-
finden, ist das Universum von Strukturihnlichkeiten und Sym-
metrien durchzogen, mithin von einer Struktur, die die universale
Anwendung von Analogien ermdglicht, ja sich durch Analogien erst
erschliefSt. Am greifbarsten wird dieses strukturale Identitdtsdenken
am mythischen Strukturraum, wie er in der Astrologie zugleich in
die Zeit tbersetzt wird. Die Astrologie betrachtet den Kosmos als
nach einem Modell gebaut, »das sich uns bald in vergrofsertem, bald
in verkleinertem Maf3stabe darstellen kann, das aber stets im
Grofsten wie im Kleinsten dasselbe bleibt«®. Denn fiir die Astrologie
existiert eine Pridetermination des Seins, die sowohl fiir das Indivi-
duum wie fiir das Universum gilt. Zustande kommt sie dadurch, dafs
—unter dem Aspekt des Raumes — die Planeten dem Individuum sub-
stantiell innewohnen, dhnlich wie — unter dem Aspekt der Zeit — das
Leben des Individuums von einem anfinglichen Gesetz bestimmt ist,

* AaQ,S. 85
¥ A.a.O, S.110.

14  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

das sich nur noch zu explizieren braucht, das »fiir uns, die Zuschauer,
gewissermafien in der Zeit abrollt«*. Raum und Zeit sowohl des Kos-
mos wie auch des Individuums werden durch eine in jeder Einheit
eingefaltete Struktur beherrscht, die sich im Modell der Konstella-
tion abbilden lafit — im Horoskop. Es ist diese Einfaltung, die die
Analogien zwischen Mikro- und Makrokosmos, zwischen Lebens-
und Weltzeit ergeben.

Nun handelt es sich beim Analogie-System der Astrologie des-
halb um eine Ubergangsform zwischen Mythos und Logos, weil es
einerseits dem mythischen Identitdtsdenken verhaftet bleibt, ande-
rerseits eine Form der wissenschaftlichen Welterkenntnis antizipiert:
dem Mythos entstammt der Gedanke der strukturellen Linfaltung,
wihrend der Gedanke eines Modells, aus dem sich das ganze Uni-
versum extrapolieren lafit, auf den Logos verweist. Methode des er-
steren ist die Analogie, des letzteren eine Art von Kalkiil, von quasi-
mathematischem Funktionsdenken. Da aber die Analogie hier
durchaus gegenstandskonstituierenden Status hat, also nicht blofs
als Reflexionsbegriff gilt, und der Kalkiil auf diesem Status griindet,
mufSs man von einem Zwitter, von einer »halbmythischen Wissen-
schaft der Natur« sprechen. Denn Analogien kénnen einen Gegen-
stand nicht wissenschaftlich beschreiben, wenn sie als fiir den Gegen-
stand konstitutiv gelten wiirden. Mit der (in seinen Ausfithrungen
allerdings nirgends deutlich ausgesprochenen, weil von seinem Kan-
tischen Standpunkt aus selbstverstdndlichen) Unterscheidung der
Analogie im Status eines Reflexionsbegriffs — tiber den sie im wis-
senschaftlichen Denken nicht mehr hinauskommen darf, ohne dieses
zu pervertieren — und der Analogie im gegenstandskonstituierendem
Status verweist Cassirer das Analogiedenken der Astrologie und der
ihr verwandten Systeme definitiv in das Reich des vorwissenschaft-
lichen Denkens.

Cassirers Theorie ist in einer Forschungsgeschichte des Ana-
logiedenkens deshalb wichtig, weil sie erstmals die eigenstandige Er-
kenntnisleistung analogischer Weltsysteme wiirdigt, und zwar gera-
de dadurch, daf sie deren Eigengesetzlichkeit gegeniiber dem
sogenannten wissenschaftlichen Denken betont. Der Wert der These,
die das Analogiedenken als Ubergangsform zwischen Mythos und
Logos begreift, ist darin zu sehen, daf$ hier ein eigener Rationalitéts-
typus gesehen und sowohl gegen das archaische mythische Denken

* A.a0O,S 111

Analogiedenken A

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.

15


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

wie gegen das funktionale Denken der Neuzeit abgegrenzt wird. An
diesem Punkt offenbart sich jedoch zugleich die Unzuldnglichkeit der
These. Lediglich als Derivat des Mythos kommt das Analogiedenken
in den Blick und nicht als eine genuine Denkform. Ebenso ist Cassi-
rers Logos-Konzept problematisch. Den Logos als eine monolithische
GrofSe anzusetzen, indem er auf das mathematische Funktionsden-
ken festgelegt wird, ist eine metaphysische Vorentscheidung, um
vom Gedanken einer (transzendentalen) Einheit der Vernunft nicht
abzuriicken. Mit nicht minderem Recht a6t sich der Logos als Pool
diverser Formalstrukturen einschlieflich des Analogiedenkens kon-
zipieren, so dafs zuletzt sogar die Entgegensetzung von Mythos und
Logos neu iiberdacht werden mu§.

2. Foucaults Episteme der Ahnlichkeit

Dafs es sich bei den fiir die Renaissance typischen Wissenschaften der
Alchemie, Astrologie und Magie (so die Triade bei Cassirer) nicht um
eine Ubergangsform handelt — dem Mythos immer noch verhaftet
und trotzdem dem Logos schon verpflichtet —, mufs spatestens dann
deutlich werden, wenn man Toucaults Untersuchungen zur herr-
schenden Denkform in den Wissenschaften der Renaissance und des
Barock zur Hand nimmt: Die Ordnung der Dinge von 1966 und die
die Unschérfen des ersten Buches prézisierende Archiologie des Wis-
sens von 1969.° Foucault prégt hier den Begriff einer eigenen Denk-
form, die »Episteme der Ahnlichkeit«. Diese These nimmt die Kate-
gorie der Ahnlichkeit bzw. der similitudo als Leitkategorie des
gesamten wissenschaftlichen, philosophischen und kiinstlerischen
Erkenntnisbemiihens jener Zeit, die deren Form a priori festlegt und
starr dominiert. Den Begriff »Episteme« definiert Foucault im Sinne
eines »epistemologischen Feldes«, in dem »die Erkenntnisse, aufser-
halb jedes auf ihren rationalen Wert oder ihre objektiven Formen
bezogenen Kriteriums betrachtet, ihre Positivitit eingraben und so
eine Geschichte manifestieren, die die [...] der Bedingungen ist,
durch die sie méglich werden«®.

Wie geht Foucault vor und wie versteht er sein eigenes Unter-

® Deutsche Ubersetzungen: M. Foucault: Archiologie des Wissens, 5. Aufl. Frankfurt
a.M. 1986; ders.: Die Ordnung der Dinge, Frankfurta. M. 1989.
¢ M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 24f.

16 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

nehmen? Er will es nicht als Ideengeschichte verstanden wissen, son-
dern als ihre Preisgabe. An ihre Stelle tritt die Analyse von »Diskurs-
formationen«”’. Diese arbeitet strukturalistisch, d.h. unter Ver
abschiedung der Annahme, es gibe ein Subjekt des Textes und eine
intentio auctoris, die fiir die Archdologie des Wissens von Belang
wire. Interessant ist allein die von den einzelnen Autoren ablgsbare
Diskurspraxis, die auf eine anonyme Diskursformation hinfiihrt. Erst
auf dieser Ebene werden die epistemologischen Strukturen, in denen
die Ideen der Zeit formuliert werden, sichtbar. Inhaltliche Bestand-
teile der Diskursformationen sind die Formationen der Gegenstinde,
der Auferungsmodalititen der Begriffe und der argumentativen
Strategien. Auf Foucaults strukturalistische Methodologie sei hier
nicht weiter eingegangen, lediglich darauf verwiesen, dafs es kritische
Stellungnahmen zu ihr gibt.?

Die Episteme der Ahnlichkeit operiert mit einem System von
vier Kategorien, die Foucault kurz »die vier Ahnlichkeiten«® nennt:
convenientia, aemulatio, analogia und sympathia. Dabei handelt es
sich blofs um die Hauptkategorien, entnommen einem reichen se-
mantischen Raster, das die Ahnlichkeit noch differenzierter denkt.
Hierzu gehéren — Foucault konsultiert Pierre Gregoire: Syntaxeon
artis mirabilis, Koln 1610 — amicitia, aequalitas, contractus, consen-
sus, matrimonium, societas, pax, similia, consonantia, concertus,
continuum, paritas, proportio, similitudo, coniunctio, copula. Die vier
Ahnlichkeiten lassen sich folgendermafien charakterisieren:

Die convenientia ist eine Funktion des Raumes, namlich eine
Ahnlichkeit aufgrund srtlicher Nachbarschaft, die weniger auf eine
dufserliche Beziehung zwischen den Dingen hindeutet als vielmehr
auf eine innere Berithrung, kraft derer sich die Dinge einander assi-
milieren; sie ist Zeichen einer im Bertihrungsraum entstandenen
»dunklen Verwandtschaft«®. Mit dem Ausdruck »dunkle Verwandt-
schaft« hat Foucault treffend die ontologische Relation bezeichnet,
die hinter der Ahnlichkeit schlechthin gedacht ist. Auch die iibrigen
Ahnlichkeiten sind und bleiben tiber ihren spezifischen Sinn hinaus
Zeichen dunkler Verwandtschaft, die die Kohédrenz des Analogien-

7 Der Grundbegriff in M. Foucault: Archiologie des Wissens, a.a.O.

8 M. Frank: Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt a. M. 1983; S. Otto: Das Wissen
des Almlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frankfurt a. M. 1992.

° M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46.

© Aa0,S. 47.

Analogiedenken A

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.

17


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

systems im ganzen begriindet und in den verschiedenen Disziplinen
des Analogiedenkens jener Zeit, wie der Naturmagie oder der Signa-
turenlehre, mit der Entwicklung einer Hermeneutik der Ahnlich-
keitsphanomene dem Licht der Rationalitat aufgeschlossen wird. —
Die aemulatio ist ebenfalls eine Funktion des Raumes, die jedoch
vom Gesetz des Ortes frei ist, also ohne unmittelbare Ndhe oder
raumliche Verkettung zustande kommt; sie funktioniert nach qua-
sioptischen Gesetzen der Spiegelung, die auch in weiter Entfernung
verstreute Dinge miteinander kommunizieren léfit. Eine Funktion
des Raumes ist sie insofern, als sie aus einer Talzung des Seins ent-
steht, in der die auseinanderliegenden Extreme die Ahnlichkeit von
Zwillingen annehmen. — Und wenn sich aemulatio und convenientia
in der Raumfaltung iiberlagern, dann entsteht die analogia. Sie tritt
selten als lediglich zweistellige Relation auf, wie sie der Zwilling ver-
korpert, vielmehr als ein mehrstelliges Strukturgitter, in das die
kommunizierenden und einander assimilierenden Dinge nach den
Regeln eines komplizierten Ordnungssystems gestellt sind. — Die
vierte Ahnlichkeit, die sympathia, ist hingegen von den Vorgaben
dieses Strukturgitters weitgehend frei und artikuliert jene dunkle
Verwandtschaft der Dinge eher diffus, Grenzen des Raumes und der
Zeit transzendierend, eingeschrinkt nur durch ihren Kompensator,
die antipathia. Mit diesen vier Ahnlichkeiten sind allerdings gleich-
sam nur die Schemata der moglichen Analogien vorgegeben, noch
nicht die konkreten Verlaufslinien, das hinsichtlich der Phinomene
interpretierte Strukturgitter. Dieses erschliefit sich erst tiber eine
grundlegende Funktion aller vier Ahnlichkeiten, die darin besteht,
ihren Relata Signaturen einzuzeichnen: Das System der Ahnlichkei-
ten dufert sich in einem Signaturensystem, um erst iiber dieses als
konkreter Kosmos der Analogien fiir die menschliche Erkenntnis
fafsbar zu werden.

Trotz seiner anschaulichen Schilderungen kann Foucault nicht
dariiber hinwegtiuschen, daf} sein Kategoriensystem der Ahnlichkeit
kiinstlich und, mit einem Worte Kants, »rhapsodisch« wirkt. Was
sind die Kriterien, Konvenienz, Amulation, Analogie und Sympathie
als Hauptkategorien auszuzeichnen? Sind die tibrigen Kategorien der
Ahnlichkeit ihre Spezifikationen? Auch a8t Foucault unberiicksich-
tigt, daf alle diese Kategorien der Ahnlichkeit, der Korrespondenz
und Assimilation von weiteren, in ihnen noch nicht enthaltenen
Ordnungsgesetzen tiberformt werden, allen voran von Klassifikation
und Hierarchisierung sowie von einem zyklischen Einheitsmodell

18  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

der Emanation und Riickkehr aller Dinge zum Ursprung. Was Fou-
cault mit seinen vier Ahnlichkeiten bietet, ist weder eine systemati-
sche noch eine erschépfende Kategorienlehre des Analogiedenkens,
ein Defizit, das sicher auch mit der schmalen Materialbasis zu erkla-
ren ist, die Foucault seinen Ausfithrungen zugrunde legt. In einer
gelehrten Kritik hat Stephan Otto denn auch Foucalts Vorgehens-
weise »eher traumwandlerisch als im Duktus einer tiberzeugenden
Analyse«™ genannt. Gleichwohl bleibt Foucaults Theorie der Ahn-
lichkeiten ein Meilenstein in der Forschung, weil sie erstmals eine
Kategorienlehre des Analogiedenkens bietet.

3. Ecos Theorie der hermetischen Semiose

Gegeniiber den beiden skizzierten Theorien, jener der Mythos-
Logos-Ubergangsform und jener der Episteme der Ahnlichkeit, wihlt
Eco einen ganz anderen Gesichtspunkt, indem er dem Analogieden-
ken die Mafistibe der Semiotik anlegt. Basis seiner Uberlegungen
bilden eindeutig Foucaults Analysen, ohne sie als Inspirationsquelle
namentlich zu bezeichnen. So geht Eco aus von einem Vorverstand-
nis der historisch gewachsenen Analogiesysteme — zu ihnen zéhlt er
die antike Gnosis und Hermetik einschliefilich deren Disziplinen wie
Alchemie, Astrologie und Magie —, das er nicht mehr weiter in Frage
stellt, sondern als allgemein verfiigbar voraussetzt. Nach Ecos Ver-
stdndnis handelt es sich hierbei um Systeme einer »universellen
Sympathie und Ahnlichkeit«'?, deren innere Systematik nicht inter-
essiert. Gegenstand der Untersuchung sind hier nicht mehr die kate-
gorialen Denkgesetze der Sympathie und Ahnlichkeit, sondern das
von jenen Systemen ablosbare Modell, nach dem das Analogieden-
ken in der wirren Mannigfaltigkeit der Phanomene Sinn stiftet: wie
es zu einem allgemeinen Zeichensystem, zu seinen Verweisungs-
funktionen und zur Bedeutungsgebung seiner Zeichen gelangt. Die-
ses Modell nennt Eco »die hermetische Semiose« und das dahinter-
stehende Analogiedenken deshalb »hermetisches Denken«®.

Beim Modell der hermetischen Semiose handelt es sich nach Eco

S QOtto: Das Wissen des Ahnlichen, a.a.O., S. 10.
2 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992, S. 64.
2 AaO.

Analogiedenken A

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.

19


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

um eine »Mystik der grenzenlosen Interpretation«™. Mit dieser auf-
falligen Bezeichnung ist das Resultat der Analyse vorweggenommen.
Sie besagt, dafs das Analogiedenken eine mystische Deutung seiner
Gegenstinde vornimmt, und zwar mystisch in dem Sinne, daf8 es in
jeder Deutung neue Deutungsmoglichkeiten erdffnet, ohne je einen
sinnvollen Abschluf§ der Deutung zu erreichen. Die Griinde hiertiir
liegen im hermetischen Denken selbst, nicht in seinem Gegenstand,
genauer in den logischen und metaphysischen Voraussetzungen der
hermetischen Sinngebung, die da sind: Erstens: das Identitits- und
Widerspruchsprinzip ist aufSer Kraft gesetzt, zweitens: an seine Stelle
tritt das Gesetz des Zusammenfalls der Gegensitze, drittens: jede
Bedeutung bezieht sich nur auf das Eine (auf dem die Ahnlichkeit
und Sympathie basiert), viertens: dieses Eine lafst sich durch Vieldeu-
tigkeit benennen. Mit solchen Voraussetzungen wird ein paradoxes
Programm sichtbar. Eindeutigkeit soll durch Vieldeutigkeit erreicht
werden, womit jene erkauft wird um den Preis des »unaufhaltsamen
Weggleiten[s] des Sinnes«'®.

Verantwortlich fiir den Sinnverlust, durch den das ganze herme-
tische Programm der Bezeichnung des Einen ad absurdum gefiihrt
wird, ist der Iterationsmechanismus der Analogie. Er besteht darin,
den Gegenstand durch Verweis auf eine andere Instanz zu definieren,
die ihrerseits Sinn besitzt, wodurch diese Instanz auf eine weitere
Instanz verweist, fir die dasselbe gilt, und so weiter bis ins Unend-
liche. Im Grunde handelt es sich bei der Analogie um ein Modell der
Sinnstiftung, das mit einer Potenzierung der Interpretation arbeitet,
indem jede Interpretation wiederum interpretiert wird. Zwar soll die
Analogie gerade die Bindung des unendlich Vielen an das omnipra-
sente Eine in jedem Schritt der Gegenstandsdeutung beweisen, je-
doch ist damit, um mit Hegel zu sprechen, nur ein »Schlecht-Unend-
liches« erreicht, ndmlich die Bestimmung des Endlichen, unendlich
zu werden ohne Riickkehr zu sich selbst.¢

So ist beispielsweise das Analogie-System der Alchemie, die
tiber weite Strecken ihrer Texte sich in einem Diskurs tiber den
(alchemistischen) Diskurs ergeht, ein System potenzierter Interpre-

* Aa.Q,S. 74

¥ Aa.Q,S. 64

% Vgl. G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik. Erster Band: Die objektive Logik. Erstes
Buch: Das Sein (1812), hrsg. von H.-J. Gawoll, Hamburg 1986, S. 91.

20 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

tation, ein »Diskurs im Quadrat«Y. Dieser potenzierte Diskurs ba-
siert darauf, das Prinzip der Analogie zu universalisieren, namlich
es vom naturalen Bereich auf die Sprache und auf die Bilder zu {iber-
tragen. Um den alchemistischen Prozefs in seiner Bedeutung zu kld-
ren, werden fortlaufend neue Bezugssysteme der Deutung erschlos-
sen. Texte villig heterogenen Ursprungs wie klassische Mythen oder
Bibeltexte werden als Beschreibungen des alchemistischen Prozesses
enthiillt, worin nicht nur sie, sondern auch der Prozef3 — also auch
ihre Deutung — gedeutet wird. Potenzierung (und Zirkularitit) der
Deutung liegt vor, weil auf diese Weise die Deutungen sich selbst
deuten. Demgemafs fiithrt Eco die hermetische Semiose im Bereich
der Alchemie auf drei Prinzipien zuriick: Erstens sagt jeder Ausdruck
nie das, was er sagen zu wollen scheint, zweitens sagt jeder Ausdruck
auch das, was er sagt, und drittens sagt jeder beliebige Ausdruck im-
mer nur das eine und dasselbe.®® Hieraus resultiert eine unendliche
Ubersetzbarkeit jedes Diskurses in einen anderen, jedes Ausdrucks in
sein Gegenteil. Der alchemistische Prozefs koinzidiert mit der herme-
tischen Semiose und entartet zu »einem Prozefs, bei dem man bis ins
Unendliche von Symbol zu Symbol fortschreitet, ohne jemals die
Reihe von Gegenstinden oder Vorgdngen identifizieren zu konnen,
deren Geheimnis man angeblich enthiillt«®. Letztlich resultiert aus
diesem proteushaften Spiel der Korrespondenzen das »Hermetische«
des hermetischen Denkens, der Eindruck der Verschlossenheit, den
dieses Denken, von einem &ufleren Standpunkt aus betrachtet, her-
vorruft.

Akzeptiert man Ecos Analyse bis zu diesem Punkt, so liefert das
Modell der hermetischen Semiose die Begriindung dafiir, weshalb das
Analogiedenken als unwissenschaftlich abgetan werden mufl. Der
Hermetiker besitzt eine »semiosische Toleranz«?, die fiir eine wis-
senschaftliche Phanomendeutung unertriglich ist. In Berufung auf
Brian Vickers, der auf einem anderen Weg zur Abqualifizierung des
Analogiedenkens gelangt, wagt Eco eine epistemologische Abwer-
tung, die hinter Foucaults neutralen Strukturalismus und selbst noch
hinter Cassirers genetisches Modell zurtickfallt; denn er setzt gar zur
psychologischen Pathologisierung jener semiosischen Toleranz an:

Y7 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, a.a.O., S. 103.
¥ Vgl a.a.0, S. 104£.

¥ A.a.0,S. 116.

% A.a.0.,S. 90.

Analogiedenken A

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Manuel Bachmann

»Daf die Menschen auf der Grundlage von Urteilen iiber Identitit und Ahn-
lichkeit denken, 143t sich nicht bezweifeln. Es ist indes eine Tatsache, daf wir
im Alltagsleben gewdhnlich zwischen relevanten Ahnlichkeiten und solchen,
die zufillig und illusorisch sind, zu unterscheiden wissen. Man kann von wei-
tem jemanden sehen, der in seinen dufleren Merkmalen an die Person A er-
innert, die man kennt, kann ihn mit A verwechseln und spiter merken, daf$ es
sich um einen unbekannten B handelte: Gewshnlich lifit man dann die Hy-
pothese von der Identitit fallen und kiimmert sich nicht mehr um diese Ahn-
lichkeit, die man nun als zufillig einstuft. Man tut das, weil jeder ein unan-
zweifelbares und von vielen Semiologen und Sprachphilosophen illustriertes
Prinzip verinnerlicht hat: Unter einem bestimmten Gesichtspunkt hat jedes
Ding Analogie, Kontinuitits- und Ahnlichkeitsbeziehungen zu jedem ande-
ren. Man kann das ins Extrem treiben und behaupten, es bestehe ein Zusam-
menhang zwischen dem Adverb >wihrend« und dem Substantiv >Krokedils,
weil beide zumindest in dem eben gelesenen Satz vorkommen. Der Unter-
schied zwischen normaler und paranoischer Interpretation besteht jedoch
darin, daf} es sich eben nur um einen minimalen Zusammenhang handelt,
withrend man im zweiten Fall aus diesem Minimum ein Maximum an Folge-
rungen ableitet.«*

Die hermetische Semiose ist, sobald sie per analogiam aus einem
minimalen Zusammenhang ein Maximum an Folgerungen ableitet,
ein Fall »paranoischer« Interpretation.

Ohne Zweifel leitet Ecos Theorie der hermetischen Semiose aus
einem Minimum an Texten, die er dem hermetischen Denken zu-
rechnet, ein Maximum an abwertenden Folgerungen ab. Er zieht,
neben eher zufilligen Riickgriffen auf Agrippa, della Porta, Crollius
u.a., wenige Texte des 18. Jahrhunderts heran, die der allegorischen
Alchemie angehoren und von einem einzigen Autor stammen (Dom
Antoine Pernety). Jenes Strukturgitter der analogia, auf das schon
Foucault verwies, wird hier ganzlich tibersehen. Dieses Strukturgitter
— wie die weiteren Analysen in diesem Buch zeigen werden — besteht
nicht in einer infiniten, sich im Unbestimmbaren verlierenden Linie,
sondern in endlichen, in sich zuriicklaufenden Vernetzungen. Zudem
verkntipft es nur eine beschriankte Zahl von Ebenen miteinander. So
gibt die analogia andere Parameter der hermetischen Semiose vor als
diejenigen, von denen Eco ausgeht. In diesem Sinne ist das Ergebnis,
zu dem Eco gelangt — die These von einem absurden Iterations-
mechanismus der Analogie —, von vornherein falsch. Indessen trifft
diese Falsifikation nicht den semiotischen Ansatz als solchen, der mit

1 Aa.0,S.76.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briicken zu einer vergessenen Denkform

Begriffen arbeitet, die dem Gegenstand insofern besonders angemes-
sen sind, als das Analogiedenken in hohem Grade hermeneutische
Affinitat besitzt, namlich von der Zeichenhaftigkeit, Sinnfiille und
den schillernden Deutungsmoglichkeiten der Dinge lebt. Trotzdem
ist der semiotische Ansatz bislang in der Forschung nicht wieder auf-
gegriffen worden.

4. Priifsteine der Globaltheorien

Betrachtet man die drei skizzierten Ansidtze, dann fallt ihr Anspruch
auf, das Analogiedenken en bloc auf eine Formel zu bringen. Das
Ansinnen mufs angesichts des Umstands erstaunen, daf3 alle drei
auf umfangreiche und eingehende Studien am Material verzichten.
Was sie aus der Materialmasse herausschneiden, erkliren sie fiir
reprasentativ. Dagegen steht eine Vielzahl von bescheideneren Ein-
zeluntersuchungen, die ihre Aussagen unter Beriicksichtigung histo-
rischer Differenzierungen jeweils sorgfiltig aus detaillierten Text-
analysen gewinnen und zugleich darauf verzichten, ihre Befunde zu
einer allgemeinen Theorie des Analogiedenkens zu extrapolieren.
Offenbar herrschte bislang in der Forschung ein Gesetz der Rezipro-
zitit: je globaler die Theorie, desto schmaler die Materialbasis und
umgekehrt, je breiter diese, desto eingeschrinkter jene. An den de-
taillierten, wenngleich eingeschrinkten Einzeluntersuchungen hat
sich aber jede Globaltheorie zu messen, ob sie ihrem Gegenstand
auch in jeder Hinsicht gerecht wird. Eigens zu nennen ist beispiels-
weise die Paracelsusforschung, die sich sehr differenziert mit dem
Analogiedenken der Signaturenlehre auseinandersetzt, ohne bereits
tiber eine allgemeine Theorie des Analogiedenkens zu verfiigen. Eine
solche kann nicht auf Anhieb, sondern nur im Abschreiten der Ein-
zeluntersuchungen allmahlich entwickelt werden.

Analogiedenken A

https://dolorg/10.5771/9783485967031-11 - am 26.01.2026, 14:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.

23


https://doi.org/10.5771/9783495997031-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

