
Si scires donum Dei.

Ambivalenzen des Beobachtens

oder: An der Quelle der Sozialität

Maren Lehmann

Das Motto zu Latours Existenzweisen, das ich hier auch zum Titel meines Bei-

trags gemacht habe, ist eine Herausforderung. Er erklärt es nicht, er greift es

nicht auf, er stellt es dem Buch nur kommentarlos voran. Henning Schmid-

gen hat in seiner Rezension des Buches von einem für Latour typischen Pa-

thos gesprochen, das sich in diesemMotto zeige.1 Aber man könnte auch von

Eitelkeit sprechen und sagen, Latour weise in messianischem Sendungsbe-

wusstsein auf den Ertrag seines Buches hin: Wenn sie sich nur einließe, habe

die Leserin hier mehr zu holen als zu geben, mehr zu gewinnen als zu verlie-

ren.

Tatsächlich stimmt das, auch wenn die Existenzweisen für diese Einsicht

gar nicht das geeignetste Buch sein dürften. Ich werde mich auf den Text

konzentrieren, den auch der vorliegende Band im Titel zitiert: Latours Eine

neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Zu fragen wäre zweierlei: erstens, wor-

auf sich einlässt, wer sich auf das mit dem Konjunktiv angedeutete Problem

des Nichtwissens einlässt; und zweitens, welche Folgen dieses Sicheinlassen

auf Nichtwissen hätte für Begriff und Alltag der Gesellschaft allgemein und

damit auch für Theologie und Praxis der Religion der Gesellschaft im Beson-

deren. Ich beginne mit einigen ausführlichen Notizen zu Latours soziologi-

schem Konzept, die das Problem des Nichtwissens als praktisches Problem

verständlich machen sollen, und stelle danach einige assoziative Überlegun-

gen zu den theologischen Implikationen dieses Konzepts an.

*

1 Vgl. H. Schmidgen: Bruno Latour’s »Inquiry into Modes of Existence«, in: Isis (2014),

105/3, 673-675.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Maren Lehmann

Was geschieht eigentlich, wenn die Sicherheit verloren geht, dass mit ein-

mal getroffenen Unterscheidungen auch endgültige Entscheidungen getrof-

fen werden? Was geschieht, wenn Unterscheidungen keine stabilen, verläss-

lichen Unterschiede darstellen, sondern instabile, unzuverlässige Kontexte

entwerfen?

Bruno Latour nennt das, was dann geschieht, eine »Krise«2, und er ent-

wickelt aus dieser Krise –man müsste sagen: im Kontext dieser Krise – seine

»neue Soziologie für eine neue Gesellschaft«3. Es handelt sich um eine So-

ziologie, die mit den genannten instabilen, unzuverlässigen Kontexten bzw.

Unterscheidungen arbeitet, indem sie jede Unterscheidung, die irgendein Be-

obachter trifft, als »Quelle der Unbestimmtheit« beschreibt (und dies in fünf

Varianten).4 Jeder Versuch einer Bestimmung von ›etwas‹ (das kann eine Per-

son ebenso sein wie ein Ding, ein Prozess ebenso wie ein Ereignis) durch

Beobachtung und Bezeichnung überführt dieses ›etwas‹ durch den Bestim-

mungsversuch selbst in eine Unbestimmtheit. Alles, was wir zu bestimmen

versuchen, wird genau durch diesen Versuch (und genau in dem Moment,

da wir dies versuchen) unbestimmt. Alle Verhältnisse, Umstände, Kontexte,

die wir zu klären, aufzuräumen, zu ordnen versuchen, werden genau durch

diesen Versuch unklar, unaufgeräumt, unordentlich. Bestimmung, so Latour,

schafft Verwirrung.

Latour erläutert dieses Problem am Beispiel der Unterscheidung von Na-

tur und Kultur (= »erste Dichotomie«5). Mit dieser Unterscheidung geht die

Aufklärung ›reinigend‹ um; sie versucht also die Infektion (bzw. die Anste-

ckung; beides Begriffe von Gabriel Tarde6) der einen durch die andere Seite

zu vermeiden. Folgeeffekt dieser ›Reinigungen‹ sind zum Beispiel die schar-

fen Exklusionen, wie Foucault sie beschrieben hat.7 Eine solche Praxis der

›Reinigung‹ muss sich allerdings gegen jede Form sozialen Alltags, schlecht-

hin gegen jede Form von Kommunikation zur Wehr setzen (= »zweite Dicho-

2 B. Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,

Frankfurt a.M. 2008, 7ff.

3 B. Latour, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

4 Vgl. B. Latour, Neue Soziologie, 50ff., 76ff., 109ff., 150ff., 211ff.

5 B. Latour, Nie modern gewesen, 20 (Abb. 1).

6 G. Tarde, Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt a.M. 2009.

7 M. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft, Frankfurt a.M. 121996.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Si scires donum Dei. Ambivalenzen des Beobachtens oder: An der Quelle der Sozialität 19

tomie«8), weil dieser Alltag ›wild‹ ist: Er ›übersetzt‹ die beiden Seiten laufend

ineinander, er ist ›unordentlich‹ im Sinne von ›unrein‹, ›unsauber‹, ›irre‹, ›in-

fiziert‹ oder eben ›unordentlich‹. Diese Unordnung ist der Raum der Netz-

werke.

»Solange wir die beiden Praktiken der Übersetzung und der Reinigung

getrennt betrachten«, notiert Latour9, »sind wir wirklich modern … sobald

wir unsere Aufmerksamkeit dagegen gleichzeitig auf die Arbeit der Reinigung

und der Hybridisierung [der Übersetzung, M. L.] richten, hören wir sofort

auf, gänzlich modern zu sein, unsere Zukunft beginnt sich zu verändern. Im

selben Moment hören wir auf, modern gewesen zu sein – im Perfekt –, weil

uns rückblickend bewusst wird, dass die beiden Ensembles von Praktiken …

schon immer am Werk gewesen sind. Unsere Vergangenheit beginnt sich zu

verändern.«

Wenn also dieModernität unserer Gesellschaft darin besteht, dass siemit-

hilfe klarer Unterscheidungen das Unbestimmte bestimmt, dass sie also jede

Unordnung ordnet und jede Unklarheit aufklärt, dann hat diese unsere Ge-

sellschaft doch damit immer nur neue und immer komplexere Unordnungen

und Unklarheiten produziert. Folglich sind wir, die wir so stolz auf unsere or-

dentliche Modernität sind, überhaupt nie modern gewesen. Aber was (und wie)

sind »wir«, wenn wir nicht sind, wofür wir uns halten, und dies auch noch

genau dann, wenn wir ›alles richtig machen‹ – wenn wir unterscheiden, be-

stimmen, ordnen, aufklären? Was sind ›wir‹, wenn wir ausgerechnet in dem

Moment, in dem wir genau so sind, wie wir sein wollen, sollen und zu sein

meinen – entschieden, bestimmt, ordentlich, aufgeklärt –, gerade nicht sind,

was wir sind? Wie kannman denn, ließe sich Luhmanns berühmte Frage auf-

nehmen, unter diesen Verhältnissen »Mensch bleiben«?10 Vielleicht ist diese

Frage die Grundfrage jeder ›nächsten Soziologie‹.

Das Erstaunlichste an Latours soziologischer Theorie ist gar nicht, dass

sie mit der Unterscheidung von Natur und Gesellschaft arbeitet (das tut, in

Variationen, die gesamte europäische Tradition und mit ihr die Soziologie),

8 B. Latour, Nie modern gewesen, 20 (Abb. 1).

9 Ebd.

10 N. Luhmann (1995): Funktionen und Folgen formaler Organisation. Mit einem Epilog

1994, Berlin 41995, 382 (Luhmanns Frage lautete, »wie der Mensch in formalen Sys-

temen, die nach einer eigenen Logik organisiert sind, Mensch bleiben, das heißt, im

Sinne seiner Bestimmung vernünftig handeln kann«).

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Maren Lehmann

sondern: wie sie dies tut. Sie verwirft nämlich diese Unterscheidung, genau-

er: Sie löst sie auf und erfindet sie neu – ›next theory‹ im besten Sinne.11 Alles,

so Latour, ändert sich, wenn das, was wir für eine stabile, sauber trennende

Unterscheidung gehalten hatten, sich als instabile Verknüpfung herausstellt.

Alles ändert sich, wenn wir nicht mehr unterscheiden, um zu reinigen, son-

dern unterscheiden, um zu übersetzen. Jede Bestimmung erweist sich dann

als ›Quelle der Unbestimmtheit‹, als nicht-rein, und brauchbar für eine ›neue

Soziologie‹ einer ebenso ›neuen Gesellschaft‹ sind für Latour eben nicht jene

›reinen‹, sondern ausschließlich diese ›nicht-reinen‹ Bestimmungen.

Die klassische soziologische Frage, ›wie soziale Ordnungmöglich ist‹, ver-

schiebt Latour in die Gegenfrage, ›wie soziale Unordnung möglich ist‹. Denn

die interessiert ihn viel mehr (einem soziologischen ›Ordnungsfimmel‹ oder

›Putzzwang‹ folgt er jedenfalls nicht, oder er behauptet es zumindest). Latour

verweist dafür nicht nur auf Gabriel Tarde und dessenTheorie der Ansteckung

durch Nachbarschaft, sondern auch auf Michel Serres und dessen Theorie

der Mitbewohnerschaft des Beobachters12 (der daher ›Parasit‹ – und dessen

Beobachtungsgegenstand, weil er selbst Beobachter und Beobachtetes, Sub-

jekt und Objekt ist, ›Quasi-Objekt‹ – genannt wird). Parasit und Quasi-Objekt,

auch Joker bezeichnen bei Serres genau das, was bei Latour durch den aus der

Grammatik stammenden Ausdruck des Hybrids (einer Mischform, einer Ver-

wirrung) bezeichnet und dann mit dem Kunstwort Aktant beschrieben wird:

eine mehrdeutige semantische Einheit, der ein Prädikat zugeordnet werden

kann. Das braucht nicht unbedingt ein Mensch zu sein, denn auch »ein Rech-

ner spinnt«, »eine Maschine läuft«, »Geld verschwindet« usw. In einem Glos-

sar notiert Latour einmal: »Aktant ist ein semiotischer Begriff, der gleichzeitig

Menschen und nicht-menschliche Wesen umfasst«, also ein weiterer Begriff

als der klassische Akteursbegriff, der personal grundiert ist.13 Wenn Latour

also fortsetzt: »Akteur ist alles, was einen anderen in einem Versuch verän-

dert; von Akteuren lässt sich nur sagen, dass sie handeln; ihre Kompetenz

leitet sich aus ihren Performanzen ab; die Handlung wird stets im Verlauf

eines Versuchs und in einem Versuchsprotokoll – wie rudimentär auch im-

11 Ich spiele an auf D. Baecker, Studien zur nächsten Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.

12 Vgl. G. Tarde, Nachahmung undM. Serres, Der Parasit, Frankfurt a.M. 1987.

13 B. Latour, Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt a.M. 2001,

285; vgl. auch ders., On Actor-Network Theory: A Few Clarifications, in: Soziale Welt 47

(1996), 369-381.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

mer – aufgezeichnet«14, dann wird deutlich, dass er den Ausdruck Aktant nur

als Brückenkonzept braucht, um von Dingen, Sachen, Objekten wie vonMen-

schen, Personen, Individuen als Akteuren sprechen zu können. Er muss auf

diese Weise das zurechenbare, verändernde, relationale Handeln nicht für

den Menschen reservieren; oder anders gesagt: Er kann Verläufe und Gesche-

hen auch dann als sozial beschreiben, wenn sie dem menschlichen Handeln

und Erleben nicht zugänglich oder nicht begreiflich sind.

Aufgabe der Soziologie (genauer: der ›neuen Soziologie‹) ist nicht mehr

und nicht weniger als eben diese Aufzeichnung der sozialen Unterscheidun-

gen in ihrer Funktion (oder besser: in ihrer Praxis) als Mehrdeutigkeits-, Un-

verständlichkeits-, Unbestimmtheitsquellen; also: nichts anderes als die Auf-

zeichnung der Mitbewohnerschaft von Natur und Gesellschaft, von Subjekt

und Objekt, von Mensch und Ding, kurz, mit Latour: der ›Kollektivität‹ von

Aktanten im selben Kontext. »Das Kollektiv […] vereint sodann die alten Ge-

walten von Natur und Gesellschaft in einem einzigen Raum, bevor es sich

von neuem wieder differenziert in unterschiedliche Gewalten [Einbeziehung,

Ordnen, Verlaufskontrolle]. Trotz seiner Verwendung im Singular verweist

der Begriff nicht auf eine bereits geschaffene Einheit, sondern auf ein Ver-

fahren, um Assoziationen von Menschen und nicht-menschlichen Wesen zu

[ver]sammeln«.15Wenn angenommenwerden kann (das ebenwar TardesThe-

se, auf die Latour sich beruft), dass Mitbewohnerschaft bzw. Nachbarschaft

auch Assoziation bzw. Verknüpfung bedeutet (weil Nachbarn einander beob-

achten, im Lichte wie im Schatten des je anderen stehen und dies reflektie-

ren), dann geht es um nichts anderes als Aufzeichnung der Assoziation von

Quasi-Objekten, Hybriden, Aktanten, um Aufzeichnung von Netzen.

Wonach es soziologisch also zu suchen gilt, sind die Reinigungs- bzw.

Ordnungs- bzw. Kontrollversuche der beiden Seiten dieses Kontextes (die Na-

tur versucht das soziale Natürliche vom asozialen Natürlichen zu unterschei-

den, während gleichzeitig die Gesellschaft das natürliche Soziale vom unna-

türlichen Sozialen zu unterscheiden sucht; beide versuchen das, was sie als

asozial bzw. als unnatürlich deklarieren, zu diskreditieren und zu exkludie-

ren). Was es soziologisch nachzuweisen – aufzuzeichnen – gilt, sind die Über-

setzungsprozesse, die diese Reinigungsprozesse begleiten, also: die Hybri-

den, die Aktanten, und ihre Verwebung. Exakt deshalb ist Soziologie Netz-

werkforschung: Sie zeichnet die Verwebungen auf, die sich aus der Komple-

14 Ebd. (kursiv M. L.)

15 B. Latour, Parlament, 29.

Si scires donum Dei. Ambivalenzen des Beobachtens oder: An der Quelle der Sozialität

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Maren Lehmann

mentarität von Reinigung und Übersetzung ergeben. Sie fischt, könnte man

sagen16, in den Strömen, die aus sozialen Unterscheidungen als den ›Quellen

der Unbestimmtheit‹ fließen, nach den Vernetzungen dieser Unterscheidun-

gen. Soziologie ist ›Berichterstattung‹ von Vermittlungsprozessen, und sie ist

dann ›gut‹, wenn sie »jede[n] Beteiligte[n] als vollwertige[n] Mittler behan-

delt«.17 Oder kurz: »Einen guten Bericht« – das ist nichts anderes als eine

gute soziologische Theorie – »würde ich definieren als einen, der ein Netz-

werk aufzeichnet«.18 Es ist klar, dass solche Berichte riskant sind; sie ent-

ziehen der Gesellschaft schließlich ihre Sicherheiten. Insofern widerspricht

Latour der geläufigen Annahme, dass Soziologie Zeit- bzw. Gegenwartsdiagno-

sen anzubieten habe; denn Diagnosen sind Problembeschreibungen (oft sogar

einfach: Namen für Probleme), die Sicherheit und gerade nicht Unsicherheit

geben sollen. Es ist auch klar, dass solche Berichte mit den Unterscheidungen

arbeiten müssen, die einerseits bereinigend und andererseits übersetzend

praktiziert werden; deshalb muss eine solche Soziologie empirisch arbeiten.

Und ebenso ist klar, dass solche Berichte weder der Reinigung noch der Über-

setzung einseitig anheimfallen dürfen; deshalb muss eine solche Soziologie

einem »Symmetrieprinzip« folgen.19 Siemuss überall dort weiter nachfragen,

wo sich Verhältnisse als bloße Behältnisse verstehen bzw. in Räume einsor-

tieren lassen, zwischen denen keine Brücken bestehen – denn solches Sortie-

ren ist empirisch immer nur auf den ersten Blick richtig und praktisch da-

her völlig unbrauchbar. Gesucht sind Unterscheidungen, nicht Trennungen,

weil Unterscheidungen stets Verbindungen sind –unsicher,mehrdeutig, aber

eben doch (oder besser: eben deshalb) tragend.

Fünf »Quellen der Unbestimmtheit« zieht Latour20 schließlich als Kon-

sequenz dieser Symmetrie – man müsste vielleicht sagen: als Hybriden, als

Aktanten des soziologischen Berichts über die sozialen Netze – in Betracht:

1. »Keine Gruppen, nur Gruppenbildungen« (50ff.): also keine einseitige Festle-

gung auf stabil und unbeweglich festgelegte Gruppen oder Gruppierun-

gen, sondern zweiseitige (hybride) Beobachtung der »Spuren«, die »die

16 Vgl. für die Metapher des Fischens B. Latour, Neue Soziologie, 229f.

17 B. Latour, Neue Soziologie, 223.

18 Ebd.

19 B. Latour, Nie modern gewesen.

20 B. Latour, Neue Soziologie (Zitate in der hier folgenden Aufzählung alle nach diesem

Text als Angabe in Klammern).

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

»Aktivität der Gruppenbildung und -auflösung hinterlässt« (53, vgl. 55ff.),

sodass es »keine relevante Gruppe gibt, von der man sagen könnte, nur

sie bilde soziale Aggregate, keinen feststehenden Bestandteil, der als un-

bestreitbarer Ausgangspunkt gelten könnte« (ebd.)

2. »Handeln wird aufgehoben« (76ff.): eine Beschäftigung mit der Möglichkeit

der »Verwechslung« des »sozialen Stoffs« mit »physischen, biologischen

oder ökonomischen Bausteinen«, also mit der »heterogenen Natur« die-

ser »Bestandteile«: »Wenn wir handeln, wer handelt außerdem noch?Wie

viele Handlungsträger sind außer uns noch präsent? Wie kommt es, dass

wir nie tun, was wir wollen? Wieso werden wir alle von Kräften gehal-

ten, die wir nicht selber gemacht haben?« (76); wieso »[sind] wir nie allein

[], wenn wir eine Handlung ausführen«? (77). Das Handeln wird ›aufge-

hoben‹ in dem Sinne, dass es von diesen hybriden Anderen »anders auf-

genommen« wird, als wir erwarten: »Wir sind nicht allein auf der Welt.

›Wir‹, wie auch ›ich‹, ist ein Wespennest« (79) – und »Akteur ist, wer von

vielen anderen zum Handeln gebracht wird«, »das bewegliche Ziel eines

riesigen Aufgebots von Entitäten, die zu ihm hin strömen« (81).

3. »Welche Aktion für welche Objekte?« (109ff.): Der »Begriff ›sozial‹ […] bezeich-

net keinen Realitätsbereich und keinen bestimmten Gegenstand, sondern

ist eher die Bezeichnung für eine Bewegung, eine Verschiebung, eine

Transformation, eine Übersetzung, eine Anwerbung. Er bezeichnet eine

Assoziation zwischen Entitäten, die in keiner Weise als sozial erkennbar

sind, außer in dem Moment, in dem sie neu zusammengruppiert wer-

den.« (111f.; Hervhg. i. O.) Gerade eine dem ›Symmetrieprinzip‹ folgende

»Soziologie der Assoziationen« (110) muss erklären können, woher Asym-

metrien kommen »und woraus [...] sie gebildet worden [sind]« (ebd.);

sie muss daher »das Spektrum der Akteure erweitern« (11121). Aber »wie

lange kann man einer sozialen Verbindung folgen, ohne dass Objekte

dazwischentreten?« (134) Genau dieser Moment ist interessant, auf ihn

wartet, nach ihm forscht man. Soziologische Berichte von Assoziationen

haben also nach den »Situationen« zu suchen (und diese zu notieren), »in

denen die Aktivität eines Objekts sichtbar wird« (136) – ebenso sichtbar

wie (und doch anders sichtbar als) die Aktivität eines Subjekts. Sie haben

21 Latours Einwand illustriert seine die Durkheim-Soziologie beschreibende Lektüreer-

fahrung: »Nicht unähnlich dem Sex während des Viktorianischen Zeitalters sind Ob-

jekte überall, doch nirgendwo ist von ihnen die Rede« (127).

Si scires donum Dei. Ambivalenzen des Beobachtens oder: An der Quelle der Sozialität

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Maren Lehmann

also nach der Sichtbarkeit, dem Hervortreten, der Quasi-Objekte zu su-

chen; sie müssen »die Objekte zum Reden [...] bringen« und »Skripte von

dem [...] produzieren, wozu sie [die Objekte, M. L.] andere – Menschen

oder Nicht-Menschen – bringen.« (137)

4. »unbestreitbare Tatsachen versus umstrittene Tatsachen« (150ff.): »Die Liste der

Akteure und Handlungsträger muss erweitert werden; die Konflikte über

praktische Metaphysiken vertiefen sich; die künstliche Trennung zwi-

schen einer sozialen und einer technischen ›Dimension‹ einer gegebenen

Situation muss fallengelassen werden; es müssen Gebiete durchquert

werden, die man bislang kaum besucht hat; man muss sich daran ge-

wöhnen, dass Kontroversen lohnender und letztlich stabiler sind als

absolute Ausgangspunkte; und schließlich muss man die erstaunliche

neue Gewohnheit entwickeln, Metasprache, Sozialtheorie und Reflexivi-

tät mit den Akteuren zu teilen, die nicht länger als bloße ›Informanten‹

betrachtet werden können.« (150)

5. »Das Verfassen riskanter Berichte« (211ff.): »Die Lösung besteht […] darin zu

lernen, wie man von Unbestimmtheiten zehrt, statt im Vorhinein zu ent-

scheiden, wie das Mobiliar der Welt auszusehen hat.« (201): »Wir schrei-

ben Texte, wir schauen nicht durch eine Fensterscheibe.« (212) Latour re-

sümiert: »Ein Netzwerk besteht nicht aus Nylonfäden, Wörtern oder ir-

gendeiner dauerhaften Substanz, sondern es ist die Spur, die ein sich be-

wegendes Transportmittel hinterlässt […] Es muss […] aufgezeichnet wer-

den« (230), immer neu.

*

Die Fruchtbarkeit vernetzten Denkens für Theologie und Kirche liegt nach all

dem auf der Hand. Allerdings warnt auch jede ernst zu nehmende Soziolo-

gin vor solchen Offensichtlichkeiten; es könnte sich um Oberflächenplausi-

bilitäten handeln, um manipulative Verführungen, um Allzueinleuchtendes.

Latour kokettiert mit dieser Möglichkeit, auch wenn er manipulativ-verfüh-

rendes Verhalten eher als einladend-inklusives Verhalten bezeichnen würde.

Aber wir haben doch Anlass, sein Konzept anzufragen, wir könnten zu der

Einschätzung kommen, dass es (ich bleibe im Bild) für eine Affäre geeignet

ist, für eine Ehe aber nicht; wir könnten sagen, es biete zahlreiche erhellende

Perspektiven, sei aber begrifflich doch vage und daher zwar für theoretisch-

spekulative Interessen und auch den akademischenDiskurs, der davon ja sehr

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

stark lebt, von großer Attraktivität, es orientiere aber gerade die empirische

Forschung nicht oder nicht hinreichend, und es sei auch für Fragen (hier, in

unserem Fall) der kirchlichen Glaubenspraxis weniger einleuchtend, als es zu

sein scheint. Die gesuchte Irritation, die dieser Band ja debattieren möchte,

bietet Latour demnach in jedem Fall; die Frage muss aber auch sein, ob diese

Irritation ein anderes Schicksal haben kann, als sich (in ihrem eigenen Sinne)

zu assoziieren, zu verzweigen, zu verlieren, zu versanden.

Vernetzungen sind, um das systemtheoretisch zu formulieren, nur leis-

tungsfähig, wenn auch Entnetzungen möglich sind; ohne Interdependenz-

unterbrechungen ergeben sich sonst ungebremste Wachstumsprozesse nach

innen und nach außen, das Soziale (hier: die kirchlich-kommunikative Pra-

xis) würde zugleich uferlos und eng. Wir haben jedenfalls ernst zu nehmen,

dass Latours Konzept religiöser, prinzipiell beliebige Sinnformen vernetzen-

der Kommunikation nicht nur nicht ohne weiteres, sondern gar nicht mit

konfessionellen Glaubensformen in Übereinstimmung zu bringen sein dürf-

te. Denn Konfessionen unterbrechen Interdependenzen, sie unterbrechen sie

existenziell, und vermutlich lassen sich nicht alle Formen des Glaubens un-

ter den Begriff des Sozialen bringen. Die Kirche müsste sonst dem Imperativ

sozialer Netzwerke folgen, und das heißt: Sie würde zu einer mit ökonomi-

schen Anreizen handelnden (nämlich an Bedürfnisse appellierenden und Be-

dürfnisse auch allererst weckenden) und mit scharfer Sozialkontrolle beob-

achtenden, blasenartigen Sphäre werden. Netze in Latours Sinne können auf

jegliche Kommunikation immer nurmitMehr desselben reagieren,mit weiterer

Vernetzung, mit Wachstum. Sie sind – der Begriff des Aktanten zeigt es – to-

talinklusiv, weil sie alles einschließen können, worauf sie referieren; sie haben

also weder eine soziale noch eine naturale noch eine materiale oder psychi-

sche Umwelt. Der Mensch kann sich in ihnen verlieren »wie am Meeresufer

ein Gesicht im Sand«22, aber er kann sich nicht von ihnen distanzieren.

Vor allem Niels Werber hat herausgearbeitet, wie sehr Bruno Latours Po-

litische Ökologie mit Carl Schmitts Politischer Theologie verbunden ist, genauer:

wie sehr Latour Schmitts Konzept modernisiert (ausdrücklich: ohne dessen

realpolitisch-ideologische Haltung zu übernehmen).23 Das Netz des Sozia-

22 Ich spiele selbstverständlich an auf den Schlusssatz von M. Foucault, Die Ordnung der

Dinge, Frankfurt a.M. 1974 (»[…] kann man sehr wohl wetten, dass der Mensch ver-

schwindet wie amMeeresufer ein Gesicht im Sand.«)

23 Vgl. N. Werber, Gaias Geopolitik, in: Merkur 69/792 (2015), 59-67. Latour selbst weist,

was auchWerber zitiert, in B. Latour, Parlament, Anm. 54, 346f. auf diese Referenz hin.

Si scires donum Dei. Ambivalenzen des Beobachtens oder: An der Quelle der Sozialität

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Maren Lehmann

len ist für Latour von kollektiven Aktanten bevölkert, die dieses Netz als ihr

Habitat bewohnen. Sein wichtigstes Interesse dabei gilt den Praxisvarianten

dieses Habitus; er nimmt nicht an, dass sich daraus stabile Identitätsgewiss-

heiten ergeben, sondern –wie oben bereits beschrieben – dass ihr Geflecht in

komplexen Ungewissheiten und Unbestimmtheiten gegründet ist, die stän-

dig neu austariert werden müssen, die ständig in Bewegung sind (und von

den Praxisformen dieses ständigen Bewegens, dieser lebendigen Praxis be-

richten die Erzählungen, die Berichte der Netzwerkforscher). Diese Kollek-

tive können insofern bedroht werden, als sie von innen, aus sich selbst her-

aus in Frage gestellt werden können – und dies, so Latour in ausdrücklichem

Hinweis auf Schmitt, sei ein Beitrag zum Kollektiv, nicht dessen Ende. Das

Soziale bei Latour ist damit wie der Souverän bei Schmitt bestimmt durch

das, was seine Bestimmungen bestreitet, in Frage stellt, negiert – das Sozia-

le wehrt sich gegen seine Anfechtungen, gegen seine Zerstörungen, und es

wehrt sich auf seine Weise: durch Vernetzungen. Die meisten Infragestellun-

gen seiner selbst (etwa durch scharfe Kontroversen zwischen Wissenschaft

und Wirtschaft, zum Beispiel in Klima- und Ressourcenfragen) vermag das

Soziale auf diese Weise zu integrieren. Aber dabei entsteht ein Wachstum

nach innen, ein Aufwand an Kommunikation und Relationierung, der die

internen Spannungen fieberhaft steigen lassen kann. Um dies zu moderie-

ren und die Temperaturen der weltweiten Konflikte wieder erträglich sinken

zu lassen, müssten alle Aktanten und alle Kollektive mobilisiert werden; sie

führen einen kriegerischen Kampf um ihre Existenz, und sie führen diesen

Kampf in ihrem eigenen Raum, sie versuchen also die zerstörerischen Kräfte

ihrer selbst durch sich selbst aus sich selbst zu vertreiben. Es ist ein immuno-

logischer Kampf, der hier geführt werden muss: Treten negative, dissoziativ-

entnetzende Kräfte auf, müssen sie in ihrem Aktionsradius beschränkt, rela-

tiviert, unterdrückt werden. (In allen Netzwerktheorien übrigens indizieren,

soweit ich sehe, bestimmte kommunikative Verdichtungen das Vorliegen ei-

nes Bestandsproblems, einen Riss oder einen Bruch, einen Dissens oder ei-

nen Konflikt, eine noch nicht in Inklusivität übersetzte Exklusivität.) Werber

weist ausdrücklich auf die diabolische Interpretation des Dissenses durch La-

tour hin, der die Ökologie (Gaia) ebenso säkularisiert, wie Schmitt die Politik

säkularisiert habe – Latours Verständnis dieser globalen ökologischen Aus-

einandersetzung sei »im Kern eschatologisch motiviert«.24

24 N.Werber, Geopolitik, 66.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Das Si-scires-Motto wird dadurch möglicherweise doch erhellt. Die Kon-

tingenz jeglicher Vernetzung versteht Latour als Ermöglichung von Kommu-

nikation, und dies gerade auch im religiösen Sinne. Aber es ist eine säkulare,

ökologische Form des Religiösen, so wie ja auch Latours eher erotische als

karitative Vorstellung religiöser Liebeskommunikation25 säkularisiert ist. Die

romantische Vorstellung von Liebe hatte Personen ermutigt, sich als Indivi-

duum zu verstehen, und sie hatte sie dann an der kommunikativen Praxis

dieser Individualisierung zwar bitter scheitern lassen, zu neuen Versuchen

aber dadurch stets und immer wieder ermutigt. Gerade in der verzweifelten

Infragestellung des Selbst durch Liebe sollte eine umfassende, vollendete Be-

stätigung des Selbst ermöglicht werden. Ganz ähnlich sieht Latour die Öko-

logie, die das Soziale zu sich selbst bringt, indem es sich selbst infrage stellt.

Dass als Individuum jetzt auch andere als nur menschliche Beobachter in Be-

tracht kommen, ist theologisch mutmaßlich keine große Überraschung und

schon gar keine Komplikation. Dass aber mit dem globalen Kommunikati-

onsnetzwerk eine Ökologie ohne jede Transzendenz entsteht, die im strengst-

möglichen Sinne umweltloseWelt ist: Das ist eine theologische Komplikation.

Religiöse Kommunikation muss sich, wenn sie Latour folgt, säkularisieren.

Literatur

Baecker, D., Studien zur nächsten Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.

Foucault, M., Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im

Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M. 121996.

―, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1974.

Latour, B., Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt

a.M. 2001.

―, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

―, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 2016.

―, On Actor-Network Theory. A Few Clarifications, in: Soziale Welt 47 (1996),

369-381.

―, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-

gie, Frankfurt a.M. 2008.

25 Ich spiele an auf B. Latour, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 2016.

Si scires donum Dei. Ambivalenzen des Beobachtens oder: An der Quelle der Sozialität

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Maren Lehmann

Luhmann, N., Funktionen und Folgen formaler Organisation,mit einem Epi-

log 1994, Berlin 41995.

Schmidgen, H., Bruno Latour’s »Inquiry into Modes of Existence«, in: Isis

105/3 (2014).

Serres, M., Der Parasit, Frankfurt a.M. 1987.

Tarde, G., Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt a.M. 2009.

Werber, N., Gaias Geopolitik, in: Merkur 69/792 (2015), 59-67.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002 - am 14.02.2026, 19:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

