S1 SCIRES DONUM DEL.
AMBIVALENZEN DES BEOBACHTENS
ODER: AN DER QUELLE DER SOZIALITAT

Maren Lehmann

Das Motto zu Latours Existenzweisen, das ich hier auch zum Titel meines Bei-
trags gemacht habe, ist eine Herausforderung. Er erklart es nicht, er greift es
nicht auf, er stellt es dem Buch nur kommentarlos voran. Henning Schmid-
gen hat in seiner Rezension des Buches von einem fiir Latour typischen Pa-
thos gesprochen, das sich in diesem Motto zeige." Aber man konnte auch von
Eitelkeit sprechen und sagen, Latour weise in messianischem Sendungsbe-
wusstsein auf den Ertrag seines Buches hin: Wenn sie sich nur einliefRe, habe
die Leserin hier mehr zu holen als zu geben, mehr zu gewinnen als zu verlie-
ren.

Tatsichlich stimmt das, auch wenn die Existenzweisen fiir diese Einsicht
gar nicht das geeignetste Buch sein diirften. Ich werde mich auf den Text
konzentrieren, den auch der vorliegende Band im Titel zitiert: Latours Eine
neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Zu fragen wire zweierlei: erstens, wor-
auf sich einlisst, wer sich auf das mit dem Konjunktiv angedeutete Problem
des Nichtwissens einlisst; und zweitens, welche Folgen dieses Sicheinlassen
auf Nichtwissen hitte fiir Begriff und Alltag der Gesellschaft allgemein und
damit auch fiir Theologie und Praxis der Religion der Gesellschaft im Beson-
deren. Ich beginne mit einigen ausfithrlichen Notizen zu Latours soziologi-
schem Konzept, die das Problem des Nichtwissens als praktisches Problem
verstindlich machen sollen, und stelle danach einige assoziative Uberlegun-
gen zu den theologischen Implikationen dieses Konzepts an.

%

1 Vgl. H. Schmidgen: Bruno Latour’s »Inquiry into Modes of Existence, in: Isis (2014),
105/3, 673-675.

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Lehmann

Was geschieht eigentlich, wenn die Sicherheit verloren geht, dass mit ein-
mal getroffenen Unterscheidungen auch endgiiltige Entscheidungen getrof-
fen werden? Was geschieht, wenn Unterscheidungen keine stabilen, verliss-
lichen Unterschiede darstellen, sondern instabile, unzuverlissige Kontexte
entwerfen?

Bruno Latour nennt das, was dann geschieht, eine »Krise«*, und er ent-
wickelt aus dieser Krise — man miisste sagen: im Kontext dieser Krise — seine
»neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft«<®. Es handelt sich um eine So-
ziologie, die mit den genannten instabilen, unzuverlissigen Kontexten bzw.
Unterscheidungen arbeitet, indem sie jede Unterscheidung, die irgendein Be-
obachter trifft, als »Quelle der Unbestimmtheit« beschreibt (und dies in fiunf
Varianten).* Jeder Versuch einer Bestimmung von >etwas« (das kann eine Per-
son ebenso sein wie ein Ding, ein Prozess ebenso wie ein Ereignis) durch
Beobachtung und Bezeichnung iberfithrt dieses setwas< durch den Bestim-
mungsversuch selbst in eine Unbestimmtheit. Alles, was wir zu bestimmen
versuchen, wird genau durch diesen Versuch (und genau in dem Moment,
da wir dies versuchen) unbestimmt. Alle Verhiltnisse, Umstinde, Kontexte,
die wir zu kliren, aufzurdumen, zu ordnen versuchen, werden genau durch
diesen Versuch unklar, unaufgeriumt, unordentlich. Bestimmung, so Latour,
schafft Verwirrung.

Latour erliutert dieses Problem am Beispiel der Unterscheidung von Na-
tur und Kultur (= »erste Dichotomie«®). Mit dieser Unterscheidung geht die
Aufklirung s>reinigend« um; sie versucht also die Infektion (bzw. die Anste-
ckung; beides Begriffe von Gabriel Tarde®) der einen durch die andere Seite
zu vermeiden. Folgeeffekt dieser >Reinigungenc sind zum Beispiel die schar-
fen Exklusionen, wie Foucault sie beschrieben hat.” Eine solche Praxis der
>Reinigung« muss sich allerdings gegen jede Form sozialen Alltags, schlecht-
hin gegen jede Form von Kommunikation zur Wehr setzen (= »zweite Dicho-

2 B. Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,
Frankfurt a.M. 2008, 7ff.

3 B. Latour, Eine neue Soziologie fiir eine neue Cesellschaft. Einfithrung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

Vgl. B. Latour, Neue Soziologie, 50ff., 76ff., 109ff., 150ff., 211ff.

B. Latour, Nie modern gewesen, 20 (Abb. 1).

G. Tarde, Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt a.M. 2009.

M. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft, Frankfurt a.M. 21996.

N o n b

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SI SCIRES DONUM DEI. AMBIVALENZEN DES BEOBACHTENS ODER: AN DER QUELLE DER SOZIALITAT

tomie«®), weil dieser Alltag >wild« ist: Er >itbersetzt« die beiden Seiten laufend
ineinander, er ist >unordentlich< im Sinne von >unreins, >unsauber, »irres, >in-
fiziert< oder eben >unordentlich«. Diese Unordnung ist der Raum der Netz-
werke.

»Solange wir die beiden Praktiken der Ubersetzung und der Reinigung
getrennt betrachten«, notiert Latour®, »sind wir wirklich modern ... sobald
wir unsere Aufmerksambkeit dagegen gleichzeitig auf die Arbeit der Reinigung
und der Hybridisierung [der Ubersetzung, M. L.] richten, héren wir sofort
auf, ginzlich modern zu sein, unsere Zukunft beginnt sich zu verindern. Im
selben Moment héren wir auf, modern gewesen zu sein — im Perfekt —, weil
uns riickblickend bewusst wird, dass die beiden Ensembles von Praktiken ...
schon immer am Werk gewesen sind. Unsere Vergangenheit beginnt sich zu
verdndern.«

Wenn also die Modernitit unserer Gesellschaft darin besteht, dass sie mit-
hilfe klarer Unterscheidungen das Unbestimmte bestimmt, dass sie also jede
Unordnung ordnet und jede Unklarheit aufklirt, dann hat diese unsere Ge-
sellschaft doch damit immer nur neue und immer komplexere Unordnungen
und Unklarheiten produziert. Folglich sind wir, die wir so stolz auf unsere or-
dentliche Modernitit sind, iiberhaupt nie modern gewesen. Aber was (und wie)
sind »wir«, wenn wir nicht sind, wofiir wir uns halten, und dies auch noch
genau dann, wenn wir »alles richtig machen« — wenn wir unterscheiden, be-
stimmen, ordnen, aufkliren? Was sind >wir«, wenn wir ausgerechnet in dem
Moment, in dem wir genau so sind, wie wir sein wollen, sollen und zu sein
meinen — entschieden, bestimmt, ordentlich, aufgeklart —, gerade nicht sind,
was wir sind? Wie kann man denn, liefRe sich Luhmanns berithmte Frage auf-
nehmen, unter diesen Verhiltnissen »Mensch bleiben«?*® Vielleicht ist diese
Frage die Grundfrage jeder >nichsten Soziologie«.

Das Erstaunlichste an Latours soziologischer Theorie ist gar nicht, dass
sie mit der Unterscheidung von Natur und Gesellschaft arbeitet (das tut, in
Variationen, die gesamte europiische Tradition und mit ihr die Soziologie),

8 B. Latour, Nie modern gewesen, 20 (Abb. 1).

9 Ebd.

10 N. Luhmann (1995): Funktionen und Folgen formaler Organisation. Mit einem Epilog
1994, Berlin 41995, 382 (Luhmanns Frage lautete, »wie der Mensch in formalen Sys-
temen, die nach einer eigenen Logik organisiert sind, Mensch bleiben, das heifdt, im
Sinne seiner Bestimmung verniinftig handeln kann«).

- am 14.02.2026, 19:21:12.

19


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Maren Lehmann

sondern: wie sie dies tut. Sie verwirft nimlich diese Unterscheidung, genau-
er: Sie 16st sie auf und erfindet sie neu — >next theory«im besten Sinne." Alles,
so Latour, dndert sich, wenn das, was wir fiir eine stabile, sauber trennende
Unterscheidung gehalten hatten, sich als instabile Verkniipfung herausstellt.
Alles dndert sich, wenn wir nicht mehr unterscheiden, um zu reinigen, son-
dern unterscheiden, um zu ibersetzen. Jede Bestimmung erweist sich dann
als >Quelle der Unbestimmtheits, als nicht-rein, und brauchbar fiir eine >neue
Soziologie« einer ebenso sneuen Gesellschaft« sind fir Latour eben nicht jene
sreinens, sondern ausschlieflich diese >nicht-reinen< Bestimmungen.

Die klassische soziologische Frage, >wie soziale Ordnung moglich ist<, ver-
schiebt Latour in die Gegenfrage, >wie soziale Unordnung moglich ist<. Denn
die interessiert ihn viel mehr (einem soziologischen >Ordnungsfimmel< oder
>Putzzwang folgt er jedenfalls nicht, oder er behauptet es zumindest). Latour
verweist dafiir nicht nur auf Gabriel Tarde und dessen Theorie der Ansteckung
durch Nachbarschaft, sondern auch auf Michel Serres und dessen Theorie
der Mitbewohnerschaft des Beobachters'* (der daher >Parasit< — und dessen
Beobachtungsgegenstand, weil er selbst Beobachter und Beobachtetes, Sub-
jekt und Objekt ist, sQuasi-Objekt« — genannt wird). Parasit und Quasi-Objekt,
auch Joker bezeichnen bei Serres genau das, was bei Latour durch den aus der
Grammatik stammenden Ausdruck des Hybrids (einer Mischform, einer Ver-
wirrung) bezeichnet und dann mit dem Kunstwort Aktant beschrieben wird:
eine mehrdeutige semantische Einheit, der ein Pradikat zugeordnet werden
kann. Das braucht nicht unbedingt ein Mensch zu sein, denn auch »ein Rech-
ner spinnt, »eine Maschine liuft«, »Geld verschwindet« usw. In einem Glos-
sar notiert Latour einmal: »Aktant ist ein semiotischer Begriff, der gleichzeitig
Menschen und nicht-menschliche Wesen umfasst, also ein weiterer Begriff
als der klassische Akteursbegriff, der personal grundiert ist.”> Wenn Latour
also fortsetzt: »Akteur ist alles, was einen anderen in einem Versuch verin-
dert; von Akteuren ldsst sich nur sagen, dass sie handeln; ihre Kompetenz
leitet sich aus ihren Performanzen ab; die Handlung wird stets im Verlauf
eines Versuchs und in einem Versuchsprotokoll — wie rudimentir auch im-

1 Ich spiele an auf D. Baecker, Studien zur nachsten Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.

12 Vgl. G. Tarde, Nachahmung und M. Serres, Der Parasit, Frankfurt a.M. 1987.

13 B. Latour, Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frankfurt a.M. 2001,
285; vgl. auch ders., On Actor-Network Theory: A Few Clarifications, in: Soziale Welt 47
(1996), 369-381.

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SI SCIRES DONUM DEI. AMBIVALENZEN DES BEOBACHTENS ODER: AN DER QUELLE DER SOZIALITAT

mer — aufgezeichnet<*, dann wird deutlich, dass er den Ausdruck Aktant nur
als Briickenkonzept braucht, um von Dingen, Sachen, Objekten wie von Men-
schen, Personen, Individuen als Akteuren sprechen zu konnen. Er muss auf
diese Weise das zurechenbare, verindernde, relationale Handeln nicht fiir
den Menschen reservieren; oder anders gesagt: Er kann Verlidufe und Gesche-
hen auch dann als sozial beschreiben, wenn sie dem menschlichen Handeln
und Erleben nicht zuginglich oder nicht begreiflich sind.

Aufgabe der Soziologie (genauer: der sneuen Soziologie<) ist nicht mehr
und nicht weniger als eben diese Aufzeichnung der sozialen Unterscheidun-
gen in ihrer Funktion (oder besser: in ihrer Praxis) als Mehrdeutigkeits-, Un-
verstindlichkeits-, Unbestimmtheitsquellen; also: nichts anderes als die Auf-
zeichnung der Mitbewohnerschaft von Natur und Gesellschaft, von Subjekt
und Objekt, von Mensch und Ding, kurz, mit Latour: der >Kollektivitit« von
Aktanten im selben Kontext. »Das Kollektiv [...] vereint sodann die alten Ge-
walten von Natur und Gesellschaft in einem einzigen Raum, bevor es sich
von neuem wieder differenziert in unterschiedliche Gewalten [Einbeziehung,
Ordnen, Verlaufskontrolle]. Trotz seiner Verwendung im Singular verweist
der Begriff nicht auf eine bereits geschaffene Einheit, sondern auf ein Ver-
fahren, um Assoziationen von Menschen und nicht-menschlichen Wesen zu
[ver]sammeln«.”> Wenn angenommen werden kann (das eben war Tardes The-
se, auf die Latour sich beruft), dass Mitbewohnerschaft bzw. Nachbarschaft
auch Assoziation bzw. Verkniipfung bedeutet (weil Nachbarn einander beob-
achten, im Lichte wie im Schatten des je anderen stehen und dies reflektie-
ren), dann geht es um nichts anderes als Aufzeichnung der Assoziation von
Quasi-Objekten, Hybriden, Aktanten, um Aufzeichnung von Netzen.

Wonach es soziologisch also zu suchen gilt, sind die Reinigungs- bzw.
Ordnungs- bzw. Kontrollversuche der beiden Seiten dieses Kontextes (die Na-
tur versucht das soziale Natiirliche vom asozialen Natiirlichen zu unterschei-
den, wihrend gleichzeitig die Gesellschaft das natiirliche Soziale vom unna-
tiirlichen Sozialen zu unterscheiden sucht; beide versuchen das, was sie als
asozial bzw. als unnatiirlich deklarieren, zu diskreditieren und zu exkludie-
ren). Was es soziologisch nachzuweisen - aufzuzeichnen — gilt, sind die Uber-
setzungsprozesse, die diese Reinigungsprozesse begleiten, also: die Hybri-
den, die Aktanten, und ihre Verwebung. Exakt deshalb ist Soziologie Netz-
werkforschung: Sie zeichnet die Verwebungen auf, die sich aus der Komple-

14 Ebd. (kursiv M. L)
15 B. Latour, Parlament, 29.

- am 14.02.2026, 19:21:12.

2


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Maren Lehmann

mentaritit von Reinigung und Ubersetzung ergeben. Sie fischt, kénnte man
sagenlé, in den Strémen, die aus sozialen Unterscheidungen als den >Quellen
der Unbestimmtheit« fliefden, nach den Vernetzungen dieser Unterscheidun-
gen. Soziologie ist >Berichterstattung« von Vermittlungsprozessen, und sie ist
dann >gut¢, wenn sie »jede[n] Beteiligte[n] als vollwertige[n] Mittler behan-
delt«.'” Oder kurz: »Einen guten Bericht« — das ist nichts anderes als eine
gute soziologische Theorie — »wiirde ich definieren als einen, der ein Netz-
werk aufzeichnet«.!® Es ist klar, dass solche Berichte riskant sind; sie ent-
ziehen der Gesellschaft schliefilich ihre Sicherheiten. Insofern widerspricht
Latour der geliufigen Annahme, dass Soziologie Zeit- bzw. Gegenwartsdiagno-
sen anzubieten habe; denn Diagnosen sind Problembeschreibungen (oft sogar
einfach: Namen fir Probleme), die Sicherheit und gerade nicht Unsicherheit
geben sollen. Es ist auch klar, dass solche Berichte mit den Unterscheidungen
arbeiten miissen, die einerseits bereinigend und andererseits iibersetzend
praktiziert werden; deshalb muss eine solche Soziologie empirisch arbeiten.
Und ebenso ist klar, dass solche Berichte weder der Reinigung noch der Uber-
setzung einseitig anheimfallen diirfen; deshalb muss eine solche Soziologie
einem »Symmetrieprinzip« folgen.' Sie muss iiberall dort weiter nachfragen,
wo sich Verhiltnisse als blof3e Behiltnisse verstehen bzw. in Riume einsor-
tieren lassen, zwischen denen keine Briicken bestehen — denn solches Sortie-
ren ist empirisch immer nur auf den ersten Blick richtig und praktisch da-
her vollig unbrauchbar. Gesucht sind Unterscheidungen, nicht Trennungen,
weil Unterscheidungen stets Verbindungen sind — unsicher, mehrdeutig, aber
eben doch (oder besser: eben deshalb) tragend.

Fiinf »Quellen der Unbestimmtheit« zieht Latour*® schliellich als Kon-
sequenz dieser Symmetrie — man miisste vielleicht sagen: als Hybriden, als
Aktanten des soziologischen Berichts iiber die sozialen Netze — in Betracht:

1. »Keine Gruppen, nur Gruppenbildungen« (5off.): also keine einseitige Festle-
gung auf stabil und unbeweglich festgelegte Gruppen oder Gruppierun-
gen, sondern zweiseitige (hybride) Beobachtung der »Spurenc, die »die

16 Vgl fiir die Metapher des Fischens B. Latour, Neue Soziologie, 229f.

17 B.Latour, Neue Soziologie, 223.

18 Ebd.

19 B.Latour, Nie modern gewesen.

20 B Latour, Neue Soziologie (Zitate in der hier folgenden Aufzihlung alle nach diesem
Text als Angabe in Klammern).

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SI SCIRES DONUM DEI. AMBIVALENZEN DES BEOBACHTENS ODER: AN DER QUELLE DER SOZIALITAT

»Aktivitit der Gruppenbildung und -auflésung hinterlisst« (53, vgl. 55ff.),
sodass es »keine relevante Gruppe gibt, von der man sagen kénnte, nur
sie bilde soziale Aggregate, keinen feststehenden Bestandteil, der als un-
bestreitbarer Ausgangspunkt gelten kénnte« (ebd.)

»Handeln wird aufgehoben« (76{F.): eine Beschiftigung mit der Moglichkeit
der »Verwechslung« des »sozialen Stoffs« mit »physischen, biologischen
oder 6konomischen Bausteinenc, also mit der »heterogenen Natur« die-
ser »Bestandteile«: »Wenn wir handeln, wer handelt aufRerdem noch? Wie
viele Handlungstriger sind auler uns noch prisent? Wie kommt es, dass
wir nie tun, was wir wollen? Wieso werden wir alle von Kriften gehal-
ten, die wir nicht selber gemacht haben?« (76); wieso »[sind] wir nie allein
[1, wenn wir eine Handlung ausfithren«? (77). Das Handeln wird »aufge-
hoben« in dem Sinne, dass es von diesen hybriden Anderen »anders auf-
genommenc« wird, als wir erwarten: »Wir sind nicht allein auf der Welt.
»Wir<, wie auch »ichs, ist ein Wespennest« (79) — und »Akteur ist, wer von
vielen anderen zum Handeln gebracht wird«, »das bewegliche Ziel eines
riesigen Aufgebots von Entititen, die zu ihm hin strémen« (81).

»Welche Aktion fiir welche Objekte?« (1091f.): Der »Begriff >sozial¢ [...] bezeich-
net keinen Realititsbereich und keinen bestimmten Gegenstand, sondern
ist eher die Bezeichnung fir eine Bewegung, eine Verschiebung, eine
Transformation, eine Ubersetzung, eine Anwerbung. Er bezeichnet eine
Assoziation zwischen Entititen, die in keiner Weise als sozial erkennbar
sind, aufSer in dem Moment, in dem sie neu zusammengruppiert wer-
den.« (111f.; Hervhg. i. O.) Gerade eine dem >Symmetrieprinzip« folgende
»Soziologie der Assoziationen« (110) muss erkliren konnen, woher Asym-
metrien kommen »und woraus [...] sie gebildet worden [sind]« (ebd.);
sie muss daher »das Spektrum der Akteure erweitern« (111%%). Aber »wie
lange kann man einer sozialen Verbindung folgen, ohne dass Objekte
dazwischentreten?« (134) Genau dieser Moment ist interessant, auf ihn
wartet, nach ihm forscht man. Soziologische Berichte von Assoziationen
haben also nach den »Situationen« zu suchen (und diese zu notieren), »in
denen die Aktivitit eines Objekts sichtbar wird« (136) — ebenso sichtbar
wie (und doch anders sichtbar als) die Aktivitit eines Subjekts. Sie haben

21

Latours Einwand illustriert seine die Durkheim-Soziologie beschreibende Lektiireer-
fahrung: »Nicht undhnlich dem Sex wihrend des Viktorianischen Zeitalters sind Ob-
jekte Gberall, doch nirgendwo ist von ihnen die Rede« (127).

- am 14.02.2026, 19:21:12.

23


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Maren Lehmann

also nach der Sichtbarkeit, dem Hervortreten, der Quasi-Objekte zu su-
chen; sie miissen »die Objekte zum Reden [...] bringen« und »Skripte von
dem [...] produzieren, wozu sie [die Objekte, M. L.] andere — Menschen
oder Nicht-Menschen - bringen.« (137)

4. »unbestreitbare Tatsachen versus umstrittene Tatsachen« (150ff.): »Die Liste der
Akteure und Handlungstriger muss erweitert werden; die Konflikte iiber
praktische Metaphysiken vertiefen sich; die kiinstliche Trennung zwi-
schen einer sozialen und einer technischen >Dimension« einer gegebenen
Situation muss fallengelassen werden; es miissen Gebiete durchquert
werden, die man bislang kaum besucht hat; man muss sich daran ge-
wohnen, dass Kontroversen lohnender und letztlich stabiler sind als
absolute Ausgangspunkte; und schlieflich muss man die erstaunliche
neue Gewohnheit entwickeln, Metasprache, Sozialtheorie und Reflexivi-
tit mit den Akteuren zu teilen, die nicht linger als blof3e >Informanten«
betrachtet werden kénnen.« (150)

5. »Das Verfassen riskanter Berichte« (211fF.): »Die Losung besteht [...] darin zu
lernen, wie man von Unbestimmtheiten zehrt, statt im Vorhinein zu ent-
scheiden, wie das Mobiliar der Welt auszusehen hat.« (201): »Wir schrei-
ben Texte, wir schauen nicht durch eine Fensterscheibe.« (212) Latour re-
stimiert: »Ein Netzwerk besteht nicht aus Nylonfiden, Wortern oder ir-
gendeiner dauerhaften Substanz, sondern es ist die Spur, die ein sich be-
wegendes Transportmittel hinterldsst [...] Es muss [...] aufgezeichnet wer-
den« (230), immer neu.

Die Fruchtbarkeit vernetzten Denkens fiir Theologie und Kirche liegt nach all
dem auf der Hand. Allerdings warnt auch jede ernst zu nehmende Soziolo-
gin vor solchen Offensichtlichkeiten; es konnte sich um Oberflichenplausi-
bilititen handeln, um manipulative Verfithrungen, um Allzueinleuchtendes.
Latour kokettiert mit dieser Moglichkeit, auch wenn er manipulativ-verfiih-
rendes Verhalten eher als einladend-inklusives Verhalten bezeichnen wiirde.
Aber wir haben doch Anlass, sein Konzept anzufragen, wir kénnten zu der
Einschitzung kommen, dass es (ich bleibe im Bild) fiir eine Affire geeignet
ist, fiir eine Ehe aber nicht; wir konnten sagen, es biete zahlreiche erhellende
Perspektiven, sei aber begrifflich doch vage und daher zwar fiir theoretisch-
spekulative Interessen und auch den akademischen Diskurs, der davon ja sehr

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SI SCIRES DONUM DEI. AMBIVALENZEN DES BEOBACHTENS ODER: AN DER QUELLE DER SOZIALITAT

stark lebt, von grofler Attraktivitit, es orientiere aber gerade die empirische
Forschung nicht oder nicht hinreichend, und es sei auch fiir Fragen (hier, in
unserem Fall) der kirchlichen Glaubenspraxis weniger einleuchtend, als es zu
sein scheint. Die gesuchte Irritation, die dieser Band ja debattieren mochte,
bietet Latour demnach in jedem Fall; die Frage muss aber auch sein, ob diese
Irritation ein anderes Schicksal haben kann, als sich (in ithrem eigenen Sinne)
zu assoziieren, zu verzweigen, zu verlieren, zu versanden.

Vernetzungen sind, um das systemtheoretisch zu formulieren, nur leis-
tungsfihig, wenn auch Entnetzungen méglich sind; ohne Interdependenz-
unterbrechungen ergeben sich sonst ungebremste Wachstumsprozesse nach
innen und nach auflen, das Soziale (hier: die kirchlich-kommunikative Pra-
xis) wiirde zugleich uferlos und eng. Wir haben jedenfalls ernst zu nehmen,
dass Latours Konzept religioser, prinzipiell beliebige Sinnformen vernetzen-
der Kommunikation nicht nur nicht ohne weiteres, sondern gar nicht mit
konfessionellen Glaubensformen in Ubereinstimmung zu bringen sein diirf-
te. Denn Konfessionen unterbrechen Interdependenzen, sie unterbrechen sie
existenziell, und vermutlich lassen sich nicht alle Formen des Glaubens un-
ter den Begriff des Sozialen bringen. Die Kirche miisste sonst dem Imperativ
sozialer Netzwerke folgen, und das heifst: Sie wiirde zu einer mit 6konomi-
schen Anreizen handelnden (nimlich an Bediirfnisse appellierenden und Be-
diirfnisse auch allererst weckenden) und mit scharfer Sozialkontrolle beob-
achtenden, blasenartigen Sphire werden. Netze in Latours Sinne konnen auf
jegliche Kommunikation immer nur mit Mehr desselben reagieren, mit weiterer
Vernetzung, mit Wachstum. Sie sind — der Begriff des Aktanten zeigt es — fo-
talinklusiv, weil sie alles einschlieflen kénnen, worauf sie referieren; sie haben
also weder eine soziale noch eine naturale noch eine materiale oder psychi-
sche Umwelt. Der Mensch kann sich in ihnen verlieren »wie am Meeresufer
ein Gesicht im Sand«*?, aber er kann sich nicht von ihnen distanzieren.

Vor allem Niels Werber hat herausgearbeitet, wie sehr Bruno Latours Po-
litische Okologie mit Carl Schmitts Politischer Theologie verbunden ist, genauer:
wie sehr Latour Schmitts Konzept modernisiert (ausdriicklich: ohne dessen
realpolitisch-ideologische Haltung zu iibernehmen).?> Das Netz des Sozia-

22 Ich spiele selbstverstiandlich an auf den Schlusssatz von M. Foucault, Die Ordnung der
Dinge, Frankfurt a.M. 1974 (»[..] kann man sehr wohl wetten, dass der Mensch ver-
schwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.«)

23 Vgl. N. Werber, Gaias Geopolitik, in: Merkur 69/792 (2015), 59-67. Latour selbst weist,
was auch Werber zitiert, in B. Latour, Parlament, Anm. 54, 346f. auf diese Referenz hin.

- am 14.02.2026, 19:21:12.

25


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Maren Lehmann

len ist fiir Latour von kollektiven Aktanten bevélkert, die dieses Netz als ihr
Habitat bewohnen. Sein wichtigstes Interesse dabei gilt den Praxisvarianten
dieses Habitus; er nimmt nicht an, dass sich daraus stabile Identititsgewiss-
heiten ergeben, sondern — wie oben bereits beschrieben — dass ihr Geflecht in
komplexen Ungewissheiten und Unbestimmtheiten gegriindet ist, die stin-
dig neu austariert werden miissen, die stindig in Bewegung sind (und von
den Praxisformen dieses stindigen Bewegens, dieser lebendigen Praxis be-
richten die Erzihlungen, die Berichte der Netzwerkforscher). Diese Kollek-
tive konnen insofern bedroht werden, als sie von innen, aus sich selbst her-
aus in Frage gestellt werden kénnen — und dies, so Latour in ausdriicklichem
Hinweis auf Schmitt, sei ein Beitrag zum Kollektiv, nicht dessen Ende. Das
Soziale bei Latour ist damit wie der Souverdn bei Schmitt bestimmt durch
das, was seine Bestimmungen bestreitet, in Frage stellt, negiert — das Sozia-
le wehrt sich gegen seine Anfechtungen, gegen seine Zerstérungen, und es
wehrt sich auf seine Weise: durch Vernetzungen. Die meisten Infragestellun-
gen seiner selbst (etwa durch scharfe Kontroversen zwischen Wissenschaft
und Wirtschaft, zum Beispiel in Klima- und Ressourcenfragen) vermag das
Soziale auf diese Weise zu integrieren. Aber dabei entsteht ein Wachstum
nach innen, ein Aufwand an Kommunikation und Relationierung, der die
internen Spannungen fieberhaft steigen lassen kann. Um dies zu moderie-
ren und die Temperaturen der weltweiten Konflikte wieder ertriglich sinken
zu lassen, miissten alle Aktanten und alle Kollektive mobilisiert werden; sie
fithren einen kriegerischen Kampf um ihre Existenz, und sie fithren diesen
Kampf in ihrem eigenen Raum, sie versuchen also die zerstorerischen Krifte
ihrer selbst durch sich selbst aus sich selbst zu vertreiben. Es ist ein immuno-
logischer Kampf, der hier gefithrt werden muss: Treten negative, dissoziativ-
entnetzende Krifte auf, miissen sie in ihrem Aktionsradius beschrinkt, rela-
tiviert, unterdriickt werden. (In allen Netzwerktheorien tibrigens indizieren,
soweit ich sehe, bestimmte kommunikative Verdichtungen das Vorliegen ei-
nes Bestandsproblems, einen Riss oder einen Bruch, einen Dissens oder ei-
nen Konflikt, eine noch nicht in Inklusivitit iibersetzte Exklusivitit.) Werber
weist ausdriicklich auf die diabolische Interpretation des Dissenses durch La-
tour hin, der die Okologie (Gaia) ebenso sikularisiert, wie Schmitt die Politik
sdkularisiert habe — Latours Verstindnis dieser globalen ¢kologischen Aus-
einandersetzung sei »im Kern eschatologisch motiviert«.*

24 N. Werber, Geopolitik, 66.

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SI SCIRES DONUM DEI. AMBIVALENZEN DES BEOBACHTENS ODER: AN DER QUELLE DER SOZIALITAT

Das Si-scires-Motto wird dadurch méglicherweise doch erhellt. Die Kon-
tingenz jeglicher Vernetzung versteht Latour als Ermdglichung von Kommu-
nikation, und dies gerade auch im religiésen Sinne. Aber es ist eine sikulare,
okologische Form des Religiésen, so wie ja auch Latours eher erotische als
karitative Vorstellung religioser Liebeskommunikation® sikularisiert ist. Die
romantische Vorstellung von Liebe hatte Personen ermutigt, sich als Indivi-
duum zu verstehen, und sie hatte sie dann an der kommunikativen Praxis
dieser Individualisierung zwar bitter scheitern lassen, zu neuen Versuchen
aber dadurch stets und immer wieder ermutigt. Gerade in der verzweifelten
Infragestellung des Selbst durch Liebe sollte eine umfassende, vollendete Be-
stitigung des Selbst erméglicht werden. Ganz ihnlich sieht Latour die Oko-
logie, die das Soziale zu sich selbst bringt, indem es sich selbst infrage stellt.
Dass als Individuum jetzt auch andere als nur menschliche Beobachter in Be-
tracht kommen, ist theologisch mutmaflich keine grole Uberraschung und
schon gar keine Komplikation. Dass aber mit dem globalen Kommunikati-
onsnetzwerk eine Okologie ohne jede Transzendenz entsteht, die im strengst-
moglichen Sinne umweltlose Welt ist: Das ist eine theologische Komplikation.
Religiose Kommunikation muss sich, wenn sie Latour folgt, sikularisieren.

Literatur

Baecker, D., Studien zur nichsten Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.

Foucault, M., Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M. 21996.

—, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1974.

Latour, B., Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frankfurt
a.M. 2001.

—, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

—, Jubilieren. Uber religidse Rede, Berlin 2016.

—, On Actor-Network Theory. A Few Clarifications, in: Soziale Welt 47 (1996),
369-381.

—, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-
gie, Frankfurt a.M. 2008.

25  Ich spiele an auf B. Latour, Jubilieren. Uber religidse Rede, Berlin 2016.

- am 14.02.2026, 19:21:12.

27


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Maren Lehmann

Luhmann, N., Funktionen und Folgen formaler Organisation, mit einem Epi-
log 1994, Berlin #1995.

Schmidgen, H., Bruno Latour’s »Inquiry into Modes of Existencex, in: Isis
105/3 (2014).

Serres, M., Der Parasit, Frankfurt a.M. 1987.

Tarde, G., Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt a.M. 2009.

Werber, N., Gaias Geopolitik, in: Merkur 69/792 (2015), 59-67.

- am 14.02.2026, 19:21:12.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

