
4 Die Krisenerzählung 

Der Ausgangspunkt des Paradigmenpluralismus ist eine von Zabeck für die Erziehungs
wissenschaft diagnostizierte Krise. Es ist wahrscheinlich kein Zufall, dass Zabeck den 
Krisenbegriff gewählt hat, um seinen Überlegungen zu einem Paradigmenpluralismus 
argumentatives Gewicht zu verleihen. Im vorangegangenen Kapitel wurde gezeigt, wie 
die gesellschaftliche und politische Situation der 1960er und 1970er Jahre die Wahrneh
mung der Verhältnisse bei Zabeck, aber auch das hegemoniale Selbstverständnis der li
beralkonservativen Intellektuellen geprägt hat. 

Die Verwendung des Krisenbegriffs dürfte auch deshalb nicht überraschen, weil der 
Krisenbegriff ein prominentes Motiv in den verschiedensten Kontexten sowohl in der 
Alltagssprache als auch bei wissenschaftlichen Disziplinen ist: „Crisis is an omnipresent 
sign in almost all forms of narrative today“.1 Für die BWP im Allgemeinen kann man 
sagen, dass die Krise ein beliebter Begriff für die immer wiederkehrenden Klagen sind.2 

Ein prominentes Beispiel hierfür wäre der Diskurs um die Erosion des Berufs in den 
1990er Jahren.3 Im Zuge dieser den Objektbereich der Disziplin betreffenden Krisendis
kurse kommt es laut Ingrid Lisop darauf an, „ob aufgrund klarer Identität produktive 
Veränderungen z. B. von Paradigmen, Forschungsfeldern und wissenschaftlichen An
schlüssen möglich sind oder ob letztlich in einem Prozess zunehmender Sklerotisierung 
das Zerbrechen droht“4. 

Neben einer Krise des Objektbereichs kann es auch zu einer Krise der Disziplin bzw. 
ihres disziplinären Selbstverständnisses kommen. Diese Krisenform und ihre Diskur
se sind nicht so deutlich umrissen wie eine Krise des Objektbereichs. Sie können etwa 
durch Fragen der disziplinären Verortung ausgelöst werden. Dies ist z. B. der Gegen
stand eines Textes von Volker Bank, der davon überzeugt ist, dass eine Antwort auf die 
Frage der disziplinären Verortung bislang vermieden wurde. Aus dieser Annahme her
aus entwickelt er Krisenzustände, die auf die BWP zuträfen.5 Auch Lempert konstatiert: 

1 Roitman 2014, S. 3. 
2 Vgl. Porcher et al. 2025. 
3 Vgl. Geißler und Orthey 1998 für einen prominenten Kulminationspunkt der Debatte. 
4 Lisop 2009, S. 2. 
5 Vgl. Bank 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

„Es steht schlecht um die Berufs- und Wirtschaftspädagogik (BWP) in unserem Land“.6
Er begründet diese Diagnose folgendermaßen:

„Als mittlerweile angejahrte (Doppel-)Disziplin kämpft sie [die BWP, C. P.] gleichwohl
noch immer mit fundamentalen terminologischen, theoretischen und methodolo

gischen Problemen, die zwar anderen Sozialwissenschaften ebenfalls zu schaffen
machen, diese jedoch kaum essentiell verunsichern oder gar existenziell gefährden.
Für uns aber drohen sie sich zu verstetigen, zu bleibenden Schwierigkeiten auszu
wachsen, in konstitutionelle Schwächen zu verwandeln, die nicht nur jede Hoffnung
auf Heilung oder Höherentwicklung enttäuschen könnten, sondern angesichts au
ßergewöhnlicher aktueller Gefährdungen und Belastungen auch Rückschritte nicht
ausschließen, unter bestimmten Umständen sogar das Ende der akademischen

Karriere unseres Faches befürchten lassen.“7

Diesen Beiträgen ist gemeinsam, dass sie fast immer programmatischen Charakter ha
ben. Sie dienen dazu, bestimmte, d. h. die eigenen Werte, Wünsche oder Forderungen
in eine aussichtsreiche Position zu bringen, damit die Chance zur Realisierung erhöht
wird. Dies gelingt ihnen, indem sie eine bestimmte Struktur und Form einnehmen: Sie
erscheinen in der Gestalt einer Erzählung bzw. eines Narrativs. Von diesem Begriff aus
soll die Krise bei Zabeck in diesem Kapitel analysiert werden. Auch wenn z. B. Byung-
Chul Han von der „Krise der Narration“ ausgeht,8 soll an diesem Begriff und seinem Wert
für die Analyse von Texten kritischen Potential festgehalten werden.

In diesem Kapitel wird die Krisenerzählung, die den Paradigmenpluralismus be
gründen soll, rekonstruiert. Dabei ist eine Begriffsklärung notwendig, wenn man sich
die bereits erwähnten Dimensionen des Krisenbegriffs vor Augen führt. Dies erfolgt in
Abschnitt 4.1. Die in diesem Kapitel eingenommene Perspektive, die Krise bei Zabeck als
eine Erzählung zu rekonstruieren, bedarf einer umfangreichen Begründung und Erläu
terung, was in Abschnitt 4.2 erfolgt. Es mag verwundern, dass eine solche methodische
Entscheidung nicht bereits in den methodologischen Vorbemerkungen erläutert wurde.
Hierzu sei nur so viel gesagt: Eine Erzähltheorie darf in ihrer Funktion nicht überbewer
tet werden. Sie kann als Heuristik für das Verstehen hilfreich sein; der Rekonstruktions
prozess darf aber nicht auf sie reduziert werden.

In Abschnitt 4.3 wird die eigentliche Krisenerzählung bei Zabeck in aller Ausführ
lichkeit im Anschluss an diese beiden Schritte dargestellt und analysiert. In Abschnitt
4.4 erfolgt eine kritische Einordnung von Zabecks Krisennarrativ.

4.1 Zum Begriff Krise

Der Begriff Krise ist durch eine lange und vielschichtige Begriffsgeschichte geprägt, die
ihn in verschiedenen wissenschaftlichen, politischen und kulturellen Kontexten form
te. Diese historische Vielschichtigkeit macht diesen Begriff nicht nur zu einem sprach

6 Lempert 2009a, S. 1.
7 Lempert 2009a, S. 1.
8 Vgl. Han 2023.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 113 

lichen Mittel zur Beschreibung kritischer Zustände, sondern auch zu einem Spiegel der 
kulturellen und sozialen Entwicklungen. Es bietet sich angesichts dieser facettenreichen 
Geschichte an, sich zunächst auf eine Begriffsgeschichte einzulassen, die erste Konturen 
des Krisenbegriffs zeichnet, um die Analyse präzise durchführen zu können. 

Begriffsgeschichte 

Eine bedeutende Begriffsgeschichte der Krise hat Reinhart Koselleck geschrieben. Dem
nach hat sich die weitere Bedeutung dieses Begriffs aus den ursprünglichen Begriffsver
wendungen der drei Fakultäten Jura, Theologie und Medizin entwickelt.9 In der Entwick
lung vom altgriechischen Gebrauch in der Antike über die Latinisierung des Wortes10 
bis zum Einzug im modernen politischen und sozialen Diskurs stellt Koselleck fest, dass 
es sich in den Verwendungssituationen immer „um lebensentscheidende Alternativen 
[handelte, C. P.], die auf die Frage antworten sollten, was gerecht oder ungerecht, heils
bringend oder verderbend, gesundheitsstiftend oder tödlich sein würde“11. Die theologi
sche und medizinische Bedeutung hatte im weiteren Verlauf der Begriffsgeschichte eine 
prägende Rolle, da sich der Begriff Krise im 17. und 18. Jahrhundert mit dieser Prägung 
im englischen, französischen sowie deutschen Sprachraum auf den politischen und öko
nomischen Diskursraum ausgeweitet hatte.12 Es scheint demnach so zu sein, als sei der 
theologische sowie medizinische Sinn des Krisenbegriffs aus heutiger Sicht von beson
derer Bedeutung. Doch welche Bedeutungen hat der Krisenbegriff in seinem theologi
schen sowie medizinischen Sinn? 

Nach Koselleck sind der altgriechische theologische und juristische Begriff von κρισις 
untrennbar miteinander verbunden und haben sich gegenseitig beeinflusst. Während es 
im Sprachgebrauch des antiken Griechenlands Urteilsfindung und Beurteilung bedeute
te,13 kam im theologischen Sinn, abzulesen im Alten sowie Neuen Testament, ein „Heils
versprechen“ hinzu, indem Gott damit das Richten über sein Volk zugeschrieben wird.14 
Daneben erfährt der theologische Krisenbegriff noch eine apokalyptische Dimension, 
indem dieses Richten mit dem Jüngsten Gericht verbunden wird und die Gläubigen in 
ständiger Erwartung dieses kosmischen Ereignisses lebten.15 

9 Koselleck 2007, Sp. 617–619. 
10 Im altgriechischen κρισις sowie latinisierte Form Krisis. 
11 Koselleck 2007, Sp. 619. 
12 Koselleck 2007, Sp. 621. 
13 Koselleck 2007, Sp. 618. Und dort weiter: „,Krisis’ war also ein zentraler Begriff, durch den Ge

rechtigkeit und Herrschaftsordnung über die jeweils richtigen Entscheidungen aufeinander ab
gestimmt wurden“ (ebd.). So steht es auch in anderen Wörterbüchern: Etwa bei Menge, wo unter 
κρισις „Beurteilung“, „Entscheidung“, „gerichtliche Entscheidung“ und „Urteil“ gefasst sind, Menge 
1994, S. 405. Auch in englischen Wörterbüchern finden sich Übereinstimmungen mit Koselleck. 
Etwa im Cambridge Greek Lexicon: „decision, judgment, verdict (of gods or persons)“, Faculty of 
Classics 2021b, S. 836. 

14 Koselleck 2007, Sp. 618. 
15 Koselleck 2007, Sp. 618–619. Bauer stimmt in seinem Griechisch-Deutschen Wörterbuch zum Neu

en Testament dieser Begriffsdeutung zu: „Oft bez. das Wort das Gericht gegen d. Menschen, d. 
Strafgericht, auch, was ihm folgt, d. Strafe […] sie werden doppelte Strafe empfangen […] auch über sie 
kommt ein Strafgericht“, Bauer 1988, Sp. 919, Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

Für den medizinischen Sinn verweist Koselleck auf den „Corpus Hippocraticum“,
in welchem die Bedeutung von κρισις „für rund anderthalb Jahrtausende fixiert worden
ist“16. Wieder finden sich hier Überschneidungen mit der Bedeutung im juristischen,
aber auch theologischen Sinn, indem im medizinischen Begriff der Krisis ebenfalls eine
Urteilsfindung enthalten ist. Allerdings ist nicht der medizinische Befund mit dem Be
griff beschrieben, sondern er verweist auf den Verlauf einer Krankheit.17 „Bei der Krisis
einer Krankheit handelt es sich um das Urteil […] über den Verlauf, der an bestimmten
Tagen zur Entscheidung treibt, ob der Kranke überlebt oder stirbt“.18 Durch den me
dizinischen Sinn erhielt Krisis eine zeitliche Dimension, da es bei der Prognostizierung
eines Krankheitsverlaufs auf die richtige Datierung ankommt.19 Die Ausweitung auf den
gesellschaftlichen sowie politischen Diskursraum hatte zur Folge, dass der Krisenbegriff
zu einem „Verlaufsbegriff“ wurde, der auf einen Zeitabschnitt verweist, in dem Entschei
dungen fallen werden, die noch nicht gefallen sind.20

Einen weiteren bedeutenden Wandel in dieser Begriffsgeschichte sieht Koselleck
im 18. Jahrhundert, nämlich insofern, als der Begriff von einem politischen zu einem
geschichtsphilosophischen Begriff wurde. Erste Anzeichen hierfür gab es bereits im
17. Jahrhundert. Koselleck verweist etwa auf die Verwendung in Frankreich, als die wirt
schaftlichen Fehlentwicklungen unter Ludwig XIV. von zeitgenössischen Autoren mit
diesem Begriff beschrieben wurden. Weiter verweist er auf Leibniz, der den Aufstieg des
Russischen Reichs als eine Krise von epochaler Größe bezeichnete, die eine historische
Zäsur markiere. Damit, so Koselleck, bekam der Begriff Krise „eine geschichtsphiloso
phische Dimension“21. Doch bevor diese geschichtsphilosophische Dimension zu einer
dominanten Prägung wurde, musste der Begriff zunächst im politischen Sprachge
brauch eine weitere Wandlung durchmachen.

Friedrich der Große dient Koselleck hier als historisches Beispiel. Die politischen
Entscheidungen des preußischen Königs im Kontext des österreichischen Erbfolge
kriegs bezieht Koselleck den Krisenbegriff, etwa wenn er schreibt, dass der König „diese
Krise [nutzte, C. P.], um seine großen Pläne auszuführen“.22 Es wird hier angenommen,
dass durch das entstandene Machtvakuum infolge der österreichischen Erbfolgekrise
ein politisches wie auch militärisches Handeln legitimiert werden konnte. Auch in der
damaligen Geschichtsschreibung macht Koselleck eine politische Dimension in der
Begriffsbedeutung aus. Er zitiert Johann Jacob Schmauss’ auf den Aufstieg Preußens
bezogene Worte „der jetzigen Crisi des sinkenden Gleichgewichts der europäischen Machten“.23
Besonders aufschlussreich ist der folgende Aspekt von Kosellecks Analyse der politischen
Dimension des Krisenbegriffs: „[D]ie Diagnose der Krise [wurde, C. P.] zum Legitima

16 Koselleck 2007, Sp. 619.
17 Koselleck 2007, Sp. 619.
18 Koselleck 2007, Sp. 619.
19 Koselleck 2007, Sp. 619.
20 Koselleck 2007, Sp. 619.
21 Koselleck 2007, Sp. 620–621.
22 Koselleck 2007, Sp. 624. Hier heißt es auf Französisch: „cette crise pour exécuter ses grands projets“.

Diese Stelle ist hier von mir frei übersetzt.
23 Koselleck 2007, Sp. 624, Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 115 

tionstitel politischen Handelns“.24 Den politischen Gebrauch des Krisenbegriffs zu 
dieser Zeit beschreibt Koselleck zusammenfassend als „breit gefächert“,25 da er zur 
Beschreibung und Diagnose von außenpolitischen sowie militärischen Situationen ver
wendet wurde, wobei sich Überdauern und Überwinden, Erhaltung und Veränderung 
semantisch gegenüber standen.26 

Zur geschichtsphilosophischen Wendung kam es nach Koselleck in der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts, die sich u. a. darin zeigte, dass sich eine vermehrte re
ligiöse Tönung in der Bedeutung durchgesetzt hatte. Doch diese Tönung sei bereits 
„posttheologisch, nämlich geschichtsphilosophisch“ gewesen.27 „Posttheologisch“ meint 
hier die Ablösung bzw. Loslösung nahezu sämtlicher theologischer Prämissen durch 
die Geschichtsphilosophie, die der Idee von einem göttlichen Eingreifen und einem 
Heilsversprechen entgegensteht.28 Dennoch bestand der Begriff in seiner theologischen 
Herkunftstradition fort und behielt seine religiöse Bedeutung. 

Die erste Überhöhung des politischen Begriffs durch die geschichtsphilosophische 
Bedeutung geschah in der westlichen Welt zuerst durch Rousseau, der mit seiner Pro
gnose des Endes der europäischen Monarchien und radikalen gesellschaftlichen Umwäl
zungen eine zeitliche Spannung in den Krisenbegriff anlegte,29 die der Gleichsetzung 
des Krisenbegriffs mit dem Begriff der Revolution vorwegnahm.30 Diese Gleichsetzung 
sei spätestens mit dem US-amerikanischen Unabhängigkeitskrieg und dem publizisti
schen Wirken von Thomas Paine erreicht gewesen, als der „Begriff die Dimension ei
nes epochalen Schwellenbegriffs, der zugleich eine welthistorische Letztentscheidung 
ankündigte“, erhielt.31 Und dennoch: Die Bedeutungen aus dem theologischen, juristi
schen sowie medizinischen Bereich hat der Begriff auch dann nie verloren.32 

Eine letzte entscheidende Entwicklung machte der Krisenbegriff im 19. Jahrhundert 
vor dem Hintergrund immer häufiger auftretender Rückgänge in der Entwicklung von 
Volkswirtschaften, die bisweilen eine globale Dimension erreicht haben und sich nicht 

24 Koselleck 2007, Sp. 625. 
25 Koselleck 2007, Sp. 625. 
26 Koselleck 2007, Sp. 625. 
27 Koselleck 2007, Sp. 626. 
28 Vgl. hierzu Essen 2016 für eine Einführung in die Geschichtstheologie; Rohbeck 2015 für eine Ein

führung in die Geschichtsphilosophie; kritisch Rickert 1924. 
29 Koselleck 2007, Sp. 628. 
30 Vgl. für die Beziehung von Krisis und Revolution Burckhardt 1969, Kapitel vier, insbesondere die „Zu

sätze über Ursprung und Beschaffenheit der heutigen Krisis“. 
31 Koselleck 2007, Sp. 629. Zur Verdeutlichung zitiert Koselleck Paines Ausführungen zum Unabhän

gigkeitskrieg wie folgt: „ [T]he greatest and completest revolution the world ever knew, gloriously and 
happily accomplished“, Koselleck 2007, S. 630, Hervorhebung im Original. Die Beziehung zwischen 
Revolution und Krise sind in Paines Pamphleten selbst, die er mit dem Titel The Crisis überschrieb, 
offensichtlich. Hier finden sich auch Beispiele für die religiöse Färbung des Begriffs, etwa wenn 
Paine zum Ende der Revolution schreibt: „Never, I say, had a country so many openings to happi
ness as this. Her setting out in life, like the rising of a fair morning, was unclouded and promising. 
Her cause was good. Her principles just and liberal“, Paine 1783, o. S. Das Ende des Krieges begrüßte 
er mit einer heilsbringenden, fast schon paradiesischen Zukunft für die Nation. 

32 Koselleck 2007, Sp. 629. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

mehr nur auf einzelne Nationen beschränkten. Hier zeigte sich, dass dem Krisenbe
griff gleichzeitig die Bedeutung von „Krankheit“, aber auch „Gleichgewichtsstörung“ in
newohnt.33 Hierfür zitiert Koselleck bspw. Roscher, der mit seiner Kritik an dem Be
griffspaar „Geld- oder Handelskrisen“ diese Bedeutung deutlich macht: „Der Name Produk
tionskrisen sei vorzuziehen, weil er das Wesen der Krankheit bezeichnet“34. Dieses Wesen der
Krankheit ist genau die Gleichgewichtsstörung, die sich im kapitalistischen System zeigt
und der Krisenbegriff war perfekt dazu geeignet, die Phänomene im Wirtschaftssystem,
d. h. die „verfassungsrechtlichen oder klassenbedingten, die von der Industrie, Technik
und der kapitalistischen Marktwirtschaft hervorgerufenen Notlagen insgesamt als Sym
ptome einer Krankheit oder Gleichgewichtsstörung unter einen Begriff zu bringen“.35

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass der Krisenbegriff eine komplexe Be
deutungsgeschichte umfasst. Immer dann, wenn der Begriff auf neue Diskursräume
ausgeweitet wurde, bekam er eine neue Facette und muss so etwa immer im politischen,
geschichtsphilosophischen oder ökonomischen Sinn interpretiert werden. Es ist vor
dem Hintergrund dieser Geschichte nicht verwunderlich, dass sich der Krisenbegriff
spätestens seit dem 19. Jahrhundert im englisch-, französisch- und deutschsprachigen
Raum zwar „quantitativ enorm ausgefächert, er an Klarheit oder Präzision [jedoch,
C. P.] kaum gewonnen hat“ und so zum Schlagwort geworden ist.36 Auch in den mo
dernen Wissenschaften hat der Krisenbegriff eine erstaunliche Karriere gemacht. Es ist
vor diesem Hintergrund die Aufgabe von wissenschaftlichen Disziplinen, „den Begriff
auszumessen, bevor er terminologisch verwendet wird“.37

Die Krise als Erzählung

Aus der Begriffsgeschichte selbst lässt sich nun noch nicht ableiten, in welcher Weise der
Krisenbegriff terminologisch verwendet werden kann, um Kosellecks gerade genann
ten Forderung zu genügen. Es muss nun darum gehen, den Krisenbegriff soweit zu fas
sen, dass er als analytische Kategorie verwendet werden kann. Die bisherige Begriffsge
schichte hat auch gezeigt, wie der Krisenbegriff in großen, schicksalhaften Erfahrungen
eingebettet worden ist, um bestimmte Handlungen und Entscheidungen zu legitimie
ren. „Die Krise […] ist freilich selbst eine Erzählung“.38 Dieses narrative Element, welches
dem Krisenbegriff scheinbar anhaftet, soll nun weiter beleuchtet werden.

Die komplexe Begriffsgeschichte lässt zunächst eine komplexe, differenzierte,
eigentlich die Kompliziertheit der Krise kaum gerecht werdende Kommunikation er
warten. Dennoch zeigt sich häufig die Kommunikation einer Krise erstaunlich geordnet,
simpel und logisch. Sie folgt einer narrativen Struktur, einem Plot, „der Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft“ verknüpft.39 In einer narratologischen, d. h. erzähltheore
tischen Perspektive kann dieser Plot, der durch die Krisenerzählung hervorgerufen

33 Koselleck 2007, Sp. 641.
34 Koselleck 2007, Sp. 642, Hervorhebung im Original.
35 Koselleck 2007, Sp. 643.
36 Koselleck 2007, Sp. 647.
37 Koselleck 2007, Sp. 650.
38 Hülk 2013, S. 118.
39 Meyer et al. 2013, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 117 

wird, zwar kulturell bedingt unterschiedlich erscheinen, sein Schema erweist sich 
dabei allerdings als wiedererkennbar: „Was in einer Krise gefragt ist, sind tatkräftige 
Krisenmanager […] und entschlossenes Handeln, kurzum: erfolgreiches Krisenma
nagement“.40 Wichtig ist dabei zu betonen, dass der ontologische Status der Krisen 
unbedeutend wird. Es geht also nicht (mehr) darum, ob die erzählte Krise – in welcher 
Weise auch immer – existiert oder nicht, sondern wie die Krise wahrgenommen wird 
und welche Lösungsvorschläge gemacht werden.41 

Die Bedeutungskomponenten des Krisenbegriffs, die sich in der Begriffsgeschichte 
gezeigt hat, ist in dieser Hinsicht mehr als eine interessante, semantische Erkenntnis, sie 
ist konstitutiv für die Krisenerzählungen. Durch den Bedeutungsgehalt der Krankheit, 
die im Krisenbegriff angelegt ist, wird der „Zielbereich bereits weitgehend vorstruktu
riert“ und lässt vorahnen, dass es um einen Patienten in der Erzählung geht, dessen 
Krankheitsdiagnose und Therapie von einem ,privilegierten Beobachter‘ dargelegt wer
den.42 

Die Figur des „privilegierten Beobachters“ ist aufschlussreich, denn sie verlagert den 
analytischen Fokus weg vom eigentlich Krisenbegriff hin zum Subjekt und fragt, wie die
ser Beobachter die Krise wahrnimmt und erzählt. Vernessa Wagner wählt daher für ihre 
Untersuchung zur Berichterstattung von Wirtschaftskrisen folgende Heuristik: Sie ver
steht 

„die Krise als Ergebnis einer Beobachtung, die wiederum beobachtet werden kann; die 
Krise als Differenzbeobachtung zwischen Erwartung und Ereignis; die Krise als Kul
minationspunkt von Vergangenheitserfahrung, Gegenwart und Zukunftsorientierung 
und die Krise als Beobachtungsergebnis, das Handlungsnotwendigkeit erzeugt und 
Handlungsoptionen vorgibt“.43 

Diese Fokussierung auf das erzählende Subjekt wurde bereits durch die Rekonstruktion 
der Entstehungsbedingungen des Paradigmenpluralismus vorgenommen und dabei 
versucht, deutlich zu machen, wie die wahrgenommenen Krisenerfahrungen Zabecks 
wissenschaftliches Werk beeinflusst haben. Bevor diese Erkenntnisse für die weitere 
Analyse nutzbar gemacht werden können, sind allerdings weitere Bemerkungen zum 
Krisenbegriff zu machen. 

Steffen Martus und Carlos Spoerhase gehen in ihrer „Praxeologie der Geisteswissen
schaften“ ebenfalls von den für die Geisteswissenschaften fast schon charakteristischen 
Krisennarrativen aus. Allerdings, so die Autoren, bleibe oft vage, wie eine Krise charak
terisiert sei. Sie fragen rethorisch, ob die Krise nur die deutsche Geisteswissenschaft be
treffe, oder ob sich US-amerikanische, britische, italienische oder indische Geisteswis
senschaften in derselben Krise befinden. Ob die Krise nur eine Statusgruppe betreffe, 
oder ob Professor:innen, der Mittelbau, Studierende und die Kolleg:innen der Verwal
tung gleichermaßen von der Krise betroffen seien. Martus und Spoerhase kommen zu 

40 Nünning 2007, S. 64. 
41 Meyer et al. 2013, S. 11. 
42 Nünning 2007, S. 64–66. 
43 Wagner 2024, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

dem Schluss, dass die Krisennarrative in den geisteswissenschaftlichen Disziplinen all
zu oft eine bestimmte Perspektive privilegieren – es gehe um die Durchsetzung der ei
genen Position und damit um Machtansprüche.44

Paul Feyerabend hat diese Funktion in einer Vorlesung diskutiert. Feyerabend ver
bindet seine Überlegungen zwar nicht mit dem Begriff Krise, sondern mit „Chaos“, den
noch lassen sie sich auf die bisherigen Überlegungen übertragen. Die Klage über ein ver
meintliches Chaos, sei es ein kulturelles, begriffliches o. Ä., ist nach Feyerabend ein altes
Phänomen. Feyerabend schreibt: „Fast jeder Philosoph, der anfängt, sein System vor
zustellen, hebt damit an, dass er sagt: ,Als ich aufgewachsen bin, da gab es diese und
jene Meinung und es gab keine Ordnung‘“. Er bringt Beispiele von Platon über Descartes
bis zu Kant, Hegel und Husserl, die allesamt ein theoretisches Chaos meinten, d. h. ei
ne Vielfalt von Meinungen auf ihrem Gebiet, welches durch genau ihren Systementwurf
beseitigt werden sollte.45

Feyerabend geht hier noch weiter und liefert eine wichtige Erkenntnis. Denn wür
de man den Klagen widerspruchslos folgen, folge man damit dem totalitären Anspruch:
Ich schaffe Ordnung. Und dieser Anspruch wird häufig mit einem noch viel höheren An
spruch verbunden: „für das wahre Sein der Menschheit“, für die Rettung der Aufklärung
– oder eben für die Rettung einer wissenschaftlichen Disziplin. Diese Ansprüche seien
deshalb totalitär, weil sie auf Kategorien abzielen, mit denen sie niemals identisch sein
können. Feyerabend will darauf hinaus, dass diese Ansprüche gewissermaßen heuchle
risch sind, denn sie fordern Prinzipien ein, die sie selbst verletzen würden. Dieser to
talitäre Anspruch gelte auch für die Chaos- bzw. Krisenklagen im disziplinären wissen
schaftlichen Diskurs. Deshalb, so Feyerabend, müsse man sehr genau auf die Klagen ein
gehen, um nicht auf sie hereinzufallen.46

4.2 Die Erzählung als Hilfsmittel für wissenschaftliche Analysen

Aus dem bisher Gesagten folgt, dass es für eine kritische Perspektive auf den Forschungs
gegenstand einer spezifischen Haltung bedarf, um die selbst gesteckten Ziele und Er
wartungen zu erreichen und zu erfüllen. In diesem Kapitel soll diese Perspektive im De
tail entfaltet werden. Diese Perspektive soll zumindest vorläufig als eine erzähltheoretische
bezeichnet werden. Diese Perspektive, die sich auch unter dem Begriff Semiologie wie
derfinden lässt, eignet sich sehr gut, um verdeckte Sinnzusammenhänge durch Ideolo
giekritik transparent zu machen. So schreibt Roland Barthes, dass „jede Ideologiekritik
[…] nur mittels semiologischer Verfahren durchgeführt werden [kann, C. P.]“.47 Eine er
zähltheoretische Perspektive scheint demnach vielversprechend zu sein.

44 Martus und Spoerhase 2022, Einleitung.
45 Feyerabend 2023, S. 86–88.
46 Feyerabend 2023, S. 88.
47 Barthes 1988a, S. 9. Informativ ist auch Ette, der unter Rekurs auf Barthes’ Mythologien schreibt,

diese „signalisieren den Stolz auf die Fortsetzung der Ideologiekritik mit anderen, strukturalisti
schen Mitteln, die es dem Zeichenleser erlauben, nicht nur die Literatur, sondern jedwede kul
turelle Produktion in ihrer verschleiernden, mythenbildenden Funktion sichtbar zu machen und
damit zu entschleiern, zu demaskieren“, Ette 2013, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 119 

Zunächst muss es aber darum gehen, ein besseres Verständnis für diese Perspektive 
zu entwickeln. Denn der Begriff Erzähltheorie versteht sich nicht von selbst, da er sich 
aus zwei Begriffen zusammensetzt, die auf den ersten Blick widersprüchlich erscheinen. 
Für die Herausarbeitung eines Verständnisses von der Erzähltheorie bietet es sich an, ei
ne dialektische Denkbewegung zu vollziehen. Zur Rede (These) der Erzählung ließe sich 
die Gegenrede (Antithese) der Theorie entgegenstellen. Warum das so ist, lässt sich gut 
am Beispiel des Diskurses während der Corona-Pandemie zeigen: In dieser Zeit schien 
das Bedürfnis zu wachsen, den Begriff Theorie zu schützen und ihn gegen Begriffe wie 
Narrativ bzw. Erzählung abzugrenzen. So wurde schnell darauf hingewiesen, dass man 
nicht von Verschwörungstheorien reden, sondern vielmehr Begriffe wie Mythen, Ideolo
gie, oder eben Erzählung nutzen sollte, wie etwa in einem Beitrag des Deutschlandfunks 
nachzulesen bzw. zu hören ist.48 Es scheint demnach ein Bedürfnis zu geben, diese bei
den Begriffe strikt zu trennen. 

Das Verhältnis von Theorie und Erzählung 

Einen ersten Startpunkt für die Überlegungen bildet die Geschichtswissenschaft, denn 
hier gibt es einen dauernden, in seiner Intensität wechselnden Diskurs über die Frage, 
ob die Disziplin einen zu starken Fokus auf die geschichtliche Erzählung setzt und sich 
damit eine Theoriebedürftigkeit diagnostizieren ließe.49 

Dazu schreibt Golo Mann, dass Erzählung und Theorie formal zwar keine Gegensät
ze seien, dies aber aufgrund von subjektiven Vorurteilen praktisch so gehandhabt wer
den.50 Oder anders gesagt: Einige (Geschichts-)Wissenschaftler:innen entwickeln eine 
Dichotomie zwischen Theorie und Erzählung, um die ihrer Einschätzung nach existie
renden ideologischen Beeinflussungen der Erzählung in der (Geschichts-)Wissenschaft 
ab- und die (häufig selbst verwendete) Theorie aufzuwerten.51 Was damit gemeint ist, 
wird deutlich, wenn man sich vor Augen führt, was unter Erzählung in der Geschichts
wissenschaft verstanden wird. 

Nach Jordan hat der Begriff Geschichte – griechisch-lateinisch historia – bereits seit 
der Antike zwei Bedeutungen: Er konnte res gestae, d. h. „die geschehenen Taten und Din
ge“ bedeuten, oder aber im Sinne von historia rerum gestarum „als Erzählung von den ge
schehenen Taten und Dingen“ verstanden werden.52 Aus diesen Bedeutungen leitet Jor
dan ein scheinbares Paradox ab, welches die Beschäftigung und Definition mit und von 
Geschichte einschließt: Geschichte ist Vergangenheit und endet in der Gegenwart. Doch 
historisches Denken kann nur aus der Gegenwart heraus passieren. Daher sei Geschich
te nicht identisch mit Vergangenheit, sondern beziehe sich nur auf sie. Das historische 

48 Vgl. Fries 2020. Auch die Bundeszentrale für politische Bildung hat schnell im Zuge der Pandemie 
darauf hingewiesen, vgl. Lamberty 2020. 

49 Vgl. z. B. Kocka und Nipperdey 1979; Jordan 2018, Kapitel 7.8. 
50 Mann 1979, S. 41. 
51 Ich setze Geschichts- hier bewusst vor dem Wortstamm Wissenschaft um deutlich zu machen, dass 

ich, obwohl diese Überlegungen aus einer Beschäftigung mit geschichtswissenschaftlicher Litera
tur gewonnen wurden, der Meinung bin, dass diese Überlegungen grundsätzlich auch auf andere 
wissenschaftliche Disziplin übertragbar sind. 

52 Jordan 2018, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

Denken sei daher eingebettet in die Gegenwart und wird nur durch die Rekonstruktion
historischer Artefakte – Quellen – möglich. Historiker:innen leiten dadurch mögliche
Bilder der Geschichte ab.53 Geschichte ist somit die Erzählung vom Vergangenen.

Doch das Verhältnis von Erzählung und Theorie ist damit noch nicht abschließend
geklärt. Denn nur weil Geschichte selbst eine Erzählung ist, ist damit noch nicht der an
gemessene methodische Zugriff auf diese Erzählung geklärt. Das Folgende klingt ver
wirrend, da sowohl für das zu untersuchende Objekt als auch ein möglicher methodi
scher Zugriff in der Geschichtswissenschaft mit demselben Begriff beschrieben wird:
Erzählung. Daher noch einmal eine kurze Zusammenfassung: Geschichte ist die Erzäh
lung vom Vergangenen, aber diese Erzählung lässt sich prinzipiell durch die zwei ver
schiedenen Perspektiven von Erzählung und Theorie erforschen. Dieser Gegensatz lässt
sich am besten mit einem Bezug zu Beiträgen von Golo Mann und Hans-Ulrich Wehler
beschreiben.

Für Wehler ist der größte Erkenntnisfortschritt dadurch zu erzielen, dass die Ge
schichtswissenschaft unter Verwendung einer Theorie auf ihren Gegenstand blickt.54
Unter Theorie versteht Wehler „jene expliziten und konsistenten Begriffssysteme, […]
die – ohne aus den Quellen abgeleitet zu sein – der Identifizierung, Erschließung und
Erklärung von historischen Problemen dienen“.55 Wehler wählt damit ein Theoriever

ständnis, welches ihm erlaubt, Geschichte mit externen Begriffen angewendet auf den
Gegenstand zu beziehen, um damit verdeckte ideologische oder andersartige Struktu
ren offenzulegen. Deutlich wird dies, wenn man sich vor Augen führt, dass Wehler die
soziale Funktion der Geschichtswissenschaft in der ideologiekritischen Auseinander
setzung sieht, die „den Nebel von Legenden und Mythen aufzulösen“ versucht.56

Mann widerspricht Wehler und hält ein Plädoyer für die Erzählung als geschichts
wissenschaftliche Perspektive für die angemessenste. Mann geht es darum, die Quellen
und das tatsächlich Gesagte in den Mittelpunkt zu rücken. Sich auf eine gewählte theo
retische Perspektive zu fokussieren, schränke zu sehr ein und verenge den Blick auf das
Ganze. So konstatiert er, dass Wehlers Forschung zum deutschen Kaiserreich zwar ei
ne gelungene Strukturanalyse ist, die in den selbstgesetzten Grenzen durch die Theorie

funktioniert, allerdings darüber hinaus ein falsches Bild zeichnet, etwa dadurch, dass
Leser:innen den Eindruck bekommen könnten, dass das Kaiserreich ein „durchrationa
lisierter Alptraum gewesen“ ist.57 Wehlers Studie stellt er die überlieferten Eindrücke
Bertrand Russels gegenüber, der durch seine Wahrnehmungen des Kaiserreichs Weh
lers Erkenntnissen widerspräche.58

Hierin zeigt sich der Gegensatz von Theorie und Erzählung in der Geschichtswissen
schaft. Eine erzählende Geschichtswissenschaft stellt die Quellen und das darin Gesagte
in den Mittelpunkt und möchte aus diesen heraus eine möglichst umfassende Erzäh
lung einer historischen Epoche gewinnen. Es geht für narrative Historiker:innen darum,

53 Jordan 2018, S. 19.
54 Wehler 1979, S. 17.
55 Wehler 1979, S. 17–18.
56 Wehler 1979, S. 38.
57 Mann 1979, S. 45–46.
58 Mann 1979, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 121 

aus den aufgefundenen Quellen die „wahre oder plausibelste Geschichte [zu identifizie
ren, C. P.], die sich aufgrund des gegebenen Beweismaterials über Ereignisse erzählen 
lässt“.59 Dagegen setzt eine theoretische Geschichtswissenschaft a priori ein Verständ
nis voraus und wendet ein Begriffssystem aus einer gewählten theoretischen Perspektive 
auf eine historische Epoche an. Sie wird dadurch u. a. ideologiekritisch und kann viel
leicht als Kritische Geschichtswissenschaft bezeichnet werden. 

Doch es ist nicht notwendig, diesen Gegensatz so stehen zu lassen und sich für ein 
Verständnis zu entscheiden. Denn weder Mann60 noch Wehler61 sahen eine notwendige 
Dichotomie zwischen den Begriffen und erkannten die gegenseitige Ergänzungsfunkti
on durchaus an. Auch andere, an der Diskussion direkt beteiligte Historiker:innen strit
ten eine Dichotomie ab.62 Ein solche Ergänzungsfunktion ließe sich nach Lenzen auch 
in der narrativen Historiographie bei Herwig Blankertz und seiner „Geschichte der Päd
agogik“ finden.63 

Was ist Theorie? 

Damit sind also die Bedeutungen von Theorie und Erzählung in der Geschichtswissen
schaft geklärt. Hier werden die beiden Begriffe aus methodologischer Perspektive, d. h. 
als epistemologische Mittel diskutiert. Es soll nun um eine allgemeine Begriffsbestim
mung der Theorie gehen. Der Theoriebegriff ist zentral für die anstehende Analyse der 
Krisenerzählung, spielt dieser doch eine wichtige Rolle in der gewählten Perspektive, auf 
die hier hingearbeitet wird. 

Bei der Bestimmung des Theoriebegriffs wird, insbesondere im Wissenschaftsbe
reich, häufig die Unterscheidung getroffen zwischen naturwissenschaftlichen auf der 
einen und kultur-, geistes- und sozialwissenschaftlichen Theorien auf der anderen Sei
te. Dass diese Abgrenzung problematisch ist, zeigt sich bei Peter Zima, der zwar im
mer wieder die prinzipiellen Unterschiede zwischen natur- und sozialwissenschaftli
chen Theorien betont, zugleich aber versucht, einheitsstiftende Merkmale zu finden.64 
Diesem Problem nachzugehen, würde an dieser Stelle zu weit führen. Vorläufig soll an
genommen werden, dass es Unterschiede zwischen naturwissenschaftlichen und sozi
alwissenschaftlichen Theorien gibt. Die Bestimmung des Theoriebegriffs orientiert sich 
im Folgenden an den Sozialwissenschaften. 

Etymologisch gesehen entstammt der Theoriebegriff dem Altgriechischen. Das Wort 
θεωριᾶ bedeutet so viel wie Anschauen, Betrachtung, oder Zuschauen, aber auch Spe

59 White 1990, S. 41. Und dort weiter: „Die Form des Diskurses, die Erzählung, fügt dem Inhalt der 
Darstellung nichts hinzu, sie ist vielmehr ein Abbild der Struktur und der Prozesse der realen Er
eignisse. Insoweit als diese Darstellung den geschilderten Ereignissen gleicht, darf sie als wahre 
Darstellung betrachtet werden“. 

60 Mann 1979, S. 41. 
61 Wehler 1979, S. 32–39. 
62 Vgl. Acham 1979. 
63 Vgl. Lenzen 1989; Blankertz 1983. 
64 Vgl. Zima 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

kulation.65 Aus dem Altgriechischen wurde der Begriff weitgehend bedeutungsgleich
zu theoria latinisiert.66 Bei König und Pulte ist nachzulesen, dass der Theoriebegriff in
dieser Bedeutung auch einen theologischen Ursprung hat. Denn als Nomen verwendet
bezeichnete der Begriff einen „Abgesandten der Polis zur Teilnahme an Götterfesten
und Orakeln“.67 Für die Spätantike und das Mittelalter unterscheiden König und Pulte
drei theologische Rezeptionsstränge des Theoriebegriffs. Die Genese dieser drei Stränge
liegt in den unterschiedlichen Übersetzungen der altgriechischen Verwendung. Die drei
Stränge lassen sich in der Übersetzung mit „contemplatio“, „speculatio“ und „conside
ratio“ wiedergeben. An der Schwelle zur Neuzeit werden alle drei Übersetzungen von
Goclenius zusammengedacht und Theorie als „pro inspectione vel observatione rerum
divinarum“ definiert.68 Im weiteren Verlauf der Geschichte bis zur Neuzeit war der
Bedeutungsgehalt des Theoriebegriffs sehr stark vom theologischen Gebrauch im Sinne
der Spekulation über das Metaphysische geprägt.

In Auseinandersetzung mit diesem Verständnis von Theorie forderten die Denker:in
nen der frühen Neuzeit teilweise radikale Schritte: Francis Bacon forderte etwa, Theo

rien und „Allgemeinbegriffe völlig abzuschaffen“; dem Kern dieser Polemik schließt sich
auch Hobbes an.69 In diese Zeit fällt auch die Ausweitung des Theoriebegriffs, der sich
im Wechsel vom 17. zum 18. Jahrhunderts in erstaunlicher Weise zeigt. Dies ist etwa an
der Gleichsetzung mit dem Begriff der Hypothese zu erkennen, aber auch in der un
terschiedlichen Art und Weise, wie bestimmte Werke betitelt wurden: König und Pul
te führen eine Reihe ganz verschiedener wissenschaftlicher Werke an, die den Theorie

begriff im Titel führen, darüber hinaus aber, insbesondere thematisch, strukturell und
konzeptionell, keine weiteren Gemeinsamkeiten aufweisen. Dies kulminierte in einer
ersten Kritik des inflationären Gebrauchs des Ausdrucks „Theorie“, der zufolge die Au
toren „Systeme wie Spinnen und [Theorien, C. P.] wie Vögelnester [sic] bauen“.70

Die Auseinandersetzung mit Erkenntnis und Wissenschaft durch die moderne Wis
senschaftstheorie bis in das 20. Jahrhundert hinein sorgte letztlich für eine Pluralisie
rung des Theoriebegriffs, die sich in ganz unterschiedlichen Strömungen wiederspie
gelt. Doch der ursprüngliche Sinn des Begriffs, das Spekulative, lässt sich auch hier wei
ter erkennen.71 Doch das Problem einer Definition des Theoriebegriffs setzt sich auch
dann fort, wenn z. B. versucht wird, den Begriff mit anderen Kategorien zu umschrei
ben, etwa in der Form: Theorien sind Gesetze oder Theorien sind Erklärungen. Sowohl der Be
griff Gesetz als auch der Begriff Erklärung wurde und wird in der wissenschaftstheore
tischen Auseinandersetzung ganz unterschiedlich verwendet.72

65 Menge 1994, S. 330. Auch andere Wörterbücher stimmen mit dieser Bedeutung überein. Im Cam

bridge Greek Lexicon wird unter θεωριᾶ u.a. sightseeing, viewing, consideration und contemplation
gefasst, Faculty of Classics 2021a, S. 684.

66 Georges 1995, S. 3105.
67 König und Pulte 2007, Sp. 1128.
68 König und Pulte 2007, Sp. 1130–1132. Pro inspectione vel observatione rerum divinarum lässt sich nach

eigener Übersetzung wiedergeben mit: Zur Inspektion oder Beobachtung göttlicher Dinge.
69 König und Pulte 2007, Sp. 1135.
70 König und Pulte 2007, Sp. 1136.
71 König und Pulte 2007, Sp. 1146–1151.
72 Vgl. Acham 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 123 

Daher wählt Zima einen anderen Ansatz zur Bestimmung des Theoriebegriffs. Seine 
Überlegungen sind deswegen relevant, weil er sich kritisch mit den bekanntesten Theo

riebestimmungen auseinandersetzt. Im Gegensatz zu typischen Definitionsversuchen 
von Theorie versucht Zima nicht, besondere Alleinstellungsmerkmale zu finden, son
dern er fasst ganz bewusst den Begriff sehr breit. Für Zima sind Theorien in einer ersten 
Annäherung Diskurse. In Auseinandersetzung mit typischen Definitionen von Theorie, 
die sich vor allem im Umfeld des Kritischen Rationalismus bewegen, hält er fest, dass 
der Gedanke, Theorien seien Aussagesysteme, d. h. eine Sammlung an Sätzen, zu kurz 
greift. „Denn einzelne Sätze sind vieldeutig und nehmen erst im Diskurs […] eine kon
krete Bedeutung an“.73 Bei der Bestimmung des Begriffs muss es nach Zima um eine 
nähere Bestimmung der sprachlichen Struktur dieser Sätze und damit letztlich der Dis
kurse gehen. 

Für diese Bestimmung nutzt Zima drei Schlüsselbegriffe: Soziolekt, Ideologie und 
Wertfreiheit. Zu Beginn steht bei Zima jedoch die Feststellung, dass Theorien der Sozi
alwissenschaften rein sprachlich seien. Daraus folgt, dass ihre Gegenstände nicht in eine 
formallogische Form gebracht werden können.74 Sie können deshalb nur sprachlich sein, 
weil sie immer auf eine kulturelle Problematik reagieren und in diesem Umfeld auch ent
stehen, so Zima.75 Diese Feststellung ist interessant, bedarf aber einer Konkretisierung. 

Für Zima besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen der Arbeit von Natur- und 
Sozialwissenschaftler:innen darin, dass Kritik in den Naturwissenschaften mit kogni
tiven Engagement identisch sei, während Kritik in den Sozialwissenschaften nicht nur 
kognitives, sondern auch ideologisches Engagement voraussetze.76 Eine kulturelle Ein
bettung der sozialwissenschaftlichen Forschung hat zur Folge, dass nichts in den Sozial
wissenschaften wirklich wertfrei sein kann, ist doch ein charakteristisches Merkmal der 
Sozialwissenschaften, sich für die Lösung von Problemen zu engagieren, die einzelne 
Vertreter:innen selbst identifizieren. 

Ein Beispiel Zimas ist das Folgende: Die Beschäftigung mit dem Zusammenhang 
zwischen Inflation und Arbeitslosigkeit in der Wirtschaftswissenschaft sei ohne politi
sches und ideologisches Engagement weder zu beschreiben noch zu lösen, da selbst auf 
der Beschreibungsebene bereits Wertsetzungen vorgenommen werden müssten, z. B. in 
der Art, dass es überhaupt einen Zusammenhang zwischen Inflation und Arbeitslosig
keit gibt bzw. das hier ein Problem vorliegt.77 Genauer gesagt geht es Zima darum, dass 

73 Zima 2017, S. 6. 
74 Zima 2017, S. 47. 
75 Zima 2017, S. 49. 
76 Zima 2017, S. 34. Die Notwendigkeit einer Abgrenzung von Sozial- und Naturwissenschaften wird 

nochmal deutlich, wenn man sich Michael Esfelds Studie zu „Wissenschaft und Freiheit“ heran
zieht. Esfeld schreibt von der Wissenschaft und führt als Abgrenzungskriterium gegenüber Nicht- 
Wissenschaft u. a. die Objektivität an, nach der wissenschaftliche Theorien standpunktungebun
den seien, Esfeld 2019, S. 9. Gleichzeitig stützt Esfeld mit seiner in diesem Zusammenhang vorge
tragenen Ablehnung einer möglichen Existenz von nationenspezifischer Naturwissenschaft Zimas 
Auffassung, nach der Sozialwissenschaften, anders als Naturwissenschaften, immer im kulturel
len Kontext zu sehen seien. 

77 Zima 2017, S. 34–35. Man beachte in diesem Beispiel die zwei unterschiedlichen Lösungsansätze 
aus den Wirtschaftswissenschaften: Eine eher neoliberale Orientierung des Monetarismus nach 
Mises, der die Bekämpfung der Inflation im Vordergrund sieht, und der nach John Maynard Keynes 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

die begrifflichen Konstruktionen und damit der Diskurs Zustimmung oder Ablehnung
in Form von Kritik erfahren.

Dieser Gedanke lässt sich leicht sowohl auf die Berufsbildung in Deutschland als
auch auf Zabecks Paradigmenpluralismus beziehen. Vielleicht die gesamte Geschichte
der Berufsbildung und ihrer Theorie in Deutschland – mindestens aber die der soge
nannten klassischen Berufsbildungstheorie – ist die Geschichte von ideologischem En
gagement ihrer Autor:innen, um ein kulturelles Problem zu lösen. Dieses kulturelle Pro
blem war vordergründig die Frage nach dem Verhältnis von Allgemeinbildung und Be
rufsbildung. Bekanntermaßen war das spezifische Problem Kerschensteiners das soge
nannte Lückenproblem, d. h. die Frage, wie die Zeit zwischen Entlassung aus der Volks
schule und dem Eintritt in den Wehrdienst im Sinne einer staatsbürgerlichen Erziehung
optimal genutzt werden könnte.78

Und auch der hier untersuchte Paradigmenpluralismus von Zabeck ist eine kulturell
eingebettete Problematik, die sich darin zeigt, dass Zabeck ein Problem für sich identifi
ziert (die Disziplin befindet sich in einer Krise) und einen Lösungsvorschlag macht (Pa
radigmenpluralismus). Sowohl die Problemidentifizierung als auch die Lösung in Form
einer begrifflichen Konstruktion ist damit ideologisch im Sinne Zimas.

An dieser Stelle ließe sich einwenden, dass hier ein Denkfehler vorliegt, da es
schließlich nicht die Aufgabe von Wissenschaftler:innen sei, Probleme zu lösen, sondern
sie zu beschreiben. Auf diesen Einwand, der häufig von Wissenschaftler:innen vorgetra
gen wird, die sich im Umfeld des Kritischen Rationalismus bewegen,79 reagiert Zima,
indem er feststellt, dass diese Trennung real nicht existieren kann, da eine Wissen
schaftstheorie wie der Kritische Rationalismus eine Wertfreiheit postuliert, als solche
aber nur eine Reaktion, d. h. eine Lösung auf ein konkretes Problem darstellt und sich
darin konkretes Engagement zeigt; in diesem Fall liberal geprägte Ideologie.80

Damit ist der erste Schlüsselbegriff, Wertfreiheit, in Zimas Diskussion um den Theo

riebegriff dargestellt und zugleich der nächste, Ideologie, angesprochen. Zima schließt
es aus, dass sozialwissenschaftliche Theorien wertfrei und damit auch ideologiefrei sein
können. Doch was wird hier unter Ideologie verstanden?

Zima schlägt verschiedene Definitionen vor, die für sich selbst immer auch bezogen
auf einen bestimmten Kontext stehen. In einer allgemeinen bzw. neutralen Definition,
d. h. losgelöst vom wissenschaftlichen Kontext, ist Ideologie für Zima ein Wertesystem,
welches sich immer in Soziolekten im Sinne von kollektiven Sprachen realisiere.81 In die
sem Sinn unterscheide sich Ideologie nicht von Theorie, da, wie in der Darstellung des
Wertfreiheitsbegriffs gezeigt, diese Wertesysteme sich auch in Theorien zeigten. Daher
schlägt Zima noch eine weitere, gleichermaßen ideologiekritische Definition vor, die die
Unterscheidung von Theorie und Ideologie erleichtern soll: „Die Ideologie ist ein dualistisch

benannte Keynesianismus und seine Fokussierung auf der Bekämpfung der Arbeitslosigkeit. Für
beide Lösungsansätze wäre nach Zima politisch-ideologisches Engagement eine Voraussetzung.

78 Vgl. Kerschensteiner 1901.
79 Minnameier und Horlebein 2019, S. 55.
80 Zima 2017, S. 36.
81 Zima 2022, S. 172

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 125 

strukturierter Monolog, der sich mit der Wirklichkeit identifiziert“.82 Ideologie ist dualistisch, 
da sie ihre Aussagen in Form von Gegensatzpaaren wiedergibt: Im Fall der marxistischen 
Ideologie wäre dies das Gegensatzpaar von Arbeit/Kapital.83 Ideologie ist aber gleicher
maßen ein Monolog, da sie eine Dialogizität im Sinne von Reflexion durch Auseinander
setzung mit Gegendiskursen entweder nicht ermöglicht, oder ablehnt.84 

Einerseits sei die Ideologie damit ein immanenter Bestandteil jeder (sozialwissen
schaftlichen) Theorie, andererseits ließe sich Ideologie von Theorie durch die prinzipielle 
Offenheit der Reflexion von Gegendiskursen abgrenzen. Eine Theorie ist nach Zima 

„[…] ein von ideologischen Interessen geleiteter Diskurs, dessen Aussagesubjekt über 
seine Relevanzkriterien, seine semantisch-narrativen Verfahren und seine Aktanten
modelle im sozio-linguistischen Kontext nachdenkt und sie als partikulare Konstruk
tionen einer ambivalenten, vieldeutigen Wirklichkeit auffaßt, deren Erkenntnis den 
Dialog mit anderen Theorien voraussetzt.“85 

Einige der in dieser Definition verwendeten Begriffe tauchten in der bisherigen Diskus
sion nicht auf, spielen aber im weiteren Verlauf eine wichtige Rolle. Für das jetzige, vor
läufige Verständnis soll daher noch die Kurzfassung der Definition von Theorie nach Zi
ma wiedergegeben werden: „Der theoretische Diskurs fasst sich selbst als kontingente Konstruk
tion auf, die in einem empirisch fundierten, offenen Dialog mit andersartigen Diskursen überprüft 
werden kann“.86 Wichtig ist zu betonen, dass es sich hierbei um Zimas Idealvorstellung 
von Theorien handelt. Es ist also nicht gemeint, dass sich jede sozialwissenschaftliche 
Theorie so verhält, wie es aus der Definition ableitbar ist. 

Der dritte und letzte Schlüsselbegriff, Soziolekt, wurde bereits angeschnitten. Nach 
Zima werden die Werte, die in jeder sozialwissenschaftlichen Theorie in Form von 
Ideologien stecken durch Soziolekte, d. h. gemeinsame Gruppensprachen kommuni
ziert, wobei darunter nicht der Begriff Fachsprachefällt.87 Zima entwickelt den Begriff 
Soziolekt in Auseinandersetzung mit Foucaults „diskursiven Formationen“ und versteht 
Soziolekt als Konkretisierung der Foucault’schen Begrifflichkeit. Demnach sind Dis
kurse nie isoliert, sondern innerhalb von Soziolekten „verankert, die der Verständigung 
innerhalb von größeren oder kleineren Gruppen dienen“.88 Soziolekte sind dabei ge
prägt von „semantischen Grundstrukturen“, die sich in Gegensatzpaaren ausdrücken 
(z. B. im marxistischen Soziolekte Arbeit/Kapital). Dabei ist es nach Zima sehr oft der 
Fall, dass ein Soziolekt von einer Person begründet und beherrscht wird, so z. B. Hegel, 
Marx, Foucault, Habermas etc.89 

Soziolekte sind so bedeutsam für die Analyse von theoretischen Diskursen, weil sie 
auch eine Abgrenzungsfunktion wahrnehmen. Anders als es das Wissenschaftsideal vor

82 Zima 2020, S. 66, Hervorhebung im Original. 
83 Zima 2022, S. 172. 
84 Zima 2020, S. 66–67. 
85 Zima 2017, S. 62, Hervorhebung im Original. 
86 Zima 2022, S. 173, Hervorhebung im Original. 
87 Zima 2017, S. 50. 
88 Zima 2022, S. 168, Hervorhebung im Original. 
89 Zima 2022, S. 169–170. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

gibt, d. h. der Austausch kontroverser Ideen, die der gängigen Lehrmeinung widerspre
chen, um Erkenntnisfortschritt zu erzielen, konstruieren Soziolekte auf narrativer Ebe
ne eine Gegensätzlichkeit, in der es um Zugehörigkeit und Ausgrenzung geht. Diejenige
Gruppe, die einen bestimmten Soziolekt spricht, reagiert auf die Andersheit eines ande
ren Soziolekts mit Polemik und Ausgrenzung. Sie nimmt diesen anderen Soziolekt nicht
im Sinne des Wissenschaftsideals wahr, d. h. als potentielle Bereicherung, sondern viel
mehr als Bedrohung für die eigene Machtposition.90

Damit ist die Herleitung eines Verständnisses von Theorie abgeschlossen. Es dürfte
deutlich geworden sein, dass sich sozialwissenschaftliche Theorien, verstanden als wis
senschaftliche Diskurse, nicht so rational verhalten, wie dies im Allgemeinen vielleicht
geglaubt wird. Dieses Verständnis von Theorie erlaubt es nun, wissenschaftliche Diskur
se anders für eine Analyse zu strukturieren, als dies vielleicht insbesondere im Main
stream der Wissenschaftstheorie der Fall ist.91 Die Theorie ist auch immer eine Erzäh
lung, da das Subjekt des Diskurses, d. h. der Erzähler, aufgrund von soziolektisch be
stimmten Relevanzkriterien „semantische Unterscheidungen vorfindet oder postuliert
und anhand dieser Unterscheidungen“ bestimmte Phänomene „erzählend erklärt“.92

Theorie als Erzählung

Aus den bisherigen Überlegungen lässt sich festhalten, dass Erzählung und Theorie zwar
unterschiedlich gedacht werden, aber sich nicht notwendigerweise in ihrem semanti
schen Gehalt widersprechen. Für die weitere Herausarbeitung eines Verständnisses von
Erzählung ist es also notwendig, mögliche verbindende Elemente von Theorie und Er
zählung zu finden. Doch birgt dieses Unterfangen große Risiken, weil die Erzählung im
wissenschaftlichen Kontext häufig abgelehnt wird. Eine Theorie wird häufig als etwas
Rationales, Objektives und Überprüfbares, d. h. als ein Ideal der wissenschaftlichen Ar
beit dargestellt. Die Erzählung dagegen sei etwas Subjektives, ein auf persönlicher Inter
pretation beruhender Glaube. Dies ist gut an der Reaktion zur „Metahistory“ von Hayden
White zu beobachten, die mit den Worten „the most damaging undertaking ever perfor
med by a historian of his profession“ rezensiert wurde.93

Wie White feststellt, sind Erzählungen an sich kein Problem, sondern werden viel
mehr zu Problemen gemacht. Dies liegt seiner Meinung nach an der Universalität der
Erzählung, die zum Menschen und zur Kultur gehört wie die Sprache selbst.94 Doch dies
wird der Erzählung zum Verhängnis, denn gerade „weil die narrative Darstellungsform
dem menschlichen Empfinden so selbstverständlich scheint, […] muß ihre Anwendung
in jeder Art von Forschung, die den Rang einer Wissenschaft anstrebt, verdächtig sein“.95

90 Zima 2022, S. 265–266.
91 Mit „Mainstream“ sind hier insbesondere logische und analytische Verfahren gemeint, vgl. z.B.

Brinkmann 1997; mit einigen Einschränkungen auch Hinkelammert 1994, insbesondere Kapitel 5.
92 Zima 2017, S. 53.
93 Vgl. Goertz 2001.
94 White 1990, S. 40.
95 White 1990, S. 40. Er geht an dieser Stelle weiter und schreibt, dass dieser Umstand an dem Rück

zug der narrativen Darstellungsformen in den modernen Wissenschaften ablesbar sei. Dies passt

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 127 

Für Roland Barthes sind Erzählungen seit Beginn der Menschheit elementarer Bestand
teil des Lebens, sodass es unmöglich ist, ihnen zu entfliehen. Erzählungen sind „inter
national, transhistorisch, transkulturell, und damit einfach da“.96 Daher schließt White 
die Erzählung konsequenterweise nicht aus und fragt, ob die Erzählung nicht sogar da
bei helfen kann, ein Problem zu lösen. Er definiert dieses Problem als die Frage nach 
der Übersetzbarkeit von Wissen und Sprache, „wie also menschliche Erfahrung in eine 
den eher allgemein menschlichen als kulturspezifischen Sinnstrukturen assimilierbare 
Form zu bringen ist“.97 

Whites Hoffnung ist, dass die Erzählung das Verstehen anderer Kulturen und ih
rer Artefakte erleichtern kann, sie sogar prinzipiell dem Verstehen nicht entgegensteht. 
Den wissenschaftlichen Diskurs aus anderen Kulturen zu verstehen, kann eine große 
Herausforderung sein, nutzen doch Wissenschaftler:innen, insbesondere in den Sozial
wissenschaften, Begriffe in ganz unterschiedlichen Sinnzusammenhängen. Der Erzäh
lung aber wird durch ihren Universalismus eine einheitliche Struktur unterstellt, die ei
ne prinzipielle Übersetzbarkeit zwischen den Kulturen ermöglicht. Diese Überlegungen 
erscheinen zunächst plausibel: Unser Wissen über die frühen Hochkulturen haben wir 
in erster Linie durch eine systematische Beschäftigung mit Überlieferungen in Form von 
Erzählungen dieser Völker.98 Die Beschäftigung mit den Erzählungen der Maya99 oder 
des Gilgamesch-Epos100 und die daraus gewonnen Erkenntnisse legen hierfür Zeugnis 
ab.101 

Doch auch die Grenzen des Begriff Erzählung müssen diskutiert werden. Köppe und 
Kindt schreiben, dass die Erzähltheorie für das Textverstehen keinen notwendigen me
thodischen Rahmen liefert, sondern vielmehr eine Heuristik bildet, die für das Verstehen 
hilfreich sein kann.102 Grundsätzlich muss auch die Verwendung des Begriffs Erzählung 
kritisch betrachtet werden. Es wurde bereits angedeutet, dass dieser Begriff in neuerer 
Zeit häufig verwendet wird. Dies lässt sich auch im Wissenschaftsraum beobachten.103 
Köppe und Kindt weisen deshalb zu Recht darauf hin, dass voreilige Schlüsse, die einen 

wiederum zu dem hier vorher Gesagten, nämlich dass sich die Wissenschaften frei machen wollen 
von der Assoziation mit Erzählungen. 

96 Barthes 1988b, S. 102. 
97 White 1990, S. 11. 
98 Vgl. Cancik-Kirschbaum und Kahl 2018. 
99 Vgl. La Garza et al. 1980. 
100 Vgl. Sallaberger 2008. 
101 Vgl. für diese Überlegung das Beispiel der Altorientalistik, zusammenfassend dargestellt bei So

den 1992. 
102 Köppe und Kindt 2014, S. 30. 
103 Vgl. z.B. El Ouassil und Karig 2021; Fisher 1984; für eine kritische Perspektive Prokić 2011. Eine be

sonders explizite Darstellung der Auffassung, die Erzählung sei das dominante Medium der Wis

senschaft, findet sich in einem Interview mit Ramirez. Sie spricht dort davon, dass Fakten aufgrund 
des sogenannten postfaktischen Zeitalters nicht mehr für die breite Masse der Bevölkerung funk
tionieren und dass man daher Wissenschaft in Form von Geschichten erzählen sollte. Das Inter
view ist hier https://www.youtube.com/watch?v=B7OUNQjZPBs [17.04.2025] abzurufen, ab Minu

te 18:33 beginnt die entsprechende Stelle. Für einen Einblick in das, was Ramirez damit meint, vgl. 
Ramirez 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=B7OUNQjZPBs
https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=B7OUNQjZPBs


128 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

kausalen Zusammenhang von Erzählung und Erkenntnisziel unterstellen, kritisch be
wertet werden sollten.104

Bevor allerdings diese erzähltheoretische Perspektive entfaltet werden kann, soll der
kritische Gedanke zum Begriff Erzählung an dieser Stelle etwas weitergeführt und da
mit auch die Grenzen dieser Analyse umrissen werden. Das erste Problem wurde bereits
einige Male angedeutet: Es ist die vermeintlich ubiquitäre Verwendung des Begriffs auf
alle Bereiche menschlicher Existenz, die zu einer Beliebigkeit, in radikal gedachter Kon
sequenz sogar zu einer Ausschließlichkeit der Wahrheitsfindung führt.

Für Tanja Prokić ist es ein „grundlegende[r] Tatbestand in der Moderne“, dass eine
Logik der „Monokontexturalität“ von der Logik der „Polykontexturalität“ abgelöst wur
de.105 Sie verweist auch darauf, dass diese Polykontexturalität nicht mit Pluralismus ver
wechselt oder gleichgesetzt werden darf, ist doch das Erste eine „Komplexitätssteige
rung“ als „die notwendige Konsequenz der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft“,
das Letzte eher ein fauler Kompromiss in Reaktion auf diese Lage, der zwar eine Vielzahl
an Perspektiven akzeptiere, diese sich allerdings immer auf einen absoluten Referenz
punkt beziehen.106 Diese Situation der Polykontexturalität, in dessen Begriff bereits die
Beliebigkeit eingeprägt zu sein scheint, erklärt Prokić mit dem sogenannten „narrative
Turn“.107

Der narrative Turn ist die (Wieder-)Entdeckung der Erzählung als Form oder Me
dium der Wissensgenerierung, in dem Wissen erscheinen oder transferiert werden
kann und, üblicherweise dem 20. Jahrhundert zugeordnet, in nahezu allen Sozialwis
senschaften beobachtet worden ist.108 Richard Rorty wird häufig als ein Protagonist
dieser Entwicklung dargestellt. In der Tradition des Pragmatismus stehend schreibt
Rorty u. a., dass es sein Anliegen ist, nicht die Wahrheit und Falschheit von bestimmten
Positionen zu finden, sondern vielmehr den Nutzenwert für verschiedene Kontexte
zu bestimmen.109 In Bezug auf die Erzählung schreibt Rorty, dass die Aufgabe der
Beschreibung des Menschen, d. h. die grundlegende Zielsetzung mindestens der Sozi
alwissenschaften, nicht mehr ausschließlich der Theorie zugeschrieben werden sollte,
sondern auch der Literatur bzw. andere kulturelle, menschliche Erzeugnisse:

„Das ist eine Aufgabe [die Beschreibung des Menschen, C. P.] nicht nur für Theorie, son
dern für Sparten wie Ethnographie, Zeitungsberichte, Comic-Hefte, Dokumentarstük

ke [sic] und vor allem Romane. Bücher wie die von Dickens, Olive Schreiner oder Ri
chard Wright liefern uns Details über das Leid, das Menschen ertragen, auf die wir vor
her nicht aufmerksam geworden wären. […] Das ist der Grund, warum Roman, Kino und
Fernsehen langsam, aber sicher Predigt und Abhandlung in der Rolle der Hauptvehi
kel moralischer Veränderungen und Fortschritte abgelöst haben. In meiner liberalen
Utopie würde diese Ablösung die Anerkennung erfahren, die ihr jetzt noch fehlt. Die

104 Köppe und Kindt 2014, S. 63.
105 Prokić 2011, S. 9.
106 Prokić 2011, S. 9.
107 Prokić 2011, S. 35–41.
108 Vgl. Fahrenwald 2011, Kapitel 3.
109 Rorty 1993, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 129 

Anerkennung wäre Teil einer allgemeinen Wendung gegen die Theorie und zur Erzäh
lung.“110 

Dieses Zitat spiegelt sehr gut einerseits die Bedeutung von Erzählungen für die Wissen
schaften wider, andererseits ist es auch ein Ausdruck für das Problem, welches mit dem 
Einzug des Narrativbegriffs in die Wissenschaft entstanden sein könnte. Die Bedeutung 
der Erzählung für die Wissenschaften wurde weiter oben bereits skizziert und wird hier 
durch eine Anzahl an möglichen Quellen der Erzählungen, auf die sich Wissenschaft be
ziehen kann, ergänzt. Nach Rorty ließe sich aus diesen kulturellen Erzeugnissen viel bes
ser das, was Menschen ausmachen, ablesen, als es Theorien je könnten. 

Rorty ließe sich so interpretieren, als wären es die kulturellen Erzeugnisse, die den 
Menschen erklärten, und nicht die Theorie. Der Schritt zu einem wissenschaftsrelativie
renden Erkenntnissystem, in dem Theorie und andere Erklärungsformen gleichberech
tigt nebeneinanderstünden, ist klein. Doch geht man diesen Schritt, wird der Erzählung 
wohl nicht die Anerkennung zuteil, die sich Rorty in seiner Utopie erhofft. Rorty konstru
iert so auch ein Spannungsverhältnis zwischen Erzählung, die über ein großes Potential 
für die Wissenschaft verfügt, und Theorie, gegen die man sich nach Rorty wenden solle. 

Innerhalb dieses Spannungsverhältnisses steht die Analyse, die in diesem Kapitel 
vorgenommen werden soll. Die bisherigen Überlegungen lassen sich folgendermaßen 
zusammenfassen: Die Rekonstruktion eines gegebenen Textes als eine Erzählung dient 
der Operationalisierung dieses Textes für eine bestimmte Form der Analyse. Wie gezeigt, 
ist die Erzählung nicht allgemein gleichzusetzen mit der Theorie, sondern sie besitzt spe
zifische Eigenschaften. Wenn es daher im Folgenden heißt, Zabecks Ausführungen sind 
eine Erzählung, dann ist dies nicht abwertend gemeint, sondern es dient als Mittel für 
das Verstehen. Jede Theorie ist eine Erzählung, aber nicht jede Erzählung ist eine Theo

rie. Oder präziser ausgedrückt: Jede Theorie kann als Erzählung rekonstruiert werden, 
aber nicht jede Erzählung besitzt denselben Status wie eine Theorie. So lassen sich auch 
die Worte von Zima verstehen: Bei der Rekonstruktion von Texten als Erzählungen 

„geht es nicht darum, Wissenschaft als Literatur zu lesen oder sie gar auf Literatur zu 
reduzieren. Es gilt vielmehr, alle Denk- und Wissensformen ins Sprachliche zu übertra
gen, um herauszufinden, welche Interessen sie artikulieren und weshalb sie zustim

mend, kritisch oder gar polemisch aufeinander reagieren.“111 

Erzähltheorie 

Eine Herangehensweise an das Verstehen von Diskursen bzw. Erzählungen innerhalb 
der Sozialwissenschaften lässt sich durch die Frage bestimmen, wer die Macht hat, den 
Diskurs mit einer bestimmten akademischen Sprache zu dominieren. In diesem Zusam
menhang wurde bereits der Begriff der Soziolekte diskutiert. Nach Peter Zima sind So
ziolekte Teil einer hegemonialen Struktur innerhalb der Wissenschaft, d. h. der akade

110 Rorty 1993, S. 16. 
111 Zima 2021, S. IX. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

mische Diskurs ist seiner Ansicht nach fast immer eine Frage danach, wer die Deutungs
hoheit über den Gegenstand erlangt.112

Die Soziolekte haben in diesem akademischen Streit eine instrumentelle Funktion,
da sie die akademische Position des anderen herabsetzen, die Bedeutung von Begriffen
absichtlich verdrehen und versuchen, verschiedene akademische Schulen zu diffamie
ren. In Anlehnung an Zima lässt sich diese instrumentelle Funktion am Positivismus
streit zeigen.113 Durch den ständigen Verweis auf die Schule des Kritischen Rationalis
mus als positivistische Methodologie hätten die Subjekte dieser Seite des Diskurses die
Deutungshoheit gewonnen. Daran hätte sich auch nichts geändert, als Karl Popper, ei
ner der wichtigsten Vertreter des Kritischen Rationalismus, argumentierte, dass seine
Methode eigentlich gegen den Positivismus (im Sinne des Wiener Kreises des Logischen
Empirismus) gerichtet ist und er daher den Begriff Kritik vorzieht.114 Dieses Beispiel,
wenn auch zugegebenermaßen vereinfacht, zeigt die Funktion von Soziolekten in vielen
akademischen Diskursen: Eine Gruppe nutzt ihre Definition bestimmter Begriffe, um
die Deutungshoheit über den Gegenstand zu erlangen.

Es ist diese Eigenschaft von Diskursen, die mit dem textsoziologischen Ansatz von
Zima offengelegt werden kann. Damit ist gemeint, dass es auch in wissenschaftlichen
Diskursen um Machtausübung geht, nämlich als Durchsetzung des eigenen Wahrheits
empfindens.115 Für das Textverstehen ist die Frage nach den Funktionen von Sätzen in
nerhalb der Diskurssemantik eine Voraussetzung.116

Vor diesem Hintergrund entwirft Zima seine „Dialogische Theorie“, die er auch als
„Textsoziologie“ bezeichnet, die „als Synthese von Semiotik und Soziologie im Rahmen
einer kritischen Theorie der Gesellschaft“ entworfen ist und in ihrer Funktion „über
den Diskurs als semantisch-syntaktische und narrative Konstruktion nachdenkt und
dadurch einen wesentlichen Beitrag zur Ideologiekritik leistet“.117 Zimas Textsoziolo
gie ist eine Weiterentwicklung der strukturalen Semiotik, maßgeblich im Sinne von
Greimas, und sie dient dazu, sie im Sinne der Kritischen Theorie und Ideologiekritik zu
betreiben.118

Grundlage ist ein Modell von Greimas, mit dem die verschiedenen Rollen in Dis
kursen dargestellt werden können: Subjekt, Antisubjekt, Auftraggeber, Gegenauftrag
geber, Helfer, Widersacher, Objekt und Adressat.119 Diesem Modell liegen Überlegungen
zu den handelnden Instanzen in Erzählungen zugrunde, auch „Aktanten“ genannt. Die
se Aktanten lassen sich in „Subjekt-Aktanten“ und „Objekt-Aktanten“ unterteilen. Beim
„Objekt-Aktanten“ handelt es sich um einen Gegenstand, den die „Subjekt-Aktanten“ er
reichen oder in Besitz nehmen wollen. Die „Subjekt-Aktanten“ wiederum sind die „Hel

112 Vgl. Zima 2022, insbesondere Kapitel VIII.
113 Vgl. Strubenhoff 2018.
114 Zima 2022, S. 267–268.
115 Zima 2022, S. 135.
116 Zima 2022, S. 139.
117 Zima 2021, S. 185.
118 Zima 2022, S. 160.
119 Zima 2022, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 131 

den und Antihelden, Helfer und Widersacher (der Helden), Auftraggeber und Gegenauftragge
ber“.120 

Zima führt den Begriff „mythisch“ ein und verwendet diesen für die Auftraggeber in 
Greimas Aktantenmodell. Die Auftraggeber seiner Beispiele (Geschichte im Marxismus, 
das Volk in der Rechtsprechung), aber auch die anderen Aktanten seien mythische Fi
guren, da sie in der empirischen Realität in diesen Eigenschaften nicht auffindbar sind. 
Wichtiger ist in diesem Zusammenhang aber die Erkenntnis, dass die Aktanten, die im 
Sinne des Auftraggebers handeln, Macht ausüben.121 Daher unterscheidet Zima außer
dem zwischen „Akteure“ und „Aktanten“. Erstere sind individuelle Subjekte, die, wenn 
sie in einem Auftrag handeln, einem kollektiven Aktanten, wie z. B. Parteien, dienen. 
Durch das Streben nach dem Objekt-Aktanten wird dann ein „narratives Programm“ ge
startet, welches es zu realisieren gilt.122 

Diese Realisierung findet in drei Phasen statt und wird mit dem Begriff Modalität 
beschrieben. Die drei Phasen des Handelns, d. h. des narrativen Programms, sind: „vir
tualisierende, aktualisierende und realisierende Modalitäten“.123 Die virtualisierende Modali
tät betrifft das Wollen oder Sollen als den Anfangszustand der Handlung. Hier wird die 
Zielsetzung vorgenommen. Die aktualisierende Modalität betrifft die Möglichkeiten der 
Realisierung, d. h. wie das Ziel erreicht werden kann. In ihr geht es um das Können und 
Wissen. Und die realisierende Modalität betrifft das Ende der Handlung. Es geht um das 
Sein. Man könnte auch sagen, dass sich der „Objekt-Aktant“, das zu erstrebende Ziel, im 
narrativen Programm und seinen Modalitäten ausgestaltet und konkretisiert. 

Zur Verdeutlichung seines Ansatzes analysiert Zima eine Rede von Margaret That

cher, in der sie davon spricht, dass selbst sozialistische Intellektuelle des Westens – da
mit meint sie die westeuropäische Sozialdemokratie – eingesehen hätten, dass der Kom
munismus gescheitert sei. Zima weist darauf hin, dass es sich in dieser Erzählung um 
einen Soziolekt handelt (den konservativen), der einen anderen Soziolekt (den Sozialis
tischen) vereinnahmt und dessen Aktanten (in diesem Fall die sozialistischen Intellektu
ellen) für sein eigenes narratives Programm umfunktioniert. Die Aktanten werden um
funktioniert, indem sie in ihrem Soziolekt eine ganz andere Rolle einnehmen: Die so
zialistischen Intellektuellen treten im sozialdemokratischen Diskurs nicht als Advokaten 
des kommunistischen Ostens auf, d. h. als Befürworter des sowjetischen Imperialismus. 
Im konservativen Diskurs werden sie zu Zeugen der Unterlegenheit des Kommunismus 
gegenüber dem Westen und seinem kapitalistischen System.124 

Um Irritationen zu vermeiden: Mit dem Subjekt-Aktant „sozialistische Intellektuel
le“ sind keine real existierenden Personen gemeint. Vielmehr geht es darum, die Spra
che des zu analysierenden Diskurses in seiner originalen Form zu nehmen. In diesem 
Fall wird von Thatcher der Aktant abstrahiert und kollektiviert, um ihr eigenes narrati
ves Programm zu stützen. 

120 Zima 2022, S. 149, Hervorhebung im Original. 
121 Zima 2022, S. 150. 
122 Zima 2022, S. 151–152. 
123 Zima 2022, S. 151, Hervorhebung im Original. 
124 Zima 2022, S. 152–153. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

Zusammenfassend lässt sich Zimas Ansatz wie folgt darstellen: Die semantisch-nar
rative Struktur von Diskursen ist bestimmt durch ein Gegensatzpaar, aus deren Reibung
ein Aktantenmodell ableitbar ist, dessen handelnde Instanzen positiv oder negativ kon
notiert sind.125 Es ist abschließend darauf hinzuweisen, dass Zima selbst nicht davon
ausgeht, dass jedes Element aus dem Aktantenmodell in jeder Erzählung eindeutig vor
handen sein muss, noch muss es der Fall sein, dass jedes Element nur einer einzigen
Aussage in der Erzählung zugeordnet werden kann. So kann es durchaus sein, dass eine
Erzählung ohne Antihelden auskommt, aber mit mehreren Objekt-Aktanten.

4.3 Die Krisenerzählung bei Zabeck

Es muss nun darum gehen, das bisher Gesagte auf den Haupttext126 zu übertragen. Da
der Krisenbegriff, wie gezeigt, ein narratives Potential enthält, rückt zunächst die Funk
tion des Krisenbegriffs bei Zabeck in den Mittelpunkt, dessen Text als eine Erzählung
im oben erläuterten Sinn interpretiert wird. Dabei müssen auch Komponenten des Pa
radigmenpluralismus aufgegriffen werden, die erst später genauer analysiert werden.
Das heißt, der Paradigmenpluralismus wird einerseits als Ganzes einer Erzählung be
trachtet, andererseits wird sich im Folgenden auf die „Krise“ in dieser Erzählung konzen
triert, um sie in kritischer Absicht zu verstehen. Daher wird zunächst der Krisenbegriff
ins Zentrum der erzähltheoretischen Analyse gestellt.

Zabeck beginnt den Haupttext nicht mit einer allgemeinen Zustandsbeschreibung
der Erziehungswissenschaft – womit auch direkt das Subjekt der Erzählung bzw. der
Adressat identifiziert ist –, sondern mit einer allgemeinen Charakterisierung von Kri
se. Dabei greift er auf zwei Motive zurück, die bereits als Vorbereitung auf die Nutzung
der späterhin noch wichtigen Kategorien von Binnen- und Außenlegitimität dienen. So
schreibt er:

„Wenn sich diejenigen, die sich einer bestimmten Einzelwissenschaft zurechnen, ge
genseitig das Recht absprechen, im Namen dieser Wissenschaft aufzutreten, so stünde
der beanspruchte Name nicht mehr für ein Gemeinsames; ein Auflösungsprozeß wäre
eingeleitet, in dem die Disziplin ihre Existenz verlieren müßte“.127

Weiter schreibt er: „Eine Krise entstünde auch dann, wenn sich die Einzelwissenschaft
auf Dauer der Aufgabe verweigern würde, der sie ihre Existenz verdankt […]“.128

Auf den Grund für die Krise der Erziehungswissenschaft geht Zabeck zunächst nicht
explizit ein. Er schreibt lediglich: „Daß sich die Erziehungswissenschaft in einer Krise
befindet, steht nach unserer Meinung, die von vielen Fachgenossen geteilt wird, außer

125 Zima 2022, S. 160.
126 Zur Erinnerung: Als „Haupttext“ bezeichne ich den 1978 in der Kiehn-Festschrift erschienen Aufsatz

„Paradigmapluralismus als wissenschaftstheoretisches Programm“.

127 Zabeck 1978b, S. 292.
128 Zabeck 1978b, S. 292. In der Version von 1992 lautet diese Stelle: „Eine Krise entstünde auch dann,

wenn sich die Einzelwissenschaft auf Dauer der Aufgabe verweigerte, der sie ihre Entstehung und
ihre bisherige Existenz verdankt […]“, Zabeck 1992d, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 133 

Zweifel“.129 Die besagten „vielen“ Fachgenossen werden mit zwei Quellen angegeben: Jo
sef Derbolavs „Die Entwicklungskrise der Deutschen Pädagogik“130 sowie Wilhelm Flit
ners Aufsatz zur „Rückschau auf die Pädagogik in futuristischer Absicht“.131 Im Aufsatz 
von Zabeck, der in der Schmiel-Festschrift erschienen ist, heißt es zur Krise: „Die Er
ziehungswissenschaft befindet sich zweifellos in einer Entwicklungskrise; in ihr geht es 
letztlich auch um ihre Existenz oder Nichtexistenz als Einzeldisziplin“.132 Mit dem Aus
druck „Entwicklungskrise“ beruft sich Zabeck abermals auf Derbolav. 

„Kein Konsens“ würde darüber bestehen, wie der Krise der Erziehungswissenschaft 
zu begegnen sei.133 Die Zielsetzung des Aufsatzes und auch der Objekt-Aktant der Erzäh
lung deuten sich in der Einleitung bereits an. Mit dem Paradigmenpluralismus soll ei
ne „Erneuerung der Erziehungswissenschaft“ erreicht werden, indem die verschiedenen 
Paradigmen der Erziehungswissenschaft sich an „wissenschaftstheoretische Prinzipien“ 
binden.134 So soll eine Einheit in Vielfalt erreicht werden. 

Damit ist die erste Modalität des narrativen Programms, das Sollen, erreicht. Wie 
gezeigt, geht es in der aktualisierenden Modalität darum, Wissen über ein Problem zu 
bekommen, damit das Ziel erreicht werden kann. Daher ist der nächste Abschnitt im 
Haupttext eine Analyse der „gegenwärtige[n] Situation der Erziehungswissenschaft“.135 

Zunächst geht Zabeck davon aus, dass die Erkenntnisse Thomas Kuhns zur allge
meinen Wissenschaftsentwicklung auch auf die Erziehungswissenschaft übertragbar 
sind. Vor diesem Hintergrund konstatiert er, dass „bis in die sechziger Jahre hinein“ die 
Geisteswissenschaftliche Pädagogik das vorherrschende Paradigma gewesen ist. Wer 
sich diesem Paradigma verbunden fühlte, „war nicht genötigt, seinen Ansatz wissen
schaftstheoretisch zu rechtfertigen“.136 Doch mit dem Auftreten der Kritische Theorie 
und des Kritischen Rationalismus begannen, Zabeck zufolge, die wissenschaftstheore
tischen Gewissheiten und damit letztlich die Identität der Erziehungswissenschaft sich 
aufzulösen. 

Die Geisteswissenschaftliche Pädagogik habe es nicht vermocht, den gesellschaft
lichen Auftrag angemessen wahrzunehmen. Sie verstand sich, so Zabeck, als autonom 
und unabhängig und übersah dabei, dass sie ihre Existenz der Alimentierung der Öf
fentlichkeit verdankte.137 Ihre konstitutive Nähe zur erzieherischen Praxis habe für eine 
Angriffsfläche gesorgt, die groß genug gewesen sei, um zu ermöglichen, dass sich sowohl 
Vertreter einer dem Kritischen Rationalismus verpflichteten Erziehungswissenschaft als 
auch Anhänger der Kritischen Theorie von ihr abgrenzten. Denn während der Kritische 
Rationalismus eine größtmögliche Distanz zur Praxis postuliert, gehe es der Kritischen 
Theorie darum, „die Praxis zu ,hinterfragen‘“.138 

129 Zabeck 1978b, S. 293. 
130 Vgl. Derbolav 1970a. 
131 Vgl. Flitner 1976. 
132 Zabeck 1978a, S. 341. 
133 Zabeck 1978b, S. 293. 
134 Zabeck 1978b, S. 294–295. 
135 Zabeck 1978b, S. 293. 
136 Zabeck 1978b, S. 296–297. 
137 Zabeck 1978b, S. 300–301. 
138 Zabeck 1978b, S. 302. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

Doch beiden neuen Richtungen sei es nicht gelungen, sich durchzusetzen. Genau
so wenig denkbar sei eine Renaissance der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik. So be
schreibt Zabeck letztlich die Krise als ein Interregnum, die man auch in den Worten An
tonio Gramscis wiedergeben kann: „Die Krise besteht vor allem darin, dass das Alte stirbt
und das Neue nicht zur Welt kommen kann“.139 Aufschlussreich ist nun, wie Zabeck den
Kritischen Rationalismus und die Kritische Theorie vor dem Hintergrund dieses Inter
regnum diskutiert.

Als erziehungswissenschaftlichen Vertreter für den Kritischen Rationalismus wählt
er Wolfgang Brezinka. Er kritisiert Brezinka für dessen Absolutismus. So interpretiert er
Brezinka als jemanden, der behauptet, nur Forschung im Bannkreis des Kritischen Ra
tionalismus könne das Informationsbedürfnis der Gesellschaft nach relevantem Wissen
befriedigen. Zwar stimmt Zabeck Brezinka dahingehend zu, dass es „auf der Basis des
kritischen Rationalismus möglich [ist, C. P.], Erkenntnisse zu gewinnen, die von Erzie
hungspraktikern und Erziehungspolitikern für bedeutsam gehalten werden“. Die „Abso
lutsetzung“ des kritisch-rationalen Paradigmas würde jedoch „eher zur Verschärfung als
zur Überwindung der erziehungswissenschaftlichen Krise“ beitragen,140 da die anderen
„Paradigmen“ ein so starkes Gewicht im Diskurs eingenommen haben, das nicht mehr
durch Absolutsetzung ignoriert werden kann.

Zabeck schreibt, die Kritische Theorie habe im „Ringen um die Vorherrschaft in der
Erziehungswissenschaft“ ein „nicht unerhebliches Gewicht“ besessen. Allerdings beruh
te diese Entwicklung nicht eigentlich auf dem Interesse der Praktiker, sondern es lag
vielmehr an der „Reideologisierung des öffentlichen Bewußtseins“. Der linke Zeitgeist
in der Politik und in den Massenmedien fordere das „direkte Engagement der Wissen
schaft“, um das Ziel einer ,besseren Gesellschaft‘ zu erreichen. Doch nicht nur diese Auf
lösung der Grenze zwischen Theorie und Praxis sei problematisch: „Weltanschauliche
Konzepte – und zu ihnen gehört die kritische Theorie – halten für alle Sinnfragen […]
Antworten bereit. Diese sind jedoch nur für jene relevant, die die jeweils gesetzten Vor
aussetzungen zu akzeptieren bereit sind“, so Zabeck.141

Während Zabeck also den Kritischen Rationalismus bzw. seine Anwendung in der
Erziehungswissenschaft innerhalb seiner eigenen Begrifflichkeit kritisiert, kritisiert er
die Emanzipatorische Erziehungswissenschaft durch eigene Wertsetzungen und exter
ne Faktoren: Eigentlich habe die Kritische Theorie an sich keinen Platz innerhalb der
Erziehungswissenschaft, sondern ein bestimmter Zeitgeist habe sie gefördert. Damit
schafft Zabeck in der Erzählung eine mythische Gestalt, die zur Gegenspielerin in sei
ner Erzählung wird. Zwar kritisiert Zabeck Brezinka bzw. den Kritischen Rationalismus
auch für dessen Absolutismus, der qualitative Unterschied in der Bewertung der bei
den Forschungsrichtungen ist allerdings, dass Zabeck die Kritische Theorie mit „Welt
anschauung“ gleichsetzt und ihr damit implizit abspricht, überhaupt Wissenschaft zu
sein.

Dieser Unterschied wird deutlicher, wenn man sich den Text ansieht, den Zabeck
2009 publizierte und dort seine Erzählung wieder aufgreift. Dort heißt es, die „in

139 Gramsci 2012, S. 354–355.
140 Zabeck 1978b, S. 304.
141 Zabeck 1978b, S. 304–305.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 135 

der Disziplin ausgetragenen Konflikte waren unmittelbar verknüpft mit der sich in 
den 1960er Jahren durchsetzenden Linkswendung des Zeitgeistes“.142 Die „sich auf 
neomarxistische Denkfiguren stützende emanzipatorische Berufs- und Wirtschafts
pädagogik“, die an den Universitäten „weithin die Herrschaft“ übernommen habe, wird 
als „[a]ggressiv“ beschrieben.143 

Nachdem Zabeck wieder auf das Interregnum verweist, das in der Erziehungswis
senschaft eingesetzt habe, schreibt er: „Einzig die Linke bestand lautstark darauf, allein 
ihr gehöre die Zukunft. […] Der Dissens erhielt so eine moralische Dimension, womit 
er sich deutlich von demjenigen zwischen dem geisteswissenschaftlichen und dem 
kritisch-rationalen unterschied“.144 Der Paradigmenpluralismus habe erst dann eine 
Chance gehabt, als die „bröckelnde Selbstgewissheit der emanzipatorischen Berufs- 
und Wirtschaftspädagogik“ keinen Widerstand mehr leisten konnte.145 

Die Emanzipatorische Berufspädagogik bzw. eine Kritische Erziehungswissenschaft 
ist damit eindeutig als Gegenspielerin in der Erzählung zu erkennen. Sie ist, Zabeck zu
folge, aber nur bedingt dafür verantwortlich, dass die Krise nicht überwunden wurde. 
Denn 1978 schreibt er, die Krise sei in ein „chronisches Stadium“ übergangen. Die „per
manente Unentschiedenheit ihrer wissenschaftstheoretischen Situation“ bringe die Ge
fahr mit sich, dass die Erziehungswissenschaft an ihr „zugrunde“ gehe.146 Die Lösung 
hierfür sei der Paradigmenpluralismus, über dessen konkrete Ausgestaltung in den noch 
folgenden Kapiteln näher eingegangen wird. 

In diesem Zusammenhang ist nun das Folgende relevant: Der Paradigmenplu
ralismus integriert diejenigen, die ein wissenschaftliches Interesse an „der Lösung 
pädagogischer Probleme haben“, heißt es.147 Zabeck macht aber auch deutlich, dass 
damit nicht „ jede Äußerung zur Erziehung als der Pädagogik endgültig zugehörig 
akzeptiert“ wird.148 Er beschreibt konkret, was durch seine Konzeption ausgeschlossen 
werden soll: 

„Ansätze, die von der Erziehungspraxis und der praktischen Erziehungspolitik nicht 
abgrenzbar sind, können von einer Erziehungswissenschaft nicht integriert werden. 
Wer unmittelbar der Praxis dient, steht unter dem Zwang des Handelns und ist des
halb nicht in der Lage, das Geschäft der Wahrheitsfindung zu einem (immer vorläu
figen) Ende zu führen. Die Beschränkung, die von den Erfordernissen der Praxis aus
geht, steht im Widerspruch zur Wissenschaftlichkeit. Ein solcher Widerspruch besteht 
auch zwischen einem politischen Engagement und den Prinzipien wissenschaftlicher 
Arbeit. Parteilichkeit, die Verfolgung praktischer Interessen auf dem Felde der Erzie
hung, die sich immer gegen andere Interessen richten müßte, kann nicht in den als Bin
nenlegitimität gekennzeichneten Konsens eingeschlossen werden. Deshalb ist auch 
die emanzipatorische Pädagogik nur insoweit der Erziehungswissenschaft zugehörig, 

142 Zabeck 2009, S. 128. 
143 Zabeck 2009, S. 130–131. 
144 Zabeck 2009, S. 132. 
145 Zabeck 2009, S. 132. 
146 Zabeck 1978b, S. 306–307. 
147 Zabeck 1978b, S. 321. 
148 Zabeck 1978b, S. 321, Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

als sie sich darauf beschränkt, Sinndeutungen vorzunehmen und auf ein praktisches
politisches Engagement verzichtet.“149

An anderer Stelle klingt dies so:

„Nur so dürfte die Abwehr jener gelingen, die den Goodwill der Erziehungswissen
schaft – ohne sich an ihre formalen Prinzipien zu binden – für ihre gesellschaftspoliti
schen Ziele nutzen wollen. In der gegenwärtigen Situation haben wir es hier mit Eman

zipatoren zu tun, die mit ihren Zielformulierungen nicht nur eine Orientierungshilfe
leisten wollen. Getragen von einer gesellschaftspolitischen Vision, streben sie nach ei
ner Veränderung des berufserzieherischen Bedingungsgefüges in der Absicht, es zum
Instrument zur Überwindung der als »System« aufgefaßten konkreten Erscheinungs
formen unserer arbeitsteilig organisierten Gesellschaft zu machen.“150

Die Zielerreichung im narrativen Programm, d. h. die Modalität des Könnens, ist inso
fern – so ist es zu verstehen – nur dann möglich, wenn sich die Emanzipatorische Er
ziehungswissenschaft auf die von Zabeck vorher festgelegten (und hier noch nicht aus
formulierten) Prinzipien festlegt. Natürlich sind auch die anderen erziehungswissen
schaftlichen Forschungsrichtungen aufgerufen, sich einer bestimmten Norm zu unter
werfen. Doch Zabeck spricht explizit nur die Emanzipatorische Erziehungswissenschaft
an, deren Rolle als Gegenspielerin in der Erzählung so eine neue Qualität erreicht: Sie
wird zur aktiven Verhinderin des erstrebten Ziels.

Dies ist deshalb so wichtig, weil der Objekt-Aktant innerhalb der Krisenerzählung
eine existentielle Bedeutung erfährt: Er muss erreicht werden, um die Existenz der Dis
ziplin zu sichern. Der Krisenbegriff in Zabecks Erzählung zeigt hier seine geschichtsphi
losophische Bedeutung, indem die Erzählung bewusst vage angelegt wird. Die Entwick
lung muss in der Vernichtung der Disziplin enden, und tut sie dies nicht, dann ist sie le
diglich in ein Stadium bedauernswerten „Siechtums“151 übergegangen, das letztlich nur
den Untergang verzögern, aber ihn nicht aufhalten könnte. So ließe sich Zabecks Text
aus 2009 und den dortigen Verweis auf den „die Einheit der Disziplin aufs Spiel setzen
den Partikularismus“ verstehen.152

Zabeck verschafft sich und dem Paradigmenpluralismus durch die Nutzung des Kri
senbegriffs die notwendige Legitimation, um Aufmerksamkeit zu erhalten. Diese Auf
merksamkeit muss ihm zuerkannt werden, möchte man sich nicht mitschuldig am Un
tergang der Erziehungswissenschaft machen. Damit wird ein Diskursrahmen gesetzt,
der alle Beteiligten auf die Anerkennung einer Krise verpflichtet. Es geht nur darum, ob
die vorgeschlagene Lösung richtig oder falsch ist, nicht aber, ob die Krise faktisch exis
tiert – und noch viel bedeutsamer, ob die Ursachendiagnose korrekt ist.

Bereits 1972, in seinem Aufsatz zum „Theorie-Praxis-Problem in der Wirtschaftspäd
agogik“, lässt sich die bisher dargestellte Erzählung bei Zabeck nachweisen. Hier be
hauptet er zunächst, die Erziehungswissenschaft habe „es bisher nicht vermocht, ei

149 Zabeck 1978b, S. 324.
150 Zabeck 1978a, S. 349.
151 Zabeck 1978b, S. 306.
152 Zabeck 2009, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 137 

nen Konsens über ihren Wissenschaftscharakter herbeizuführen“, und die damalige wis
senschaftstheoretische Diskussion im Umfeld des Positivismusstreits sei durch die Aus
einandersetzung zwischen „Neopositivisten und Neomarxisten“ gekennzeichnet.153 Za
beck verweist dann auf seinen Versuch, durch sprachanalytische Methoden „Standort 
und Struktur der Berufs- und Wirtschaftspädagogik innerhalb einer in sich differenzier
ten kognitiv-pragmatischen Erziehungswissenschaft zu bestimmen“.154 Dieser Versuch 
wird in dieser Studie noch ausführlicher behandelt.155 An dieser Stelle ist nur darauf hin
zuweisen, dass Zabeck in diesem Zusammenhang eine bemerkenswerte Aussage macht: 

„Heute wird deutlich, daß mein Versuch, berufs- und wirtschaftspädagogisch relevan
te Erkenntnisse und Wertungen in wissenschaftlichen Aussagen miteinander zu ver
binden, als gescheitert angesehen werden muß. Die von mir ursprünglich geforderte 
Aussagestruktur läßt sich – wie die wissenschaftstheoretischen Auseinandersetzun
gen mit der sogenannten ,emanzipatorischen Pädagogik‘ zeigen – nicht gegen eine 
marxistische ,Umfunktionierung‘ absichern.“156 

Zabeck behauptet dann weiter, in der Emanzipatorischen Pädagogik würde es um die 
Umgestaltung der Gesellschaft durch Erziehung nach marxistischer Ideologie gehen. 
Unabhängig davon, wie zutreffend diese Aussagen sind, ist festzuhalten, dass Zabeck zu 
keiner Zeit eine ähnlich gelagerte Kritik an anderen Forschungsrichtungen vornimmt. 
Mit der Erzähltheorie konnte diese Ungleichheit in der kritischen Auseinandersetzung 
bereits gezeigt werden, etwa wenn man an die Gleichsetzung von Kritischer Theorie mit 
Weltanschauung erinnert. Die Erzähltheorie kann aber noch mehr aufzeigen. 

Zabecks Krisenerzählung setzt beim semantischen Gegensatzpaar Wissenschaft/ 
Nicht-Wissenschaft an. Innerhalb dieses Gegensatzpaares agiert der Aktant Emanzi
patorische Pädagogik auf der Isotopie Gesellschaftspolitik, während Zabeck z. B. den 
Aktanten Empirisch-Analytische Erziehungswissenschaft auf der Isotopie Erfahrungs
wissenschaft konstruiert. Der „neomarxistische Ansatz in der Erziehungswissenschaft“ 
würde die „erfahrungswissenschaftlichen Prinzipien“ verletzen, heißt es, obwohl diese 
sich als für den Erkenntnisfortschritt nützlich erwiesen hätten.157 Durch diese Darstel
lung wird das eine ab- und das andere aufgewertet. 

Auch in seinem Aufsatz zur (angeblichen) „Politisierung der Handelslehrerausbil
dung“ wird eine Neigung Zabecks zur Verwendung des Krisenbegriffs deutlich. Bereits 
der erste Satz lautet: „Die deutsche Universität befindet sich gegenwärtig in einer schwe
ren Krise“.158 Auch mit diesem Text versucht Zabeck, eine bestimmte These – die Hoch
schulreform ist falsch – durchzusetzen und verleiht der Argumentation mit diesen Satz 
ein gewisses Gewicht. 

Damit ist der letzte Aspekt angesprochen, der hier diskutiert werden soll. Er betrifft 
die von Zima oft aufgeworfene und für die Textsoziologie konstitutive Frage: „Wer er

153 Zabeck 1972c, S. 577. 
154 Zabeck 1972c, S. 578. 
155 Siehe Kapitel 7. 
156 Zabeck 1972c, S. 578. 
157 Zabeck 1972c, S. 579. 
158 Zabeck 1972d, S. 367. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

zählt wen?“159 Es lassen sich Parallelen zwischen Zabecks Krisenerzählung und dem Bei
spiel mit Margaret Thatcher erkennen. Zabeck spricht über die Emanzipatorische Erzie
hungswissenschaft, ohne sich mit ihr und ihren Prämissen angemessen auseinanderzu
setzen. Dies wäre der Fall, wenn er z. B. verschiedene Vertreter zu Wort kommen lassen
würde – wie er dies mit Brezinka tut – um so die durchaus differenzierten Akzentuie
rungen dieser Forschungsrichtung darzustellen.

Stattdessen qualifiziert Zabeck diese ab, indem er ihr Erscheinen nicht innerhalb
wissenschaftlicher Kategorien erklärt, sondern sie als Instrument politischer Einfluss
nahme darstellt. Der Satz: „Deshalb ist auch die emanzipatorische Pädagogik nur inso
weit der Erziehungswissenschaft zugehörig, als sie sich darauf beschränkt, Sinndeutun
gen vorzunehmen und auf ein praktisches politisches Engagement verzichtet“ ist para
digmatisch für eine Vereinnahmung eines Soziolektes durch einen anderen. Zabeck ver
kürzt die Emanzipatorische Erziehungswissenschaft auf „praktisches politisches Enga
gement“ und fordert von ihr, dass diese lediglich Sinndeutungen vornehmen solle. Da
mit identifiziert sich – mit Zima gesprochen – der von Zabeck geschaffene Diskurs als
Erzählung mit sich selbst und projiziert die eigenen Werte auf einen anderen, ohne mit
diesen in einen Dialog einzutreten.

4.4 Zur weiteren Kritik an Zabecks Krisenerzählung

Nach dieser Kritik, die mit den erzähltheoretischen Mitteln vorgetragen wurde, sollen
nun die anderen angesprochenen Aspekte, die in Abschnitt 4.1 diskutiert wurden, un
tersucht werden. Zum einen geht es um die Forderung von Paul Feyerabend, die Klagen,
die eine Krisenerzählung begründen, zu durchleuchten; zum anderen geht es um den
Umstand, als Historiker die Beobachtung einer Krise selbst zu beobachten. Diese beiden
Aspekte wachsen so gesehen natürlich zusammen, zielen sie doch auf dieselbe Erkennt
nis: Es geht um die Erhellung des Kontextes, in dem eine Krisenerzählung steht.

Auch wenn es nicht so sehr darum gehen muss, Zabeck zu widerlegen, entspricht
es dennoch dem kritischen Anspruch dieser Studie, den Kontext zu erhellen und alter
native Darstellungen denen von Zabeck entgegenzustellen. Es geht also darum, andere
Deutungsmuster zum Charakter der Erziehungswissenschaft und der Bildungspolitik in
den 1970er Jahren herauszuarbeiten, um einen differenzierteren Eindruck zu erhalten.

Kontextualisierung

Nach den Ausführungen Zabecks, denen zufolge die Erziehungswissenschaft in den
1970er Jahren in einer schweren Krise gesteckt habe, stellt sich die Frage, wie die erzie
hungswissenschaftlichen Verhältnisse waren, die während der Zeit herrschten, in der
Zabeck seine Krisendiagnose formulierte. Bis hierhin sollte deutlich geworden sein,
dass für Zabeck eine Kritische Erziehungswissenschaft in den 1970er Jahren erstens eine
große Bedeutung innerhalb der deutschen Erziehungswissenschaft gewonnen hat – bis

159 Zima 2022, Kapitel VIII.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 139 

hin zur alles beherrschenden Forschungsrichtung – und zweitens diese Forschungs
richtung dafür (mit-)verantwortlich gewesen sei, dass sich die Erziehungswissenschaft 
in einer Krise befunden hätte. 

Die bildungspolitische Situation wurde mit Blick auf den BFW sowie insbesonde
re Zabecks Position im erziehungswissenschaftlichen Diskurs bzw. Berufsbildungsdis
kurs bereits diskutiert.160 Dabei hatte sich gezeigt, dass insbesondere die Studieren
denproteste teilweise in einer aggressiven und radikalen Art und Weise eine Reform des 
Hochschulwesens gefordert hatten. Am Beispiel Herwig Blankertz hat sich gezeigt, dass 
auch durch Erziehungswissenschaftler grundlegende Reformen des (Berufs-)Bildungs
systems diskutiert und angestoßen wurden. 

Es kann nun nicht darum gehen, eine detaillierte Diskursanalyse durchzuführen, 
in der nach den quantitativen und qualitativen Bedeutungen linker erziehungswissen
schaftlicher Argumentation gefragt wird. Vielmehr soll ein Beispiel zeigen, dass aus heu
tiger Perspektive die Schriften dieser Zeit mit ihrer Sprache emotional und, auf den ers
ten Blick, irrational, aktivistisch und sogar unwissenschaftlich wirken können. Wolf
gang Lempert schrieb 1971 z. B.: 

„Einige Ursachen für die Erfolge der unternehmerischen Bildungspolitik wurden be
reits genannt: das unterentwickelte gesellschaftspolitische Bewußtsein vieler Erzie
hungswissenschaftler, die ähnlich schwach ausgeprägte bildungspolitische Konzepti
on der Gewerkschaften und deren Unterwerfung unter die Grenze der im Unterneh
merinteresse gesteuerten technischen und wirtschaftlichen Entwicklung.“161 

Weiter fordert Lempert in dem Text eine Reihe von „Gegenmaßnahmen“, wie eine 
„Radikalisierung der gesellschaftspolitischen Reflexion innerhalb der Erziehungswis
senschaft“ sowie den Boykott von Prüfungsausschüssen durch Berufsschullehrkräfte.162 

Die 1970er Jahre sind daher fast schon folgerichtig als „rotes Jahrzehnt“ in die kol
lektive Erinnerungskultur Westdeutschlands eingezogen.163 Dass mit der Wahl Willy 
Brandts zum Bundeskanzler und der sozialliberalen Koalition eine Ära der soziallibe
ralen Reformen eingeleitet wurde, ist eine historische Tatsache. Rudi Dutschkes Aufruf 
zum „Marsch durch die Institutionen“ ist ebenfalls eine historische Tatsache, die in 
den Augen der liberalkonservativen Elite zudem als offene Kampfansage und Drohung 
wahrgenommen werden musste. Ludwig von Friedeburg, der als Wissenschaftler und 
hessischer Kultusminister einer SPD geführten Regierung unmittelbar an den Bil
dungsreformen beteiligt gewesen war,164 fragte sich 1989, warum die Reformziele trotz 
der günstigen Ausgangslage nicht erreicht wurden. Friedeburg stellt fest, dass der „Um
schlag von Reformeuphorie in Restauration […] in Deutschland eine lange Tradition“ 
hat.165 

160 Siehe die Abschnitte 3.2 und 3.3. 
161 Lempert 1971, S. 170. 
162 Lempert 1971, S. 172. 
163 Schmidt und Sturm 2010, S. 8. 
164 Später 2024, S. 190–211. 
165 Friedeburg 1989, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

Diese vielleicht etwas zugespitzte Formulierung verweist bereits darauf, dass bei al
ler Prominenz linker Ideen die „Kräfte der Gegenreform“166 nicht vergessen werden soll
ten. Damit ist die komplizierte Gemengelage angesprochen, die kulturell und politisch
in den 1970er Jahren in Deutschland herrschte. Die neuere zeithistorische Forschung hat
daher auch begonnen, diese Epoche anders zu deuten und spricht von einem „schwarzen
Jahrzehnt“.167

So kann z. B. den üblichen Darstellungen von roten Kadern, die an den Universitä
ten den Protest anführten und in den Gremien ihre Ideologie mit aller Macht durchset
zen wollten – eine Darstellung, die sich auch bei Zabeck findet – eine differenzierte
re Geschichte gegenübergestellt werden. Denn obwohl die 68er wohl mehrheitlich links
waren, darf nicht vergessen werden, dass ein beachtlicher Teil desselben Generationszu
sammenhangs168 sich im Ring Christlich-Demokratischer Studenten (RCDS) sammelte,
in der CDU politisch organisierte und an den Universitäten einen nicht zu verkennenden
Einfluss nahmen.169

Ein weiteres Beispiel ist außerdem der 1978 in Bad Godesberg durchgeführte Kon
gress „Mut zur Erziehung“.170 Karl Heinz Dammer deutet diesen Kongress als Wende
punkt in der Bildungspolitik, der einen „Roll-back“, d. h. eine Zurücknahme der die in
den Jahren zuvor durchgesetzten Bildungsreformen einläutete, der aber insbesondere
die Erziehungswissenschaft erfasste und dafür sorgte, dass die Emanzipatorische Erzie
hungswissenschaft, nach Dammers Wahrnehmung, ab Ende der 70er Jahre nur noch als
„Randerscheinung“ existierte.171 Dammer verweist aber auch darauf, dass bereits Wolf
gang Brezinka mit seiner 1972 erschienen Publikation „Die Pädagogik der neuen Lin
ken“172 eine „Abrechnung“ formulierte, die die Thesen des Kongresses bereits weitgehend
vorwegnahmen.173 Auf diese Publikation berief sich wiederum Zabeck in seiner 1973 pu
blizierten Antrittsvorlesung, um die sich anbahnende Vormachtstellung der Emanzipa
torischen Erziehungswissenschaft behaupten zu können.174

Auf dem Kongress, der von BFW-Professoren wie Hermann Lübbe und Thomas

Nipperdey vorbereitet wurde, redeten fast ausschließlich Personen aus diesem ideolo
gischen Kreis. Eine Ausnahme war Hartmut von Hentig, der sich in der abschließenden
Diskussion irritiert und enttäuscht äußerte: „Ich wollte Ihnen meine geistige Verdros
senheit noch einmal erklären. […] Ich dachte, hier werde von ,Erziehung‘ die Rede sein,
und stattdessen geht es um eine Abrechnung mit einer bestimmten Bildungspolitik“.175
Die Tatsache, dass von Hentig überhaupt auf dem Kongress sprechen durfte, kann auch

166 Vgl. Schildt 2004.
167 Vgl. Livi et al. 2010.
168 Siehe für diesen Begriff Abschnitt 3.1.
169 Vgl. Goltz 2010.
170 Vgl. Mut zur Erziehung 1978.
171 Dammer 2009, S. 62.
172 Vgl. Brezinka 1972.
173 Dammer 2009, S. 62.
174 Zabeck 1973b, S. 564.
175 Mut zur Erziehung 1978, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 141 

so gedeutet werden, dass die Organisator:innen „auf ein pluralistisches Erscheinungs
bild“ Wert legten.176 

Der Kongress und seine Thesen wurden schnell mit einer Gegenpublikation kriti
siert.177 Hartmut von Hentig hat hier ebenfalls einen seiner Beiträge auf dem Kongress 
publiziert. Dabei greift er etwas auf, was dem Problem der Erziehungswissenschaft im 
Kontext der Bildungsreform sowie bei Zabeck und seiner Krisenerzählung inhärent ist 
und dies besonders gut zusammenfasst: 

„Ich habe in dem Begleitheft, in der Einladung, gelesen, es werde darum gehen zu fra
gen: Was ist falsch gemacht worden? Ich wäre hier nicht hergekommen, wenn ich die
se Frage für eine Verkleidung einer anderen Frage hätte halten müssen: Wer hat was 
falsch gemacht? Fehler müssen erkannt und genannt werden. Beschuldigungen dage
gen machen uneinsichtig, sie führen nicht weiter.“178 

Die Vormachtstellung der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik 
und die Entwicklung der Erziehungswissenschaft im 20. Jahrhundert 

Zabecks Krisenerzählung gründet auf der Prämisse, dass die Erziehungswissenschaft 
bis in die 1960er Jahre hinein durch die Geisteswissenschaftliche Pädagogik identitäts
stiftend dominiert wurde. Durch die Auflösung dieser singulären Identität mit dem Er
starken des Kritischen Rationalismus und der Kritischen Theorie in der Erziehungswis
senschaft sei dann die Krise entstanden, die die Existenz der Disziplin bedroht hätte. Es 
stellt sich daher die Frage, wie plausibel dieser Erzählstrang ist. 

Die Bedeutung, d. h. die Wirkung und den Einfluss von Theorien auf die weitere wis
senschaftliche Entwicklung zu bestimmen, kann allerdings mühselig sein und führt häu
fig nicht zu befriedigenden Ergebnissen. Dies liegt zum einen daran, dass die Quellen
lage unbefriedigend ist. Texte von einzelnen Vertreter:innen, die ihre Einschätzung zur 
Lage ihrer eigenen Theorietradition darlegen, sind nur einschränkend und mit größt
möglicher Vorsicht zu bewerten, da ihnen häufig eine empirische Basis fehlt. 

Als Beispiel soll hier Zabeck dienen, der 2009 behauptete: „Gegenwärtig orientiert 
sich die an wissenschaftliche Standards gebundene berufs- und wirtschaftspädagogi
sche Forschung eindeutig am Paradigma des Kritischen Rationalismus“.179 Diese Aus
sage ist nicht zu überprüfen, da nicht klar ist, was hier unter „Kritischer Rationalismus“ 
verstanden wird, was „gegenwärtig“ heißt und vor allem, ob der Zusatz „an wissenschaft
liche Standards gebundene berufs- und wirtschaftspädagogische Forschung“ nur als Sei
tenhieb oder als ernst gemeinte begriffliche Präzisierung gemeint ist. 

Es geht also nicht darum, mit welchen Mitteln auch immer zu versuchen, die Erzäh
lung Zabecks zur Dominanz der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik und der weiteren 
Entwicklung der Erziehungswissenschaft bis ins letzte Detail zu überprüfen, sondern 

176 Schildt 2004, S. 475. 
177 Vgl. Benner et al. 1978. 
178 Hentig 1978, S. 86, Hervorhebung im Original. 
179 Zabeck 2009, S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

einige kritische Bemerkungen hinsichtlich dieser sehr populären Erzählung in der Er
ziehungswissenschaft zu machen.

Zweifellos war die Geisteswissenschaftliche Pädagogik eine bedeutende Richtung
pädagogischen Denkens und Forschens – zumindest in Westdeutschland. Klaus-Peter
Horn zeigt in seiner Untersuchung zur Entwicklung der Erziehungswissenschaft, wie
die Schüler der Hauptvertreter dieser Richtung, Herrmann Nohl, Erich Weniger, Otto
Friedrich Bollnow, Fritz Blättner u. a., bis 1965 auf die Lehrstühle der Pädagogik berufen
wurden. Darin weist er nach, dass durch die insgesamt 21 bis 1965 neu besetzten Profes
suren mit in der Tradition der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik stehenden Erzie
hungswissenschaftler die Dominanz dieser Richtung zeigt.180

Horn gibt aber auch zu bedenken, dass gemessen an der Gesamtzahl der Disserta
tionen bei Nohl und Weniger (91) seine Schlussfolgerung wiederum eingegrenzt gilt. Der
Umstand, dass so viele Nohl- und Weniger-Schüler Professoren wurden, mag daher auch
schlicht an der extremen Promotionstätigkeit dieser beiden Hauptvertreter der Geistes
wissenschaftlichen Pädagogik liegen und weniger an inhaltlichen Merkmalen der Geis
teswissenschaftlichen Pädagogik. Die Hegemonie der Geisteswissenschaftlichen Päd
agogik könne daher auch auf hochschulpolitische Eigenheiten wie Klüngel zurückzu
führen sein.181 Daher bezweifeln auch Edwin Keiner und Heinz-Elmar Tenorth nicht den
großen Einfluss der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik, fügen aber hinzu, dass die
empirische Datenlage, die diesen Einfluss stützen müsste, schlicht (noch) nicht exis
tiert.182

Folgt man Zabecks Darstellung, muss man den Eindruck haben, das theoretische
Feld der Erziehungswissenschaft sei in den 1970er Jahren in drei Lager gespalten ge
wesen: Geisteswissenschaftliche Pädagogik, Empirisch-Analytische Erziehungswissen
schaft und Kritische Erziehungswissenschaft.183 Dabei übersieht Zabeck, dass Eman
zipatorische und Geisteswissenschaftliche Pädagogik keine strikt voneinander zu tren
nende Einheiten sind. Die Vertreter der Emanzipatorischen Erziehungswissenschaft ka
men vornehmlich aus der geisteswissenschaftlichen Tradition, wovon Herwig Blankertz
nur ein Beispiel ist. Wichtig ist auch festzuhalten, dass es sich beim wissenschaftstheo
retischen Diskurs zwischen Emanzipatorischer und Geisteswissenschaftlicher Pädago
gik nicht um einen, wie Zabeck es nennt, „Vernichtungswettbewerb“184 gehandelt hat.

So stellt Eva Matthes am Beispiel von Klaus Mollenhauer klar, dass es in dessen Kritik
an der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik keineswegs um eine radikale Abgrenzung
ging. Mollenhauer habe vielmehr das emanzipatorische Element in der Geisteswissen
schaftlichen Pädagogik erkannt. Es sei Mollenhauer gerade nicht darum gegangen,

180 Horn 2003, S. 162–163.
181 Keiner und Tenorth 2007, S. 159.
182 Keiner und Tenorth 2007, S. 158. Diese Quelle ist von 2007 und daher in dieser Hinsicht nur bedingt

glaubwürdig. Allerdings sind mir keine neueren Studien bekannt, die die von Keiner und Tenorth
erhobene These widerlegen würden, noch die Klage der beiden Autoren entkräften.

183 Ich nutze hier mit „Empirisch-Analytische Erziehungswissenschaft“ und „Kritische Erziehungswis
senschaft“ Begriffe, die Zabeck so nicht verwendet, er schreibt nur von „Kritischer Rationalismus“

und „Kritische Theorie“, die jeweils die Erziehungswissenschaft beeinflussen würden. An dieser
Stelle möchte ich umständliche Begriffskonstruktionen aber vermeiden

184 Zabeck 1992c, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 143 

„der geisteswissenschaftlichen Pädagogik – auf der Basis eines engen analytisch-empi

rischen Wissenschaftsbegriffs in Anlehnung an den ,Kritischen Rationalismus‘–ihren 
Wissenschaftscharakter abzuerkennen, sondern sie zu einer gesellschaftskritischen 
Erziehungswissenschaft zu transformieren.“185 

Das Problem der Darstellung bei Zabeck ist auch, dass nie deutlich wird, worauf er sich 
bei der Analyse der Entwicklung bezieht. Wolfgang Klafki bietet fünf Ebenen an, um – 
schematisch statt mit Anspruch auf Abbildung der empirischen Realität – die Wirkung 
der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik zu diskutieren: (1) die erzieherische Praxis, in 
der Eltern, Lehrer etc. zu beobachten sind; (2) pädagogische Institutionen wie Schulen 
und Kindergärten, aber auch das gesamte Bildungswesen eines Staates; (3) die Ausbil
dung des pädagogischen Personals und seine Institutionen; (4) pädagogische Program
me, z. B. Gesetzesvorhaben; (5) die Erziehungswissenschaft.186 

Nun ließe sich einwenden, dass sich Zabeck eindeutig auf die fünfte Ebene bezieht. 
Dies ist zwar zutreffend, allerdings muss man hier die gesamte Erzählung berücksichti
gen. Denn Zabeck bettet die Krisenerzählung und die Entwicklung der Erziehungswis
senschaft in einen wissenschaftssoziologischen Kontext ein. Im Paradigmenpluralismus 
geht es um die Herstellung von „Außenlegitimität“187, d. h. die Reaktion auf gesellschaft
liche Bedürfnisse nach erziehungswissenschaftlichem Wissen. Zabeck behauptet z. B., 
dass die Gesellschaft ein sinkendes, nachlassendes Interesse am Angebot der Emanzipa
torischen Erziehungswissenschaft gehabt hat.188 An anderer Stelle schreibt er, die Bil
dungspolitik sei angetrieben gewesen von den Ideen der Kritischen Theorie.189 Daraus 
wird klar, dass Zabeck mit seiner Erzählung auf mehr als nur die Ebene der Erziehungs
wissenschaft zielt. Er führt aber auch hierzu keine Quellen an. 

Die Krisenerzählung ist aber auch aus einem anderen Grund durch die Konstruktion 
der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik als einheitsstiftende, alles dominierende Rich
tung anfechtbar. Wie Zabeck schreibt, gab es auch zur Zeit der angeblichen Dominanz 
dieser Forschungsrichtung Ansätze, die in die Geisteswissenschaftliche Pädagogik in
tegriert wurden, namentlich anthropologische und existenzphilosophische. Es heißt bei 
Zabeck, dass „selbst Heinrich Roth“ mit seiner Realistischen Wendung nicht aus dem Ge
samtzusammenhang der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik herausgebrochen sei.190 

Anders gesagt: Es bestanden auch zur Zeit der Dominanz theoretische Differenzen 
innerhalb der Erziehungswissenschaft, diese hätten aber, so muss man Zabeck verste
hen, nicht zu einer existentiellen Krise geführt. Worin aber der qualitative Unterschied 
zwischen den methodologischen Debatten der 1920er, 1930er oder 1950er Jahre und de
nen der 1960er und 1970er Jahre liegen soll, wird durch Zabecks Ausführungen nicht klar. 
Lediglich Verweise auf die angebliche Aggressivität linker Studierender – in Allianz mit 
marxistischen Wissenschaftlern und Intellektuellen – sowie der Absolutheitsanspruch, 

185 Matthes 2011, S. 186, Hervorhebung im Original. 
186 Vgl. Klafki 2022, S. 65. 
187 Das Konzept „Außenlegitimität“ ist, in Verbindung mit „Binnenlegitimität“ zentral für die Gesamt

argumentation Zabecks. Dieses Konzept wird im nächsten Kapitel ausführlich behandelt. 
188 Zabeck 1980c, S. 85. 
189 Zabeck 1978b, S. 304. 
190 Zabeck 1978b, S. 298–299. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

der auch vom Kritischen Rationalismus erhoben wurde, scheinen für Zabeck Beweis ge
nug zu sein für eine Qualitätsverschiebung der Debattenkultur, die eine Krise ausgelöst
hätte.191

Quellenkritik

Doch nicht nur die historische Kontextualisierung ist hilfreich für das kritische Verste
hen der Krisenerzählung. Auch die Quellenkritik als Methode historischer Forschung
kann hilfreich sein. Wie gesehen, stützt Zabeck sich im Wesentlichen auf zwei Quellen:
Josef Derbolav und Wilhelm Flitner. Es lohnt sich, diese bei Zabeck angeführten Verwei
se, die die Existenz einer Krise innerhalb der deutschen Erziehungswissenschaft stüt
zen sollen, genauer zu betrachten. Die Studie von Josef Derbolav führt den Begriff „Ent
wicklungskrise“ in die deutsche Pädagogik ein. Es ist daher anzunehmen, dass es sich
in Übereinstimmung mit Zabeck um eine Diagnose der Krise handelt. Tatsächlich zeigt
sich ein Problem bei diesem Gedanken: Derbolav leugnet die Existenz einer Krise in ei
nem ganz bestimmten Sinn.

Ausgehend von der Beobachtung, die diejenigen Publikationen in den Blick nimmt,
die fundamentale Umwälzungen in der deutschen Pädagogik postulieren, schreibt
Derbolav, dass es „vielmehr den Anschein [hat, C. P.], als ob die deutsche Pädagogik von
heute in eine ihrer schwersten Krise eingetreten sei“, die den zukünftigen Status im
akademischen System bestimmen wird.192 Genau wie Zabeck sucht Derbolav die Gründe
für diese Krise in einer historischen Rückbetrachtung zu benennen. Doch anders als
Zabecks, das sei an dieser Stelle bereits angemerkt, ist Derbolavs Erzählung keine von
Kampf, Sieg und Niederlage, sondern ein struktur- oder systemtheoretischer Essay,
das sich teilweise als Kritik der Kritik193 an der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik
liest und diese Kritik zum Anlass nimmt, über die sinnvolle Struktur der Pädagogik
im akademischen System nachzudenken. An anderer Stelle wird er hierzu deutlicher
und schreibt, dass seine Aufsätze den Anspruch erheben, die dort behandelten Proble
me zu entschlüsseln und den Kern zu behandeln, die sich dann „als Lehrstück einer
pädagogischen Systematik“ zeigten.194

Doch wie konstruiert Derbolav seine Krisenerzählung? Auch bei ihm geht es um den
Bedeutungsverlust der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik gegenüber der „Kritischen
Theorie der Erziehung“195 und einer empirischen Erziehungswissenschaft. Doch Derbo

191 Damit erreicht die Krisenerzählung die Qualität der üblichen Klagen, die wir auch heute noch hö
ren und die publizistisch verarbeitet werden. Ich führe als nur ein Beispiel den Essay von Richard
David Precht und Harald Welzer an, in dem es um eine angebliche Verrohung der medialen und
intellektuellen Debattenkultur geht. Auch hier ist das Muster „Früher-war-alles-besser“ zu erken
nen, vgl. Precht und Welzer 2022.

192 Derbolav 1970a, S. 7.
193 Am deutlichsten wird dies auf Seite 19.
194 Derbolav 1970b, S. 7. Der zuerst zitierte Text, den auch Zabeck zitiert, ist in seiner Fassung iden

tisch in der jetzt zitierten Aufsatzsammlung erschienen. Es lohnt sich, die Einführung als rahmen

de Schrift sämtlicher dort enthaltener Aufsätze zu lesen, da es den Essay zur „Entwicklungskrise“
besser einordnet.

195 Derbolav 1970a, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 145 

lav vollzieht eine präzise, problemgeschichtliche Analyse dieser drei Forschungsrichtun
gen der Pädagogik. Er zieht etwa die sich verändernden Begriffe innerhalb des pädagogi
schen Diskurses heran, die eine Krise kennzeichnen sollen, aber auch durch Analyse den 
verschiedenen Parteien zugeordnet werden können.196 Sicherlich ließe sich der Stand
punkt vertreten, dass es sich hier tatsächlich um eine Diskussion der wissenschaftstheo
retischen Auseinandersetzungen innerhalb der Erziehungswissenschaft handelt, an de
ren Ende eine existenzgefährdende Krise diagnostiziert wird und die überwunden wer
den müsste. Doch eine solche Einschätzung wäre vermutlich nur nach einer sehr ober
flächlichen Lektüre möglich. 

Denn Derbolav schreibt zwar über seine Analyse sowie deren Gegenstand, d. h. die 
Auseinandersetzungen, die bezogen sind auf Debatten über das Selbstverständnis der 
Pädagogik: „Die folgenden Ausführungen sind der Behandlung einer Erscheinung ge
widmet“197 sowie, dass es „vielmehr den Anschein [hat, C. P.] als ob die deutsche Pädago
gik von heute in eine ihrer schwersten Krisen eingetreten sei“.198 Am Ende der Analyse 
schreibt er allerdings: 

„So hat sich unsere kritische Würdigung jener drei pädagogischen Grundauffassun
gen, die heute im Selbstverständnis unserer Disziplin miteinander um Geltungsan
spruch zu ringen scheinen, auf eine systematische Konzeption von Gesamtpädagogik hin 
abgerundet, und wir sind nunmehr in der Lage, wissenschaftstheoretische Konsequen
zen aus den bisherigen Überlegungen zu ziehen.“199 

Man beachte die wesentlich vorsichtigere Formulierung in der Diagnose einer Krise der 
Pädagogik bei Derbolav im Vergleich zu Zabeck. Derbolav behandelt von Anfang an die 
Krise als eine Erscheinung bzw. als Schein, und daher nicht als ein Faktum. 

Anders formuliert könnte man sagen, dass sich Derbolav dem, wie es bei Zabeck 
heißt, „wissenschaftstheoretischen Meinungsstreit“200 seiner Zeit angenommen, ihn 
strukturiert, analysiert und kritisiert hat, um die strukturelle Verfasstheit der Pädagogik 
zu erfassen. Bei Derbolav ist die Krise nicht das Problem, um das es in der Erzählung 
geht, sondern lediglich der Anlass, um über die Struktur der Pädagogik nachzudenken. 
Sein Essay ist kein „Beitrag zur Überwindung der Krise“, wie es bei Zabeck heißt. Die 
„Entwicklungskrise“ ist daher auch nicht wörtlich zu nehmen. Er hebt lediglich darauf 
ab, dass die „Fachgrenzen hier ihren Sinn verloren haben“201 und dass die Pädagogik 
weder eindeutig den Geistes- oder Sozialwissenschaften zugeordnet werden kann noch 
in irgendeiner anderen Art und Weise mit einem Begriff beschrieben ist, der sämtliche 
Herangehensweisen an den pädagogischen Gegenstand meint.202 Der wissenschafts
theoretische Meinungsstreit existiere zwar, doch nicht in dem Ausmaß und mit der 
Dramatik, wie es Zabeck interpretiert. 

196 Derbolav 1970a, S. 9–10. 
197 Derbolav 1970a, S. 7. 
198 Derbolav 1970a, S. 7. 
199 Derbolav 1970a, S. 36, Hervorhebung im Original. 
200 Zabeck 1978b, S. 292. 
201 Derbolav 1970a, S. 43. 
202 Derbolav 1970a, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

Der zweite von Zabeck zitierte Aufsatz ist von Wilhelm Flitner und tatsächlich lassen
sich hier einige Parallelen zu Zabeck erkennen. Aus diesem Grund soll auf eine ausführ
liche Analyse, wie eben noch bei Derbolav, verzichtet werden. Es soll der Verweis darauf
ausreichen, dass auch Flitner zu Beginn seines Textes eine Krise feststellt, diese aller
dings nicht weiter belegt, argumentativ auf Kuhn aufbaut und die Sorge formuliert, die
Pädagogik würde sich durch den Verlust eines gemeinsamen Selbstverständnisses in die
Selbstauflösung treiben. Flitner formuliert folgende These:

„Nur dadurch ist die Krise zu bestehen, daß in allen speziellen Forschungsfeldern und
in allen pädagogischen Ausbildungsgängen der ethische Mittelpunkt bewußt bleibt
und die Reflexion auf einen Grundgedankengang alles einzelne und jede Auswahl aus
dem unübersehbaren Stoffgebiet in einem Kernstück zusammenhält“.203

Der hier angesprochene „Grundgedankengang“ findet sich auch bei Zabeck und seinem
Paradigmenpluralismus wieder. Es handelt sich um einen Minimalkonsens, der als „er
ziehungswissenschaftliches“ bzw. „berufspädagogisches Prinzip“ bezeichnet wird, der
die Disziplin auf etwas Gemeinsames verpflichten will.204

4.5 Schlussgedanken

Die mit Mitteln einer textsoziologisch angereicherten erzähltheoretischen Analyse zum
Begriff der Krise in Zabecks Paradigmenpluralismus hat ergeben, dass die Krise der Er
ziehungswissenschaft ganz bewusst als erzählerisches Element eingebunden wurde, um
dem Paradigmenpluralismus eine Aura des unausweichlich Erstrebenswerten zu geben.
Die Konstruktion der Emanzipatorischen Pädagogik als Gegenspielern, d. h. als Verur
sacherin der Krise und als Verhinderin der Zielerreichung, d. h. die Überwindung der
Krise deutet darauf hin, dass Zabeck mit dem Paradigmenpluralismus den Versuch un
ternimmt, diese Forschungsrichtung aus dem Kanon der Erziehungswissenschaft aus
zuschließen.

Ironischerweise wird genau diese Funktion der Erzählung von Zabecks ehemaligen
Mitarbeitern – Klaus Beck und Wolfgang Müller – in einer Laudatio für Zabeck um
gekehrt und im Sinne einer Verteidigung Zabecks angewendet. Sie schreiben, dass die
„Berliner Linken“ und die „Mehrheit der von der emanzipatorischen Begeisterungswel
le getragenen Kollegenschaft“ Zabeck deshalb so scharf für seine Positionen angegriffen
hätten, weil sie einen „,gemeinsamen Feind‘, dessen Programm man gerne in düsteren
Farben nachzeichne, um das eigene umso strahlender dagegen abzuheben“, konstruie
ren wollten.205

Nun erhebt Zabeck innerhalb des Paradigmenpluralismus nicht den Anspruch, sein
eigener Forschungsansatz sei anderen überlegen. Dies ist zumindest insofern richtig, als
Zabeck tatsächlich nicht explizit davon spricht, warum sein Forschungsverständnis das

203 Flitner 1976, S. 5.
204 Siehe hierzu ausführlich Kapitel 8.
205 Beck und Müller 1991, S. 453.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die Krisenerzählung 147 

einzig wahre Verständnis sei. Allerdings lassen sich die ständigen Verweise auf die an
gebliche Ideologisierung der Erziehungswissenschaft durch die Emanzipatorische Päd
agogik, die sich auf die Erreichung gesellschaftspolitischer Ziele fokussiere, auch so ver
stehen, dass Zabeck sich selbst und seine Forschung als nicht-ideologisch und politisiert 
versteht. Dies machte er auch in einem Brief an Blankertz deutlich, wenn er schreibt: 
„Mein Anspruch bleibt nun hinter dem, bildungspolitische oder gar gesellschaftspoliti
sche Instanz zu sein, weit zurück“. Weiter behauptet Zabeck in diesem Brief, er würde, 
anders als Blankertz, seine „bildungspolitischen Aktivitäten nicht als Wissenschaft“ aus
geben.206 

Ob die in diesem Kapitel vorgetragene Kritik, die darauf abhob, Zabeck ignoriere 
die Pluralität der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik, um die zerfallende Einheit der 
Erziehungswissenschaft behaupten zu können, am Ende für das Erkenntnisinteresse 
dieser Studie ausschlaggebend ist, wird sich zeigen. Im Übrigen könnte man gleicher
maßen Zabecks starre Darstellung der Emanzipatorischen Pädagogik kritisieren. Deren 
Heterogenität betont z. B. Karl-Heinz Dammer,207 aber schon die Zeitgenossen von Za
beck, z. B. Herwig Blankertz, haben darauf hingewiesen, dass auf keinen Fall von einer 
Einheit der Emanzipatorischen Pädagogik gesprochen werden könne.208 Ebenfalls, und 
dies wurde bislang noch nicht angesprochen, könnte auch die von Zabeck unterstellte 
Einheit des Kritischen Rationalismus kritisch betrachtet werden.209 

Der Paradigmenpluralismus muss im Kontext der gesamtgesellschaftlichen Situati
on der 1970er Jahr gesehen werden. Es muss auf die teilweise mit radikalen Forderungen 
und militant auftretenden Studierenden, die sicherlich auch ihre akademischen Gesin
nungsgenossen hatten, hingewiesen werden. Andererseits sollte aus den Erkenntnissen, 
die im vorangegangen Kapitel dargelegt wurden, deutlich geworden sein, dass sich nicht 
alle als links verstehenden Wissenschaftler:innen mit der Radikalität der Studierenden 
identifiziert haben. So hat etwa Herbert Marcuse, der noch als letzter Fürsprecher der 
68er-Bewegung galt, nach einem Besuch bei Ernst Fraenkel über die Berliner Studieren
den angeblich gesagt: „Die Studenten hier zerbersten ja geradezu an ihrem Fanatismus. 
Das macht mir Angst“.210 Auch von Seiten der Emanzipatorischen Pädagogik gab es Ab
grenzungen, wie ein Briefwechsel zwischen Blankertz und Zabeck nahelegt, in dem sich 
beide über die mangelnde Diskussionsbereitschaft der Studierenden beklagen.211 Doch 
Zabeck rückt mit seiner Krisenerzählung die Emanzipatorische Pädagogik in eine geis
tige Nähe zur Radikalität der Studierenden. 

Letztlich zeigt sich mit dem Paradigmenpluralismus, was bereits im Kontext des 
BFW und der bildungspolitischen Diskurse der 1970er Jahre diskutiert wurde. Die selbst 
empfundene Hegemoniekrise212 der liberalkonservativen Intellektuellen und Profes
soren führte zu einer Attacke auf einen imaginierten Feind. Dabei zeigten sich die 

206 Zabeck an Blankertz, 01.02.1971. 
207 Dammer 2009, S. 55. 
208 Vgl. Blankertz 1979. 
209 So hat sich z. B. Paul Feyerabend von einem Schüler hin zu einem scharfen Kritiker Poppers und 

des Kritischen Rationalismus entwickelt, vgl. Frindte 2023. 
210 Ladwig-Winters 2009, S. 323. 
211 Zabeck an Blankertz, 27.02.1970; Blankertz an Zabeck, 04.03.1970. 
212 Schildt 2004, S. 478. 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Christoph Porcher: Der Paradigmenpluralismus bei Jürgen Zabeck

typischen Deutungsmuster, die charakteristisch sind für diese Ideologie und die sich
auch teilweise in der Krisenerzählung wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005 - am 13.02.2026, 15:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413128-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

