Antonia Eder

Eigenzeiten und Raumsemantik
Hofmannsthals Textkunst als Libretti fur Strauss

Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss haben als Griinderfigu-
ren der Salzburger Festspiele ihren festen Ort im kulturellen Gedéacht-
nis. Das zeigt sich einerseits, wenn man auf den H6henkamm der
Kultur blickt, zu dem ohne Zweifel die Inszenierungen der Salzburger
Festspiele zihlen — so die »Elektra. Tragodie in einem Aufzug op.
58« (1909) beim 100jdhrigen Jubildum der Salzburger Festspiele (Re-
gie: Krzysztof Warlikowski; musikalische Leitung: Franz Welser-Most).
Andererseits schlédgt sich dieser genius loci auch in populdren Medien
nieder, wodurch nicht nur die Hoch-, sondern auch die Unterhaltungs-
kultur beiden Kiinstlern ihre Reverenz erweist — so in »Silentium!« aus
der Brenner-Reihe von Wolf Haas:

[Der Vize] hat sich zum Ziel gesetzt, den Geist der Griinder der Salzbur-
ger Festspiele wieder mehr zu pflegen. Hugo von Hofmannsthal und
Richard Strauss. »Sehr interessant«, hat der Brenner gesagt. Und da hat
er doch Fortschritte gemacht gegeniiber frither, wo er sich noch nicht so
fiir die klassische Kunst interessiert hat. Weil er hat jetzt gewusst, Strauss
Glatteis, da muss man wahnsinnig aufpassen mit dem Vornamen, und
nicht jeder automatisch der Walzerkonig. Hofmannsthal vergleichsweise
einfach, weil Hofmannsthal immer Hugo.!

Ironisch markiert ist die Eindeutigkeit, mit der im Krimi der Jahr-
tausendwende der Schriftsteller der Jahrhundertwende in seiner Iden-
tifizierbarkeit vor dem weitaus erfolgreicheren und woméglich auch
bekannteren Komponisten ausgezeichnet wird — dies mag der Tatsache
geschuldet sein, dass das abgriindige Brenner-Universum ein genuin
autoreflexiv osterreichisches ist. Die providentielle Differenz beider
Kiinstler ist gleichwohl eine, die sich durchaus auch als mentales Cha-
rakteristikum der langjihrigen Beziehung zwischen dem Miinchner
Komponisten und seinem Wiener Librettisten beobachten lisst. Der
kompositorisch energetische Zugriff Strauss’ und das feinsinnige, oft

1 Wolf Haas, Silentium! Hamburg 2006, S. 64f.

Eigenzeiten und Raumsemantik 239

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zaudernde Dichten Hofmannsthals sind im synergetischen Ergebnis
ihrer Opern ein wirksamer Komplementérkontrast, der im Folgenden
vor allem seitens der literarisch erzeugten Eigenzeiten und Wirkungs-
rdume in Hofmannsthals Libretti in den Blick genommen werden soll.

I. Kongenial agonale Kooperation

Hofmannsthal bemerkt 1911 in einem Brief an Richard Strauss anliss-
lich der gemeinsamen Arbeit an der »Ariadne auf Naxos«, dass »ja alle
Entwicklung sich in der Spirale vollzieht«.? Er skizziert in der Figur
der Spirale, dieser zyklischen Rotation eines Vor- oder Zuriickschal-
tens auf sich stets gegeneinander verschiebenden Ebenen, ein ebenso
treffendes wie symptomatisches Bild des langjahrigen Kooperations-
verhiltnisses der beiden Kiinstler: Denn die ebenso fruchtbare wie
spannungsgeladene Zusammenarbeit zwischen Hofmannsthal, dem er-
folgsverwohnten Literaten des Jung Wien, und dem Starkomponisten
Strauss wurde bei aller emportragenden Produktivitit oft auch als ent-
kriftende Abwirtsspirale — und dies von beiden Seiten — empfunden.?
Doch wie in jeder Spiralbewegung kreisen auch Hofmannsthals und
Strauss’ Arbeiten um eine alles konstituierende Achse: Es ist das Inne-
re einer jeden Spirale, sei es Korkenzieher oder geometrische Figur, die
jene leere, aber unverzichtbare Mittelachse bildet — die (metaphysisch
wie mechanisch) so genannte Seele. Zur Seele als Mitte eines groBen
Willens, die unsichtbar bleibt und um die sich doch alles dreht, wird
fiir beide Kiinstler jahrzehntelang zu einem gemeinsam geteilten, oft
kritisch ausgehandelten, immer aber freiheitlichen Raum: Es ist ein
interaktiver Freiraum von der nur eigenen und fiir die ganz eigene, nun
gemeinsame Kunst, die sich immer auch als intermediales Gesamtwerk
einer tonalen, sprachlichen, gestischen und szenischen Raumkunst*

2 Brief vom 20. Mirz 1911, BW Strauss (1952), S. 112.

3 Vgl. Bryan Gilliam, Art. Rosenkavalier — Ariadne — Die Frau ohne Schatten. In: Ri-
chard Strauss Handbuch. Hg. von Walter Werbeck. Stuttgart 2014, S. 183-213.

4 Die synergetische Dreier-Beziehung, die den Komponisten Strauss und den Libret-
tisten Hofmannsthal mit dem, sich selbst als »Theaterarbeiter« bezeichnenden Wiener
Maler, Bithnen- und Kostiimbildner Alfred Roller verband, legt eindriicklich der materi-
alreiche Band zum Briefwechsel dar: BW Roller, hier S. 12.

240 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

versteht und die einen semantisch wie semiologisch sehr spezifischen
Ort hat: die Biihne.

In diesem vielfiltigen Raum, der in der performativen Semantisie-
rung verschiedener Kunstsprachen der Darstellung und des Dargestell-
ten »nicht fuBbreit ohne Bedeutung«® bleibt, wird iiber zwanzig Jahre
lang das Gelingen und durchaus auch Scheitern ihrer Produktionsbe-
wegungen verhandelt werden. Es wirkt in diesem Gemeinsamen ein
Gegenseitiges, das diesen interaktiven Aushandlungsraum konstituiert:

Ein Werk ist ein Ganzes und auch zweier Menschen Werk kann ein
Ganzes werden. [...] Die Musik soll nicht vom Text gerissen werden, das
Wort nicht vom belebten Bild. Fiir die Biihne ist dies gemacht, nicht fiir
das Buch oder fiir den Einzelnen an seinem Klavier.’

Hofmannsthal begreift im Zusammenspiel mit Strauss die theatrale
Option auch als eine »Sozialisierung seines Schreibens«, die in der Fu-
sion der medialen und &sthetischen Darstellungsmittel eine spezifisch
semantisierte Gestalt annimmt.”

Beide Kiinstler, Komponist wie Schriftsteller, sind Agitatoren und
Spekulanten der Biihne. Sie positionieren den je eigenen kiinstleri-
schen Gegenstand im kooperativen und interaktiven Raum der Biihne,
so dass sie als ein Werk diesen theatralen Raum in gleichzeitig konge-
nialer und komplementéirer Kombinatorik neu formen. Eine solche Fu-
sion kann gelingen, »weil«, so eine Erklirung Hofmannsthals, »Dich-
tung wie Musik eine rhythmische Uberwindung der Zeit ist«.8 In ihrem
Wunsch iiber den gemeinsamen Rhythmus, die Grenzen der historio-
graphisch-immanenten Zeit &dsthetisch zu transzendieren, sind Strauss
und Hofmannsthal gleichwohl gerade Kinder ihrer Zeit. 1899, das Jahr
ihrer ersten, wenn auch kiinstlerisch zunichst folgenlos bleibenden
Begegnung, markiert die Schwelle zum Ubertritt in ein neues Jahr-

5 So formuliert Hofmannsthal in »Die Biihne als Traumbild« (1903). SW XXXIII Re-
den und Aufsitze 2, S. 40.

6 SW XXIIT Operndichtungen 1, S. 547.

7 Isabel Capeloa Gil, Poiesis, Tanz und Reprisen-Tanz. In: Colloquia Germanica
33/2, 2000, S. 149-162, hier S. 151; vgl. zu dieser Verbindung der Kiinste auch Giinter
Schnitzler, Syntheseversuch. Anmerkungen zur Agyptischen Helena von Hofmannsthal
und Strauss. In: Freiburger Universitétsblitter 112, 1991, S. 95-124.

8 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 578.

Eigenzeiten und Raumsemantik 241

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hundert der Moderne: Die Stimmung dieser Zeit schwankt zwischen
dem Leiden an iiberfeinen Nerven und robustem Vitalismus, zwischen
technischem Fortschrittsoptimismus und katastrophischen Ahnungen.?
Die Generation der europiischen Jahrhundertwende &dchzt gleichsam
unter der Last ihres historistischen Erbes, das ihr die Griinderzeit-Vi-
ter hinterlassen haben. Diese jungen Erben lehnen sich gleichwohl auf
gegen das Stigma einer lediglich nachschaffenden, epigonalen Kunst:
So fordert Hofmannsthal, statt nur in diesen »verlassenen Cyklopen-
bauten« einer iiberkommenen Kultur zu hausen, die sie sich nicht
zuletzt selbst »ausgehohlt habe«,!0 einen wirklichen Bruch zu wagen:
Alles verlange in dieser historischen Konstellation, so Hofmannsthal,
nach einem v.a. dsthetischen Neuanfang, um wieder »rauschendes, le-
bendes Blut zu fiihlen«.!! In diesem pathetisch anmutenden Bild allu-
diert Hofmannsthal die diagnostizierte Blutleere der Gegenwart, der
dsthetisch mit einem avantgardistischen Vorgriff auf einen kulturhisto-
rischen Riickgriff abgeholfen werden soll: Denn in der Vorgeschichte,
genauer: in der archaischen Vorzeit des antiken Mythos sieht er die
kulturperformative Potenz fiir den iiberfilligen Bruch mit der historis-
tisch verbrauchten Tradition nicht zuletzt eines Sprechtheaters. Um
1900 soll, so Hofmannsthals Vision, mit einer Verve aus Archaik und
Avantgarde ein #sthetisch vitalisierender Neueinsatz gewagt werden.!?

9 Zu kulturellen Zeugnissen der Zeit vgl. Gotthart Wunberg (Hg.), Die Wiener Mo-
derne. Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910. Stuttgart 1981; als Beispiele
fiir die breite literatur- und kulturwissenschaftliche Forschung zu solchen Zeitdiagnosen
sei hier nur eine Auswahl genannt: Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven. Hugo
von Hofmannsthals literarische Epistemologie des Nicht-mehr-Ich. Freiburg 2010; Hans
Richard Brittnacher, Erschopfung und Gewalt. Opferphantasien in der Literatur des
Fin de siecle. Kéln 2001; Wolfgang Braungart, Gotthard Fuchs, Manfred Koch (Hg.),
Asthetische und religivse Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: Um 1900. Pader-
born 1998; Wolfgang Riedel, Homo natura. Literarische Anthropologie um 1900. Berlin /
New York 1996; speziell zu Hofmannsthal vgl. Jaques LeRider, Hugo von Hofmannsthal.
Historismus und Moderne in der Literatur der Jahrhundertwende. Wien / Kéln 1997;
Ursula Renner und G. Bérbel Schmidt (Hg.), Hugo von Hofmannsthal. Freundschaften
und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Wiirzburg 1991.

10 SW XXXVII Aphoristisches — Autobiographisches — Frithe Romanpline, S. 99.

11 SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 11.

12 Vgl. Antonia Eder, Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstren-
des Zitieren von Bachofen, Nietzsche, Freud. Freiburg i.Br. 2014.

242 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Dramatische Raum- und Zeitdynamik

Hofmannsthal tragt sich daher ab 1902 mit der Absicht, eine »dem
»gipsernen< Charakter der vorhandenen Ubersetzungen und Bearbei-
tungen«!? entgegengesetzte »Elektra« zu schreiben, die explizit fiir das
Theater Max Reinhardts und mit Blick auf die Figur der Elektra
insbesondere »fiir die Eysoldt«!* konzipiert ist.!® Hofmannsthals mo-
derne Bearbeitung der sophokleischen Tragédie verweigert alle klas-
sizistischen Beschwichtigungen, »alle antikisierenden Banalititen«.!o
Zeitgleich hegt auch Richard Strauss den Hofmannsthals Konzept
vollig entsprechenden »Wunsch, dieses ddmonische, ekstatische Grie-
chentum des 6. Jahrhunderts Winkelmannschen Romerkopien und
Goethescher Humanitit entgegenzustellen«.!” Die analoge Absetzungs-
bewegung vom Klassizismus verweist auf die groBe Néihe der durch-
aus erfolgsstrategisch grundierten Wirkungsisthetiken von Strauss und
Hofmannsthal, die sich als synergetische Dynamik von eigenzeitlichen
und raumsemantischen Schauplitzen in ihren - mit der »Elektra«
allererst beginnenden - gemeinsamen Arbeiten zeigt. Sie erkennen
das transformatorische Potential einer medial zu erneuernden, d.h.
wirkungsdsthetisch tiber Intermedialitdit und Dynamik operierenden
Biihne als ganz eigenem theatralen Zeit-Raum.

Im Begriff der Dynamik findet sich der die Anthropologie seit
der Klassik charakterisierende »Nexus von Bewegung, Leben und
Freiheit«!8 in ein poetologisches Verfahren der Asthetik iiberfiihrt.

13 SW VII Dramen 5, S. 459.

14 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 478.

15 Zu Erfolg und Kult um Gertrud Eysoldt vgl. Felix Hollaender, Die Eysoldt. In: Das
Theater, kommentierte Faksimileausgabe der beiden erschienenen Jahrginge 1903/04 -
1904/05. Hg. von Leonhard M. Fiedler und Edwin Frobése. Emsdetten 1981, S. 75-80;
BW Eysoldt; Monika Meister, Eine neue Schauspielkunst? Gertrud Eysoldts Elektra-In-
terpretation in der Urauffithrung von 1903. In: Richard Strauss — Hugo von Hofmanns-
thal. Frauenbilder. Hg. von Ilija Diirhammer und Pia Janke. Wien 2001, S. 195-210.

16 SW VII Dramen 5, S. 379.

17 Richard Strauss, Erinnerungen an die ersten Auffiihrungen meiner Opern (1942).
In: Betrachtungen und Erinnerungen. Hg. von Willi Schuh. Miinchen 1981, S. 229.

18 Dirk Oschmann, Zwischen Asthetik und Mechanik. Frithromantische Visionen der
Dynamisierung. In: Ereignis Weimar-Jena. Gesellschaft und Kultur um 1800 im interna-
tionalen Kontext. Hg. von Lothar Ehrlich und Georg Schmidt. Kéln 2008, S. 129-143,
hier S. 130.

Eigenzeiten und Raumsemantik 243

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dass Bewegung und Asthetik traditionell wesentliche Kriterien im
theorieidsthetischen Diskurs darstellen, thematisiert bereits die Unter-
scheidung von »werkhaften« und »energetischen«!® Kiinsten in »A
Discourse on Music, Painting, and Poetry« (1744) von James Harris:
Hierbei erscheinen Architektur, Malerei, Skulptur als »always motion-
less« im rdumlichen Nebeneinander, wohingegen sich Musik, Tanz
und Dichtung durch »Sound and Motion« als ein dynamisches Nach-
einander in der Zeit auszeichnen - ein Gedanke, den etwas spiter
Lessings »Laokoon« (1766) ausarbeitet.?

Innerhalb der historischen Linie der Asthetikdebatte wire damit
fiir Hofmannsthals/Strauss’ Asthetik also kaum Neues gewonnen. Ver-
kniipft man aber den spezifischen Wissenschaftsdiskurs der jungen
Moderne, die mit Technik, Fortschritt und Geschwindigkeit sowohl
neue Versprechen als auch Bedrohungen diskutiert, mit dieser wir-
kungsisthetischen Strategie, die Biihnenraum und Musik, Korperbil-
der und Dichtung als #sthetisches Zugleich im Blick hat, ergibt sich
eine verianderte, vor allem aber verdnderliche Situation: Das medial dy-
namisierte Ineinander und Miteinander der Kiinste im semantisierten
Biihnen-Zeit-Raum verbindet sich im wissenschaftsgeschichtlich zeitge-
nossischen Diskurs durchaus mit dem Phinomen einer dynamischen
Raum-Zeit.

Die Fragen von Raum und Zeit, und damit die Gedankenfigur eines
Raum-Zeit-Kontinuums, liegen um 1900 >in der Luft< der kulturellen
Matrix: Ausgehend von der Relativititstheorie Einsteins (1905/1916),
Poincarés (1905) und Minkowskis (1908) vierdimensionaler Raumzeit
formuliert der russische Physiker Alexander Friedmann in »Die Welt

19 Ebd., S. 134.

20 James Harris, A Discourse on Music, Painting, and Poetry (1744). In: The Works of
James Harris, Bd 1. Three Treatises. Bristol 2003, S. 33-60, hier S. 35. Die »Gegeniiber-
stellung von bewegungslosen und bewegungshaften Kunstformen etabliert sich als Stan-
dard in der weiteren asthetischen, insbesondere deutschen Diskussion, angefangen bei
Lessing und Mendelssohn iiber Herder und Klopstock bis hin zu Schiller« (Dirk Osch-
mann, Zwischen Asthetik und Mechanik. Friihromantische Visionen der Dynamisierung
[wie Anm. 18), S. 129-143, hier S. 134); bekanntermaBen skizziert dies grundlegend Les-
sing in seinem »Laokoon«, wo die Darstellung von Bewegung in der Zeit zum Unterschei-
dungsmerkmal der Kiinste erhoben wird.

244  Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Raum und Zeit« (1923) erstmals die Theorie eines verdnderlichen
Weltalltyps:

Das Weltall schrumpft auf einen Punkt (zu nichts) zusammen, aus dem
Punkt heraus vergroBert es anschlieBend seinen Radius wieder bis auf
einen gewissen Wert, wird dann unter Verringerung seines Kriimmungs-
radius’ erneut zu einem Punkt, und so fort.2!

Diese Theorie gilt bis heute als ein Variantenmodell des kosmologi-
schen Urknalls. Dass sich mit Hofmannsthals und Strauss’ dsthetischen
Dynamiken Vor- und diskursive Mitldufer dieser infiniten Denkbewe-
gung ausmachen lassen, verweist auf den gemeinsamen Referenzpunkt
eines zeitgendssischen Diskurses, der Raum-Zeit-Verhiltnisse generell
als Prinzip dynamisierter Formen begreift, sie aber ebenso dsthetisch
denken und diese poetisch sowie kulturtheoretisch modellieren kann.
Was Friedmann anhand des Punktes und eines sich vergroBernden
bzw. verringernden Kriimmungsradius’ beschreibt, findet &sthetisch
Darstellung in sich aufbauenden und wieder zusammensinkenden For-
men, die sich kompositorisch wie poetisch »Kreis aus Kreis«?? gestal-
ten. Bei Strauss/Hofmannsthal ist es die eigenzeitliche Dynamik von
Figuration und Defiguration, die sich eindriicklich im kooperativen
Werk an den mythologisch und mirchenhaft grundierten Stoffen wie
»Elektra«, »Ariadne auf Naxos«, »Die dgyptische Helena«, »Die Frau
ohne Schatten« zeigt, aber auch vermeintlich leichtere Stoffe wie »Der
Rosenkavalier« sind von solchen raum-zeitlich dynamisierten Schwel-
lenphdnomenen geprégt.

In Hofmannsthals Libretti zeigt sich dies am Wechselverhiltnis zwi-
schen sprachlicher und sprachloser Kunstform: Die zunichst sprach-
lich gelingende Reprisentation wird durch eine Art Prisenz mittels
nonverbaler Formen unter- bzw. abgebrochen, indem sie die linear
organisierte Sprachkunst intermedial torpediert (Schweigen, Gerdusch-
teppich, Licht- und Farbspiele, Korperbilder wie Starre, Tanz, Akroba-
tik etc.). Mit diesem &dsthetisch inszenierten Agon wird die Interaktion

21 Alexander Friedmann, Die Welt als Raum und Zeit [1923]. Hg. und iibers. von Ge-
org Singer. Frankfurt a.M. 2006, S. 12.

22 Rainer Maria Rilke, Romische Fontine. In: Simtliche Werke, Bd. I, Neue Gedich-
te. Hg. vom Rilke Archiv, mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn. Frankfurt
a.M. 1987, S. 529.

Eigenzeiten und Raumsemantik 245

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der textuellen, tonalen und raumszenischen Anteile fokussiert: Die
sprachliche wird durch die nonverbale und medial variante Form einer
rdaumlichen Prisenz irritiert und so die theatrale Gesamtdarstellung
aisthetisch herausgefordert.?? Hofmannsthal ldsst dabei die Sprache
Zug um Zug zuriicktreten und gibt das zunichst représentational be-
reitete Feld frei fiir Phinomene des Prisentischen und Nichtsprachli-
chen: »So ist eine verzweifelte Liebe zu allen Kiinsten erwacht, die
schweigend ausgetibt werden: die Musik, das Tanzen und alle Kiinste
der Akrobaten und Gaukler«.?*

Bereits auf der Ebene des Textes wird dieser Agon zwischen sprach-
lichen und nichtsprachlichen Kiinsten in den Libretti ausgetragen. Vor-
erst kristallisiert dabei eine Sprachform, die sukzessive tiber nonverba-
le Darstellungsmittel des theatralen Raums und der szenischen Eigen-
zeit pords wird. So ist bspw. Elektras rachsiichtiges Sprechen zunichst
der apotropdische Versuch, in den Zeichen der Sprache die sie terro-
risierende Lebenswirklichkeit zu bannen: sei es die Ermordung des
Vaters, sei es die visiondr antizipierte Ermordung der Mutter. Auch
die Klagen der »Ariadne auf Naxos« erflehen gerade nicht die von
Dionysos selbstsiichtig gewihrte und von ihr als Verhidngnis erkannte
Unsterblichkeit, sondern beharren auf der iterativen Wiederholung,
die darauf verweist, dass Ariadnes Identitiit sich allererst im entduBer-
ten Schmerz entfaltet.?> Doch im weiteren Verlauf der Stiicke zerfillt
oder stockt die sprachliche Form jeweils, so dass in Hofmannsthals
Libretti stets ein Rest bleibt: Ariadne wird selbst zum anwesenden
Abwesenden im Sternenbild, Elektra verharrt kataleptisch im >Weder-
Noch« auf der Schwelle zwischen Leben und Tod, selbst »Der Rosenka-
valier« umspielt melancholisch die Aporie der »Zeit«? als Zugleich

23 Vgl. Antonia Eder, Bewiltigende Reprisentation, iiberwiltigende Prisenz: Das Nu-
minose in Hofmannsthals Mythos-De/Figurationen. In: Prisenz und Reprisentation des
Mythos. Hg. von Bent Gebert und Uwe Meyer. Berlin 2013, S. 212-230; sowie spezifisch
zum Phinomen Tanz vgl. Gil, Poiesis, Tanz und Reprisen-Tanz (wie Anm. 7), S. 157f.

24 SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 158.

25 Zu Ariadnes Identitét als Schmerzgedichtnis vgl. Eder, Der Pakt mit dem Mythos
(wie Anm. 12), S. 181-200.

26 SW XXITII Operndichtungen 1, S. 11.

246 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von »augenblicklich und ewig«?” und auch die mirchenhafte »Frau
ohne Schatten« endet, nicht ohne den »Abgrund«?® potentiell letaler
Lebensgewalt, die der alles entscheidende Wechsel in die Immanenz
bedeutet, bithnendramatisch priasent zu halten.

Das Nicht-Sprachliche erscheint in den Libretti (bereits auf der
Ebene des LeseTextes), indem hier, oft im Nebentext, iiber Tanz,
Licht und Kérperbilder einer (imaginidren) Biihne raumliche Tiefe ver-
liehen wird: In transitorischer Entgrenzung, in Schwellenrdumen und
paradoxalen Gleichzeitigkeiten sowie der strahlenden Verausgabung
der scheiternden, melancholischen oder agonal agierenden Figuren
werden Zeit und Raum semantisch aufgeladen und aisthetisch zur
Disposition gestellt. Diese Eigenzeiten und Grenzriume generieren
performativ Dynamiken, die sich als nonverbale Wege aus der skriptu-
ralen Form heraus- und jenseits der traditionellen Handlungsschema-
ta der mythologischen, galanten oder mirchenhaften Stoffe bewegen.
Aufgrund ihrer Dynamik manifestiert sich in solchen Phanomenen des
Nichtsprachlichen, dhnlich der Theorie vom verdnderlichen, sich aus-
dehnenden und zusammenziehenden Weltall, eine #sthetische Form-
werdung und ihre Auflésung zugleich: Die nonverbalen Figuren bilden
eine Art temporir-topologischen Durchgang, an dem sich Prdsenz und
Reprisentation voriibergehend durchdringen. Hofmannsthal bricht an
solchen Punkten mit der gelingenden Form der Reprisentation und
damit auch mit einer aristotelisch verbiirgten Distanzierung qua Ka-
tharsis. Den reprisentationalen Raum, den bspw. Elektra als »Ména-
de« semiologisch noch bespielen kann, spaltet kurz darauf eine plétzli-
che Prisenz,?” die im »namenlosen Tanz«’ gegenwirtig wird. Solch

27 Hugo von Hofmannsthal, Ungeschriebenes Nachwort zum Rosenkavalier. In: Der
Merkur 2, H. 12, Miarz 1911, S. 488f,; hier zitiert nach SW XXIII Operndichtungen 1,
S. 547.

28 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 32.

29 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Die Wiederholung des Mythos als Asthetik des Schreckens.
Hugo von Hofmannsthals Nachdichtung von Sophokles’ Elektra. In: Das absolute Pra-
sens. Die Semantik #sthetischer Zeit. Hg. von Dems. Frankfurt a.M. 1994, S. 63-91.

30 SW VII Dramen 5, S. 110; S. 151. Die erste Seitenangabe bezieht sich hier und im
Folgenden immer auf den Dramentext, die zweite auf das Libretto. Ich gebe, wenn sie
identisch sind, beide Textstellen an, um transparent zu halten, wo Drama und wo Libret-
to Hofmannsthals gleichlauten oder differieren.

Eigenzeiten und Raumsemantik 247

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

prasenzhaft defigurativen Schlusspunkten korreliert das Namenlose in
»Elektra« ebenso wie das »Nichts«3! in »Ariadne auf Naxos«; und auch
die von Strauss als »der erste furchtbare Menschenschrei«3? charakteri-
sierte Verve des »Ich — will — nicht!«33 in »Die Frau ohne Schatten«
lasst sich hier einreihen. Selbst der »Rosenkavalier« favorisiert in der
Figur seiner Marschallin die Ambivalenz der Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen und der schmerzlich gleich-giiltigen »mehreren Dinge
auf der Welt«3* — und so endet selbst diese »Komdodie fiir Musik«
in der latenten Moglichkeit des Tragischen, das seit Shakespeare ein
auch hier semantisch aufgeladen platziertes »Taschentuch«®® evozieren
kann. Hofmannsthal stellt in seinen Libretti so das ebenso konstitutive
wie konkurrenzielle Verhiltnis von Reprisentation und deren Bruch
aus und damit zur Diskussion - dies nicht zuletzt im Zeichen einer
theatralen und medialen Radikalisierung des Bithnenraums.

Ill. Gemeinsam groBBe Oper

In der dsthetischen Strategie, die Biihne iiber die Ambivalenz von
Avantgarde und Archaik3® zu erneuern und zu dynamisieren, begeg-
nen sich Strauss und Hofmannsthal nach der Jahrhundertwende auch
biographisch erneut: Es ist die von Rache- und Blutdurst beherrsch-
te Szene der »Elektra«, die 1903 in der Regie Reinhardts mit Ger-
trud Eysoldt als Elektra im »Kleinen Theater« in Berlin uraufgefiihrt
und von Richard Strauss begeistert aufgenommen wird. Er hatte in
Hofmannsthals dramatischer Koalition von Mythos und Moderne das
Potential zu einem der erfolgreichsten Werke der jiingeren Opernge-
schichte zielsicher erkannt:

31 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 45.

32 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 604.

33 Ebd., S. 75.

34 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 99.

35 Ebd., S. 101.

36 Vgl. Giinter Schnitzler, Asthetische Konzepte in den Griechen-Opern von Hof-
mannsthal und Strauss. In: Richard Strauss. Der griechische Germane. Hg. von Ulrich
Tadday. Miinchen 2005, S. 25-50.

248 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als ich zuerst Hofmannsthals geniale Dichtung im >Kleinen Theater<
in Berlin mit Gertrud Eysoldt sah, erkannte ich wohl den glinzenden
Operntext (der es nach meiner Umarbeitung der Orestszene tatsdchlich
geworden ist) und, wie seinerzeit in »Salome« die gewaltige musikalische
Steigerung bis zum SchluB: in der »Elektra« nach der nur mit Musik ganz
zu erschopfenden Erkennungsszene der erlésende Tanz [...] der Wunsch in
»Salome« nach dem Tanz die grausige SchluBapotheose.?”

Durch die »Elektra« finden mit Richard Strauss, Hugo von Hofmanns-
thal, Max Reinhardt drei Akteure zusammen, die 1920 die Salzbur-
ger Festspiele ins Leben rufen sollten. Bereits Hofmannsthals Drama
»Elektra« (1903) zeichnet ein intermediales Programm aus, das spiter
auch grundlegend die Festspielidee prigen wird: Indem bereits hier
mit einer performativen Asthetik aus Korperbildern und szenischem
Raum, expressiven Ton- und Lichtkonzepten experimentiert wird, zei-
gen sich mediale Optionen fiir die Entgrenzung der Biithne im Sinne
einer Uberwiltigungs- und Stimmungsisthetik, aber auch Affektstrate-
gien, die Strauss’ Oper »Elektra« (1909) aufnimmt und musikalisch
iiber »Steigerungsverldufe«, aber auch Symmetrie- und Kontrastbildun-
gen weitertreibt.38

Dadurch legt dieses Drama den Grundstein fiir eine, teils ener-
vierende, teils begliickende, immer aber hochproduktive und kiinst-
lerisch immens erfolgreiche Zusammenarbeit zwischen Strauss und
Hofmannsthal. Eine Zusammenarbeit — so formuliert es Hofmannsthal
anlisslich des 60. Geburtstags von Strauss —, die mit der »Elektra«
beginnt und gerade in der Idee der Salzburger Festspiele als Kultur-
und Friedensprojekt eine »untrennbare Verschmelzung dichterischer
und musikalischer Bestandteile«3? entwirft und realisiert. So bekennt

37 Strauss, Erinnerungen an die ersten Auffithrungen meiner Opern (wie Anm. 17),
S. 229.

38 Susanne Rode-Breymann, Guntram, Feuersnot, Salome, Elektra, in: Richard
Strauss-Handbuch. Hg. von Walter Werbeck. Stuttgart 2014, S. 148-182, hier S. 174. Vgl.
auch Carl Dahlhaus, Die Tragodie als Oper. Elektra von Hofmannsthal und Strauss. In:
Geschichte und Dramaturgie des Operneinakters. Thurnauer Schriften zum Musikthea-
ter 10. Hg. von Sieghard Dohring und Winfried Kirsch. Laaber 1991, S. 277-282; sowie
Gerd Indorf, Die Elektra-Vertonung von Richard Strauss - »ein profundes Mifverstind-
nis« oder kongeniale Leistung? In: HJb 8, 2000, S. 157-197; auch Michael Walter, Elektra
- germanisches Fortissimo und &sthetische Konstruktion. In: Richard Strauss. Hg. von
Ulrich Tadday (wie Anm. 36), S. 51-67.

39 Brief vom 4. Juni 1924, BW Strauss (1964), S. 517.

Eigenzeiten und Raumsemantik 249

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal 1924 dem Jubilar gegeniiber, nach mehr als 18 Jahren
gemeinsamer Arbeit: »Wer immer alles, was da war, erkannte — und
es mit voller Freude aufnahm, schépferisch aufnahm und in ein noch
hoheres Leben hiniiberfiihrte, waren Sie.«#0

Der nun seinerseits ausgesprochen wirkungsasthetisch denkende
Komponist Strauss, dem, neben seinem Gespiir fiir den Publikumsge-
schmack, durchaus ein Zug ins Ironisch-Humoristische eignet, findet
in Hofmannsthal einen Librettisten, der sich in dem ihm eigenen
Feinsinn oft empfindlich zeigt: Hofmannsthal ist fiir Strauss insofern
eher Stoff- und Ideengeber, als Seelenverwandter. So beklagt sich denn
auch Hofmannsthal immer wieder in Briefen iiber Strauss’ briiske Art,
iiber dessen Mangel an intellektuellem Gespiir und iiber das fehlende
Einfiihlungsvermdgen. Umgekehrt beteuert Strauss seinerseits hiufig
- wenn wohl auch fiir Hofmannsthals Empfinden nicht héiufig genug
—, vollstes Verstdndnis fiir die Befindlichkeiten und Stimmungen des
sensiblen Dichters zu haben, die dessen Arbeit auszeichnen, aber eben
durchaus auch blockieren.

Ganz anders Strauss: Fiir diesen ist das Komponieren so selbstver-
stindlich wie das Atmen, es ist Lebensvoraussetzung und Teil seiner
tiaglichen Routine. Diese wird aber vor allem dadurch immer wieder
empfindlich gestort, dass sein zart besaiteter Librettist nicht liefert. Ein
kritischer Punkt zwischen beiden bleibt iiber alle Jahre in ihrer Zusam-
menarbeit das Dringen von Strauss auf zeitnahe Textlieferung und
Hofmannsthals oft zogerlich bleibende Produktion: »Bitte herzlich —
beeilen Sie sich!!!!«*! schreibt Strauss mit vier Ausrufezeichen 1916 an
seinen Librettisten. Doch um zu schreiben, braucht Hofmannsthal ein
besonderes Umfeld, Abgeschiedenheit, Ruhe — seine Texte sind ebenso
abhingig vom Wetter wie von einer gewissen genialischen Stimmung.
So formuliert Hofmannsthal, halb erkldrend, halb anklagend, in einem
Brief an Strauss:

Ohne Einfall bringe ich nichts vor mich — und der Einfall ist eine Gnade.
Aber freilich, ich habe Einfille genug, im Augenblick bedringt mich
das »>Zugleich« eines tragischen und eines Lustspieleinfalles — aber wie

40 Ebd.
41 Brief vom 24. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 353.

250 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besonders muB es sein, was sich fiir die Musik eignet. [...] Der Augenblick
jetzt, wo mich produktive Stimmung fast etwas zu scharf fiir die Nerven
anpackt, ist gilinstig — vielleicht kann ich irgend einem Einfall die Wen-
dung geben. [..] Aber ich kann Ihnen nichts so hin schreiben — der Tag,
wo ich es kénnte, wire verflucht, und auf Threr Arbeit wire auch kein
Segen.*?
In dieser und anderen solcher AuBerungen schwingt immer auch
mit, dass Hofmannsthal bereits auf eine erfolgreiche und von Strauss
ganz unabhingige Karriere als einer der bekanntesten Lyriker und
Dramatiker Osterreichs zuriickblicken kann: Sein lyrischer Stern war
ja bereits in den 1890er Jahren sehr steil und hell am Wiener Litera-
tenhimmel aufgegangen. Und auch seine Dramen wurden zur Zeit
der Bekanntschaft mit Strauss lingst sowohl von der Kritik als auch
vom Publikum gefeiert. Gerade Hofmannsthals Verbindungen in den
literarischen Kreisen waren denn auch spiter fiir Strauss Moglichkeit
und Impuls, weitere Zusammenarbeiten mit anderen sterreichischen
Dichtern aufzunehmen, die seine Opernprojekte, wenn auch erst nach
Hofmannsthals Tod, begleiten sollten, unter ihnen Stefan Zweig (»Die
schweigsame Frau«), Joseph Gregor (»Daphne«) und Clemens Krauss
(Dirigent und Librettist des »Capriccio«).

Dass sich trotz der manchmal quilenden Unterschiede im Bio-
graphisch-Realen eine zwanzigjidhrige Zusammenarbeit zwischen Hof-
mannsthal und Strauss ergibt, verweist auf die hohe dsthetische Anzie-
hungskraft beider fiireinander. Die Beschreibung ihres Verhiltnisses
beruht dabei auf der Differenzierung zwischen Kiinstler und Mensch.
So formuliert Hofmannsthal an Strauss in ihrem noch zu Lebzeiten
publizierten Briefwechsel, der sehr genau die gemeinsame Arbeit in
kritischen wie gelingenden Momenten dokumentiert:

Ich bin wirklich manchmal sehr heftig, nach innen noch mehr wie nach
auBen. Aber das habe ich wirklich nie sagen wollen, ja nicht einmal ent-
fernt gedacht — daB3 Sie mich Kiinstlerisch nicht kennen — es bezog sich nicht
auf Kiinstler zu Kiinstler, sondern nur auf Mensch zu Mensch [...]. Ich

kann mich aber aus unserem ganzen nun fast zwanzigjahrigen Verhiltnis
nicht erinnern, daB kiinstlerische Einw#inde oder Vorschlige von mir an-

42 Brief vom 29. September 1927, ebd., S. 585.

Eigenzeiten und Raumsemantik 251

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ders als freundlich und mit Behaglichkeit von Thnen wiren aufgenommen
worden - selbst wenn ich unrecht hatte.43

lll.1 Zeicheneklipse: »Elektra«

Dichter und Musiker eint als Kiinstler vor allem der Wille zur
raumsemantischen Intermedialisierung und Radikalisierung der Biih-
ne — und nicht zuletzt eint sie ein starker Wille zum Erfolg. Nicht
von ungefihr war es daher die heifldiskutierte und sehr erfolgreiche
Inszenierung Max Reinhardts, die Strauss in den Bann der »Elektra«
schlidgt und nicht allein der reine Dramentext: Die Auffithrung gilt bis
heute als Beginn des expressionistischen Theaters mittels Gebirden,
unartikulierten Lauten, Tanz, Licht- und Farbspiel, Biihnenbild — und
nicht zuletzt bereits hier schon: Musik. Noch vor jeder sprachlichen
AuBerung findet das blutige Leitmotiv bithnentechnisch Eingang in
das Stiick, denn die Szenerie scheint durch das Licht einer »sehr tie-
fe[n] Sonne« in »Streifen von tiefem Schwarz und Rot« wie »in groBen
Flecken von Blut zu glithen«.** Hofmannsthal hatte in detailreichen
Anweisungen seine Uberlegungen zur kultisch kiinstlichen Wirkungs-
asthetik tiber die trostlose »Enge« im »Hinterhof« des Palastes darge-
legt.> Im symbolisch aufgeladenen Bedeutungsraum der Biihne finden
sich damit auch Zitate eines beengten stdadtischen Wohnens: »Fenster-
luken«, verschachtelte »Anbauten« wie »Zellen« (ebd.), die eine abge-
schlossene Sphire des Privaten evozieren, in der man, vor 6ffentlicher
Rechtfertigung geschiitzt, Konflikte austragen kann. Das Private wird
mit diesem spezifischen Raummodell nicht mehr als idealisierte Riick-
zugsmoglichkeit des 19. Jahrhunderts, sondern als rechtloser Raum
apostrophiert.

Die von Reinhardt kongenial inszenierte Premiere am 30. Oktober
1903 in Berlin hatte das Publikum begeistert — allerdings auch eine

43 Briefe vom 13. November 1927 und 16. Mai 1927, ebd., S. 600, 571.

44 SW VII Dramen 5, S. 378.

45 Ebd,, S. 379. Vgl. Juliane Vogel, Priesterin kiinstlicher Kulte. Ekstase und Lektiiren
in Hofmannsthals Elektra. In: Tragodie. Idee und Transformation. Hg. von Hellmuth
Flashar. Stuttgart 1997, S. 287-306.

252 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwiegespaltene, euphorische bis wiitende, Kritik auf sich gezogen.*6
Mit Beifall wurde die schauspielerische Adaption der Elektrafigur
durch Gertrud Eysoldt*” aufgenommen - so schwirmt Hermann Bahr:

Die Elektra der Eysoldt gehort zum Stédrksten der heutigen Schauspiel-
kunst. Hier ist die Welt zu, der Atem der Menschheit stockt. Ein Wesen,
ganz ausgesaugt und ausgehohlt von Leid; alle Schleier zerrissen, die
sonst Sitte, freundliche Gew6hnung, Scham um uns zieht. Ein nackter
Mensch, auf das Letzte zuriickgebracht. AusgestoBen in die Nacht. [...]
Nicht mehr irgendein Wesen, das haBt, sondern der HaB selbst. Schreie
wie aus ferner Urzeit, Tritte des wilden Tieres, Blicke des ewigen Chaos.
[...] GraBlich. Aber eben darin griechischer, als es jemals die Kunst der
strengen Linie, der klugen M#Bigung, der zarten Stille sein kann.*®

Man lobt Reinhardt fiir die Gesamtwirkung von Biithnenbild und Kos-
tiimen, die von Lovis Corinth und Max Kruse gestaltet waren, sowie
die Beleuchtung, die minuzios entlang der Vorlage Hofmannsthals
ausgefithrt worden war, und das zu Beginn gespielte, musikalische
Klassizismuszitat der Ouvertiire der »Iphigenie« von Gluck in der
Bearbeitung Richard Wagners. Durch eben dieses Zusammenspiel von
Bewegung, Farbe, Musik und Raum gilt »Elektra« als entscheidender
Schritt in der expressionistischen Modernisierung des Theaters.*

Die korperlichen Bewegungen als das dezidiert Sprachlose, Mehr-
deutige und oft Unlesbare werden umso auffilliger, als Hofmannsthals
Protagonist:innen selbst eine ungeheure Sensibilitit fiir die eigene Re-
prasentationalitit aufweisen. Exemplarisch ldsst sich dies an Elektra

46 Das Stiick wird in den ersten vier Tagen von 22 Biithnen angenommen, ist in allen
illustrierten Zeitungen besprochen, bald ist die dritte Auflage des Buches vergriffen, es
folgen Auffithrungen in Frankreich und England, vgl. SW VII Dramen 5, S. 386ff. Zur
Kritik vgl. Hofmannsthal im Urteil seiner Kritiker. Dokumente. Hg. von Gotthart Wun-
berg. Frankfurt a.M. 1972. Darin u.a. die #sthetisch-moralische Kritik des konservativen
Paul Goldmanns (S. 113f.), der psychologisch-dsthetische Beifall einer #sthetizistischen
Reduktion Alfred Kerrs (S. 75f.) oder die schon damals von Maximilian Harden gesehe-
ne psychoanalytisch motivierte Analogie zu Bahrs »Dialog« und dessen Umsetzung in
der »Elektra« als eine eher diskurswissenschaftliche Reduktion unter Verzicht auf dstheti-
sche Kriterien (S. 82f.).

47 Vgl. Monika Meister, Eine neue Schauspielkunst? Gertrud Eysoldts Elektra-Inter-
pretation in der Urauffiihrung von 1903 (wie Anm. 15), S. 195-210.

48 Hermann Bahr, Elektra. In: Kritiken. Hg. von Hermann Bahr. Wien 1963, S. 242.

49 Vgl. Gabriele Brandstetter, Tanz-Lektiiren. Kérperbilder und Raumfiguren der
Avantgarde. Frankfurt a.M. 1995.

Eigenzeiten und Raumsemantik 253

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verfolgen, denn die Heldin zerfillt von Beginn des Stiickes an in
zwei dramatische Medien: in das Medium des Wortes und das Medi-
um Korper. Das Wort dient der sprachgewaltigen, auf reines Zeichen-
Sein festgelegten Elektra dazu, wechselseitig den begangenen Mord
am Vater Agamemnon zu erinnern und den noch zu begehenden
Rachemord an der Mutter Klytimnestra einzufordern - darin ist sie
lebendes Gedichtnis, Zeichen, Referenz. Im Korper hingegen ist sie
ein der rationalen Sprachmacht entgegenstehendes, allerdings nicht
minder michtiges Medium. In ihm manifestiert sich Elektras tierhaft
und dionysisch anmutende Verausgabung, hier zeigt sich ihre oft als
hysterisch gelesene, streng genommen aber nur als hysterische Mime-
sis zu lesende Rhetorik des Kérpers.5?

Symptomatischerweise erliegt Elektra, nach Dialogen von luzider
Klarheit, final einem dionysischen Horrausch, der sie von der bis
dahin so sprachmichtig beherrschten Kommunikation abtrennt — so
fragt ihre Schwester Chrysothemis sie wiederholt: »Horst du nicht? So
horst du denn nicht?«.’! In diesem Zustand bewegt sich Elektra nun
»den Kopf zuriickgeworfen wie eine Midnade« und fordert: »Schweig,
und tanze«.? Dieser Tanz gerit jedoch zu einem »namenlosen Tanz«
(ebd.) ausgerechnet derjenigen Figur, die nichts als Zeichen war. Das
Namenlose ihres Tanzes verdeutlicht den unméglichen Bezug zum se-
mio-logischen Raum. In Hofmannsthals »Elektra« scheitern final zwei
genuin verschiedene und doch beide tiber Reprisentation definierte
Medien des Ausdrucks, das Wort und der Koérper, an der hereinbre-
chenden Prisenz eines Namenlosen. Das Drama verlésst die Figur mit
dem Satz: »Elektra liegt starr.«® — und iiberfithrt den Kollaps der
Zeichen in die rdumliche Semantik des kollabierten Korpers.

50 Vgl. Antonia Eder, »L’amour et la haine«: Hysterie als poetologische Re-Mythisie-
rung (Pierre Janet, Hofmannsthal). In: Die Atriden. Literarische Prisenz eines Mythos.
Hg. von Marion George, Andrea Rudolph und Reinhard Witte. Dettelbach 2009, S. 125—
142; so auch Wolfgang Miiller-Funk, Arbeit am Mythos. Elektra und Salome. In: Richard
Strauss — Hugo von Hofmannsthal. Frauenbilder. Hg. von Ilija Diirhammer und Pia Jan-
ke. Wien 2001, S. 171-193.

51 SW VII Dramen 5, S. 109; S. 149.

52 Ebd,, S. 110; S. 151.

53 Ebd.

254  Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss scheint nach dem Besuch der Berliner Inszenierung die
Uberfithrung des Dramas in eine Oper geradezu zwingend. Die nun
folgende Transkription der »Elektra« ins Libretto wird begleitet von
Streichungen, die den ohnehin kompakten Einakter in eine drastisch
knappe und véllig symmetrische Struktur bringen. Zentraler Punkt
des dramatischen Bogens ist die Begegnung zwischen Elektra und
ihrer Mutter. Nur hier stehen beide in direkter Konfrontation einander
gegeniiber und die dynastischen, psychodynamischen und tragischen
Konflikte erreichen auch musikalisch den Grad hochster Intensitit.
Strauss legt die Oper im Bereich um C-Dur an, in dieser Schliissel-
szene jedoch fiithrt er den Zuhorer »soweit wie nur irgend mdoglich
davon weg, einen Halbton tiefer zu H-Dur.<’* Aus dieser experimentel-
len Tonlagenbeziehung ergeben sich Halbtongegeniiberstellungen, die
Strauss im gesamten Werk als Ausdrucksmittel des archaischen Fami-
lienkonflikts einsetzt, wobei an entscheidenden Stellen das Orchester
und nicht der Gesang die Aufgabe {ibernimmt, den Figuren »orches-
tral Profilschirfe« zu verleihen.?> Das breite instrumentale »Charak-
terisierungsvermogen« der Strauss’schen Komposition erzeugt einen
geradezu plastischen Effekt der »visuellen Klanglichkeit«, der neben
der affektiven Aufladung der Biithne eben auch eine dramaturgische
Funktion fiir Gliederung und Bedeutungsstiftung tibernimmt, indem
Handlungssegmente bspw. durch die variierten Abstinde der »Orches-
terzwischenspiele« kommentiert werden.” Diese Fusion eines akusti-
schen und visuellen Tiefenraums erzeugt wirkungsisthetisch eine ganz
eigene theatrale Raumsemantik.

Dass der Steigerungsidee gleichwohl eine formal klare Symmetrie
korrespondiert, zeigt die Positionierung der zentralen Szene zwischen
Elektra und Klytidmnestra: Diese wird symmetrisch als Mittelachse vor-
angehend und anschlieBend von den Auseinandersetzungen zwischen
den Schwestern, Elektra und Chrysothemis, flankiert und diese wie-
derum je vom Auftrittsmonolog Elektras eingefiithrt bzw. nach der

54 Bryan Gilliam, »Eine straff gespannte Kette aus finsteren, wuchtigen Eisenringenc.
Strauss, Hofmannsthal und Elektra. In: Programmbheft Richard Strauss. Elektra, Salzbur-
ger Festspiele 2010, S. 33.

55 Rode-Breymann, Elektra (wie Anm. 38), S. 176.

56 Ebd.

Eigenzeiten und Raumsemantik 255

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begegnung mit Orest im finalen Tanz Elektras abgeschlossen. Der
»namenlose« Tanz, den Elektra auch im Opernlibretto mit zurtick-
geworfenem Kopf, wie eine »Minade«tanzt, fithrt die Figur iiber
eine als nietzscheanisch-dionysisch markierte Ekstase in den endgiil-
tigen Zusammenbruch. Elektras letale Anspannung einer »Last des
Gliicks«’8 und den finalen schwesterlichen Ruf nach dem Thronfolger
Orest kommentiert Strauss’ Komposition mit einem gewaltigen C-Dur
Akkord. Uber diese, die Oper beschlieBende, tonale Klarheit in C-Dur
wird eine radikale Spannung zwischen der musikalischen Form und
der inhaltlichen, d.h. theatralen, kérperlichen und psychischen Kata-
strophe der Elektrafigur evoziert. Die szenische Brutalitit und die
tonale Reinheit dieses Opernfinales erzeugen wirkungsisthetisch eine
gewaltige und rezeptionsisthetisch gefeierte Dissonanz.

Ebenso wie Reinhardts Berliner Theaterinszenierung der »Elektra«
(1903) Hofmannsthal zum gefragten Dramatiker gemacht hatte, festigt
die Oper »Elektra« (1909) den mit seiner »Salome« (1905) entstande-
nen Weltruhm Strauss’ und ldsst ihn zum fithrenden Opernkomponis-
ten des noch jungen 20. Jahrhunderts werden. Nicht nur in der zeit-
gendssisch symptomatischen Mischung aus hysterischer Gebéarde und
dionysisch tanzender Entgrenzung, sondern auch iiber die musikali-
sche Form provoziert die »Elektra« Schock und Begeisterung gleicher-
maBen.’® So bekennt Strauss in seinen »Erinnerungen«: »Ich bin [...]
bis an die duBersten Grenzen der Harmonik, psychischer Polyphonie
(Klytamnestras Traum) und Aufnahmefihigkeit heutiger Ohren gegan-
gen.«%0 Einziger Kritikpunkt, den Strauss nicht zuletzt selbst gegen
seine eigene Komposition vorbringt, ist die teils {iberstarke Orchestrie-
rung: In der Oper ringt Elektra nicht nur mit ihrer Mutter und dem
todlichen Familienfluch, sondern auch mit einem sehr dominanten
Orchester aus iiber 100 Musiker:innen.®! Strauss, dem dieser Verdacht

57 SW VII Dramen 5, S. 151.

58 Ebd.

59 Vgl. Dahlhaus, Die Tragddie als Oper. Elektra von Hofmannsthal und Strauss (wie
Anm. 38), S. 277f.

60 Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen (wie Anm. 17), S. 230.

61 Vgl. Jurgen Schldder, Elektra. In: Pipers Enzyklopiddie des Musiktheaters. Bd. 6.
Hg. von Carl Dahlhaus. Miinchen 1997, S. 89-95.

256 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

offenbar schon bei den Proben zur Urauffiihrung kommt, forderte
darum - so will es eine Anekdote — mit der ihm eigenen Ironie das Or-
chester einmal auf: »Lauter! Ich kann Madame Schumann-Heink im-
mer noch horen.«%2

Nach der bis an die Grenzen der Tonalitit gehenden Symphonie-
oper »Elektra« folgen weitere erfolgreiche Produktionen des Duos Hof-
mannsthal/Strauss, darunter auch szenische Ballett- (»Josephslegende«)
und Chorarbeiten (»Cantate«). Strauss empfindet die Begegnung mit
Hofmannsthal als geradezu schicksalhaft, wenn er schon 1906 darum
bittet, ihm »in allem Komponierbaren von Ihrer Hand das Vorrecht zu
lassen. Thre Art entspricht so sehr der meinen, wir sind fiireinander
geboren und werden sicher Schénes zusammen leisten, wenn Sie mir
treu bleiben«% — und das blieb Hofmannsthal, der diese Einschitzung
durchaus teilt und bekennt, »daf3 mir alles, was uns verbindet, lieb und
sehr lieb ist — und ich dieser Verbindung, soweit es an mir liegt, kein
Ende absehen will.«6*

1.2 Zur Unzeit: »Der Rosenkavalier«

Der »Elektra« folgt bereits 1911 mit dem musikalisch geméaBigteren,
doch (oder deshalb) unbestrittenen Publikumsliebling »Der Rosenka-
valier«, der auch Hofmannsthal/Strauss zum Herzensprojekt wird.%
Fiir das Bithnenbild gewinnen sie erneut Alfred Roller, der als Theater-
praktiker die thematischen und kiinstlerischen Visionen von Dichter

62 Zitiert nach Gilliam, Strauss, Hofmannsthal und Elektra (wie Anm. 54), S. 35.

63 Brief vom 11. Mirz 1906, BW Strauss (1964), S. 18.

64 Brief vom 4. Juni 1924, ebd,, S. 516.

65 Allerdings hat zwar mit dem »aufrichtigsten Entziicken iiber soviel Anmut und
Leichtigkeit« Thomas Mann nach eigenem Bekunden Hofmannsthal gegeniiber den
»Rosenkavalier« gelesen, war allerdings mit der musikalischen Umsetzung Strauss’ nicht
besonders einverstanden: »Aber wie, um Gottes willen, verhalten denn Sie sich nun ei-
gentlich zu der Art, in der Richard Strauss Ihr leichtes Gebilde belastet und in die Liange
gezogen hat? Vier Stunden Getdse um einen reizenden Scherz! Und wenn dieses Missver-
hiltnis die einzige Stilwidrigkeit bei der Sache wire! Wo ist Wien, wo ist achtzehntes
Jahrhundert in dieser Musik? Doch nicht in den Walzern? Sie sind anachronistisch und
stempeln das Ganze also zur Operette« (Brief von Thomas Mann an Hofmannsthal,
5. Februar 1911, SW XXIII Operndichtungen 1, S. 683).

Eigenzeiten und Raumsemantik 257

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Komponist in theaterraumbezogene Darstellungen umsetzt. Die
Kunst der Sichtbarmachung betrifft in dieser Oper besonders die
Ausgestaltung von temporalisierten Grenz- und Schwellenrdumen, in
denen zwischen konkurrenziellen Welten (bspw. Octavian im zweiten
Akt: alte vs. neue Aristokratie; alte Affire vs. neue Liebe etc.) Uber-
tritte und Verortungen durch Licht, Bewegung und Raum inszeniert
werden.%6

Bei aller Gefilligkeit finden sich aber auch im »Rosenkavalier«
durchaus kompositorische Anachronismen, wie bspw. die Walzer-Allu-
sionen, die ahistorisch im Zeithorizont der Handlung aufscheinen.®”
Die Aufmerksamkeit auf diese Unzeitlichkeit wird dabei gleich zwei-
fach gelenkt: Einmal im Rahmen der Selbstreflexionen iiber das Phi-
nomen der Zeit durch die Figuren auf der Bithne und zudem durch
den Librettisten, der sich explizit um ein historisierendes Zeitkolorit
bemiiht, wenn die intertextuellen und intermedialen Vorbilder, die
Hofmannsthal heranzieht, bekanntermalen von Moliére iiber die Kup-
ferstiche Hogarths und deren Kommentierung durch Georg Christoph
Lichtenberg bis zu den Tagebiichern des kaiserlichen Oberhofmeisters
Johann Josef Khevenmiiller-Metsch reichen.%®

Die musikalische Wirkungsasthetik der Unzeitlichkeit, die wiederum
Strauss tiber den Walzer evoziert,5 lisst sich anhand der sogenannten
Frithstiicksszene, in der der Walzer zum ersten Mal anklingt, etwas
genauer ausfithren: Die Marschallin weist Octavian zurecht, er moge
»Bett« und »Degen« trennen: »Jedes Ding hat seine Zeit.«’* Bei dem
Wort »Zeit« setzt Strauss nun in der Partitur zum ersten Mal die

66 Vgl. hierzu auch die Bilddokumentation in BW Roller, S. 369-403.

67 Bernhard Jahn, Zwischen Ochs und Ubermensch. Ubergang und Gabe als Dimen-
sionen der Zeit im Rosenkavalier von Hofmannsthal und Strauss. In: DVjS 73, 1998,
S. 419-456.

68 Vgl. dazu Adam Wandruszka, Das Zeit- und Sprachkostiim von Hofmannsthals Ro-
senkavalier. In: ZDPh 86, 1967, S. 561-570; dazu Gilliam, Der Rosenkavalier — Ariadne
auf Naxos — Die Frau ohne Schatten (wie Anm. 3), S. 183-213.

69 Hierzu und zum Folgenden vgl. Jahn, Zwischen Ochs und Ubermensch (wie
Anm. 67); Albrecht Riethmiiller, Komédie fiir Musik nach Wagner, Der Rosenkavalier.
In: HJb 4, 1996, S.277-296; Reinhold Schlétterer, Komdédie als musikalische Struktur.
In: Musik und Theater im Rosenkavalier von Richard Strauss. Hg. von Roswitha Schlst-
terer. Wien 1985, S. 9-60.

70 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 11.

258 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angabe »Walzertempo« (I, 48,2). Wihrend die Marschallin und Octavi-
an »sehr zirtlich«’! friihstiicken, spielen die »tiefen Streicher, zweite
Violinen und Fagott vier Take lang eine Begleitfigur, die als typische
Walzerbegleitung«’? gelten kann. Ab dem fiinften Takt setzt etwas Un-
erwartetes ein: Das musikalische Geschehen {ibernehmen die Holzbli-
ser in einer typischen »Divertimento- oder Serenadenbesetzung«’® der
Mozartzeit. Der ganze nun folgende musikalische Komplex ist ein Stil-
zitat und erst nach diesem Einschub wird die am Beginn der Szene
aufgebaute Erwartung eines Walzers eingelost. Aber auch jetzt lasst
Strauss tektonische, melodische oder harmonische Verfremdungen ein-
flieBen. Die Stilzitate der Mozartzeit erzeugen »zeitliche Relationen,
die ihrerseits »musikalische Reflexion« iiber die Zeit sind: »Die Musik
wird durch die temporalen Beziige ihrer eigenen Geschichte inne« und
prisentiert auf dieser Metaebene ihre »eigene Zeitlichkeit«.”* Solche
Verfremdungseffekte werden zudem auf der Handlungs- und Figurene-
bene bspw. iiber geschlechterdifferentielle Ambivalenzen (Octavian) er-
zeugt. Hierdurch werden in »Der Rosenkavalier« konstellativ die
Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem, aber auch Zwischenrdume von
Zeitlichkeit sowie eine gendertypologisch transgressive Leiblichkeit
performiert, ausgestellt und befragt — dies nicht zuletzt iiber die litera-
risch hochst seltene Figuration (Marschallin) der weiblich souverinen
Melancholie.”

[11.3 Fusionskunst des Zugleich: »Ariadne auf Naxos«

AnschlieBen wird sich an diesen kollaborativen Opernerfolg die
mit einer langwierigen und kiinstlerisch umkampften Entstehungsge-
schichte belastete Gattungskreuzung aus Schauspiel und Oper: die

71 Ebd.

72 Jahn, Zwischen Ochs und Ubermensch (wie Anm. 67), S. 443.

73 Ebd.

74 Ebd., S. 446.

75 Vgl. Ursula Renner, Die Inszenierung von Geschlecht im Zeichen der Melancholie.
Zu Hofmannsthals Rosenkavalier. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der For-
schung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, S. 142-162.

Eigenzeiten und Raumsemantik 259

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ariadne auf Naxos« (1912).76 Die »Ariadne« wird zeitweilig nicht nur
kiinstlerisch, sondern auch biographisch zum Schauplatz eines Para-
gone, eines veritablen Kampfs der Kiinste, aber auch der Kiinstler,
wenn Musiker und Schriftsteller sich in einer von Narzissmus und
Uberempfindlichkeiten geprigten Arbeitsatmosphire wechselseitig ver-
kannt fiihlen.

Bezeichnenderweise bestimmt eben jenes form- und inhaltstruktu-
rierende Dilemma der Konkurrenz der Kiinste zugleich die Oper
selbst: Das Charakteristikum des von Hofmannsthal/Strauss variierten
Mythos ist die Kombination der »Opera seria >Ariadne«’” mit einer
vom commedia dell’arte Personal getragenen Opera buffa.’® Zudem wird
in der Adaption von Moliéres »Biirger als Edelmann« ein »Vorspiel«
als Rahmenhandlung entfaltet, das ganz explizit die Auffithrungsbe-
dingungen der nachfolgenden Oper thematisiert. Die Eigenart des
Spiels im Spiel, die Bedingungen seiner eigenen Maoglichkeiten zu
reflektieren, d.h. die ebenso konstitutive wie ambivalente Konfigurati-
on einer »dionysisch-karnevalistischen« und »literarisch-semiotischen«
Struktur,”? weist das theatrale »Vorspiel« im Kontrast zur Oper als ein
genuin komodiantisches aus: Dass der feudal tiberarrangierte Rahmen
mit einer biirgerlich profanen Zeitokonomie kollidiert, ldsst einen kri-
tischen Impetus von Strauss/Hofmannsthal erkennen, die das kurzsich-
tige Arrangement des (innerdramatischen) biirgerlichen Emporkémm-
lings sowohl durch eine opulente Reprasentationskultur des Adels wie
die ziigellosen Possen des Pébels desavouiert zeigen. Denn das »Irauer-
stiick« und die »Tanzmaskerade« sollen jeweils »weder als Nachspiel
noch als Vorspiel«,®? sondern beide synchron als Hauptakt stattfinden:
Wille des neureichen Gastgebers ist es, »die beiden Stiicke, das lustige
und das traurige, mit allen Personen und der richtigen Musik, so wie
er sie bestellt und bezahlt hat, gleichzeitic auf seiner Bithne serviert

76 Vgl. Giinter Schnitzler, Libretto, Musik und Inszenierung. Der Wandel der #stheti-
schen Konzeption in Ariadne auf Naxos von Hofmannsthal und Strauss. In: Musik und
Dichtung. Neue Forschungsbeitrige. Hg. von Michael von Albrecht und Werner Schu-
bert. Frankfurt a.M. 1990, S. 373-408.

77 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 10.

78 Vgl. ebd., S. 6.

79 Bernhard Greiner, Die Komédie. Tiibingen 2006, S. 25f.

0 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 17.

@

260 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu bekommen.«®! Die eigentliche Opernhandlung der »Ariadne auf
Naxos« amalgamiert also einer biirgerlichen Dramentheorie zum Trotz
anhand der Figuren Ariadne und Zerbinetta die Elemente >mythisch-
tragisch« und >dramatisch-komisch«8? Dass dieser Zu-Gleichklang in
der »Ariadne« allerdings stets als Nebeneinander des Disparaten er-
scheint und sich nicht zu einem Ineinander auflsen lisst, gehort zu
der unhintergehbaren Priamisse der Oper: Deutlich bleibt, so nah sich
Tragodie und Komdédie hier im Bithnenraum inszenatorisch kommen,
dass sie doch, wie das Libretto formuliert, ganz »verschiedene Spra-
chen«® sprechen.

Essentiell fiir die Strategie der Gattungsdissonanz in der »Ariad-
ne« ist das Nicht-Verstehen. Die Membran zwischen dem tragischen
und dem komischen Spiel ist zudem nur semipermeabel: Die gaukeln-
den Artisten rund um Zerbinetta beobachten, kommentieren oder ver-
suchen trostend in das Geschehen der Opera seria einzugreifen, werden
umgekehrt aber von den heroischen Figuren nicht wahrgenommen.
In ihrer Ignoranz und Impermeabilitit behauptet sich letztlich die
Tragik gegen die proportionale Ubermacht des Komischen, indem das
sinnliche Wahrnehmungsvermégen ausgeblendet wird: Mit »tauben
Ohren«®* und »verhiilltfem| Gesicht«®® verweigert sich die Tragodie
der komischen Ansprache. Aber das Nichtverstidndnis reicht tiefer und
iiber die Sinneswahrnehmungen hinaus. Nicht nur nimmt die heroi-
sche die profane Welt nicht wahr und die komischen Figuren sprechen
eine von den tragischen Personen »verschiedene Sprache«: Die nicht
bloB babylonischen Missverstindnisse reichen bis in das eigene Selbst
hinab. Und so wird Zerbinettas »Frage, ob [Ariadne] nicht schlieBlich
lernt, sich in der meinigen [Sprache| auszudriicken«,%¢ konterkariert
durch das kurz darauf gemachte Eingestindnis, dass ja ihr eigenes
»Herz so gar sich selber, gar sich selber nicht versteht!«8” Damit hitte

8l Ebd.,, S. 18, Hervorh. A.E.

82 Juliane Vogel, Lirm auf der >wiisten Insel«. Simultaneitit in Hofmannsthals »Ari-
adne auf Naxos«. In: HJb 16, 2008, S. 73-86.

83 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 33.

84 Ebd.

85 Ebd. S. 32.

86 Ebd.,, S. 34.

87 Ebd., S. 38.

Eigenzeiten und Raumsemantik 261

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich in Hofmannsthals Text nicht nur die sprachkritische Geste, in der
sich »die Worte vor die Dinge gestellt«%® haben, gezeigt, sondern die
Dinge selbst erscheinen hier als »Verzeichnung«.8?

Hofmannsthals Verstindnis von »Konstruktion und Kunstabsicht«%
wird hier produktiv: Gerade nicht die eindeutige Zuordnung und his-
torische Herleitung der zahlreichen Kunstzitate”! ist sinnstiftendes An-
liegen dieser Oper, sondern die uneindeutige Méglichkeit der Gleich-
zeitigkeit von Tragischem und Profanem, des Unvermittelbaren, das
als Nebeneinander im »Bildraum«?? zum Bithnenraum wird. Dass Hof-
mannsthal die Publikumsinstanz in der »Ariadne« gleich verdreifacht,
zeichnet sein Spiel mit nicht fixierbaren Perspektiven aus: Die Figuren
der Kernoper werden von den Commedia dell’arte-Figuren, diese beiden
Gruppen wiederum von der Gesellschaft im Hause des Mézen und
letztlich alle vom Opernpublikum der jeweiligen »Ariadne«Inszenie-
rung als Beobachter dritter Ordnung angeblickt. Es ldsst sich hier
eine pulsierende, von einem Kern aus immer weitere Kreise ziehen-
de Bewegung der Rezeption und Riickkopplungen beobachten, die
sich zueinander (analog zur dynamischen Raum-Zeit) als Kontinuum
verhalten. Hofmannsthals Spiel fiithrt mittels rhetorischer Irritation,
gattungspoetologischen »Dissembles«”® und einer Verwirrung der Re-
zeptionstradition gezielt in einen raumsemiotischen Sensualismus.

88 SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 158.

89 Hofmannsthal beklagt sich iiber das Unverstindnis Strauss’, das sich an der »bar-
barischen Verzeichnung der Figur der Zerbinetta« zeigt, in einem Brief an Clemens Frei-
herr zu Franckenstein im Januar 1913 (SW XXIV Operndichtungen 2, S. 207).

90 Im Brief vom 8. Juli 1918 an Strauss spricht Hofmannsthal in der Riickschau von
der »Einzigkeit des Experimentes |[...| durch das bewuBte Sichunterordnen des Textes,
durch die Konstruktion und Kunstabsicht des Ganzenc, vgl. BW Strauss (1964), S. 184.

91 Vgl. zum Konzept der ikonographischen Beziige in Hofmannsthals Texten Ursula
Renner, »Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Frei-
burg i.Br. 2000. Darin verweist Renner auf den, wie Hofmannsthal forderte, »Pous-
sin’schen Stil« der bildhaften Anordnungen in der »Ariadne« (SW XXIV Operndichtun-
gen 2, S.109) und den damit evozierten Blick, dem im vorgeblich Harmonischen das
Gleichzeitige des Unvereinbaren zugemutet wird.

92 Die zahlreichen ikonischen Motive aus der Kunstgeschichte und dem hier evozier-
ten, dem barocken Theater verhafteten »Bildraum« diskutiert Theresia Birkenhauer, My-
thenkorrektur als Offnung des theatralischen Raums. »Ariadne auf Naxos«. In: Mythen-
korrekturen. Zu einer paradoxalen Form der Mythenrezeption. Hg. von Martin Vohler
und Bernd Seidensticker. Berlin 2005, S. 263-277, hier S. 270.

93 Vogel, Lirm auf der wiisten Insel (wie Anm. 82), S. 86.

262 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch die so »verschiedenen Sprachen« des Werks spiegeln sich auch
biographisch in dem Versuch beider Kiinstler, der je eigenen Kunst
iberproportional Raum zu verschaffen. 1912 hat zunichst das musik-
theatralisch noch sehr disparate Konglomerat aus der Oper »Ariadne«
und der vorgeschalteten Bearbeitung von »Der Biirger als Edelmann«
Premiere in Stuttgart. 1916 wird dies schlieBlich durch eine zweite, ver-
kiirzte Fassung revidiert, von der beide Kiinstler {iberzeugt sind, dass
dies »der neue eigene Weg ist, der gegangen werden muf}.«<?* Das Ver-
hiltnis des Erfolgsduos ist in dieser Zeit allerdings stark beeintréichtigt,
vor allem Hofmannsthal meint, briiske »Erniedrigung« durch Strauss
zu erfahren, ist »verletzt« und fiihlt sich im »tiefsten und zartesten
Punkt unserer kiinstlerischen Beziehung verkannt und beleidigt.«?
Dennoch entsteht unter den schweren dueren Bedingungen des ersten
Weltkriegs dann die musikalisch wohl anspruchsvollste und hochge-
schitzte »Frau ohne Schatten« (1919).

[11.4 Transzendenz und Biopolitik: »Die Frau ohne Schatten«

» — ich werde jetzt mit frischer Kraft und dem Willen zur opernmissi-
gen Leichtigkeit an [»Die Frau ohne Schatten«| herantreten«,” kiindigt
Hofmannsthal im September 1913 seinem musikalischen Produktions-
partner Strauss an. Dieser lobt umgekehrt, in einer Mischung aus
Eitelkeit und Selbstkritik, die erhaltene Textvorlage:

Jedenfalls haben Sie noch nichts Schéneres und Geschlosseneres in IThrem
Leben gedichtet und schmeichle ich mir es als mein Verdienst, Sie durch
unsere gemeinsame Arbeit dazu gebracht zu haben. Hoffentlich wird
meine Musik Threr schénen Dichtung wiirdig. Ich bin bis jetzt noch sehr
unzufrieden mit mir.%

Das Libretto zu »Die Frau ohne Schatten« ist eines der selbsttitigsten
Werke des bekennenden Eklektizisten Hofmannsthal. Der Stoff ist so
reich, dass er ihn gleich zweifach verwertet — damit folgt der Autor

94 Brief vom 28. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 353.
95 Brief vom 18. Dezember 1911, Ebd., S. 151.

96 Brief vom 24. September 1913, Ebd., S. 241.

97 Brief vom 16. Juli 1914, Ebd., S. 283.

Eigenzeiten und Raumsemantik 263

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch in der Produktionspraxis dem duplizierenden Schattenmotiv und
kreiert 1919 zeitgleich zum Opernlibretto einen novellistischen Doppel-
ginger. »Die Frau ohne Schatten« verhandelt in magisch-mérchenhaf-
ter Anlage eine thematische Vielfalt groBer Fragen, die gekoppelt sind
an die anthropologischen Daten der Immanenz: Es geht um eine Art
faustischen Drang und mephistophelische Verfiihrung, aber eben auch
um sexuelle Verweigerung, Eifersucht, Betrug, Gewalt und Macht.%
Den oft als mithsam empfundenen Zugang zur »Frau ohne Schatten«
macht Pannwitz daran fest, dass »eben garnichts von heutzutag«, wirk-
lich »nicht eine spur moderne mehr drin« sei’- ein Votum, das ich
bezweifeln mochte: Nicht zuletzt in der Frontstellung von reproduk-
tiv biopolitischer Paternaldynastie und weiblicher Emanzipationslogik,
die hier als sexuelle Verweigerung und individualisiertes weibliches
Begehren explizit wird, ist das Konzept der (biirgerlichen) Ehe iiber
»Die Frau ohne Schatten« in héchst prekdre Schwingungen versetzt.
Dass die finale Handlung den Ubergang von anarchischer Sexualitit
und Selbsterméchtigung in die genealogisch stabilisierende Institution
der Ehe durch einen deus ex machina erreicht, betont die inhirenten
Briiche dieser Bewegung eher, als dass diese ausgeglichen wiirden.
»Man konnte das [...] das eigentliche Problem der Moderne nennen, als
deren verknotetes Dilemma es sich hier darstellt: ndmlich die ungeloste
Frage, wie der Lebenstrieb, das nackte Leben, [..] und sein anarchi-
scher Impetus in einer politisch korrekten Welt unter Kontrolle«!%
zu bringen sind - und welche Konzessionen von wem dabei gemacht
werden miissen? »Die Frau ohne Schatten« beharrt, statt eine Antwort
zu geben, auf einer ambiguen Uneindeutigkeit, die einer »goldenen
Briicke«!”! im Finale bedarf, um aus dem oszillierenden Sexualitits-,
Dynastie- und Willensdilemma noch ins proklamierte Dispositiv der
Humanitdt zu fithren.

98 Antonia Eder, Der schone Schein des Mérchens und sein Schatten. Defiguration in
Strauss/Hofmannsthals Oper »Die Frau ohne Schatten«. In: Festspiel-Dialoge. Hg. von
Helga Rabl-Stadler und Ilse Fischer. Salzburg 2020, S. 150-169.

99 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 624.

100 Gerhard Neumann, Oper als Text. Strauss/Hofmannsthals orientalisches Spiel
»Die Frau ohne Schatten«. In: OperMachtTheaterBilder. Hg. von Jiirgen Schlider. Berlin
2006, S. 109-132, hier S. 128.

101 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

264 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auffallend ist, dass auch am Ende von Hofmannsthals Erzihltext
sich die Konturen von Korpern sowie Oberflichen und damit ge-
nerell die Raumdimensionen auflésen: »Ober ihm und unter ihm
war der Himmel«, so dass sich »leuchtende Himmelsabgriinde« in
diesem Finale auftun — die Topologie dieser Szene ist als »schwim-
mendc, »schwankend«, »schwebend« und vor allem »unbegreiflich«102
markiert. Das Unbegreifliche der schwindelerregenden Topologie wird
zudem flankiert durch einen Horrausch. Im raumsemiotischen Sensua-
lismus erweist sich das Ohr bei Hofmannsthal einmal mehr als das
empfindsamste Wahrnehmungsorgan — und so fiithrt eben nicht nur
im Libretto, sondern auch in der Erzdhlung das Finale in die Musik:
»Unbegreiflich fanden zarte, leise Téne den Weg aus der Hoéhe zu
ihr«,103

Doch auch in der Oper bzw. im Libretto geht die Auflosung der
Raumkoordinaten einher mit einer Unschirfe der Zeit: Das Phianomen
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen relativiert eine linear organi-
sierte Handlungslogik zugunsten eines vorgangigen Kontinuums. Dass
diese Bewegung fiir Hofmannsthals Poetologie des Stoffes zentral ist,
erweist sich spitestens, wenn die identische Dynamik in beiden Varian-
ten gestaltet wird — im Libretto bezeichnenderweise durch den sich
jeder Reprisentation eigentlich entziehenden

Chor der Ungeborenen:
Vater, dir drohet nichts,
Siehe, es schwindet schon,
Mutter, das Angstliche,
Das dich beirrte!

Wire denn je ein Fest,
Wiren nicht insgeheim
Wir die Geladenen,

Wir auch die Wirte?!04

Diese Schlusspassage wird flankiert von der Biithnenanweisung:
»Schleier vorfallend, die Gestalten und die Landschaft einhiillend«
(ebd.). Diese Schleier der Kunst markieren das Geschehen zusitzlich

102 SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 195f.
103 Ebd., S. 196.
104 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

Eigenzeiten und Raumsemantik 265

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als raumtheatrale Faktur, wodurch die topologische Derealisierung der
Szene ebenso wie die zeitliche Irritation ausgestellt wird. Diese &sthe-
tische Kriimmung des dramatisch erzihlten Raums wird motivisch ge-
tragen von paradoxalen Verschrinkungen und Uberdeterminationen:
Wenn die ungeborenen Kinder zugleich »Geladene« und »Wirte« ihrer
Eltern sind, funktioniert dieses Bild gerade nicht als biologische Ge-
nealogie — was das zunichst zentrale Motiv des Schattens ja nahelegen
wiirde —, sondern als zirkuldre Auflosungsfigur.

Durch Stimmen der Ungeborenen,'% die sich lediglich akustisch »im
Orchester«, 190 nie aber visuell manifestieren,!0? verharrt das Finale
der »Frau ohne Schatten« zuletzt im Potentialis: »Wire denn je ein
Fest / wiren nicht insgeheim / wir die Geladenen, / wir auch die Wir-
tel« — am Ende steht nicht die Eindeutigkeit, sondern die semantisch
verritselte Potentialitat. Ein Mogliches sowohl in der biithnentopologi-
schen Reprisentation (Unsichtbares) als auch eines Konjunktivs, der
wiederum den Beginn und Raum zu einer neuen (dramatischen oder
epischen) Form 6ffnet. Das Phdnomen der temporalen wie rdumlichen
Uberdetermination erdffnet in der »Frau ohne Schattenc, vergleichbar
mit der »Ariadne auf Naxos«, ein mogliches, aber mitnichten garantier-
tes Happy End. Wenn ausgerechnet die »[bJeiden Frauen miteinander«
das Geschehen rekapitulieren:

Schatten zu werfen
beide erwihlt,

beide in priifenden
Flammen gestihlt.
Schwelle des Todes nah,
gemordet zu morden,
seligen Kindern

Miitter geworden!!%8

105 Ebd.,, S.75.

106 Ebd., S. 671.

107 Die Schwellenstellung der »voix acousmatiques« des Chors der Unsichtbaren, dis-
kutiert Jorg Wiesel, Trinen und Leben. Zu Richard Strauss’ und Hugo von Hofmannst-
hals Frau ohne Schatten. In: Trinen. Hg. von Beate Sontgen und Geraldine Spiekermann.
Miinchen 2007, S. 161-170, hier S. 167f.

108 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

266 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— dann wird in diesem Finale statt der angekiindigten »opernméBigen
Leichtigkeit« eher der »Rand des Absturzes«!% als letaler Abyss der
Existenz verhandelt. Uber diesen »Abgrund« (ebd.) versucht sich im Fi-
nale die, im Verlauf des Werkes an Tragfihigkeit deutlich einbiiBende,
»goldene Briicke« (ebd.) zu spannen. Doch: »gemordet zu morden« — in
diesem gewaltsamen Paradoxon, in dem Gewalt erleiden heisst, Gewalt
zu tiben, fithrt die Méarchenoper in einer spektakulidren Klimax Mord
und Seligkeit, Kinder und Miitter, vor allem aber den »Schatten« auf
die »Schwelle« (ebd.) der motivischen Implosion.

Dass allerdings nicht nur die Rezeption der »Frau ohne Schattenc,
sondern auch die Produktion nicht frei von Fallstricken war, bezeugt
Strauss in der Schlussphase dieser Zusammenarbeit, wenn er 1916
deutlich angestrengt bittet: »[A]ber wir wollen den Entschluss fassen,
die >Frau ohne Schatten« sei die letzte romantische Oper.<!'% Von nun
an wendet sich die Kooperation zwischen Dichter und Musiker wieder
leichteren Stoffen zu. Nicht zuletzt, weil Strauss seine, wie er sagt, »tra-
gische Seite ziemlich ausgepumpt« fiihlt und ihm »nach diesem Krieg
Tragik auf dem Theater vorldufig ziemlich blode und kindlich vor-
kommt«.!"! Es entstehen »Die dgyptische Helena« (1928) und »Arabel-
la« (1933) — den Schlussmonolog der »Arabella« sendet Hofmannsthal
noch am 10. Juli 1929, also fiinf Tage vor seinem Tod, an Strauss.

IV. Eigenzeiten und Wirkungsraume

Es ist letztlich Strauss, der, von der »Elektra« beeindruckt, Hofmanns-
thal die Zusammenarbeit anbietet. Er hatte in Hofmannsthals drama-
tisch dynamisierter Raum-Zeit von Archaik und Avantgarde das Poten-
tial zu einem der erfolgreichsten Werke der jiingeren Operngeschichte
erkannt. Hierin erweist sich Strauss als instinktsicherer Kenner der
wirkungsésthetisch empfinglichen Grundstimmung einer Jahrhundert-
wende, deren Publikum ein formal durchkomponiertes, zugleich aber
emotional aufgeladenes Affekttheater zu schétzen weill, das mit einer

109 Ebd., S. 32.
10 Brief vom 28. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 354.
11 Brief vom 5. Juni 1916, Ebd., S. 344.

Eigenzeiten und Raumsemantik 267

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

temporal und topologisch semantisierten Darstellung als »belebte][s]
Bild«!1? arbeitet.

Hofmannsthal und Strauss bewegen sich mit ihren Werken in eben
diesem dynamischen und eigenzeitlichen Raum der Kunst: Es ist
eine Kunst, die bei aller Brillanz des Handwerks, wie sie Hofmann-
stahl/Strauss beweisen, zielsicher das klassizistische Mal3 der raum-
zeitlichen Einheiten sprengt. In den Werken wird dabei ein semio-
logisches Verfahren von représentationaler Konvention zunehmend
abgebrochen und einer nonverbalen, einbrechenden Prisenz von Kor-
perbildern und Raumsemantiken in oftmals irritierenden Simultanei-
titen der dsthetische Vorzug gegeben. Dabei bilden die nonverbalen
Figuren, die Hofmannsthal bereits auf der Textebene den Libretti ein-
schreibt, eine Art temporidren Durchgang, an dem sich Pridsenz und
Reprisentation voriibergehend durchdringen, was sich wiederum als
Spannungen in der Musik von Strauss reflektiert findet.

Der Riickgriff von Hofmannsthal/Strauss auf das archaisch-avant-
gardistische Konzept in ihrem >Erstling< »Elektra« ist zugleich ein ihr
gemeinsames Werk prigender, genereller Ausgriff auf die moderne
(Wieder-)Entdeckung des Performativen als zentrale Dimension des
Asthetischen und seiner Inszenierungen. Die Werke stellen in der
beschriebenen, sehr eigengesetzlichen Raum-Zeitlichkeit sowohl die
spannungsreiche Referenzialitit von Reprisentation und Prisenz im
erzeugten Raum, als auch das verzeitlichte Verhiltnis in der Gleich-
zeitigkeit des Ungleichzeitigen aus und als ein stets zu wiederholen-
des Neuverhandeln von Méglichkeiten und Perspektiven, Zeitlichkeit
und Raumlichkeit, Darstellung und Wahrnehmung zur Diskussion.
Diese Aktualisierung vollziehen die musikpoetischen Werke von Hof-
mannsthal/Strauss nicht zuletzt im Zeichen einer intermedialen, sze-
nisch-theatralen, kompositorischen (musikalisch und poetisch) Radika-
lisierung von Raum- und Zeitkunst.

112 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 547.

268 Antonia Eder

hittps://dol.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Kongenial agonale Kooperation
	II. Dramatische Raum- und Zeitdynamik
	III. Gemeinsam große Oper
	III.1 Zeicheneklipse: »Elektra«
	III.2 Zur Unzeit: »Der Rosenkavalier«
	III.3 Fusionskunst des Zugleich: »Ariadne auf Naxos«
	III.4 Transzendenz und Biopolitik: »Die Frau ohne Schatten«

	IV. Eigenzeiten und Wirkungsräume

