
Antonia Eder

Eigenzeiten und Raumsemantik
Hofmannsthals Textkunst als Libretti für Strauss

Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss haben als Gründerfigu­
ren der Salzburger Festspiele ihren festen Ort im kulturellen Gedächt­
nis. Das zeigt sich einerseits, wenn man auf den Höhenkamm der 
Kultur blickt, zu dem ohne Zweifel die Inszenierungen der Salzburger 
Festspiele zählen – so die »Elektra. Tragödie in einem Aufzug op. 
58« (1909) beim 100jährigen Jubiläum der Salzburger Festspiele (Re­
gie: Krzysztof Warlikowski; musikalische Leitung: Franz Welser-Möst). 
Andererseits schlägt sich dieser genius loci auch in populären Medien 
nieder, wodurch nicht nur die Hoch-, sondern auch die Unterhaltungs­
kultur beiden Künstlern ihre Reverenz erweist – so in »Silentium!« aus 
der Brenner-Reihe von Wolf Haas:

[Der Vize] hat sich zum Ziel gesetzt, den Geist der Gründer der Salzbur­
ger Festspiele wieder mehr zu pflegen. Hugo von Hofmannsthal und 
Richard Strauss. »Sehr interessant«, hat der Brenner gesagt. Und da hat 
er doch Fortschritte gemacht gegenüber früher, wo er sich noch nicht so 
für die klassische Kunst interessiert hat. Weil er hat jetzt gewusst, Strauss 
Glatteis, da muss man wahnsinnig aufpassen mit dem Vornamen, und 
nicht jeder automatisch der Walzerkönig. Hofmannsthal vergleichsweise 
einfach, weil Hofmannsthal immer Hugo.1

Ironisch markiert ist die Eindeutigkeit, mit der im Krimi der Jahr­
tausendwende der Schriftsteller der Jahrhundertwende in seiner Iden­
tifizierbarkeit vor dem weitaus erfolgreicheren und womöglich auch 
bekannteren Komponisten ausgezeichnet wird – dies mag der Tatsache 
geschuldet sein, dass das abgründige Brenner-Universum ein genuin 
autoreflexiv österreichisches ist. Die providentielle Differenz beider 
Künstler ist gleichwohl eine, die sich durchaus auch als mentales Cha­
rakteristikum der langjährigen Beziehung zwischen dem Münchner 
Komponisten und seinem Wiener Librettisten beobachten lässt. Der 
kompositorisch energetische Zugriff Strauss’ und das feinsinnige, oft 

1 Wolf Haas, Silentium! Hamburg 2006, S. 64f.

Eigenzeiten und Raumsemantik 239

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zaudernde Dichten Hofmannsthals sind im synergetischen Ergebnis 
ihrer Opern ein wirksamer Komplementärkontrast, der im Folgenden 
vor allem seitens der literarisch erzeugten Eigenzeiten und Wirkungs­
räume in Hofmannsthals Libretti in den Blick genommen werden soll.

I.  Kongenial agonale Kooperation

Hofmannsthal bemerkt 1911 in einem Brief an Richard Strauss anläss­
lich der gemeinsamen Arbeit an der »Ariadne auf Naxos«, dass »ja alle 
Entwicklung sich in der Spirale vollzieht«.2 Er skizziert in der Figur 
der Spirale, dieser zyklischen Rotation eines Vor- oder Zurückschal­
tens auf sich stets gegeneinander verschiebenden Ebenen, ein ebenso 
treffendes wie symptomatisches Bild des langjährigen Kooperations­
verhältnisses der beiden Künstler: Denn die ebenso fruchtbare wie 
spannungsgeladene Zusammenarbeit zwischen Hofmannsthal, dem er­
folgsverwöhnten Literaten des Jung Wien, und dem Starkomponisten 
Strauss wurde bei aller emportragenden Produktivität oft auch als ent­
kräftende Abwärtsspirale – und dies von beiden Seiten – empfunden.3 

Doch wie in jeder Spiralbewegung kreisen auch Hofmannsthals und 
Straussʼ Arbeiten um eine alles konstituierende Achse: Es ist das Inne­
re einer jeden Spirale, sei es Korkenzieher oder geometrische Figur, die 
jene leere, aber unverzichtbare Mittelachse bildet – die (metaphysisch 
wie mechanisch) so genannte Seele. Zur Seele als Mitte eines großen 
Willens, die unsichtbar bleibt und um die sich doch alles dreht, wird 
für beide Künstler jahrzehntelang zu einem gemeinsam geteilten, oft 
kritisch ausgehandelten, immer aber freiheitlichen Raum: Es ist ein 
interaktiver Freiraum von der nur eigenen und für die ganz eigene, nun 
gemeinsame Kunst, die sich immer auch als intermediales Gesamtwerk 
einer tonalen, sprachlichen, gestischen und szenischen Raumkunst4 

2 Brief vom 20. März 1911, BW Strauss (1952), S. 112.
3 Vgl. Bryan Gilliam, Art. Rosenkavalier – Ariadne – Die Frau ohne Schatten. In: Ri­

chard Strauss Handbuch. Hg. von Walter Werbeck. Stuttgart 2014, S. 183–213.
4 Die synergetische Dreier-Beziehung, die den Komponisten Strauss und den Libret­

tisten Hofmannsthal mit dem, sich selbst als »Theaterarbeiter« bezeichnenden Wiener 
Maler, Bühnen- und Kostümbildner Alfred Roller verband, legt eindrücklich der materi­
alreiche Band zum Briefwechsel dar: BW Roller, hier S. 12.

240 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht und die einen semantisch wie semiologisch sehr spezifischen 
Ort hat: die Bühne.

In diesem vielfältigen Raum, der in der performativen Semantisie­
rung verschiedener Kunstsprachen der Darstellung und des Dargestell­
ten »nicht fußbreit ohne Bedeutung«5 bleibt, wird über zwanzig Jahre 
lang das Gelingen und durchaus auch Scheitern ihrer Produktionsbe­
wegungen verhandelt werden. Es wirkt in diesem Gemeinsamen ein 
Gegenseitiges, das diesen interaktiven Aushandlungsraum konstituiert:

Ein Werk ist ein Ganzes und auch zweier Menschen Werk kann ein 
Ganzes werden. [...] Die Musik soll nicht vom Text gerissen werden, das 
Wort nicht vom belebten Bild. Für die Bühne ist dies gemacht, nicht für 
das Buch oder für den Einzelnen an seinem Klavier.6

Hofmannsthal begreift im Zusammenspiel mit Strauss die theatrale 
Option auch als eine »Sozialisierung seines Schreibens«, die in der Fu­
sion der medialen und ästhetischen Darstellungsmittel eine spezifisch 
semantisierte Gestalt annimmt.7

Beide Künstler, Komponist wie Schriftsteller, sind Agitatoren und 
Spekulanten der Bühne. Sie positionieren den je eigenen künstleri­
schen Gegenstand im kooperativen und interaktiven Raum der Bühne, 
so dass sie als ein Werk diesen theatralen Raum in gleichzeitig konge­
nialer und komplementärer Kombinatorik neu formen. Eine solche Fu­
sion kann gelingen, »weil«, so eine Erklärung Hofmannsthals, »Dich­
tung wie Musik eine rhythmische Überwindung der Zeit ist«.8 In ihrem 
Wunsch über den gemeinsamen Rhythmus, die Grenzen der historio­
graphisch-immanenten Zeit ästhetisch zu transzendieren, sind Strauss 
und Hofmannsthal gleichwohl gerade Kinder ihrer Zeit. 1899, das Jahr 
ihrer ersten, wenn auch künstlerisch zunächst folgenlos bleibenden 
Begegnung, markiert die Schwelle zum Übertritt in ein neues Jahr­

5 So formuliert Hofmannsthal in »Die Bühne als Traumbild« (1903). SW XXXIII Re­
den und Aufsätze 2, S. 40.

6 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 547.
7 Isabel Capeloa Gil, Poiesis, Tanz und Repräsen-Tanz. In: Colloquia Germanica 

33/2, 2000, S. 149–162, hier S. 151; vgl. zu dieser Verbindung der Künste auch Günter 
Schnitzler, Syntheseversuch. Anmerkungen zur Ägyptischen Helena von Hofmannsthal 
und Strauss. In: Freiburger Universitätsblätter 112, 1991, S. 95–124.

8 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 578.

Eigenzeiten und Raumsemantik 241

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hundert der Moderne: Die Stimmung dieser Zeit schwankt zwischen 
dem Leiden an überfeinen Nerven und robustem Vitalismus, zwischen 
technischem Fortschrittsoptimismus und katastrophischen Ahnungen.9 

Die Generation der europäischen Jahrhundertwende ächzt gleichsam 
unter der Last ihres historistischen Erbes, das ihr die Gründerzeit-Vä­
ter hinterlassen haben. Diese jungen Erben lehnen sich gleichwohl auf 
gegen das Stigma einer lediglich nachschaffenden, epigonalen Kunst: 
So fordert Hofmannsthal, statt nur in diesen »verlassenen Cyklopen­
bauten« einer überkommenen Kultur zu hausen, die sie sich nicht 
zuletzt selbst »ausgehöhlt habe«,10 einen wirklichen Bruch zu wagen: 
Alles verlange in dieser historischen Konstellation, so Hofmannsthal, 
nach einem v.a. ästhetischen Neuanfang, um wieder »rauschendes, le­
bendes Blut zu fühlen«.11 In diesem pathetisch anmutenden Bild allu­
diert Hofmannsthal die diagnostizierte Blutleere der Gegenwart, der 
ästhetisch mit einem avantgardistischen Vorgriff auf einen kulturhisto­
rischen Rückgriff abgeholfen werden soll: Denn in der Vorgeschichte, 
genauer: in der archaischen Vorzeit des antiken Mythos sieht er die 
kulturperformative Potenz für den überfälligen Bruch mit der historis­
tisch verbrauchten Tradition nicht zuletzt eines Sprechtheaters. Um 
1900 soll, so Hofmannsthals Vision, mit einer Verve aus Archaik und 
Avantgarde ein ästhetisch vitalisierender Neueinsatz gewagt werden.12

9 Zu kulturellen Zeugnissen der Zeit vgl. Gotthart Wunberg (Hg.), Die Wiener Mo­
derne. Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910. Stuttgart 1981; als Beispiele 
für die breite literatur- und kulturwissenschaftliche Forschung zu solchen Zeitdiagnosen 
sei hier nur eine Auswahl genannt: Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven. Hugo 
von Hofmannsthals literarische Epistemologie des Nicht-mehr-Ich. Freiburg 2010; Hans 
Richard Brittnacher, Erschöpfung und Gewalt. Opferphantasien in der Literatur des 
Fin de siècle. Köln 2001; Wolfgang Braungart, Gotthard Fuchs, Manfred Koch (Hg.), 
Ästhetische und religiöse Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: Um 1900. Pader­
born 1998; Wolfgang Riedel, Homo natura. Literarische Anthropologie um 1900. Berlin / 
New York 1996; speziell zu Hofmannsthal vgl. Jaques LeRider, Hugo von Hofmannsthal. 
Historismus und Moderne in der Literatur der Jahrhundertwende. Wien / Köln 1997; 
Ursula Renner und G. Bärbel Schmidt (Hg.), Hugo von Hofmannsthal. Freundschaften 
und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Würzburg 1991.

10 SW XXXVII Aphoristisches – Autobiographisches – Frühe Romanpläne, S. 99.
11 SW XXXII Reden und Aufsätze 1, S. 11.
12 Vgl. Antonia Eder, Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstören­

des Zitieren von Bachofen, Nietzsche, Freud. Freiburg i.Br. 2014.

242 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Dramatische Raum- und Zeitdynamik

Hofmannsthal trägt sich daher ab 1902 mit der Absicht, eine »dem 
›gipsernen‹ Charakter der vorhandenen Übersetzungen und Bearbei­
tungen«13 entgegengesetzte »Elektra« zu schreiben, die explizit für das 
Theater Max Reinhardts und mit Blick auf die Figur der Elektra 
insbesondere »für die Eysoldt«14 konzipiert ist.15 Hofmannsthals mo­
derne Bearbeitung der sophokleischen Tragödie verweigert alle klas­
sizistischen Beschwichtigungen, »alle antikisierenden Banalitäten«.16 

Zeitgleich hegt auch Richard Strauss den Hofmannsthals Konzept 
völlig entsprechenden »Wunsch, dieses dämonische, ekstatische Grie­
chentum des 6. Jahrhunderts Winkelmannschen Römerkopien und 
Goethescher Humanität entgegenzustellen«.17 Die analoge Absetzungs­
bewegung vom Klassizismus verweist auf die große Nähe der durch­
aus erfolgsstrategisch grundierten Wirkungsästhetiken von Strauss und 
Hofmannsthal, die sich als synergetische Dynamik von eigenzeitlichen 
und raumsemantischen Schauplätzen in ihren – mit der »Elektra« 
allererst beginnenden – gemeinsamen Arbeiten zeigt. Sie erkennen 
das transformatorische Potential einer medial zu erneuernden, d.h. 
wirkungsästhetisch über Intermedialität und Dynamik operierenden 
Bühne als ganz eigenem theatralen Zeit-Raum.

Im Begriff der Dynamik findet sich der die Anthropologie seit 
der Klassik charakterisierende »Nexus von Bewegung, Leben und 
Freiheit«18 in ein poetologisches Verfahren der Ästhetik überführt. 

13 SW VII Dramen 5, S. 459.
14 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 478.
15 Zu Erfolg und Kult um Gertrud Eysoldt vgl. Felix Hollaender, Die Eysoldt. In: Das 

Theater, kommentierte Faksimileausgabe der beiden erschienenen Jahrgänge 1903/04 – 
1904/05. Hg. von Leonhard M. Fiedler und Edwin Froböse. Emsdetten 1981, S. 75–80; 
BW Eysoldt; Monika Meister, Eine neue Schauspielkunst? Gertrud Eysoldts Elektra-In­
terpretation in der Uraufführung von 1903. In: Richard Strauss – Hugo von Hofmanns­
thal. Frauenbilder. Hg. von Ilija Dürhammer und Pia Janke. Wien 2001, S. 195–210.

16 SW VII Dramen 5, S. 379.
17 Richard Strauss, Erinnerungen an die ersten Aufführungen meiner Opern (1942). 

In: Betrachtungen und Erinnerungen. Hg. von Willi Schuh. München 1981, S. 229.
18 Dirk Oschmann, Zwischen Ästhetik und Mechanik. Frühromantische Visionen der 

Dynamisierung. In: Ereignis Weimar-Jena. Gesellschaft und Kultur um 1800 im interna­
tionalen Kontext. Hg. von Lothar Ehrlich und Georg Schmidt. Köln 2008, S. 129–143, 
hier S. 130. 

Eigenzeiten und Raumsemantik 243

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass Bewegung und Ästhetik traditionell wesentliche Kriterien im 
theorieästhetischen Diskurs darstellen, thematisiert bereits die Unter­
scheidung von »werkhaften« und »energetischen«19 Künsten in »A 
Discourse on Music, Painting, and Poetry« (1744) von James Harris: 
Hierbei erscheinen Architektur, Malerei, Skulptur als »always motion­
less« im räumlichen Nebeneinander, wohingegen sich Musik, Tanz 
und Dichtung durch »Sound and Motion« als ein dynamisches Nach­
einander in der Zeit auszeichnen – ein Gedanke, den etwas später 
Lessings »Laokoon« (1766) ausarbeitet.20

Innerhalb der historischen Linie der Ästhetikdebatte wäre damit 
für Hofmannsthals/Strauss’ Ästhetik also kaum Neues gewonnen. Ver­
knüpft man aber den spezifischen Wissenschaftsdiskurs der jungen 
Moderne, die mit Technik, Fortschritt und Geschwindigkeit sowohl 
neue Versprechen als auch Bedrohungen diskutiert, mit dieser wir­
kungsästhetischen Strategie, die Bühnenraum und Musik, Körperbil­
der und Dichtung als ästhetisches Zugleich im Blick hat, ergibt sich 
eine veränderte, vor allem aber veränderliche Situation: Das medial dy­
namisierte Ineinander und Miteinander der Künste im semantisierten 
Bühnen-Zeit-Raum verbindet sich im wissenschaftsgeschichtlich zeitge­
nössischen Diskurs durchaus mit dem Phänomen einer dynamischen 
Raum-Zeit.

Die Fragen von Raum und Zeit, und damit die Gedankenfigur eines 
Raum-Zeit-Kontinuums, liegen um 1900 ›in der Luft‹ der kulturellen 
Matrix: Ausgehend von der Relativitätstheorie Einsteins (1905/1916), 
Poincarés (1905) und Minkowskis (1908) vierdimensionaler Raumzeit 
formuliert der russische Physiker Alexander Friedmann in »Die Welt 

19 Ebd., S. 134.
20 James Harris, A Discourse on Music, Painting, and Poetry (1744). In: The Works of 

James Harris, Bd 1. Three Treatises. Bristol 2003, S. 33–60, hier S. 35. Die »Gegenüber­
stellung von bewegungslosen und bewegungshaften Kunstformen etabliert sich als Stan­
dard in der weiteren ästhetischen, insbesondere deutschen Diskussion, angefangen bei 
Lessing und Mendelssohn über Herder und Klopstock bis hin zu Schiller« (Dirk Osch­
mann, Zwischen Ästhetik und Mechanik. Frühromantische Visionen der Dynamisierung 
[wie Anm. 18), S. 129–143, hier S. 134); bekanntermaßen skizziert dies grundlegend Les­
sing in seinem »Laokoon«, wo die Darstellung von Bewegung in der Zeit zum Unterschei­
dungsmerkmal der Künste erhoben wird.

244 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Raum und Zeit« (1923) erstmals die Theorie eines veränderlichen 
Weltalltyps:

Das Weltall schrumpft auf einen Punkt (zu nichts) zusammen, aus dem 
Punkt heraus vergrößert es anschließend seinen Radius wieder bis auf 
einen gewissen Wert, wird dann unter Verringerung seines Krümmungs­
radius’ erneut zu einem Punkt, und so fort.21

Diese Theorie gilt bis heute als ein Variantenmodell des kosmologi­
schen Urknalls. Dass sich mit Hofmannsthals und Strauss’ ästhetischen 
Dynamiken Vor- und diskursive Mitläufer dieser infiniten Denkbewe­
gung ausmachen lassen, verweist auf den gemeinsamen Referenzpunkt 
eines zeitgenössischen Diskurses, der Raum-Zeit-Verhältnisse generell 
als Prinzip dynamisierter Formen begreift, sie aber ebenso ästhetisch 
denken und diese poetisch sowie kulturtheoretisch modellieren kann. 
Was Friedmann anhand des Punktes und eines sich vergrößernden 
bzw. verringernden Krümmungsradius’ beschreibt, findet ästhetisch 
Darstellung in sich aufbauenden und wieder zusammensinkenden For­
men, die sich kompositorisch wie poetisch »Kreis aus Kreis«22 gestal­
ten. Bei Strauss/Hofmannsthal ist es die eigenzeitliche Dynamik von 
Figuration und Defiguration, die sich eindrücklich im kooperativen 
Werk an den mythologisch und märchenhaft grundierten Stoffen wie 
»Elektra«, »Ariadne auf Naxos«, »Die ägyptische Helena«, »Die Frau 
ohne Schatten« zeigt, aber auch vermeintlich leichtere Stoffe wie »Der 
Rosenkavalier« sind von solchen raum-zeitlich dynamisierten Schwel­
lenphänomenen geprägt.

In Hofmannsthals Libretti zeigt sich dies am Wechselverhältnis zwi­
schen sprachlicher und sprachloser Kunstform: Die zunächst sprach­
lich gelingende Repräsentation wird durch eine Art Präsenz mittels 
nonverbaler Formen unter- bzw. abgebrochen, indem sie die linear 
organisierte Sprachkunst intermedial torpediert (Schweigen, Geräusch­
teppich, Licht- und Farbspiele, Körperbilder wie Starre, Tanz, Akroba­
tik etc.). Mit diesem ästhetisch inszenierten Agon wird die Interaktion 

21 Alexander Friedmann, Die Welt als Raum und Zeit [1923]. Hg. und übers. von Ge­
org Singer. Frankfurt a.M. 2006, S. 12.

22 Rainer Maria Rilke, Römische Fontäne. In: Sämtliche Werke, Bd. I, Neue Gedich­
te. Hg. vom Rilke Archiv, mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn. Frankfurt 
a.M. 1987, S. 529.

Eigenzeiten und Raumsemantik 245

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der textuellen, tonalen und raumszenischen Anteile fokussiert: Die 
sprachliche wird durch die nonverbale und medial variante Form einer 
räumlichen Präsenz irritiert und so die theatrale Gesamtdarstellung 
aisthetisch herausgefordert.23 Hofmannsthal lässt dabei die Sprache 
Zug um Zug zurücktreten und gibt das zunächst repräsentational be­
reitete Feld frei für Phänomene des Präsentischen und Nichtsprachli­
chen: »So ist eine verzweifelte Liebe zu allen Künsten erwacht, die 
schweigend ausgeübt werden: die Musik, das Tanzen und alle Künste 
der Akrobaten und Gaukler«.24

Bereits auf der Ebene des Textes wird dieser Agon zwischen sprach­
lichen und nichtsprachlichen Künsten in den Libretti ausgetragen. Vor­
erst kristallisiert dabei eine Sprachform, die sukzessive über nonverba­
le Darstellungsmittel des theatralen Raums und der szenischen Eigen­
zeit porös wird. So ist bspw. Elektras rachsüchtiges Sprechen zunächst 
der apotropäische Versuch, in den Zeichen der Sprache die sie terro­
risierende Lebenswirklichkeit zu bannen: sei es die Ermordung des 
Vaters, sei es die visionär antizipierte Ermordung der Mutter. Auch 
die Klagen der »Ariadne auf Naxos« erflehen gerade nicht die von 
Dionysos selbstsüchtig gewährte und von ihr als Verhängnis erkannte 
Unsterblichkeit, sondern beharren auf der iterativen Wiederholung, 
die darauf verweist, dass Ariadnes Identität sich allererst im entäußer­
ten Schmerz entfaltet.25 Doch im weiteren Verlauf der Stücke zerfällt 
oder stockt die sprachliche Form jeweils, so dass in Hofmannsthals 
Libretti stets ein Rest bleibt: Ariadne wird selbst zum anwesenden 
Abwesenden im Sternenbild, Elektra verharrt kataleptisch im ›Weder-
Noch‹ auf der Schwelle zwischen Leben und Tod, selbst »Der Rosenka­
valier« umspielt melancholisch die Aporie der »Zeit«26 als Zugleich 

23 Vgl. Antonia Eder, Bewältigende Repräsentation, überwältigende Präsenz: Das Nu­
minose in Hofmannsthals Mythos-De/Figurationen. In: Präsenz und Repräsentation des 
Mythos. Hg. von Bent Gebert und Uwe Meyer. Berlin 2013, S. 212–230; sowie spezifisch 
zum Phänomen Tanz vgl. Gil, Poiesis, Tanz und Repräsen-Tanz (wie Anm. 7), S. 157f.

24 SW XXXII Reden und Aufsätze 1, S. 158.
25 Zu Ariadnes Identität als Schmerzgedächtnis vgl. Eder, Der Pakt mit dem Mythos 

(wie Anm. 12), S. 181–200.
26 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 11.

246 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von »augenblicklich und ewig«27 und auch die märchenhafte »Frau 
ohne Schatten« endet, nicht ohne den »Abgrund«28 potentiell letaler 
Lebensgewalt, die der alles entscheidende Wechsel in die Immanenz 
bedeutet, bühnendramatisch präsent zu halten.

Das Nicht-Sprachliche erscheint in den Libretti (bereits auf der 
Ebene des Lese-Textes), indem hier, oft im Nebentext, über Tanz, 
Licht und Körperbilder einer (imaginären) Bühne räumliche Tiefe ver­
liehen wird: In transitorischer Entgrenzung, in Schwellenräumen und 
paradoxalen Gleichzeitigkeiten sowie der strahlenden Verausgabung 
der scheiternden, melancholischen oder agonal agierenden Figuren 
werden Zeit und Raum semantisch aufgeladen und aisthetisch zur 
Disposition gestellt. Diese Eigenzeiten und Grenzräume generieren 
performativ Dynamiken, die sich als nonverbale Wege aus der skriptu­
ralen Form heraus- und jenseits der traditionellen Handlungsschema­
ta der mythologischen, galanten oder märchenhaften Stoffe bewegen. 
Aufgrund ihrer Dynamik manifestiert sich in solchen Phänomenen des 
Nichtsprachlichen, ähnlich der Theorie vom veränderlichen, sich aus­
dehnenden und zusammenziehenden Weltall, eine ästhetische Form­
werdung und ihre Auflösung zugleich: Die nonverbalen Figuren bilden 
eine Art temporär-topologischen Durchgang, an dem sich Präsenz und 
Repräsentation vorübergehend durchdringen. Hofmannsthal bricht an 
solchen Punkten mit der gelingenden Form der Repräsentation und 
damit auch mit einer aristotelisch verbürgten Distanzierung qua Ka­
tharsis. Den repräsentationalen Raum, den bspw. Elektra als »Mäna­
de« semiologisch noch bespielen kann, spaltet kurz darauf eine plötzli­
che Präsenz,29 die im »namenlosen Tanz«30 gegenwärtig wird. Solch 

27 Hugo von Hofmannsthal, Ungeschriebenes Nachwort zum Rosenkavalier. In: Der 
Merkur 2, H. 12, März 1911, S. 488f.; hier zitiert nach SW XXIII Operndichtungen 1, 
S. 547.

28 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 32.
29 Vgl. Karl Heinz Bohrer, Die Wiederholung des Mythos als Ästhetik des Schreckens. 

Hugo von Hofmannsthals Nachdichtung von Sophokles’ Elektra. In: Das absolute Prä­
sens. Die Semantik ästhetischer Zeit. Hg. von Dems. Frankfurt a.M. 1994, S. 63–91.

30 SW VII Dramen 5, S. 110; S. 151. Die erste Seitenangabe bezieht sich hier und im 
Folgenden immer auf den Dramentext, die zweite auf das Libretto. Ich gebe, wenn sie 
identisch sind, beide Textstellen an, um transparent zu halten, wo Drama und wo Libret­
to Hofmannsthals gleichlauten oder differieren.

Eigenzeiten und Raumsemantik 247

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


präsenzhaft defigurativen Schlusspunkten korreliert das Namenlose in 
»Elektra« ebenso wie das »Nichts«31 in »Ariadne auf Naxos«; und auch 
die von Strauss als »der erste furchtbare Menschenschrei«32 charakteri­
sierte Verve des »Ich – will – nicht!«33 in »Die Frau ohne Schatten« 
lässt sich hier einreihen. Selbst der »Rosenkavalier« favorisiert in der 
Figur seiner Marschallin die Ambivalenz der Gleichzeitigkeit des Un­
gleichzeitigen und der schmerzlich gleich-gültigen »mehreren Dinge 
auf der Welt«34 – und so endet selbst diese »Komödie für Musik« 
in der latenten Möglichkeit des Tragischen, das seit Shakespeare ein 
auch hier semantisch aufgeladen platziertes »Taschentuch«35 evozieren 
kann. Hofmannsthal stellt in seinen Libretti so das ebenso konstitutive 
wie konkurrenzielle Verhältnis von Repräsentation und deren Bruch 
aus und damit zur Diskussion – dies nicht zuletzt im Zeichen einer 
theatralen und medialen Radikalisierung des Bühnenraums.

III.  Gemeinsam große Oper

In der ästhetischen Strategie, die Bühne über die Ambivalenz von 
Avantgarde und Archaik36 zu erneuern und zu dynamisieren, begeg­
nen sich Strauss und Hofmannsthal nach der Jahrhundertwende auch 
biographisch erneut: Es ist die von Rache- und Blutdurst beherrsch­
te Szene der »Elektra«, die 1903 in der Regie Reinhardts mit Ger­
trud Eysoldt als Elektra im »Kleinen Theater« in Berlin uraufgeführt 
und von Richard Strauss begeistert aufgenommen wird. Er hatte in 
Hofmannsthals dramatischer Koalition von Mythos und Moderne das 
Potential zu einem der erfolgreichsten Werke der jüngeren Opernge­
schichte zielsicher erkannt:

31 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 45.
32 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 604.
33 Ebd., S. 75.
34 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 99.
35 Ebd., S. 101.
36 Vgl. Günter Schnitzler, Ästhetische Konzepte in den Griechen-Opern von Hof­

mannsthal und Strauss. In: Richard Strauss. Der griechische Germane. Hg. von Ulrich 
Tadday. München 2005, S. 25–50.

248 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als ich zuerst Hofmannsthals geniale Dichtung im ›Kleinen Theater‹ 
in Berlin mit Gertrud Eysoldt sah, erkannte ich wohl den glänzenden 
Operntext (der es nach meiner Umarbeitung der Orestszene tatsächlich 
geworden ist) und, wie seinerzeit in »Salome« die gewaltige musikalische 
Steigerung bis zum Schluß: in der »Elektra« nach der nur mit Musik ganz 
zu erschöpfenden Erkennungsszene der erlösende Tanz [...] der Wunsch in 
»Salome« nach dem Tanz die grausige Schlußapotheose.37

Durch die »Elektra« finden mit Richard Strauss, Hugo von Hofmanns­
thal, Max Reinhardt drei Akteure zusammen, die 1920 die Salzbur­
ger Festspiele ins Leben rufen sollten. Bereits Hofmannsthals Drama 
»Elektra« (1903) zeichnet ein intermediales Programm aus, das später 
auch grundlegend die Festspielidee prägen wird: Indem bereits hier 
mit einer performativen Ästhetik aus Körperbildern und szenischem 
Raum, expressiven Ton- und Lichtkonzepten experimentiert wird, zei­
gen sich mediale Optionen für die Entgrenzung der Bühne im Sinne 
einer Überwältigungs- und Stimmungsästhetik, aber auch Affektstrate­
gien, die Strauss’ Oper »Elektra« (1909) aufnimmt und musikalisch 
über »Steigerungsverläufe«, aber auch Symmetrie- und Kontrastbildun­
gen weitertreibt.38

Dadurch legt dieses Drama den Grundstein für eine, teils ener­
vierende, teils beglückende, immer aber hochproduktive und künst­
lerisch immens erfolgreiche Zusammenarbeit zwischen Strauss und 
Hofmannsthal. Eine Zusammenarbeit – so formuliert es Hofmannsthal 
anlässlich des 60. Geburtstags von Strauss –, die mit der »Elektra« 
beginnt und gerade in der Idee der Salzburger Festspiele als Kultur- 
und Friedensprojekt eine »untrennbare Verschmelzung dichterischer 
und musikalischer Bestandteile«39 entwirft und realisiert. So bekennt 

37 Strauss, Erinnerungen an die ersten Aufführungen meiner Opern (wie Anm. 17), 
S. 229.

38 Susanne Rode-Breymann, Guntram, Feuersnot, Salome, Elektra, in: Richard 
Strauss-Handbuch. Hg. von Walter Werbeck. Stuttgart 2014, S. 148–182, hier S. 174. Vgl. 
auch Carl Dahlhaus, Die Tragödie als Oper. Elektra von Hofmannsthal und Strauss. In: 
Geschichte und Dramaturgie des Operneinakters. Thurnauer Schriften zum Musikthea­
ter 10. Hg. von Sieghard Döhring und Winfried Kirsch. Laaber 1991, S. 277–282; sowie 
Gerd Indorf, Die Elektra-Vertonung von Richard Strauss – »ein profundes Mißverständ­
nis« oder kongeniale Leistung? In: HJb 8, 2000, S. 157–197; auch Michael Walter, Elektra 
– germanisches Fortissimo und ästhetische Konstruktion. In: Richard Strauss. Hg. von 
Ulrich Tadday (wie Anm. 36), S. 51–67.

39 Brief vom 4. Juni 1924, BW Strauss (1964), S. 517.

Eigenzeiten und Raumsemantik 249

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal 1924 dem Jubilar gegenüber, nach mehr als 18 Jahren 
gemeinsamer Arbeit: »Wer immer alles, was da war, erkannte – und 
es mit voller Freude aufnahm, schöpferisch aufnahm und in ein noch 
höheres Leben hinüberführte, waren Sie.«40

Der nun seinerseits ausgesprochen wirkungsästhetisch denkende 
Komponist Strauss, dem, neben seinem Gespür für den Publikumsge­
schmack, durchaus ein Zug ins Ironisch-Humoristische eignet, findet 
in Hofmannsthal einen Librettisten, der sich in dem ihm eigenen 
Feinsinn oft empfindlich zeigt: Hofmannsthal ist für Strauss insofern 
eher Stoff- und Ideengeber, als Seelenverwandter. So beklagt sich denn 
auch Hofmannsthal immer wieder in Briefen über Strauss’ brüske Art, 
über dessen Mangel an intellektuellem Gespür und über das fehlende 
Einfühlungsvermögen. Umgekehrt beteuert Strauss seinerseits häufig 
– wenn wohl auch für Hofmannsthals Empfinden nicht häufig genug 
–, vollstes Verständnis für die Befindlichkeiten und Stimmungen des 
sensiblen Dichters zu haben, die dessen Arbeit auszeichnen, aber eben 
durchaus auch blockieren.

Ganz anders Strauss: Für diesen ist das Komponieren so selbstver­
ständlich wie das Atmen, es ist Lebensvoraussetzung und Teil seiner 
täglichen Routine. Diese wird aber vor allem dadurch immer wieder 
empfindlich gestört, dass sein zart besaiteter Librettist nicht liefert. Ein 
kritischer Punkt zwischen beiden bleibt über alle Jahre in ihrer Zusam­
menarbeit das Drängen von Strauss auf zeitnahe Textlieferung und 
Hofmannsthals oft zögerlich bleibende Produktion: »Bitte herzlich – 
beeilen Sie sich!!!!«41 schreibt Strauss mit vier Ausrufezeichen 1916 an 
seinen Librettisten. Doch um zu schreiben, braucht Hofmannsthal ein 
besonderes Umfeld, Abgeschiedenheit, Ruhe – seine Texte sind ebenso 
abhängig vom Wetter wie von einer gewissen genialischen Stimmung. 
So formuliert Hofmannsthal, halb erklärend, halb anklagend, in einem 
Brief an Strauss:

Ohne Einfall bringe ich nichts vor mich – und der Einfall ist eine Gnade. 
Aber freilich, ich habe Einfälle genug, im Augenblick bedrängt mich 
das ›Zugleich‹ eines tragischen und eines Lustspieleinfalles – aber wie 

40 Ebd.
41 Brief vom 24. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 353.

250 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonders muß es sein, was sich für die Musik eignet. [...] Der Augenblick 
jetzt, wo mich produktive Stimmung fast etwas zu scharf für die Nerven 
anpackt, ist günstig – vielleicht kann ich irgend einem Einfall die Wen­
dung geben. [...] Aber ich kann Ihnen nichts so hin schreiben – der Tag, 
wo ich es könnte, wäre verflucht, und auf Ihrer Arbeit wäre auch kein 
Segen.42

In dieser und anderen solcher Äußerungen schwingt immer auch 
mit, dass Hofmannsthal bereits auf eine erfolgreiche und von Strauss 
ganz unabhängige Karriere als einer der bekanntesten Lyriker und 
Dramatiker Österreichs zurückblicken kann: Sein lyrischer Stern war 
ja bereits in den 1890er Jahren sehr steil und hell am Wiener Litera­
tenhimmel aufgegangen. Und auch seine Dramen wurden zur Zeit 
der Bekanntschaft mit Strauss längst sowohl von der Kritik als auch 
vom Publikum gefeiert. Gerade Hofmannsthals Verbindungen in den 
literarischen Kreisen waren denn auch später für Strauss Möglichkeit 
und Impuls, weitere Zusammenarbeiten mit anderen österreichischen 
Dichtern aufzunehmen, die seine Opernprojekte, wenn auch erst nach 
Hofmannsthals Tod, begleiten sollten, unter ihnen Stefan Zweig (»Die 
schweigsame Frau«), Joseph Gregor (»Daphne«) und Clemens Krauss 
(Dirigent und Librettist des »Capriccio«).

Dass sich trotz der manchmal quälenden Unterschiede im Bio­
graphisch-Realen eine zwanzigjährige Zusammenarbeit zwischen Hof­
mannsthal und Strauss ergibt, verweist auf die hohe ästhetische Anzie­
hungskraft beider füreinander. Die Beschreibung ihres Verhältnisses 
beruht dabei auf der Differenzierung zwischen Künstler und Mensch. 
So formuliert Hofmannsthal an Strauss in ihrem noch zu Lebzeiten 
publizierten Briefwechsel, der sehr genau die gemeinsame Arbeit in 
kritischen wie gelingenden Momenten dokumentiert:

Ich bin wirklich manchmal sehr heftig, nach innen noch mehr wie nach 
außen. Aber das habe ich wirklich nie sagen wollen, ja nicht einmal ent­
fernt gedacht – daß Sie mich künstlerisch nicht kennen – es bezog sich nicht 
auf Künstler zu Künstler, sondern nur auf Mensch zu Mensch [...]. Ich 
kann mich aber aus unserem ganzen nun fast zwanzigjährigen Verhältnis 
nicht erinnern, daß künstlerische Einwände oder Vorschläge von mir an­

42 Brief vom 29. September 1927, ebd., S. 585.

Eigenzeiten und Raumsemantik 251

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders als freundlich und mit Behaglichkeit von Ihnen wären aufgenommen 
worden – selbst wenn ich unrecht hatte.43

Zeicheneklipse: »Elektra«

Dichter und Musiker eint als Künstler vor allem der Wille zur 
raumsemantischen Intermedialisierung und Radikalisierung der Büh­
ne – und nicht zuletzt eint sie ein starker Wille zum Erfolg. Nicht 
von ungefähr war es daher die heißdiskutierte und sehr erfolgreiche 
Inszenierung Max Reinhardts, die Strauss in den Bann der »Elektra« 
schlägt und nicht allein der reine Dramentext: Die Aufführung gilt bis 
heute als Beginn des expressionistischen Theaters mittels Gebärden, 
unartikulierten Lauten, Tanz, Licht- und Farbspiel, Bühnenbild – und 
nicht zuletzt bereits hier schon: Musik. Noch vor jeder sprachlichen 
Äußerung findet das blutige Leitmotiv bühnentechnisch Eingang in 
das Stück, denn die Szenerie scheint durch das Licht einer »sehr tie­
fe[n] Sonne« in »Streifen von tiefem Schwarz und Rot« wie »in großen 
Flecken von Blut zu glühen«.44 Hofmannsthal hatte in detailreichen 
Anweisungen seine Überlegungen zur kultisch künstlichen Wirkungs­
ästhetik über die trostlose »Enge« im »Hinterhof« des Palastes darge­
legt.45 Im symbolisch aufgeladenen Bedeutungsraum der Bühne finden 
sich damit auch Zitate eines beengten städtischen Wohnens: »Fenster­
luken«, verschachtelte »Anbauten« wie »Zellen« (ebd.), die eine abge­
schlossene Sphäre des Privaten evozieren, in der man, vor öffentlicher 
Rechtfertigung geschützt, Konflikte austragen kann. Das Private wird 
mit diesem spezifischen Raummodell nicht mehr als idealisierte Rück­
zugsmöglichkeit des 19. Jahrhunderts, sondern als rechtloser Raum 
apostrophiert.

Die von Reinhardt kongenial inszenierte Premiere am 30. Oktober 
1903 in Berlin hatte das Publikum begeistert – allerdings auch eine 

III.1

43 Briefe vom 13. November 1927 und 16. Mai 1927, ebd., S. 600, 571.
44 SW VII Dramen 5, S. 378.
45 Ebd., S. 379. Vgl. Juliane Vogel, Priesterin künstlicher Kulte. Ekstase und Lektüren 

in Hofmannsthals Elektra. In: Tragödie. Idee und Transformation. Hg. von Hellmuth 
Flashar. Stuttgart 1997, S. 287–306.

252 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwiegespaltene, euphorische bis wütende, Kritik auf sich gezogen.46 

Mit Beifall wurde die schauspielerische Adaption der Elektrafigur 
durch Gertrud Eysoldt47 aufgenommen – so schwärmt Hermann Bahr:

Die Elektra der Eysoldt gehört zum Stärksten der heutigen Schauspiel­
kunst. Hier ist die Welt zu, der Atem der Menschheit stockt. Ein Wesen, 
ganz ausgesaugt und ausgehöhlt von Leid; alle Schleier zerrissen, die 
sonst Sitte, freundliche Gewöhnung, Scham um uns zieht. Ein nackter 
Mensch, auf das Letzte zurückgebracht. Ausgestoßen in die Nacht. [...] 
Nicht mehr irgendein Wesen, das haßt, sondern der Haß selbst. Schreie 
wie aus ferner Urzeit, Tritte des wilden Tieres, Blicke des ewigen Chaos. 
[...] Gräßlich. Aber eben darin griechischer, als es jemals die Kunst der 
strengen Linie, der klugen Mäßigung, der zarten Stille sein kann.48

Man lobt Reinhardt für die Gesamtwirkung von Bühnenbild und Kos­
tümen, die von Lovis Corinth und Max Kruse gestaltet waren, sowie 
die Beleuchtung, die minuziös entlang der Vorlage Hofmannsthals 
ausgeführt worden war, und das zu Beginn gespielte, musikalische 
Klassizismuszitat der Ouvertüre der »Iphigenie« von Gluck in der 
Bearbeitung Richard Wagners. Durch eben dieses Zusammenspiel von 
Bewegung, Farbe, Musik und Raum gilt »Elektra« als entscheidender 
Schritt in der expressionistischen Modernisierung des Theaters.49

Die körperlichen Bewegungen als das dezidiert Sprachlose, Mehr­
deutige und oft Unlesbare werden umso auffälliger, als Hofmannsthals 
Protagonist:innen selbst eine ungeheure Sensibilität für die eigene Re­
präsentationalität aufweisen. Exemplarisch lässt sich dies an Elektra 

46 Das Stück wird in den ersten vier Tagen von 22 Bühnen angenommen, ist in allen 
illustrierten Zeitungen besprochen, bald ist die dritte Auflage des Buches vergriffen, es 
folgen Aufführungen in Frankreich und England, vgl. SW VII Dramen 5, S. 386ff. Zur 
Kritik vgl. Hofmannsthal im Urteil seiner Kritiker. Dokumente. Hg. von Gotthart Wun­
berg. Frankfurt a.M. 1972. Darin u.a. die ästhetisch-moralische Kritik des konservativen 
Paul Goldmanns (S. 113f.), der psychologisch-ästhetische Beifall einer ästhetizistischen 
Reduktion Alfred Kerrs (S. 75f.) oder die schon damals von Maximilian Harden gesehe­
ne psychoanalytisch motivierte Analogie zu Bahrs »Dialog« und dessen Umsetzung in 
der »Elektra« als eine eher diskurswissenschaftliche Reduktion unter Verzicht auf ästheti­
sche Kriterien (S. 82f.).

47 Vgl. Monika Meister, Eine neue Schauspielkunst? Gertrud Eysoldts Elektra-Inter­
pretation in der Uraufführung von 1903 (wie Anm. 15), S. 195–210.

48 Hermann Bahr, Elektra. In: Kritiken. Hg. von Hermann Bahr. Wien 1963, S. 242.
49 Vgl. Gabriele Brandstetter, Tanz-Lektüren. Körperbilder und Raumfiguren der 

Avantgarde. Frankfurt a.M. 1995.

Eigenzeiten und Raumsemantik 253

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfolgen, denn die Heldin zerfällt von Beginn des Stückes an in 
zwei dramatische Medien: in das Medium des Wortes und das Medi­
um Körper. Das Wort dient der sprachgewaltigen, auf reines Zeichen-
Sein festgelegten Elektra dazu, wechselseitig den begangenen Mord 
am Vater Agamemnon zu erinnern und den noch zu begehenden 
Rachemord an der Mutter Klytämnestra einzufordern – darin ist sie 
lebendes Gedächtnis, Zeichen, Referenz. Im Körper hingegen ist sie 
ein der rationalen Sprachmacht entgegenstehendes, allerdings nicht 
minder mächtiges Medium. In ihm manifestiert sich Elektras tierhaft 
und dionysisch anmutende Verausgabung, hier zeigt sich ihre oft als 
hysterisch gelesene, streng genommen aber nur als hysterische Mime­
sis zu lesende Rhetorik des Körpers.50

Symptomatischerweise erliegt Elektra, nach Dialogen von luzider 
Klarheit, final einem dionysischen Hörrausch, der sie von der bis 
dahin so sprachmächtig beherrschten Kommunikation abtrennt – so 
fragt ihre Schwester Chrysothemis sie wiederholt: »Hörst du nicht? So 
hörst du denn nicht?«.51 In diesem Zustand bewegt sich Elektra nun 
»den Kopf zurückgeworfen wie eine Mänade« und fordert: »Schweig, 
und tanze«.52 Dieser Tanz gerät jedoch zu einem »namenlosen Tanz« 
(ebd.) ausgerechnet derjenigen Figur, die nichts als Zeichen war. Das 
Namenlose ihres Tanzes verdeutlicht den unmöglichen Bezug zum se­
mio-logischen Raum. In Hofmannsthals »Elektra« scheitern final zwei 
genuin verschiedene und doch beide über Repräsentation definierte 
Medien des Ausdrucks, das Wort und der Körper, an der hereinbre­
chenden Präsenz eines Namenlosen. Das Drama verlässt die Figur mit 
dem Satz: »Elektra liegt starr.«53 – und überführt den Kollaps der 
Zeichen in die räumliche Semantik des kollabierten Körpers.

50 Vgl. Antonia Eder, »L’amour et la haine«: Hysterie als poetologische Re-Mythisie­
rung (Pierre Janet, Hofmannsthal). In: Die Atriden. Literarische Präsenz eines Mythos. 
Hg. von Marion George, Andrea Rudolph und Reinhard Witte. Dettelbach 2009, S. 125–
142; so auch Wolfgang Müller-Funk, Arbeit am Mythos. Elektra und Salome. In: Richard 
Strauss – Hugo von Hofmannsthal. Frauenbilder. Hg. von Ilija Dürhammer und Pia Jan­
ke. Wien 2001, S. 171–193.

51 SW VII Dramen 5, S. 109; S. 149.
52 Ebd., S. 110; S. 151.
53 Ebd.

254 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss scheint nach dem Besuch der Berliner Inszenierung die 
Überführung des Dramas in eine Oper geradezu zwingend. Die nun 
folgende Transkription der »Elektra« ins Libretto wird begleitet von 
Streichungen, die den ohnehin kompakten Einakter in eine drastisch 
knappe und völlig symmetrische Struktur bringen. Zentraler Punkt 
des dramatischen Bogens ist die Begegnung zwischen Elektra und 
ihrer Mutter. Nur hier stehen beide in direkter Konfrontation einander 
gegenüber und die dynastischen, psychodynamischen und tragischen 
Konflikte erreichen auch musikalisch den Grad höchster Intensität. 
Strauss legt die Oper im Bereich um C-Dur an, in dieser Schlüssel­
szene jedoch führt er den Zuhörer »soweit wie nur irgend möglich 
davon weg, einen Halbton tiefer zu H-Dur.«54 Aus dieser experimentel­
len Tonlagenbeziehung ergeben sich Halbtongegenüberstellungen, die 
Strauss im gesamten Werk als Ausdrucksmittel des archaischen Fami­
lienkonflikts einsetzt, wobei an entscheidenden Stellen das Orchester 
und nicht der Gesang die Aufgabe übernimmt, den Figuren »orches­
tral Profilschärfe« zu verleihen.55 Das breite instrumentale »Charak­
terisierungsvermögen« der Strauss’schen Komposition erzeugt einen 
geradezu plastischen Effekt der »visuellen Klanglichkeit«, der neben 
der affektiven Aufladung der Bühne eben auch eine dramaturgische 
Funktion für Gliederung und Bedeutungsstiftung übernimmt, indem 
Handlungssegmente bspw. durch die variierten Abstände der »Orches­
terzwischenspiele« kommentiert werden.56 Diese Fusion eines akusti­
schen und visuellen Tiefenraums erzeugt wirkungsästhetisch eine ganz 
eigene theatrale Raumsemantik.

Dass der Steigerungsidee gleichwohl eine formal klare Symmetrie 
korrespondiert, zeigt die Positionierung der zentralen Szene zwischen 
Elektra und Klytämnestra: Diese wird symmetrisch als Mittelachse vor­
angehend und anschließend von den Auseinandersetzungen zwischen 
den Schwestern, Elektra und Chrysothemis, flankiert und diese wie­
derum je vom Auftrittsmonolog Elektras eingeführt bzw. nach der 

54 Bryan Gilliam, »Eine straff gespannte Kette aus finsteren, wuchtigen Eisenringen«. 
Strauss, Hofmannsthal und Elektra. In: Programmheft Richard Strauss. Elektra, Salzbur­
ger Festspiele 2010, S. 33.

55 Rode-Breymann, Elektra (wie Anm. 38), S. 176.
56 Ebd.

Eigenzeiten und Raumsemantik 255

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begegnung mit Orest im finalen Tanz Elektras abgeschlossen. Der 
»namenlose« Tanz, den Elektra auch im Opernlibretto mit zurück­
geworfenem Kopf, wie eine »Mänade«57tanzt, führt die Figur über 
eine als nietzscheanisch-dionysisch markierte Ekstase in den endgül­
tigen Zusammenbruch. Elektras letale Anspannung einer »Last des 
Glücks«58 und den finalen schwesterlichen Ruf nach dem Thronfolger 
Orest kommentiert Strauss’ Komposition mit einem gewaltigen C-Dur 
Akkord. Über diese, die Oper beschließende, tonale Klarheit in C-Dur 
wird eine radikale Spannung zwischen der musikalischen Form und 
der inhaltlichen, d.h. theatralen, körperlichen und psychischen Kata­
strophe der Elektrafigur evoziert. Die szenische Brutalität und die 
tonale Reinheit dieses Opernfinales erzeugen wirkungsästhetisch eine 
gewaltige und rezeptionsästhetisch gefeierte Dissonanz.

Ebenso wie Reinhardts Berliner Theaterinszenierung der »Elektra« 
(1903) Hofmannsthal zum gefragten Dramatiker gemacht hatte, festigt 
die Oper »Elektra« (1909) den mit seiner »Salome« (1905) entstande­
nen Weltruhm Strauss’ und lässt ihn zum führenden Opernkomponis­
ten des noch jungen 20. Jahrhunderts werden. Nicht nur in der zeit­
genössisch symptomatischen Mischung aus hysterischer Gebärde und 
dionysisch tanzender Entgrenzung, sondern auch über die musikali­
sche Form provoziert die »Elektra« Schock und Begeisterung gleicher­
maßen.59 So bekennt Strauss in seinen »Erinnerungen«: »Ich bin [...] 
bis an die äußersten Grenzen der Harmonik, psychischer Polyphonie 
(Klytämnestras Traum) und Aufnahmefähigkeit heutiger Ohren gegan­
gen.«60 Einziger Kritikpunkt, den Strauss nicht zuletzt selbst gegen 
seine eigene Komposition vorbringt, ist die teils überstarke Orchestrie­
rung: In der Oper ringt Elektra nicht nur mit ihrer Mutter und dem 
tödlichen Familienfluch, sondern auch mit einem sehr dominanten 
Orchester aus über 100 Musiker:innen.61 Strauss, dem dieser Verdacht 

57 SW VII Dramen 5, S. 151.
58 Ebd.
59 Vgl. Dahlhaus, Die Tragödie als Oper. Elektra von Hofmannsthal und Strauss (wie 

Anm. 38), S. 277f.
60 Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen (wie Anm. 17), S. 230.
61 Vgl. Jürgen Schläder, Elektra. In: Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters. Bd. 6. 

Hg. von Carl Dahlhaus. München 1997, S. 89–95.

256 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenbar schon bei den Proben zur Uraufführung kommt, forderte 
darum – so will es eine Anekdote – mit der ihm eigenen Ironie das Or­
chester einmal auf: »Lauter! Ich kann Madame Schumann-Heink im­
mer noch hören.«62

Nach der bis an die Grenzen der Tonalität gehenden Symphonie­
oper »Elektra« folgen weitere erfolgreiche Produktionen des Duos Hof­
mannsthal/Strauss, darunter auch szenische Ballett- (»Josephslegende«) 
und Chorarbeiten (»Cantate«). Strauss empfindet die Begegnung mit 
Hofmannsthal als geradezu schicksalhaft, wenn er schon 1906 darum 
bittet, ihm »in allem Komponierbaren von Ihrer Hand das Vorrecht zu 
lassen. Ihre Art entspricht so sehr der meinen, wir sind füreinander 
geboren und werden sicher Schönes zusammen leisten, wenn Sie mir 
treu bleiben«63 – und das blieb Hofmannsthal, der diese Einschätzung 
durchaus teilt und bekennt, »daß mir alles, was uns verbindet, lieb und 
sehr lieb ist – und ich dieser Verbindung, soweit es an mir liegt, kein 
Ende absehen will.«64

Zur Unzeit: »Der Rosenkavalier«

Der »Elektra« folgt bereits 1911 mit dem musikalisch gemäßigteren, 
doch (oder deshalb) unbestrittenen Publikumsliebling »Der Rosenka­
valier«, der auch Hofmannsthal/Strauss zum Herzensprojekt wird.65 

Für das Bühnenbild gewinnen sie erneut Alfred Roller, der als Theater­
praktiker die thematischen und künstlerischen Visionen von Dichter 

III.2

62 Zitiert nach Gilliam, Strauss, Hofmannsthal und Elektra (wie Anm. 54), S. 35.
63 Brief vom 11. März 1906, BW Strauss (1964), S. 18.
64 Brief vom 4. Juni 1924, ebd., S. 516.
65 Allerdings hat zwar mit dem »aufrichtigsten Entzücken über soviel Anmut und 

Leichtigkeit« Thomas Mann nach eigenem Bekunden Hofmannsthal gegenüber den 
»Rosenkavalier« gelesen, war allerdings mit der musikalischen Umsetzung Strauss’ nicht 
besonders einverstanden: »Aber wie, um Gottes willen, verhalten denn Sie sich nun ei­
gentlich zu der Art, in der Richard Strauss Ihr leichtes Gebilde belastet und in die Länge 
gezogen hat? Vier Stunden Getöse um einen reizenden Scherz! Und wenn dieses Missver­
hältnis die einzige Stilwidrigkeit bei der Sache wäre! Wo ist Wien, wo ist achtzehntes 
Jahrhundert in dieser Musik? Doch nicht in den Walzern? Sie sind anachronistisch und 
stempeln das Ganze also zur Operette« (Brief von Thomas Mann an Hofmannsthal, 
5. Februar 1911, SW XXIII Operndichtungen 1, S. 683).

Eigenzeiten und Raumsemantik 257

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Komponist in theaterraumbezogene Darstellungen umsetzt. Die 
Kunst der Sichtbarmachung betrifft in dieser Oper besonders die 
Ausgestaltung von temporalisierten Grenz- und Schwellenräumen, in 
denen zwischen konkurrenziellen Welten (bspw. Octavian im zweiten 
Akt: alte vs. neue Aristokratie; alte Affäre vs. neue Liebe etc.) Über­
tritte und Verortungen durch Licht, Bewegung und Raum inszeniert 
werden.66

Bei aller Gefälligkeit finden sich aber auch im »Rosenkavalier« 
durchaus kompositorische Anachronismen, wie bspw. die Walzer-Allu­
sionen, die ahistorisch im Zeithorizont der Handlung aufscheinen.67 

Die Aufmerksamkeit auf diese Unzeitlichkeit wird dabei gleich zwei­
fach gelenkt: Einmal im Rahmen der Selbstreflexionen über das Phä­
nomen der Zeit durch die Figuren auf der Bühne und zudem durch 
den Librettisten, der sich explizit um ein historisierendes Zeitkolorit 
bemüht, wenn die intertextuellen und intermedialen Vorbilder, die 
Hofmannsthal heranzieht, bekanntermaßen von Molière über die Kup­
ferstiche Hogarths und deren Kommentierung durch Georg Christoph 
Lichtenberg bis zu den Tagebüchern des kaiserlichen Oberhofmeisters 
Johann Josef Khevenmüller-Metsch reichen.68

Die musikalische Wirkungsästhetik der Unzeitlichkeit, die wiederum 
Strauss über den Walzer evoziert,69 lässt sich anhand der sogenannten 
Frühstücksszene, in der der Walzer zum ersten Mal anklingt, etwas 
genauer ausführen: Die Marschallin weist Octavian zurecht, er möge 
»Bett« und »Degen« trennen: »Jedes Ding hat seine Zeit.«70 Bei dem 
Wort »Zeit« setzt Strauss nun in der Partitur zum ersten Mal die 

66 Vgl. hierzu auch die Bilddokumentation in BW Roller, S. 369–403.
67 Bernhard Jahn, Zwischen Ochs und Übermensch. Übergang und Gabe als Dimen­

sionen der Zeit im Rosenkavalier von Hofmannsthal und Strauss. In: DVjS 73, 1998, 
S. 419–456.

68 Vgl. dazu Adam Wandruszka, Das Zeit- und Sprachkostüm von Hofmannsthals Ro­
senkavalier. In: ZDPh 86, 1967, S. 561–570; dazu Gilliam, Der Rosenkavalier – Ariadne 
auf Naxos – Die Frau ohne Schatten (wie Anm. 3), S. 183–213.

69 Hierzu und zum Folgenden vgl. Jahn, Zwischen Ochs und Übermensch (wie 
Anm. 67); Albrecht Riethmüller, Komödie für Musik nach Wagner, Der Rosenkavalier. 
In: HJb 4, 1996, S. 277–296; Reinhold Schlötterer, Komödie als musikalische Struktur. 
In: Musik und Theater im Rosenkavalier von Richard Strauss. Hg. von Roswitha Schlöt­
terer. Wien 1985, S. 9–60.

70 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 11.

258 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angabe »Walzertempo« (I, 48,2). Während die Marschallin und Octavi­
an »sehr zärtlich«71 frühstücken, spielen die »tiefen Streicher, zweite 
Violinen und Fagott vier Take lang eine Begleitfigur, die als typische 
Walzerbegleitung«72 gelten kann. Ab dem fünften Takt setzt etwas Un­
erwartetes ein: Das musikalische Geschehen übernehmen die Holzblä­
ser in einer typischen »Divertimento- oder Serenadenbesetzung«73 der 
Mozartzeit. Der ganze nun folgende musikalische Komplex ist ein Stil­
zitat und erst nach diesem Einschub wird die am Beginn der Szene 
aufgebaute Erwartung eines Walzers eingelöst. Aber auch jetzt lässt 
Strauss tektonische, melodische oder harmonische Verfremdungen ein­
fließen. Die Stilzitate der Mozartzeit erzeugen »zeitliche Relationen«, 
die ihrerseits »musikalische Reflexion« über die Zeit sind: »Die Musik 
wird durch die temporalen Bezüge ihrer eigenen Geschichte inne« und 
präsentiert auf dieser Metaebene ihre »eigene Zeitlichkeit«.74 Solche 
Verfremdungseffekte werden zudem auf der Handlungs- und Figurene­
bene bspw. über geschlechterdifferentielle Ambivalenzen (Octavian) er­
zeugt. Hierdurch werden in »Der Rosenkavalier« konstellativ die 
Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem, aber auch Zwischenräume von 
Zeitlichkeit sowie eine gendertypologisch transgressive Leiblichkeit 
performiert, ausgestellt und befragt – dies nicht zuletzt über die litera­
risch höchst seltene Figuration (Marschallin) der weiblich souveränen 
Melancholie.75

Fusionskunst des Zugleich: »Ariadne auf Naxos«

Anschließen wird sich an diesen kollaborativen Opernerfolg die 
mit einer langwierigen und künstlerisch umkämpften Entstehungsge­
schichte belastete Gattungskreuzung aus Schauspiel und Oper: die 

III.3

71 Ebd.
72 Jahn, Zwischen Ochs und Übermensch (wie Anm. 67), S. 443.
73 Ebd.
74 Ebd., S. 446.
75 Vgl. Ursula Renner, Die Inszenierung von Geschlecht im Zeichen der Melancholie. 

Zu Hofmannsthals Rosenkavalier. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue Wege der For­
schung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, S. 142–162.

Eigenzeiten und Raumsemantik 259

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ariadne auf Naxos« (1912).76 Die »Ariadne« wird zeitweilig nicht nur 
künstlerisch, sondern auch biographisch zum Schauplatz eines Para­
gone, eines veritablen Kampfs der Künste, aber auch der Künstler, 
wenn Musiker und Schriftsteller sich in einer von Narzissmus und 
Überempfindlichkeiten geprägten Arbeitsatmosphäre wechselseitig ver­
kannt fühlen.

Bezeichnenderweise bestimmt eben jenes form- und inhaltstruktu­
rierende Dilemma der Konkurrenz der Künste zugleich die Oper 
selbst: Das Charakteristikum des von Hofmannsthal/Strauss variierten 
Mythos ist die Kombination der »Opera seria ›Ariadne‹«77 mit einer 
vom commedia dell’arte Personal getragenen Opera buffa.78 Zudem wird 
in der Adaption von Molières »Bürger als Edelmann« ein »Vorspiel« 
als Rahmenhandlung entfaltet, das ganz explizit die Aufführungsbe­
dingungen der nachfolgenden Oper thematisiert. Die Eigenart des 
Spiels im Spiel, die Bedingungen seiner eigenen Möglichkeiten zu 
reflektieren, d.h. die ebenso konstitutive wie ambivalente Konfigurati­
on einer »dionysisch-karnevalistischen« und »literarisch-semiotischen« 
Struktur,79 weist das theatrale »Vorspiel« im Kontrast zur Oper als ein 
genuin komödiantisches aus: Dass der feudal überarrangierte Rahmen 
mit einer bürgerlich profanen Zeitökonomie kollidiert, lässt einen kri­
tischen Impetus von Strauss/Hofmannsthal erkennen, die das kurzsich­
tige Arrangement des (innerdramatischen) bürgerlichen Emporkömm­
lings sowohl durch eine opulente Repräsentationskultur des Adels wie 
die zügellosen Possen des Pöbels desavouiert zeigen. Denn das »Trauer­
stück« und die »Tanzmaskerade« sollen jeweils »weder als Nachspiel 
noch als Vorspiel«,80 sondern beide synchron als Hauptakt stattfinden: 
Wille des neureichen Gastgebers ist es, »die beiden Stücke, das lustige 
und das traurige, mit allen Personen und der richtigen Musik, so wie 
er sie bestellt und bezahlt hat, gleichzeitig auf seiner Bühne serviert 

76 Vgl. Günter Schnitzler, Libretto, Musik und Inszenierung. Der Wandel der ästheti­
schen Konzeption in Ariadne auf Naxos von Hofmannsthal und Strauss. In: Musik und 
Dichtung. Neue Forschungsbeiträge. Hg. von Michael von Albrecht und Werner Schu­
bert. Frankfurt a.M. 1990, S. 373–408.

77 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 10.
78 Vgl. ebd., S. 6.
79 Bernhard Greiner, Die Komödie. Tübingen 2006, S. 25f.
80 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 17.

260 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu bekommen.«81 Die eigentliche Opernhandlung der »Ariadne auf 
Naxos« amalgamiert also einer bürgerlichen Dramentheorie zum Trotz 
anhand der Figuren Ariadne und Zerbinetta die Elemente ›mythisch-
tragisch‹ und ›dramatisch-komisch‹.82 Dass dieser Zu-Gleichklang in 
der »Ariadne« allerdings stets als Nebeneinander des Disparaten er­
scheint und sich nicht zu einem Ineinander auflösen lässt, gehört zu 
der unhintergehbaren Prämisse der Oper: Deutlich bleibt, so nah sich 
Tragödie und Komödie hier im Bühnenraum inszenatorisch kommen, 
dass sie doch, wie das Libretto formuliert, ganz »verschiedene Spra­
chen«83 sprechen.

Essentiell für die Strategie der Gattungsdissonanz in der »Ariad­
ne« ist das Nicht-Verstehen. Die Membran zwischen dem tragischen 
und dem komischen Spiel ist zudem nur semipermeabel: Die gaukeln­
den Artisten rund um Zerbinetta beobachten, kommentieren oder ver­
suchen tröstend in das Geschehen der Opera seria einzugreifen, werden 
umgekehrt aber von den heroischen Figuren nicht wahrgenommen. 
In ihrer Ignoranz und Impermeabilität behauptet sich letztlich die 
Tragik gegen die proportionale Übermacht des Komischen, indem das 
sinnliche Wahrnehmungsvermögen ausgeblendet wird: Mit »tauben 
Ohren«84 und »verhüllt[em] Gesicht«85 verweigert sich die Tragödie 
der komischen Ansprache. Aber das Nichtverständnis reicht tiefer und 
über die Sinneswahrnehmungen hinaus. Nicht nur nimmt die heroi­
sche die profane Welt nicht wahr und die komischen Figuren sprechen 
eine von den tragischen Personen »verschiedene Sprache«: Die nicht 
bloß babylonischen Missverständnisse reichen bis in das eigene Selbst 
hinab. Und so wird Zerbinettas »Frage, ob [Ariadne] nicht schließlich 
lernt, sich in der meinigen [Sprache] auszudrücken«,86 konterkariert 
durch das kurz darauf gemachte Eingeständnis, dass ja ihr eigenes 
»Herz so gar sich selber, gar sich selber nicht versteht!«87 Damit hätte 

81 Ebd., S. 18, Hervorh. A.E.
82 Juliane Vogel, Lärm auf der ›wüsten Insel‹. Simultaneität in Hofmannsthals »Ari­

adne auf Naxos«. In: HJb 16, 2008, S. 73–86.
83 SW XXIV Operndichtungen 2, S. 33.
84 Ebd.
85 Ebd. S. 32.
86 Ebd., S. 34.
87 Ebd., S. 38.

Eigenzeiten und Raumsemantik 261

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in Hofmannsthals Text nicht nur die sprachkritische Geste, in der 
sich »die Worte vor die Dinge gestellt«88 haben, gezeigt, sondern die 
Dinge selbst erscheinen hier als »Verzeichnung«.89

Hofmannsthals Verständnis von »Konstruktion und Kunstabsicht«90 

wird hier produktiv: Gerade nicht die eindeutige Zuordnung und his­
torische Herleitung der zahlreichen Kunstzitate91 ist sinnstiftendes An­
liegen dieser Oper, sondern die uneindeutige Möglichkeit der Gleich­
zeitigkeit von Tragischem und Profanem, des Unvermittelbaren, das 
als Nebeneinander im »Bildraum«92 zum Bühnenraum wird. Dass Hof­
mannsthal die Publikumsinstanz in der »Ariadne« gleich verdreifacht, 
zeichnet sein Spiel mit nicht fixierbaren Perspektiven aus: Die Figuren 
der Kernoper werden von den Commedia dell’arte-Figuren, diese beiden 
Gruppen wiederum von der Gesellschaft im Hause des Mäzen und 
letztlich alle vom Opernpublikum der jeweiligen »Ariadne«-Inszenie­
rung als Beobachter dritter Ordnung angeblickt. Es lässt sich hier 
eine pulsierende, von einem Kern aus immer weitere Kreise ziehen­
de Bewegung der Rezeption und Rückkopplungen beobachten, die 
sich zueinander (analog zur dynamischen Raum-Zeit) als Kontinuum 
verhalten. Hofmannsthals Spiel führt mittels rhetorischer Irritation, 
gattungspoetologischen »Dissembles«93 und einer Verwirrung der Re­
zeptionstradition gezielt in einen raumsemiotischen Sensualismus.

88 SW XXXII Reden und Aufsätze 1, S. 158.
89 Hofmannsthal beklagt sich über das Unverständnis Strauss’, das sich an der »bar­

barischen Verzeichnung der Figur der Zerbinetta« zeigt, in einem Brief an Clemens Frei­
herr zu Franckenstein im Januar 1913 (SW XXIV Operndichtungen 2, S. 207).

90 Im Brief vom 8. Juli 1918 an Strauss spricht Hofmannsthal in der Rückschau von 
der »Einzigkeit des Experimentes [...] durch das bewußte Sichunterordnen des Textes, 
durch die Konstruktion und Kunstabsicht des Ganzen«, vgl. BW Strauss (1964), S. 184.

91 Vgl. zum Konzept der ikonographischen Bezüge in Hofmannsthals Texten Ursula 
Renner, »Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Frei­
burg i.Br. 2000. Darin verweist Renner auf den, wie Hofmannsthal forderte, »Pous­
sin’schen Stil« der bildhaften Anordnungen in der »Ariadne« (SW XXIV Operndichtun­
gen 2, S. 109) und den damit evozierten Blick, dem im vorgeblich Harmonischen das 
Gleichzeitige des Unvereinbaren zugemutet wird.

92 Die zahlreichen ikonischen Motive aus der Kunstgeschichte und dem hier evozier­
ten, dem barocken Theater verhafteten »Bildraum« diskutiert Theresia Birkenhauer, My­
thenkorrektur als Öffnung des theatralischen Raums. »Ariadne auf Naxos«. In: Mythen­
korrekturen. Zu einer paradoxalen Form der Mythenrezeption. Hg. von Martin Vöhler 
und Bernd Seidensticker. Berlin 2005, S. 263–277, hier S. 270.

93 Vogel, Lärm auf der wüsten Insel (wie Anm. 82), S. 86.

262 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch die so »verschiedenen Sprachen« des Werks spiegeln sich auch 
biographisch in dem Versuch beider Künstler, der je eigenen Kunst 
überproportional Raum zu verschaffen. 1912 hat zunächst das musik­
theatralisch noch sehr disparate Konglomerat aus der Oper »Ariadne« 
und der vorgeschalteten Bearbeitung von »Der Bürger als Edelmann« 
Premiere in Stuttgart. 1916 wird dies schließlich durch eine zweite, ver­
kürzte Fassung revidiert, von der beide Künstler überzeugt sind, dass 
dies »der neue eigene Weg ist, der gegangen werden muß.«94 Das Ver­
hältnis des Erfolgsduos ist in dieser Zeit allerdings stark beeinträchtigt, 
vor allem Hofmannsthal meint, brüske »Erniedrigung« durch Strauss 
zu erfahren, ist »verletzt« und fühlt sich im »tiefsten und zartesten 
Punkt unserer künstlerischen Beziehung verkannt und beleidigt.«95 

Dennoch entsteht unter den schweren äußeren Bedingungen des ersten 
Weltkriegs dann die musikalisch wohl anspruchsvollste und hochge­
schätzte »Frau ohne Schatten« (1919).

Transzendenz und Biopolitik: »Die Frau ohne Schatten«

» – ich werde jetzt mit frischer Kraft und dem Willen zur opernmässi­
gen Leichtigkeit an [»Die Frau ohne Schatten«] herantreten«,96 kündigt 
Hofmannsthal im September 1913 seinem musikalischen Produktions­
partner Strauss an. Dieser lobt umgekehrt, in einer Mischung aus 
Eitelkeit und Selbstkritik, die erhaltene Textvorlage:

Jedenfalls haben Sie noch nichts Schöneres und Geschlosseneres in Ihrem 
Leben gedichtet und schmeichle ich mir es als mein Verdienst, Sie durch 
unsere gemeinsame Arbeit dazu gebracht zu haben. Hoffentlich wird 
meine Musik Ihrer schönen Dichtung würdig. Ich bin bis jetzt noch sehr 
unzufrieden mit mir.97

Das Libretto zu »Die Frau ohne Schatten« ist eines der selbsttätigsten 
Werke des bekennenden Eklektizisten Hofmannsthal. Der Stoff ist so 
reich, dass er ihn gleich zweifach verwertet – damit folgt der Autor 

III.4

94 Brief vom 28. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 353.
95 Brief vom 18. Dezember 1911, Ebd., S. 151.
96 Brief vom 24. September 1913, Ebd., S. 241.
97 Brief vom 16. Juli 1914, Ebd., S. 283.

Eigenzeiten und Raumsemantik 263

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch in der Produktionspraxis dem duplizierenden Schattenmotiv und 
kreiert 1919 zeitgleich zum Opernlibretto einen novellistischen Doppel­
gänger. »Die Frau ohne Schatten« verhandelt in magisch-märchenhaf­
ter Anlage eine thematische Vielfalt großer Fragen, die gekoppelt sind 
an die anthropologischen Daten der Immanenz: Es geht um eine Art 
faustischen Drang und mephistophelische Verführung, aber eben auch 
um sexuelle Verweigerung, Eifersucht, Betrug, Gewalt und Macht.98 

Den oft als mühsam empfundenen Zugang zur »Frau ohne Schatten« 
macht Pannwitz daran fest, dass »eben garnichts von heutzutag«, wirk­
lich »nicht eine spur moderne mehr drin« sei99– ein Votum, das ich 
bezweifeln möchte: Nicht zuletzt in der Frontstellung von reproduk­
tiv biopolitischer Paternaldynastie und weiblicher Emanzipationslogik, 
die hier als sexuelle Verweigerung und individualisiertes weibliches 
Begehren explizit wird, ist das Konzept der (bürgerlichen) Ehe über 
»Die Frau ohne Schatten« in höchst prekäre Schwingungen versetzt. 
Dass die finale Handlung den Übergang von anarchischer Sexualität 
und Selbstermächtigung in die genealogisch stabilisierende Institution 
der Ehe durch einen deus ex machina erreicht, betont die inhärenten 
Brüche dieser Bewegung eher, als dass diese ausgeglichen würden. 
»Man könnte das […] das eigentliche Problem der Moderne nennen, als 
deren verknotetes Dilemma es sich hier darstellt: nämlich die ungelöste 
Frage, wie der Lebenstrieb, das nackte Leben, [...] und sein anarchi­
scher Impetus in einer politisch korrekten Welt unter Kontrolle«100 

zu bringen sind – und welche Konzessionen von wem dabei gemacht 
werden müssen? »Die Frau ohne Schatten« beharrt, statt eine Antwort 
zu geben, auf einer ambiguen Uneindeutigkeit, die einer »goldenen 
Brücke«101 im Finale bedarf, um aus dem oszillierenden Sexualitäts-, 
Dynastie- und Willensdilemma noch ins proklamierte Dispositiv der 
Humanität zu führen.

98 Antonia Eder, Der schöne Schein des Märchens und sein Schatten. Defiguration in 
Strauss/Hofmannsthals Oper »Die Frau ohne Schatten«. In: Festspiel-Dialoge. Hg. von 
Helga Rabl-Stadler und Ilse Fischer. Salzburg 2020, S. 150–169.

99 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 624.
100 Gerhard Neumann, Oper als Text. Strauss/Hofmannsthals orientalisches Spiel 

»Die Frau ohne Schatten«. In: OperMachtTheaterBilder. Hg. von Jürgen Schläder. Berlin 
2006, S. 109–132, hier S. 128.

101 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

264 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffallend ist, dass auch am Ende von Hofmannsthals Erzähltext 
sich die Konturen von Körpern sowie Oberflächen und damit ge­
nerell die Raumdimensionen auflösen: »Ober ihm und unter ihm 
war der Himmel«, so dass sich »leuchtende Himmelsabgründe« in 
diesem Finale auftun – die Topologie dieser Szene ist als »schwim­
mend«, »schwankend«, »schwebend« und vor allem »unbegreiflich«102 

markiert. Das Unbegreifliche der schwindelerregenden Topologie wird 
zudem flankiert durch einen Hörrausch. Im raumsemiotischen Sensua­
lismus erweist sich das Ohr bei Hofmannsthal einmal mehr als das 
empfindsamste Wahrnehmungsorgan – und so führt eben nicht nur 
im Libretto, sondern auch in der Erzählung das Finale in die Musik: 
»Unbegreiflich fanden zarte, leise Töne den Weg aus der Höhe zu 
ihr«.103

Doch auch in der Oper bzw. im Libretto geht die Auflösung der 
Raumkoordinaten einher mit einer Unschärfe der Zeit: Das Phänomen 
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen relativiert eine linear organi­
sierte Handlungslogik zugunsten eines vorgängigen Kontinuums. Dass 
diese Bewegung für Hofmannsthals Poetologie des Stoffes zentral ist, 
erweist sich spätestens, wenn die identische Dynamik in beiden Varian­
ten gestaltet wird – im Libretto bezeichnenderweise durch den sich 
jeder Repräsentation eigentlich entziehenden

Chor der Ungeborenen:
Vater, dir drohet nichts,
Siehe, es schwindet schon,
Mutter, das Ängstliche,
Das dich beirrte!
Wäre denn je ein Fest,
Wären nicht insgeheim
Wir die Geladenen,
Wir auch die Wirte?104

Diese Schlusspassage wird flankiert von der Bühnenanweisung: 
»Schleier vorfallend, die Gestalten und die Landschaft einhüllend« 
(ebd.). Diese Schleier der Kunst markieren das Geschehen zusätzlich 

102 SW XXVIII Erzählungen 1, S. 195f.
103 Ebd., S. 196.
104 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

Eigenzeiten und Raumsemantik 265

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als raumtheatrale Faktur, wodurch die topologische Derealisierung der 
Szene ebenso wie die zeitliche Irritation ausgestellt wird. Diese ästhe­
tische Krümmung des dramatisch erzählten Raums wird motivisch ge­
tragen von paradoxalen Verschränkungen und Überdeterminationen: 
Wenn die ungeborenen Kinder zugleich »Geladene« und »Wirte« ihrer 
Eltern sind, funktioniert dieses Bild gerade nicht als biologische Ge­
nealogie – was das zunächst zentrale Motiv des Schattens ja nahelegen 
würde –, sondern als zirkuläre Auflösungsfigur.

Durch Stimmen der Ungeborenen,105 die sich lediglich akustisch »im 
Orchester«,106 nie aber visuell manifestieren,107 verharrt das Finale 
der »Frau ohne Schatten« zuletzt im Potentialis: »Wäre denn je ein 
Fest / wären nicht insgeheim / wir die Geladenen, / wir auch die Wir­
te!« – am Ende steht nicht die Eindeutigkeit, sondern die semantisch 
verrätselte Potentialität. Ein Mögliches sowohl in der bühnentopologi­
schen Repräsentation (Unsichtbares) als auch eines Konjunktivs, der 
wiederum den Beginn und Raum zu einer neuen (dramatischen oder 
epischen) Form öffnet. Das Phänomen der temporalen wie räumlichen 
Überdetermination eröffnet in der »Frau ohne Schatten«, vergleichbar 
mit der »Ariadne auf Naxos«, ein mögliches, aber mitnichten garantier­
tes Happy End. Wenn ausgerechnet die »[b]eiden Frauen miteinander« 
das Geschehen rekapitulieren:

Schatten zu werfen
beide erwählt,
beide in prüfenden
Flammen gestählt.
Schwelle des Todes nah,
gemordet zu morden,
seligen Kindern
Mütter geworden!108

105 Ebd., S. 75.
106 Ebd., S. 671.
107 Die Schwellenstellung der »voix acousmatiques« des Chors der Unsichtbaren, dis­

kutiert Jörg Wiesel, Tränen und Leben. Zu Richard Strauss’ und Hugo von Hofmannst­
hals Frau ohne Schatten. In: Tränen. Hg. von Beate Söntgen und Geraldine Spiekermann. 
München 2007, S. 161–170, hier S. 167f.

108 SW XXV.1 Operndichtungen 3.1, S. 78.

266 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– dann wird in diesem Finale statt der angekündigten »opernmäßigen 
Leichtigkeit« eher der »Rand des Absturzes«109 als letaler Abyss der 
Existenz verhandelt. Über diesen »Abgrund« (ebd.) versucht sich im Fi­
nale die, im Verlauf des Werkes an Tragfähigkeit deutlich einbüßende, 
»goldene Brücke« (ebd.) zu spannen. Doch: »gemordet zu morden« – in 
diesem gewaltsamen Paradoxon, in dem Gewalt erleiden heisst, Gewalt 
zu üben, führt die Märchenoper in einer spektakulären Klimax Mord 
und Seligkeit, Kinder und Mütter, vor allem aber den »Schatten« auf 
die »Schwelle« (ebd.) der motivischen Implosion.

Dass allerdings nicht nur die Rezeption der »Frau ohne Schatten«, 
sondern auch die Produktion nicht frei von Fallstricken war, bezeugt 
Strauss in der Schlussphase dieser Zusammenarbeit, wenn er 1916 
deutlich angestrengt bittet: »[A]ber wir wollen den Entschluss fassen, 
die ›Frau ohne Schatten‹ sei die letzte romantische Oper.«110 Von nun 
an wendet sich die Kooperation zwischen Dichter und Musiker wieder 
leichteren Stoffen zu. Nicht zuletzt, weil Strauss seine, wie er sagt, »tra­
gische Seite ziemlich ausgepumpt« fühlt und ihm »nach diesem Krieg 
Tragik auf dem Theater vorläufig ziemlich blöde und kindlich vor­
kommt«.111 Es entstehen »Die ägyptische Helena« (1928) und »Arabel­
la« (1933) – den Schlussmonolog der »Arabella« sendet Hofmannsthal 
noch am 10. Juli 1929, also fünf Tage vor seinem Tod, an Strauss.

IV.  Eigenzeiten und Wirkungsräume

Es ist letztlich Strauss, der, von der »Elektra« beeindruckt, Hofmanns­
thal die Zusammenarbeit anbietet. Er hatte in Hofmannsthals drama­
tisch dynamisierter Raum-Zeit von Archaik und Avantgarde das Poten­
tial zu einem der erfolgreichsten Werke der jüngeren Operngeschichte 
erkannt. Hierin erweist sich Strauss als instinktsicherer Kenner der 
wirkungsästhetisch empfänglichen Grundstimmung einer Jahrhundert­
wende, deren Publikum ein formal durchkomponiertes, zugleich aber 
emotional aufgeladenes Affekttheater zu schätzen weiß, das mit einer 

109 Ebd., S. 32.
110 Brief vom 28. Juli 1916, BW Strauss (1964), S. 354.
111 Brief vom 5. Juni 1916, Ebd., S. 344.

Eigenzeiten und Raumsemantik 267

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


temporal und topologisch semantisierten Darstellung als »belebte[s] 
Bild«112 arbeitet.

Hofmannsthal und Strauss bewegen sich mit ihren Werken in eben 
diesem dynamischen und eigenzeitlichen Raum der Kunst: Es ist 
eine Kunst, die bei aller Brillanz des Handwerks, wie sie Hofmann­
stahl/Strauss beweisen, zielsicher das klassizistische Maß der raum­
zeitlichen Einheiten sprengt. In den Werken wird dabei ein semio­
logisches Verfahren von repräsentationaler Konvention zunehmend 
abgebrochen und einer nonverbalen, einbrechenden Präsenz von Kör­
perbildern und Raumsemantiken in oftmals irritierenden Simultanei­
täten der ästhetische Vorzug gegeben. Dabei bilden die nonverbalen 
Figuren, die Hofmannsthal bereits auf der Textebene den Libretti ein­
schreibt, eine Art temporären Durchgang, an dem sich Präsenz und 
Repräsentation vorübergehend durchdringen, was sich wiederum als 
Spannungen in der Musik von Strauss reflektiert findet.

Der Rückgriff von Hofmannsthal/Strauss auf das archaisch-avant­
gardistische Konzept in ihrem ›Erstling‹ »Elektra« ist zugleich ein ihr 
gemeinsames Werk prägender, genereller Ausgriff auf die moderne 
(Wieder-)Entdeckung des Performativen als zentrale Dimension des 
Ästhetischen und seiner Inszenierungen. Die Werke stellen in der 
beschriebenen, sehr eigengesetzlichen Raum-Zeitlichkeit sowohl die 
spannungsreiche Referenzialität von Repräsentation und Präsenz im 
erzeugten Raum, als auch das verzeitlichte Verhältnis in der Gleich­
zeitigkeit des Ungleichzeitigen aus und als ein stets zu wiederholen­
des Neuverhandeln von Möglichkeiten und Perspektiven, Zeitlichkeit 
und Räumlichkeit, Darstellung und Wahrnehmung zur Diskussion. 
Diese Aktualisierung vollziehen die musikpoetischen Werke von Hof­
mannsthal/Strauss nicht zuletzt im Zeichen einer intermedialen, sze­
nisch-theatralen, kompositorischen (musikalisch und poetisch) Radika­
lisierung von Raum- und Zeitkunst.

112 SW XXIII Operndichtungen 1, S. 547.

268 Antonia Eder

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239 - am 17.01.2026, 22:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Kongenial agonale Kooperation
	II. Dramatische Raum- und Zeitdynamik
	III. Gemeinsam große Oper
	III.1 Zeicheneklipse: »Elektra«
	III.2 Zur Unzeit: »Der Rosenkavalier«
	III.3 Fusionskunst des Zugleich: »Ariadne auf Naxos«
	III.4 Transzendenz und Biopolitik: »Die Frau ohne Schatten«

	IV. Eigenzeiten und Wirkungsräume

