
60

Geschichte im Rückspiegel 

In der Zeit Anfang der 2000er-Jahre, als ich bei DOMiD arbeitete, habe ich 
auch damit angefangen, in großen Tageszeitungen Bücher zu rezensie-
ren. Eines der ersten Bücher, die ich mir damals vornahm, war „Schmug-
gelpfade der Erinnerung“ von Jacques Hassoun.1 Der französische Ana-
lytiker versuchte darin zu ergründen, wie Migration lebensgeschichtlich 
erinnert wird. Und er betonte die Bedeutung kultureller Überlieferung für 
die eigene Identitätsbildung: Diese Transmissionen seien dort umso wirk-
samer, wo sie durch das Verlassen des Herkunftsmilieus zu einer ‚prekären‘ 
Sache würden. Darum hatten jüdische und armenische Diasporagemein-
schaften Erinnerungstechniken entwickelt, um sich durch Erzählungen 
und Rituale im Rahmen der Familien immer weiter ihrer Herkunft zu ver-
sichern. Dasselbe galt auch für arabische Migrant*innen in Frankreich 
oder türkische Gastarbeiter*innen in Deutschland. Es lag auch in ihrem  
Interesse, Elemente ihrer Herkunftskulturen der Aufnahmegesellschaft 
hinzuzufügen. Diese Überlieferungen konnten in Essensgewohnheiten 
liegen, in Träumen und Traumata, in Sprichwörtern oder Lebensmaximen. 
Allerdings war meist lediglich die Familie der Rahmen, in dem dieses Wis-
sen übermittelt wurde. 

Und es war das DOMiD-Archiv, das durch seine Befragungen von Ver-
treter*innen der ersten Migrant*innen-Generation eine professionelle 
Erinnerungsarbeit der Migration erst eigentlich veranlasst hat. Und in 
dieser Rückschau ging vielen Migrant*innen auf, inwiefern diese ‚Grenz-
überschreitungen‘ von damals eine Weichenstellung für ihr ganzes Le-
ben gewesen waren. Zugleich legten die Küchentisch-Historiker*innen 
von DOMiD offen, dass die große Erzählung vom Wirtschaftswunderland 
Deutschland so nicht stimmte. Die Gastarbeiter*innen hatten einen gro-
ßen Anteil an der Aufbauarbeit gehabt, die nach dem Zweiten Weltkrieg 
geleistet worden war. Der Entwurf eines wirtschaftlichen Kraftzentrums, 
das ausstrahlt und Anziehungskraft auf die Peripherie Europas ausübt, 
gehörte zu den zentralen Selbstbildern einer sich erfindenden Bundes-
republik. Und tatsächlich waren Migrant*innen aus den Anrainerstaa-
ten des Mittelmeers als Industriearbeiter*innen zum Einsatz gekommen, 
vorrangig in der metallverarbeitenden Industrie, der Elektrotechnik, der 
chemischen Industrie, der Textilbranche und in den großen Automobil-

1	  Jacques Hassoun, 
Schmuggelpfade der 
Erinnerung. Mutter-
sprache, Vaterwort und 
die Frage der kulturellen 
Überlieferung, Frank-
furt/M. 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012 - am 14.02.2026, 12:18:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

E 0264,0004 Der ‚millionste Gastarbei-
ter‘ Armando Rodrigues de Sá, Köln 
Deutz, 1964. Alfred Koch / DOMiD- 
Archiv, Köln

E 0667,0000 Ismail Bahadır be-
kommt am Gleis 11 des Hauptbahn-
hofs einen Fernseher überreicht, 
München 1969. Hans Gregor / DPA

Konzernen von Ford, VW, Mercedes, BMW, Opel. Die Geschichtsschreiber*innen 
von DOMiD entwickelten einen eigenen Zugang, so etwas wie einen eigenen Blick 
auf diese Geschichte. Ihre Strategie, konsequent den Erfahrungshorizont der Mig-
rant*innen selbst in den Fokus ihrer Geschichtserzählung zu rücken, erwies sich als 
geschichtsträchtig. Während in den deutschen Schulbüchern bestenfalls die Fotos 
des millionsten Gastarbeiters Armando Rodrigues de Sá auftauchen, der in dieser 
Erzählung allerdings nicht viel mehr als eine Nummer war, entdecken die DOMiD-
Leute unbekanntere Geschichten, abseits vom Scheinwerferlicht.

Der millionste Gastarbeiter erhielt im September 1964 am Bahnhof von Köln-Deutz 
durch Vertreter*innen der deutschen Wirtschaft ein Mokick der Marke Zündapp über-
reicht. Der ‚große Bahnhof‘ für den millionsten Gastarbeiter war ein medienwirksames 
Event, das tief in das Bildgedächtnis der Geschichte der Arbeitsmigration einging, 
letztlich aber der Selbstinszenierung der deutschen Wirtschaft diente.

Ismail Bahadır wurde 1969 als millionster Gastarbeiter aus Südosteuropa begrüßt. Als 
Geschenk erhielt Bahadır einen Fernseher. Willkommensgeschenke dieser Art waren 
durchaus von propagandistischer Bedeutung: Sie sollten ausländische Arbeitneh-
mer*innen zum Zuzug nach Deutschland animieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012 - am 14.02.2026, 12:18:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

„Mohammedaner beten im Dom“, Express, 1965. DuMont-Verlag 

Damals entdeckte ich, dass es auch einen millionsten türkischen Mi­
granten gegeben hatte: Bahadır. Es gibt ein Foto, wie er am Münchner 
Hauptbahnhof ankam und einen Fernseher als Geschenk überreicht 
bekam. Und ich schrieb der DPA, ob es die Möglichkeit gibt, einen Ab­
zug zu bekommen für das Archiv, das wir aufbauen. Innerhalb einer 
Woche kam das Originalfoto. Das habe ich dann überall herumgezeigt. 

A
yt

aç
 E

ry
ılm

az

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012 - am 14.02.2026, 12:18:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

N 000075,22 Weidengasse, Köln, 1981. Guenay Ulutuncok / DOMiD-Archiv, Köln
In der Weidengasse hinter dem Kölner Hauptbahnhof manifestierte sich migrantische Alltagskultur 
schon in den 1950er- und 1960er-Jahren: im Straßenbild, durch Restaurants mit ‚offenen Töpfen‘ 
oder durch Musikläden, die Tonträger mit der unter den Arbeitsmigrant*innen so beliebten ‚Arabes-
ken‘-Musik verkauften.

Am 3. Februar 1965 versammelten sich Hunderte von muslimischen 
Gastarbeitern im nördlichen Seitenschiff des Kölner Doms, um sich nach 
Mekka zu wenden und so den Ramadan zu beenden. Das Gebet war ein 
religionsgeschichtlich bedeutsames Ereignis, das allerdings wegen Be-
denken im Vatikan einmalig blieb. 

„Wussten Sie schon, dass das Erzbistum Köln 1965 den Muslimen einen 
Teil des Kölner Doms für das Ramadan-Gebet zur Verfügung stellte, dass in 
den ersten Jahren Gewerkschaften und Behörden organisierte Freizeitver-
anstaltungen für deutsche und türkische Arbeitnehmer anboten und dass 
die Bundesvereinigung der deutschen Arbeitgeberverbände (BDA) 1962 bei 
der Bundesregierung durchsetzte, die Begrenzung des Aufenthaltes auf 
2 Jahre fallenzulassen, weil sie mit den Arbeitsleistungen der türkischen 
Arbeitnehmer so zufrieden war?“2 

Im Übrigen waren nicht einfach Arbeitskräfte gekommen, wie es der 
Schweizer Schriftsteller Max Frisch formuliert hatte, „sondern Menschen“.3 
Weshalb sich DOMiD neben der Arbeitswelt verstärkt auch für die Frei-
zeitgestaltung der Migrant*innen, ihre Musik, Sprache und Kultur, zu in-
teressieren begann.  

2	  Aus der Ankündi-
gung eines Vortrags von 
Aytaç Eryılmaz und Wulf 
Schade am 23. März 
1999 in Düsseldorf. VA 
0605.

3	  Vgl. Max Frisch, 
Überfremdung I, in: 
Öffentlichkeit als Partner. 
Frankfurt 1967, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012 - am 14.02.2026, 12:18:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

KR 0419 Autogrammkarte Metin Türköz, Köln 1960er-
Jahre. DOMiD-Archiv, Köln 
Metin Türköz, ein gelernter Ingenieur, kam 1962 von 
Kayseri über die Verbindungsstelle Istanbul nach Köln. 
Türköz führte eine Art Doppelleben: Während er beim 
Fahrzeugproduzenten Ford in Köln-Niehl in der Fließ-
bandproduktion arbeitete, begann er nach Feierabend 
eine steile Musikerkarriere. Immer wieder nehmen 
seine satirischen Lieder auch Lebensgewohnheiten der 
Deutschen aufs Korn.

SD 0026,0000 Yüksel Özkasap, 
dreidimensionales Werbeplakat 
der Schallplattenfirma Türküola, 
Köln 1960er-Jahre. DOMiD-Archiv, 
Köln
Yüksel Özkasap kam als Fabrikarbei-
terin nach Velbert und arbeitete in 
der Schlüsselfabrik Stanay. Mitte der 
1960er-Jahre wurde sie als Sängerin 
berühmt. Die ‚Nachtigall von Köln‘ 
verkaufte Millionen Tonträger in 
Deutschland und in der Türkei. Ihr 
Plattenlabel Türküola hatte seinen 
Sitz in der Kölner Weidengasse. 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012 - am 14.02.2026, 12:18:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

