Karsten Fischer
Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu

Wie modern Montesquieus politisches Denken zu seiner Zeit war und wie aktuell
es bis heute geblieben ist, ist aus Anlass des zweihundertfinfzigjahrigen Todestages
des Barons ebenso hiufig wie zurecht betont worden, ohne dass dies eine neue
Erkenntnis gewesen wire. Zuvorderst gilt dies fiir Montesquieus nachhaltige, kon-
struktive Wirkung auf den liberalen Konstitutionalismus.! Dass hierzu Missver-
stindnisse beziehungsweise Vereinnahmungen beigetragen haben, insbesondere was
die Lehre von der Gewaltenverteilung angeht, ist bekannt. Fir die politische Theo-
rie und Ideengeschichte, die nicht nur nach argumentationslogischer und rezepti-
onsgeschichtlicher Korrektheit fragt, sind indessen gerade auch die Irrtiimer, ten-
denzitsen Interpretationen und Instrumentalisierungen Montesquieus bedeutsam,
zeigen sie doch die Dynamik eines demokratischen Konstitutionalismus, der viel-
faltige Stromungen zu integrieren verstand. Die Besonderheit dieser Anschluss-
fahigkeit von Montesquieus, aus aristokratischem Geiste geborenem, liberalem
Staatsdenken fir den demokratischen Konstitutionalismus, und umgekehrt die In-
tegrationsfahigkeit dieses Konstitutionalismus gegentiber Montesquieus liberal-
konservativer Grundhaltung? werden deutlich, wenn man sie mit der Rezeptionsge-
schichte Jean-Jacques Rousseaus kontrastiert, die sich aus der Sackgasse des jakobi-
nischen Terrors nie vollends zu befreien vermochte, wie unberechtigt der Totalita-
rismusvorwurf gegen die Idee der volonté générale auch sein mag.® So wird man,

1 Neben der amerikanischen ist hier vor allem an die franzésische Verfassung von 1791 zu den-
ken, vgl. Elie Carcassonne, Montesquien et le Probleme de la Constitution Frangaise an XVI-
1I° Siécle, Geneve 1978; Anne M. Cohler, Montesquien’s Comparative Politics and the Spirit
of American Constitutionalism, Lawrence, Kansas 1988 und Judith N. Shklar, Montesquien,
Oxford, New York 1987, S. 111{f., die Montesquieu als »the father of constitutions« preist.

2 Vgl. Cohler, Montesquieu’s Comparative Politics and the Spirit of American Constitu-
tionalism, aaO., (FN 1), S. 8; Stephen Holmes, »Differenzierung und Arbeitsteilung im
Denken des Liberalismus« in: Niklas Luhmann (Hg.), Soziale Differenzierung. Zur
Geschichte einer Idee, Opladen 1985, S. 9-41, 32; Emanuel Richter, Die Expansion der
Herrschaft, Opladen 1994, S. 49. »Hat eine Verfassung eine seit langem bestehende
Form, und haben die Dinge sich in einen bestimmten Zustand eingespielt, so ist es fast
immer klug, sie zu belassen, weil die oftmals verwickelten und verdeckten Ursachen, die
einen Staat erhalten haben, auch bewirken, daf} er noch in Zukunft fortdauern wird.
Andert man jedoch das ganze System, so kann man nur den Unzulanglichkeiten abhel-
fen, die sich in der Theorie zeigen, und lifit andere bestehen, die allein die Praxis entde-
cken kann.« (Montesquieu, Grofie und Niedergang Roms. Mit den Randbemerkungen
Friedrichs des Groflen. Ubers. u. hg. v. Lothar Schuckert, Frankfurt a.M. 1980, S.115£.).

3 Jacob L. Talmon, Die Urspriinge der totalitiren Demokratie, Koln 1961; Iring Fetscher:
Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen Freibeitsbegriffs,
Frankfurt a.M. 1990, 258ff.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

20 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

cum grano salis, sagen konnen, dass Platon, Aristoteles, Machiavelli, Hobbes und
Rousseau zwar hiufiger und leidenschaftlicher diskutiert werden; doch niemand
unter den Klassikern des politischen Denkens hatte so viel Einfluss auf den liberal-
demokratischen Konstitutionalismus wie Montesquieu, der, ungeachtet seiner alt-
europiischen Provenienz und Priferenzen, nahezu vorbehaltlos die strengen Krite-
rien posttotalitirer Ideologiekritik erfiillt.

Wie nachfolgend gezeigt wird, liegt ein wesentlicher Grund fur diesen histori-
schen Erfolg Montesquieus in seiner Erginzung einer normativen durch eine funk-
tionale Perspektive (1.). Dies bedeutet, Montesquieus liberales Staatsdenken auf
seine politiksoziologische Perspektive zurtickzubezichen, die, neben seiner Regime-
lehre, ein weiteres, seit lingerem bekanntes, aber immer wieder aufs Neue gepriese-
nes Modernitits- und Aktualititskriterium bildet. Bereits Durkheim hatte
Montesquieu zusammen mit Rousseau als »Vorlaufer der Soziologie«* vereinnahmt,
was in dieser Hinsicht zutrifft, aber eine Nihe zwischen dem Aristokraten aus
Bordeaux und dem Autodidakten aus Genf insinuiert, die nur um den Preis der
Ausblendung aller vorstehend angesprochenen, politischen und rezeptionsge-
schichtlichen Gegensitze moglich und daher problematisch ist.

Anstelle dessen wird hier argumentiert, dass Montesquieus Politische Soziologie
Elemente einer Theorie sozialer Differenzierung enthilt (2.). Diese bestimmt auch
seine Gewaltenverteilungslehre, insofern sie Rechtsfunktionen spezifiziert, die
Montesquieu in den ersten Kapiteln des XXVI. Buches Vom Geist der Gesetze aus-
driicklich von solchen der Religion und der Politik unterscheidet. Vervollstindigt
wird diese Differenzierungstheorie nicht nur von Montesquieus Uberzeugung, dass
der Okonomie eine separate, eigengesetzliche Funktion im Gesellschaftsgefiige zu-
kommt, sondern auch von seinem spezifisch liberalen Offentlichkeitskonzept. Sein
hierin deutliches Verstindnis von sozialer Integration ermoglicht Montesquieu eine
Differenzierung der Demokratisierungsfrage (3.). Dieser Ansatz einer Moderation
von Modernisierungsprozessen spiegelt sich in seiner Regimetypologie wider und
begriindet nicht nur seine Divergenz gegentiber Aristoteles, sondern auch ein neues,
arbeitsteiliges Verhiltnis zwischen Regierungslehre und politischer Theorie, in dem
ein aktuelles Verstindnis von Demokratie und Staatlichkeit aufscheint.

1. Zwischen Politischer Theorie und Politischer Soziologie

Es war ein kleiner Schritt fiir Montesquieu, aber ein grofier Schritt fiir die politi-
sche Ideengeschichte, innerhalb der normativen politischen Theorie eine politikso-
ziologische Perspektive zu entwickeln. Vielleicht ist dies bis dato im Schatten der
Montesquieu-Rezeption verblieben, weil damit zwei nach heutigen Vorstellungen
schwer vereinbare Ansitze kombiniert wurden. Nur jene Verkniipfung aber ermdg-
lichte es der republikanischen Staatsauffassung, aus ihrer babylonischen Gefangen-
schaft in einer rein normativen politischen Theorie herauszutreten und sich in Rich-
tung des demokratischen Konstitutionalismus gleichzeitig zu konkretisieren wie zu

4 Emile Durkheim, Montesquieu et Roussean. Précurseurs de la sociologie, Paris 1966.

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 21

liberalisieren. Bei Montesquieu ist dies verbunden mit der Einnahme einer sich an
der Schnittstelle zwischen Methodik und Normativitit entscheidenden Aquidistanz
gegentiber den beiden groflen Antipoden Aristoteles und Hobbes.

So unterscheidet sich Montesquieus Ansatz von Aristoteles’ Regimetypologie,
indem das Kriterium quantitativer Machtverteilung differenziert und das fiir Aris-
toteles zentrale Kriterium des qualitativen Herrschaftszweckes modifiziert wird.
An die Stelle des Gemeinwohls tritt die rule of law, die Herrschaft nach Recht und
Gesetz. »Montesquieu war an >hochsten Zwecken« uninteressiert. [...] Die legiti-
mierte Autoritit hat kein Ideal, das sie durchsetzen kann, oder ein Fundament, auf
dem sie aufruht, sondern lediglich ein Problem, das sie 16sen kann.«* So folgt Mon-
tesquieu zwar noch insofern dem aristotelischen Ansatz, als er die Uberlebensfihig-
keit freiheitlicher Ordnungen mit ihren sozio-moralischen Qualititen korreliert,
doch kulminieren diese Uberlegungen in der Sorge um die Funktionsfihigkeit gro-
er Gesellschaften. Die normative politische Theorie fihrt mithin zur »sozialen
Morphologie« und die Prinzipientheorie zur Organisationssoziologie.b

Ein beriihmtes Beispiel hierfiir ist das Gleichnis von den Troglodyten aus
Montesquieus Persischen Briefen’: Die Troglodyten, ein animalisches, wildes und
bosartiges Volk, haben, jeglicher Herrschaft und Gesellschaftsordnung tiberdriissig,
thre Herrscher getotet und daraufhin beschlossen, Individualinteresse und Eigen-
nutzenmaximierung zum alleinigen Handlungsprinzip zu machen. Folgerichtig
weigerten sie sich nach einer Epidemie, den sie heilenden Arzt zu entlohnen, so dass
dieser nach dem erneuten Ausbruch der Krankheit die Behandlung verweigerte,
woraufhin alle Troglodyten bis auf zwei Familien ausstarben. Diese entsprachen
nicht dem Mehrheitsgeschmack:

»Sie besaflen Menschlichkeit, kannten Gerechtigkeit, liebten die Tugend. [...]
Thre ganze Aufmerksamkeit galt der Erziehung ihrer Kinder zur Tugend. [...] Sie
machten ithnen vor allem verstindlich, daff das Interesse der einzelnen im Interesse
der Gemeinschaft liegt, daf§ es den eigenen Untergang bedeutet, wenn man sich von
thr trennen mochte, dafl die Tugend uns keine Mithe machen darf [...] und daf} Ge-
rechtigkeit gegen andere eine Wohltat fiir uns selbst bedeutet.«®

So gelingt dieser durch ihre politische Tugendhaftigkeit ausgezeichneten, zweiten
Generation der Troglodyten die Abwehr duflerer Feinde und die Sicherung des Ge-
meinwesens, das solange als Republik zu existieren vermag, bis es ein zu starkes Be-
volkerungswachstum aufweist und zu dessen eigenem Kummer ein Konig gewihlt
wird.

Diese parabolische Geschichte aus dem Frithwerk enthilt bereits wesentliche
Grundziige der Uberlegungen, die Montesquieu spiter unter vielfacher Bezugnah-

5 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S.36 (Anm. 18).

6 Raymond Aron, Hauptstrémungen des soziologischen Denkens. Band I: Montesquien,
Auguste Comte, Karl Marx, Alexis de Tocqueville, Koln 1965, S. 30.

7 Charles-Louis de Secondat, Baron de la Bréde et de Montesquieu, Persische Briefe.
Ubers. u. hg. v. Peter Schunck, Stuttgart 1991, 11.-14. Brief.

8 Montesquieu, Persische Briefe, 2aO. (FN 7), S. 32.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

22 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

me auf die griechischen und romischen Erfahrungen zu einem skeptischen Urteil
hinsichtlich der Realisierbarkeit einer republikanischen Demokratie weiterentwi-
ckelt. Als Grund hierfir gibt er an, dass monarchische oder despotische Regierun-
gen einer sozio-moralischen »Triebkraft« entraten konnten, nicht indessen ein auf
die »Tugend« der Regierten vital angewiesener »Volksstaat«.? Anders aber als Aris-
toteles, fir den der unauflosliche Zusammenhang zwischen Politik und Moral die
normative Richtungsanzeige der politischen Theorie bildet, anders aber auch als
beispielsweise Machiavelli, der die sozio-moralische Ressource der virta dem ewi-
gen Auf und Ab der menschlichen Dinge tiberantwortet sieht und die normative
Theorie damit geschichtsphilosophisch grundiert, kommt Montesquieu zu dem Er-
gebnis, dass die sozio-moralischen Qualititen manifesten, quantifizierbaren, struk-
turellen Determinanten unterliegen. Republiken sind demnach, wie im Fall der Tro-
glodyten, nur Uberlebensfihig, solange sie territorial tiberschaubar bleiben, weil
allein dies die motivationale Voraussetzung von Gemeinsinn erfillt, dass nimlich
das Gemeinwohl tberhaupt erkennbar, das heifit lebensweltlich konkretisierbar
bleibt.

»Es gehort zum Wesen der Republik, dafl sie nur ein kleines Gebiet umfafit, sonst
kann sie nicht bestehen. In einer groflen Republik gibt es grofle Vermdgen und in-
folgedessen wenig Sinn fur Mifligung. [...] In einer groflen Republik wird das Ge-
meinwohl tausenderlei Riicksichten geopfert, es unterliegt Ausnahmen und hingt
von Zufillen ab. In einer kleinen Republik dagegen wird das Gemeinwohl stirker
empfunden, besser erkannt, dem einzelnen Biirger niher gertickt«.!®

In dieser Lesart Montesquieus bilden die Persischen Briefe »an embryonic com-
parative political sociology of contemporary society«,!'! an die sich werkgeschicht-
lich die Betrachtungen iiber die Ursachen von GrifSe und Niedergang der Romer als
einer »methodological exercise in comparative sociology« anschlieffen, die wieder-
um der Vorbereitung des Geists der Gesetze diente, in dem »Montesquieu’s gradual
progression towards a sociological perspective«!? zum Abschluss kam. Dies zeigt
sich, wenn man mit Raymond Aron die Buicher I-XIII als allgemeine Politische So-
ziologie versteht, denen in den Biichern XIV-XIX eine materielle und physische
Ursachentheorie und in den Biichern XX-XVI eine soziale Ursachentheorie folgt.
Diese wiederum wird im IXX. Buch einem »Vereinheitlichungsprinzip des sozialen
Ganzen«!® zugefiihrt, wobei Montesquieus bedichtiger, anti-revolutionirer Refor-
mismus in der Maxime, man miisse nicht alles verindern wollen,!* ebenso deutlich
wird wie sein Schritt zum Anti-Moralismus in dem Hinweis, er habe am Beispiel

der klimatisch und geographisch bedingten, merkantilen Unredlichkeit der Chine-

9 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze. Ubers., eingel. u. hg. v. Ernst Forsthoff, 2 Bde.,
Tibingen 21992, Bd. 1, S. 34.
10 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, 2aO. (FN 9), Bd. L, S. 172.
11 John Alan Baum, Montesquien and Social Theory, Oxford 1979, S. 49.
12 Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 74.
13 Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 26.
14 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. L, S. 414.

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 23

sen »zeigen wollen, daff nicht alle politischen Laster auch moralische, und dass nicht
alle moralischen Laster auch politische sind«.!?

Gegentiber Montesquieus Abgrenzung von Aristoteles ist diejenige von Hobbes,
wie eingangs betont, nicht minder deutlich,'® und zwar ebenfalls dank Montes-
quieus methodischer Modernitit.” Geradezu im Sinne von Foucaults frohlicher
Wissenschaft des Judo enthebt sie ihn namlich einer offenen Zurickweisung des
Hobbes’schen Szientismus einer politischen Theorie more geometrico, wie auch ei-
ner Akzeptanz von dessen kryptonormativem, antirepublikanischem Autoritaris-
mus. Montesquieu erdffnet ein neues Feld: Mit seiner, bei aller konventionellen Kli-
matologie, avancierten Perspektive, dass die sozialstrukturellen Bedingungen tiber
den Erfolg und also tiber den Sinn einer Regierungsform entscheiden, vermag er das
Plidoyer fir eine konstitutionelle Republik von der durch Hobbes angegriffenen
normativen politischen Theorie zu trennen und seinerseits der more geometrico den
szientistischen Glaubwiirdigkeitskredit zu kiirzen. Ratio, neque veritas, neque anc-
toritas facit legem, musste Montesquieus Formel lauten. Denn »Montesquieu veut
fonder son action politique sur une science sociale certaine et précise«.'s

Diese Innovation erméglicht Montesquieu aber nicht nur Aquidistanz gegeniiber
den zu seiner Zeit schon traditionellen politiktheoretischen Antipoden Aristoteles
und Hobbes, sondern sie markiert auch die Diskrepanz gegentiber Jean-Jacques
Rousseau. Denn entgegen Rousseaus radikaldemokratischem Republikanismus er-
moglichte Montesquieus politiksoziologische Erginzung normativer politischer
Theorie die Weiterentwicklung der republikanischen Staatsauffassung zum liberalen
Konstitutionalismus. Zwischen Mitte und Ende des 18. Jahrhunderts trennen sich
mithin sowohl theorie- wie auch realgeschichtlich die Wege zwischen einem mode-
raten, reformistischen, liberalen Konstitutionalismus, wie er von Montesquieu ver-
treten und in den Vereinigten Staaten von Amerika praktiziert wurde, einerseits,
und einem emphatisch-progressistischen, egalitiren Radikalismus, wie er von
Rousseau vertreten und in der Franzosischen Revolution pervertiert wurde.

Wie eingangs in Aussicht gestellt, soll Montesquieus Entwurf hier aber nicht blof§
als Determinante seines liberalen Staatsdenkens herausgestellt werden, sondern als
Frihform einer Differenzierungstheorie interpretiert werden, die nicht nur
Montesquieus demokratietheoretische Vorstellungen erkliren hilft, sondern auch
unsere heutigen aufzukliren vermag.

15 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, 2aO. (FN 9), Bd. I, S. 418.

16 Vgl. Simone Goyard-Fabre, Montesquien: la Nature, les Lois, la Liberté, Paris 1993, S.
85ff.; Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 45.

17 Louis Althusser, Montesquien. La politique et I’histoire, Paris 1959, S. 11{f. spricht von
»une révolution dans la méthode«, und Mark Hulliung, Montesquien and the Old
Regime, Berkeley u.a. 1976, S. 25ff. sieht »Political Sociology as the Indictment of
Absolutism« und attestiert Montesquieu gar »a >Copernican revolution«< in political
thought, comparable to Kant’s >Copernican revolution< in philosophy« (S. 221).

18 Charles-Jacques Beyer, »Le probleme du déterminisme social dans ’Esprit des lois« in:
The Romanic Review, Vol. XXXIX, Nr. 1 (1948), S.102-106, 104.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

24 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

Die Voraussetzung hierfiir ist Montesquieus Abwendung von jedwedem essentialis-
tischen oder gar organizistischen Gesellschaftsbegriff. So heifit es in dem volkerrechtli-
chen Kontext des dritten Kapitels vom X. Buch des Geists der Gesetze, die Gesellschaft
sei »die Vereinigung von Menschen und nicht dasselbe wie Menschen als solche«.!” Was
Montesquieu interessiert, sind die sozialstrukturellen Mechanismen dieser Vereinigung:
»By viewing society as a set of interrelated elements, Montesquieu was putting forward
a holistic interpretation of social structure akin to that which today we know as func-
tionalism«.? Folgerichtig fokussiert dieser Ansatz die »functional interdependence of
institutions«, was fiir die zentrale Bedeutung der Gewaltenverteilungslehre spricht! In
diesem Vorrang politischer Machtbeschrinkung (constraint) durch soziale Institutio-
nen gegeniiber moralischen Intentionen erweist sich der moderne Liberalismus
Montesquieus,”? und zwar in dem gerade erorterten, engen Zusammenhang mit seiner
politiksoziologisch innovativen Perspektive als Dreh- und Angelpunkt. Diese namlich,
und nicht etwa Montesquieus Konservatismus oder methodische Riickstindigkeit, ver-
hindert wiederum, dass seine Theorie ein weiteres Kennzeichen des modernen Libera-
lismus erfillt, und zwar die Unterscheidung zwischen »Staat« und »Gesellschaft«.
Montesquieu interessiert die jenseits dieser Unterscheidung liegende, normativ aber
nicht minder liberal motivierte Frage nach den Bedingungen fiir die Herstellung einer
Einheit des Differenten, und auf nichts anderes richtet sich der Differenzierungsbe-
griff.

2. Montesquieus Differenzierung der Demokratisierung

Bekanntlich verdankt Montesquieu seinen Ruhm einer Differenzierungsidee: der
»Gewaltenteilung auf Grund rationaler Differenzierung der Staatsfunktionen«2*
Deren eingangs bereits in ihrer Eigenbedeutung angesprochene, bewegte Rezepti-
onsgeschichte bedarf hier keiner erneuten Rekapitulation.?” Fiir den vorliegenden
Zusammenhang entscheidend ist der erstmalig von Charles Eisenmann betonte
Umstand, dass das Konzept der Gewaltenverteilung auf die Garantie der Herrschaft
des Gesetzes (»le regne de la loi«) gerichtet ist. Montesquieu geht es um die rule of
law: »Le principe de la séparation des pouvoirs répond simplement au soici d’assu-
rer la 1égalité de I’exécution«.?s Seine Gewaltenverteilungslehre differenziert also
nicht primir »Staatsorgane, sondern Rechtsfunktionen, d.h. juristisch gekennzeich-

19 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze. Eingel., ausgew. u. iibers. v. Kurt Weigand, Stutt-
gart 1965, S. 203. Forsthoffs Ubersetzung des originalen »La société est 'union des
hommes, et non pas les hommes« (Montesquieu, Euvres Completes. Texte présenté et
annoté par Roger Caillois, 2 Bde., Paris 1951, Bd. IL, S. 379) ist hier weniger treffend:
»Die Gemeinschaft ist ein Verband von Menschen und nicht die einzelnen Menschen«
(Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 193).

20 Baum, Montesquieu and Social Theory, 2aO. (FN 11), S. 91.

21 Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 84.

22 Stephen Holmes, Passions and Constraint. On the Theory of Liberal Democracy, Chi-
cago, London 1995, S. 13, 101.

23 Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1997, S. 595.

24 Max Imboden, Montesquien und die Lehre der Gewaltenteilung, Berlin 1959, S. 11.

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 25

nete Formen der Staatstitigkeit«.”” Dabei wird jeder der drei Gewalten ein anderes
Prinzip zugedacht: In der Legislative sollen demokratische Formen dominieren, in
der Exekutive monokratische und in der Judikative aristokratische.?® Hierin zeigt
sich Montesquieus konservativ-reformistisches Interesse an einer sozialen Vertei-
lung der Gewalten zwischen Monarch, Adel und Reprisentanten des Biirgertums.
Diese bildet fiir ihn eine unerlissliche Voraussetzung der institutionellen Gewalten-
verteilung, der allein er keine hinreichende Freiheitsgarantie zutraut.?”

Die soziale Verteilung der Gewalten verspricht sich Montesquieu aber eben nicht
bloff vom Verhiltnis zwischen den drei Stinden, sondern von einem gesamtgesell-
schaftlichen Differenzierungsschub funktionaler Art. Demnach kommt den fiir die
Gewaltenverteilung ausschlaggebenden Rechtsfunktionen eine Eigenlogik zu, die
im XXVI. Buch des Geists der Gesetze von derjenigen der Religion und derjenigen
der Politik gleichermaflen unterschieden wird. Und schon zuvor, im XX.-XXIIL.
Buch, beschreibt Montesquieu die Eigenlogik der Wirtschaft, gegeniiber deren Pro-
fitorientierung er zwar »eine aristokratische Geringschitzung« kultivierte, deren
Autonomie er aber gleichwohl als Schutzwall insbesondere gegentiber religios moti-
vierten Kriegen hochschitzte® und zum Anlass eines Plidoyers fiir internationalen
Freihandel nahm. Dabei geht diese liberale Uberzeugung von der ékonomischen
Eigengesetzlichkeit und der entsprechenden Dysfunktionalitit politischer Einmi-
schung® zurtick auf Montesquieus liberales Staatsdenken, denn er sieht einen Zu-
sammenhang zwischen der Zeichen- und Reprisentationsfunktion des Geldes und
seinem Ideal einer gemifiigten Regierung. Nur unter dieser, so heifSt es im 2. Kapitel
des XXII. Buches Vom Geist der Gesetze, komme es dazu, dass »das Geld alle Sa-
chen vertritt und alle Sachen das Geld vertreten« und also der Wohlstand des Staates

25 Vgl. Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24); Alois
Riklin, »Montesquieus freiheitliches Staatsmodell. Die Identitit von Machtteilung und
Mischverfassung« in: Politische Vierteljahresschrift 30, 1989, S. 420-442; ders., »Die gewal-
tenteilige Mischverfassung Montesquieus im ideengeschichtlichen Zusammenhang« in:
Paul-Ludwig Weinacht (Hg.), Montesquien. 250 Jahre »Geist der Gesetze«. Beitrige aus
Politischer Wissenschaft, Jurisprudenz und Romanistik, Baden-Baden 1999, S. 15-29; Det-
lef Merten, »Montesquieus Gewaltenteilungslehre und deutsche Verfassungsstaatlichkeit«
in: Paul-Ludwig Weinacht (Hg.), Montesquien. 250 Jahre »Geist der Gesetze«. Beitrige
aus Politischer Wissenschaft, Jurisprudenz und Romanistik, Baden-Baden 1999, S. 31-62.

26 Charles Eisenmann, »L’ >Esprit des lois< et la séparation des pouvoirs« in: Mélanges R.
Carré de Malberg, Paris 1933, S. 163-192, 190. Vgl. auch Althusser, Montesquieu. La
politique et ’histoire, aaO. (FN 17), S. 98ff.

27 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 11.

28 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 16.

29 Vgl. Iring Fetscher, »Politisches Denken im Frankreich des 18. Jahrhunderts vor der
Revolution« in: ders. / Herfried Munkler (Hg.), Pipers Handbuch der politischen Ideen.
Band 3: Neuzeit: Von den Konfessionskriegen bis zur Aufklirung, Miinchen 1985,
S. 423-528, 452.

30 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S. 16.

31 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, 2aaO. (FN 2),
S. 16.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

26 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

innerhalb eines transparenten, das heif}t von einem Publikum beobachtbaren Wirt-
schaftskreislaufs gesichert wird.?> Damit ist zugleich das Modell liberaler Offent-
lichkeit entworfen, innerhalb dessen der offentlichen Meinung eine Ausgleichs-
funktion zukommt, ohne moralisch iiberdeterminiert zu sein. So heiflt es im 27.
Kapitel des XIX. Buches Vom Geist der Gesetze, »in einem freien Volk« sei »es sehr
hiufig ganz gleichgiiltig, ob die einzelnen Gutes oder Schlechtes reden; es gentigt,
dafl sie reden: hieraus entspringt die Freiheit, die vor den Folgen solcher Reden
selbst schutzt.«?* Die 6ffentliche Meinung ist also fir Montesquieu ein sozialer
Machtfaktor, dessen Funktionalitit nicht bloff zuverldssiger und berechenbarer ist
als jedes normative Postulat es vermochte. Dartiber hinaus schreibt er ihr einen Ein-
fluss auf Politik, Wirtschaft, Recht und Religion zu, der mit einer stratifizierten So-
zialordnung unvereinbar ist. Auf diese Weise verdringt das liberale Modell funktio-
naler Sozialdifferenzierung mit seiner Kontrastierung zwischen offentlicher und
privater Sphire »den viel verhafiteren Gegensatz zwischen den sozialen Schich-
ten.«<** Insofern also das »Gleichgewicht der sozialen Krifte« fiir Montesquieu die
»Vorbedingung der politischen Freiheit«*® darstellt und dieses iber einen Klassen-
kompromiss hinausgehende Gleichgewicht auf der Ausdifferenzierung gesellschaft-
licher Funktionen basieren soll, lisst sich feststellen, dass Montesquieu die ihm aus
England vertraute Idee der institutionalisierten checks and balances in Richtung ei-
nes fir simtliche Institutionen grundlegenden, sozialen Ordnungskonzeptes wei-
tergedacht hat. Mit anderen Worten: Montesquieus Gewaltenverteilungslehre be-
ruht auf der Einsicht, dass die Stratifikation als soziale Primirdifferenzierung
historisch iiberholt und durch die Orientierung an gesellschaftlichen Funktionen zu
ersetzen ist. Dies verweist bereits auf die spitere Einsicht, dass nach dem Veralten
sozialer Stratifizierung ein wechselseitiges Bedingungsverhiltnis zwischen funktio-
naler Gesellschaftsdifferenzierung und konstitutioneller Demokratie entstanden ist.
So ist Montesquieu iiberzeugt, dass freiheitliche Regime des Aufbaus und der Be-
wahrung sozialer Komplexitit bedtirfen, wihrend die simple Struktur von Despoti-
en auf ebensolchen Sozialstrukturen ruht* Man kann demnach Montesquieu die
Vordenkerschaft fiir die Uberzeugung der heutigen Gesellschaftstheorie attestieren,
dass Komplexitit und Demokratie positiv korrelieren.?”

Diese Auffassung resultiert aus Montesquieus »Versuch einer verntnftigen Ein-
bindung des Politischen in ein Gesamtmodell des sozialen Systems«;® dem eine
nicht-deterministische Vorstellung von sozialer Integration zugrunde liegt.” So

32 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, 2aO. (FN 9), Bd. I, S. 84.

33 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 442f.

34 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S. 19.

35 Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 36.

36 Nannerl O. Keohane, Philosophy and the State in France. The Renaissance to the
Enlightenment, Princeton, New Jersey 1980, S. 398.

37 Kai-Uwe Hellmann / Karsten Fischer, »Einleitung: Niklas Luhmanns politische Theo-
rie in der politikwissenschaftlichen Diskussion« in: Dies. / Harald Bluhm (Hg.), Das
System der Politik. Niklas Lubmanns politische Theorie, Wiesbaden 2003, S. 9-16, 13.

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 27

heifdt es in den Betrachtungen iiber die Ursachen von Grofle und Niedergang der
Romer:

»Was man bei einem politischen Gebilde als Einheit bezeichnet, ist eine sehr un-
bestimmte Sache. Die wahre Einheit ist harmonische Einheit, die bewirkt, daf§ alle
Teile, so entgegengesetzt sie auch immer erscheinen mogen, zum allgemeinen Wohle
der Gesellschaft beitragen, so wie alle Dissonanzen in der Musik sich zum totalen
Akkord vereinigen. Es kann in einem Staate, in dem man nur Unruhe wahrzuneh-
men glaubt, Einheit geben, d.h. eine Harmonie, aus der das Gliick entspringt, das al-
lein der wahre Friede ist. Es ist damit wie mit den Teilen dieses Weltganzen, die
durch actio und reactio in Ewigkeit verbunden sind.«*

Montesquieu denkt also, auch hierin ganz modern, Sozialintegration als Einbeit
des Differenten, die sich Giber fortschreitende Differenzierung, und nicht etwa infol-
ge deren Hemmung, einstellt.*!

Der bis hierhin rekonstruierte Zusammenhang zwischen Differenzierung und
Demokratisierung bei Montesquieu ist von mafigeblicher Bedeutung fiir seine Regi-
melehre und Demokratietheorie, hinsichtlich derer sich die Distanzierung von Aris-
toteles erneut und typologisch verdichtet zeigt.

Bekanntlich hatte Aristoteles in seiner Regimetypologie eine quantitative und
eine qualitative Ebene relationiert:*

38 Effi Bohlke, »Esprit de nation«. Montesquieus politische Philosophie, Berlin/Baden-
Baden 1999, S. 211.

39 Vgl. Werner Stark, Montesquien. Pioneer of the Sociology of Knowledge, London 1960,
S.72. Anders Goyard-Fabre, Montesquieu: la Nature, les Lois, la Liberté, aaO. (FN 16),
S.289: »La répresentation des citoyens étant en méme temps la répresentation des partis
et de leurs volontés spécifiques, la dynamique politique ne saurait se réduire au mécha-
nisme des forces et des contre-forces de la nation: elle en exprime la vie profonde et
Vesprit général: PEtat représente la société. «

40 Montesquieu, Grofe und Niedergang Roms, aaO. (FN 2), S. 59.

41 Vgl. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2aO. (FN 23), S. 595.

42 Aristoteles, Politik. Ubers. u. hg. v. Olof Gigon, Miinchen 1986, S. 113ff.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

28 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

Aristoteles, Politik, 3. Buch, 1279 a 17 ff.

Regierungslehre Politische Theorie

Qualitat: Herrschaftszweck

v

Quantitat: Machtbeteiligung

Negativ: Positiv:
Eigennutz des/r Gemeinwohl
Herrschenden
Einer Tyrannis Monarchie
Einige Oligarchie Aristokratie
v
Viele Ochlokratie Politie

Demnach ist die quantitative Frage der Machtverteilung, das heifit die Frage der
Machtbeteiligung, wie sie sich, in heutigen Termini, der Regierungslehre stellt, ver-
wiesen auf die nach heutigen Begriffen der Politischen Theorie zugehorige, qualita-
tive Frage nach dem Herrschaftszweck, hinsichtlich derer sich die Alternative stellt,
ob die Herrschaft dem Gemeinwohl oder dem Eigennutz des beziehungsweise der
Herrschenden dienen soll. Erst hierdurch vermag Aristoteles die Regimetypen zu
bestimmen, was ihre normative Beurteilung gleichzeitig mitbestimmt.

Montesquieu hingegen differenziert dieses Schema, indem er die Perspektive ei-
ner Politischen Soziologie zur Geltung bringt und mit derjenigen der Politischen
Theorie so kombiniert, dass ein erheblicher Komplexititsgewinn entsteht. So wird
zunichst der anti-liberalen Lesart Thomas Hobbes” en passant der Boden entzogen.
Hobbes hatte die aristotelische Typologie auf die quantitative Ebene reduziert und
die qualitative Frage, ob etwa die Herrschaft eines Einzelnen Monarchie oder Ty-
rannis sei, als blofles Symptom fir die Bedeutung der Semantik im politischen
Machtkampf ausgegeben:*

43 Cohler, Montesquieu’s Comparative Politics and the Spirit of American Constitutiona-
lism, 220. (FN 1).

44 Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirger-
lichen Staates. Hg. u. eingel. v. Iring Fetscher, tibers. v. Walter Euchner, Frankfurt a.M.
1991, S. 145.

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 29

Hobbes, Leviathan, 19. Kapitel

Politische Theorie
Revi leh Semantik des politischen
egierungsienre
& & Machtkampfes
- Affirmation Ablehnung
Machtbeteiligung des Regimes des Regimes
Einer Monarchie Tyrannis
Einige Aristokratie Oligarchie
Viele Demokratie Anarchie

Montesquieu jedoch verzichtet in seiner Regimetypologie auf das normative Kri-
terium des Herrschaftszweckes und entgeht damit der Hobbes’schen Semantologie.
Vielmehr stellt Montesquieu seit der Geschichte von den Troglodyten darauf ab,
dass die Regimetypen auch und gerade hinsichtlich der fiir ihren Bestand unver-
zichtbaren sozio-moralischen Qualititen mit sozialstrukturellen Aspekten korrelie-
ren,® deren grundlegendster das Komplexititsniveau der funktionalen Primirdiffe-
renzierung ist. Dabei dient die Verteilung der Gewalten einer Austarierung der
sozialen Krifte. Einer demokratisch dominierten Legislative stehen eine monokrati-
sche Exekutive und eine aristokratisch geprigte Judikative gegeniiber.* Auf diese
Weise erhofft sich Montesquieu eine Differenzierung der Demokratisierung mit
Nutzen in beiderlei Hinsicht: Einerseits steigen durch die Aufrechterhaltung tradi-
tioneller Regierungselemente die Chancen einer friedfertigen, reformerischen De-
mokratisierung; andererseits ist es ein Hauptanliegen von Montesquieu, dass
schlechthin keine Gewalt, nicht einmal die des Volkes tber sich selbst, unbegrenzt
sein darf.¥ Wenn aber die drei klassischen Staatsformen, Monarchie, Aristokratie
und Demokratie, solchermaflen »zu Attributen der innerstaatlichen Gewalten,
Exekutive, Judikative und Legislative, weiterentwickelt sind, taugen ihre »Form-
prinzipien« nicht mehr zur generalisierenden Kennzeichnung des Regimetypus.*
Folglich nimmt Montesquieu im II., III. und VIII. Buch des Geists der Gesetze eine
Neukonzeption der Regimetypologie vor:

45 Vgl. Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 30.
46 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 16.
47 Vgl. Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 38.
48 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 18.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

30 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, II. / 11l. / VIII. Buch
Regierungs- Politische Soziologie P oltttsc.he
lehre Theorie
Quantitét Qualitit
Regierungs- Macht- GréBe Ziel < Prinzip
form verteilung
A
Volk, m
Republik: rechtsformig: klein
Demokratie /  |als Ganzes / Begrenzung 4— Tuﬂ'_"_'r‘s‘_“
Aristokratie als Teil arigung
Monarchie Einzelner nach mittel VergroBe-
2 festen Gesetzen 9 <= Ehre
rung
Einzelner ohne m
i [}
Despotie Recht und gro Expansion <— Furcht
Gesetz

Dabei iibernimmt er die Hobbes’sche Reduktion der aristotelischen Typologie
von sechs auf drei Regierungsformen, wobei er diese jedoch anders kontrastiert.
Und zwar vereinheitlicht er Demokratie und Aristokratie als zwel nur in puncto
Machtbeteiligung unterschiedliche Erscheinungsformen der Republik. Dieser ge-
geniiber steht nicht nur, wie gewohnt, die Monarchie, sondern nun auch die Despo-
tie, die bei Aristoteles nur auf der negativen Seite der Unterscheidung aufgetaucht
und bei Hobbes ginzlich der ihrerseits rhetorisch-polemischen,” semantologischen
Perspektive zum Opfer gefallen war.

Wie Raymond Aron bemerkt hat, liegt der tiefere Grund dieses Anti-Aristotelis-
mus in Montesquieus Politischer Soziologie, mit der die »Unterscheidung der Re-
gierungsformen« stets auf die »Unterscheidung der sozialen Organisationen und
Strukturen« zurlickbezogen wird. Wahrend namlich fiir Aristoteles die drei klassi-
schen Regierungsformen »der politische Uberbau einer bestimmten Gesellschafts-
form warenc, deren Beziehung zur sozialen Basis kaum reflektiert wurde, reformu-
liert Montesquieu die gesamte Problemstellung und verbindet Regimetypen und
Gesellschaftsanalyse, indem er auf die soziale Morphologie abstellt und im Rahmen
dessen seine bereits erliuterte Uberzeugung anbringen kann, dass Republiken nur
ein kleines Gebiet umfassen diirfen.®

Gleichzeitig wird sowohl das quantitative als auch das qualitative Kriterium der
aristotelischen Regimetypologie kontextualisiert, indem Montesquieu auch hier die
Perspektiven der Regierungslehre und der Politischen Theorie um die Sicht der Po-

49 Vgl. Matthias Bohlender, Die Rhetorik des Politischen. Zur Kritik der politischen Theo-
rie, Berlin 1995, S. 791f.
50 Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 29.

am 21.01.2026, 09:32:58. ©
mit, fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 31

litischen Soziologie erginzt. So wird die Frage der quantitativen Machtverteilung
um das letztlich qualitative, gegeniiber dem Postulat der Gemeinwohlorientierung
aber normativ anspruchslosere Kriterium der rule of law erginzt, das den entschei-
denden Unterschied zwischen der gesetzesformigen Monarchie und der gesetzlosen
Despotie ausmacht und die conditio sine qua non einer Republik darstellt.

Diese Positionierung ersetzt aber bei Montesquieu nicht etwa die von Aristoteles
als Konigswissenschaft inthronisierte Staats- beziehungsweise Politikwissenschaft,’
sondern geht insbesondere mit der Politischen Theorie eine enge Verbindung derge-
stalt ein, dass die Politische Soziologie beschreibt, welche expansiven Ziele die Regi-
metypen haben, was wiederum mit deren in den Bereich der Politischen Theorie fal-
lenden Prinzipien korreliert. So meint Montesquieu, Despotien strebten ob ihres
Prinzips der Furcht nach Expansion, wahrend die auf dem Prinzip der Ehre basie-
renden Monarchien zwar die Vergroflerung ihres Gebietes begehrten, nicht jedoch
in grenzenlos expansiver Absicht. Montesquieus bevorzugte Regierungsform
schliefilich, die Republik, strebt, wenn sie eine solche bleiben will, nach Begrenzung
thres Gebietes, sei es aufgrund des demokratischen Prinzips der Tugend, sei es auf-
grund des aristokratischen Prinzips der Mafligung.

Hierin driickt sich Montesquieus irenisches Grundmotiv aus, den unauthaltsa-
men gesellschaftlichen Modernisierungsprozess ohne bestandsgefihrdende Friktio-
nen gestalten zu wollen, indem nach den soziologischen Realisierbarkeitsbedingun-
gen von Demokratisierungskonzeptionen gefragt wird. Die Betonung einer
differenzierungstheoretischen Pointe von Montesquieus liberalem Staatsdenken
korrigiert aber nicht nur eine staatsfeindliche, anti-politische Lesart soziologischer
Differenzierungstheorie, sondern enthilt aktuelle Einsichten in den Zusammenhang
von Demokratie und Staatlichkeit.

3. Von der Differenzierung der Demokratisierung zur Demokratisierung
der Differenzierung

Montesquieu konzipiert eine Differenzierung der Demokratisierung dergestalt,
dass revolutioniren Umwilzungen gewehrt und jede Gewalt, auch diejenige des
Volkes tiber sich selbst, separiert und dadurch begrenzt wird.2 Dies beinhaltet ein
Demokratieverstindnis, in dem der Staat eine unverzichtbare, zentrale Rolle ein-
nimmt,” wihrend der Egalitarismus als paradoxes Prinzip eingefithrt wird, das sich
gerade dadurch erweisen und bewihren soll, dass es elitir iberformt wird. So heif$t
es unter dem Titel »Worin die Liebe zum Staat in der Demokratie besteht« im 3. Ka-
pitel des V. Buches Vom Geist der Gesetze:

»Die Liebe zum Staat in einer Demokratie ist die Liebe zur Demokratie, und die
Liebe zur Demokratie ist die Liebe zur Gleichheit. Die Liebe zur Demokratie ist

51 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik. Ubers. v. Franz Dirlmeier, Stuttgart 1983, S. 5f.

52 Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 38.

53 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S. 19.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

32 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

weiter die Liebe zur Einfachheit. [...] Durch die Liebe zur Gleichheit wird in einer
Demokratie der Ehrgeiz auf das eine Verlangen und eine Gliick beschrinkt, dem
Vaterlande besser dienen zu konnen als die Mitbiirger. Sie konnen ihm nicht alle
gleiche Dienste leisten, aber alle sollen sie ihm gleichmiflig dienen [...]. So erwach-
sen die Unterschiede aus dem Gleichheitsgrundsatz dann, wenn er durch erfolgrei-
chere Dienste und hohere Begabungen offenbar aufgehoben scheint.«**

Die scheinbar strikt egalitire und auf sozio-moralische Qualititen ausgerichtete
Konzeption Montesquieus erweist sich also bei genauerem Hinsehen als Plidoyer fiir
die Integration meritokratischer beziehungsweise aristokratischer Elemente. Der de-
mokratische Egalitarismus ruht auf Elitismus. Der Weg zum Allgemeinwohl fiihrt
demnach nicht, wie bei Adam Smith, tiber die Freisetzung allgemeinen, »plebeji-
schen« Gewinnstrebens zulasten staatlicher Intervention. Vielmehr sieht Montes-
quieu in dem aristokratischen Prinzip der Mafligung gerade die Bedingung der Mog-
lichkeit aktiven staatlichen Handelns. So hitten »die guten Demokratien«, Athen und
Rom, »indem sie hiusliche Einfachheit verlangen, fiir Staatsausgaben weit die Tore
geoffnet«.” Folgerichtig betont Montesquieu, was sich wie eine vorweggenommene
Kritik des von George W. Bush propagierten »compassionate conservatism«* liest:

»Ein paar Almosen, die man einem Bettler auf der Strafie reichy, erfiillen die Ver-
pflichtungen des Staates nicht, der allen Biirgern ein sicheres Auskommen, Nah-
rung, angemessene Kleidung und eine Lebensmoglichkeit schuldet, die der Gesund-
heit entspricht.«*

Montesquieu vertritt damit eine liberal-demokratische Auffassung, die auf aristo-
kratischer Mafligung ruht, und dies bestimmt auch die Logik der Gewaltenvertei-
lung und damit des demokratischen Konstitutionalismus: Politische Machtverhalt-
nisse sollen durch ein mafivolles Kriftegleichgewicht optimiert werden. Dies
bedeutet, wie bereits an der Abgrenzung gegeniiber Aristoteles gezeigt, dass der
»Uberbau« nur unter Riickgriff auf die sozialstrukturelle Basis konstruierbar ist.
Und diesbeztiglich sieht Montesquieu die Notwendigkeit einer »heterogenen und
hierarchisch gegliederten Gesellschaft«.’® Denn »in der Demokratie ist das Volk in
gewisser Hinsicht der Monarch, in anderer Hinsicht Untertan.«*® Dieses Demokra-
tieverstindnis Montesquieus ldsst sich in moderner Terminologie folgendermaflen
reformulieren: Demokratie bedeutet die Anerkennung einer staatlichen Herr-
schaftsordnung — und da jegliches Herrschaftsverhiltnis auf Subordination beruht,
mithin einer Hierarchie —, unter der Bedingung, dass sie auf Zeit gestellt und das Re-
gierungshandeln zurechenbar ist, so dass Wahlen Sanktionsmoglichkeiten garantie-
ren.

54 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 63f.

55 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, 2aO. (FN 9), Bd. I, S. 64.

56 Vgl. hierzu Karsten Fischer, Moralkommunikation der Macht. Politische Konstruktion
sozialer Kohdsion im Woblfahrtsstaat, Wiesbaden 2006, S. 189ff.

57 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I1, S. 158.

58 Aron, Hauptstromungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 57.

59 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 19.

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 33

Mit Neoliberalismus hat Montesquieu mithin ebenso wenig im Sinn wie mit radi-
kaldemokratischem Egalitarismus. Eher in Richtung der sogenannten »realisti-
schen« Demokratietheorien weisend, intendiert Montesquieu, »who passes as a
conservative breed of liberal«®, nicht nur die angesprochene, bewahrende Differen-
zierung der Demokratisierung, sondern ebenso eine Demokratisierung der Diffe-
renzierung® wie sie sich aus der Einsicht in das wechselseitige Bedingungsverhiltnis
zwischen konstitutioneller Demokratie und sozialer Komplexitit infolge funktio-
naler Differenzierung ergibt.

Demokratie bedeutet gemify diesem Verstindnis Montesquieus die Legitimation
von Entscheidungen durch ein Verfahren, das unter der Voraussetzung der Gleich-
heit und der Transparenz die Zurechenbarkeit und also Sanktionierbarkeir dieser
Entscheidungen garantiert. Politische Herrschaft ist demzufolge legitim, wenn die
Machtunterworfenen die politischen Entscheidungen, deren Konsequenzen sie be-
treffen, den Machthabern ursichlich zurechnen kénnen und aufgrund der Reversi-
bilitit der Machtverhiltnisse indern konnen. Auch in dieser demokratietheoreti-
schen Pointe von Montesquieus Staatstheorie zeigt sich folglich die zentrale
Bedeutung seiner Differenzierungsideen, die sich gleichermafien auf die Ebene der
funktionalen Primirdifferenzierung der Gesellschaft, die Verteilung der politischen
Gewalten und die Leistungsmerkmale der Demokratie richten und sich auch auf das
Verhiltnis der politikwissenschaftlichen Teildisziplinen erstrecken.

Zusammenfassung

Montesquieus Schritt von der normativen politischen Theorie hin zur Politischen
Soziologie beinhaltet Elemente einer Theorie sozialer Differenzierung, die auch sei-
ne Gewaltenverteilungslehre prigen. Verbunden mit seinem liberalen Offentlich-
keitskonzept, ermoglicht thm dies eine modernisierungsskeptische Differenzierung
der Demokratisierungsfrage, die das Verstindnis und Verhiltnis von Demokratie
und Staatlichkeit ebenso betrifft wie das Verhiltnis zwischen Regierungslehre, Poli-
tischer Soziologie und Politischer Theorie. In Aquidistanz zu den Antipoden Aris-
toteles und Hobbes wie auch zur Radikalitit Rousseaus steht somit vor allem Mon-
tesquieus Denken fiir die Ermoglichung des liberalen Konstitutionalismus.

Abstract

Montesquieu’s step from normative political theory towards political sociology
includes elements of a theory of social differentiation, which also determine his idea
of separation of powers. Together with his liberal concept of the public sphere, this

60 Holmes, Passions and Constraint. On the Theory of Liberal Democracy, aaO. (FN 22),
S. 32.

61 Vgl. Hans Joas, »Die Demokratisierung der Differenzierungsfrage. Die Krise des Fort-
schrittsglaubens und die Kreativitat des kollektiven Handelns« in: Soziale Welr 41, 1990,
S. 8-27.

ZfP 56.]g. 1/2009

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

34 Karsten Fischer - Demokratie und Differenzierung bei Montesquien

theory provides Montesquieu’s differentiation of the democratization problem, re-
sulting from his scepticism towards modernization. This is relevant for the under-
standing of and the relation both between democracy and statehood and between
comparative government, political sociology and political theory. Thus, it is
Montesquieu’s political idea, equally distant from the antipodeans Aristotle and
Hobbes as well as from Rousseau’s radicalism, which facilitates liberal constitutio-
nalism.

Karsten Fischer, Democracy and Differentiation in Montesquieu

am 21.01.2026, 09:32:58. © Uthebarrechtiich geschitzter Inhaf ..
‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



huck
Rechteck

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

