
ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer

Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu

Wie modern Montesquieus politisches Denken zu seiner Zeit war und wie aktuell
es bis heute geblieben ist, ist aus Anlass des zweihundertfünfzigjährigen Todestages
des Barons ebenso häufig wie zurecht betont worden, ohne dass dies eine neue
Erkenntnis gewesen wäre. Zuvorderst gilt dies für Montesquieus nachhaltige, kon-
struktive Wirkung auf den liberalen Konstitutionalismus.1 Dass hierzu Missver-
ständnisse beziehungsweise Vereinnahmungen beigetragen haben, insbesondere was
die Lehre von der Gewaltenverteilung angeht, ist bekannt. Für die politische Theo-
rie und Ideengeschichte, die nicht nur nach argumentationslogischer und rezepti-
onsgeschichtlicher Korrektheit fragt, sind indessen gerade auch die Irrtümer, ten-
denziösen Interpretationen und Instrumentalisierungen Montesquieus bedeutsam,
zeigen sie doch die Dynamik eines demokratischen Konstitutionalismus, der viel-
fältige Strömungen zu integrieren verstand. Die Besonderheit dieser Anschluss-
fähigkeit von Montesquieus, aus aristokratischem Geiste geborenem, liberalem
Staatsdenken für den demokratischen Konstitutionalismus, und umgekehrt die In-
tegrationsfähigkeit dieses Konstitutionalismus gegenüber Montesquieus liberal-
konservativer Grundhaltung2 werden deutlich, wenn man sie mit der Rezeptionsge-
schichte Jean-Jacques Rousseaus kontrastiert, die sich aus der Sackgasse des jakobi-
nischen Terrors nie vollends zu befreien vermochte, wie unberechtigt der Totalita-
rismusvorwurf gegen die Idee der volonté générale auch sein mag.3 So wird man,

1 Neben der amerikanischen ist hier vor allem an die französische Verfassung von 1791 zu den-
ken, vgl. Elie Carcassonne, Montesquieu et le Problème de la Constitution Française au XVI-
IIe Siècle, Genève 1978; Anne M. Cohler, Montesquieu’s Comparative Politics and the Spirit
of American Constitutionalism, Lawrence, Kansas 1988 und Judith N. Shklar, Montesquieu,
Oxford, New York 1987, S. 111ff., die Montesquieu als »the father of constitutions« preist. 

2 Vgl. Cohler, Montesquieu’s Comparative Politics and the Spirit of American Constitu-
tionalism, aaO., (FN 1), S. 8; Stephen Holmes, »Differenzierung und Arbeitsteilung im
Denken des Liberalismus« in: Niklas Luhmann (Hg.), Soziale Differenzierung. Zur
Geschichte einer Idee, Opladen 1985, S. 9-41, 32; Emanuel Richter, Die Expansion der
Herrschaft, Opladen 1994, S. 49. »Hat eine Verfassung eine seit langem bestehende
Form, und haben die Dinge sich in einen bestimmten Zustand eingespielt, so ist es fast
immer klug, sie zu belassen, weil die oftmals verwickelten und verdeckten Ursachen, die
einen Staat erhalten haben, auch bewirken, daß er noch in Zukunft fortdauern wird.
Ändert man jedoch das ganze System, so kann man nur den Unzulänglichkeiten abhel-
fen, die sich in der Theorie zeigen, und läßt andere bestehen, die allein die Praxis entde-
cken kann.« (Montesquieu, Größe und Niedergang Roms. Mit den Randbemerkungen
Friedrichs des Großen. Übers. u. hg. v. Lothar Schuckert, Frankfurt a.M. 1980, S.115f.).

3 Jacob L. Talmon, Die Ursprünge der totalitären Demokratie, Köln 1961; Iring Fetscher:
Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen Freiheitsbegriffs,
Frankfurt a.M. 1990, 258ff.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu20

cum grano salis, sagen können, dass Platon, Aristoteles, Machiavelli, Hobbes und
Rousseau zwar häufiger und leidenschaftlicher diskutiert werden; doch niemand
unter den Klassikern des politischen Denkens hatte so viel Einfluss auf den liberal-
demokratischen Konstitutionalismus wie Montesquieu, der, ungeachtet seiner alt-
europäischen Provenienz und Präferenzen, nahezu vorbehaltlos die strengen Krite-
rien posttotalitärer Ideologiekritik erfüllt. 

Wie nachfolgend gezeigt wird, liegt ein wesentlicher Grund für diesen histori-
schen Erfolg Montesquieus in seiner Ergänzung einer normativen durch eine funk-
tionale Perspektive (1.). Dies bedeutet, Montesquieus liberales Staatsdenken auf
seine politiksoziologische Perspektive zurückzubeziehen, die, neben seiner Regime-
lehre, ein weiteres, seit längerem bekanntes, aber immer wieder aufs Neue gepriese-
nes Modernitäts- und Aktualitätskriterium bildet. Bereits Durkheim hatte
Montesquieu zusammen mit Rousseau als »Vorläufer der Soziologie«4 vereinnahmt,
was in dieser Hinsicht zutrifft, aber eine Nähe zwischen dem Aristokraten aus
Bordeaux und dem Autodidakten aus Genf insinuiert, die nur um den Preis der
Ausblendung aller vorstehend angesprochenen, politischen und rezeptionsge-
schichtlichen Gegensätze möglich und daher problematisch ist.

Anstelle dessen wird hier argumentiert, dass Montesquieus Politische Soziologie
Elemente einer Theorie sozialer Differenzierung enthält (2.). Diese bestimmt auch
seine Gewaltenverteilungslehre, insofern sie Rechtsfunktionen spezifiziert, die
Montesquieu in den ersten Kapiteln des XXVI. Buches Vom Geist der Gesetze aus-
drücklich von solchen der Religion und der Politik unterscheidet. Vervollständigt
wird diese Differenzierungstheorie nicht nur von Montesquieus Überzeugung, dass
der Ökonomie eine separate, eigengesetzliche Funktion im Gesellschaftsgefüge zu-
kommt, sondern auch von seinem spezifisch liberalen Öffentlichkeitskonzept. Sein
hierin deutliches Verständnis von sozialer Integration ermöglicht Montesquieu eine
Differenzierung der Demokratisierungsfrage (3.). Dieser Ansatz einer Moderation
von Modernisierungsprozessen spiegelt sich in seiner Regimetypologie wider und
begründet nicht nur seine Divergenz gegenüber Aristoteles, sondern auch ein neues,
arbeitsteiliges Verhältnis zwischen Regierungslehre und politischer Theorie, in dem
ein aktuelles Verständnis von Demokratie und Staatlichkeit aufscheint.

1. Zwischen Politischer Theorie und Politischer Soziologie

Es war ein kleiner Schritt für Montesquieu, aber ein großer Schritt für die politi-
sche Ideengeschichte, innerhalb der normativen politischen Theorie eine politikso-
ziologische Perspektive zu entwickeln. Vielleicht ist dies bis dato im Schatten der
Montesquieu-Rezeption verblieben, weil damit zwei nach heutigen Vorstellungen
schwer vereinbare Ansätze kombiniert wurden. Nur jene Verknüpfung aber ermög-
lichte es der republikanischen Staatsauffassung, aus ihrer babylonischen Gefangen-
schaft in einer rein normativen politischen Theorie herauszutreten und sich in Rich-
tung des demokratischen Konstitutionalismus gleichzeitig zu konkretisieren wie zu

4 Emile Durkheim, Montesquieu et Rousseau. Précurseurs de la sociologie, Paris 1966.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 21

liberalisieren. Bei Montesquieu ist dies verbunden mit der Einnahme einer sich an
der Schnittstelle zwischen Methodik und Normativität entscheidenden Äquidistanz
gegenüber den beiden großen Antipoden Aristoteles und Hobbes.

So unterscheidet sich Montesquieus Ansatz von Aristoteles’ Regimetypologie,
indem das Kriterium quantitativer Machtverteilung differenziert und das für Aris-
toteles zentrale Kriterium des qualitativen Herrschaftszweckes modifiziert wird.
An die Stelle des Gemeinwohls tritt die rule of law, die Herrschaft nach Recht und
Gesetz. »Montesquieu war an ›höchsten Zwecken‹ uninteressiert. […] Die legiti-
mierte Autorität hat kein Ideal, das sie durchsetzen kann, oder ein Fundament, auf
dem sie aufruht, sondern lediglich ein Problem, das sie lösen kann.«5 So folgt Mon-
tesquieu zwar noch insofern dem aristotelischen Ansatz, als er die Überlebensfähig-
keit freiheitlicher Ordnungen mit ihren sozio-moralischen Qualitäten korreliert,
doch kulminieren diese Überlegungen in der Sorge um die Funktionsfähigkeit gro-
ßer Gesellschaften. Die normative politische Theorie führt mithin zur »sozialen
Morphologie« und die Prinzipientheorie zur Organisationssoziologie.6

Ein berühmtes Beispiel hierfür ist das Gleichnis von den Troglodyten aus
Montesquieus Persischen Briefen7: Die Troglodyten, ein animalisches, wildes und
bösartiges Volk, haben, jeglicher Herrschaft und Gesellschaftsordnung überdrüssig,
ihre Herrscher getötet und daraufhin beschlossen, Individualinteresse und Eigen-
nutzenmaximierung zum alleinigen Handlungsprinzip zu machen. Folgerichtig
weigerten sie sich nach einer Epidemie, den sie heilenden Arzt zu entlohnen, so dass
dieser nach dem erneuten Ausbruch der Krankheit die Behandlung verweigerte,
woraufhin alle Troglodyten bis auf zwei Familien ausstarben. Diese entsprachen
nicht dem Mehrheitsgeschmack:

»Sie besaßen Menschlichkeit, kannten Gerechtigkeit, liebten die Tugend. […]
Ihre ganze Aufmerksamkeit galt der Erziehung ihrer Kinder zur Tugend. […] Sie
machten ihnen vor allem verständlich, daß das Interesse der einzelnen im Interesse
der Gemeinschaft liegt, daß es den eigenen Untergang bedeutet, wenn man sich von
ihr trennen möchte, daß die Tugend uns keine Mühe machen darf […] und daß Ge-
rechtigkeit gegen andere eine Wohltat für uns selbst bedeutet.«8

So gelingt dieser durch ihre politische Tugendhaftigkeit ausgezeichneten, zweiten
Generation der Troglodyten die Abwehr äußerer Feinde und die Sicherung des Ge-
meinwesens, das solange als Republik zu existieren vermag, bis es ein zu starkes Be-
völkerungswachstum aufweist und zu dessen eigenem Kummer ein König gewählt
wird.

Diese parabolische Geschichte aus dem Frühwerk enthält bereits wesentliche
Grundzüge der Überlegungen, die Montesquieu später unter vielfacher Bezugnah-

5 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S. 36 (Anm. 18).

6 Raymond Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens. Band I: Montesquieu,
Auguste Comte, Karl Marx, Alexis de Tocqueville, Köln 1965, S. 30.

7 Charles-Louis de Secondat, Baron de la Brède et de Montesquieu, Persische Briefe.
Übers. u. hg. v. Peter Schunck, Stuttgart 1991, 11.-14. Brief.

8 Montesquieu, Persische Briefe, aaO. (FN 7), S. 32.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu22

me auf die griechischen und römischen Erfahrungen zu einem skeptischen Urteil
hinsichtlich der Realisierbarkeit einer republikanischen Demokratie weiterentwi-
ckelt. Als Grund hierfür gibt er an, dass monarchische oder despotische Regierun-
gen einer sozio-moralischen »Triebkraft« entraten könnten, nicht indessen ein auf
die »Tugend« der Regierten vital angewiesener »Volksstaat«.9 Anders aber als Aris-
toteles, für den der unauflösliche Zusammenhang zwischen Politik und Moral die
normative Richtungsanzeige der politischen Theorie bildet, anders aber auch als
beispielsweise Machiavelli, der die sozio-moralische Ressource der virtù dem ewi-
gen Auf und Ab der menschlichen Dinge überantwortet sieht und die normative
Theorie damit geschichtsphilosophisch grundiert, kommt Montesquieu zu dem Er-
gebnis, dass die sozio-moralischen Qualitäten manifesten, quantifizierbaren, struk-
turellen Determinanten unterliegen. Republiken sind demnach, wie im Fall der Tro-
glodyten, nur überlebensfähig, solange sie territorial überschaubar bleiben, weil
allein dies die motivationale Voraussetzung von Gemeinsinn erfüllt, dass nämlich
das Gemeinwohl überhaupt erkennbar, das heißt lebensweltlich konkretisierbar
bleibt.

»Es gehört zum Wesen der Republik, daß sie nur ein kleines Gebiet umfaßt, sonst
kann sie nicht bestehen. In einer großen Republik gibt es große Vermögen und in-
folgedessen wenig Sinn für Mäßigung. […] In einer großen Republik wird das Ge-
meinwohl tausenderlei Rücksichten geopfert, es unterliegt Ausnahmen und hängt
von Zufällen ab. In einer kleinen Republik dagegen wird das Gemeinwohl stärker
empfunden, besser erkannt, dem einzelnen Bürger näher gerückt«.10

In dieser Lesart Montesquieus bilden die Persischen Briefe »an embryonic com-
parative political sociology of contemporary society«,11 an die sich werkgeschicht-
lich die Betrachtungen über die Ursachen von Größe und Niedergang der Römer als
einer »methodological exercise in comparative sociology« anschließen, die wieder-
um der Vorbereitung des Geists der Gesetze diente, in dem »Montesquieu’s gradual
progression towards a sociological perspective«12 zum Abschluss kam. Dies zeigt
sich, wenn man mit Raymond Aron die Bücher I-XIII als allgemeine Politische So-
ziologie versteht, denen in den Büchern XIV-XIX eine materielle und physische
Ursachentheorie und in den Büchern XX-XVI eine soziale Ursachentheorie folgt.
Diese wiederum wird im IXX. Buch einem »Vereinheitlichungsprinzip des sozialen
Ganzen«13 zugeführt, wobei Montesquieus bedächtiger, anti-revolutionärer Refor-
mismus in der Maxime, man müsse nicht alles verändern wollen,14 ebenso deutlich
wird wie sein Schritt zum Anti-Moralismus in dem Hinweis, er habe am Beispiel
der klimatisch und geographisch bedingten, merkantilen Unredlichkeit der Chine-

9 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze. Übers., eingel. u. hg. v. Ernst Forsthoff, 2 Bde.,
Tübingen 21992, Bd. I, S. 34. 

10 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 172. 
11 John Alan Baum, Montesquieu and Social Theory, Oxford 1979, S. 49. 
12 Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 74.
13 Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 26.
14 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 414.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 23

sen »zeigen wollen, daß nicht alle politischen Laster auch moralische, und dass nicht
alle moralischen Laster auch politische sind«.15

Gegenüber Montesquieus Abgrenzung von Aristoteles ist diejenige von Hobbes,
wie eingangs betont, nicht minder deutlich,16 und zwar ebenfalls dank Montes-
quieus methodischer Modernität.17 Geradezu im Sinne von Foucaults fröhlicher
Wissenschaft des Judo enthebt sie ihn nämlich einer offenen Zurückweisung des
Hobbes’schen Szientismus einer politischen Theorie more geometrico, wie auch ei-
ner Akzeptanz von dessen kryptonormativem, antirepublikanischem Autoritaris-
mus. Montesquieu eröffnet ein neues Feld: Mit seiner, bei aller konventionellen Kli-
matologie, avancierten Perspektive, dass die sozialstrukturellen Bedingungen über
den Erfolg und also über den Sinn einer Regierungsform entscheiden, vermag er das
Plädoyer für eine konstitutionelle Republik von der durch Hobbes angegriffenen
normativen politischen Theorie zu trennen und seinerseits der more geometrico den
szientistischen Glaubwürdigkeitskredit zu kürzen. Ratio, neque veritas, neque auc-
toritas facit legem, müsste Montesquieus Formel lauten. Denn »Montesquieu veut
fonder son action politique sur une science sociale certaine et précise«.18

Diese Innovation ermöglicht Montesquieu aber nicht nur Äquidistanz gegenüber
den zu seiner Zeit schon traditionellen politiktheoretischen Antipoden Aristoteles
und Hobbes, sondern sie markiert auch die Diskrepanz gegenüber Jean-Jacques
Rousseau. Denn entgegen Rousseaus radikaldemokratischem Republikanismus er-
möglichte Montesquieus politiksoziologische Ergänzung normativer politischer
Theorie die Weiterentwicklung der republikanischen Staatsauffassung zum liberalen
Konstitutionalismus. Zwischen Mitte und Ende des 18. Jahrhunderts trennen sich
mithin sowohl theorie- wie auch realgeschichtlich die Wege zwischen einem mode-
raten, reformistischen, liberalen Konstitutionalismus, wie er von Montesquieu ver-
treten und in den Vereinigten Staaten von Amerika praktiziert wurde, einerseits,
und einem emphatisch-progressistischen, egalitären Radikalismus, wie er von
Rousseau vertreten und in der Französischen Revolution pervertiert wurde.

Wie eingangs in Aussicht gestellt, soll Montesquieus Entwurf hier aber nicht bloß
als Determinante seines liberalen Staatsdenkens herausgestellt werden, sondern als
Frühform einer Differenzierungstheorie interpretiert werden, die nicht nur
Montesquieus demokratietheoretische Vorstellungen erklären hilft, sondern auch
unsere heutigen aufzuklären vermag.

15 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 418.
16 Vgl. Simone Goyard-Fabre, Montesquieu: la Nature, les Lois, la Liberté, Paris 1993, S.

85ff.; Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 45.
17 Louis Althusser, Montesquieu. La politique et l’histoire, Paris 1959, S. 11ff. spricht von

»une révolution dans la méthode«, und Mark Hulliung, Montesquieu and the Old
Regime, Berkeley u.a. 1976, S. 25ff. sieht »Political Sociology as the Indictment of
Absolutism« und attestiert Montesquieu gar »a ›Copernican revolution‹ in political
thought, comparable to Kant’s ›Copernican revolution‹ in philosophy« (S. 221).

18 Charles-Jacques Beyer, »Le problème du déterminisme social dans l’Esprit des lois« in:
The Romanic Review, Vol. XXXIX, Nr. 1 (1948), S.102-106, 104.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu24

Die Voraussetzung hierfür ist Montesquieus Abwendung von jedwedem essentialis-
tischen oder gar organizistischen Gesellschaftsbegriff. So heißt es in dem völkerrechtli-
chen Kontext des dritten Kapitels vom X. Buch des Geists der Gesetze, die Gesellschaft
sei »die Vereinigung von Menschen und nicht dasselbe wie Menschen als solche«.19 Was
Montesquieu interessiert, sind die sozialstrukturellen Mechanismen dieser Vereinigung:
»By viewing society as a set of interrelated elements, Montesquieu was putting forward
a holistic interpretation of social structure akin to that which today we know as func-
tionalism«.20 Folgerichtig fokussiert dieser Ansatz die »functional interdependence of
institutions«, was für die zentrale Bedeutung der Gewaltenverteilungslehre spricht.21 In
diesem Vorrang politischer Machtbeschränkung (constraint) durch soziale Institutio-
nen gegenüber moralischen Intentionen erweist sich der moderne Liberalismus
Montesquieus,22 und zwar in dem gerade erörterten, engen Zusammenhang mit seiner
politiksoziologisch innovativen Perspektive als Dreh- und Angelpunkt. Diese nämlich,
und nicht etwa Montesquieus Konservatismus oder methodische Rückständigkeit, ver-
hindert wiederum, dass seine Theorie ein weiteres Kennzeichen des modernen Libera-
lismus erfüllt, und zwar die Unterscheidung zwischen »Staat« und »Gesellschaft«.
Montesquieu interessiert die jenseits dieser Unterscheidung liegende, normativ aber
nicht minder liberal motivierte Frage nach den Bedingungen für die Herstellung einer
Einheit des Differenten, und auf nichts anderes richtet sich der Differenzierungsbe-
griff.23

2. Montesquieus Differenzierung der Demokratisierung

Bekanntlich verdankt Montesquieu seinen Ruhm einer Differenzierungsidee: der
»Gewaltenteilung auf Grund rationaler Differenzierung der Staatsfunktionen«.24

Deren eingangs bereits in ihrer Eigenbedeutung angesprochene, bewegte Rezepti-
onsgeschichte bedarf hier keiner erneuten Rekapitulation.25 Für den vorliegenden
Zusammenhang entscheidend ist der erstmalig von Charles Eisenmann betonte
Umstand, dass das Konzept der Gewaltenverteilung auf die Garantie der Herrschaft
des Gesetzes (»le règne de la loi«) gerichtet ist. Montesquieu geht es um die rule of
law: »Le principe de la séparation des pouvoirs répond simplement au soici d’assu-
rer la légalité de l’exécution«.26 Seine Gewaltenverteilungslehre differenziert also
nicht primär »Staatsorgane, sondern Rechtsfunktionen, d.h. juristisch gekennzeich-

19 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze. Eingel., ausgew. u. übers. v. Kurt Weigand, Stutt-
gart 1965, S. 203. Forsthoffs Übersetzung des originalen »La société est l’union des
hommes, et non pas les hommes« (Montesquieu, Œuvres Complètes. Texte présenté et
annoté par Roger Caillois, 2 Bde., Paris 1951, Bd. II, S. 379) ist hier weniger treffend:
»Die Gemeinschaft ist ein Verband von Menschen und nicht die einzelnen Menschen«
(Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 193).

20 Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 91. 
21 Baum, Montesquieu and Social Theory, aaO. (FN 11), S. 84.
22 Stephen Holmes, Passions and Constraint. On the Theory of Liberal Democracy, Chi-

cago, London 1995, S. 13, 101.
23 Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1997, S. 595.
24 Max Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, Berlin 1959, S. 11.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 25

nete Formen der Staatstätigkeit«.27 Dabei wird jeder der drei Gewalten ein anderes
Prinzip zugedacht: In der Legislative sollen demokratische Formen dominieren, in
der Exekutive monokratische und in der Judikative aristokratische.28 Hierin zeigt
sich Montesquieus konservativ-reformistisches Interesse an einer sozialen Vertei-
lung der Gewalten zwischen Monarch, Adel und Repräsentanten des Bürgertums.
Diese bildet für ihn eine unerlässliche Voraussetzung der institutionellen Gewalten-
verteilung, der allein er keine hinreichende Freiheitsgarantie zutraut.29

Die soziale Verteilung der Gewalten verspricht sich Montesquieu aber eben nicht
bloß vom Verhältnis zwischen den drei Ständen, sondern von einem gesamtgesell-
schaftlichen Differenzierungsschub funktionaler Art. Demnach kommt den für die
Gewaltenverteilung ausschlaggebenden Rechtsfunktionen eine Eigenlogik zu, die
im XXVI. Buch des Geists der Gesetze von derjenigen der Religion und derjenigen
der Politik gleichermaßen unterschieden wird. Und schon zuvor, im XX.-XXII.
Buch, beschreibt Montesquieu die Eigenlogik der Wirtschaft, gegenüber deren Pro-
fitorientierung er zwar »eine aristokratische Geringschätzung« kultivierte, deren
Autonomie er aber gleichwohl als Schutzwall insbesondere gegenüber religiös moti-
vierten Kriegen hochschätzte30 und zum Anlass eines Plädoyers für internationalen
Freihandel nahm. Dabei geht diese liberale Überzeugung von der ökonomischen
Eigengesetzlichkeit und der entsprechenden Dysfunktionalität politischer Einmi-
schung31 zurück auf Montesquieus liberales Staatsdenken, denn er sieht einen Zu-
sammenhang zwischen der Zeichen- und Repräsentationsfunktion des Geldes und
seinem Ideal einer gemäßigten Regierung. Nur unter dieser, so heißt es im 2. Kapitel
des XXII. Buches Vom Geist der Gesetze, komme es dazu, dass »das Geld alle Sa-
chen vertritt und alle Sachen das Geld vertreten« und also der Wohlstand des Staates

25 Vgl. Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24); Alois
Riklin, »Montesquieus freiheitliches Staatsmodell. Die Identität von Machtteilung und
Mischverfassung« in: Politische Vierteljahresschrift 30, 1989, S. 420-442; ders., »Die gewal-
tenteilige Mischverfassung Montesquieus im ideengeschichtlichen Zusammenhang« in:
Paul-Ludwig Weinacht (Hg.), Montesquieu. 250 Jahre »Geist der Gesetze«. Beiträge aus
Politischer Wissenschaft, Jurisprudenz und Romanistik, Baden-Baden 1999, S. 15-29; Det-
lef Merten, »Montesquieus Gewaltenteilungslehre und deutsche Verfassungsstaatlichkeit«
in: Paul-Ludwig Weinacht (Hg.), Montesquieu. 250 Jahre »Geist der Gesetze«. Beiträge
aus Politischer Wissenschaft, Jurisprudenz und Romanistik, Baden-Baden 1999, S. 31-62.

26 Charles Eisenmann, »L’ ›Esprit des lois‹ et la séparation des pouvoirs« in: Mélanges R.
Carré de Malberg, Paris 1933, S. 163-192, 190. Vgl. auch Althusser, Montesquieu. La
politique et l’histoire, aaO. (FN 17), S. 98ff.

27 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 11.
28 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 16.
29 Vgl. Iring Fetscher, »Politisches Denken im Frankreich des 18. Jahrhunderts vor der

Revolution« in: ders. / Herfried Münkler (Hg.), Pipers Handbuch der politischen Ideen.
Band 3: Neuzeit: Von den Konfessionskriegen bis zur Aufklärung, München 1985,
S. 423-528, 452.

30 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S. 16.

31 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),
S. 16.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu26

innerhalb eines transparenten, das heißt von einem Publikum beobachtbaren Wirt-
schaftskreislaufs gesichert wird.32 Damit ist zugleich das Modell liberaler Öffent-
lichkeit entworfen, innerhalb dessen der öffentlichen Meinung eine Ausgleichs-
funktion zukommt, ohne moralisch überdeterminiert zu sein. So heißt es im 27.
Kapitel des XIX. Buches Vom Geist der Gesetze, »in einem freien Volk« sei »es sehr
häufig ganz gleichgültig, ob die einzelnen Gutes oder Schlechtes reden; es genügt,
daß sie reden: hieraus entspringt die Freiheit, die vor den Folgen solcher Reden
selbst schützt.«33 Die öffentliche Meinung ist also für Montesquieu ein sozialer
Machtfaktor, dessen Funktionalität nicht bloß zuverlässiger und berechenbarer ist
als jedes normative Postulat es vermöchte. Darüber hinaus schreibt er ihr einen Ein-
fluss auf Politik, Wirtschaft, Recht und Religion zu, der mit einer stratifizierten So-
zialordnung unvereinbar ist. Auf diese Weise verdrängt das liberale Modell funktio-
naler Sozialdifferenzierung mit seiner Kontrastierung zwischen öffentlicher und
privater Sphäre »den viel verhaßteren Gegensatz zwischen den sozialen Schich-
ten.«34 Insofern also das »Gleichgewicht der sozialen Kräfte« für Montesquieu die
»Vorbedingung der politischen Freiheit«35 darstellt und dieses über einen Klassen-
kompromiss hinausgehende Gleichgewicht auf der Ausdifferenzierung gesellschaft-
licher Funktionen basieren soll, lässt sich feststellen, dass Montesquieu die ihm aus
England vertraute Idee der institutionalisierten checks and balances in Richtung ei-
nes für sämtliche Institutionen grundlegenden, sozialen Ordnungskonzeptes wei-
tergedacht hat. Mit anderen Worten: Montesquieus Gewaltenverteilungslehre be-
ruht auf der Einsicht, dass die Stratifikation als soziale Primärdifferenzierung
historisch überholt und durch die Orientierung an gesellschaftlichen Funktionen zu
ersetzen ist. Dies verweist bereits auf die spätere Einsicht, dass nach dem Veralten
sozialer Stratifizierung ein wechselseitiges Bedingungsverhältnis zwischen funktio-
naler Gesellschaftsdifferenzierung und konstitutioneller Demokratie entstanden ist.
So ist Montesquieu überzeugt, dass freiheitliche Regime des Aufbaus und der Be-
wahrung sozialer Komplexität bedürfen, während die simple Struktur von Despoti-
en auf ebensolchen Sozialstrukturen ruht.36 Man kann demnach Montesquieu die
Vordenkerschaft für die Überzeugung der heutigen Gesellschaftstheorie attestieren,
dass Komplexität und Demokratie positiv korrelieren.37

Diese Auffassung resultiert aus Montesquieus »Versuch einer vernünftigen Ein-
bindung des Politischen in ein Gesamtmodell des sozialen Systems«,38 dem eine
nicht-deterministische Vorstellung von sozialer Integration zugrunde liegt.39 So

32 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. II, S. 84.
33 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 442f. 
34 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),

S. 19.
35 Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 36. 
36 Nannerl O. Keohane, Philosophy and the State in France. The Renaissance to the

Enlightenment, Princeton, New Jersey 1980, S. 398.
37 Kai-Uwe Hellmann / Karsten Fischer, »Einleitung: Niklas Luhmanns politische Theo-

rie in der politikwissenschaftlichen Diskussion« in: Dies. / Harald Bluhm (Hg.), Das
System der Politik. Niklas Luhmanns politische Theorie, Wiesbaden 2003, S. 9-16, 13.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 27

heißt es in den Betrachtungen über die Ursachen von Größe und Niedergang der
Römer:

»Was man bei einem politischen Gebilde als Einheit bezeichnet, ist eine sehr un-
bestimmte Sache. Die wahre Einheit ist harmonische Einheit, die bewirkt, daß alle
Teile, so entgegengesetzt sie auch immer erscheinen mögen, zum allgemeinen Wohle
der Gesellschaft beitragen, so wie alle Dissonanzen in der Musik sich zum totalen
Akkord vereinigen. Es kann in einem Staate, in dem man nur Unruhe wahrzuneh-
men glaubt, Einheit geben, d.h. eine Harmonie, aus der das Glück entspringt, das al-
lein der wahre Friede ist. Es ist damit wie mit den Teilen dieses Weltganzen, die
durch actio und reactio in Ewigkeit verbunden sind.«40 

Montesquieu denkt also, auch hierin ganz modern, Sozialintegration als Einheit
des Differenten, die sich über fortschreitende Differenzierung, und nicht etwa infol-
ge deren Hemmung, einstellt.41

Der bis hierhin rekonstruierte Zusammenhang zwischen Differenzierung und
Demokratisierung bei Montesquieu ist von maßgeblicher Bedeutung für seine Regi-
melehre und Demokratietheorie, hinsichtlich derer sich die Distanzierung von Aris-
toteles erneut und typologisch verdichtet zeigt.

Bekanntlich hatte Aristoteles in seiner Regimetypologie eine quantitative und
eine qualitative Ebene relationiert:42

38 Effi Böhlke, »Esprit de nation«. Montesquieus politische Philosophie, Berlin/Baden-
Baden 1999, S. 211.

39 Vgl. Werner Stark, Montesquieu. Pioneer of the Sociology of Knowledge, London 1960,
S. 72. Anders Goyard-Fabre, Montesquieu: la Nature, les Lois, la Liberté, aaO. (FN 16),
S. 289: »La répresentation des citoyens étant en même temps la répresentation des partis
et de leurs volontés spécifiques, la dynamique politique ne saurait se réduire au mécha-
nisme des forces et des contre-forces de la nation: elle en exprime la vie profonde et
l’esprit général: l’Etat représente la société.«

40 Montesquieu, Größe und Niedergang Roms, aaO. (FN 2), S. 59.
41 Vgl. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, aaO. (FN 23), S. 595.
42 Aristoteles, Politik. Übers. u. hg. v. Olof Gigon, München 1986, S. 113ff.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu28

Demnach ist die quantitative Frage der Machtverteilung, das heißt die Frage der
Machtbeteiligung, wie sie sich, in heutigen Termini, der Regierungslehre stellt,43 ver-
wiesen auf die nach heutigen Begriffen der Politischen Theorie zugehörige, qualita-
tive Frage nach dem Herrschaftszweck, hinsichtlich derer sich die Alternative stellt,
ob die Herrschaft dem Gemeinwohl oder dem Eigennutz des beziehungsweise der
Herrschenden dienen soll. Erst hierdurch vermag Aristoteles die Regimetypen zu
bestimmen, was ihre normative Beurteilung gleichzeitig mitbestimmt.

Montesquieu hingegen differenziert dieses Schema, indem er die Perspektive ei-
ner Politischen Soziologie zur Geltung bringt und mit derjenigen der Politischen
Theorie so kombiniert, dass ein erheblicher Komplexitätsgewinn entsteht. So wird
zunächst der anti-liberalen Lesart Thomas Hobbes’ en passant der Boden entzogen.
Hobbes hatte die aristotelische Typologie auf die quantitative Ebene reduziert und
die qualitative Frage, ob etwa die Herrschaft eines Einzelnen Monarchie oder Ty-
rannis sei, als bloßes Symptom für die Bedeutung der Semantik im politischen
Machtkampf ausgegeben:44 

43 Cohler, Montesquieu’s Comparative Politics and the Spirit of American Constitutiona-
lism, aaO. (FN 1). 

44 Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürger-
lichen Staates. Hg. u. eingel. v. Iring Fetscher, übers. v. Walter Euchner, Frankfurt a.M.
1991, S. 145. 

Aristoteles, Politik, 3. Buch, 1279 a 17 ff.

Regierungslehre Politische Theorie

Quantität:  Machtbeteiligung

Qualität: Herrschaftszweck

Einer

Einige

Viele

Tyrannis

Oligarchie

Ochlokratie

Monarchie

Aristokratie

Politie

Negativ: 

Eigennutz des/r

Herrschenden

Positiv: 

Gemeinwohl

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 29

Montesquieu jedoch verzichtet in seiner Regimetypologie auf das normative Kri-
terium des Herrschaftszweckes und entgeht damit der Hobbes’schen Semantologie.
Vielmehr stellt Montesquieu seit der Geschichte von den Troglodyten darauf ab,
dass die Regimetypen auch und gerade hinsichtlich der für ihren Bestand unver-
zichtbaren sozio-moralischen Qualitäten mit sozialstrukturellen Aspekten korrelie-
ren,45 deren grundlegendster das Komplexitätsniveau der funktionalen Primärdiffe-
renzierung ist. Dabei dient die Verteilung der Gewalten einer Austarierung der
sozialen Kräfte. Einer demokratisch dominierten Legislative stehen eine monokrati-
sche Exekutive und eine aristokratisch geprägte Judikative gegenüber.46 Auf diese
Weise erhofft sich Montesquieu eine Differenzierung der Demokratisierung mit
Nutzen in beiderlei Hinsicht: Einerseits steigen durch die Aufrechterhaltung tradi-
tioneller Regierungselemente die Chancen einer friedfertigen, reformerischen De-
mokratisierung; andererseits ist es ein Hauptanliegen von Montesquieu, dass
schlechthin keine Gewalt, nicht einmal die des Volkes über sich selbst, unbegrenzt
sein darf.47 Wenn aber die drei klassischen Staatsformen, Monarchie, Aristokratie
und Demokratie, solchermaßen »zu Attributen der innerstaatlichen Gewalten«,
Exekutive, Judikative und Legislative, weiterentwickelt sind, taugen ihre »Form-
prinzipien« nicht mehr zur generalisierenden Kennzeichnung des Regimetypus.48

Folglich nimmt Montesquieu im II., III. und VIII. Buch des Geists der Gesetze eine
Neukonzeption der Regimetypologie vor:

45 Vgl. Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 30. 
46 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 16. 
47 Vgl. Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 38.
48 Imboden, Montesquieu und die Lehre der Gewaltenteilung, aaO. (FN 24), S. 18.

Hobbes, Leviathan, 19. Kapitel

Regierungslehre
Semantik des politischen 

Machtkampfes

Einer

Einige

Viele

Monarchie

Aristokratie

Demokratie

Tyrannis

Oligarchie

Anarchie

Affirmation 

des Regimes

Ablehnung

des Regimes
Machtbeteiligung

Politische Theorie

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu30

Dabei übernimmt er die Hobbes’sche Reduktion der aristotelischen Typologie
von sechs auf drei Regierungsformen, wobei er diese jedoch anders kontrastiert.
Und zwar vereinheitlicht er Demokratie und Aristokratie als zwei nur in puncto
Machtbeteiligung unterschiedliche Erscheinungsformen der Republik. Dieser ge-
genüber steht nicht nur, wie gewohnt, die Monarchie, sondern nun auch die Despo-
tie, die bei Aristoteles nur auf der negativen Seite der Unterscheidung aufgetaucht
und bei Hobbes gänzlich der ihrerseits rhetorisch-polemischen,49 semantologischen
Perspektive zum Opfer gefallen war.

Wie Raymond Aron bemerkt hat, liegt der tiefere Grund dieses Anti-Aristotelis-
mus in Montesquieus Politischer Soziologie, mit der die »Unterscheidung der Re-
gierungsformen« stets auf die »Unterscheidung der sozialen Organisationen und
Strukturen« zurückbezogen wird. Während nämlich für Aristoteles die drei klassi-
schen Regierungsformen »der politische Überbau einer bestimmten Gesellschafts-
form waren«, deren Beziehung zur sozialen Basis kaum reflektiert wurde, reformu-
liert Montesquieu die gesamte Problemstellung und verbindet Regimetypen und
Gesellschaftsanalyse, indem er auf die soziale Morphologie abstellt und im Rahmen
dessen seine bereits erläuterte Überzeugung anbringen kann, dass Republiken nur
ein kleines Gebiet umfassen dürfen.50

Gleichzeitig wird sowohl das quantitative als auch das qualitative Kriterium der
aristotelischen Regimetypologie kontextualisiert, indem Montesquieu auch hier die
Perspektiven der Regierungslehre und der Politischen Theorie um die Sicht der Po-

49 Vgl. Matthias Bohlender, Die Rhetorik des Politischen. Zur Kritik der politischen Theo-
rie, Berlin 1995, S. 79ff.

50 Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 29.

Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, II. / III. / VIII. Buch

Quantität Qualität

Politische Soziologie Politische

Theorie

Regierungs-

form

Macht-

verteilung
Größe Ziel Prinzip

Republik:

Demokratie /

Aristokratie

Volk, 

rechtsförmig:

als Ganzes /

als Teil

klein

mittel

groß

Monarchie

Despotie

Einzelner nach

festen Gesetzen

Begrenzung

Einzelner ohne

Recht und

Gesetz

Expansion

Vergröße-

rung
Ehre

Furcht

Tugend /

Mäßigung

Regierungs-

lehre

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 31

litischen Soziologie ergänzt. So wird die Frage der quantitativen Machtverteilung
um das letztlich qualitative, gegenüber dem Postulat der Gemeinwohlorientierung
aber normativ anspruchslosere Kriterium der rule of law ergänzt, das den entschei-
denden Unterschied zwischen der gesetzesförmigen Monarchie und der gesetzlosen
Despotie ausmacht und die conditio sine qua non einer Republik darstellt.

Diese Positionierung ersetzt aber bei Montesquieu nicht etwa die von Aristoteles
als Königswissenschaft inthronisierte Staats- beziehungsweise Politikwissenschaft,51

sondern geht insbesondere mit der Politischen Theorie eine enge Verbindung derge-
stalt ein, dass die Politische Soziologie beschreibt, welche expansiven Ziele die Regi-
metypen haben, was wiederum mit deren in den Bereich der Politischen Theorie fal-
lenden Prinzipien korreliert. So meint Montesquieu, Despotien strebten ob ihres
Prinzips der Furcht nach Expansion, während die auf dem Prinzip der Ehre basie-
renden Monarchien zwar die Vergrößerung ihres Gebietes begehrten, nicht jedoch
in grenzenlos expansiver Absicht. Montesquieus bevorzugte Regierungsform
schließlich, die Republik, strebt, wenn sie eine solche bleiben will, nach Begrenzung
ihres Gebietes, sei es aufgrund des demokratischen Prinzips der Tugend, sei es auf-
grund des aristokratischen Prinzips der Mäßigung.

Hierin drückt sich Montesquieus irenisches Grundmotiv aus, den unaufhaltsa-
men gesellschaftlichen Modernisierungsprozess ohne bestandsgefährdende Friktio-
nen gestalten zu wollen, indem nach den soziologischen Realisierbarkeitsbedingun-
gen von Demokratisierungskonzeptionen gefragt wird. Die Betonung einer
differenzierungstheoretischen Pointe von Montesquieus liberalem Staatsdenken
korrigiert aber nicht nur eine staatsfeindliche, anti-politische Lesart soziologischer
Differenzierungstheorie, sondern enthält aktuelle Einsichten in den Zusammenhang
von Demokratie und Staatlichkeit.

3. Von der Differenzierung der Demokratisierung zur Demokratisierung 
der Differenzierung

Montesquieu konzipiert eine Differenzierung der Demokratisierung dergestalt,
dass revolutionären Umwälzungen gewehrt und jede Gewalt, auch diejenige des
Volkes über sich selbst, separiert und dadurch begrenzt wird.52 Dies beinhaltet ein
Demokratieverständnis, in dem der Staat eine unverzichtbare, zentrale Rolle ein-
nimmt,53 während der Egalitarismus als paradoxes Prinzip eingeführt wird, das sich
gerade dadurch erweisen und bewähren soll, dass es elitär überformt wird. So heißt
es unter dem Titel »Worin die Liebe zum Staat in der Demokratie besteht« im 3. Ka-
pitel des V. Buches Vom Geist der Gesetze:

»Die Liebe zum Staat in einer Demokratie ist die Liebe zur Demokratie, und die
Liebe zur Demokratie ist die Liebe zur Gleichheit. Die Liebe zur Demokratie ist

51 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik. Übers. v. Franz Dirlmeier, Stuttgart 1983, S. 5f.
52 Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 38.
53 Holmes, Differenzierung und Arbeitsteilung im Denken des Liberalismus, aaO. (FN 2),

S. 19.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu32

weiter die Liebe zur Einfachheit. […] Durch die Liebe zur Gleichheit wird in einer
Demokratie der Ehrgeiz auf das eine Verlangen und eine Glück beschränkt, dem
Vaterlande besser dienen zu können als die Mitbürger. Sie können ihm nicht alle
gleiche Dienste leisten, aber alle sollen sie ihm gleichmäßig dienen […]. So erwach-
sen die Unterschiede aus dem Gleichheitsgrundsatz dann, wenn er durch erfolgrei-
chere Dienste und höhere Begabungen offenbar aufgehoben scheint.«54 

Die scheinbar strikt egalitäre und auf sozio-moralische Qualitäten ausgerichtete
Konzeption Montesquieus erweist sich also bei genauerem Hinsehen als Plädoyer für
die Integration meritokratischer beziehungsweise aristokratischer Elemente. Der de-
mokratische Egalitarismus ruht auf Elitismus. Der Weg zum Allgemeinwohl führt
demnach nicht, wie bei Adam Smith, über die Freisetzung allgemeinen, »plebeji-
schen« Gewinnstrebens zulasten staatlicher Intervention. Vielmehr sieht Montes-
quieu in dem aristokratischen Prinzip der Mäßigung gerade die Bedingung der Mög-
lichkeit aktiven staatlichen Handelns. So hätten »die guten Demokratien«, Athen und
Rom, »indem sie häusliche Einfachheit verlangen, für Staatsausgaben weit die Tore
geöffnet«.55 Folgerichtig betont Montesquieu, was sich wie eine vorweggenommene
Kritik des von George W. Bush propagierten »compassionate conservatism«56 liest:

»Ein paar Almosen, die man einem Bettler auf der Straße reicht, erfüllen die Ver-
pflichtungen des Staates nicht, der allen Bürgern ein sicheres Auskommen, Nah-
rung, angemessene Kleidung und eine Lebensmöglichkeit schuldet, die der Gesund-
heit entspricht.«57

Montesquieu vertritt damit eine liberal-demokratische Auffassung, die auf aristo-
kratischer Mäßigung ruht, und dies bestimmt auch die Logik der Gewaltenvertei-
lung und damit des demokratischen Konstitutionalismus: Politische Machtverhält-
nisse sollen durch ein maßvolles Kräftegleichgewicht optimiert werden. Dies
bedeutet, wie bereits an der Abgrenzung gegenüber Aristoteles gezeigt, dass der
»Überbau« nur unter Rückgriff auf die sozialstrukturelle Basis konstruierbar ist.
Und diesbezüglich sieht Montesquieu die Notwendigkeit einer »heterogenen und
hierarchisch gegliederten Gesellschaft«.58 Denn »in der Demokratie ist das Volk in
gewisser Hinsicht der Monarch, in anderer Hinsicht Untertan.«59 Dieses Demokra-
tieverständnis Montesquieus lässt sich in moderner Terminologie folgendermaßen
reformulieren: Demokratie bedeutet die Anerkennung einer staatlichen Herr-
schaftsordnung – und da jegliches Herrschaftsverhältnis auf Subordination beruht,
mithin einer Hierarchie –, unter der Bedingung, dass sie auf Zeit gestellt und das Re-
gierungshandeln zurechenbar ist, so dass Wahlen Sanktionsmöglichkeiten garantie-
ren.

54 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 63f.
55 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 64.
56 Vgl. hierzu Karsten Fischer, Moralkommunikation der Macht. Politische Konstruktion

sozialer Kohäsion im Wohlfahrtsstaat, Wiesbaden 2006, S. 189ff.
57 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. II, S. 158.
58 Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens, aaO. (FN 6), S. 57.
59 Montesquieu, Vom Geist der Gesetze, aaO. (FN 9), Bd. I, S. 19.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


ZfP 56. Jg. 1/2009

Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu 33

Mit Neoliberalismus hat Montesquieu mithin ebenso wenig im Sinn wie mit radi-
kaldemokratischem Egalitarismus. Eher in Richtung der sogenannten »realisti-
schen« Demokratietheorien weisend, intendiert Montesquieu, »who passes as a
conservative breed of liberal«60, nicht nur die angesprochene, bewahrende Differen-
zierung der Demokratisierung, sondern ebenso eine Demokratisierung der Diffe-
renzierung61 wie sie sich aus der Einsicht in das wechselseitige Bedingungsverhältnis
zwischen konstitutioneller Demokratie und sozialer Komplexität infolge funktio-
naler Differenzierung ergibt.

Demokratie bedeutet gemäß diesem Verständnis Montesquieus die Legitimation
von Entscheidungen durch ein Verfahren, das unter der Voraussetzung der Gleich-
heit und der Transparenz die Zurechenbarkeit und also Sanktionierbarkeit dieser
Entscheidungen garantiert. Politische Herrschaft ist demzufolge legitim, wenn die
Machtunterworfenen die politischen Entscheidungen, deren Konsequenzen sie be-
treffen, den Machthabern ursächlich zurechnen können und aufgrund der Reversi-
bilität der Machtverhältnisse ändern können. Auch in dieser demokratietheoreti-
schen Pointe von Montesquieus Staatstheorie zeigt sich folglich die zentrale
Bedeutung seiner Differenzierungsideen, die sich gleichermaßen auf die Ebene der
funktionalen Primärdifferenzierung der Gesellschaft, die Verteilung der politischen
Gewalten und die Leistungsmerkmale der Demokratie richten und sich auch auf das
Verhältnis der politikwissenschaftlichen Teildisziplinen erstrecken.

Zusammenfassung

Montesquieus Schritt von der normativen politischen Theorie hin zur Politischen
Soziologie beinhaltet Elemente einer Theorie sozialer Differenzierung, die auch sei-
ne Gewaltenverteilungslehre prägen. Verbunden mit seinem liberalen Öffentlich-
keitskonzept, ermöglicht ihm dies eine modernisierungsskeptische Differenzierung
der Demokratisierungsfrage, die das Verständnis und Verhältnis von Demokratie
und Staatlichkeit ebenso betrifft wie das Verhältnis zwischen Regierungslehre, Poli-
tischer Soziologie und Politischer Theorie. In Äquidistanz zu den Antipoden Aris-
toteles und Hobbes wie auch zur Radikalität Rousseaus steht somit vor allem Mon-
tesquieus Denken für die Ermöglichung des liberalen Konstitutionalismus.

Abstract

Montesquieu’s step from normative political theory towards political sociology
includes elements of a theory of social differentiation, which also determine his idea
of separation of powers. Together with his liberal concept of the public sphere, this

60 Holmes, Passions and Constraint. On the Theory of Liberal Democracy, aaO. (FN 22),
S. 32.

61 Vgl. Hans Joas, »Die Demokratisierung der Differenzierungsfrage. Die Krise des Fort-
schrittsglaubens und die Kreativität des kollektiven Handelns« in: Soziale Welt 41, 1990,
S. 8-27. 

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19


Karsten Fischer · Demokratie und Differenzierung bei Montesquieu34

theory provides Montesquieu’s differentiation of the democratization problem, re-
sulting from his scepticism towards modernization. This is relevant for the under-
standing of and the relation both between democracy and statehood and between
comparative government, political sociology and political theory. Thus, it is
Montesquieu’s political idea, equally distant from the antipodeans Aristotle and
Hobbes as well as from Rousseau’s radicalism, which facilitates liberal constitutio-
nalism.

Karsten Fischer, Democracy and Differentiation in Montesquieu

Anzeige 135 mm hoch

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:32:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

huck
Rechteck

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-19

