
Außenränder des Humanen

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


357

Stefan Hirschauer

Tiere, Götter, Dinge, Tote und andere Aliens 

Eine vergleichende Kartierung  
der Distinktionszonen des Humanen 

Der Begriff der Humandifferenzierung wurde vor zehn Jahren einge-
führt, um die situative Kategorisierung von Personen zu theoretisieren 
(Hirschauer 2014). Demgemäß sprechen Bettina Heintz (2021), Han-
na Bennani und Marion Müller (2021) in seinem Zusammenhang auch 
von »Personenklassifikation« im Gegensatz zu der von Objekten. Diese 
Gegenüberstellung ist im Rahmen wissensgeschichtlicher, kommunika-
tionstheoretischer oder kognitionswissenschaftlicher Studien durchaus 
plausibel. Gleichwohl würde eine Gleichsetzung mit der Kategorisierung 
von Personen die Reichweite des Begriffs in drei Hinsichten verkürzen. 
Erstens meint Humandifferenzierung nicht nur ein sprachlich-kognitives 
Geschehen, sie besteht auch aus körperlichen Dissimilierungen, räum-
lichen Segregationen, unbewussten Teilungen oder imaginativen Alteri-
sierungen von Menschen (Hirschauer 2021). Zweitens bleibt Human-
differenzierung nicht bei menschlichen Wesen stehen, sie greift zu ihrer 
Stabilisierung regelmäßig auch auf nicht-menschliche Entitäten zu (etwa 
bei der Genderisierung von Artefakten oder Tieren) und sie markiert 
auch Räume und soziale Einheiten nach ihren Codes (etwa als ›Kinder-
garten‹, ›Seniorenclub‹ oder ›Frauengruppe‹) (Hirschauer 2024: 41f.). 
Drittens schließlich umfasst sie neben der Binnendifferenzierung des 
menschlichen Personals auch die Kultivierung von Außenseiten des Hu-
manen, an denen verhandelt wird, was überhaupt als Mensch oder Per-
son gilt und welche Entitäten Gesellschaften jenseits des Menschen für 
gegeben halten: verschiedene Gegenüber, an deren Alterität das Mensch-
sein artikuliert wird. Eben diese Frage nach den Außenrändern des Hu-
manen ist Gegenstand dieses Beitrags. 

1. Das »Anthropologische Quadrat«:  
Vier Grenzen des Menschen?

Das Thema der Außenränder des Humanen wurde in der Soziologie zu-
erst unter dem Titel der »Grenzen des Sozialen« von Thomas Luckmann 
(1980) aufgebracht: Es gibt für das Problem, wer als Alter Ego infrage 
kommt, eine kulturell gezogene Grenze des Sozialen und des Menschen, 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358

die sich in der Geschichte verschiebt. Gesellschaften definieren verschie-
den, wer ›dazu gehört‹: nur lebende oder auch tote Menschen, einige Tie-
re, alle oder nur bestimmte Menschen. Ein schlagender Beleg für diese 
kulturelle Variation sind Gesellschaften mit animistischen Weltbildern 
(etwa viele Indigenen Brasiliens), die auch die meisten Tiere und Pflan-
zen als beseelte Wesen sehen. Auch sie können ›unsere Leute‹ sein und 
es klärt sich u.U. erst während der Jagd, ob etwas ein Tier ist, das man 
ohne Weiteres jagen kann oder nicht (Descola 2011). Man rechnet sozu-
sagen mit menschlichen und nicht-menschlichen Personen.1

Gesa Lindemann (2009, 2018) geht es in ihren Arbeiten zum Thema 
der Außenränder um die Explikation ontologischer Grundannahmen der 
westlichen Moderne. Niklas Luhmann hatte argumentiert, dass die funk-
tionale Differenzierung der Gesellschaft den Menschen zur freigesetz-
ten Umwelt sozialer Systeme macht, weil ihn kein einzelnes von ihnen 
mehr ganz und gar beanspruchen kann. Lindemann hält dagegen, dass 
diese Gesellschaft als staatliche Rechtfertigungsordnung vielmehr kons-
titutiv auf einen bestimmten Begriff des Menschen als zentraler Institu-
tion angewiesen ist. Die funktionale Differenzierung sei dabei nicht nur 
mit einem menschenrechtlichen Subjekt im Zentrum (also mit Grund-
rechten) eng verknüpft, sondern auch mit einem neuen wissenschaftli-
chen Verständnis des Menschen, mit dem die Grenzen des Sozialen auf 
die des Humanen verengt wurden. Der modernen Gesellschaft zählten 
nur noch lebende Menschen als Mitglieder. Der Kontakt zum Jenseits 
sei nicht mehr die Basis der sozialen Ordnung, Menschen werde keine 
unsterbliche Seele mehr zugeschrieben, Geistwesen finden nurmehr als 
Zaungäste Platz, z.B. als bloße Glaubensinhalte religiös oder psychia
trisch Marginalisierter. Lindemann beschreibt einen Prozess der Säku-
larisierung der Grenzziehung des Sozialen und der Verdiesseitigung des 
Menschen. An die Stelle der Gegenüberstellung zu transzendenten We-
sen seien wissenschaftliche Abgrenzungen getreten: zum Lebensanfang 
und -ende (als überschreitbarer Grenzen), zu Maschinen und Tieren (als 
unüberschreitbarer Grenzen). Der diesseitig verkörperte Mensch wurde 
damit in ein »anthropologisches Quadrat« (Lindemann 2018: 113ff.) 
von vier Grenzfiguren platziert: zwischen Embryonen und Leichen, Tie-
re und Artefakte (bes. Maschinen). Die Konturierung dieser vier mun-
danen Figuren habe ältere jenseitige Figuren wie Dämonen, Engel und 
Ahnen verdrängt. Die im Personenstandsbuch dokumentierte Geburt 

1	 		  Hier ist allerdings ein Vorbehalt in Bezug auf ein Risiko der Exotisierung zu 
machen: In welchem Sinne gehör(t)en in anderen Gesellschaften auch Tiere, 
Pflanzen, Geister, Götter ›zur Gesellschaft‹? Nicht jeder, der für Kommuni-
kationen als Adresse eingesetzt wird (Gebete an Götter, Befehle an Haustie-
re) muss damit schon ein Mitglied wie du und ich sein. Hier können mythi-
sche Narrative gleichsetzen, was etwa grammatische Referenzierung oder 
wohnliche Segregation klar unterscheiden.

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


359

verdrängte die Taufe, das Körperindividuum Staatsbürger das Seelenin-
dividuum Gotteskind. »Die These ist, dass seit dem 18. Jahrhundert der 
Mensch zu einem diesseitig natürlichen Wesen wird, das anhand dieser 
vier Grenzziehungen begriffen wird« (2009: 83).

Lindemanns These soll im Folgenden nicht grundsätzlich bestritten, 
aber zum Anlass genommen werden, um das Bild scharfer Außengren-
zen differenzierter zu zeichnen. Die Frage »Wo lassen Gesellschaften 
Menschen anfangen und aufhören?« ist für die Zwecke empirischer For-
schung explorativer anzugehen. Lindemanns Grenzbestimmungen schei-
nen mir aus drei Gründen zu scharf bzw. zu eng ausgefallen.

1. Historische Kontinuität. Sie stehen ganz im Zeichen einer Theorie 
der Moderne. Dieses Theorie-Genre nimmt fast unvermeidlich an der 
Geschichte einer Distinktionsbewegung der westlichen von anderen Ge-
sellschaften teil, die Kontinuitäten vernachlässigt, Ähnlichkeiten unter-
schlägt. Zwar sind Maschinen und Tiere, Ungeborene und Leichen mit 
dem neuzeitlichen biomedizinischen Wissen zweifellos wichtige ›Außen-
posten‹ des Menschlichen, und sind Götter, Geister, Ahnen und Tiere als 
Akteure zurückgetreten. Aber vollständig verschwunden sind sie damit 
natürlich nicht. Auf der einen Seite sind Götter gerade in den USA (dem 
Paradefall von Modernität) noch hoch aktiv, bevölkern Heilige für vie-
le Katholiken noch immer Länder Europas. Auf der anderen Seite wer-
den Maschinen in ihrer Intelligenz so gesteigert, dass man einige mit Per-
sonen verwechseln kann, und Haustiere erscheinen zwar vorerst nicht 
mehr als Rechtssubjekte, aber dafür ist ihre Familialisierung so weit 
fortgeschritten, dass sie als singularisierte ›Tierpersonen‹ (Wiedenmann 
2002) gehalten werden können. Es gibt daher gute Gründe, für ein sys-
tematisch umfassenderes und empirisch triftigeres Bild einmal »nach-
modernisierungstheoretisch« (Reckwitz 2021: 98) anzusetzen und das 
zweidimensionale anthropologische Quadrat nur als holzschnittartigen 
Ausschnitt einer mehrdimensionalen Ethnoanthropologie der westlichen 
Gesellschaft zu nehmen, die offener lässt, inwieweit ältere Grenzfiguren 
des Humanen an der Schwelle der Moderne tatsächlich zurückgelassen 
wurden und ob sie nicht durch neue ergänzt wurden (s. Kap. 2). 

2. Kontinua von Randzonen. Lindemann gewinnt ihre vier Eckpunk-
te aus der Rekonstruktion wissenschaftlicher und rechtlicher Diskurse, 
etwa über Lebensanfang und -ende. Zur spezifischen Logik solcher au-
toritativer Diskurse gehört eine begriffliche Vereindeutigung changieren-
der Abstände zu kategorialen ›Grenzen‹ (wie etwa der ›Hirntod‹, der eine 
Person zu einer Organbank machen kann). Solche autoritativen Reflexi-
onstheorien werden in den Sozial- und Kulturwissenschaften gerne als 
schriftkulturelle Zeugnisse genutzt, als böten sie (von Ko-Intellektuellen 
gefertigte) Konserven eines Sinnkonzentrats ganzer vergangener und ge-
genwärtiger Gesellschaften. Dann kommt es (wie bei Heintz und Benna-
ni/Müller) zu einer intellektualistischen Verzerrung, die alltagsweltliche 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360

und massenmediale Diskurse sowie nicht-diskursive Sinnschichten ver-
nachlässigt (Hirschauer/Nübling 2021), etwa die Imaginationen von Al-
terität, die räumlichen Segregationen, in denen sich eine Ethnoanthro-
pologie realisiert, die sprachlichen Formen von Unterscheidungen und 
vor allem die Praktiken der Teilung: situative Grenzziehungen und on-
tologische Registerwechsel, in denen Entitäten anders als andere (oder 
anders als sie selbst zuvor) in impliziten Kategorien behandelt werden. 
Hier stellen sich etwa im Mensch/Tier-Verhältnis Fragen wie: Wer wird 
von wem besessen, eingesperrt, gejagt, gegessen? Wie also wird ›Anima-
lität‹ und ›Humanität‹ praktiziert?

Anstelle einer errichteten und kontrollierten eindeutigen ›Grenze‹ (ei-
ner elaborierten, wenn auch stets umkämpften, Differenz) geht der An-
satz der Humandifferenzierung von Stufen eines Differenzierungspro-
zesses aus (Hirschauer 2021). Dies legt auch an den Außenrändern des 
Humanen anstelle unzweideutiger Grenzen eher Distinktionszonen nahe, 
in denen sich verschiedene Grade der alterisierenden Abstandsvergröße-
rung, der Veranderung und Verunserung nicht-menschlicher Gegenüber 
finden, wobei starke kulturelle Distinktionen, wie sie Lindemann be-
schreibt, typischerweise gerade zu den uns physisch Ähnlichen und so-
zial Nahestehenden verlaufen dürften (Freud 1934: 81f. sprach hierfür 
vom »Narzissmus der kleinen Differenzen«). Die diskursive Distinktion 
kompensiert also u.U. nur die fehlende materielle Dissimilierung. Geht 
man aber von Kontinua der Differenziertheit aus, von Übergängen und 
Anähnlichungen (s. Lind u.a. in diesem Band), lassen sich an den Au-
ßenseiten des Humanen zwei Typen von Figuren identifizieren: alteri-
sierte Figuren jenseits der Außenränder und hybride Figuren in Randzo-
nen des Menschlichen. So reichen »Tiere« von bizarren Kleinstkreaturen 
über Tiefseegiganten bis zu intelligenten Flugwesen, umfassen aber auch 
Menschenähnliche, die von Familien betrauert und beerdigt werden oder 
für die Tierrechtler den Personenstatus fordern, während dieser einigen 
Menschen (Dementen, Komatösen, kognitiv Beeinträchtigten) partiell 
entzogen wird. Ungeborene am Lebensanfang reichen von kaum huma-
noiden Embryonen bis zu personalisierten Föten, mit denen werdende 
Eltern intrakorporal kommunizieren; Menschen am Lebensende reichen 
von sozial und perzeptiv Ausgeschiedenen über Sterbende bis zu Leichen 
als humanoiden Sachen.2 

Betrachten wir einen Fall, die Distinktion von Tieren, etwas genauer. 
Die dichotome Unterscheidung von Mensch und Tier ist sprachhistorisch 

2	 		  Gerade in der Todespassage gibt es viele Abstufungen durch Stadien des kör-
perlichen Ausklinkens (etwa die palliative Sedierung), psychischen Abschal-
tens, sozialen Ausscheidens sowie rituellen Fortschreibens: dass man etwa in 
der Aufbahrung darauf achtet, das zerbrechliche Körperding auf keinen Fall 
zu beschädigen oder im postmortalen Ansprechen von Verstorbenen ihre 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


361

›jung‹. Im Alt- und Mittelhochdeutschen findet sich neben Mensch 
und Tier (vierbeinigen Wildtieren) noch Vieh, Vogel, Fisch und Wurm 
(Kriechtiere). Erst um 1800 wird die Kategorie Tier inklusiver angelegt 
und versämtlicht bis heute Asseln und Affen, Quallen und Giraffen (Nü-
bling 2022, Späth 2022). Die Mensch-Tier-Unterscheidung ist also ak-
tuell ähnlich gebaut wie die von Hellenen und Barbaren, Christen und 
Heiden (Koselleck 1979), nur dass die Tiere untereinander noch viel we-
niger gemein haben als die Heiden und Barbaren. ›Tiere‹ sind eine gi-
gantische Restkategorie, die »eine Vielzahl von Lebenden… zusammen-
pfercht« (Derrida 2010: 58). Außerdem wurde die sprachliche Grenze 
zu ihnen diskursiv, lexikalisch, onymisch und grammatisch rigidisiert. 
Während im 15. Jahrhundert Lebensvollzüge, in denen sich Menschen 
und Tiere ähneln, auch gleich bezeichnet wurden, wurden sie mit Be-
ginn im 18. Jahrhundert scharf distinguiert: essen/fressen, schwanger/
trächtig, sterben/verenden, gebären/werfen, stillen/säugen, Kinder/Jun-
ge usw. (Griebel 2020). Dazu traten räumliche Segregationen wie die 
Trennung von Stall und Haus, die Entstehung von Zoos, Schlachthöfen 
und Naturparks. 

Lindemann weist auf den historischen Wandel von Tieren als rechtlich 
belangbare Akteure im alten Europa (etwa Schweine vor Gericht, 2009: 
117ff.) zu sklavenähnlichen Sachen in der Moderne hin. Allerdings bleibt 
auch im Recht eine Ambiguität: Im Bürgerlichen Gesetzbuch heißt es 
(seit 1990) »Tiere sind keine Sachen« (weil sie leidensfähige, schützens-
werte Wesen sind), aber »auf sie sind die für Sachen geltenden Vorschrif-
ten anzuwenden«, weswegen sie etwa gehandelt werden können. Aber es 
kommt auch nicht nur auf solche Definitionen an. Die Distinktion zum 
Animalischen verläuft vor allem über Beziehungspraktiken. Und hier hat 
man es mit einem beträchtlichen ontologischen Changieren zu tun: Da 
ist die Exotisierung von Wildtieren, die Versachlichung als Versuchs- und 
Schlachttiere, ihre Vertierung in Zoos, aber auch in der Gegenrichtung 
ihre Sakralisierung in einigen Religionen oder ihre Nostrifizierung durch 
anthropomorphe Beschreibungen und wertschätzende Behandlungen bis 
zur Personalisierung als Familienwesen (s. Lind u.a. in diesem Band, Lind 
2024). Tierische Kosenamen in Paarbeziehungen (Mäuschen, Hase, Bär, 
Kater etc.) holen die Tierliebe dann wieder in die zwischenmenschliche 
hinein, sie reprojizieren das zwischenartliche emotionale Engagement 
ins innerartliche. Die rechtlich und wissenschaftlich hart erscheinenden 
Grenzen werden alltagsweltlich in diverse Richtungen umspielt.3 

Person als kommunikative Fiktion eine Weile aufrechterhält (Linke 2001, 
Coates 2020). 

3	 		  Auch die anthropozentrische Projektion der alteuropäischen Standesdif-
ferenzen auf Pferde als ›Tieradel‹ (Schürch 2016) erlaubte eine zweifa-
che Reprojektion: die Distinktion von Rittern und Herren mittels dieses 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362

Eine Beziehungsdimension hat auch die zweifache implizite Klassen-
bildung zwischen Tieren jenseits aller biologischen Klassifikationen. 
Zum einen bildet die Differenzierung nach Wild-, Nutz- und Familien-
tieren, Schädlingen, Arbeits-, Zoo- und Labortieren anthropozentrische 
Tierklassen auf der Basis ihrer sozialen Beziehung zu Menschen, also je 
nach Grad ihrer Verunserung oder Veranderung. Zum anderen diffe-
renziert sie ihre Anordnung als ›niedere‹ und ›höhere‹ Tierarten eben-
so anthropozentrisch nach Menschenähnlichkeit. Auch solche Klassen-
bildungen sind weniger eine Frage von Definitionen als von Praktiken. 
In Zoos etwa sorgt das Aufstellen von Zäunen und Gehegen dafür, dass 
eine Spezies als flanierende Zoobesucher distinguiert wird, andere durch 
ihre Einhegung als Wildtiere markiert werden – während die Fliegen und 
Würmer auf dem Gelände gar keine Tiere im Sinne des ›Tierparks‹ sind.4

Schließlich wird die Grenze zu den Tieren nicht nur äußerlich (recht-
lich, taxonomisch oder räumlich) gezogen, sondern auch innerlich. Die 
Entwicklung des Menschen wird nicht nur als Zivilisationsgeschichte 
erzählt – als eine Distinktion vom Tierreich als einer rückständigen Ver-
gangenheit – sie wird in der Domestizierung von Kindern und in unserer 
laufenden Selbstdisziplinierung auch körperlich praktiziert: als habitu-
elle Selbstüberwindung des Animalischen am Menschen. Das lässt es zu, 
dass etwa Säuglinge und Kleinkinder rechtlich eindeutig als Menschen 
gelten, aber zugleich – anarchisch, präsentistisch und unartikuliert wie 
sie sind – praxeontologisch (in ihrer verkörperten Darstellung und Be-
handlung) ständig zwischen menschlichen Personen und Jungtieren ähn-
lichen Lebewesen changieren. 

3. Fehlende Distinktionszonen. Der dritte Einwand gegen das ›anthro-
pologische Quadrat‹ bezieht sich auf seine Metrik. Lindemanns Grenzen 
des Menschlichen sind über zwei Achsen gebildet: die Lebensspanne von 

Statussymbols, und eine Verstärkung dieser Selbstüberhöhung, weil selbst 
dieses ›edle‹ Tier dem Menschen treu und bedingungslos dient. Ähnlich ver-
menschen sich auch die Besitzer von Haustieren.

4	 		  Genau genommen markieren die Zäune das Wildtier als wild, lassen es 
aber auch menschenähnlicher erscheinen: Wir sehen den Löwen beim Her-
umtrotten, Gähnen und Schlafen zu, nicht beim Jagen und Zerfleischen der 
Zebras von nebenan – einem zentralen Topos des Dokumentarfilms über 
wildlebende Tiere. Deren Exotisierung greift wiederum auf eine noch tief-
greifendere Segregation von Mensch und Tier zurück: Die Herstellung von 
›Naturparks‹ in Afrika durch europäische Naturfreunde und afrikanische 
Regierungen neigt dazu, diese Räume von den dort lebenden Menschen zu 
›bereinigen‹ (etwa indem Wildhüter in der Serengeti die Maasai vertreiben, 
ihre Rinder konfiszieren und sie als ›Wilderer‹ stilisieren), um sie dann als 
naturbelassene Wildnis für Touristen und Großwildjäger bewirtschaften zu 
können. Gissibl (2023) spricht von einer naturreligiösen Sakralisierung von 
Tieren. Sie geht hier auf Kosten der ›Verwilderung‹ der lokalen Menschen.

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


363

Personen (mit den Grenzfiguren Embryo und Leiche) und die Bio-Ontolo-
gie (mit den Grenzfiguren Maschine und Tier). Dadurch scheinen mir für 
eine mehrdimensionale Ethnoanthropologie (auch gerade der Moderne) 
fünf weitere Distinktionszonen unterschlagen, an denen nicht-menschli-
che Gegenüber des Menschen verhandelt werden, die jenseits der klini-
schen Grenzen von Geburt und Tod, der biologischen Grenzen von Ar-
ten und Belebtheit liegen. Diese sollen im Folgenden inspiziert werden.

2. Weitere Distinktionszonen des ›Menschen‹

Hominiden. Bei Lindemann ist der ›Mensch‹ implizit im Singular und 
als Person (nämlich als Rechtssubjekt) gedacht, d.h. als ein exemplari-
scher, wenn nicht prototypischer Mensch (im Sinne der Philosophie der 
Aufklärung). Daher betont sie die Herauslösung der individualisierten 
Staatsbürger aus sozialen Verbünden wie der Familie. Es gibt aber natür-
lich auch den Menschen im Plural, nämlich als Gattungswesen der Biolo-
gie mit seinen ganz anderen Grenzen zu den vorgeschichtlichen Homini-
den und den zeitgenössischen Primaten. Diese Grenze zwischen Mensch 
und Tier wird in der neuzeitlichen Wissenschaft durch Disziplinen wie 
Evolutionsbiologie, Genetik, Paläoanthropologie und Ethologie immer 
wieder neu gezogen. Sie suchen dafür innerhalb der zweieinhalb Millio-
nen Jahre alten Gattung Homo genetische, anatomische und kulturelle 
Kriterien (wie den Einsatz von Werkzeugen zur Werkzeugherstellung).

Ein plastischer Fall sind die Neandertaler. Sie bildeten eben wegen 
ihrer Ähnlichkeit zu anatomisch zeitgenössischen Menschen lange eine 
stark besetzte Distinktionsfolie zur körperlichen, behavioralen und ko-
gnitiven Charakterisierung unserer Art als überlegener Spezies. Jüngere 
Forschungen (Roebroeks/Soressi 2016) durchkreuzen diese Distinktion 
auf zweierlei Weise. Zum einen zeigen sie die körperlichen und kultu-
rellen Abstände viel geringer als bisher angenommen: die Nutzung von 
Feuer, die Jagd mit Speeren, die Herstellung steinerner Werkzeuge usw. 
Zum anderen erwiesen sich Neandertaler als eine von mehreren homini-
nen Teilpopulationen (neben Denisovanern u.a.), die in Europa mindes-
tens zwei Jahrtausende, in anderen Regionen über mehrere zehntausend 
Jahre einen Genaustausch mit Homo sapiens unterhielten. Neandertaler 
sind in diesen Diskursen weder Prähumane noch eine vor 38.000 Jah-
ren ausgestorbene Menschenart, sie sind eher im anatomisch gegenwär-
tigen Menschen aufgegangen, also in uns selbst erhalten. Die Distinkti-
on zwischen ihnen und Homo sapiens wird hier also heruntergefahren, 
der Begriff des Menschen inklusiver gehandhabt. Der Neandertaler ist 
von einer alterisierten Figur auf der anderen Seite des Humanen zu ei-
ner Hybridfigur in seiner Randzone geworden. In Bezug auf die Deni-
sovaner fragt sich der Paläogenetiker Svante Pääbo (in der ZEIT vom 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364

6.10.2022), wie es wohl gewesen wäre, wenn sie genetisch separiert 
überlebt hätten. Hätten wir sie als Urmenschen in Zoos gehalten oder 
würden sie als marginalisierte Indigene in unseren Vororten leben? 

Unmenschen. Bei den Hominiden geht es um die kategoriale Differen-
zierung von Menschen und ›Vormenschen‹, bei den ›Unmenschen‹ der 
Alltagssprache dagegen um eine moralische Distinktionszone auf dem 
Gradienten des Menschlichen. Das Prädikat ›menschlich‹ hat neben sei-
nem kategorialen und deskriptiven Sinn auch einen ethischen. Es heißt 
nicht nur menschenartig (zur Kategorie gehörend) oder menschenähn-
lich in Aussehen und Verhalten (wie Primaten und Androide), sondern 
auch human, d.h. menschenwürdig und -freundlich im Gegensatz zu ›un-
menschlich‹. Unmenschen sind kategorial Menschen, aber ihnen fehlt es 
an der Moral, die einen Menschen qualitativ-deskriptiv ausmacht – so 
wie es Toten an Lebendigkeit, Kindern an Zurechnungsfähigkeit man-
gelt. Sie gelten quasi als essenziell defizitäre Menschen. ›Menschlich‹ im 
ethischen Sinne ist dabei ein diskursiver Wertbegriff, ein beanspruch-
tes oder entzogenes Prädikat so wie etwa ›amerikanisch‹ und ›unameri-
kanisch‹ patriotische Tugenden oder Verfehlungen bezeichnen kann. So 
meint »Verbrechen gegen die Menschlichkeit« juristisch Straftaten wie 
Mord oder Folter als Teil eines systematischen Angriffs auf die Zivil-
bevölkerung. Unmenschlichkeit kann Feinden, Sadisten, Serienmördern 
und Kannibalen zugeschrieben werden. Aber humanitäre Erwartungen 
reichen auch über das Menschsein hinaus: Tieren in Not zu helfen, gilt 
als ebenso menschlich wie sie (mit allerlei wenig Artgerechtem) als Fa-
milienmitglieder zu verwöhnen. Solcher Trans-Spezies-Humanitarismus 
führt leicht in logische Paradoxien: Wenn sich Menschen mit ihrer alt-
ruistischen Seite von der »grausamen Natur« der Naturdokumentatio-
nen distinguieren, macht dies Biologen nicht leichter, darzulegen, dass die 
gut/böse-Unterscheidung ihrerseits eine menschliche ist. Und während 
das alte Tabu des Kannibalismus das Menschsein noch vom Tierischen 
distinguierte, kann der Vegetarismus heute als moralische Überwindung 
des Fleischfressers im Homo sapiens auftreten und sich so in derselben 
Geste den Tieren zuwenden und von ihnen distinguieren. 

Unmündige. Eine weitere Distinktionszone betrifft die Frage der Mün-
digkeit und damit die Schnittmenge, die das Menschsein mit dem Person-
sein hat. Die Kategorien Mensch und Person haben zwei sich gegenseitige 
überlappende Extensionsbereiche. Es gibt mehr Personen als Menschen 
(etwa Götter, Kunstfiguren oder Familientiere), und mehr Menschen als 
Personen (etwa Föten, Tote oder Komatöse). Personen gehen korpo-real 
existierenden Menschen in pränatalen elterlichen Imaginationen voraus 
(Hirschauer et al. 2014) und überdauern sie in postmortalen Narrati-
ven, wenn dem Verstummen ihrer Stimme ein narrativer Wiederaufbau 
folgt, mit dem die ihnen zurechenbaren Äußerungen durch die private 
Fürsprache von Angehörigen substituiert wird. Pränatal und postmortal 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


365

finden sich starke Fremdaneignungen von Agentivität bei der sonst übli-
chen Arbeitsteiligkeit in der Herstellung von Personen (Goffman 1974).

Die Selbstbestimmung ist nun eine Schwelle des Menschseins i.S. von 
Subjekthaftigkeit, die Mündige und Unmündige unterscheidet. Sie rückt 
nach den Wahnsinnigen des 18. Jahrhunderts (Foucault 1969) auch Kin-
der, Demente und Lernbehinderte an den Außenrand des Menschlichen, 
insofern diese rechtlich nicht als volle Personen gelten. Diese Schwel-
le markiert eine grundlegende politische Unterscheidung – so wie die 
zwischen In- und Ausländern. Die zugesprochene Staatsbürgerschaft re-
guliert Teilhaberechte, die zugeschriebene Mündigkeit Teilhabefähig-
keit (Boll/Lambrix 2019). Demokratien schließen von ihrem Wahlvolk 
– trotz aller Ausweitungen des Wahlrechts über das späte 19. und das 
20. Jahrhundert – neben den Landesbewohnern ohne Staatsbürgerschaft 
eben auch alle ›Minderjährigen‹ aus, als seien deren Belange zwar poli-
tisch stets verbal zu beschwören, aber ebenso wenig repräsentationswür-
dig wie die nicht-menschlicher Lebewesen. Dabei geht es erneut nicht nur 
um rechtlich formalisierte Prozesse der Entmündigung, die Menschen 
den Personenstatus temporär entziehen oder dauerhaft aberkennen und 
sie damit als Personen annihilieren; es geht auch um normalisierte alltäg-
liche Unpersonenbehandlungen, die Kinder, Greise, Schwerhörige oder 
Demente in die Nähe von Abwesenden rücken.

Die (gemessen an Erwachsenen) defizitäre Personalität von Kindern 
lässt sich mit Goffmans ›Territorien des Selbst‹ (1974: 54ff.) leicht ex-
plizieren – eine Typologie zugestandener Ansprüche, die Personen von 
Dingen, Tieren oder Unpersonen unterscheiden, darunter proxemische 
Distanzen, Berührungsschranken, Diskretionsräume und Informations-
territorien. Die Dezimierung dieser Territorien bei Kleinkindern verhält 
sich quasi komplementär dazu, dass diese mit ihren beseelten Puppen 
und Steiftieren noch in einer animistischen Welt leben. Kinder werden 
in der Moderne einerseits geradezu sakralisiert (Zelizer 1981), anderer-
seits können sie auch deshalb als Unpersonen behandelt werden, weil 
sie ihrerseits noch Unpersönliches personalisieren.5 Auch bei geistig Be-
hinderten können kategoriale Geltung und praktische Behandlung un-
abhängig voneinander variieren: Entmündigte können interaktiv als 
Person, Schwerhörige schon als Unperson behandelt werden. Nicht ihr 

5	 		  Natürlich sind hier auch gegenläufige Prozesse in verschiedenen Sinnschichten 
denkbar: Nahe Verwandte behandeln Komatöse noch als Personen, Pfleger be-
handeln manche schon als organische Sache, rechtliche Diskurse sichern ihren 
Personenstatus ab usw. Antonia Garbe weist mich darauf hin, dass auch eine Un-
personenbehandlung von Kindern sich auf kategorial gesichertes Menschsein, 
eine Personalisierung von Göttern oder Tieren auf gesicherte Nicht-Menschlich-
keit stützen kann. Es könnte sich also um zwei parallel geführte Außenränder 
handeln, die Freiräume situativer Zu- und Aberkennung eröffnen, weil das je 
andere Grenzregister die ontologische Sortierung konstant hält.

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366

kategoriales Menschsein steht infrage, in den Graden ihrer De- oder Re-
sponsibilisierung wird aber die Anerkennung dieses Menschseins mehr 
oder weniger dezimiert. »Disability… is cast as a diminished state of 
being human« (Campbell 2009: 5).6

Intelligente Maschinen und Biofakte. Während Hominide, Kinder und 
Demente auf einem Leistungsgradienten als minderfähige Menschen gel-
ten können, haben sich auf Seiten der Artefakte hyperfähige Maschinen 
herausgebildet. Einige von ihnen werden unter dem Namen ›künstli-
che Intelligenz‹ in ausgewählten menschlichen Fähigkeiten trainiert, aber 
auch weit darüber hinaus entwickelt. Während Maschinen lange nur 
körperliche Praktiken automatisierten, automatisieren diese stochasti-
schen Maschinen nun »geistige« Prozesse, die einmal zur Distinktion 
des Menschen dienten (s. Lind u.a. in diesem Band). Sie haben begon-
nen, Homo sapiens auch in diesen Hinsichten zu übertreffen. Damit la-
den sie aber auch dazu ein, sie zu überschätzen und unsere Intelligenz so 
in sie hineinzuprojizieren wie unsere Sozialität in Tiere.

So wie neu erkannte tierische Fähigkeiten nach Respezifikation des 
Menschlichen verlangen, so zwingen auch Maschinen, die Menschen zu-
gleich unter- wie überlegen sind, dazu, zu spezifizieren, was genau wir mit 
›Verstehen‹ oder ›Intelligenz‹ meinen wollen. Auch dies ist nicht nur eine 
intellektuelle Grenzverschiebung. Die steigende Effizienz und ›Smartness‹ 
dienstbereiter Artefakte im Alltag verändern auch die Bedeutung der Kate-
gorie ›menschlich‹. Sie lassen Homo sapiens zunehmend langsam, begriffs-
stutzig und eigensinnig erscheinen. Allerdings heißt ›menschlich‹ nicht erst in 
der Sicht von KI-Ingenieuren fehleranfällig, irrational und ineffizient, Leis-
tungsdefizite sind natürlich schon in älteren (u.a. christlichen) Diskursen als 
menschliches Irren und Fehlbarkeit von übermenschlicher Perfektion distin-
guiert worden. Schließlich sind Menschen weder Götter noch Engel.7

Neben diesem Feld der Distinktionen, Projektionen und Redefinitio-
nen gibt es auch verschiedene Phänomene der physischen Annäherung 

6	 		  In der Behindertenpädagogik verwendet man eine psychologische Skala, die 
den geistigen, emotionalen und sozialen Entwicklungsstand durch fiktive Al-
tersangaben veranschaulicht (Sappok/Zepperitz 2019). Erwachsene mit geis-
tiger Behinderung gelten dann z.B. als emotional Dreijährige, um ihr Ver
halten verstehbar zu machen, ohne ihnen das Erwachsensein abzusprechen. 
Ihre beobachteten Bedürfnisse und Verhaltensweisen sind wie die von Kindern 
(kindlich), aber sie zählen nicht als Kinder (sondern quasi als Erwachsene ›an-
derer Art‹). Die heuristische Infantilisierung ist ein Fall uneigentlicher Kate-
gorisierung, ein modulierter Kategoriengebrauch (Goffman 1977). 

7	 		  Die Ausdifferenzierung der Intelligenzklassen von Maschinen – ihre Steige-
rung von handhabbaren zu selbsttätigen Werkzeugen, von ebenbürtigen zu 
übermenschlichen Intelligenzen (Dickel 2025) – hat große Ähnlichkeit mit 
der älteren Klassenbildung unter Tieren und transzendenten Wesen. Nach 
dem Sieg des Programms AlphaGo gegen den stärksten Go-Spieler der Welt 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


367

von Menschen und Artefakten. So sind die Keimzellen in der Repro-
duktionsmedizin technisch gewonnene, bearbeitete und raffinierte Essen-
zen des menschlichen Lebens und damit artifizielle organische Strukturen 
zwischen Lebewesen und Artefakten (Hofmann 2023: 140). Karafyllis 
spricht von ›Biofakten‹ (2003). Ähnliche Entitäten sind biotechnologisch 
veränderte Organismen, am prominentesten die Klone in der Tierzucht, 
also Tier/Artefakt-Hybride, die zugleich Individuen genetisch duplizieren. 
In der futuristischen Fantasie über humane Klone fasziniert genau die-
se, den kulturellen Individualismus herausfordernde Doppelung von Per-
sonen als identische und doch andere und eben deshalb ambige Wesen. 

Ferner werden menschliche Körper auch technologisch aufgewertet. 
Neue prothetische Körpertechnologien werden entweder in ihren thera-
peutischen Möglichkeiten gesteigert (z.B. beim Ersatz von ausgefallenen 
Sinnesleistungen), oder man vermarktet die Optimierbarkeit technisch 
modifizierter Körper (von Exoskeletten bis zu den Brain-Computer-In-
terfaces von Neuroimplantaten) so weit, dass sie sich ins cyborghaft 
›Transhumane‹ projizieren lassen (Harasser 2013, Garbe 2023). Trans-
humanistische Diskurse zielen hier auf die zivilisatorische Selbstüberwin-
dung des Menschen durch menschliche Höchstleistungen, so wie Kryo-
niker mit ihrer Sterblichkeitsdistinktion auf einen übermenschartigen 
Sonderstatus zu spekulieren scheinen (Dickel 2011).

Schließlich werden einige avancierte Artefakte den Menschen auch äs-
thetisch assimiliert. Das gilt für humanoide Roboter (etwa in der Alten-
pflege), denen dann allerdings neben ›putzigen‹ Zitaten menschlicher Phy-
siognomie (etwa Gesichtsdisplays im Kindchenschema) immer auch klar 
distinktive Merkmale (etwa: weiß statt Hautfarbe) eingebaut werden, um 
ihre interaktive Nahbarkeit im Alltag durch Markierung eines klaren on-
tologischen Abstands zu sichern (Kalthoff/Link 2021). Andere Artefakte, 
Androide, suchen dagegen mehr ästhetische Assimilation und ontologi-
sche Ambiguität. Ein Beispiel sind die maschinellen Nachbildungen von 
Personen in Deep Fake-Avataren, sog. digitalen Klonen (etwa von ver-
storbenen Stars), oder die in den sozialen Medien lebensecht animierten 
›Reborn Dolls‹, explizit für täuschende Ähnlichkeit designte Babypuppen 
(Fitzgerald 2011). Ähnliche anthropomorphe Puppen wurden zuerst in der 
Aufklärung über Schwangerschaftsfolgen bei Teenagern eingesetzt, dann 
als Surrogatkinder für die Trauerarbeit nach Totgeburten, aber auch für 
das Passing as Mother, also als Statussymbol, das Elternschaft verleiht, 
ohne Sorgearbeit zu verlangen. Der Chatbot Replika der Firma Luka da-
gegen wurde anfänglich bekannt als Angebot zur digitalen Reanimierung 
von Verstorbenen. Er hat heute Millionen von Nutzern, viele nach eigenen 

bekam das Programm vom südkoreanischen Go-Verband 2016 den höchs-
ten Meisterrang mit der Begründung verliehen, es habe »fast göttliche Be-
reiche« des Spiels erreicht.

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368

Angaben in romantischen Beziehungen mit dem Bot (Die ZEIT 21.9.23). 
Replikanten werden hier mittels verschiedener Sprachmodelle von einem 
Stoff fiktionaler Literatur zu alltäglichen Kommunikationspartnern imagi-
nierter Fernbeziehungen – oder auch, bei ihrer Verknüpfung durch die AR-
Features der App mit Sexpuppen, erotischer Nahbeziehungen. Die Avatare 
sind Fantasieprothesen, animiert in einer Koproduktion der Algorithmen 
von Chatprogrammen und der Fantasien von emotional bedürftigen Men-
schen. So wie die tierischen Kosenamen die auf Tiere projizierte Liebe 
wieder in die zwischenmenschliche hineinholen, versprechen die libidinös 
affizierbaren Chat-Programme, selbst Verstorbene zurück in eine fantasie-
reiche persönliche Kommunikation zu holen. 

Transzendente und fiktive Figuren. Mit den letzten Fällen bewegen 
wir uns zugleich in einer materiellen Welt hochentwickelter Technolo-
gien wie in einer Sinnwelt des Imaginativen, Fiktionalen und Fantasti-
schen. Ich meine, auch hier fehlt es dem ›anthropologischen Quadrat‹ 
an einer Distinktionszone, die man in der Nachfolge der Transzendenz, 
also der Götter, Geister und Engel verorten sollte. Unsere eigenen archa-
ischen Schöpfer der Vergangenheit haben Konkurrenz in den mensch-
lichen Geschöpfen der Gegenwart und Zukunft bekommen. Anders als 
das stark alterisierte göttliche Gegenüber waren oder sind andere Ge-
stalten in der Distinktionszone des Transzendenten allerdings nur Hyb-
ridfiguren: Menschen von edlem Geblüt, Heilige, Helden, Genies, Diven 
und charismatische Heilsfiguren, die an der Aura des Göttlichen über 
verschiedene Personenkulte partizipieren. Viele von ihnen sind tatsäch-
lich mit Modernisierungsprozessen ausgestorben, sie haben aber zwei 
Sorten von profanisierten Nachfahren bekommen.

Es sind auf der einen Seite Roman-, Bühnen- oder Filmhelden, also 
herausragende Figuren einer eigenen Sinnwelt des Fiktionalen. Sowohl 
Götter als auch künstlerische Fiktionen sind symbolische Artefakte einer 
Gesellschaft. Mit den Göttern haben sich Menschen Gegenüber erschaf-
fen, denen sie zuschreiben konnten, ihrerseits alles erschaffen zu haben. 
Es sind übermenschliche Entitäten, in ihrer alles überragenden Agency so 
etwas wie Hyperpersonen. Sie sind wie anderes Himmelspersonal (etwa 
die menschenähnlichen Engel: Weinberger 2023) und wie Fabelwesen 
in mythischen Geschichten über lange Zeiträume entstandene Figuren. 
Imaginierte Figuren von explizit fiktivem Charakter sind dagegen von 
einer Autorin entworfen und literarisch konstruiert, können aber my-
thenanaloge Artikulationsleistungen in einer Gesellschaft erbringen. Zu 
ihnen gehören mit den Aliens auch historisch jüngere extraterrestrische 
Figuren, die die Menschen aus der Poleposition behüteter Gotteskinder 
auf die Seite bedrohter Erdlinge rücken.8

8	 		  Egal, ob die Menschheit kurz vor der tatsächlichen Entdeckung von Aliens 
steht oder ob sie ihnen nie begegnen wird, sie sind, so Robert Mitchell (2024), 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


369

Auf der anderen Seite finden sich die profansten Fälle eines über-
menschlichen Sinnüberschusses in den medial geschaffenen Stars: Men-
schen, die Prominenz mit so herausragenden Leistungen (aller Art) ver-
binden, dass sie einen übermenschlichen Anstrich bekommen. Stars und 
Prominente sind nach rechtlichen Kategorien nichts anderes als Men-
schen, ihre praxeologische Alterität lässt sich aber soziologisch rekons-
truieren: Ähnlich wie man auf einem Bauernhof Haustiere, Nutztiere 
und Fliegen unterscheidet, unterscheiden wir im Alltag zwischen Perso-
nen, Personal und Leuten (Hirschauer 2015). Sie bilden Stufen auf ei-
nem Gradienten der Personalisierung, die im Normalfall durch Kennen-
lernen überschritten werden. Personen in diesem Sinne sind nicht bloß 
potenzielle kommunikative Adressen, sondern sozial faktisch signifikant 
gemachte, individualisierte Menschen.9 Öffentliche Personen (Stars oder 
bloß Prominente) werden nun zu so etwas wie Superpersonen, nicht 
weil man sie selbst so nah kennt, sondern weil so viele sie zu kennen be-
anspruchen. Mit Personal (Rollenträgern) interagiert man, ohne es zu 
kennen, Prominente kennt man, ohne je mit ihnen interagiert zu haben. 
Gewöhnliche Menschen genießen in der urbanen Öffentlichkeit ein Le-
ben als Unbekannte und Unerkannte, als insignifikante ›Leute‹, öffent-
liche Personen haben dagegen das gemischte Vergnügen, dass sie jedem 
Zweiten oder Fünften, der ihnen über den Weg läuft, auch ohne Ge-
sichtserkennungssoftware einem Namen und einer Biografie zuzuord-
nen sind. Es sind Personen, bei deren Kennenlernen man überrascht ist, 
dass sie »so menschlich« oder »auch nur Menschen« sind – was man 
natürlich wusste, aber doch nicht ganz glauben wollte. Insofern kann 
man sie als mit den Massenmedien entstandene Schwundfiguren älte-
rer Übermenschen verstehen. Sie sind mit einem Überschuss an Imagi-
närem ausgestattet.10 

wissenssoziologisch längst ›unter uns‹ bzw. unter denen, für die sie (nach dem 
Thomas-Theorem) als gelebte Realität Folgen haben. Auch sind die Stoffe, aus 
denen die Außerirdischen gemacht sind, durch und durch irdisch: Sie sind eine 
hybride Koproduktion aus alten religiösen Versatzstücken (dass etwa Allmäch-
tige dort oben zu uns hinabsteigen können), einem anschwellenden Strom astro-
nomischer Daten und sehr viel Science-Fiction Literatur (Basalla 2006). 

9	 		  Der komplementäre Gradient der Depersonalisierung reicht von der urba-
nen Indifferenz gegenüber unbekannten Passanten (Leuten) über das Uni-
formieren von Personal (Dienstleistern, Polizisten), das objektivierende Ta-
xieren Anderer und das Übergehen von Kleinkindern bis zum temporären 
Ausklinken von Narkosepatienten und zur öffentlichen Negation des Per-
sonseins gesichts- und namenloser Frauen unter den Taliban. Namenentzug 
findet sich auch bei Sklaven, Häftlingen und KZ-Insassen, denen wie Nutz-
tieren Nummern in die Haut gebrannt wurden.

10			  Stars existieren nur in der Aufmerksamkeit des Publikums und verschwin-
den mit ihrem Vergessen, das freilich nicht ihr Tod erzwingen muss, da sie 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370

3. Alterisierte und Hybridfiguren –  
ein Tableau von Außenrändern

Angesichts dieser knappen Besichtigung weiterer Grenzzonen emp-
fiehlt sich anstelle des strengen anthropologischen Quadrats ein offene-
res (und unvollständiges) Tableau, das einmal synoptisch zeigt, welche 
bunte Schar von alterisierten bzw. nur hybriden Figuren in verschiedenen 
Distinktionszonen vom Menschen unterschieden werden und umgekehrt 
diesen als Menschen distinguieren: ontologisch, biologisch, rechtlich, 
ethisch, kognitiv etc. Das Tableau umfasst andere Lebewesen, organi-
sche und anorganische Sachen, transzendente höhere Wesen, fiktionale 
Figuren und moralisch Verworfene – und damit eine beträchtliche Di-
versität von Entitäten des Nichtmehr-, Nochnicht-, Über-, Un(ter)- oder 
Halb-Menschlichen, die die soziale Welt bevölkern. 

Das Tableau versammelt (ohne Rücksicht auf eine klare Zäsur der 
›Moderne‹) ontologisch mal mehr, mal weniger schillernde Figuren und 
ordnet sie – abstrahiert von ihrem je spezifischen zeitgenössischen oder 
diskursiven Kontext – in der Logik der vorgeschlagenen Distinktions-
zonen an. Diese sind hier rein analytisch unterschieden, im historischen 
Verlauf (auch und gerade innerhalb der sog. Moderne) werden nicht nur 
einzelne Kategorien mehr oder weniger verunsert und verandert (s. 4.) – 
ab wann gilt ein Embryo als Mensch, ab wann ist man mündig, waren 
Neandertaler Menschen, ist KI tatsächlich intelligent? –, auch die Gren-
zen der acht Sinnbereiche sind durchlässig und werden politisch, juri-
disch und wissenschaftlich verhandelt. Ferner trennt das Tableau einige 
Phänomene, die auch anders angeordnet werden können. So sind mythi-
sche Mensch-Tier-Hybride (etwa Werwölfe, Vampire, Yetis, Nixen) in-
sofern mehrfach hybrid, dass sie als Fabelwesen zugleich fiktional sind. 
Auch lässt sich manche Figur je nach Rahmung in unterschiedliche Re-
gister schieben: Apalliker erscheinen gegenüber Kindern als alterisierte 
Figuren, gegenüber Pflanzen als Hybridfiguren; Tote sind als Personen 
nicht mehr adressierbar (insofern alterisiert), aber als Leichnam doch 

ihre außerordentlichen Werke (und die Medien) ›unsterblich machen‹ können 
(Schroer 2010: 384). Problematischer ist, wenn Paparazzi sie als Menschen 
wie du und ich entlarven und sie uns so zwar einerseits näherbringen, aber 
zugleich ihr auratisches Image zerstören (ibid.: 383). Sie entpuppen sich dann 
als ›Scheinriesen‹ (wie Turtur in Michael Endes ›Jim Knopf‹), die schrumpfen, 
wenn sie sich uns nähern. Ihre überirdische Abkunft ist übrigens nicht nur den 
›Stars‹ (vom englischen Sternenhimmel) etymologisch eingeschrieben, sondern 
auch den ›Avataren‹ (vom indischen Götterhimmel). Ein ähnliches Herabstei-
gen wie das des Gottes Vishnu in seinen irdischen Inkarnationen findet sich 
aber auch bei der Implementierung von Formen künstlicher Intelligenz in den 
zeitgenössischen kommunikativen Alltag (s. erneut Dickel 2025).

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


371

noch eine Weile personalisiert; Totgeburten können von Eltern auch als 
»Sternenkinder« auratisiert werden. Auch sind Abstriche bei einer äu-
ßeren Menschenähnlichkeit (etwa eine Gesichtsentstellung) oder bei der 
ethischen Menschlichkeit nicht identisch mit einer scharfen kategoria-
len Exklusion aus dem Menschsein (der Kannibale, der Unmenschliches 
tut, muss zunächst als Mensch gelten).

Aber in den Sinnschichten unterhalb der gelehrten Diskurse und ih-
ren klaren Definitionen sind eben auch Modulationen und laute oder 
leise Vorbehalte gegenüber dem Menschsein vieler Figuren lebendig, in 
denen dessen innere Stratifizierung zum Vorschein kommt. Den Hyb-
ridfiguren wird in den Distinktionszonen auf verschiedene Weise das 
Menschsein dezimiert oder gänzlich abgesprochen. Dabei implizieren 
die Beziehungen zu den Alterisierten auch je spezifische Affekte, so dass 
ein Wechsel der ontologischen Kategorie auch affektive Umschwünge 
mit sich bringt: Man kann Hybridfiguren in Kippmomenten erst als 
faszinierend, dann als ekelhaft, erst als unheimlich, dann als mitleid-
erregend erleben.

Abb.: Alterisierte und Hybridfiguren in den Distinktionszonen des Menschen

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372

Eine Gemeinsamkeit der alterisierten Gegenüber des Menschen ist ihre 
schlechte kommunikative Zugänglichkeit. Sie können nicht sprechen. 
Das ist insofern bedeutsam, als die Verständlichkeit wie Ansprechbar-
keit von Alterisierten den Aufbau von Beziehungen und die Verunserung 
ermöglicht, wo die Veranderung etwa von Barbaren (wörtlich: ›Stamm-
ler‹) und Wilden stets auf ihre Unverständlichkeit rekurrierte. Daher ha-
ben etwa die Studien zum Mensch/Tier-Verhältnis verglichen mit den 
Möglichkeiten unserer innerartlichen Perspektivenübernahme ein epis-
temologisches Problem. Es braucht ›Dolmetscher‹, diverse professionelle 
Mittler, die die Distinktionszonen betreuen und als Fürsprecher etwa des 
Tierwohls und Kindeswohls, des Willens der Götter und Sterbenden fun-
gieren: Mittler zum Animalischen sind Ethologinnen, Ranger, Tierärzte, 
Zooführer und ›Pferdeflüsterer‹; Mittler zum Transzendenten Schama-
nen bzw. Geistliche und Theologen (als professionelle Nachfolger der 
Engel: Krämer 2008); zum Fiktiven Schauspieler, Autorinnen, Philolo-
gen und Feuilletonisten; zu Kindern Pädagogen, Pädiater und Psycho-
loginnen; zu Föten Embryologen, Gynäkologinnen und Hebammen; zu 
Sterbenden Palliativmediziner und Hospizmitarbeiter, die deren vermu-
teten Willen auch gegen die Interessen von Angehörigen vertreten; zum 
Maschinellen schließlich Ingenieurinnen und Programmierer (›Maschi-
nenflüsterer‹).11 

Die epistemologischen Reziprozitätsstörungen verschaffen solchen 
Professionen autoritative Sprecherpositionen, aus denen heraus sie die 
Distinktionszonen mit ihren konkurrierenden Diskursen gestalten und 
sich zugleich in ihnen ansiedeln können. Die Reziprozitätsstörungen er-
öffnen aber auch ein großes Feld für die Imagination von Abstands-
veränderungen. Alles, was nicht sprechen kann, ist eine Homo sapiens 
weit offenstehende Projektionsfläche: Ungeborene wie Säuglinge, Tiere 
wie Pflanzen, Götter wie Geister. Die Distinktionszonen bieten Bezie-
hungsoptionen zwischen Veranderung und Verunserung. Und oft folgt 
der scharfen Distinktion die leidenschaftliche Nostrifizierung. So können 
die Liebe zu Göttern, die Idolisierung von Genies und Bühnenhelden, die 

11			  Neben den menschlichen Dolmetschern gehören (ein Hinweis von Sascha 
Dickel) auch mediale Artefakte zu den Mittlern, die uns die »Anderen« nä-
herbringen: bei Außerirdischen der Film, bei Superstars die Boulevard-Zei-
tung, bei Tieren z.B. Kinderbücher, bei Cyborgs Computerspiele usw. Auch 
nehmen Ingenieure ihre professionelle Mittlerfunktion neben verbalem Dol-
metschen (etwa durch Gebrauchsanweisungen) auch durch die Schaffung 
materieller Interfaces wahr. Der praxeontologische Status von Maschinen 
für die KI wird nicht philosophisch, sondern in neuen Formen mediatisier-
ter Interaktion entschieden: Hier vermitteln Interfaces zwischen Menschen 
und zeichenproduzierenden Maschinen und ermöglichen diesen ein ›passing 
as human‹, nämlich als Kommunikationsquelle wahrgenommen zu werden 
(s. Dickel 2025). 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


373

Tierliebe wie die Romantisierung der ›edlen Wilden‹ als Fälle von Xeno-
philie verstanden werden.12 So wie Georg Simmel (1903) soziale Gren-
zen als Kontakträume identifizierte, muss man auch die Distinktionszo-
nen zum Außermenschlichen offenbar als Beziehungsfelder verstehen. 

Sehr plastisch ist diese Ambivalenz von Distinktion und Relationie-
rung erneut bei den Haustieren. Wenn man sagt, dass Tiere »nicht spre-
chen können« (d.h. nicht eine unserer Tausenden Sprachen sprechen) 
und eben damit den Menschen distinguiert (Derrida 2010), impliziert 
dies eine ähnliche Engführung auf ein dominantes Kommunikationsme-
dium wie bei der Bezeichnung der den Hellenen unverständlichen ›Bar-
baren‹. Natürlich kommunizieren Tiere und sie ziehen Menschen in ihrer 
häuslichen Nähe auch in einen Teil ihrer innerartlichen Kommunikation 
hinein und umgekehrt – so wie sich intelligente Maschinen mit ihren bi-
zarren Sprachen über ihre Interfaces nostrifizieren lassen.

4. Stratifizierende Rekurse  
der Binnen- auf die Außendifferenzierung

Eine differenzierungstheoretisch interessante Frage ist nun, in welchem 
Verhältnis Außen- und Binnendifferenzierung von Menschen zueinan-
derstehen. Schon bei einigen Hybridfiguren verschwimmt ja die Diffe-
renz von innen und außen. So geht es bei der Unterscheidung von Kin-
dern und Greisen um Altersdifferenzierung, von Adeligen und Gemeinen, 
Herren und Sklaven um schroffe Klassierungen, und bei der von »Zivi-
lisierten und Barbaren«, »Kultur- und Naturvölkern« oder »Modernen 
und Vormodernen« um hochgradig asymmetrische ethnische Differen-
zierungen (in temporalem Gewand). Die Außengrenzen scheinen nicht 
klar bestimmbar, ohne Binnendifferenzierungen zu berühren.

Dass Außen- und Binnendifferenzierungen generell miteinander ver-
schränkt sind, lässt sich schon an Fällen ablesen, die noch nicht die Außen-
ränder des Humanen, sondern nur die sozialer Gebilde (Gemeinschaften, 
Gruppen etc.) betreffen. Wenn etwa nationale Bewegungen neue Staa-
ten begründen, wird Nationalität als Außengrenze signifikant, alte ethni-
sche Grenzen dagegen oft als Binnendifferenzierungen nivelliert und sub-
ordiniert (Lentz 2017). Wenn dagegen Ethnien im Vordergrund stehen, 
sind z.B. Alter und Geschlecht nur untergeordnete Binnendifferenzen, 

12			  Das Muster hierzu könnte die innerartlich-heterosexuelle Andro- und Gy-
nophilie sein, die sich geradezu auf die Institutionalisierung einer Reziprozi-
tätsstörung stützt: dass Gesellschaften bevorzugt jene Personen in sexuellen 
Kontakt und langfristige Beziehungen bringen, die ihr Begehren wechselsei-
tig nicht verstehen. Es ist, als ob man ein vegetarisches Tier mit einer fleisch-
fressenden Pflanze paart (Hirschauer 2013: 42).

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374

die ihrerseits aber für die Frauenbewegung oder eine Schulklasse kons-
titutive Außengrenzen sind. Das jeweils operativ relevante soziale Gebil-
de ›kippt‹ eine kategoriale Zugehörigkeit in Vorder- oder Hintergrund. 
Außerdem können soziale Gebilde ihre Binnendifferenzierungen auch 
umgekehrt gerade zu ihrer äußeren Distinktion stilisieren, wie bürgerli-
che und proletarische Milieus ihre Form der Geschlechterdifferenzierung 
oder wenn Einheimische sich in den Eigenschaften ihrer Musterexemp-
lare beschreiben, während sie die ihrer kriminellen oder stigmatisierten 
Mitglieder fremden Außenseitern zuschreiben (Elias/Scotson 1965: 362).

Wie verhalten sich nun die ontologischen Außenränder des Mensch-
seins (mit der Menschheit als imaginierter Gemeinschaft) zu ihrer Bin-
nendifferenzierung? Bei Gesellschaften mit animistischen Weltbildern 
steht die Vereinnahmung von Tieren und Pflanzen in die Gemeinschaft im 
Dienst einer radikalen ethnischen Differenzierung von anderen menschli-
chen Gemeinschaften. Dieser Begriff des Humanen, den viele Jäger- und 
Sammlergruppen teilen (Lévi-Strauss 1968), ist durch exzessiven Ethno-
zentrismus bestimmt, öffnet sich also in dem Maße für nicht-mensch-
liche Entitäten der natürlichen Umwelt, wie er sich dem menschlichen 
Personal benachbarter Gesellschaften verschließt. Die ›Menschheit‹ in 
diesem Sinne wird also einerseits auf andere Lebewesen ausgeweitet, an-
dererseits strikt auf das eigene kleine Kollektiv begrenzt. Die neuzeitli-
che Etablierung der Menschenrechte funktionierte hier genau spiegelver-
kehrt: Ihre egalitaristische Ausdehnung auf alle Homo sapiens ging (hier 
ist Lindemann zuzustimmen) mit einer scharfen Distinktion von den Tie-
ren einher. Andererseits bietet sich angesichts der großen Affinität von 
Hybridfiguren – von Halbgöttern und Heiligen, Primitiven, Sklaven und 
Dementen – zu Fragen der Klassierung von Menschen eine zweite Hypo-
these zum Zusammenhang von Außen- und Binnendifferenzierung an: 
Die Außenränder des Menschlichen werden offenbar auch zur Stratifi-
kation von Menschen genutzt. 

Göttliche, fiktionale, menschliche, tierische und dingliche Entitäten bil-
den so etwas wie ontologische Etagen und auch auf diesen Etagen gibt 
es noch klare Rangpositionen: die Differenzen von Göttern und Geis-
tern, von Edlen und Gemeinen, von Rennpferden und Zecken, Kunstwer-
ken und Abfall richten sich auf Wertunterschiede. Die Etagen entstehen 
durch Unterwerfung unter Wesen, die (wie Götter oder Idole) auf Basis 
von Status, Charisma und Prestige nach oben überhöht werden – oben 
wird außen; und durch Erhebung über niedere Wesen, die (wie Tiere oder 
Sklaven) nach unten abgeschoben werden – unten wird außen.13 Wo auf 

13			  Stichweh (2010: 31ff) spricht von einer dreiteiligen Hierarchie, in der der 
Mensch in der Mitte mit einem transzendenten Status über und einem Be-
stialischen unter ihm steht (durchaus in Analogie zu den Ständen der mit-
telalterlichen und frühneuzeitlichen Gesellschaft). 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


375

der einen Seite eine Auratisierung, Idolisierung und Sakralisierung Perso-
nen mythisch überhöht, findet sich auf der anderen Seite ihre sprachliche 
oder praktische Depersonalisierung und Dehumanisierung, ob als mora-
lische Unmenschen oder ›minderwertige‹ Untermenschen. Natürlich gibt 
es viele Degradierungen, die Personen einfach Status entziehen, ohne ih-
ren Personenstatus infrage zu stellen, es gibt Herabsetzungen und Stig-
matisierungen, die Prestige und Selbstwertgefühl kosten, aber nicht das 
Menschsein tangieren. Aber manche drastische Alterisierung rückt Men-
schen an den Rand der Depersonalisierung, wenn nicht der Dehumani-
sierung. Stark asymmetrische Binnendifferenzierungen des Menschen leh-
nen sich offenbar an seine Außendifferenzierung an. 

So wie die Außengrenzen sozialer Gebilde als Platzanweiser für Kate-
gorien der Binnendifferenzierung wirken (Marginalisierte sind ›Außen-
seiter‹), werden die Außenränder des Humanen also ins Spiel gebracht, 
um Kategorien der Binnendifferenzierung so stark abzuwerten, dass sie 
aus dem Kreis des Menschlichen herausfallen. Umgekehrt bestehen aber 
auch die stärksten Formen der Höherstufung in Ausquartierungen aus 
dem Menschsein. Zum Verhältnis von Personen und Menschen (s. 2.) 
lässt sich also auch feststellen: Extreme Depersonalisierung (etwa: völ-
lige Entrechtung) ist Dehumanisierung, extreme Personalisierung (etwa: 
Idolisierung) aber auch. Die Distinktionszonen wirken mit ihren durch-
lässigen Grenzen wie ein Verschiebebahnhof, auf dem veranderte Wesen 
über entgegengesetzte Außenränder des Nicht-Menschlichen abgescho-
ben werden können: ›Übermenschen‹ (wie Könige, Päpste, Heilige, Hel-
den, Genies, Stars) in Richtung des Göttlichen, ›Unmenschen‹ in Rich-
tung des Dämonischen, ›Untermenschen‹ (›Plebs‹, ›Wilde‹, ›Barbaren‹) 
in Richtung des Animalischen. Solche Verschiebungen von Humankate-
gorien in unterschiedliche Alterisierungsregister sind historisch variabel. 
Schauen wir uns kurz ein paar Fälle an.

Fremde sind in der Soziologie ein paradigmatischer Fall für Bestim-
mungsprobleme zwischen Innen und Außen, zugehörig und nicht-zuge-
hörig (Simmel 1908). Aber auch ihr ontologischer Status war in der Ge-
schichte gelegentlich unbestimmt. In Jäger- und Sammlergesellschaften 
herrschte hier oft Unsicherheit: Waren sie vielleicht Götter, Engel oder 
Reinkarnationen von Ahnen? (Stichweh 2010: 128 ff). Für die antiken 
römischen und chinesischen Hochkulturen waren Fremde barbarische 
Menschen geringerer Qualität, die oft mit Tiernamen assoziiert wurden 
(ibid. 25ff.). Und der Umgang des neuzeitlichen Europa mit den rassia-
lisierten Fremden seiner Kolonien war zum Teil ganz unzweideutig de-
humanisierend: In europäischen Museen befinden sich bis heute die Hu-
man Remains von Tausenden Menschen, die dort als Sammlungsstücke 
auf ihre Rehumanisierung und Repersonalisierung warten.

Auch sozial Schwache sehen sich regelmäßig Ausquartierungen 
aus dem Menschsein gegenüber. Hier gibt es auf der einen Seite eine 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376

ausgeprägte Müllmetaphorik für sozial Ausgeschlossene und Funktions-
lose (Bauman 2005, Farzin 2016), also eine Abschiebung zum Dinghaf-
ten, auf der anderen Seite eine rechtspopulistische Schädlingsmetaphorik 
(Mathias 2015) etwa für Migranten als »Ungeziefer, Parasiten, Zecken«, 
also eine verbale Abschiebung zum Tierischen.14 Dieselben ontologischen 
Etagenwechsel finden sich gegenüber dämonisierten oder animalisierten 
Feinden. Tierische Schimpfwörter, die Personen in Alltagskonflikten nur 
situativ Achtung entziehen (»Schwein!«, »Rindvieh!«) wachsen sich in 
Kriegen zu einer Propaganda über Bestien, Ungeziefer, Kakerlaken aus. 
So bezeichneten äthiopische Politiker Tigrayer 2023 als Ungeziefer, Un-
kraut, Schlangen und Hyänen, und der israelische Verteidigungsminister 
verkündete nach dem Angriff der Hamas im Oktober 2023: »Wir kämp-
fen gegen menschliche Tiere«. Eine solche ontologische Degradierung 
von Feinden zu Tieren blockiert Empathie, also ein Element innerpsy-
chischer Grenznivellierung, um innerartliche Tötungshemmungen zu re-
duzieren. Auch die Stilisierung von Feinden als Killermaschine oder Tö-
tungsroboter sorgt so für präventive Entmenschung. Maschinen kann 
man ›ausschalten‹.15 

Die Kulturgeschichte von Menschen mit Behinderungen (oder auch 
die des Albinismus: Krings 2017) zeigt dagegen eher historische Inklu-
sionsgewinne durch Rahmenverschiebungen: Da gibt es ihre alteuropäi-
sche Stilisierung als monströse halbanimalische ›Wundergeburten‹, die 
anthropologische Exotisierung in den Freakshows des 19. Jahrhunderts 

14			  Hierzu gibt es viele Beispiele. Im traditionellen Japan war »Hinin« (wört-
lich »Nicht-Mensch«) eine Kategorie für aus der Gesellschaft ausgestoßene 
Outcasts, Landstreicher und Bettler (Keiji 1979). Von erstaunlicher sprach-
licher Brutalität war aber auch der 32jährige Max Weber, der in seiner An-
trittsvorlesung 1895 die Verdrängung der s.E. rassisch höherwertigen Deut-
schen durch Slawen im ostelbischen Preußen beklagte und 1896 in einem 
Diskussionsbeitrag zum Programm des Nationalsozialen Vereins meinte: 
»Wir haben die Polen aus Tieren zu Menschen gemacht« (1993: 622).

15			  Der Begriff ›Dehumanisierung‹ bezeichnet zwar die Entmenschung eines 
Opfers, die moralisch als ›unmenschlich‹ markiert werden soll, zielt aber 
performativ auf die Infragestellung des vollen Menschseins des Täters. Hie
rin steckt eine hochrangige Reziprozitätsnorm: Die Entmenschung eines An-
deren ist nur um den Preis der eigenen zu haben. Selbst in den Gesprächspro-
tokollen der Wannseekonferenz (Kampe/Klein 2013) finden sich Residuen 
dieser Norm. Sie bezeugen neben dem enthemmten Rassismus – der Unter-
scheidung von ›Mischlingen‹ ersten und zweiten Grades, den Maßnahmen 
der ›Entjudung‹ Europas (Deportation, Zwangssterilisation, Massenmord) 
– auch die Erörterung des Problems der Unterdrückung von Empathie beim 
praktischen Durchhalten der Grausamkeiten, die Sorge um die seelische Be-
lastung und mögliche Verrohung der KZ-Soldaten: Wie nur können die Ent-
menschungen der Opfer für die Täter human gestaltet werden?

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


377

als ›missing Links‹ zwischen Mensch und Tier sowie die NS-Kranken-
morde von »lebensunwertem Leben« (Herzog 2024). Im 20. Jahrhundert 
entstand zugleich eine medizinische Differenzierung von Behinderungs-
arten und -graden, die in die aktuellen Kulturalisierungen (Gebärden-
sprache, Autismus) und Leistungsrethoriken mündeten, wenn Prothesen-
sportler (etwa in Paralympics-Werbespots) als cyborghafte Superhumans 
oder Supercrips gefeiert und als »Überwindungsspezialisten ihrer eige-
nen Behinderung in Szene gesetzt« werden (Wihstutz 2022: 87). 

Schließlich ist vor allem die Rassendifferenz (im Westen wie in Afrika) 
bis heute nahe an der Tier/Mensch-Unterscheidung gebaut. ›Rasse‹ ist ein 
Konzept, das Menschen tendenziell die Artgenossenschaft aberkennt. Ras-
sentheorien dehumanisierten Schwarze, Asiaten, Indigene als menschähn-
liche Tiere oder animalische Menschen. Kien Nghi Ha (2015) beschreibt 
hier einen historischen Zusammenhang zwischen der religiösen und der 
rassistischen Klassierung. Die tiefe Ungleichheit zwischen Menschen und 
Göttern aus der altgriechischen Kosmologie sei in der Neuzeit in eine bio-
logisch-natürliche Ordnung umgedeutet worden, in der weiße Europä-
er die Überlegenheit einer ›Herrenrasse‹ reklamierten. Universelle Men-
schenrechte und Sklaverei waren miteinander vereinbar auf der Basis einer 
europäischen Monopolisierung und inneren Stratifikation des Humanen. 

5. Schluss: Anthropologisches Quadrieren

In Lindemanns anthropologischem Quadrat bildet der Mensch eine Art 
Default-Einstellung der Gesellschaft. Unsere posthumanistisch offener 
angelegte Ethnoanthropologie beschreibt mit ihrem ontologischen Ver-
schiebebahnhof eher Prozesse eines anthropologischen Quadrierens auf 
zwei verschiedenen Achsen: Zum einen werden diverse Entitäten unse-
rer Umwelt mal ins Außermenschliche geschoben und alterisiert, mal ins 
Menschliche hineingeholt und nostrifiziert; zum anderen werden Men-
schen ihrerseits mal ins Übermenschliche erhöht, mal ins Subhumane 
erniedrigt. Vor diesem Hintergrund lässt sich Lindemanns Argument in 
den Termini der Humandifferenzierung so reformulieren: Die Außen-
ränder des Humanen wurden mit Humanismus und Aufklärung auf alle 
Menschen universalistisch ausgeweitet (inklusiver gestaltet), so dass eine 
›Weltgesellschaft‹ denkbar wurde, und zugleich auf die biologisch gefass-
ten Artgenossen beschränkt. Die Verdiesseitigung des Menschen, bei der 
die Durchsetzung der wissenschaftlichen gegenüber den religiösen Pro-
fessionen eine gewichtige Rolle spielte, war einerseits die Bedingung da-
für, alle Menschen einzubeziehen, »ohne auf Besonderheiten des Standes, 
der Kultur oder des religiösen Jenseitsbezuges zu achten« (Lindemann 
2009: 84), andererseits stützte sich die Egalisierung und Unifizierung 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378

der vielen unterschiedlichen Menschen im Menschenrechtsdiskurs (die 
Gleichheitsnorm) auf eine Schärfung der Außengrenze zu den Tieren. 
Im Maße der egalisierenden menschenrechtlichen Distinktion des Men-
schen wurde seine kreatürliche Ähnlichkeit mit vielen Tieren zu einem 
Problem, das durch sprachliche Distinktion aufgefangen wurde. Tiere 
erscheinen als überdehnter Allgemeinbegriff wie eine Restkategorie der 
Menschwerdung, eine kompakte Alteritätskonstruktion zur Humanisie-
rung des Menschen. 

Aber umgekehrt fand dieser Außenrand auch in der Binnendifferenzie-
rung Verwendung. Der biologisch neu abgesteckte ›Mensch‹ suggerier-
te auch eine ebenfalls biologische Binnendifferenzierung in Rassen, aber 
auch in Geschlechtsklassen. Frauen und Nicht-Europäer wurden »aus 
der Generalisierungsbewegung des Menschen hinauskomplimentiert« 
(Honegger 1991: 1f.). So wurden zwei biologische Geschlechter wissens-
geschichtlich herauspräpariert, um die Frauen im anbrechenden norma-
tiven Egalitarismus mit neuen Gründen vom sogenannten ›allgemeinen 
Wahlrecht‹ ausschließen zu können (Laqueur 1992) – das seinerseits bis 
heute Kinder und Einwohner ohne Staatsbürgerschaft ausschließt. Der 
großen humanistischen ›Gleichmacherei‹ aller Menschen in der europäi-
schen Moderne folgten also verschärfte Binnendifferenzierungen, die das 
Gleichheitsversprechen wieder revidierten: auch zwischen tierähnlichen 
Wilden und Zivilisierten, Wahnsinnigen und Vernünftigen, Leistungs-
fähigen und Behinderten, Kindern und Erwachsenen (Aries 1975) usw. 
Aber vor allem die scharfe Unterscheidung von Geschlechtern und von 
Rassen – also die Schaffung von subalternen Schwarzen und Indigenen 
in der Distinktionszone von Tier und Mensch – sind Produkte der eu-
ropäischen Moderne. Dabei bilden beide Subkategorien des ›Menschen‹ 
ganz entgegengesetzte Formen von Leibeigenschaft: Die eine reklamiert 
eine reziproke Zusammengehörigkeit in wechselseitig liebender Idea-
lisierung, die andere eine possessive Zugehörigkeit in entmenschender 
Versklavung. 

Eben in dieser Gestaltung von Beziehungen des Distinguierten lässt 
sich noch ein weiterer Nexus von Binnen- und Außendifferenzierung 
ausmachen. Die Distinktion des Menschen von seinen alterisierten An-
deren stützte erstens seine egalisierende Fusionierung zur ›Menschheit‹, 
sie wurde zweitens umgekehrt auch zu deren Restratifizierung genutzt. 
Drittens durchziehen die Außenränder des Humanen aber neben den 
Beziehungen zwischen Menschen auch jeden Einzelnen als innere Diffe-
renziertheit. Wenn man die Distinktionszonen zum Außermenschlichen 
als Beziehungsfelder ernstnimmt (s. 3.), so liegen diese Felder nicht nur 
wie Begegnungsräume außerhalb des Menschen, sie stiften auch innere, 
das Menschsein konstituierende Verbindungen zum Distinguierten. Die 
Außenränder des Menschen haben in vielen Hinsichten einen innerkör-
perlichen Grenzverlauf. So bleiben Kunstfiguren und andere kulturelle 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


379

Fiktionen nicht in ihrer eigenen Sinnwelt separiert, sie werden als Ideale 
auch im Alltag motivational und körperlich wirksam (Goffman 1977): 
Barbie und Superman sind nicht allein unerreichbar übermenschliche 
Figuren, sie begegnen uns vermittelt durch Praktiken der Leistungsstei-
gerung und ästhetischen Selbstoptimierung auch in vielen alltäglichen 
Körpern. Innerkörperlich verlaufen die Grenzen aber auch bei der gene-
tischen Abstammung von Prähumanen, der frühkindlichen Sozialisation 
des Animalischen, der Koevolution mit Groß- und Alltagstechnologien 
bis hin zur Koexistenz mit unserer Darmflora oder unseren durch eifri-
gen Plastikkonsum gezüchteten Tumoren. 

Wenn daher heute Künstler mit einem Chipimplantat den posthu-
manen Status eines »Cyborgs« für sich beanspruchen, dann waren alle 
Menschen mit ihrer überlebenswichtigen Darmflora auch schon im-
mer »Chimären«. Dem Leben unserer Spezies sind halt seit jeher di-
verse Technologien und Organismen inhärent so wie umgekehrt Ar-
tefakte und andere Lebewesen mit uns koevoluieren, darunter auch 
ontologisch höchst ambige Entitäten wie Viren, die – weder Lebewesen 
noch Ding – versuchen, sich durch unsere Körper verlebendigen zu las-
sen. Unpersonen und Unmenschen, Tiere und Götter gehören deshalb 
auch zu den inneren Grenzen des Menschlichen, weil das Grausame 
wie das Animalische, das Göttliche wie das Unvernünftige zu unseren 
Möglichkeiten gehört. Der Mensch ist eben selbst nur eine vielfache 
Hybridfigur.

Literatur

Ariés, Philippe (1975): Geschichte der Kindheit, München: Hanser
Basalla, George (2006): Civilized Life in the Universe. Scientists on Intelli-

gent Extraterrestrials, New York: Oxford University Press.
Bauman, Zygmunt (2005): Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten der Mo-

derne, Hamburg: Hamburger Edition.
Bennani, Hannah/Müller, Marion (2021): »Who are we and how many? Zur 

statistischen Konstruktion globaler Personenkategorien«, Kölner Zeit-
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie 73: 223–252.

Boll, Tobias/Lambrix, Philip (2019): »Editorial. Ungeahnte Un/Fähigkeiten. 
Die Kehrseite körpersoziologischer Kompetenzorientierung«, Österreichi-
sche Zeitschrift für Soziologie 44 (3): 261–267.

Campbell, Fiona K. (2009): Contours of ableism. The Production of Disabil-
ity and Abledness, London: Palgrave MacMillan.

Coates, Lilian (2020): »Care-Arbeit am Lebensende Eine ethnomethodolo-
gische Perspektive auf die stationäre Hospizpflege«, in: Bauer, Anna et al. 
(Hg.), Rationalitäten des Lebensendes: Interdisziplinäre Perspektiven auf 
Sterben, Tod und Trauer, Baden-Baden: Nomos, 117–148.

Derrida, Jacques (2010): Das Tier, dass ich also bin, Wien: Passagen Verlag.

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380

Descola, Philippe (2011): Jenseits von Natur und Kultur, Berlin: Suhrkamp.
Dickel, Sascha (2011): Enhancement-Utopien. Soziologische Analysen zur 

Konstruktion des Neuen Menschen, Baden-Baden: Nomos.
Dickel, Sascha (2025): Was gilt als echte KI? Über die Kommunikation mit 

Maschinen und das Streben nach Artificial General Intelligence. Zeit-
schrift für Soziologie (i. E.).

Dizdar, Dilek/Hirschauer, Stefan/Paulmann, Johannes/Schabacher, Gabriele 
(Hg.) (2021): Humandifferenzierung. Disziplinäre Perspektiven und em-
pirische Sondierungen, Weilerswist:  Velbrück Wissenschaft.

Elias, Norbert/Scotson, John L. (1965/1993): Etablierte und Außenseiter, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Farzin, Sina (2016): »›Der Auswurf, Abfall, Abhub aller Klassen‹ – Müllme-
taphorik in Diagnosen sozialer Ungleichheit«, in: Junge, Matthias (Hg.), 
Metaphorik und Zeitdiagnose, Wiesbaden: VS, 136–149.

Fitzgerald, Louise (2011): »›Let’s play mummy‹: Simulacrum babies and re-
born mothers«, European Journal of Cultural Studies 14: 25–39.

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Freud, Sigmund (1934): »Das Unbehagen in der Kultur«, in: ders., Gesam-
melte Schriften Bd. 12, Wien: Internationaler Psychoanalytischer Verlag.

Garbe, Toni (2023): »Enhancement als Weg zum posthumanen Körper?«, 
Zeitschrift für Semiotik 45 (3–4): 107–129.

Gissibl, Bernhard (2023): »Wilderness, Deep Evolution, Circle of Life: Sa-
cralizing the Serengeti«, in: Gissibl, Bernhard/Hofmann, Andrea (Hg.), 
Multiple Sacralities, Rethinking Sacralizations in European History, Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 241–268.

Goffman, Erving (1974): Das Individuum im öffentlichen Austausch, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1977): Rahmenanalyse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Griebel, Julia (2020): »Das thier friszt, der mensch iszt« – Zur Diachro-

nie der lexikalischen Mensch-Tier-Grenze im Deutschen, Heidelberg: 
Winter.

Ha, Kien Nghi (2015): »Hybridität als ›Rassenvermischung‹ im kolonialen 
Wissenschaftsdiskurs«, in: Kron, Thomas (Hg.), Hybride Sozialität – So-
ziale Hybridität, Weilerswist:  Velbrück Wissenschaft, 129–150.

Harrasser, Karin (2013): Körper 2.0. Über technische Erweiterbarkeit des 
Menschen, Bielefeld: transcript.

Heintz, Bettina (2021): »Kategorisieren, Vergleichen, Bewerten und Quanti-
fizieren im Spiegel sozialer Beobachtungsformate«, Kölner Zeitschrift für 
Soziologie und Sozialpsychologie 73: 5–47.

Herzog, Dagmar (2024): Eugenische Phantasien. Zu den Euthanasie-Kran-
kenmorden und den Diskursen über den Wert behinderten Lebens, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Hirschauer, Stefan (2024): »Multiple Differenzierungen – multiple Zu-
gehörigkeiten. Konzeptuelle Verhältnisbestimmungen der Humandif-
ferenzierung«, in: Mölders, Marc/Renn, Joachim/Siri, Jasmin (Hg.), 

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


381

Differenzierung und Integration. Zur Ausdifferenzierung der Differen-
zierungstheorie, Weinheim: Beltz, 18–46.

Hirschauer, Stefan (2021): »Menschen unterscheiden. Grundlinien einer The-
orie der Humandifferenzierung«, Zeitschrift für Soziologie 50: 155–174.

Hirschauer, Stefan (Hg.) (2017): Un/doing Differences. Praktiken der Hu-
mandifferenzierung, Weilerswist:  Velbrück Wissenschaft.

Hirschauer, Stefan (2015): »Intersituativität. Teleinteraktionen und Koak-
tivität jenseits von Mikro und Makro«, Zeitschrift für Soziologie, Son-
derheft »Interaktion, Organisation und Gesellschaft revisited«: 109–133.

Hirschauer, Stefan (2014): »Un/doing Differences. Die Kontingenz sozialer 
Zugehörigkeiten«, Zeitschrift für Soziologie 43: 170–191.

Hirschauer, Stefan (2013): »Geschlechts(in)differenz in geschlechts(un)glei-
chen Paaren«, GENDER. Zeitschrift für Geschlecht, Kultur und Gesell-
schaft, Sonderheft 2: 37–56.

Hirschauer, Stefan et.al. (2014): Soziologie der Schwangerschaft. Explorati-
onen pränataler Sozialität, Stuttgart: Lucius.

Hirschauer, Stefan/Nübling, Damaris (2021): »Sinnschichten des Kulturel-
len und die Aggregatzustände der Sprache«, in: Dizdar, Dilek et al. (Hg.) 
(2021), Humandifferenzierung. Disziplinäre Perspektiven und empirische 
Sondierungen, Weilerswist:  Velbrück Wissenschaft, 58–83.

Hofmann, Peter (2023): Paare in Kinderwunschbehandlung. Eine Ethnogra-
fie soziotechnischer Praktiken des Kinderkriegens, Oldenburg: De Gruyter.

Honegger, Claudia (1991): Die Ordnung der Geschlechter: die Wissenschaft 
vom Menschen und das Weib, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kalthoff, Herbert/Link, Hannah (2021): »Zukunftslaboratorien. Techni-
sches Wissen und die Maschinenwesen der Robotik«, in: Dizdar, Dilek 
et al. (Hg.) (2021), Humandifferenzierung. Disziplinäre Perspektiven und 
empirische Sondierungen, Weilerswist:  Velbrück Wissenschaft, 314–341.

Kampe, Norbert/Klein, Peter (Hg.) (2013): Die Wannsee-Konferenz am 20. 
Januar 1942. Dokumente, Forschungsstand, Kontroversen, Köln: Böh-
lau Verlag.

Karafyllis, Nicole C. (2003): Biofakte. Versuch über den Menschen zwischen 
Artefakt und Lebewesen, Paderborn: Mentis.

Keiji, Nagahara (1979): »The Medieval Origins of the Eta-Hinin«, Journal 
of Japanese Studies 5: 385–403.

Koselleck, Reinhart (1979): »Zur historisch-politischen Semantik asymme-
trischer Gegenbegriffe«, Vergangene Zukunft: 211–259.

Krämer, Sybille (2008): Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der 
Medialität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Krings, Matthias (2017): »Albinismus. Rekodierungen einer Humankate-
gorie in historisch variablen Rahmungen«, in: Hirschauer, Stefan (Hg.) 
(2017), Un/doing Differences. Praktiken der Humandifferenzierung, Wei-
lerswist:  Velbrück Wissenschaft, 358–390.

Laqueur, Thomas (1992): Making Sex. Body and Gender from the Greeks 
to Freud, Cambridge: Harvard University Press.

Lentz, Carola (2017): »Die Aufführung der Nation und die Einhegung von 

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382

Ethnizität in afrikanischen Nationalfeiern«, in: Hirschauer, Stefan (Hg.) 
(2017), Un/doing Differences. Praktiken der Humandifferenzierung, Wei-
lerswist:  Velbrück Wissenschaft, 119–143.

Lévi-Strauss, Claude (1968): Das wilde Denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Lind, Miriam (2023): Mensch – Tier – Maschine. Sprachliche Praktiken an 

und jenseits der Außengrenze des Humanen, Bielefeld: transcript.
Lind, Miriam (2024): »Meowmy, Pawrents and Menschenwelpen ›human 

puppies‹: Linguistic Practices of Doing Interspecies Families on German 
Instagram«, Discourse, Context & Media 60, 100800. 

Lindemann, Gesa (2009): Das Soziale von seinen Grenzen her denken, Wei-
lerswist:  Velbrück Wissenschaft.

Lindemann, Gesa (2018): Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen 
Gesellschaft I, Weilerswist:  Velbrück Wissenschaft.

Linke, Angelika (2001): »Trauer, Öffentlichkeit und Intimität. Zum Wandel 
der Textsorte ›Todesanzeige‹ in der 2. Hälfte des 20. Jhds.«, in: Fix, Ulla 
et al. (Hg.), Zur Kulturspezifik von Textsorten, Tübingen: Stauffenburg 
Verlag, 195–223.

Luckmann, Thomas (1980): »Über die Grenzen der Sozialwelt«, in: ders.: 
Lebenswelt und Gesellschaft, Paderborn: Schoningh.

Mathias, Alexa (2015): Metaphern zur Dehumanisierung von Feindbildern, 
Frankfurt a.M.: Lang.

Mitchell, Robert (2024): Sie sind unter uns? Humandifferenzierung in un-
endlichen Weiten, Mainz: Working Paper des SFB 1482.

Nübling, Damaris (2022): »Linguistische Zugänge zur Tier/Mensch-Gren-
ze«, in: Lind, M. (Hg.), Mensch – Tier – Maschine. Sprachliche Prakti-
ken an und jenseits der Außengrenze des Humanen, Bielefeld: transcript, 
27–76. 

Reckwitz, Andreas (2021): »Gesellschaftstheorie als Werkzeug«, in: Reck-
witz, A./Rosa, H., Spätmoderne in der Krise. Was leistet die Gesellschafts-
theorie?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Roebroeks, Wil/Soressi, Marie (2016): »Neandertals revised«, Proceedings 
of the National Academy of Sciences (USA) 113 (23): 6372–6379.

Sappok, Tanja/Zepperitz, Sabine (2019): Das Alter der Gefühle. Über die Be-
deutung der emotionalen Entwicklung bei geistiger Behinderung, Bern: 
Hogrefe.

Schroer, Markus (2010): »Der Star«, in: Moebius, Stephan/Schroer, Markus 
(Hg.), Diven, Hacker, Spekulanten. Sozialfiguren der Gegenwart, Berlin: 
Suhrkamp, 381–395.

Schürch, Isabelle (2016): »Tierische Conquistadoren – Wenn Helden Pferde 
brauchen und Pferde zu Helden werden«; in: Bröckling, Ulrich/v.d. Hoff, 
Ralf/Korte, Barbara (Hg.), Heroes and Things, Sonderheft von helden.her-
oes.héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 4.1.

Simmel, Georg (1908/1992): »Exkurs über den Fremden«, in: ders., Sozio-
logie. Gesamtausgabe Bd. 11, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Simmel, Georg (1903): »Soziologie des Raumes«, Jahrbuch für Gesetzge-
bung, Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 27 (I): 27–71.

STEFAN HIRSCHAUER

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


383

Späth, Lena (2022): »Wir und Die. Zur Diachronie der lexikalischen Basis-
unterscheidung Mensch vs. Tier«, in: Lind, M. (Hg.), Mensch – Tier – Ma-
schine. Sprachliche Praktiken an und jenseits der Außengrenze des Huma-
nen, Bielefeld: transcript, 77–105.

Stichweh, Rudolf (2010): Der Fremde: Studien zu Soziologie und Sozialge-
schichte, Berlin: Suhrkamp.

Weber, Max (1993): »Diskussionsbeitrag in der Debatte über das allgemeine 
Programm des NationalsozialenVereins«, in: ders., Gesamtausgabe I/4, 2. 
Halbband, Schriften und Reden 1892–1899, Tübingen.

Weinberger, Eliot (2023): Engel & Heilige, Berlin: Berenberg.
Wiedenmann, Rainer (2002): Die Tiere der Gesellschaft, Konstanz: UVK.
Wihstutz, Benjamin (2022): »Die Komik der Leistung. Über Disability Per-

formance und das Lachen des Publikums«, in: Hartwig, S. (Hg.), Lachge-
meinschaften. Komik und Behinderung im Schnittpunkt von Ästhetik und 
Soziologie, Bern: Lang, 85–106.

Zelizer, Viviana A. (1981): »The Price and Value of Children«, American 
Journal of Sociology 86: 1036–1056.

TIERE, GÖTTER, DINGE, TOTE UND ANDERE ALIENS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-357
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

