Geschlechtsspezifische Wissens- und Welterzeugung | 113

teilweise im weiteren Verlauf der Arbeit noch zuriickzukommen sein wird. Fiir das
17. Jahrhundert erwihnt sie Charles de Saint-Evremont (1613-1703), Jean de La Bru-
yere (1645-1696), Frangois Fénelon (1651-1715), Bernard le Bovier de Fontenelle
(1657-1757) oder Charles Rollin (1661-1741); fiir das 18. Jahrhundert Voltaire (1694-
1778), Denis Diderot (1713-1784), Claude Adrien Helvétius (1715-1771) oder Jean-
Baptiste le Rond d’Alembert (1717-1783), denen im 19. Jahrhundert John Stuart Mill
(1806-1873) folgt:

[L]’idéal démocratique et individualiste du X VIII¢ est favorable aux femmes ; elles apparais-
sent a la plupart des philosophes comme des étres humains égaux a ceux du sexe fort. Vol-
taire dénonce I’injustice de leur sort. Diderot considére que leur infériorité a été en grande
partie faite par la société. ‘Femmes, je vous plains !” écrit-il. Il pense que : ‘Dans toutes les
coutumes la cruauté des lois civiles s’est réunie contre les femmes a la cruauté de la nature.
Elles ont été traitées comme des étres imbéciles.” Montesquieu estime paradoxalement que
les femmes devraient étre subordonnées a ’homme dans la vie du foyer mais que tout les
dispose a une action politique. ‘Il est contre la raison et contre la nature que les femmes
soient maitresses de maison... il ne ’est pas qu’elles gouvernent un empire.” Helvétius
montre que c’est I’absurdité de son éducation qui crée I’infériorité de la femme ; d’Alembert
partage cette opinion [kursiv im Orig.]. (Beauvoir 1976, 185-186)

Insgesamt spricht Beauvoir vom 18. Jahrhundert als einem giinstigen Jahrhundert fiir
die Frau, da die meisten ,philosophes‘ Frauen und Ménner als gleichwertige mensch-
liche Wesen anerkennen, auch wenn diese Gleichheit bestimmte Lebensbereiche aus-
spart.

4.2 ZuMm ZWEI-GESCHLECHTER-MODELL

In der Mitte des 18. Jahrhunderts entwickelt sich parallel zum egalitdren ein komple-
mentédrer Geschlechterdiskurs, der durch die Abkehr von der cartesianischen Denktra-
dition geprégt ist und der es erlaubt, Korper und Geist zusammen und in Abhéngigkeit
voneinander zu denken (cf. Steinbriigge 1987, 53; ead. 1994, 340). Vermittels des epis-
temologischen Wandels wird Poulain de la Barres und Feijoos Diskurs iiber die Gleich-
heit der Geschlechter von einem anthropologischen Diskurs!! iiberlagert, der die Men-
schen in zwei ungleiche Teile einteilt, wobei die (Geschlechts-)Korper von Frau und
Mann von nun an als komplett verschieden voneinander wahrgenommen werden. Um
das neue Modell zu legitimieren, wendet man sich also den Naturwissenschaften zu.
Im Unterschied zum Ein-Geschlecht-Modell erkennen diese im Zwei-Geschlechter-
Modell (Laqueur 2003) eine qualitative (anstatt einer graduellen) Differenz zwischen
weiblichen und ménnlichen Geschlechtsmerkmalen, wobei Vulva und Penis als die

11 Damit ist ein Diskurs gemeint, der den anatomischen Korper des Menschen in den Mittel-
punkt stellt und von der Anatomie des Menschen ausgeht: ,,Die erste Definition von Anthro-
pologie im Dictionnaire de Trévoux 1721 lautet: ,Diskurs iiber den Menschen oder den
menschlichen Korper; [und stellt einen] Begriff aus dem Bereich der Anatomie* [dar] [kursiv
im Orig.]* (Van Delft 2005a, 167).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | Spectatoriale Geschlechterkonstruktionen

zentralen Unterscheidungsmerkmale fungieren. Diese verdnderte duflerliche Wahrneh-
mung bringt auch eine verdnderte Selbstwahrnehmung des Geschlechtskorpers mit
sich, der durch die (konstruierte) Existenz zweier biologisch-anatomisch unterschied-
licher Korper kiinftig anders erlebt und empfunden wird (cf. Maihofer 1995, 92; ead.
1994, 175). Der anthropologische Diskurs setzt zwar ebenfalls bei der Natur'? an, al-
lerdings hebt er die Rolle der Frau in ihrer demografischen Verpflichtung hervor, das
heiBt in der Gattungserhaltung und Brutpflege.'> Indem er die Frau auf die ,natiirliche
Rolle als Ehefrau und Mutter reduziert, wird sie vom sozialen Leben immer mehr aus-
gegrenzt und in die Privatheit und Héuslichkeit zuriickgedréngt (cf. Steinbriigge 1994,
337). Die Natur, das heif3t der biologische Geschlechtskorper an sich, wird nun grund-
legend anders und als unverénderlich wahrgenommen, sodass in weiterer Folge die
Idee einer ,natiirlich begriindeten Differenz von zwei Geschlechtern entstehen kann,
wobei die Frau der Natur als ndherstehend betrachtet und dafiir in besonderem Mafle
geachtet wird.

Diese biologistische Bestimmung von Frau und Mann lésst sich, wie Lieselotte
Steinbriigge (1987) zeigt, bereits in der Encyclopédie (1751-1772)'* auffinden. In den
Artikeln zu HOMME (Hist. nat.), HOMME (Anatomie) und HOMME (Exposition
anatomique du corps de 1’) werden Frau und Mann zunédchst, wenn auch nur implizit,
als Mensch beziehungsweise menschliches Naturwesen definiert. Erst bei weiterer
Lektiire ldsst sich eine (ebenfalls implizite) Unterscheidung der Geschlechter unter
Ausschluss des weiblichen Geschlechts ablesen, und zwar, wenn es um die Vernunftei-
genschaft des Menschen, also des Mannes, geht. Das Menschsein von Frau und Mann
wird hier — im Unterschied zu Poulain de la Barre und seinen Nachfolger*innen, die
hier nicht einmal mehr erwéhnt werden — nicht mehr gleich, sondern unterschiedlich

12 Insgesamt wird der Terminus ,Natur* zum ,,Universalbegriff des siécle des lumieres [...]. Er
ist den franzosischen aufklarerischen Philosophen sowohl eine wirksame Waffe gegen das
irrationale, das heif3t religios gepragte Welt- und Menschenbild als auch gegen den Despo-
tismus und die sozialen Ungerechtigkeiten der feudalistischen Herrschaft. Er ist Ausgangs-
punkt und MaBstab fiir die in der Aufklarung entwickelten Utopien und Entwiirfe in allen
Bereichen des Wissens [...] [kursiv im Orig.]* (Brink 2008, 355).

13 Michel Foucault (1983, 98-99) beschreibt eine dhnliche Verschiebung in der Betrachtungs-
weise dariiber, was der Mensch, was Leben iiberhaupt sei. Er konstatiert, dass seit Jahrhun-
derten Theoretiker*innen davon ausgehen, dass das Leben ein Mechanismus zur Reproduk-
tion und der Sex somit der Grund fiir alles Leben sei, anstatt davon auszugehen, dass das
Leben eine Organisation mit Fortpflanzungsfahigkeit sei. Das, was also als eine Mdglichkeit
wahrgenommen werden konnte, wurde zur Pflicht erkoren.

14 Auch wenn unter den 140 bekannten Namen der Encyclopédie-Beitragenden nur Namen von
Mannern aufscheinen (cf. Kafker 1996), so sind doch die Halfte der rund 74.000 Artikel in
der Encyclopédie anonym oder unter einem Pseudonym verfasst worden. Unter den anony-
men Autor*innen befinden sich auch Frauen, wie Suzanne-Marie de Vivans Marquise de
Jaucourt (1698-1772), die Ehefrau von Pierre-Antoine de Jaucourt, der wiederum der Bruder
des Enzyklopadisten Louis de Jaucourt (1704-1780) ist (cf. Haechler 2007). Ebenfalls ist
bekannt, dass posthum Texte der Mathematikerin, Physikerin, Philosophin und Ubersetzerin
Emilie du Chatelet (1706-1749) in die Encyclopédie aufgenommen wurden, ohne sie jedoch
als Autorin kenntlich zu machen (cf. Reichenberger 2016, 93-97).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschlechtsspezifische Wissens- und Welterzeugung | 115

gedacht: Als Medium einer ,,physiokratisch orientierten Gesellschaftstheorie [kursiv
im Orig.]* (ibid., 35) verbinden die Encyclopédie-Artikel das Menschsein mit seiner
Niitzlichkeit, die einer der zentralen Leitbegriffe der Aufklirung ist und sich auf alle
Bereiche des kollektiven wie des individuellen Lebens erstreckt. !*

Als Leitbild des innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft niitzlichen Mannes gilt
der Honnéte homme, der ,,sich als Mensch durch gesellschaftlich niitzliche Téatigkeit*
(Steinbriigge 1987, 34) realisiert.'® In der Encyclopédie ist diese niitzliche, i. e. pro-
duktive Tatigkeit ,,ausschlieBlich als ,Ménnergesellschaft® beschrieben. Die Suche
nach der honnéte femme, dem weiblichen Gegenpart zum honnéte homme bleibt ver-
geblich [kursiv im Orig.]“ (ibid., 35). Wéhrend nun der menschliche Wert des Mannes
in seiner in der 6ffentlichen Sphére stattfindenden handwerklichen Produktivitit (Ar-
beit) bestimmt wird, wird der Wert der Frau auf ihre biologische (Re-)Produktivitét
(Fruchtbarkeit) und die daraus resultierenden Verpflichtungen in der privaten Sphére
beschrénkt — und das obwohl Frauen in gleichem Malle wie Médnner am 6konomischen
Leben der Zeit teilhaben. Die Niitzlichkeit von Frau und Mann innerhalb der Gesell-
schaft wird als komplementir erachtet, was sich auch in fiir Frauen und Ménner unter-
schiedlichen Tugendkodizes widerspiegelt, auf die weiter unten eingegangen wird. Al-
lein schon an den Artikelarten und der -anzahl innerhalb der Encyclopédie 1asst sich
ablesen, dass die biologische Natur der Frau {iber ihrer gesellschaftlichen Arbeit steht.
Ferner verbirgt sich hinter den Stichworten ,Gebarmutter’, ,Geburt’, ,Briiste‘, ,Amme*
oder ,Menstruation‘ das gesammelte Wissen der Zeit iiber den weiblichen Korper, wo-
bei der Fokus stets auf dessen Gebér- und Stillfahigkeit liegt. Bei allen Zuweisungen
in die private Sphére wird der Frau in der Encyclopédie jedoch noch nicht die Fahigkeit
zum verniinftigen Denken abgesprochen. Dies geschieht erst in den 1770er-Jahren
durch den Historiker Antoine-Léonard Thomas und den Philosophen und Mediziner
Pierre Roussel (cf. ibid., 32-43), auf die im Anschluss an ihren Wegbereiter Rousseau
eingegangen wird.

15 Die gesellschafts- und wirtschaftstheoretische Schule der Physiokraten, die im Frankreich
der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts entsteht, betont, dass eine optimale Ausnutzung des
landwirtschaftlichen Territoriums zu Reichtum, Stabilitdt und Ansehen eines Volkes fiihre.
Als Voraussetzung fiir den 6konomischen Fortschritt gilt den Physiokraten eine steigende
Bevolkerungszahl, die wiederum auf der biologischen Reproduktion beruhe (cf. Schaufler
2002, 125; Steinbriigge 1987, 12; Hofer/Keilhauer 1996, 45). Die menschliche Bestimmung
der Frau wird folglich ,,auf die ,niitzlichen‘ Potentiale ihres Korpers, auf ihre Reprodukti-
onsfahigkeit und damit auf ihre Geschlechtlichkeit [beschrankt]* (Schaufler 2002, 127). Se-
xualitét diene lediglich ,,der Fortpflanzung des Volkes [...]. In dieser physiokratischen An-
schauung erscheint die ,zweckfreie‘ Lust als Gefahr fiir den Ehestand und als Vergeudung
von Kriéften und Saften* (ibid., 160).

16 Wihrend das Honnéte-homme-Ideal im 17. Jahrhundert fiir ein adeliges Standesideal mit
den Komponenten einer hohen Geburt, geistreicher Hoflichkeit und Salonmanieren steht,
gewinnt es ab Ende des 17. Jahrhunderts eine allgemein universelle Vorbildlichkeit. Im
18. Jahrhundert wird das Personlichkeitsideal immer mehr mit biirgerlichen, moralisch-ethi-
schen Qualitdten verbunden, die auf Tugend, Mitmenschlichkeit und Aufrichtigkeit fuBSen.
Zur Entwicklung und zum Bedeutungswandel des Honnéteté-Begriffs im 17.und im
18. Jahrhundert siche Anette Hofer und Rolf Reichardt (1986).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | Spectatoriale Geschlechterkonstruktionen

Der entscheidende Propagandist des komplementéren Geschlechterverstandnisses
ist Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), auch wenn er nicht von einer biologistischen
Ungleichheit der Geschlechter, sondern von einer instrumentell-funktionalistischen
Geschlechterdifferenz ausgeht. Der Kritiker und Gegner der Aufklidrungsbewegung
(und des Absolutismus) (cf. Schneiders 1997, 73) leitet die Ungleichheit zwischen
Frau und Mann ,,aus einer (vermeintlichen) sozial-evolutiondren Entwicklung der
Menschen ab, d. h.[,] sie sei fiir Rousseau zwar ,natiirlich‘, gleichzeitig sei sie aber
nicht ,natiirlich‘, da sie [die Ungleichheit] im Naturzustand noch nicht existiert®
(Klapeer 2014, 127). Die Entwicklung der sozialen Geschlechterdifferenz begriindet
er im Discours sur [’origine et les fondements de l’'inégalité parmi les hommes (1754)
mit der zunehmenden familialen Vergesellschaftung, der sukzessiven sozialen Diffe-
renzierung und der Sprach- und Eigentumsbildung, womit ebenfalls die Ausbildung
einer Moralitét einhergeht. Mit der gesellschaftlichen Evolution treten Frau und Mann
demnach in eine moralische Beziehung zueinander, die — aufgrund der als produktiver
angesehenen Arbeit des Mannes — der Mann dominiere (cf. Klapeer 2014, 130-131).
Im 5. Buch von Emile ou de I’Education (1762) schildert Rousseau das Geschlechter-
verhiltnis zwischen dem jungen Mann Emile und Sophie, die seine Ehefrau werden
soll, folgendermaf3en:

Dans ’union des sexes chacun concourt également a 1’objet commun, mais non pas de la
méme manicre. De cette diversité nait la premicre différence assignable entre les rapports
moraux de 1’un et de ’autre. L un doit étre actif et fort, I’autre passif et faible : il faut néces-
sairement que ’un veuille et puisse, il suffit que I’autre résiste peu.

Ce principe établi, il s’ensuit que la femme est faite spécialement pour plaire a I’homme. Si
I’homme doit lui plaire a son tour, c’est d’une nécessité moins directe : son mérite est dans
sa puissance ; il plait par cela seul qu’il est fort. Ce n’est pas ici la loi de I’amour, j’en con-
viens ; mais c¢’est celle de la nature, antérieure a I’amour méme.

Si la femme est faite pour plaire et pour étre subjuguée, elle doit se rendre agréable a
I’homme au lieu de le provoquer ; sa violence a elle est dans ses charmes; [...]. (Rousseau
1762, Livre V, 6)

Die Bildung von Sophie fillt dementsprechend anders aus als die von Emile. Wahrend
er zu einem selbstdndigen, autonomen und rationalen Biirger herangezogen wird, wird
Sophie gelehrt, ihre Pflichten gegeniiber dem Ehemann zu lieben und diese verstdndig
und mit Freude auszufiihren. Sie muss nicht belesen, sondern lediglich anmutig sein
(cf. Lerner 1993, 211)."” Mit Rousseau wird die Unterordnung der Frau unter den
Mann demnach zu einer Selbstverstidndlichkeit, die diese ,,als einen ,natiirlichen® Akt

17 Wolfgang Martens (1968) hélt fest, dass die deutschsprachigen Moralischen Wochenschrif-
ten Rousseaus ,,Ideal der aimable ignorante, des anmutig-unwissenden, empfindsamen weib-
lichen Geschopfs® (532) nicht verfolgen, sondern sich dafiir aussprechen, dass Frauen im
Umgang mit Literatur geschult und gebildet werden. ,,Lesender Umgang mit den niitzlichen
und schonen Wissenschaften klért auf, bessert Verstand und Willen, befordert die Tugend, —
dies wird dem Publikum der Wochenschriften immer wieder bedeutet. Aber auch iiber die
allgemein versittlichenden und bildenden Wirkungen hinaus sind gliickliche Effekte zu er-
warten. Man verweist auf greifbaren Nutzen® (ibid.).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschlechtsspezifische Wissens- und Welterzeugung | 117

freiwilliger Hingabe begreifen® (Hofer/Keilhauer 1996, 48) und lieben lernt. Die Um-
deutung des Liebesbegriffs unterstiitzt diese Entwicklung. Rousseau spricht sich fiir
eine (romantische) Liebesheirat zwischen Frau und Mann aus, womit er ,,sowohl zu
einer Verinnerlichung der Zweierbeziehung als auch zur Auspridgung der Idee der Fa-
milie als Hort privater Intimitét“ (ibid., 47-48) tendiert. Somit iiberh6ht Rousseau auch
die Mutterschaft zu einem ,natiirlichen‘, freiwilligen Liebesbeweis der Frau gegeniiber
ihrem Ehemann und ist nun nicht mehr als Pflicht zum Erhalt der Institution der Fami-
lie anzusehen. Der Wirkungsbereich der Frau beschrénkt sich schlieBlich auf die pri-
vate Sphére, in der sie — obwohl sie aus dem 6ffentlichen Leben ausgeschlossen wird —
eine politische Rolle erhilt. In der privaten Sphire des Hauses soll sich die Frau der
Erziehung der Kinder, also der kiinftigen Biirger*innen, widmen und somit am Aufbau
und Erhalt der Republik sowie an der Erneuerung des Gemeinschaftssinns mitwirken
(cf. Pecar/Tricoire 2015, 158-159).

Ein weiterer Propagandist des komplementéren, hierarchischen Geschlechterver-
standnisses ist der Historiker Antoine-Léonard Thomas (1732-1785). In seinem Essai
sur le caractere, les moeurs et I’esprit des femmes dans les différens siecles (1772)
liefert er zunéchst eine Zusammenfassung der Querelles des femmes seit Jahrhundert-
mitte — dieser erste Teil erscheint durch seine Auflistung der Leistungen von Frauen
als traditionelle Frauenapologie — und schlieft im néchsten Teil an die moralphiloso-
phischen Uberlegungen iiber die ,Natur der Frau‘ von Rousseau an. '® Seine Argumen-
tation wandelt sich also von einem ,,rationalistisch begriindeten Egalititspostulat zu
einer sensualistisch gepragten Geschlechtertheorie® (Pabst 2007, 52), in der Thomas
eine natiirliche Geschlechterdifferenz annimmt. Aus der unterschiedlichen Anatomie
der Geschlechter leitet er ab, dass die Frau weniger intellektuelle Fahigkeiten als der
Mann besitze. Zudem postuliert Thomas einen Einfluss der Sinnesorgane auf die
menschliche Erkenntnisfdhigkeit und eine groBere Empfindsamkeit (sensibilité) der
Frau,'® woraus er weiter ableitet, dass ,,Frauen zu bestimmten kognitiven Leistungen

18 In Spanien findet die Kategorie der Natur in den Texten der Querelles des sexes von Benito
Jerénimo Feijoo y Montenegro (1676-1764) und Gaspar Melchor de Jovellanos (1744-1811)
weniger Beachtung als in Frankreich, was mit der religiosen Fundierung der spanischen Auf-
kldrung in Zusammenhang stehen diirfte, die die Vernunft nicht als natur-, sondern als gott-
gegeben annimmt. Stirker als Natur und Vernunft wird hier die Kategorie der Niitzlichkeit
in den Vordergrund geriickt (cf. Brink 2008, 359-360; Kilian 2002, 187).

19 Ideengeschichtlich entspringt die Ethik des Gefiihls durch die in England und Schottland
diskutierte Theorie des ,moral sense‘ sowie die in Frankreich stattfindende Diskussion um
die ,sensibilité‘ und den deutschen Pietismus. Wahrend in Frankreich zu Beginn der Emp-
findsamkeitsdiskussion als ihr Hauptmerkmal das Gefiihl der Mitleidsfahigkeit und der
Empfénglichkeit fiir ein Gefiihl der Liebe, das die physische Anziehungskraft iibersteigt,
verstanden wird, bringt man es ab 1704 in die Nihe einer natiirlichen Moral — einem ange-
borenen Gefiihl. Im 17. Jahrhundert hat ,,die sensibilité keine spezifische soziale oder ge-
schlechtliche Zuordnung [kursiv im Orig.]* (Sauder 1992, 115). Durch Julie ou La Nouvelle
Heloise (1761) — Archetypus des sentimentalen Romans — von Jean-Jacques Rousseau wird
die ,sensibilité‘ schlieBlich zur dominierenden Modeerscheinung der Zeit (cf. Sauder 1992;
id. 1997).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | Spectatoriale Geschlechterkonstruktionen

nicht in der Lage seien“ (Steinbriigge 1987, 52; cf. Brink 2008, 357-359; Honegger
1992, 141; Steinbriigge 1987, 47-52).

Es ist schlieBlich der franzdsische Philosoph und Mediziner Pierre Roussel (1742-
1802), der im Zuge der anthropologischen Wesensbestimmung beide Geschlechtskor-
per vergleichend in den Blick nimmt und die menschliche Anatomie mit der Philoso-
phie (= Moral) verkniipft, wobei die Anatomie in weiterer Folge zur ,,Grundlagenwis-
senschaft der entstehenden Wissenschaften vom Menschen wird* (Maihofer 1995, 24).
In seinem Systéme physique et moral de la femme (1775) entwirft er eine ,weibliche
Sonderanthropologie‘,”® die den Unterschied von Frau und Mann iiber die Ge-
schlechtsorgane hinaus unter Einbezug des Knochenbaus, der Nerven, Bénder, Gefal3e,
Muskeln und Organe ersinnt. Aufgrund der kleineren, weicheren und schwécheren
Verfasstheit der weiblichen Organe nimmt Roussel an, dass die Empfindungen, die
Vorstellungskraft sowie ein zértliches Grundgefiihl beim weiblichen Geschlecht iiber-
wiegen und die Empfindsamkeit der Frau derjenigen des Mannes in physischer wie in
moralischer Hinsicht weit iiberlegen sei. Daraus folgert er, Frauen und Ménner wiirden
anders denken, fiihlen und urteilen; ferner sei die Frau infolge ihrer Physiognomie und
Anatomie nicht zur intellektuellen Arbeit und zur Beschéftigung mit den abstrakten
Wissenschaften fahig (cf. Honegger 1992, 144-148; Steinbriigge 1994, 339):

Il n’est pas douteux que cette foiblesse, que nous avons dit caractériser les organes de la
femme, ne lui interdise les efforts de cette contention d’esprit qui est nécessaire a 1’étude des
sciences abstraites, méme pour s’y égarer ; & que son imagination trop mobile, & peu ca-
pable de garder une assiete permanente, ne la rende peu propre aux arts qui dépendent de
cette faculté de I’ame : mais aussi c’est de cette foiblesse que naissent ces sentiments doux
& affectueux qui constituent le principal caractére de la femme ; [...]. (Roussel 1775, 31-32)

Aus Roussels Uberlegungen wird von spiteren ,médecins-philosophes* abgeleitet,
dass die geistige Betdtigung der Frau die Ermattung ihrer reproduktiven Organe zur
Folge hitte (cf. Honegger 1992, 151-152, 163). Ausgehend von dieser physiologisch-
anatomischen Differenz der Geschlechter werden wiederum unterschiedliche Ge-
schlechterrollen und -identititen induziert (cf. Maihofer 1995, 24-25). Die soziale
Rolle der Frau sei die der Ehefrau, Hausfrau und Mutter, deren einzige, sozusagen
biologisch-natiirliche Aufgabe es sei, Kinder zu gebaren und groBzuziehen, wihrend

In Frankreich entwickelt sich vor der englischen Empfindsamkeitsrezeption eine eigenstén-
dige Diskussion iiber die ,sensibilité‘, wobei ,,[d]ie indirekte Vermittlung der englischen
philosophischen Moral der Empfindsamkeit durch die Moralischen Wochenschriften [...]
nicht hoch genug zu veranschlagen [ist]“ (Sauder 1992, 112).

20 Claudia Honegger (2011) sieht ,,[m]it dem Werk von Pierre Roussel [...] in den siebziger
Jahren des 18. Jahrhunderts die Konstituierung der weiblichen Sonderanthropologie bereits
weitgehend abgeschlossen: Die Frau ist ein Wesen fiir sich, mit einer eigenen Korperlichkeit,
eigenen Krankheiten, eigenen Sitten, eigener Moral und eigenen kognitiven Fahigkeiten. Die
Artikel iiber die Frau in der Enzyklopdidie markieren die Ubergangszeit: Die iltere Anatomie
hatte die Frau als korperlich fast gleich angesehen, sie als einen somme manqué betrachtet,
wortiber der Artikel Femme (Anthropologie) [...] im 6. Band der Encyclopédie (von 1756)
noch Auskunft gibt [kursiv im Orig.]* (Honegger 2011, 110-111).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschlechtsspezifische Wissens- und Welterzeugung | 119

der Mann als untauglich fiir die Kinderaufzucht gilt (cf. Honegger 1992, 161).2!
Gleichzeitig erfahrt die Frau durch die Beschrankung auf diese ,natiirliche‘ Rolle und
die damit verbundene Zuriickdringung in Privatheit und Hauslichkeit — wie bereits er-
wihnt — eine immer stirkere Ausgrenzung aus dem sozialen Leben (cf. Steinbriigge
1994, 337). Der Weiterbestand der Gattung wird somit zur moralischen Verpflichtung
der Frau stilisiert. Die Frau wird zur moralischen Instanz, zum sogenannten ,morali-
schen Geschlecht‘?? der biirgerlichen Gesellschaft erkoren, wihrend der Mann in der
offentlichen Sphére ohne Moral auskommt und sozusagen ,morallos‘, nur mit Bedacht
auf okonomische Vorteile, agieren kann (cf. ead. 1987, 14). Steinbriigge nennt das
Beispiel aus der Encyclopédie zur FEMME (Morale), in dem die von Frauen gefiihrten
Salons als unmoralische Orte dargestellt werden und das weibliche Geschlecht bereits
in anthropologischer, sozialer und moralischer Hinsicht verortet wird:

[...] anthropologisch als ,Regentin‘ des Reproduktionsbereichs der Gattung Mensch; sozial
als (biirgerliche) Hausfrau und Mutter; moralisch als zuriickgezogen lebende, keusche Per-
son, deren Bestimmung (zu lieben) sich ausschlieBlich im familidren Bereich manifestiert.
(Steinbriigge 1987, 42)

21 Das Konzept der ,Mutterrolle‘, wie es heute in westlichen Léndern geldufig ist, sowie die
modernen Begriffe der ,Familie‘ oder der ,Hausarbeit* entstehen ,,erst mit dem Aufkommen
der biirgerlichen Familie im Europa des 17./18. Jahrhunderts (Bithrmann et al. 2014, 34).
Die Frauen der Unterschichten arbeiten gemeinsam mit ihren Eheménnern in der Werkstatt,
auf den Feldern oder auf der Strafle, wahrend die Kinderstube als Arbeitsplatz nicht existiert.
Auch in den biirgerlichen Schichten gibt es bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts ,,[k]eine von
der Erwachsenenwelt abgetrennte Sphére des Kindes* (ibid., 36). Kinder werden auf das
Land zu bezahlten Ammen und bereits mit 8, 9 oder 10 Jahren in eine Lehre geschickt. Biir-
gerliche Familien lassen eine Amme ins Haus kommen. Abgesehen von ,,der Aufbewahrung
des Séuglings durch die Mutter oder die bezahlte Amme, die etwa zwei Jahre still[...]en,
[gibt es] keine Sozialisation, die allein Aufgabe der Frauen als Miitter [...] wére: keine be-
wulten Erziehpraktiken, kein reflektiertes ,kindgeméaBes‘ Verhalten, kein ,miitterliches Ein-
gehen‘ auf das Kleine, kein Reinlichkeitstraining* (ibid., 37). Auch ,Kinderspiele* sind in-
existent, denn Kinder werden de facto als ,,kleine Erwachsene® (ibid.) angesehen. Diese kul-
turellen Lebensformen dndern sich erst im Zuge der Aufklarung, und zwar ,,zunéchst in den
biirgerlichen Schichten, die als ,Pioniere‘ der modernen Kleinfamilie gelten kénnen. In die-
ser Zeit setzt[...] eine massive biirgerliche Reformbewegung gegen die alten Arten der Kin-
deraufzucht ein, und in dem Malfe, wie sie sich durchsetzt[...], entst[eht] die ,Mutterrolle*.
Es entst[eht] die Kindheit und mit ihr die Mehr-Arbeit der Frauen in der Kinderstube* (ibid.).

22 Das Bild der Frau als das ,moralische Geschlecht‘, das vor allem auf den Entwiirfen Jean-
Jacques Rousseaus basiert, wird innerhalb der spéteren Querelles des sexes zum Leitbild
vieler Debatten, die sich nunmehr um das Gefiihl und nicht mehr um den Verstand der Frau
drehen: Die Debatten verlagern ,,sich in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts auf die
Ebene des Streits um die moralische Kompetenz der beiden Geschlechter [...]. Die Existenz
von Geschlechtscharakteren wird grundsatzlich nicht mehr in Zweifel gezogen. Die Frage
nach dem Anteil der Frau am Fortschritt des menschlichen Geistes ist negativ entschieden.
Zur Disposition steht nur noch die gesellschaftliche Reichweite ihrer Gefiihle” (Steinbriigge
1987, 118; cf. ibid., 67-96).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | Spectatoriale Geschlechterkonstruktionen

Diese wihrend des gesamten Jahrhunderts verhandelte Neubestimmung der Rollen
und Funktionen von Frau und Mann fiir das Gemeinwohl geht nicht nur mit einer Ver-
schiebung der Auffassung der menschlichen Natur einher, sondern auch mit der Ver-
schiebung der Auffassung von Tugendhaftigkeit (vertu), die zu einem (weiteren) zen-
tralen (geschlechtsspezifischen) Leitbegriff der Aufklirung wird.?® Urspriinglich ist
der Begriff der Tugend (lateinisch ,virtus‘) mit der ,,Gesamtheit der verdienstvollen
Eigenschaften und Qualitédten™ (Pabst 2007, 25) von Ménnern (lateinisch ,vir‘) konno-
tiert (z. B. Tapferkeit, korperliche Kraft, Mut)?* und erlangt ab dem Ende des 17. Jahr-
hunderts eine Feminisierung. Durch das sich nach und nach durchsetzende binédre und
komplementédre Geschlechterverstindnis, das Frauen und Ménnern gegensétzliche,
anthropologisch invariante Charaktere und Eigenschaften zuschreibt, wird der ,,an
ménnlichen Qualitdten ausgerichtete[...] und fiir beide Geschlechter einheitlich defi-
nierte[...] Tugendbegriff [zusehends] problematisch [...]“ (ibid., 28), sodass der Be-
griff mit neuen geschlechtsspezifischen Eigenschaften und Verhaltensnormen aufge-
laden wird. Im Zuge dieses Bedeutungswandels wird die ,vertu® allerdings nicht nur
feminisiert, sondern — und mit Blick auf den anthropologischen Diskurs der Zeit wenig
verwunderlich — gleichzeitig auch emotionalisiert, sodass die ,weibliche Tugend* im-
mer mehr auf dem Gefiihl begriindet und zunehmend in der privaten Sphére situiert
wird (cf. ibid., 30). Dadurch wird es ermdglicht, die bestehenden hierarchischen (und
religios gerechtfertigten) Geschlechterverhiltnisse mit anderen Argumenten weiterzu-
fithren. Im Kontext des Ubergangs vom Ein-Geschlecht- zum Zwei-Geschlechter-Mo-
dell werden also nicht nur ,,geschlechtsspezifisch differenzierte Verhaltensnormen*
(ibid., 28) an den Tugendbegriff gebunden, sondern ,,die Aufspaltung des bis dato
ménnlich konzipierten Bedeutungsfelds von verfu in nach Geschlechtern getrennte
Sinnzuschreibungen und die Konstruktion einer spezifisch weiblichen Tugend [kursiv
im Orig.]“ (ibid.) tragt gleichzeitig ,,mit bei zu Erzeugung, Verbreitung und Stabilisie-
rung der Lehre von den polarisierten Geschlechtercharakteren (ibid.).?

Ein Blick in die Encyclopédie zum Eintrag zur VERTU (Politique) zeigt, dass der
Tugendbegriff zur Mitte des Jahrhunderts noch sehr allgemein und vor allem ge-
schlechtsunspezifisch angenommen wird:

23 Zur gleichzeitigen Ausbildung des dualistischen Geschlechtermodells und dem Bedeutungs-
wandel von ,vertu, siche die Monografie Die Erfindung der weiblichen Tugend von Esther
Suzanne Pabst (2007), in der sie dem franzosischen Tugenddiskurs in Briefromanen aus der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts nachgeht.

24 Durch die fortschreitende Christianisierung im Mittelalter erhélt der Tugend-Begriff eine
moralische Erweiterung im Sinne einer moralischen Stérke des Mannes. Dieser ménnlichen
Tugend wird ,.eine spezifisch weibliche Komponente im semantisch ganz begrenzten Sinne
von chasteté (Keuschheit) hinzugefiigt [kursiv im Orig.]* (Pabst 2007, 26).

25 Im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts kommt es, wie Karin Hausen (1976) gezeigt hat, zu
einer Polarisierung der ,Geschlechtscharaktere‘. Ausgehend vom biologischen Geschlecht
werden Frauen Charaktereigenschaften im Zusammenhang mit Emotionalitdt zugeschrieben,
und Ménnern Charaktereigenschaften, die mit Rationalitét in Verbindung gebracht werden.
Daraus ableitend konzipiert man geschlechtsspezifisch geteilte Arbeit sowie die Dissoziation

von Erwerbsleben (6ffentliche Sphére) und Familienleben (private Sphére).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschlechtsspezifische Wissens- und Welterzeugung | 121

VERTU, (Ord. encyclop. Mor. Polit.) il est plus sir de connoitre la vertu par sentiment, [...].
Le sentiment ne se connoit que par le sentiment. [...]

Le mot de vertu est un mot abstrait, qui n’offre pas d’abord a ceux qui I’entendent, une idée
également précise & déterminée ; il désigne en général tous les devoirs de I’homme, tout ce
qui est du ressort de la morale ; un sens si vague laisse beaucoup d’arbitraire dans les juge-
mens ; [...] ; il est vrai qu’en général les hommes s’accorderoient assez sur ce qui mérite le
nom de vice ou de vertu, si les bornes qui les séparent étoient toujours bien distinctes ; mais
le contraire arrive souvent [kursiv im Orig.]. (Diderot/D’ Alembert 2016, 17:176)

Fiir die ,philosophes* der Aufkldrung entspringt die ,vertu‘ zum einen aus einem Ge-
fiihl, ist also ,von Natur aus‘ in jedem Menschen vorhanden (,,Le sentiment ne se
connoit que par le sentiment” [Diderot/D’ Alembert 2016, 17:176]), und zum anderen
aus dem moralischen Bereich heraus (,,tout ce qui est du ressort de la morale® [ibid.]).
Die ,vertu® wird somit als ein angeborenes moralisches Gefiihl (morale de sentiment)
konzipiert, das im Wesentlichen darauf ausgerichtet ist, den Mitmenschen Gutes zu
tun beziehungsweise ihnen niitzlich zu sein. Was dieses Gute und Niitzliche ist, hingt
vor allem von der Intention ab, mit der ein Mensch handelt, denn Gnade/Milde
(clémence) walten zu lassen, kdnne zum Beispiel zuweilen als Tugend, zuweilen als
Laster gewertet werden. Die Beweggriinde fiir das Handeln der Menschen kénne man
tiber die Konsultation des Geistes (esprit), des Verstandes (raison), des Gewissens
(conscience) beziehungsweise des moralischen Instinkts (instinct moral) eruieren:

[S]ur-tout il faut juger des actions par les motifs, [...] ; plus I’intention est pure, plus la vertu
est réelle. Eclairez donc votre esprit, écoutez votre raison, livrez-vous a votre conscience, a
cet instinct moral si sir & si fidelle, & vous distinguerez bient6t la vertu, car elle n’est qu’une
grande idée, ou plutdt qu’un grand sentiment [kursiv im Orig.]. (Diderot/D’ Alembert 2016,
17:176)

Tugend und Gefiihl werden hier auf eine Stufe gehoben, wobei die Vernunft als das
geeignete Mittel angesehen wird, um die Tugend zu erkennen. Daraus leitet sich ab,
,,dass wahre Tugend sentiment ebenso wie raison fordert, dass beide zusammenwirken
miissen, damit das Ziel der Tugendhaftigkeit erreicht werden kann [kursiv im Orig.]*
(Hillesheim 2013, 52). Wer also den Verstand einschaltet, kann selbst dariiber befin-
den, ob eine Handlung oder ein Charakter tugend- oder lasterhaft ist, wobei effektiv
der Verzicht auf das Laster propagiert wird: Wer tugendhaft ist, wird von der Gesell-
schaft (oder bei Voltaire und Rousseau von einem ,Etre supréme*) belohnt (i. e. wert-
geschitzt), wer lasterhaft ist, wird von der Gesellschaft (und ihren Gesetzen) sanktio-
niert (cf. Domenech 1997, 1085-1088). Dieses Prinzip ist laut Encyclopédie allen Men-
schen — Frauen wie Méannern — als ,vérité de sentiment® (Wahrheit des Geflihls), also
,von Natur aus‘ gemeinsam: ,,que la vertu soit aimable & digne de récompense, que le
vice soit odieux & digne de punition, ¢’est une vérité de sentiment a laquelle tout
homme est nécessité de souscrire [kursiv im Orig.]*“ (Diderot/D’Alembert 2016,
17:177). AuBlerdem wird Tugendhaftigkeit mit Gliick (bonheur) gleichgesetzt, denn
nur wer ein tugendhaftes Leben fiihrt, kann zu seinem eigenen Gliick und zum Gliick

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | Spectatoriale Geschlechterkonstruktionen

der Gemeinschaft beitragen. Tugendhaftigkeit wird also als Mittel angesehen, um das
individuelle und kollektive Ziel des Gliicks zu erreichen.?®

Die Tugenden werden demnach als gesellschaftlich niitzliche Qualitéten einer Per-
son angesehen. Thre Niitzlichkeit leitet sich von einer auf Vernunft basierenden weltli-
chen Morallehre ab, die in der Aufkldrung neben der christlichen Morallehre konzipiert
wird und sich auf die diesseitigen Bereiche des Lebens und des sittlichen Miteinanders
bezieht. Tugend- wie Lasterhaftigkeit werden von den ,philosophes‘ als ,natiirliche*
Eigenschaften von Menschen aufgefasst. Wahrend Tugenden nun auf den allgemeinen
Nutzen ausgerichtet sind und der Gesellschaft zugutekommen sollen, stellen Laster
laut Encyclopédie-Eintrag zu VICE (Droit naturel, Morale, &c.) verwerfliche morali-
sche Eigenschaften dar, die in der falschen Bemessung des Guten liegen: ,,[L]e fonde-
ment du vice consiste dans les fausses mesures du bien [kursiv im Orig.]*
(Diderot/D’ Alembert 2016, 17:235). Fast alle sogenannten sozialen Tugenden (vertus
sociales) entspringen der natiirlichen, instinktiven Fahigkeit der Menschen, mit Ande-
ren mitleiden (pitié), das heifit mitfithlen zu kdnnen, indem sie sich in andere Menschen
hineinversetzen und sich mit ihnen identifizieren:

11 est prouvé que la pitié est naturelle a I’homme, [...] ; or ce sentiment seul est la source de
presque toutes les vertus sociales, puisqu’il n’est autre chose qu’une identification de nous-
mémes avec nos semblables, & que la vertu consiste sur-tout a réprimer le bas intérét & a se
mettre a la place des autres [kursiv im Orig.]. (Diderot/D’ Alembert 2016, 17:178)

Anders ausgedriickt, ihre Einhaltung ist niitzlich und notwendig fiir den Einzelnen wie
fiir das Leben im Kollektiv: ,,la vertu est également essentielle aux états & aux parti-
culiers [kursiv im Orig.]* (ibid. 17:178).

Wie die Tugenden konkret aussehen, bleibt der Encyclopédie-Artikel zur ,vertu’
schuldig.?’ Nur ein paar fassbare Hinweise zu den fiir alle Menschen geltenden sozia-
len Tugenden treten im Laufe des Eintrags hervor.?® Einzig und allein die Keuschheit

26 Das gesamte 18. Jahrhundert iiber wird fast zwanghaft nach dem Gliick gesucht, das schlief3-
lich in die Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte von 1793 Eingang findet. Dies ldsst
sich dadurch erkléren, dass im Aufklarungszeitalter die Suche nach dem irdischen Gliick als
letztliche Bestimmung des Menschen gegen den Glauben an das jenseitige Gliick einge-
tauscht wird. Wie sich in den untersuchten spanischen Wochenschriften zeigen wird, geht
man immer mehr davon aus, dass vor allem die Bildung den Menschen dabei unterstiitzen
kann, dieses Gliick zu finden (cf. Labrador/Pablos 1989, 74-75).

Siehe Robert Mauzi (1969) Lidée du bonheur dans la littérature et la pensée frangaises au
XVllle siécle; dezidiert zur Konzeption von ,happiness® im Spectator siche Norton (2015)
,»The Spectator, Aesthetic Experience and the Modern Idea of Happiness*.

27 Ebensowenig findet sich eine konkrete Bezeichnung der Laster im Artikel zum VICE (Droit
naturel, Morale, &c.).

28 Der Artikel nennt die folgenden Tugenden: ,,[1’Jamour pour la modération, la tempérance, la
simplicité, la frugalité®, ,[étre] tempérant®, ,éviter|...] les excés qui pourroient mi [sic]
nuire®, ,,n’offenser]...] point les autres par la crainte des réprésailles®, ,,[étre] poli[...]*, ,,mo-
dérer le[...]s desirs*; zu den konkreteren Lastern werden ,,[1]’intérét, les préjugeés, les pas-

sions* gezhlt.

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschlechtsspezifische Wissens- und Welterzeugung | 123

(chasteté) wird im weiteren Eintrag zur VERTU (Langue frangoise) der Frau allein
zugeordnet. Dass es jedoch einen fiir Ménner und Frauen unterschiedlichen Tugend-
kodex in der Encyclopédie gibt, hat Esther Suzanne Pabst (2007, 32-47) anhand der
Betrachtung der Verweiseintrage gezeigt, die sie liber den Eintrag DEVOIR (Droit nat.
Relig. nat. Morale) zu den Eintragen zur FEMME (Morale) und zum HOMME (Mo-
rale) fiihren. Indem hier die gesellschaftlichen Pflichten (devoirs) des Menschen ent-
worfen werden, werden auch gesonderte weibliche und méannliche Tugendattribute ge-
nannt und néher ausgefiihrt. Auf der einen Seite steht die ,weibliche‘, auf dem Gefiihl
basierende ,vertu‘ der Frau, die mit ihren ,natiirlichen® Tugenden wie Barmherzigkeit,
Liebe, Zirtlichkeit, Giite und Sanftmut ihren gesellschaftlichen Pflichten als Ehefrau,
Hausfrau und Mutter nachkommen kann. Auf der anderen Seite steht die auf der Ver-
nunft basierende ,vertu‘ des Mannes, der seine ,natiirliche’ Vernunftbegabung zum
wissenschaftlichen Fortschritt und zur Beherrschung der Natur einzusetzen hat. Unter
Beriicksichtigung der Verweiseintrage stellt sich auch die Bestimmung der Tugend im
VERTU-Artikel der Encyclopédie als geschlechtsspezifisch heraus und unterscheidet
sich wie folgt: ,,die auf dem intuitiv-instinkthaften Gefiihl griindende Tugend des vul-
gaire versus vernunftgeprigte Tugend des philosophe [kursiv im Orig.]” (ibid., 44).
Wihrend die auf dem moralischen Instinkt fulende ,vertu‘ mit dem Weiblichen asso-
ziiert wird, wird die auf verniinftige Uberlegungen und Einsichtsfihigkeit fuBende
,vertu‘ mit dem Ménnlichen assoziiert. Vermittels der ,,Komponente der rational ge-
steuerten Selbstdisziplinierung im Namen des iibergeordneten Gemeinwohls® (ibid.,
45) steht die ,ménnliche vertu‘ zudem hierarchisch iiber ,,dem natiirlich-ungezwunge-
nen Hang zu Tugend* (ibid.) der Frau.

Die Annahme einer natiirlichen Differenz zwischen den Geschlechtern, die andeu-
tungsweise bereits in der Encyclopédie vorhanden ist, wird bei Antoine-Léonard
Thomas im zweiten Teil der Essais weiter ausgebaut. In seinem Differenzdiskurs, den
er von einer divergenten organischen Beschaffenheit von Frau und Mann ableitet, geht
er nicht nur von andersartigen intellektuellen Fihigkeiten, sondern auch von unter-
schiedlichen Tugenden bei Frau und Mann aus: Die auf dem Gefiihl basierenden Tu-
genden (vertus) der Frau kontrastiert er mit den auf dem Verstand basierenden intel-
lektuellen Fahigkeiten (talents) des Mannes. Die grundsétzlich bei der Frau angesie-
delten Tugenden unterteilt Thomas weiter in die ,vertus religieuses, die ,vertus do-
mestiques* und die ,vertus sociales‘, durch deren Erfiillung die Frau im privat-hausli-
chen Bereich als Ehefrau, Hausfrau und Mutter den fiir sie pradestinierten sozialen
Beitrag erfiillen kann. Im Zusammenspiel der weiblichen altruistischen Gefiihlstugend
mit der ménnlichen egoistischen Verstandeskraft siecht Thomas schlieBlich das Wohl
der Gesellschaft gesichert, wobei den weiblichen Tugenden eine groere Bedeutung
zukomme, denn auf diesen ,,griindet Thomas’ Argumentation zufolge das moralische
Funktionieren und damit die Stabilitdt der gesamten Gesellschaft. Denn nur in der Er-
fiillung ihrer moralischen Uberlegenheit qua Weiblichkeit kénnten die Frauen die De-
fizite der Ménner in diesen Bereichen kompensieren und vorbildhaft wirken“ (Pabst
2007, 68).

Auch fiir Pierre Roussel resultieren aus der ,natiirlich® schwécheren organischen
Disposition ,typisch® weibliche Tugenden, wie Sanftmut, Anteilnahme oder Mitleid
(pitié). Schwiche (faiblesse) und Empfindsamkeit (sensibilité) werden als ,,Geschenke
der Natur* (Honegger 1992, 150) dargestellt, denn gébe es nur rationale (ménnliche)
Wesen, wire die Menschheit ldngst ausgestorben: ,,Cette organisation étoit sans doute

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | Spectatoriale Geschlechterkonstruktionen

nécessaire dans le sexe a qui la nature devoit confier le dépot de 1’espece humaine
encore faible & impuissante. Celle-ci elt mille fois péri, si elle et été réduite aux
secours tardifs & & [sic] incertains de la froide raison (Roussel 1775, 48). Wiirde die
einflussreiche weibliche Empfindsamkeit also fehlen, so die Schlussfolgerung, ,,gébe
es keine Gesellschaft, keine intermediéren Sozialbeziechungen. Denn dieses weibliche
Gefiihl bildet den ,sozialen Kitt‘, ohne den alles auseinanderbrechen wiirde* (Honeg-
ger 1992, 150).

Der ,,Kampf um die 6ffentliche Tugend* (Pecar/Tricoire 2015, 171) spielt bei der
Schaffung eines biirgerlichen Geschlechterverstindnisses — und dies wird sich auch in
den Moralischen Wochenschriften zeigen — eine zentrale Rolle, denn die ,philoso-
phes‘, wie auch viele der Wochenschriftenproduzent*innen, ,.identifizier|...]en sich
mit den groen Rednern der Antike und trachte[...]n danach, an Stelle der Priester das
Amt der Moralwichter zu ibernehmen® (ibid.).

4.3 ZUSAMMENFASSUNG

Die gewichtigen Umdeutungen hinsichtlich des Geschlechterverstdndnisses und der
biniren Geschlechterkonzeptionen schlagen sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts all-
méhlich in allen Wissens- und Lebensbereichen (wie im Verstdndnis von Liebe, Ehe,
Leidenschaft, Erziechung) nieder. Da das neue Geschlechterwissen und mit ihm die ge-
sellschaftlichen Auswirkungen sukzessive hervorgebracht werden — und lange Zeit
auch noch parallel zueinander existieren® —, braucht es breitenwirksame Medien, wie
die Moralischen Wochenschriften, mit denen die sich verdndernden Rollenkonzeptio-
nen von Frau und Mann gemeinsam mit den sich verdndernden Werten, Normen und
Praktiken peu a peu unter das sich konstituierende Biirgertum gebracht werden. Dieses
muss ndmlich erst damit vertraut gemacht werden, was es heilit, in einer Welt, die sich
von den alle Lebensbereiche berithrenden Dogmen der Kirche mehr und mehr 16st,
eine fiir die Gesellschaft niitzliche oder unniitze Frau beziehungsweise ein niitzlicher
oder unniitzer Mann zu sein, wobei als niitzlich die Tugenden und als nutzlos die Laster
erachtet werden.*

Dass dieser Paradigmenwechsel ein Prozess des Aushandelns ist, zeigt sich nicht
nur anhand der zahlreichen Querelles-Texte, sondern auch in den Moralischen

29 Die bindre Geschlechterordnung setzt sich im spaten 18. Jahrhundert in Form des ,Zwei-
Geschlechter-Modells‘ (Laqueur 2003) durch, womit das Geschlecht schlief8lich als Katego-
rie definiert wird. Einige Wissenschaftler*innen wie Katharina Park, Valerie Traub oder Bri-
gitta Wrede setzen den ,,Prozess der medizinischen Vereindeutigung von Geschlecht bereits
im 16. Jahrhundert im Zuge der (Wieder-)Entdeckung der Klitoris an (Klapeer 2014, 78;
cf. ibid., 78-80).

30 So zum Beispiel wird in den deutschsprachigen Moralischen Wochenschriften laut Martens
(1968) ganz explizit die weltliche Morallehre von der christlichen Morallehre abgegrenzt.
Wiederholt wird darauf hingewiesen, dass sie einerseits ihr ,,Unternehmen als Ergidnzung
christlicher Lebenslehre, als Unterstiitzung der Absichten der Religion mit verniinftigen Mit-
teln“ (176) betrachten und dass sie andererseits ,,nur am diesseitigen, gesellschaftlichen Le-

ben der Menschen, an ihrer Tugend und an ihrem Wohlergehen interessiert [sind]“ (175).

- 8m 14.02.2026, 08:13.07. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461037-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

