
II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 249

Potentiale des politischenKonflikts entgegen gesteht Rawls demDissensweder eine sub-

stantielle Funktion noch eine Qualität der Integration zu. Ihm geht es primär um die

Grundsicherung der kollektiven Ordnung und ihre Vermittlung gesellschaftlicher Plu-

ralität. Gleichwohl er an manchen Stellen Uneinigkeit zulässt, bleibt sein Anliegen die

Darstellung einer Konzeption politischer Wohlordnung, die eine kollektive Einvernahme

gegenüber der geteilten vernünftigenGrundstruktur versichert.DieKom-Position als Ga-

rant des Einen verdrängt die op-positionellen Potentiale aus dem Raum der Öffentlich-

keit.

*

3. Zum politischen Denken von Jürgen Habermas – Das kommunizierte Eine
zwischen universaler Rationalität und konkreten Kontexten

»Die utopische Perspektive von Versöhnung und

Freiheit ist in den Bedingungen einer

kommunikativen Vergesellschaftung der

Individuen angelegt, sie ist in den sprachlichen

Reproduktionsmechanismus der Gattung schon

eingebaut.«

(TkH I/S. 533)

 

»Im Taumel dieser Freiheit gibt es keine

Fixpunkte mehr außer dem des demokratischen

Verfahrens selber – eines Verfahrens, dessen Sinn

schon im System der Rechte beschlossen ist.«

(FuG, S. 229)

Siglen

• [D]Habermas, Jürgen,Diskursethik.Notizen zu einemBegründungsprogramm, in:

Ders., Philosophische Texte Band III (PT III), Diskursethik, FaM 2009, S. 31 – 115.

• [DdR] Ders., Der demokratische Rechtsstaat – eine paradoxe Verbindung wider-

sprüchlicher Prinzipien?, in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 154 –

175.

• [DnM] Ders., Drei normative Modelle der Demokratie, in: Ders., PT IV, Politische

Theorie, FaM 2009, S. 70 – 86.

• [DSvU]Ders., Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das Problem der

Willensfreiheit.Wie läßt sich der epistemische Dualismusmit einem ontologischen

Monismus versöhnen?, in: PT V, Vernunftkritik, FaM 2009, S. 271 – 341.

• [DuG]Ders.,Diskursethik undGesellschaftstheorie.Ein Interviewmit T.HviidNiel-

sen, in: Ders., PT Band III, Diskursethik, FaM 2009, S. 141 – 178.

• [DVfG] Lieber, Tobias, Diskursive Vernunft und formelle Gerechtigkeit. Zu Demo-

kratie, Gewaltenteilung und Rechtsanwendung in der Rechtstheorie von Jürgen Ha-

bermas, Tübingen 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Tobias Braun: Der politische Konsens

• [EBkH] Habermas, Jürgen, Erläuterungen zum Begriff des kommunikativen Han-

delns, in: Ders., PT I. Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie, FaM 2009,

S. 157 – 197.

• [EgB] Ders., Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, in:

Ders., PT III, Diskursethik, FaM 2009, S. 302 – 359.

• [E I]Ders., Einleitung, in: Ders., PT I, Sprachtheoretische Grundlegung der Soziolo-

gie, FaM 2009, S. 9 – 28.

• [E II] Ders., Einleitung, in: Ders., PT II, Rationalitäts- und Sprachtheorie, FaM, S. 9

– 28.

• [E III]Ders., Einleitung, in: Ders., PT III, Diskursethik, FaM 2009, S. 9 – 30.

• [E IV]Ders., Einleitung, in: Ders., PT IV, PolitischeTheorie, FaM 2009, S. 9 – 34.

• [E V]Ders., Einleitung, in: Ders., PT V, Vernunftkritik, FaM 2009, S. 9 – 32.

• [EzD] Ders., Erläuterungen zur Diskursethik, in: Ders., PT III, Diskursethik, FaM

2009, S. 179 – 301.

• [FuG]Ders., Faktizität undGeltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats, FaM 1998.

• [GuM] Marxsen, Christian, Geltung und Macht. Jürgen Habermas’ Theorie von

Recht, Staat und Demokratie,München 2011.

• [HdD] Habermas, Jürgen, Hat die Demokratie noch eine epistemische Dimension?

Empirische Forschung und normative Theorie, in: Ders., PT IV, Politische Theorie,

FaM 2009, S. 87 – 139.

• [HdK]Ders.,Hat die Konstitutionalisierung des Völkerrechts noch eine Chance?, in:

Ders., PT IV, PolitischeTheorie, FaM 2009, S. 313 – 401.

• [HSIL] Ders., Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und

Lebenswelt, in: Ders., PT I, Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie, FaM

2009, S. 197 – 243.

• [IV] Ders., Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu George Herbert Meads

Theorie der Subjektivität, in: Ders., PT I, Sprachtheoretische Grundlegung der

Soziologie, FaM 2009, S. 243 – 302.

• [KG] Ders., Kulturelle Gleichbehandlung – und die Grenzen des Postmodernen Li-

beralismus, in: Ders., PT IV, PolitischeTheorie, FaM 2009, S. 209 – 258.

• [KhdV]Ders.,KommunikativesHandelnunddezentralisierteVernunft, in:Ders.,PT

II, Rationalitäts- und Sprachtheorie, FaM, S. 146 – 207.

• [RdV] Ders., Rationalität der Verständigung. Sprechakttheoretische Erläuterungen

zum Begriff der kommunikativen Rationalität, in: Ders., PT II, Rationalitäts- und

Sprachtheorie, FaM, S. 105 – 145.

• [RidÖ]Ders., Religion in der Öffentlichkeit, in: Ders., PT IV, PolitischeTheorie, FaM

2009, S. 259 – 297.

• [RMÖ]Wagner, Andreas, Recht –Macht –Öffentlichkeit. Elemente demokratischer

Staatlichkeit bei Jürgen Habermas und Claude Lefort, Stuttgart 2010.

• [RvW] Habermas, Jürgen, Richtigkeit versus Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung

moralischer Urteile und Normen, in: Ders., PT III, Diskursethik, FaM 2009, S. 382

– 434.

• [SunI] Ders., Staatsbürgerschaft und nationale Identität, in: FuG, (1990), S. 632 –

660.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 251

• [THE]Ders., TreffenHegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu?, in:

Ders., PT III, Diskursethik, FaM 2009, S. 116 – 140.

• [TkH]Ders.,Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bd., FaM 1988.

• [ÜdiZ] Ders., Über den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demokratie,

in: Ders., PT IV, PolitischeTheorie, FaM 2009, S. 140 – 153.

• [VaV]Ders.,Volkssouveränität alsVerfahren, in:Ders.,PT IV,PolitischeTheorie,FaM

2009, S. 35 – 69.

• [VdW] Ders., Von den Weltbildern zur Lebenswelt, in: Ders., PT V, Vernunftkritik,

FaM 2009, S. 203 – 270.

• [VGdR] Ders., Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaats?, in:

Ders./Jospeh Ratzinger, Dialektik der Säkularisierung, Über Vernunft und Religion,

Hg. Von Florian Schuller, Schriftenreihe BpB (Band 536), S. 15 – 37.

• [VsGS] Ders., Vorlesungen zu einer sprachtheoretischen Grundlegung der Soziolo-

gie, in: Ders., PT I. Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie, FaM 2009, S. 29

– 156.

• [WuR]Ders.,Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys pragmatischerWen-

de, in: Ders., PT II, Rationalitäts- und Sprachtheorie, FaM, S. 270 – 315.

• [ZKB] Ders., Zur Kritik der Bedeutungstheorie, in: Ders., PT II, Rationalitäts- und

Sprachtheorie, FaM, S. 70 – 104.

• [ZVvN] Ders., Zum Verhältnis von Nation, Rechtsstaat und Demokratie, in: Ders.,

PT IV, PolitischeTheorie, FaM 2009, S. 176 – 208.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Tobias Braun: Der politische Konsens

Nach der eingehenden Auseinandersetzung mit den Konzepten Eastons, Fraenkels und

Rawls273 soll es nun um das Denken Jürgen Habermas gehen, dessen extensiveWirkung

nicht eigens dargelegt werdenmuss.Neben Beiträgen zu Fragen der Handlungs-, Kom-

munikations- und Diskurstheorie hält dieses eine linguistisch fundierte Philosophie

derRationalität bereit, die auch als Grundlage einer kritischenGesellschaftstheorie fungiert.

Letztere zielt auf die Aufdeckung latenter Potentiale der Vernunft in den Gesellschaften

der Moderne, die in einen theoretischen Rahmen eingebunden und nutzbar gemacht

werden sollen. Ferner verfügt dies Denken inform der deliberativen Demokratie über

einen eigenständigen demokratietheoretischen Ansatz, in welchem der Öffentlichkeit

eine integrale politische Funktion zuerkannt wird.

Die Herausforderung einer jeden Beschäftigung mit Habermas besteht in dessen

weitem Bezugskreis, nicht nur hinsichtlich der von ihm aufgegriffenen Themen, son-

dern auch der ideengeschichtlichen und zeitgenössischen Anknüpfungspunkte, die im

selben Schritt Spezialisierungen wissenschaftlicher Diskurse überschreiten und Impul-

se diverser Felder absorbieren, kombinieren und reflektieren. Um diesem komplexen,

mannigfaltigen und weiterhin wachsenden Werk gänzlich gerecht zu werden, müsste

ein umfassender Zugang gebahnt und ein breiter Rekurs auf Kontexte, Referenzen und

Dialoge vorgenommen werden.274 Wie schon die Formulierung im Konjunktiv insinu-

iert, ist es unmöglich, dies hier zu leisten: Vielmehr soll der Fokus auf Habermas politi-

schemDenken liegen,dessenZuschnittwiederumzwischenpolitischer Philosophie und

Soziologie changiert und Motive der Rechtstheorie, der Geschichts- und Politikwissen-

schaft mit solchen der Ethik und Anthropologie verknüpft.

Zur Einordnung wird Habermas meist mit der Kritischen Theorie in Verbindung ge-

bracht, gleichsam sein Anschluss und die Frage, ob dieser die Form eines Bruchs, einer

Kontinuität,beidesoderkeinesannimmt,umstrittenbleibt.275 SchondieDefinition,was

die Kritische Theorie oder die Frankfurter Schule sei, ist ungeklärt, was nicht ohne Fol-

gen für die Frage der Verortung bleibt.276 NachMarxsen ist es die programmatische Ab-

sicht von Habermas politischer Philosophie, sich aus der aporetischen Situation, in die

er die Kritische Theorie durch das Primat instrumenteller Vernunft277 gelangt sah, zu lösen:

273 Die Debatte zwischen Rawls und Habermas, die im von der Philosophischen Gesellschaft Bad

Homburg und Wilfried Hinsch (1997) herausgegebenen Sammelband in deutscher Übersetzung

veröffentlicht wurde, regt bis in die Gegenwart Debatten an. Wir können uns dieser nur beiläufig

widmen und verweisen stellvertretend für viele andere auf Papadopoulou 2006, Finlayson 2011,

Pedersen 2012 und Forst 1999.

274 Der Kreis derer, die zu berücksichtigen wären, fasst unter anderem Marx, Durkheim, Weber und

Parsons ebensowieMead, Dewey, Austin,Wittgenstein, Husserl und Schütz, daneben auch Rawls,

Arendt und Fröbel.

275 Vgl. die zurückhaltende Positionierung Marxsens (GuM, S. 17 – 46) mit jener Brunkhorsts (1987).

Hesse (1987) betont die vernunftskeptische Seite der Dialektik der Aufklärung und deren kritischer

Haltung zu universalistischen und formalistischen Projekten, um sie imWeiteren von Habermas’

Konzeption der Vernunft abzugrenzen. Siehe daneben auch Alexander (2002).

276 Wir können uns hier mit der Offenheit der Pfadabhängigkeit zufriedengeben.

277 Klassisch hierzu ist die Arbeit Horkheimers (2007). Eine Übersicht zu verschiedenen Ausprägun-

gender Kritik an der instrumentellenVernunft findet sich bei Schecter (2013). Siehe auch den Sam-

melband von Halbig und Henning (2012), der allerdings einen Schwerpunkt in der Debatte der

analytischen Philosophie setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 253

»[Habermas – TB] ist der Überzeugung, dass es nicht allein instrumentelle Vernunft ist, die die

Moderne prägt, sondern dass sich aus der Struktur der kommunikativen Intersubjektivität ein posi-

tives Vernunftpotential rekonstruieren lässt, an dem eine kritische Gesellschaftstheorie anschließen

kann.« (GuM, S. 42) Iser und Strecker (2010) unterscheiden im Werk von Habermas ein

Versprechen der Moderne, mithin die Offenlegung ihrer Grundlagen im Sinne der Ratio-

nalitäts- (kommunikative Vernunft), Handlungs- (kommunikatives Handeln) und Ge-

sellschaftstheorie (Lebenswelt und System), von ihren Gefährdungen, die von der wach-

senden Komplexität der Gesellschaft ebenso ausgehen wie von der Kolonialisierung der

Lebenswelt, und ihren Hoffnungen, die in Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und Öffent-

lichkeit bestehen. Brunkhorst (2013, S. 81 – 114) fügt in seiner Einführung den Paradig-

menwechsel von der philosophischen Anthropologie zur Kommunikationstheorie der Gesellschaft

hinzu, den auch Reese-Schäfers (2001) Darstellung aufnimmt. Andere, von Übersichts-

darstellungen ausgemachte Schwerpunkte bilden die Erkenntnis- und Wahrheitstheo-

rie,dasnach-metaphysischeDenken sowie,gleichwohl seltener,dieAktualisierungdesMar-

xismus (z.B. Greve 2009, S. 43 – 66).278

*

Um die verschiedenen Figuren des Einen in Habermas politischem Denken kartieren zu

können, bietet sich eine Distinktion in drei Bereiche sozialer Integration an: Das kommu-

nikative Handeln als diskursive Praxis rationaler Verständigung steht neben der Lebenswelt,

deren implizite Ausrichtung als Fundus intersubjektiver Koordination dient. Die dritte

Form steht offensichtlichermit dem hiesigen Unternehmen in Zusammenhang: Die ge-

meinsame politische Praxis eines kooperativen Kollektivs realisiert sich in der Selbstbe-

stimmung einer Rechtsgemeinschaft und der doppelten Autonomie der Staatsbürger. Die-

se drei Bereiche unterliegen je eigene Prinzipien, Konditionen und Logiken der Integra-

tion: Verweist das kommunikative Handeln auf eine antezedente Qualität der Rationalität

und deren Wahrung in einer intersubjektiven Praxis, bezieht sich die Lebenswelt auf

die Einbindung in einen konkreten Sinn- und Erfahrungsraum. Die kooperative Integrati-

onmarkiert hingegen ein politisches Projekt, das zwischen Setzung und der Aussetzung in

das Recht schwankt und sich gleichsam als die Fortführung eines Gründungsaktes aus-

nimmt.Auchwenn sie sichmithin durch divergente Imperative der Einholung desEinen

auszeichnen, sind die Ebenen konzeptionell verwoben, wodurch sich ihre strikte Tren-

nung kaum durchhalten lässt. Die Charakteristika der Integrationsmodi treten im Ab-

gleichmit den anderen hier verhandeltenTheorien derDemokratie hervor, der hier kurz

angerissen werden soll.

In Bezug auf die Vernunft steht der Ansatz Habermas demjenigen Rawls durchaus

nahe: Beide rekurrieren auf deren grundlegendeQualität, die dasEine versichert unddie

intersubjektiveEinholung eines rechtfertigbarenStandpunktes ermöglicht.Zwar unter-

scheiden sich die Modelle in Details, sie verbindet aber die Prämisse, wonach nur das

Rationale allgemein, neutral und diskursfähig ist. Die analoge Funktion eines übergeord-

netenEinen übernahm imAnsatz Eastons das politische System, gleichwohl es in einem an-

278 Einen umfassenden Ein- und Überblick in das Denken vonHabermas bietet sich zudem in der Stu-

die Müller-Doohms (2014) im Rahmen einer biographischen Darstellung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Tobias Braun: Der politische Konsens

derenRahmenoperierte als dieVernunftkonzepte.ÜberantwortetHabermasdieVerstän-

digungunddieErzeugung vonEinverständnis einemProzess rationalerKommunikation, be-

steht die vermittelnde Struktur nach Fraenkel in der Antagonalität politischer Interessen

und ihrer Einhegung imRahmen adäquater Institutionen: Dabei geht esweniger umdie

WahrungdesKonsenses alsumeine ImplementierungdesDissenses,die alleindieKonversi-

on erlaube.BeideStrukturendienendemAusgleichdesVielenundEinen,desUniversellen

und Partikularen, und heben doch auf distinkteModi der Transformation ab.DieModelle

Rawls und Habermas entnehmen den Ausgleich nicht einem politischen Prozess, son-

dern einer Disposition der Vernunft. Im kommunikativenHandeln ist nach Habermas eine

reflexive Logik angelegt, die von sich aus Partikularismen ausschließt: Rational und dis-

kutabel sind demgemäßnur die Argumente, die generelle Zustimmbarkeit voraussetzen

können.BandRawls im öffentlichenVernunftgebrauchArgumentationen an Allgemeinheit,

Neutralität und Reziprozität, umden Pluralismus im Politischen Liberalismus aufzuheben

und produktiv zu wenden, geht Habermas weiter: Die Verständigung fasst er als reflexi-

ve Struktur der Sprache selbst, wobei die kommunikative Logik in Folge ihrer rationalen

Qualität das Verstehen und den Ausgleich diverser Standpunkte ermöglicht. Dabei ist of-

fen, an welchem Punkt (vor, in oder neben demDiskurs) sich die Transformation vollzieht.

Gleichzeitig greift die Typisierung in Übereinstimmung und Übereinkunft nicht, kann die

Verständigung doch sowohl als Prozess als auch als Resultat verstanden werden. (Vgl. Jä-

ger/Baltes-Schmitt 2003, S. 86) Da die Universalpragmatik ein Kernelement des Ansat-

zes von Habermas bildet, muss sie Gegenstand einer eingehenden Betrachtung sein.

Die Lebenswelt im Sinne eines integralen Fundus der Koexistenz findet insofern An-

schluss, als dass die Formierungsprozesse politischer Ordnung bei Rawls und Fraenkel

auf kulturelle Einbindungen und gemeinsameKontexte abstellten: Fraenkel entnahmdie

belastbaren Strukturen, Verfahren und Normen der politischen Kultur eines consensus

omnium; Rawls verwies neben der entgegenkommenden politischen Kultur auf einen Hinter-

grundkonsensund behauptetemithin eine substantielle Kongruenz zwischen denWerten

des Status quo und jenen seines Entwurfs. DemKonzept Eastons steht die Annahme ei-

nes kulturellenRahmens zwar fern,dennoch lassen sich die Bindungskräfte des Systems

als Form kollektiver Integration deuten. Demgegenüber reicht der Kontext der Lebenswelt

Habermas tiefer: Der Fundus dieses Erfahrungsraums umfasst kollektive Annahmen des

Wahren, des Gewissen und Sicheren, des Vertrauten und Gewohnten, die sich zwar va-

ge und implizit ausnehmen, gleichsam aber konstitutiv für das geteilte Verständnis der

Wirklichkeit sind. Habermas scheidet ein vormodernes Modell der Lebenswelt von ei-

nem solchen, welches den Transformationsprozessen der Moderne ebenso ausgesetzt

ist wie es diese funktional unterstützt. Inwieweit diese Umstellung die koordinativen

Potentiale des kollektiven Sinn- undErfahrungsraums tangiert, wird zu prüfen sein.

Der dritte Typ der Integration bezieht sich auf die Kooperation einer politischenGemein-

schaft im Sinne Eastons, die von Habermas und Rawls demokratisch aufgeladen und als

eine Struktur partizipativer Inklusion gefasst wird. Beide weisen der Verfassung eine spe-

zifische Bedeutung im Sinne eines souveränen Gründungsaktes zu, in dem sich die politi-

sche Gemeinschaft als ein handelndes Subjekt konstituiert, realisiert und aktualisiert. Die

Spannung, die sich aus der Bewegung der endlosen Gründung und seiner Fixierung in

der Setzung des Rechts ergibt, wird die Auseinandersetzung mit Habermas ebenso be-

gleiten wie die Friktion konkreter und universaler Bezüge.Was das Eine in diesem Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 255

textmeint,muss anhandderRekonstruktion der deliberativenDemokratie eruiertwerden.

In Fraenkels Ansatz ließ sich indes keine derartige Struktur kollektiver Autonomie ausma-

chen: Er verlagerte die integrativen Kräfte als ungreifbare Faktoren in den Streit des Plu-

ralen, wobei sich die Einigung nicht als direktes Resultat, sondern als emergenter Effekt

dieses Prozesses ausnahm.

*

Der intensiven Beschäftigung zum Trotz wäre der Anspruch verwegen, an dieser Stelle

Habermas Denken in toto präsentieren zu können.279 Wie schon notiert sabotiert des-

sen Breite eine jede solche Ambition, wie im Übrigen andere Interpreten ihren Ausfüh-

rungen einschränkend voranstellen.280 Im Fokus dieser Auseinandersetzung stehen die

beiden Hauptwerke, mithin dieTheorie des kommunikativen Handelns (TkH) und Faktizität

und Geltung (FuG), wobei in Anmerkungen ein größerer Kreis der Schriften von Haber-

mas einbezogen werden soll, um so ein detailliertes Bild zu zeichnen. Diese Verweise

sind als Erweiterung des Horizonts gedacht und dienen dezidiert nicht dazu, systema-

tischen Verschiebungen oder begrifflichen Umstellungen nachzugehen. Vielmehr wird

sichmit Hinweisen an den Stellen begnügt, an denen es für das leitendeThema relevant

erscheint. Außen vor müssen prominente Schriften wie die Legitimationskrise im Spätka-

pitalismus (1996a) oder derStrukturwandel derÖffentlichkeit (1996b) bleiben.Ebensowerden

Habermas Stellungnahmen zu aktuellen politischen Fragen nicht aufgenommen, die er

in den Kleinen Politischen Schriften281 oder auch in Beiträgen für Tageszeitungen als Intel-

lektueller bis heute tätigt.282

Zugleich bieten sich demThema dieser Studie in HabermasWerk explizite Anknüp-

fungspunkte,greift er dochanverschiedenenStellen seinerArbeit auf denKonsensbegriff

279 Uns trifft damit ein Vorwurf Reese-Schäfers (2001, S. 13), nachdem sich die Interpretationen Ha-

bermas’ oft damit begnügenwürden, Teile aus einemGanzen herauslösen, sichmit bloßemNach-

erzählen zufriedengeben und schlussendlich in einer dogmatischen Kritik verbleiben würden. Es

ist der rote Faden, den Reese-Schäfer in seiner Gesamtdarstellung nachzuzeichnen gedenkt, und

den Habermas laut ihm nie verliere, der so aus dem Blick gerate. Um ein solches Verständnis des

Gesamtzusammenhangs entwickeln zu können, verweisenwir daher auf diese und andere Einfüh-

rungen: Eine ältereGesamtdarstellung entlang des Begriffe Lebenswelt und Systembietet Restorff

(1997) an. Siehe auch die Einführungen Isers und Streckers (2010) sowie die Brunkhorsts (2013).

Kunstmann (1987, S. 31) weist darauf hin, dass eine Rekonstruktion Habermas’ entlang der großen

Linien sich weit geschmeidiger und eingängiger ausnehme als eine Fokussierung, in der alsbald

Spannungen aufträten. Beide Herangehensweisen haben Möglichkeiten und Grenzen, beide ha-

ben in verschiedenen Kontexten Relevanz: Wir wollen uns in der Folge zwar auf Habermas’ poli-

tische Theorie konzentrieren, diese werden wir aber in einen breiten Rahmen stellen und so zu-

mindest einen roten Faden im Blick behalten.

280 Siehe zum Beispiel Jäger/Baltes-Schmitt (2003, S. 7) oder auch Marxsen (GuM, S. 12f.). Ebenso Lie-

ber (DVfG, S. 37 – 43), der daneben eine Übersicht zum Forschungsstand der Diskussion um die

Diskurstheorie des Rechts anbietet.

281 Der inzwischen zwölfte Band ist 2013 unter dem Titel »Im Sog der Technokratie« erschienen.

282 Habermas selbst trennt diese Rollen scharf. Für unsere Zwecke kann diese Distinktion mitgetra-

gen werden, woraus der Verzicht auf seine aktuellen Einlassungen folgt. Zugleich geraten damit

Habermas’ Analysen der Möglichkeiten und Grenzen von Protestformen aus dem Blick, zu denen

er sich dezidiert in diesen Schriften äußerte.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Tobias Braun: Der politische Konsens

zurück, prominent in derKonsenstheorie derWahrheit, die engmit derDiskurstheorie ver-

woben ist:

»Nach der Konsensustheorie der Wahrheit muß ein Geltungsanspruch der Aussagen-

form »X ist wahr« kommunikativ einlösbar sein, indem unter Diskursbedingungen

hinreichende Gründe für die intersubjektive Anerkennungswürdigkeit der Aussage

vorgebracht werden können, so daß mit einer Zustimmung aller Diskursteilnehmen-

den zu rechnen ist. Der Konsens unter diesen Bedingungen, die Zustimmung aller Er-

kenntnissubjekte, bildet dabei also das notwendige und hinreichende Kriterium für

Wahrheit.« (Tschentscher 2002, S. 49)

Konsens bezieht sich demnach auf die intersubjektive, reflexive Begründbarkeit von Aus-

sagen und verlangt nach vorbehaltloser Zustimmung der Beteiligten, einem Einvernehmen:

Die Begriffe Konsens und Einverständnis werden hier synonym verwandt. Zugleich wird

der Konsens eng an die universalpragmatischen Bedingungen rationaler Kommunikation ge-

bunden. Über diesen genuinen Begriff hinaus sind die Figuren politischen Konsenses her-

auszuarbeiten und ihre konzeptionellen Status und Funktionen zu klären. Die Analy-

se begleiten wird die Spannung zwischen einer formal-prozeduralen Universalisierung,

die als Grundlage derVerständigung dient, und der Einbindung in konkrete Kontexte, die

beide in verschiedenen Formen die Funktion der Koordinierung desHandelns überneh-

men und sich zugleich aneinander reiben.283 Auch wenn auf unterschiedlichen Ebenen

angesiedelt, stehen sich hier die Annahmen formalen undmateriellen Konsenses entgegen.

3.1 Soziale Integration über Sprache – Kommunikatives Handeln und

rationale Verständigung

Dem kommunikativen Handeln kommt eine konzeptionelle Schlüsselposition zu, wobei

Habermas Sprache alsMedium der Verständigung, derHandlungskoordinierung (Vgl. TkH I/

S. 455) und der Vergesellschaftung von Individuen begreift.284 (Vgl. TkH II/S. 41) Anders ge-

fasst:Kommunikation ist das Kernelement der Sozialisation, der sozialen Integration und

Reproduktion kulturellen Wissens. (TkH II/S. 43) Habermas entfaltet seine Universal-

pragmatik in der zweibändigen »Theorie des kommunikativen Handelns«, die neben einer

rationalen Rekonstruktion der Funktionsmechanismen alltäglicher Sprache nachMarx-

sen (GuM, S. 50) auch die Klärung ihrer normativen Strukturen leistet. Anders als An-

sätze der Kritischen Theorie vermutet Habermas in modernen Gesellschaften inhärente

283 Siehe auch Wagner (RMÖ, S. 3f.), der über den Vergleich mit Leforts Begriff demokratischer Staat-

lichkeit bei Habermas’ ein Oszillieren zwischen einer objektiv-institutionellen und einer lebensweltlich-

symbolischen Dimension ausmacht und daran anschließend zu einer produktiven Perspektivenver-

dopplung zwischen normativ-geltungsorientierten und soziologisch-sinnorientierten Formaten gelangen

möchte.

284 »DerBegriff des kommunikativenHandelns schließlich bezieht sich auf die Interaktion vonmindestens zwei

sprach- und handlungsfähigen Subjekten, die (sei esmit verbalen oder extraverbalenMitteln) eine interper-

sonale Beziehung eingehen. Die Aktoren suchen eine Verständigung über die Handlungssituation, um ihre

Handlungspläne und damit ihre Handlungen einvernehmlich zu koordinieren. Der zentrale Begriff der In-

terpretation bezieht sich in erster Linie auf das Aushandeln konsensfähiger Situationsdefinitionen.« (TkH

I/S. 128)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 257

Rationalitätspotentiale, die er offenzulegen und in einen positiv-konstruktiven Entwurf

zu überführen gedenkt: Dem kommunikativenHandeln ist demnach eine bestimmteRatio-

nalität eigen, die als normativ-rationale Grundlage einer freiheitlichen Gesellschaft zu dienen

vermag.

Diese Rekonstruktion nimmt sich nach Marxsen (GuM, S. 51f.) dabei ebenso formal

imSinneder prozeduralen Strukturen von Intersubjektivitätwie universal imSinne der re-

flexiven Abstraktion rationaler Verständigung aus.285 Ohne die Diskussionen um das kom-

munikative Handeln detailliert ausbreiten zu können, soll der Fokus hier auf dessen sozi-

alintegrativer Funktion liegen:

»Dieser Begriff kommunikativer Rationalität führt Konnotationen mit sich, die letzt-

lich zurückgehen auf die zentrale Erfahrung der zwanglos einigenden, konsensstiften-

den Kraft argumentativen Rede, in der verschiedene Teilnehmer ihre zunächst subjek-

tiven Auffassungen überwinden und sich dank der Gemeinsamkeit vernünftig moti-

vierter Überzeugungen gleichzeitig der Einheit der objektiven Welt und der Intersub-

jektivität ihres Lebenszusammenhangs vergewissern.« (TkH I/S. 28)

Marxsen umreißt die Anlage dieses Ansatzes wie folgt: »Die universalpragmatischeTheorie

spürt der Struktur der kommunikativen Verhältnisse der Menschen nach. Sie fragt, wie es möglich

ist, dass sich Menschen miteinander verständigen können und entwickelt Bedingungen solch ge-

lingender Verständigung.« (GuM, S. 52f.) Neben den konsensualen286 und sozialintegrativen

Mechanismen kommunikativenHandelnswirddieSpannungderKoordinationderVerstän-

digung zwischen zweiMomenten zu beachten sein: Einem Sog der Reflexivität und Kritik

steht die Einbindung in einen latenten, kulturellen Kontext entgegen.287

285 Weiterführend ist zum Beispiel die Arbeit Niederbergers (2007a), der das kommunikative Han-

deln um eine post-phänomenologische Transformation erweiternmöchte und dabei aufMerleau-

Ponty zurückgreift. Siehe zum kommunikativen Handeln auch Steinhoff (2006) und den Sammel-

band von Honneth und Joas (2002).

286 Sprache enthebe denMenschen der Natur und bestimme ihn zurMündigkeit. Letztere ergebe sich

mit und aus der Struktur der Sprache: »Mit demersten Satz ist die Intention eines allgemeinen undunge-

zwungenen Konsensus unmissverständlich ausgesprochen.« (Habermas 1968, S. 165 [zitiert nach Marx-

sen, GuM, S. 51]) Marxsenweist darauf hin, dass dieser Konsens vonHabermas auf alltäglichesWis-

sen bezogen wird.

287 So setzte gelingende Verständigung ebenso kompetente Akteure, bestimmte Prozedere und entge-

genkommende Umstände voraus: »Kommunikative Rationalität verweist auf die verschiedenen Formen

der Argumentation, die durch die Regeln des Diskurses festgelegt sind. Die Einsicht in die besseren Argu-

mente und die Vorbehaltlosigkeit der Äußerung von Argumenten im herrschaftsfreien Diskurs gehen mit

kommunikativer Rationalität einher. Ein Diskurs kann nur stattfinden, wenn die Situation von kommuni-

kativer Rationalität geprägt ist und wenn die Aktoren von kommunikativer Rationalität geleitet werden,

wenn also kommunikative Praxis gelebt wird, d.h. wenn ein offenes Forum allgemein zu Verfügung steht

und benutzt wird (Kultur und Gesellschaft) und wenn sprach- und handlungsfähige, d.h. argumentierfähi-

ge, kompetente Subjekte vorhanden sind (Persönlichkeit).« (Jäger/Baltes-Schmitt 2003, S. 98f.)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Tobias Braun: Der politische Konsens

3.1.1 Rationale Verständigung zwischen Reflexivität, Intersubjektivität

und Normativität

Rationalität lässt sich nach Habermas als eine Form der Vernunft verstehen, die sich

durch eine intersubjektive Ausrichtung auszeichnet. Sie selbst habe keinen Inhalt, eher

bezeichne sie die Art und Weise des Wissenserwerbs und der Wissensverwendung sprach-

und handlungsfähiger Subjekte (TkH I/S. 25). Ihr Maßstab ist die Kritik- und Begrün-

dungsfähigkeit: »Eine Äußerung erfüllt die Voraussetzungen für Rationalität, wenn und soweit

sie fehlbaresWissen verkörpert, damit einen Bezug zur objektivenWelt, d.h. einen Tatsachenbezug

hat, und einer Beurteilung zugänglich ist.«288 (TkH I/S. 27) RationalesWissen habe demnach

eine reflexive Qualität, die sich an der Kontingenz, Imperfektibilität und Kritisierbarkeit

des jeweiligen Geltungsanspruchs zeige. (Vgl. TkH I/S. 34 u. S. 36) Die Transparenz

mitgeteilter Geltungsansprüche bilde die Basis, auf die sich Verständigung stütze: Damit

ein Sprechakt verstandenwerden kann, muss er seine Geltung289 bekunden und sich der

Zurückweisung aussetzen.290 (Vgl. TkH I/S. 410) Rationale Äußerungen verknüpften

die Begründung des Sprechers mit der Stellungnahme des Gegenübers, wobei neben Be-

jahung und Verneinung291 auch Enthaltung möglich sei. (Vgl. TkH I/S. 65) Die Pflicht

zur Begründung und reziproken Rezeption verbinde beide Positionen und stifte einen

intersubjektiven Konnex, die diskursive Erzeugung von Einsicht bezeichne demnach

eine reflexive Struktur der Verständigung.292 (Vgl. TkH II/S. 45f.) Damit geht zugleich

288 Anderenorts verweist Habermas (E III, S. 10) darauf, dass sich Vernunft über ihren Gebrauch defi-

niere, wobei das Medium des Gebrauchs wiederum Gründe wären.

289 »Der Grundmodus dieser Äußerungen bestimmt sich nach den mit ihnen implizit erhobenen Geltungsan-

sprüchen derWahrheit,Richtigkeit,Angemessenheit oder Verständlichkeit (bzw.Wohlgeformtheit).« (TkH

I/S. 66)

290 »Daran [gemeint ist die reziproke Reflexivität von Erwartungen – TB] zeigt sich, daß sinnvermittelte

Kommunikation nur unter der Bedingung einer gleichzeitigen Metakommunikation möglich ist. Kommu-

nikationmittels identischer Bedeutungen erfordert Verständigung über etwas bei gleichzeitiger Verständi-

gung über die intersubjektive Geltung des Verstandenen.« (VsGS, S. 101) Intersubjektivität bedingt folg-

lich kompetente Sprecher (ebd., S. 102) Habermas’ Vermutung ist, dass »[…] sichmit dem sinnverste-

henden Zugang zumObjektbereich sozialen Handelns die Rationalitätsproblematik unausweichlich stellt.

Kommunikative Handlungen verlangen stets eine im Ansatz rationale Deutung.« (TkH I/S. 157) Rational

meint hier begründet, gerechtfertigt.

291 Zu den drei Möglichkeiten der Zurückweisung von Sprechhandlungen siehe TkH I/S. 412.

292 »Der Bindungseffekt von illokutionären Kräften kommt ironischer Weise dadurch zustande, daß die Inter-

aktionsteilnehmer zu Sprechaktangeboten »Nein« sagen können. Der kritische Charakter diesen Nein-Sa-

gens unterscheidet eine solche Stellungnahme von einer auf bloßerWillkür beruhenden Reaktion. Der Hö-

rer kann durch Sprechaktangebote »gebunden« werden, weil er sie nicht beliebig ablehnen, sondern nur

verneinen, d.h.mit Gründen zurückweisen darf.« (TkH II/S. 114) Die Begründungmacht es erforderlich,

den Welt-Bezug und die Ebene des Arguments richtig einschätzen zu können, wobei diese erfor-

derliche Klarheit in der alltäglichen Kommunikationspraxis selten sei: »Im allgemeinen wird Alter

durch eine komplizierte Mischung von empirischen und rationalen Motiven dazu bewegt, seine Handlun-

gen an Egos Handlungen anzuschließen. […] Generalisierte Annahmebreitschaften können sich daher […]

auf Linien entwickeln: auf der Linie einer empirischen, durch Anreiz und Abschreckung motivierte Bindung

einerseits, und auf der Linie eines rational, nämlich durch begründetes Einverständnis motivierten Vertrau-

ens andererseits.« (TkH II/S. 115) Dazu Marxsen: »Im Mittelpunkt der Formalpragmatik steht somit die

Überlegung, dass sich die sprachliche Auseinandersetzung derMenschen über ein Geflecht von Geltungsan-

sprüchen vollzieht. Mit einem Sprechakt trifft jemand eine Behauptung, die er zugleich zur kommunikati-

ven Disposition durch die Adressaten der Äußerung stellt.« (GuM, S. 55)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 259

die Bedingung eines gewissen Diskurs- und Argumentationsniveaus einher: Rationali-

tät verlangt, dass sich die Rechtfertigung einer Äußerung für alle möglichen Beobachter

einsichtig und nachvollziehbar ausnimmt, sie mithin universell gültig ist.293 (Vgl. TkH

I/S. 82)

»Diese Rationalität ist dem sprachlichen Telos der Verständigung eingeschrieben und

bildet ein Ensemble zugleich ermöglichender und beschränkender Bedingungen.Wer

immer sich einer natürlichen Sprache bedient, um sich mit einem Adressaten über

etwas in der Welt zu verständigen, sieht sich genötigt, eine performative Einstellung

einzunehmen und sich auf bestimmte Präsuppositionen einzulassen. Er muß unter

anderm davon ausgehen, daß die Beteiligten ihre illokutionären Ziele ohne Vorbe-

halte verfolgen, ihr Einverständnis an die intersubjektive Anerkennung von kritisier-

baren Geltungsansprüchen binden und die Bereitschaft zeigen, inter- aktionsfolgen-

relevante Verbindlichkeiten, die sich aus einem Konsens ergeben, zu übernehmen.«

(FuG, S. 18)

Auf diese kontrafaktischen Bedingungen bzw. Idealisierungen ließen sich kommunikativ

Handelnde pragmatisch ein.294 (Vgl. FuG,S. 19) Allen SprechendenunterstelltHabermas

zudemdenWillen295, verstanden296 zuwerden: Sprachewill sich nicht nur verständlichma-

chen, was jeder Akteur implizit im Sprechen voraussetzt, Sprechende nehmen für ihre

293 »Gültige Aussagenmüssen sichmit Gründen verteidigen lassen, die jedermann jederzeit und an allen Orten

überzeugen können.« (EzD, S. 223)

294 Marxsen verknüpft das Konzept kontrafaktischer Idealisierung mit der idealen Sprechsituation, nach

der sich Diskursergebnisse rein aus der Argumentation ergeben würden. Diese Verpflichtung auf

das Argument beansprucheHabermas auch bei der Rechtfertigung, ebensowie die Bedingung der

freien Teilnahme und Beteiligung aller Interessierten. Geltung wohne, eben weil diese Bedingun-

gen die Empirie überschritten, einer Referenz auf Idealität inne. (Vgl. GuM, S. 57 – 61) Gleichwohl

Habermas die kontrafaktische Idealität dieser Enthebung von empirischen Verzerrungen Seitens

des Egalitätsanspruchs einsehe, wolle er nicht auf diese Unterstellung verzichten, sei sie doch die

für Verständigung notwendig. Münz-Koenen (2015) verhandelt die kommunikative Vernunft Ha-

bermas’ so auch im Rahmen ihrer Untersuchung einer Diskursivität des Utopischen.

295 »Es liegt in der kommunikativen Absicht des Sprechers, (a) eine imHinblick auf den gegebenen normativen

Kontext richtige Sprechhandlung zu vollziehen, damit eine als legitim anerkannte interpersonale Bezie-

hung zwischen ihm und dem Hörer zustande kommt; (b) eine wahre Aussage (bzw. zutreffende Existenz-

voraussetzung) zu machen, damit der Hörer das Wissen des Sprechers übernimmt und teilt; und (c) Mei-

nungen, Absichten, Gefühle,Wünsche usw.wahrhaftig zu äußern, damit der Hörer dem Gesagten Glauben

schenkt.« (TkH I/S. 413)

296 Es geht Habermas nicht nur um den Begriff, sondern auch um die Bedingungen der Akzeptanz:

»Der Terminus »Verständigung« hat die Minimalbedeutung, daß (mindestens) zwei sprach- und hand-

lungsfähige Subjekte einen sprachlichen Ausdruck identisch verstehen. Nun besteht die Bedeutung eines

elementaren Ausdrucks in dem Beitrag, den dieser zur Bedeutung einer akzeptablen Sprechhandlung leis-

tet. Und um zu verstehen,was ein Sprecher mit einem solchen Akt sagenwill, muß der Hörer die Bedingun-

gen kennen, unter denen er akzeptiert werden kann. Insofern weist bereits das Verständnis eines elemen-

taren Ausdrucks über die Minimalbedeutung des Ausdrucks »Verständnis« hinaus.Wenn nun der Hörer ein

Sprechaktangebot akzeptiert, kommt zwischen (mindestens) zwei sprach- und handlungsfähigen Subjek-

ten ein Einverständnis zustande.« (TkH I/S. 412)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Tobias Braun: Der politische Konsens

Aussagen auch notwendigWahrheit, Richtigkeit undWahrhaftigkeit (Vgl. TkH I/S. 149) in

Anspruch.297

Ferner unterscheidet sich das kommunikative von Formen dramaturgischen, strategi-

schen298 und normenregulierten299 Handelns durch die genuinen Bedingungen ihrer jewei-

ligen Begründung:

»Hingegen spreche ich von kommunikativen Handlungen, wenn die Handlungspläne

der beteiligten Aktoren nicht über egozentrische Erfolgskalküle, sondern über Akte

der Verständigung koordiniert werden. Im kommunikativen Handeln sind die Betei-

ligten nicht primär am eigenen Erfolg orientiert; sie verfolgen ihre individuellen Ziele

unter der Bedingung, daß sie ihre Handlungspläne auf der Grundlage gemeinsamer

Situationsdefinitionen aufeinander abstimmen können. Insofern ist das Aushandeln

297 Ansprüchen an Wahrheit, Verständlichkeit und Richtigkeit ist ein universelles Moment einge-

schrieben, hingegen sind Werte, auf welche sich ästhetische Diskurse stützen, kulturell gebunden:

sie sind nur im Kontext einer bestimmten Lebensform verständlich und setzen etwas voraus, was

nicht zur Disposition stehe. »Nur in theoretischen, praktischen und explikativen Diskursen müssen die

Argumentationsteilnehmer von der (oft kontrafaktischen) Voraussetzung ausgehen, daß die Bedingungen

einer idealen Sprechsituation in hinreichender Annäherung erfüllt sind.« (TkH I/S. 71) Nur bei diesen drei

Diskurstypen gebe es die Möglichkeit einer rationalen Klärung, eben weil sie vollständig auf vor-

behaltlose Öffnung ausgelegt seien; nur sie können als Diskurse bezeichnet werden. Offenkundig

schließt sich die Frage an, warum Moral einem rationalisierten Blick zugänglich seien sollte, Ge-

schmacksfragen aber nicht. Habermas Moraltheorie hat er in der Diskursethik ausgebreitet, die

ähnlich wie jene Kants und Rawls’ universalistisch angelegt ist. (Vgl. D, S. 56 – 63)

In früheren Ansätzen klassifizierte Habermas die Geltungsansprüche noch vierfach: Neben den

drei oben benannten verwies Habermas auf die Verständlichkeit. (Vgl. VsGS, S. 106) Alle vier An-

sprüche kulminierten imAnspruch der Vernünftigkeit. (Vgl. ebd., S. 132) Siehe zudemdie Koopera-

tions- undVerständigungsbedingungen, die in einemAufsatz von 1988 vonHabermas (ZKB, S. 97f.)

auf das gesamte kommunikative Handeln übertragen werden.

298 Das strategische Handeln sticht aus anderen Handlungstypen hervor, weil es als einziger Hand-

lungstyp nicht auf Einverständnisbedingungen abstellt, sondern auf Regelexplikationen erfolgrei-

chen Handelns. (Vgl. EBkH, S. 162f., kritisch zur Abgrenzungsmöglichkeit: Berger 2002, S. 266ff.)

299 »Und alle Aktoren, für die entsprechende Normen gelten (von denen sie als gültig akzeptiert werden), ge-

hören derselben sozialenWelt an.Wie der Sinn der objektivenWeltmit Bezugnahme auf das Existieren von

Sachverhalten, so kann der Sinn der sozialenWeltmit Bezugnahme auf das Bestehen vonNormen erläutert

werden.« (TkH I/S. 132)

Die Gültigkeit bezieht sich demnach auf einen Adressatenkreis, der die Geltung von Ansprüchen

anerkennen muss. Dennoch gibt es eine universalistische Prägung, denn der Geltungsanspruch

einer Norm beziehe sich auf alle Betroffenen: »Daß eine Norm idealiter gilt, bedeutet: sie verdient die

Zustimmung aller Betroffenen, weil sie Handlungsprobleme in deren gemeinsamen Interesse regelt. Daß

eine Norm faktisch besteht, bedeutet hingegen: der Geltungsanspruch, mit den sie auftritt, wird von den

Betroffenen anerkannt, und diese intersubjektive Anerkennung begründet die soziale Geltung der Norm.«

(TkH I/S. 132f.) Normen kommt im Gegensatz zu Werten »im Hinblick auf eine regelungsbedürftige

Materie allgemeine Verbindlichkeit« (TkH I/S. 133) zu. Der Anforderung unverstellter Intersubjektivi-

tät kommenur das kommunikativeHandeln nach: »Das normativeHandlungsmodell setzt Sprache als

ein Medium voraus, das kulturelle Werte überliefert und einen Konsens trägt, der sich mit jedem weiteren

Akt der Verständigung lediglich reproduziert. […] Allein des kommunikative Handlungsmodell setzt Spra-

che als ein Medium unverkürzter Verständigung voraus, wobei sich Sprecher und Hörer aus dem Horizont

ihrer vorinterpretierten Lebenswelt gleichzeitig auf etwas in der objektiven, sozialen und subjektivenWelt

beziehen, um gemeinsame Situationsdefinitionen auszuhandeln.« (TkH I/S. 142)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 261

von Situationsdefinitionen ein wesentlicher Bestandteil der für kommunikatives Han-

deln erforderlichen Interpretationsleistungen.«300 (TkH I/S. 385; eine frühere Defini-

tion siehe VsGS, S. 40)

ArgumentationbegreiftHabermas als Fortführung verständigungsorientiertenHandelns301,

als eine Form kooperativer Arbeitsteilung (Vgl. TkH I/S. 62) zwischen Gesprächsteilneh-

mern: »Argumente sind diejenigenMittel,mit derenHilfe die intersubjektive Anerkennung für den

zunächst hypothetisch erhobenen Geltungsanspruch eines Proponenten herbeigeführt und damit

Meinung inWissen transformiertwerden kann.«302 (TkH I/S. 48) Ihnen sei eineNeigung zum

Allgemeinen eigen: Begründungen richteten sich an ein universales Auditorium und impli-

zierten eine allgemeine Zustimmung qua rationalem Einverständnis (TkH I/S. 49f.), auch

die Unparteilichkeit als Basis neutraler Gesprächsführung verweise auf ein Forum aller

Menschen.303 (Vgl. TkH I/S. 61) Innerhalb der konsensualen Logik der Verständigung eigne

Kompromissen immer einMangel, wären diese doch das Ergebnis strategischer Aushand-

lung nicht-verallgemeinerbarer Interessen. (Vgl. FuG, S. 223f.) Verständigungsorientiertes

Handeln ziele dagegen auf die Erzeugung gemeinsamer Einsicht, wobei diese wiederum

auf der Absicht der Kommunikationsteilnehmer beruhe, sich auf die Bedingungen dis-

kursiver Rationalität einzulassen.304 Diese Ansprüche kommunikativer Praxis würden im

politischenModell deliberativer Demokratie aufgenommen, dazu weiter untenmehr.305

300 Daneben führtHabermas (TkH I, S. 448, Fig. 19) noch konstative SprechhandlungenalsHandlungs-

typ ein.

301 In einem Aufsatz differenziert Habermas (RdV, S. 128 – 131) zudem zwischen einem kommunika-

tiven Handeln in einem schwachen und einem starken Sinne, wobei der Unterschied im Grad der

Reflexivität liege.

302 Habermas (KhdV, S. 176f.) zählt andernorts vier präsuppositionelle Bedingungen von Argumentatio-

nen auf: Diese müssten öffentlich und inklusiv, sowie egalitär hinsichtlich der Teilhabe sein. Zu-

dem muss Täuschung und Illusion ausgeschlossen und abschließend die Freiheit von Zwang und

Restriktion gewährleistet sein.

303 Nun ist es wiederum die Frage, ob der Kreis um die Gesprächsteilnehmer, um die Betroffenen, um

die Zustimmungsfähigen oder um alle Menschen geschlossen wird.

304 »Diskurse sind Veranstaltungenmit demZiel, kognitive Äußerungen zu begründen. […]Wir verlangen viel-

mehr nach überzeugenden Gründen, und im Diskurs versuchen wir, durch Gründe zu einer gemeinsamen

Überzeugung zu gelangen.« (VsGS, S. 143) Zum Verhältnis vomDiskursbegriff und dem kommunika-

tiven Handeln siehe ebd., S. 151f.

305 »So setzt das deliberative Modell eher auf die Vernünftigkeit der Diskurse und Verhandlungen als auf faire

Bündelung der Motive erfolgsorientiert entscheidender Individuen oder den authentischen Charakter des

gemeinsamen Willens einer Nation. Die kooperative Suche nach gemeinsamen Problemlösungen tritt hier

an die Stelle der aggregierten Interessen der Gesellschaftsbürger oder des kollektiven Ethos der Staatsbür-

ger.« (HdD, S. 93) Einzig das deliberative Diskursmodell verbürge mit der Verständigungsorien-

tierung einen universalen Anspruch. Kompromisse werden bei der Umsetzung des Abstrakten in

Konkretes notwendig, sie sind aber als solche kein Bestandteil eines Einverständnisses. Kompro-

misssuchen verblieben im Modus der Interessenverfolgung, wenn auch nur abgeschwächt: Ihnen

ermangelt es an der unbedingten Allgemeinheitsperspektive.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Tobias Braun: Der politische Konsens

Das ambitionierte Ziel der Verständigung ist Einverständnis306, welches nicht durch

Zwang erreichtwerden kann, sondern »vondenBeteiligten als gültig akzeptiertwerden« (TkH

I/S. 386) muss. Weil es im Rahmen des kommunikativen Handelns nicht möglich ist, Zu-

stimmung zu forcieren,muss ihre Annahme alleBeteiligtenumfassen.307 (Vgl. TkH I/S. 40

und S. 395) Folglich geht es Habermas nicht um eine faktisch bestehende Übereinstimmung,

sonderneine rationalmotivierteÜbereinkunft.SeinZiel ist einprozeduralesModell konsen-

sualerEinigung, das sich aus der Logik der Kommunikation selbst ergibt.308 In den Bedin-

306 Anderenorts trennt Habermas (RdV, S. 121f.) das strikte Einverständnis von Verständigung derart,

dass im Falle von Einverständnis die gleichen Gründe intersubjektiv zu gelten hätten, und im Falle

der Verständigung auch unterschiedliche, aber akzeptierte Gründe zugelassen wären.

307 Anderenorts fordert Habermas, der Kommunikationsraum müsse sich auf die potentiell Betroffe-

nen (FuG, S. 441) beziehen. Problematisch wird Einholung der Potentialität dann, wenn wir den

Anspruch, den Habermas an den gelungenen Diskurs stellt, ernst nehmen. Zunächst weist Haber-

mas (TkH II/S. 115) auf eine konstruktive Rolle auch des inneren Dialogs hin, denn dieser könne der

Selbstkritik und der Verinnerlichung der Rolle des Diskursteilnehmers dienen. Zwecks Selbstfin-

dung sei dies zwar durchaus empfehlenswert, aber keinesfalls hinreichend für einen offenen Dis-

kurs: Dieser setzt ein unberechenbares Gegenüber voraus, auf welches man sich einlassen muss.

(Vgl. TkH II/S. 145) Gerade die Unberechenbarkeit des Anderenmacht es notwendig, alle Betroffe-

nen einzubeziehen, nicht nur potentiell. Unvermeidlichwohnt Diskursen demnach die Universali-

sierung inne, auchwenn sie sich ihrer Fehlbarkeit und Prekarität bewusst bleiben. An anderer Stel-

le meint Habermas, es sei zumindest notwendig, alle relevanten Stimmen einzuholen: Im Lichte

der Unberechenbarkeit kann eine Auswahl kaum begründet sein. Wenn wir nicht wissen, was der

Andere meint, können wir nicht über seine Relevanz urteilen.

Der Möglichkeitsverweis bezieht sich einerseits auf die Betroffenheit, anderseits auf die Zustim-

mung. (Vgl. VsGS, S. 137 und D, S. 60) Beide Aufweichungen schwächen die Forderungen nach dis-

kursiver Universalisierung, damit ihnen einerseits ein personaler Zuschnitt, anderseits eine hypo-

thetische Verallgemeinerbarkeit postuliert wird. Die Universalisierung ist aber notwendig, da sich

Einverständnisse nur über intersubjektive Verständigungsprozesse einstellen können und sich nur

so kulturelle Einbindungen lösen lassen. (Vgl. D, S. 62f.) Auch Hetzel und Weymans (2013, S. 122)

weisen auf die Abschwächung des Konsensanspruchs hin, so werde aus einer de facto Übereinstim-

mung eine hypothetische.

Wenn die Zustimmung hypothetisch angenommenen werden kann, muss Habermas die Grenzen

klären, ab wann dies möglich ist und wer dies definieren darf. Bei Kant folgt aus dieser Annah-

me der hypothetischen Klärung des Allgemeinen, dass es nur einen weisen Monarchen bräuch-

te, der als singuläre Instanz dennoch fähig sei, vernünftige Ratschlüsse per Abwägung zu finden.

Für diesen Hinweis danke ich Sibylle Röth. Lieber spitzt in seiner Auseinandersetzung mit Haber-

mas’ Diskurstheorie des Rechts dessen Verschiebung der Zustimmungspflicht Betroffener auf die

Möglichkeit zu:Wenn es einzig um die Gewährleistung von verfahrensmäßiger Akzeptabilität be-

stellt sei, und das Diskurs- demDemokratieprinzip voran ginge, dann folge aus der Verschränkung

von Diskursprinzip und Rechtsform nicht notwendigerweise der Anspruch an die Verfahren, das

Demokratieprinzip im Sinne einer Herrschaft durch das Volk umzusetzen, sondern nur für das Volk.

Dieser Anspruch an die Herstellung von Akzeptabilität, also der Möglichkeit rationaler Zustimm-

barkeit, könnte auch, so Lieber, durch einen empirisch-informierten Philosophenkönig oder eine

Aristokratie geleistet werden. (Vgl. DVfG, S. 56 – 59, siehe zu Kant: S. 60 – 67)

308 Kommunikationsaufnahme würde mit Verständigungswillen und -bereitschaft zusammenfallen,

so Habermas (VsGS, S. 142). Marxsen (GuM, S. 84f.) sieht hierin die Übertragung eines Ideals der

Versöhnung auf den Begriff der Sprache, der dann derenWirklichkeit nicht mehr zu fassen vermö-

ge. Dieser Aussöhnungsmechanismus kann als Struktur der Integration verstanden werden, als

Ausgleich von Divergentem. Marxsen (GuM, S. 85 – 88) kritisiert weiter, dass die Konzeption der

Kommunikation von Habermas sich nicht objektiv ausnehme, sondern als subjektives Bekenntnis

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 263

gungen rationalerKommunikation sieht er die Potentiale gelingenderVerständigung bereits

angelegt.309DemreziprokenVerstehenginge ein (geteiltes)Verständnis zuvor,mitdemsich

die Positionen des Sprechers und Hörers sowie ihrer Umstände aufkläre.310 Dies Einver-

ständnis imSinne einer übereinstimmendenAusrichtung desVerstehens ist nicht nur dasZiel,

sondern auch der Weg und der Grund: Nur über eine Einigkeit in Fragen der Situation,

des Kommunikationstyps und des Geltungsanspruchs kann die Einvernahme in einem

gemeinsam eingegangenen Diskurs erreicht werden. Letztlich sind die verschiedenen

Typen von Handlung Teil einer kommunikativen Praxis,

»die vor dem Hintergrund einer Lebenswelt auf die Erzielung, Erhaltung und Erneue-

rung von Konsens angelegt ist, und zwar eines Konsenses, der auf der intersubjek-

tiven Anerkennung kritisierbarer Geltungsansprüche beruht. Die dieser Praxis inne-

wohnende Rationalität zeigt sich darin, daß sich ein kommunikativ erzeugtes Einver-

ständnis letztlich auf Gründe stützen muß. Und die Rationalität derer, die an dieser

kommunikativen Praxis teilnehmen, bemißt sich daran, ob sie ihre Äußerungen unter

geeigneten Umständen begründen können.«311 (TkH I/S. 37)

Offen ist, wie sich das Verhältnis von argumentativer und situativer Koordinierung ge-

staltet und von was der Konsens getragen wird. Bleiben wir zunächst bei den Bedingun-

gen der Verständigung.Marxsen fasst den Stellenwert diskursiver Kommunikationwie folgt

zusammen: »Die Plausibilität der gesamten normativen Rekonstruktion hängt damit an der An-

nahme, dass es tatsächlich einen solchenDiskurs gibt, der der sozialenMacht vorgängig ist und sie

durch Einbettung in einen normativen Kontext in unbedenkliche Bahnen lenkt.Wäre das nämlich

nicht der Fall, dann wäre der politische Prozess als Ergebnis eines Machteinsatzes und nicht in ei-

nem diskurstheoretischen Sinne bestimmbar.« (GuM, S. 257)

3.1.2 Die Grenzen der Abstraktion – Der geteilte Wissensvorrat

IndemHabermas (TkH I/S. 400f.) das Verständnis von Sprechakten an die Nachvollzieh-

barkeit ihrerBegründungbindet,wirddieAnnahme, sich auf eineEbene zubeziehen,mit-

hin von und in einerWelt312 zu sprechen, zur relevanten Kondition gelingender Verstän-

zur normativen Praxis: So lege Habermas nicht die Struktur der Kommunikation offen, sondern ka-

priziere sich auf ein bestimmtes normatives Konzept kommunikative Praxis.

309 »Wir unterstellen, daß die Subjekte unter geeigneten Umständen sagen können, welcher Norm sie folgen

und warum sie diese Norm als gerechtfertigt akzeptieren; […].« (VsGS, S. 154) Die Rechtfertigung muss

allerdings diskursiv erfolgen, da das Ergebnis ansonsten partikular verzerrt wäre. Die Frage ist,

warum Habermas statt der gegenseitigen Offenheit und Kritikfähigkeit hier auf ein individuelles

reflexives Vermögen abstellt.

310 Nach Habermas wissen die Beteiligten intuitiv, ob sie und das Gegenüber erfolgs- oder verständi-

gungsorientierten Einstellungen folgen. Er (TkH I/S. 386) setzt ein vortheoretisches Wissen kom-

petenter Sprecher voraus, die neben einem intuitiven Zugang zur Art des Handelns auch die Ein-

sicht der Fehlbarkeit teilten.

311 Dem entspricht Habermas’ Bekenntnis zu einer kognitivistischen Position, nach der »praktische

Fragen grundsätzlich argumentativ entschiedenwerden können« (TkH I/S. 40). Diesemgrundsätzlichen

Können ist auch ein Wollen beigeordnet, wie wir schon gesehen hatten.

312 Habermas verweist hier auf einen Ansatzmit einemphänomenologischenHintergrund: »Der Phä-

nomenologe bedient sich nicht umstandslos des Leitfadens zielgerichteter oder problemlösender Handlun-

gen. Er geht nämlich von der ontologischen Voraussetzung einer objektivenWelt nicht einfach aus, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Tobias Braun: Der politische Konsens

digung.313 (Vgl. TkH I/S. 148) Um zu verstehen, was Alter meint, muss einsichtig sein, von

wo aus und vonwas er sprich: Wenn wir über Politik streiten, ist es eben ein zentraler Un-

terschied, ob ichmeineMeinung vortrage, ob wir darüber sprechen, was ist, oder ob wir

uns darüber unterhalten, was sein sollte, was manmachen müsse.314 Die Definition der

Situation ist zugleich die Bedingung des Verstehens und das Objekt der Verständigung, sie

geht dem kommunikativen Handeln also zuvor wie nach. Die Frage ist nun, woraus sich

die geteilte Einsicht darin speist,was für eine Situation vorliegt.

Zunächst trenntHabermas verschiedene Bezüge der Akteure zurWelt, die sich objek-

tiv, sozial oder subjektiv ausnehmen können undmit jeweils eigenen Formen der Begrün-

dung einhergehen. Auch wenn dabei eine Dimension dominant sei, würden die anderen

Bezüge stets mitlaufen und sich so implizit reproduzieren.315Wie sich Geltungsansprü-

che auf Diskurstypen bezögen und sich mit diesen veränderten, so variiere die Funkti-

onsweise von Begründung316 mit dem Aussagetyp im jeweiligen Diskurs.317 Dissense sei-

en folglich Resultate disparater Ebenen: Eine Verwechslung wäre es zum Beispiel, wenn

eine Person eine Lebensweise als nicht legitim deklariere, für die Begründung aber nur

sein Empfinden angeben könne.Die adäquate Einordnung der Diskurse ist daher eben-

so zentral für die Prüfungder Stichhaltigkeit vonArgumentenwie für dasVerständnisder

Aussage. (Vgl. TkH I/S. 169f.) Auf diese Bedingung des Verstehens verweist auchMarxsen:

»Einsehbar ist ein erhobener Geltungsanspruch für Teilnehmer einer Argumentation immer dann,

wenndieAussage vor demHintergrundbestehenderGewissheitenplausibel ist; siemuss also immer

macht diese zum Problem, indem er nach den Bedingungen fragt, unter denen sich die Einheit einer objek-

tivenWelt für die Angehörigen einer Kommunikationsgemeinschaft konstituiert. Objektivität gewinnt die

Welt erst dadurch, daß sie für eine Gemeinschaft sprach- und handlungsfähiger Subjekte als ein und diesel-

be Welt gilt.« (TkH I/S. 31) Die Verständigungsbasis wird so erst eingeholt: »Mit dieser kommunika-

tiven Praxis vergewissern sie sich zugleich ihres gemeinsamen Lebenszusammenhangs, der intersubjektiv

geteilten Lebenswelt.« (TkH I/S. 32) Das geteilte Hintergrundwissen einerWelt geht also auf kommu-

nikative Praxen zurück.

313 Mithin müssen neben der eigentlichen Situation auch die Kontexte und gegenseitigen Implika-

tionen geklärt sein. (Vgl. TkH I/S. 181)

314 Wir verstehen Sätze nur, wenn wir nachvollziehen können, unter welchen Bedingungen sie wahr

sind. (Vgl. TkH I/S. 374) Transzendente Verweise sorgen dabei ebenso so sehr für Verwirrungenwie

Bezugsverwechselungen vonWelten. (Vgl. TkH I/S. 375f.)Wichtig sei zudem, dass sich die Teilneh-

menden innerhalb derselben Welt bewegen.

315 Habermas (TkH II/S. 183) geht davon aus, dass sich die Kommunikationsteilnehmer stets gleichzei-

tig auf die drei Welten beziehen. Zwar richtet sich der Geltungsanspruch immer speziell an eine

Welt, ein Konsens beziehe aber immer alle drei Ebenen mit ein. (Vgl. TkH II/S. 184)

316 Offensichtlich wird dies auch bei Habermas’ (TkH I/S. 190) Ausführungen zu der Interpretation ei-

nes Textes, wobei Interpretation und Verständnis zusammenfallen.

317 Habermas differenziert Typen von Welten, Handlungen und Argumentationen in einem Dreier-

schema, teilweise sind auch Verbindungen zwischen den Typen und Stufen angelegt. (Vgl. das

Schaubild TkH I/S. 45, Fig.2) »Die Begründung deskriptiver Aussagen bedeutet den Nachweis der Exis-

tenz von Sachverhalten; die Begründung normativer Aussagen bedeutet den Nachweis der Akzeptabilität

von Handlungen bzw. Handlungsnormen; die Begründung evaluativer Aussagen den Nachweis der Präfe-

rierbarkeit von Werten; die Begründung expressiver Aussagen den Nachweis der Transparenz von Selbst-

darstellungen; und die Begründung explikativer Aussagen den Nachweis, daß symbolische Ausdrücke re-

gelrecht erzeugt worden sind.« (TkH I/S. 67)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 265

in Beziehung zu einem Referenzsystem gesetzt werden, welches im konkreten Fall als Bewertungs-

maßstab fungieren soll.« (GuM,S. 100)DiesenMaßstab gegebenerKontextebindetHabermas

wiederum an die abstrakte Reflexivität der Rationalität:

»Rational nennen wir eine Person, die ihre Bedürfnisnatur im Lichte kulturell einge-

spielter Wertstandards deutet; aber erst recht dann, wenn sie eine reflexive Einstel-

lung zu den bedürfnisinterpretierenden Wertstandards einnehmen kann. Kulturel-

le Werte treten nicht wie Handlungsnormen mit Allgemeinheitsanspruch auf. Wer-

te kandidieren allenfalls für Interpretationen, unter denen ein Kreis von Betroffenen

gegebenenfalls ein gemeinsames Interesse beschreiben und normieren kann.« (TkH

I/S. 41)

Beide Attribute der Rationalität verweisen auf unterschiedliche Logiken: Die Standards

stellen auf einen konkreten und damit nicht universal rechtfertigbaren kulturellen Rah-

men ab, der die subjektiven Einstellungen undWerte prägt. Dem entgegen löst die Re-

flexivität den verbindenden Kontext auf und verpflichtet die Akteure auf abstrakte Uni-

versalität und Reziprozität.Warum aber führt Habermas die Einbindung ein, nur um sie

dann aufzuheben? Warum reicht die Koordination der kommunikativen Rationalität für

die Verständigung nicht aus?Wenn das Konkrete eine Orientierung des Handelns leistet,

wie kann es einerseits reflexiv überstiegen werden, andererseits aber seine Bindungs-

kraft behalten?DasPrimatderRationalitätwidersetzt sichderEinbindung inKontexte, ih-

rer Fundierung gemeinsamenVerstehens desGemeinten undKoordinierung gelingender

Kommunikation: Gemäß der Logik reflexiv-abstrakter Universalisierung kann die Vali-

dität des Konkreten nicht bestehen. Zugleich ist laut Habermas (TkH I/S. 121) die refle-

xive Kritik dauerhaft nur wissenschaftlichenDiskursen zuzumuten, könnten undmüss-

ten sich diese doch beständig selbst hinterfragen. So steht dem reinen Prozessieren der

reflexiven Rationalität die Orientierung kommunikativer Alltagspraxen an dem geteilten

Kontext eines kulturellenWissensvorrats gegenüber.DieGültigkeit von Aussagenwird dabei

an ihre universale Qualität gebunden, wodurch sich das Konkrete nicht mehr legitimie-

ren kann, sondern der sekundären Orientierung dient. Dennoch bleibt trotz der Präva-

lenz des Rationalen in Habermas Denken einMoment des Konkreten aktiv, das aber be-

ständig mit der Forderung seiner Dekontextualisierung konfrontiert wird. Die Koordi-

nierung derVerständigung steht unentschieden zwischen den externenUmständen eines

kulturellenHintergrunds und der internen Logik reflexiver Rationalität.318

Der Fundus stützt zwar die Verständigung, zugleich gerät er aber in Konflikt mit des-

sen Anspruch absoluter Transparenz: Im Zuge des Reflexionsanspruchs stellt Habermas

die Forderung auf,dass Situationen vollständig offen liegen,also erfassbar, beschreibbar

318 »Im Verlauf der kommunikativen Alltagspraxis bewegen sich die Akteure schon immer in einem »Raum der

Gründe«. Sobald sie sich miteinander über etwas verständigen wollen, können die Beteiligten gar nicht an-

ders, als für ihre Äußerungen gegenseitige Geltungsansprüche zu erheben. Damit behaupten sie implizit,

daßdas,was sie sagen,alswahr oder richtig oderwahrhaftig, in jedemFall als vernünftig akzeptiertwerden

kann und daß das Gesagte, wenn es problematisiert wird, in diesen Hinsichten rational begründet werden

kann.« (HdD, S. 98) Der geteilteWissensvorrat steht in Spannung zu dieser Universalisierung: Mit-

hin geht es nicht nur umBegründung, sondern umdie Allgemeinheit der Gründe. Zur Konstitution

von Alltagserfahrung siehe VsGS, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Tobias Braun: Der politische Konsens

undeinsichtig sind,gleichzeitig ist es aber die FunktiondesFundus,dieseExpositionqua

Evidenz zu kaschieren. Gerade weil er die Offenheit verdeckt, erleichtert der Fundus die

Koordination. Habermas (TkH I/S. 181) gesteht zu, dass immer nur einzelne Punkte ei-

ner geteiltenWelt hinterfragt würden und der restliche implizite Kontext bestehen blie-

be, und zudem, dass sich eine Situation zwar erhellen ließe, das Subjekt seinen eigenen

Hintergrund aber nicht übersteigen könne. Diese vermittelnde Position will das Proble-

matisierte auf einen Ausschnitt beschränken und den Rest im Gewissen belassen: »Jeder

Verständigungsvorgang findet vor dem Hintergrund eines kulturell eingespielten Vorverständnis-

ses statt. Das Hintergrundwissen bleibt als Ganzes unproblematisch; nur der Teil des Wissensvor-

rates, den die Interaktionsteilnehmer für ihre Interpretation jeweils benützen und thematisieren,

wird auf die Probe gestellt.«319 (TkH I/S. 149f.) Unklar bleibt, ob es nun die Transparenz re-

ziproker Öffnung oder die gemeinsame Einbindung in konkrete Umstände ist, die die

Verständigung fundiert: Wie sich die Reflexivität nicht mit unausgesprochenen Inhalten

zufriedengeben kann und diese folglich problematisieren muss, so verwahren sich die

Umstände gegenüber Versuchen ihrer selektiven Verflüssigung und binden diese selbst

wieder in ihrenKontext ein.Es stehen sich demnachnicht einfach zwei Formender inter-

subjektiven Koordinierung gegenüber, die sich verknüpfen ließen, sondern zwei disparate

Logiken, die gegenseitig bedrohten. Ferner verweist Habermas (TkH I/S. 182 u. S. 217)

neben der Eingelassenheit und der perspektivischen Gebundenheit auf ein Rationali-

tätspotential eben dieser Kultur, mit dem wiederum eine Umstellung auf Universalität

und Reflexivität einherginge. So müsse die Kultur der Moderne den strukturellen Merk-

malenmoderner Lebenswelten nachkommen.320 Folglich gehtHabermas der Frage nach, ob

nicht bestimmte Bereiche der westlichen Kultur (wissenschaftliches Denken, autonome

Kunst, posttraditionalistische Rechts- undMoralvorstellungen) universalistische Poten-

tiale bergen, was er ihnen auch bescheinigt: So trüge die moderne Kultur das Bewusst-

sein ihrer Kontingenz ebenso in sichwie die Potentiale der Rationalität und Reflexivität.

(Vgl. FuG, S. 11) Auch wenn Habermas so in den Kontext selbst Züge der Dekontextualisie-

rung einträgt, bleibt die Frage offen, ob und wie diese Kultur die Leistung der Koordi-

nierung übernehmen soll, gerade wenn die Welt der Moderne immer komplexer wird.

Die Problematik des geteilten Fundus verschärft sich noch im Zuge der Säkularisierung:

Diese sei mit der Ausbildung kommunikativer Strukturen gekoppelt, die zu einer Gene-

ralisierung und Formalisierung sozialer Bindungen führten. (Vgl. TkH II/S. 128) Mit dem

Abbau sakraler Autorität gewinne das kulturelleWissen Relevanz für Situationsdefinition

319 »Für beide Seiten besteht die Interpretationsaufgabe darin, die Situationsdeutung des anderen in die eigene

Situationsdeutung derart einzubeziehen, daß in der revidierten Fassung »seine« Außenwelt und »meine«

Außenwelt vor dem Hintergrund »unserer Lebenswelt« an »der Welt« relativiert und die voneinander ab-

weichenden Situationsdefinitionen hinreichend zu Deckung gebracht werden können.« (TkH I/S. 150) Die

Zuordnung sei nur im Ausnahmefall stabil und eindeutig. Dagegen steht das Ideal der reflexiven

Eröffnung auch des Impliziten in der intersubjektiven Verständigung. (Vgl. FuG, S. 278)

320 »Die universalistische Position muß nicht den Pluralismus und die Unvereinbarkeit der historischen Aus-

prägungen leugnen, aber sie sieht diese Mannigfaltigkeit der Lebensformen auf die kulturellen Inhalte be-

schränkt und behauptet, daß jede Kultur, wenn sie überhaupt einen bestimmten Grad der »Bewußtma-

chung« oder »Sublimierung« erreichen würde, bestimmte formale Eigenschaften des modernen Weltver-

ständnisses teilen müßte. Die universalistische Annahme bezieht sich also auf einige notwendige struktu-

relle Merkmal moderner Lebenswelten überhaupt.« (TkH I, S. 254f.)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 267

und -koordination (Vgl. TkH II/S. 136f.), da aber unter den Bedingungen der Moderne

das kulturelle Wissen reflektiert und kritisiert würde, müsste die Bestimmung der Si-

tuation und der passendenNormen letztlich von den Individuen selbst geleistet werden.

Die Funktion der Koordinierungwird alsomit demVerlust aller Ordnung undÜbersicht

dem Einzelnen überantwortet, ohne dass es noch ein sicheres oder sicherndes Geländer

gäbe.

Intersubjektive Begründungen bindet Habermas an ein Primat des Verfahrens, das

ihre Legitimität und Neutralität garantiere und die kommunikative Koordinierung ge-

währleiste.321 Es komme mithin nicht auf den Inhalt des Gesetzes oder der Norm an,

sondern auf eine formale Qualität. So soll den Erfordernissen des Pluralismus ebenso

Rechnung getragen werden wie der Kontingenz.Hier muss offenbleiben, ob dieModer-

ne mit diesem formalistischen Verständnis adäquat beschrieben wird und das Proze-

dere selbst neutral sei kann, es stellt sich jedoch die Frage, inwieweit die performative

Ausgestaltung die traditionelle Rolle der Gewissheiten übernimmt. Wie der Problemati-

sierungssog eingehegtwerden soll, ist dabei ebenso unklarwie die Absicherung geteilter

Bezüge im Taumel derVerflüssigung:Wie kann es bei einemAusschnitt bleiben,wie denBe-

zug auf dieselbeWelt sichern? Die Ursache scheint in der Ambivalenz der Moderne selbst

zu liegen: Einerseits unterwirft diese alle kulturellenKontexte undGarantien ihrer ratio-

nalen Logik, müssen sie doch kritisierbar, differenziert, reflexiv, kognitiv und evaluativ

sein, anderseits bleibt sie selbst auf die konkrete Integrationskräfte,die Absicherungdes

DiskursniveausdurchdieKultur sowiedieBereitstellung vonBezugspunktendesGeteil-

ten verwiesen.322

Die Diskursethik als kommunikativ verflüssigte Moral übernehme in der Moderne die

Aufgabe der Koordinierung: »In ihr hat sich der archaische Kern des Normativen aufgelöst, mit

ihr entfaltet sich der rationale Sinn normativer Geltung.« (TkH II/S. 140) Sie böte Strukturen

kommunikativer Verständigung, die rationale Akzeptabilität und Universalität verbürgen,

und löse sich zugleich von Formen konkreter Einbindung: »Die Allgemeinheit einer mo-

ralischen Norm kann freilich für deren Gültigkeit nur dann ein Kriterium sein, wenn damit ge-

meint ist, daß allgemeine Normen in begründeter Weise den gemeinsamen Willen aller Betroffe-

nen zum Ausdruck bringen.«323 (TkH II/S. 143) Eine Gegenlesart ergibt sich indes, wenn

nicht das kreativ-setzende Moment der Handlungen betont wird, sondern die Vermei-

dung dessen, was für Andere nicht akzeptabel ist: Wenn eine Norm allgemeine Zustim-

mung verlangt, müssen jedwede konkrete Implikationen ausgeschlossen werden. Jeder

321 Baynes weist auf einen strengen Begriff des Prozeduralismus in der US-amerikanischen Diskussi-

on hin, nach welchem keine Vorbedingungen die Verfahren und die Ergebnisse limitieren dürfe:

»Habermasʼmodel is clearly not procedural in this sense since it draws upon the ideals of liberty and equality

implicit in the idea of communicative reason […]. It presupposes as an element of practical reason an ideal

of citizen’s autonomy that should be reflected in an institutional design incorporating various practical dis-

courses.« (Baynes 2002, S. 16)

322 »Die Vitalität, dieWahrnehmungsfähigkeit und das Niveau der öffentlichen Diskurse hängen nicht zuletzt

vom semantischen Potential, dem Tiefgang und der Artikulationskraft einer politischen Kultur ab, die den

Gerechtigkeitssinn und die Imagination einer Bevölkerung prägt.« (E IV, S. 20) Wie sich die Verbindung

einer konkreten Kultur und einem universalen Gerechtigkeitssinn denken lässt, bleibt offen.

323 Die Verwirklichung dieses Kollektivwillens wird Habermas dann in der Rechtstheorie ausbreiten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Tobias Braun: Der politische Konsens

Anschein von Partikularität ist aufgrund des Risikos der Heteronomie zu vermeiden.324

Der universalistische Anspruch hemmt den Gestaltungswillen immer dann, wenn von

keiner gesicherten Allgemeinheit ausgegangen werden kann, wodurch sich die Koor-

dinierungsleistung deutlich schmälert. Ohne es hier ausführlich darstellen zu können,

bleibt auch das Verhältnis zwischen universalen und partikularen Momenten innerhalb

der Diskursethik diffizil.325 Um sich weiter von der Koordinierung des Konkreten abzu-

324 Baynes (2002, S. 24) weist auf diese Vermeidungsstrategie gegenüber dem Konkreten hin.

325 Habermas (THE, S. 131ff.) geht auf dieses Problem in einer Diskussion ein, welche die Einwände

Hegels gegen Kant aufgreift. Heteronomie schließe sich im Rahmen der Diskursethik aus, weil

im Zuge einer komplexeren pluralistischenWelt das Konkrete einfach konkreter und das Abstrak-

te abstrakter würde. Partikulare Interessen seien nicht auf Konsens, sondern einzig auf Kompro-

misse angewiesen. Nur die Verfahren der Kompromissbildung müssten sich moralisch rechtfer-

tigen. Die Inhalte selbst könnten sich nicht legitimieren, da sie nicht verallgemeinerbar wären.

Auch ein verständigungsorientieres Handeln schließt sich mithin aus; Das Partikulare ist ein Raum

strategischen Handelns. Ob sich in diesem Zusammenhang die Verfahren moralisch rechtferti-

gen lassen, muss an dieser Stelle offenbleiben. Innerhalb der strategischen Sphäre erscheint es

zumindest kaum möglich. Warum sollten strategisch Handelnde ihre partikularen Kompromis-

se universell begründen? Wenn wir zulassen, dass sich Nutzenmaximierer strategisch verhalten,

kann es zu Übervorteilungen, Überredungen, Täuschungen usw. kommen, ohne dass der Akteur

nun das Interesse aller im Blick habenmüsste: Eben weil es diese Sphäre ist, ist es möglich, sich so

zu verhalten. Freilich kann der strategisch Handelnde ein Kompromissverfahren nicht rechtferti-

gen, aber aus strategischer Sicht gutheißen. Das Konkrete hat gerade den Vorteil, nicht universell

sein zumüssen,wodurch sich der Anspruch dermoralischenQualität anVerfahren hier eher fremd

ausnimmt. Eine moralisch-gerechtfertigte Verständigung kann keinen Ausschluss potentiell Be-

troffener begründen, bei der konkreten Kompromissfindung sollte es aber um konkrete Beteiligte

gehen. Habermas müsste an dieser Stelle eine andere Option bieten, um das vermittelnde Poten-

tial dieses Verfahrens zu plausibilisieren. Aber der eigentliche Grund für Hegels Einwand war ja,

dass sich das Konkrete gegenüber demUniversalen auflöst und keineVerbindung zwischen diesen

bestehen könne. Ein solches Verfahren soll eine Inhaltsferne bei gleichzeitiger moralischer Legi-

timierung gewährleisten. Das Partikulare kann sich aber nicht rechtfertigen: Das Konkrete kann

vor dem universalen Auditorium nicht bestehen. Das Rechtfertigungs- und Anerkennungsstreben

des Konkreten bleibt ohne Chance, nur das Allgemeine kann sich legitimieren.

Im universellen Horizont können auch nach Habermas (DuG, S. 146) nicht alle Fragen verhandelt

werden, sondern nur solche, die einer unparteilichen Beurteilung zugänglich wären. Fragen der Ab-

treibung zumBeispiel schlössen sich qua Fehlen eines universalenHorizontes aus. Im universellen

Horizont hätten die Fragen einen Platz, die im Bezug zur Gerechtigkeit verhandelt werden könn-

ten. Wir hatten schon angemerkt, dass sich fast alle Fragen im politischen Raum einen Bezug zur

Gerechtigkeit aufweisen und eine Exklusion über dieses Kriterium letztlich willkürlich und artifi-

ziell bleibt. Ebenso ist die Gerechtigkeit kein einmütig und abschließend bestimmter Begriff. Po-

litisch-ethische Fragen u.a. will Habermas (EzD, S. 274f.) weder ausschließen noch seien sie irrele-

vant: Fragen derMoral komme aber eine eigene Qualität zu, sie wären im Sinne der Allgemeinheit

zu verhandeln. In dermultikulturellenModernemüssen die Regeln undPrinzipien immer abstrak-

ter werden und immer weniger Horizonte der Alltagswelt prägen. Habermas steht zwischen einer

exklusiven und einer inklusiven Charakterisierung der Zulassung zum allgemeinenDiskurs: Einer-

seits betont Habermas die Eigenart des Diskurses, dessen unbedingte Verpflichtung auf Universa-

lität und die notwendige Beschränkung des Zugangs. Andererseits hebt Habermas (ebd., S. 280)

die einschließenden Potentiale, die Vermittlung und den Ausgleich hervor, die eben keine Kon-

frontation, keine Abschließung unbedingt einfordern. Hier geht es um die Verständigung, um in-

tegrative, kooperative und kohäsive Aspekte der Kommunikation. Nicht die funktionalen Impera-

tive bilden den Schwerpunkt, sondern die Einholung des Einhelligen und Einvernehmlichen, aus

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 269

setzen, führt Habermas die formal-prozedurale Ausrichtung normativer Begründung an:

»Der Begriff der Sollgeltung wird auf diesemWege [gemeint ist die Verallgemeinerung – TB]

von empirischen Beimengungen gereinigt; die Gültigkeit einer Norm bedeutet am Ende nur noch,

daßdiese vonallenBetroffenenmit gutenGründenakzeptiertwerdenkönnte.« (TkH II/S. 143)Der

mit dem nur einhergehende Anspruch der Simplizität, mit der sich die Herstellung und

Umsetzung rationaler Einvernahme auszeichne, bleibt allerdings von der Reinigung ab-

hängig. Zugleich steht der Universalisierung auch in der Moderne ein Beharrungsver-

mögen des Konkreten gegenüber:

»Die traditional eingewöhnten Lebensformen finden ihren Ausdruck in partikula-

ren, durch Sondertraditionen geprägten Gruppenidentitäten, die sich überlagern und

überlappen, miteinander rivalisieren usw.; sie sind nach ethnischen und sprachlichen,

regionalen, berufsständischen oder konfessionellen Überlieferungen differenziert. In

modernen Gesellschaften haben diese Lebensformen ihre totalisierende und damit

ausschließende Kraft eingebüßt; aber als konkrete Lebensformen gehorchen sie

einem anderen Maßstab als dem der Universalisierung.« (TkH II/S. 166)

Was aber ist dieser Maßstab dann? Und was ist seine Bedeutung für universal-abstrak-

te Normen, sich im Falle der Umsetzung an konkreten Umständen bemessen zu sollen?

dem ein positiver und produktiver Umgang mit der Spannung zwischen Allgemeinem und Kon-

kretem folgt. Ob nun beide Aspekte kompatibel sind, ist eine andere Frage.

Bei der Anwendung von allgemeinenGrundsätzenwiederholt sich das Problem:Hier ist das Schar-

nier nicht einVerfahren, sondern die klugeAnwendung vonNormen, die das Konkretemit demAll-

gemeinen verbindet. Ob und wie diese Vermittlung nun funktioniert, bleibt offen. »Auch die Dis-

kursethik muß sich dem Problem stellen, wie dieser für Begründungsleistung unvermeidliche Schritt zur

Entweltlichung der Normen rückgängig gemacht werden kann.Moralische Einsichtenmüßten für die Pra-

xis in der Tat folgenlos bleiben, wenn sie sich nicht auf die Schubkraft von Motiven und auf die anerkannte

soziale Geltung von Institutionen stützen könnte. Siemüssen,wieHegel sagt, in die konkreten Pflichten des

Alltags umgesetzt werden. Soviel ist also richtig: jede universalistische Moral ist auf entgegenkommende

Lebensformenangewiesen.Sie bedarf einer gewissenÜbereinstimmungmit Sozialisations- undErziehungs-

praktiken, welche den Heranwachsenden stark internalisierte Gewissenskontrollen anlegen und verhält-

nismäßig abstrakte Ich-Identitäten fördern.« (THE, S. 134) Auch politische Institutionen und Rechts-

wieMoralvorstellungenmüssen schon vorgeformt sein, damit eineuniversaleMoralwirksamwird.

Der Entweltlichung von Normen wird durch den Hinweis auf die Entweltlichungstendenzen der

Welt selbst begegnet. Diese Abstraktion begreift Habermas als wünschenswert, gleichwohl als

anspruchsvoll: Wenn sich infolge institutioneller Defizite, mangelhafter Lebensumstände, Elend

usw. eine universalistische Moral als unpraktikabel erweist, »verwandeln sich moralische Fragen in in

Fragen der politischen Ethik.« (ebd., S. 136) Der Politik ist es dann anheimgestellt, für notwendigen

Verbesserungen der Umstände zu sorgen. Es ist fraglich, ob Habermas durch die Umstellung auf

politisch-ethische Diskurse die Ansprüche der Verallgemeinerbarkeit auf allen betroffenen Ebe-

nen beseitigen kann. Wenn der postkonventionelle Status noch nicht erreicht ist, sind die Moral,

die Gerechtigkeit, die Politik und Öffentlichkeit noch partikular. Wie nun aus dieser Konkretheit

heraus moralisch-allgemeine Standpunkt erarbeitet werden können, streift Habermas nur kurso-

risch undmuss daher offenbleiben. Daneben ist fraglich, ob der politischeAuftrag, dieDiskursteil-

nehmer des universalen Auditoriums zu entfesseln, auf eine politisch-ethische Einheit beschränkt

bleiben kann. Der Anspruch auf Emanzipation muss global sein, weil nur befreite Diskursteilneh-

mer Stellung nehmen können. Siehe zur Diskursethik auch Marxsen (GuM, S. 61 – 79), Henrich

(2007), Niquet (2001) und Gottschalk-Mazouz (2000).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Tobias Braun: Der politische Konsens

Wie lassen sich die Notwendigkeiten der Verflüssigung und der Gewissheit vereinbaren,

sofern dies überhaupt möglich ist? Habermas kann auf die Fixpunkte der Orientierung

imGegebenennicht verzichten,er kann ihnenunter denBedingungenderModerne aber

nur dann einen Platz zuweisen, wenn sich diese performativ, reflexiv und rational aus-

nehmen und damit ihre Qualität verlieren.

Zuletzt lässt sichdieAmbivalenz auch inderDifferenzierungvonNormenundWerten

ausmachen:

»Prinzipien oder höherstufige Normen, in deren Licht andere Normen gerechtfertigt

werden können, haben einen deontologischen, Werte hingegen einen teleologischen

Sinn. Gültige Normen verpflichten ihre Adressaten ausnahmslos und gleichermaßen

zu einem Verhalten, das generalisierte Verhaltenserwartungen erfüllt, während Wer-

te als intersubjektiv geteilte Präferenzen zu verstehen sind. Werte drücken die Vor-

zugswürdigkeit von Gütern aus, die in bestimmten Kollektiven als erstrebenswert gel-

ten und durch zielgerichtetes Handeln erworben oder realisiert werden können.«326

(FuG, S. 310f.)

Normen haben einen universalen Geltungsanspruch,Werte sind partikular und auf be-

stimmte Kollektive bezogen.327 »Normen undWerte unterscheiden sich also erstens durch ihre

Bezüge zu obligatorischem bzw. teleologischem Handeln; zweitens durch die binäre bzw. gradu-

elle Kodierung ihres Geltungsanspruchs; drittens durch ihre absolute bzw. relative Verbindlichkeit

und vierten durch die Kriterien, denen der Zusammenhang von Norm- bzw. Wertsystemen genü-

genmuß.« (FuG, S. 311) Infolge ihres Universalisierungspotentials kommtNormen in der

Systematik der Konzeption Habermas eine zentrale Position zu, so haben sie im System

der Rechte Vorrang.328 Was für eine Legitimation können aber Werte im postkonventionel-

len Zeitalter noch haben? Ihre Partikularität muss in Folge des Universalitätsanspruchs

der kritischen Reflexion und der argumentativen Rechtfertigung gegenüber dem allge-

meinen Publikum überwunden werden.329 (Vgl. Marxsen, GuM, S. 81) Festzuhalten bleibt

die Schlüsselfunktion der Universalisierung über die Rationalität, die sich auch im Falle

der Normen Bahn bricht: »Der Anspruch, daß eineNorm imgleichmäßigen Interesse aller liegt,

hat vielmehr den Sinn rationaler Akzeptabilität – alle möglicherweise Betroffenen müßten ihr aus

gutenGründen zustimmenkönnen.« (FuG,S. 133) In derModerne zählt nur noch das bessere

Argument, nur so können Geltungsansprüche intersubjektiv gerechtfertigt und verstan-

326 Im Gegenschluss müssen Normen mit Hilfe eines vermittelten Sinns zu Handlungen motivieren

oder diese begründen. (Vgl. VsGS, S. 32) Die verpflichtende Kraft würde somit an ein Vorverständ-

nis gebunden sein. Dagegen spricht allerdings der universale Anspruch von Normen.

327 Anders EBkH, S. 167: Hier werden Normen kollektiv verengt.

328 Wenn Habermas Werte dann auf die Subsysteme beschränken möchte, ist das zwar aus systema-

tischen Gründen verständlich, es bleibt dennoch unklar, wie Werte vom strategischen in kommuni-

katives Handeln übersetzt werden können.

329 Der Universalisierungsgrundsatz selbst steht nachHabermas unter Ideologieverdacht. Er versucht

dieses Prinzip zu rechtfertigen, indemer es als eine Argumentationsvoraussetzung beschreibt, auf

die sich jeder Sprechende idealiter einlassen muss. (Vgl. E III S. 16f.) Zwar bezieht sich Habermas

hier auf das Feld der Moral, die Argumentationsvoraussetzungen sollten aber allgemein gelten,

was wiederum Komplikationen bezüglich der ethisch-politischen Diskurse nach sich zieht.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 271

denwerden.330 Letztlich stehtdieEinholungdesEinenunentschiedenzwischenante-und

postzedenten Modi der Rationalität (Einverständnis und Verständigung) und den periphe-

ren Kontexten einer Kultur (Vorverständnis).

3.2 Die Lebenswelt als Integrationsstruktur – Über die Auflösung

eines Sinnspeichers

Die Spannung zwischen AllgemeinemundKonkretemweiter imBlick soll es nun umdie

Lebenswelt gehen,dieHabermas als einen kollektivenErfahrungsraumausweist undder er

genuine konstitutive, integrative und koordinative Potentiale attestiert. Vorweggenom-

men sei, dass sich die angesprochene Friktion imLebensweltkonzept nicht löst, sondern

wiederholt: Einerseits bezeichnet die Lebenswelt einen latentenWissens- und Sinnspei-

cher331, anderseits setzt sie Habermas der Rationalisierung aus, wobei sich die Verständi-

gung von vorgefundenen Interpretationen lösen und den Akteuren selbst überantwortet

werdenmüsse.Der Reflektierende, demHabermas vormals noch einenRückzugsort zu-

gestand, ist nun genötigt, auch dies letzte Gewisse noch in Zweifel zu ziehen.332

Nach Joas (2002, S. 166) erfüllt die Lebenswelt imKonzeptHabermas zwei Aufgaben:

Zum einenmeine sie einen ordnungstheoretischen Typus, zum anderen eine erkenntnistheo-

retischePosition,wobei sichKonzeptionen einer negotiated order kaummit derEpistemolo-

gie einerworld that is there vereinbaren ließen.333 IndemHabermas die Lebenswelt umdie

Funktionen kultureller Reproduktion, sozialer Integration und individueller Sozialisati-

on erweitere, nähme er eine Verschiebung vor, in der »die aus der Perspektive von Teilneh-

mern in Handlungssituationen konzipierte Lebenswelt »objektiviert« (ebd., S. 167) würde. Joas

plädiert dafür,dieseObjektivierungen,wie sieHistorikermitÜbersichtenundKontextua-

lisierungen leisteten, von jenen der Erkenntnistheorie zu trennen, handele es hier doch

»um eine selbstreflexive Vergewisserung der Voraussetzungsdimensionen von Erkennen und Han-

deln. Sie kann nur den Charakter einer formalen Bestimmung solcher Dimensionen annehmen.«

330 Infolge der reflexiv-diskursiven Moderne stellt sich die soziale Integration um. Diese wird nun

nichtmehr vonWerten geleistet, sondern über intersubjektive Anerkennungsprozesse: »Dann voll-

zieht sich die soziale Integration nicht mehr unmittelbar über institutionalisierte Werte, sondern über die

intersubjektive Anerkennung der mit Sprechhandlungen erhobenen Geltungsansprüche. Auch die kommu-

nikativen Handlungen bleiben in bestehende normative Kontexte eingebettet; aber der Sprecher kann auf

diese mit Sprechhandlungen explizit Bezug nehmen und sich in verschiedener Weise auf sie einstellen. Aus

demUmstand, daß den Sprechhandlungen eine eigenständige, von bestehenden normativen Kontexten un-

abhängige illokutionäre Kraft zuwächst, ergeben sich bemerkenswerte Konsequenzen sowohl für die Gel-

tung wie für die Anwendung von Normen.« (TkH II/S. 136) Die Ausarbeitung eines sozialphilosophi-

schen Konzepts der Anerkennung findet sich bei Honneth (2010 und 2012). Siehe auch die Arbeit

Schmidt am Buschs (2011) und den Sammelband von Hetzel, Quadflieg und Salaverría (2011) zu

Alterität und Anerkennung.

331 »Die Lebenswelt speichert die vorgetane Interpretationsarbeit vorangegangener Generationen; sie ist das

konservative Gegengewicht gegen das Dissensrisiko, das mit jedem aktuellen Verständigungshandeln ent-

steht.« (TkH I/S. 107)

332 Zwar sehe das klassische Konzept der Lebenswelt keine Möglichkeit der Ja/Nein-Stellungnahme

vor, ein modernes Verständnis bedinge aber die Möglichkeit reflexiver Kritik. (Vgl. TkH I/S. 108)

333 Die englischen Begriffe entstammen der pragmatischen Theorieschiene, die hier nach Joas ein-

schlägig ist.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Tobias Braun: Der politische Konsens

(ebd., S. 169) Epistemologische Zugänge hielten von lebensweltlichen Einflüssen dezi-

diert Abstand.Beide Perspektiven hätten zwar ihre Berechtigung, sie dürften aber nicht,

wie esHabermas nahelege, bruch- und umstandslos ineinander übergehen. (Vgl. Schnä-

delbach 2002, S. 28) AuchMarxsen (GuM,S. 101) trennt zwei distinkte Verwendungswei-

sen der Lebenswelt durch Habermas: Neben einem soziokulturellen Begriff zur Markie-

rung institutionalisierter Sphären der Gesellschaft fasse er sie handlungstheoretisch als

gewissheitsverbürgende Hintergrundinstanz. Wagner (RMÖ, S. 4) sieht hingegen in der

Spannung zwischender lokalen, konkret-partikularistischenLebenswelt undden sie transzen-

dierenden, universalistischen Entzugs- oder Rationalisierungsmomenten Optionen für ein Ver-

ständnis der politischen Situation des beginnenden 21. Jahrhunderts.334 Zugleich kritisiert er

(RMÖ, S. 5f.) aber die Überformung lebensweltlicher Einlassungen durch kommunika-

tiv-reflexive Idealisierungen, in deren Folge sich die latente, nicht-explizierbare Anlage

der Lebenswelt auflöse.335NachderKlärungdes vormodernenLebensweltbegriff ist des-

sen Ausprägung in der Moderne nachzuvollziehen und anschließend auf Komponenten

hin zu befragen, die sich einer Verflüssigung verweigern.

3.2.1 Die Lebenswelt der Vormoderne – Die Welt von Gestern…

Als Komplementärbegriff zum kommunikativen Handeln erlaube die Lebenswelt die Koor-

dinierung der Verständigung über den Kontext eines kollektiven Sinn- und Erfahrungs-

334 Wagner (RMÖ, S. 16, weiterführend bis S. 56) deckt zudem eine sprachphilosophische Wendung im

Lebensweltbegriff von Habermas auf, die in Abkehr von kulturellen Anbindungen nun eine gram-

matikalisch-strukturierte lebensweltliche Kontexterzeugung beanspruche.

335 Eine an der Einbettung des Lebenswelt-Konzeptes von Habermas in die Ansätze von Schütz und

Husserl orientierte Arbeit bietet Sierra (2013) mit ihrer Studie zur Bestimmung der Möglichkeiten

und Grenzen des Bezugs von Lebenswelt und Kultur. Auch wenn, wie sie (Ebd., S. 74 – 77) darstellt,

es Habermas durch einen Perspektivenwechsel von einem phänomenologischen hin zu einem

kommunikationstheoretischen Modell gelingt, die Lebenswelt von kulturellen Prägungen loszu-

lösen und das Primat umzukehren, bleibt das konservierende und totalisierende Moment dem

lebensweltlichen Wissen selbst eingeschrieben: »Kulturell oder nicht, sorgt die Lebenswelt, die sich

handelnde Subjekte teilen, durch seinen besonderen Charakter für die vorausgesetzten Gemeinsamkeiten,

die erst die Integrationmöglichmachen.« (Ebd., S. 181) Die Frage nach demUrsprung der Gemeinsam-

keit, des integrierenden Geteilten, wird somit nur verschoben. (Vgl. ebd., S. 192) Weiterführend

siehe auch Sierras (ebd. S. 158 – 167) Einordnung des Lebensweltbegriffs in drei Entwicklungspha-

sen, wonach Habermas zunächst Husserls Konzept, dann Schützs, und dann wieder Husserls prä-

feriere. Scrubar weist kritisch darauf hin, dass Habermas’ Verknüpfung der Lebenswelt mit einer

Struktur des konsensualen Einverständnisses sich nicht von selbst versteheundnach einer Begrün-

dung verlange: »Wir sehen hier also einen problematischen Punkt.Wohl bietet die Matrix der Lebenswelt

als eine Deskription der konstitutiven lebensweltlichen Prozesse einen universalisierbaren Zugang zu ih-

nen. Jedoch ist diese methodologische Universalität von der Frage nach der sozialen Überwindung der mit

ihr beschreibbaren perspektivischen Partikularisierung, also nach den in der Struktur der Lebenswelt an-

gelegten Chancen konsensueller Universalisierung von Normen und Werten streng zu trennen.« (Scrubar

2007b, S. 28) Dies führt Scrubar (2007a, S. 68f.), der von Sierra wiederum nicht rezipiert wird, auf

ein Missverständnis des Alltäglichen im Sinne Schützs durch Habermas zurück: Die Konstituti-

onsprozesse der gesellschaftlichenWirklichkeit wären auch im Bereich des Alltäglichen nicht mit

Harmonie, Authentizität und Verallgemeinerbarkeit deckungsgleich. So unterschätze Habermas

die Bedeutung des Instrumentellen im Bereich der Lebenswelt (Vgl. Scrubar 2007c, S. 233)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 273

raums.336 Ihr Fundus stiftet zwar Anknüpfungspunkte inform geteilterWeltverständnis-

se und macht so den Verzicht auf strategisches Handelnmöglich, zugleich reibt sich der

latenteWissensspeicher aber an der abstrakten Reflexivität rationaler Kommunikation.337

»Die Handlungssituation bildet für die jeweiligen Beteiligten jeweils das Zentrum ih-

rer Lebenswelt; sie hat einen beweglichen Horizont, weil sie auf die Komplexität der

Lebenswelt verweist. In gewisser Weise ist die Lebenswelt, der die Kommunikations-

teilnehmer angehören, stets präsent; aber doch nur so, daß sie den Hintergrund für

eine aktuelle Szene bildet. Sobald ein solcher Verweisungszusammenhang in eine Si-

tuation einbezogen, zum Bestandteil einer Situation, wird, verliert er seine Trivialität

und fraglose Solidität.« (TkH II/S. 188)

Situationen seien durch ihre Offenheit gekennzeichnet: Umschlossen und stabilisiert

würden sie in und von lebensweltlichen Bezügen, die ebenso implizit blieben wie sie

selbstnicht zurDisposition stünden.IhreUnverfügbarkeit ist nichtdieFolge ihrer etwai-

genObjektivität, sondern ihres sublimenStatus alsdasVertrauteundGewisse einerWelt,

die sich zudemdurch ein Immer-Weiter-So (imSinneHusserls338) auszeichne.339 (Vgl.TkH

II/S. 189) Als basale Orientierung sozialer Deutungsprozesse340 lägen diese Interpretati-

336 Gelingende Verständigung benötige einen geteilten Bezugshorizont im Sinne der Einordnung des

Gemeinten, nur so könne ein Verständnis gewährleistet und das Dissensrisiko bei Kontingenz mi-

nimiert werden: »Den Hintergrund einer kommunikativen Äußerung bilden also Situationsdefinitionen,

die sich, gemessen am aktuellen Verständigungsbedarf, hinreichend überlappen müssen. Wenn diese Ge-

meinsamkeit nicht vorausgesetzt werden kann, müssen die Aktoren mit verständigungsorientiert einge-

setzten Mitteln strategischen Handelns versuchen, eine gemeinsame Situationsdefinition herbeizuführen,

oder, was in der kommunikativen Alltagspraxis meist nur in Form von »Reparaturleistungen« vorkommt,

direkt auszuhandeln.« (TkH II/S. 185) Das Hintergrundwissen und die Lebenswelt setzt Habermas

(TkH II/S. 204) später in eins.

337 Die Lebenswelt wird von Habermas gleichsam partikularistisch bestimmt und von der universa-

len Vernunft abgesetzt. »Während der lebensweltlicheHintergrund aus einem implizitenWissen besteht,

das partikularer Natur ist, wahrt die detranszendentalisierierte Vernunft ihren universal gesetzgebenden

Charakter durch denRückzug in die allgemeinen und unvermeidlichen pragmatischenVoraussetzungen des

kommunikativen Handelns.« (E II, S. 21) Anzumerken ist, dass die Lebenswelt ebenso zu den Bedin-

gungen gelingender Kommunikation gezählt wurde.

338 Weiterführend zu Husserls Lebensweltbegriff siehe die Arbeiten vonWelz (1996), Eden (1999) und

Gander (2001).

339 Das lebensweltliche Sinnfundament sei vorprädikativ sowie vorkategorial, und berge unvermittelte

Gewissheit: »Die Lebenswelt bildet gleichzeitig den Horizont für Sprechsituationen und die Quelle von In-

terpretationleistungen,während sie sich ihrerseits nur durch kommunikative Handlungen hindurch repro-

duziert.« (FuG, S. 38) Es sei keinWissen im eigentlichen Sinne, da es nicht problematisiert werden

könne. Anderenorts überträgt Habermas (VsGS, S. 71f.) den Anspruch der Überprüfung auch auf

lebensweltliche Gewissheiten, nur so ließe sich ein falsches Bewusstsein ausschließen. »Es geht um

jenes im Halbschatten des Vorprädikativen und Vorkategorialen verharrende, konkrete Sprach- und Welt-

wissen, das den problematischen Boden für alles thematische und mitthematisierte Wissen bildet.« (HSIL,

S. 223)

340 Kollektives Wissen rekurriert nach Habermas (EBkH, S. 160) auf Einverständnis, es muss intersub-

jektiv begründet und verbindlich akzeptiert sein. LebensweltlichesWissen kann diesem Anspruch

nicht genügen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Tobias Braun: Der politische Konsens

onsmuster in denBereichenKultur,WissenundSprache schon je als Anknüpfungspunk-

te intersubjektiver Verständigung vor:

»Dieser Wissensvorrat versorgt die Angehörigen mit unproblematischen, gemeinsam

als garantiert unterstellten Hintergrundüberzeugungen; und aus diesen bildet sich

jeweils der Kontext von Verständigungsprozessen, in denen die Beteiligten bewährte

Situationsdefinitionen benutzen oder neue aushandeln. Die Kommunikationsteilneh-

mer finden den Zusammenhang zwischen objektiver, sozialer und subjektiver Welt,

dem sie sie jeweils gegenüberstehen, bereits inhaltlich interpretiert vor.«341 (TkH II/

S. 191)

Dieser Fundus bilde den konstitutiven Rahmen für Kommunikation, indem er einen Spei-

cher sicherenWissens anbiete und mit diesem die Anschlussfähigkeit geteilter Weltver-

ständnisse sicherstelle.342 Der Kontext einer Lebenswelt markiert somit nicht nur einen

Raum des Vertrauten, sondern eine hintergründige Einvernahme, die dem kommunikati-

venHandeln als Konnex dient.

Welchen Status hat die Lebenswelt neben ihrer Funktion der Rahmung kommunikati-

ver Praxen?343 Mit Bezug auf die Arbeiten von Luckmann und Schütz (1994) stellt Haber-

mas drei Aspekte heraus.Zunächst sticht die naive Familiarität dieses Fundus hervor, der

fraglos erscheint, objektiv gegeben, vertraut sowie unkritisier- und unthematisierbar:

»Die Lebenswelt bildet das intuitiv gegenwärtige, insofern vertraute und transparente, zugleich un-

übersehbareNetzderPräsuppositionen, die erfüllt seinmüssen, damit eineaktuelleÄußerungüber-

haupt sinnvoll ist, d.h. gültig oder ungültig sein kann.« (TkH II/S. 199) Sie könne maximal in

Ausschnitten problematisiertwerden, imGanzen bliebe der lebensweltlicheKontext aber

stets im Rücken. Der zweite Aspekt hebt auf die Gültigkeit einer intersubjektiv geteilten Welt

ab, deren Evidenz sich wiederum »einem in die Intersubjektivität sprachlicher Verständigung

eingebauten sozialen Apriori« (TkH II/S. 199f.) verdanke: Neben ihrer Kontinuität, Konsis-

tenz und Kongruenz kennzeichnet den Raum einer gemeinsamenWelt auch ihre Trans-

parenz und Validität. Dabei ist die Anlage dieses Wissens eben nicht subjektiv, sondern

der intersubjektiv im Sinne eines kollektiven Speichers: Die Zurechnung der Lebenswelt

341 An anderer Stelle betont Habermas den holistischen Charakter der lebensweltlichen Kontextbil-

dung: »Die Lebenswelt bildet eine Totalitätmit einemMittelpunkt undunbestimmten,porösen,gleichwohl

nicht transzendierbaren, sondern zurückweichenden Grenzen.« (HSIL, S. 229, vgl. auch EBkH, S. 178f.)

342 »Die Lebenswelt ist gleichsam der transzendentale Ort, an dem sich Sprecher und Hörer begegnen; wo sie

reziprokdenAnspruch erhebenkönnen,daß ihreÄußerungenmit derWelt (der objektiven,der sozialen oder

der subjektiven Welt) zusammenpassen; und wo sie diese Geltungsansprüche kritisieren und bestätigen,

ihrenDissens austragenundEinverständnis erzielen können.Mit einemSatz: zu Sprache undKultur können

die Beteiligten in actu nicht dieselbe Distanz einnehmen wie zur Gesamtheit der Tatsachen, Normen oder

Erlebnisse, über die Verständigung möglich ist.« (TkH II/S. 192)

343 Die Lebenswelt und die Kommunikation befinden sich allerdings in einer konstitutiven Relation:

»An der materiellen Reproduktion der Lebenswelt, die sich über das Medium der Zwecktätigkeit vollzieht,

sind sowohl strategische wie kommunikative Handlungen beteiligt. Hingegen ist die symbolische Repro-

duktion der Lebenswelt allein auf verständigungsorientiertes Handeln angewiesen.« (EBkH, S. 191f., auch

S. 181ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 275

stellt auf die erste Person plural ab.344 Der dritte Aspekt ist der zugleich totale und unbe-

stimmte, poröse und inklusive Charakter der Lebenswelt: »Situationen wechseln, aber die

Grenzen der Lebenswelt lassen sich nicht transzendieren. […] Sie bildet den Kontext, der, selber un-

begrenzt, Grenzen zieht: […]. Die Lebenswelt begrenzt Handlungssituationen in der Art eines vor-

verstandenen, aber nicht angesprochenen Kontextes.«345 (TkH II/S. 201) Die Lebenswelt führe

keinen strikten Objektivitäts- oder Wahrheitsanspruch346 mit sich, unter diesen Kate-

gorien sei sie nicht fassbar, gleichzeitig beeinflusse sie aber Wissen und Wahrheitsan-

sprüche. Diese Latenz macht eine Schwierigkeit im Verständnis der Lebenswelt aus, ih-

re Anwesenheit in Abwesenheit versperrt sich direkten Zugängen. IhrenGrenzen zumTrotz

will Habermas das autonome Subjekt aber nicht aufgeben: Der Mensch ist zwar lebens-

weltlich eingebunden, ihm ist jedochdieBefähigungzur InitialisierungvonHandlungen

nicht abzusprechen.347 (Vgl. TkH II/S. 204f.)

Lebensweltliche Kontexte bestünden in verknüpften Ordnungen der objektiven (Wis-

sensgeltung), der intersubjektiven (Solidarität) wie der subjektiven (Zurechnungsfähigkeit)

Welt. Anders gefasst:

»Kultur nenne ich den Wissensvorrat, aus dem sich die Kommunikationsteilnehmer,

indem sie sich über etwas in einer Welt verständigen, mit Interpretationen versor-

gen. Gesellschaft348 nenne ich die legitimen Ordnungen, über die die Kommunikati-

onsteilnehmer ihre Zugehörigkeit zu sozialen Gruppen regeln und damit Solidarität

sichern. Unter Persönlichkeit verstehe ich die Kompetenzen, die ein Subjekt sprach-

und handlungsfähig machen, also instandsetzen, an Verständigungsprozessen teilzu-

nehmen und dabei die eigene Identität zu behaupten.«349 (TkH II/S. 209)

Durch ihre latente Reproduktion behielte die Lebenswelt die Attribute desNicht-Wissens,

des Indirekten und Unverfügbaren bei.350 Aus Störungen der Reproduktion der Lebens-

344 Das Wir bietet als Phänomen des Politischen einen genuin eigenständigen Zugang zum politi-

schen Raum. In vielen der hier referierten theoretischen Verhandlungen wird dieser Bezug aufge-

nommen, gleichwohl einzig Nancy zugestanden werden kann, dasWir alsWir im pluralen Wir zu

denken.

345 Zudem verweist die Lebenswelt auf ein gemeinsames Handeln und damit auf eine Teilnehmer-

schaft, die nur im Falle reflexiv-abstrakter Praxen selbst universal ist. (Vgl. VdW, S. 236)

346 »In der Lebenswelt geht es um die pragmatische Rolle einer janusköpfigen Wahrheit, die zwischen Hand-

lungsgewißheit und diskursiv gerechtfertigter Behauptbarkeit vermittelt.« (WuR, S. 296)

347 Durch diesen Dualismus wird auch die Reproduktion der Lebenswelt gekennzeichnet: Habermas

betont die indirekteReproduktionder Lebenswelt, die erwiederum in sein drei-Welten-Model ein-

passt. (Vgl. TkH II/S. 208f.) Diese Differenzierung bestimmt Habermas (TkH II/S. 203) mit Rekurs

auf Durkheim als ein Kennzeichen unserer komplexen Moderne.

348 Anm. TB: »Die Gesellschaft stellt sich aus der Binnenperspektive der Lebenswelt als Netz kommunikativ

vermittelter Kooperationen dar.« (TkH II/S. 223)

349 »Die Lebenswelt setzt sich als ein symbolisch strukturierter Sinnzusammenhang, der durch die verschiede-

nen Verkörperungsformen und Funktionen hindurchgreift, aus drei miteinander verschränkten Komponen-

ten gleichursprünglich zusammen.« (HSIL, S. 237)

350 Die Lebenswelt steht in der Spannung zwischen einempositiv-produktiven Pol und jenemdes Ent-

zugs. Die Sachlagewird zudemerschwert, da die Individuen schon immer in ihrer Lebenswelt sind.

Zwar ist eine singuläre kritische Reflexion auf die lebensweltliche Einlassung durchaus möglich,

der ganzheitliche Hintergrund der geteilten Lebenswelt bleibt aber verdeckt. Verständigungsori-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Tobias Braun: Der politische Konsens

welt, also der nicht gelingenden Integration veränderterWeltzustände, folgten Sinnver-

lust und Orientierungslosigkeit als Krisen der Ordnung.351 (Vgl. TkH II/S. 212f.)

3.2.2 Die Rationalisierung der Lebenswelt – Eine Welt ohne Eigenschaften

Weltbilder sind kulturelle Deutungssysteme, »die das Hintergrundwissen sozialer Gruppen

spiegeln und für einen Zusammenhang in der Mannigfaltigkeit ihrer Handlungsorientierungen

bürgen.«352 (TkH I/S. 73) Moderne Varianten wiesen dabei im Unterschied zu ihren

archaischen Vorgängern neben der Orientierungsfunktion auch ein universalistisches

Moment auf, das sich aus dem Wahrheitsanspruch kommunikativer Rationalität ergäbe.

(Vgl. TkH I/S. 93) Ihre Qualität bestünde demnach in ihrer kognitivistischen Angemes-

senheit: Weil sie Artikulationen stützten, erforderten allgemeine Aussagen allgemeine

Weltbilder. Diese Qualität unterscheide angemessene von weniger angemesseneren Ty-

pen. Habermas wehrt sich gegen die Begrenzung seines reflexiven Anspruchs: Auch zu

Weltbildern können undmüssen die Akteure eine kritische Distanz wahren, die subjek-

tive Sicht auf dieWelt könnenicht kulturell konditioniert oder limitiert sein.Zwar hätten

Weltbilder die spezifische Aufgabe der Sinnstiftung, der Orientierung in der Welt und

der intersubjektiven Handlungskoordinierung, Menschen seien aber qua Rationalität

befähigt, sich reflexiv zu jenen Lebenswelten zu verhalten, in denen sie stünden. Die

Sinn- und Erfahrungsräume moderner Welten müssten folglich der Notwendigkeit ihrer

Rechtfertigung nachkommen. (Vgl. TkH I, S. 85)

Die Ursache dieser Transformation sei die strukturelle Ausdifferenzierung der Ge-

sellschaft, die sich auch auf die Lebenswelt und ihre Funktion auswirke:

entiertes Handeln hat die paradoxe Aufgabe, sich einerseits gegebenen Lebensweltzusammenhän-

gen zu überlassen, andererseits die Ordnung dieser Lebenswelt zu hinterfragen: »Die beteiligten

Aktoren [einer verständigungsorientierten Kommunikation – TB] versuchen, ihre Pläne im Horizont

einer geteilten Lebenswelt und auf der Grundlage gemeinsamer Situationsdeutungen kooperativ aufeinan-

der abzustimmen.« (HSIL, S. 205) Mitzudenken ist, dass Habermas die Reflexion nicht als Reaktion

auf Spannungen zwischen Lebenswelten fasst, sondern der kommunikativ-diskursiven Praxis per

se einschreibt.

351 »Die soziale Integration der Lebenswelt stellt sicher, daß neu auftretende Situationen in der Dimension des

sozialenRaums an die bestehendenWeltzustände angeschlossenwerden: sie sorgt für die Koordinierung von

Handlungen über legitim geregelte interpersonale Beziehungen und verstetigt die Identität von Gruppen in

einem für die Alltagspraxis hinreichendem Maße. Dabei bemessen sich die Koordinierung von Handlungen

und die Stabilisierung von Gruppenidentitäten an der Solidarität der Angehörigen.« (TkH II/S. 213) An-

derenorts verweist Habermas darauf, dass sich die Lebenswelt neben kulturelle Überlieferungen

über institutionelle Ordnungen und sozialisierte Identitäten reproduziert. (HSIL, S. 238)

352 Drei Typen vonWeltmüssten unterschieden werden: »Die objektive Welt wird gemeinsam als die Ge-

samtheit der Tatsachen unterstellt, wobei Tatsache bedeutet, daß die Aussage über die Existenz eines ent-

sprechenden Sachverhalts »p« als wahr gelten darf. Und eine soziale Welt wird gemeinsam als die Gesamt-

heit aller interpersonalen Beziehungen unterstellt, die von den Angehörigen als legitim anerkannt werden.

Demgegenüber gilt die subjektive Welt als die Gesamtheit der Erlebnisse, zu denen jeweils nur ein Indivi-

duum einen privilegierten Zugang hat.« (TkH I/S. 84) Neben der Lebenswelt mit ihren unproblema-

tischen Hintergrundüberzeugungen steht das formale Gerüst der drei Welten und die Funktions-

bedingungen der Geltungsansprüche wie der Kommunikation: Problematisches, Unsicheres, wird

so integriert. Weil die Kommunizierenden um die Sphären der drei Welten wissen, können sie ih-

re Aussagen und Argumente und die des Opponenten angemessen einordnen, für eine gelingende

Verständigung ist dies auch notwendig. (Vgl. TkH I/S. 196)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 277

»Je weiter die strukturellen Komponenten der Lebenswelt und die Prozesse, die zu

deren Erhaltung beitragen, ausdifferenziert werden, um so mehr treten die Interak-

tionszusammenhänge unter Bedingungen einer rational motivierten Verständigung,

also einer Konsensbildung, die sich letztlich auf die Autorität des besseren Arguments

stützt. […] Dahinter steht aber die allgemeinere Idee eines Zustandes, wo die Repro-

duktion der Lebenswelt nicht mehr nur durch das Medium verständigungsorientier-

ten Handelns hindurchgeleitet, sondern den Interpretationsleistungen der Aktoren

selber aufgebürdet wird. Der universelle Diskurs verweist auf eine idealisierte Lebens-

welt, die sich kraft eines von normativen Kontexten weitgehend entbundenen, auf ra-

tional motivierte Ja/Nein-Stellungnahmen umgestellten Mechanismus der Verständi-

gung reproduziert.« (TkH II/S. 218f.; siehe auch TkH I/S. 106f.)

Der Status der Lebenswelt stellt sich sowesentlich um: Diente sie bislang als stützender,

latenter Fundus, setzt sie Habermas nun der Rationalisierung aus. Die Lebenswelt beseht

also nichtmehr in der sublimenAusrichtung einesErfahrungsraums, sondernwird direkt

und bewusst hergestellt, ihre Inhalte lassen sich nun eruieren, evaluieren und generie-

ren.353 Hiermit geht nicht nur ein enormer Reflexivitätsanspruch einher, sondern auch

die Abwendung von antezedenten Wissensvorräten, in deren Folge die kommunikative

Verständigung selbst ihren eigenen Grund legen muss: War die Funktion der Lebenswelt

bislang die Versorgung mit Mustern des Gewissen, obliegt es nun den Akteuren, nicht

nur die Handlungen zu koordinieren, sondern auch ihre intersubjektive Anknüpfbar-

keit abzusichern, das gegenseitige Vertrauen354 ebenso wie die Bezüge des Vertrauten zu

stiften – und dies im obligaten Modus reflexiver Rationalität. Mit der Situationsdeutung

und dem Weltverständnis verbinden sich anspruchsvolle Klärungserfordernisse, deren

LeistungHabermas als Bedingung gelingender Verständigung gefasst hatte, die aber nun

den kommunikativen Prozessen selbst aufgebürdet werden.355 (Vgl. TkH II/S. 331)

353 Anderenorts lokalisiertHabermasdieseAusweitungdesReflexionssogs beimÜbergang vonHandeln

zum Diskurs (WuR, S. 296f.): Handlungsgewissheiten müssten ihre Geltung diskursiv rechtferti-

gen. »Die lebensweltlichen Praktikenwerden von einem certistischen Bewußtsein getragen, das in actu für

Wahrheitsvorbehalte keinen Raum läßt. […] Aus der Perspektive lebensweltlicher Routinen wird dieWahr-

heit von Aussagen als solche erst zum Thema gemacht, wenn gescheiterte Praktiken und auftretende Wi-

dersprüche diese bis dahin geltenden Selbstverständlichkeiten als bloß »in Anspruch genommeneWahrhei-

ten«, d.h. als grundsätzlich problematischeWahrheitsansprüche, zu Bewußtsein bringen.« (RnsW, S. 362)

Die diskursive Rechtfertigungmüsse das problematisch Gewordene rechtfertigen, die Ursache der

Auflösung des Gewissen sei sie dagegen nicht. DemDiskurs ginge ein Defizit der lebensweltlichen

Verarbeitung voran: Die Interpretationen und Verständnishorizonte könnten neue Informationen

nichtmehr integrieren. Die lebensweltliche Vergewisserung scheitere an ihrer Aufgabe der Orien-

tierung und Sinnzuweisung. Diese funktionalen Defizite seien es, welche die Lebenswelt gefähr-

deten.

354 Wie Lieber (DVfG, S. 313f.) mit Verweis auf Gerstenberg erläutert, kann Vertrauen auch als Kompo-

nente der Integration deliberativer Argumentationspraxis und neben der Neutralität von Vorent-

scheidungen als Quelle der Sinnstiftung substantieller Bindungen betrachtet werden. Betont werde

hierbei die Zweiseitigkeit der Rechtsbeziehung: Eine Bewegung der Kreativität, der Erzeugung,

stünde einer Eingelassenheit in gegebene rechtliche Verhältnisse gegenüber. Lieber bleibt skep-

tisch, ob so »dasProblemdesKonflikts zwischen diskursiver und institutioneller Vernunft zu lösen« (DVfG,

S. 316) sei.

355 »[…]; auf dem Niveau eines vollständig dezentrierten Weltverständnisses muß der Konsensbedarf immer

häufiger durch ein riskantes,weil rationalmotiviertes Einverständnis befriedigtwerden– sei es unmittelbar

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Tobias Braun: Der politische Konsens

Das kommunikative Handeln ersetzt in der Moderne somit den lebensweltlichen Fun-

dus: DerGrund alltäglichen, implizitenWissens steht nichtmehr zu Verfügung undwird

von prekären, immer kritisierbarenKonsensen356 abgelöst.357 ReflexiveVerständigung über-

nimmt nun die soziale-integrative Funktion und muss dabei die intersubjektive Koordi-

nation leisten sowie das Dissensrisikominimieren.358 Gleichzeitig wachsen in dem Ma-

ße,wie dieVerständigung demkommunikativenHandeln selbst auferlegt wird,Verständi-

gungsaufwand und die Gefahr vonMissverständnis:

»Je mehr sie [die kommunikativ Handelnden – TB] sich statt dessen auf ihre eigenen

Interpretationsleistungen verlassen müssen, wird ein Rationalitätspotential sprachli-

cher Verständigung entbunden, das sich darin ausdrückt, daß das kommunikativ er-

zielte Einverständnis (und der kommunikativ geregelte Dissens) von der intersubjek-

tiven Anerkennung kritisierbarer Geltungsansprüche abhängen. Das Rationalitätspo-

tential muss in dem Maße aktualisiert werden, wie der gemeinsame lebensweltli-

che Kontext, in den kommunikatives Handeln eingebettet ist, seine Naturwüchsigkeit

verliert. Damit erhöhen sich Verständigungsbedarf, Interpretationsaufwand und Dis-

sensrisiko.« (TkH II/S. 393)

Habermas verbindet so zwei Thesen: Zum einen die Annahme, lebensweltliche Bezüge

würdensich inderModerneauflösen,undzumanderen,die kommunikativeVernunftwür-

de obwalten und die Funktion der sozialen Integration, die vormals die Lebenswelt inne-

hatte, übernehmen.

*

durch die Interpretationsleistung der Beteiligten, oder durch ein sekundär eingewöhntes professionalisier-

tes Wissen von Experten.« (TkH I/S. 456) Warum Habermas an diesem Punkt auf Experten abstellt,

bleibt unklar, gerade auch, weil er die Einholung des Einverständnisses so von den Betroffenen

ablöst.

356 Nochmals: Habermas geht davon aus, dass nicht der Konsens im Gesamten, sondern wenn, dann

nur in Teilen bzw. in bestimmten Fragen problematisiert wird.

357 Das unreflektierte Wissen werde von einer spezialisierten Produktion institutionalisierten Wis-

sens nach kognitiven, normativen und ästhetischen Geltungsansprüchen ersetzt.

358 »Aber das hohe Dissensrisiko, das durch Erfahrungen, also durch überraschende Kontingenzen immer neue

Nahrung erhält,würde soziale Integration über verständigungsorientierten Sprachgebrauch ganz unwahr-

scheinlich machen,wenn das kommunikative Handeln nicht in lebensweltliche Kontexte eingebettet wäre,

die für Rückendeckung durch einen massiven Hintergrundkonsens sorgen.« (FuG, S. 38) Auch ist die Le-

benswelt prekär, kann immer scheitern bzw. muss nicht stimmen: Habermas (FuG, S. 54f.) meint

weiter, durch die Bestimmtheit eines begründetenDissenseswiederum Stabilität einholen zu kön-

nen. Zusammenfassend beschreibt Habermas die soziale Integration über Sprache wie folgt: »Der

Grundbegriff des kommunikativen Handelns erklärt, wie soziale Integration über die Bindungskräfte einer

intersubjektiv geteilten Sprache zustandekommen kann.Diese erlegt den Subjekten, die die Bindungsener-

gien der Sprache nutzen wollen, pragmatische Beschränkungen auf und nötigt sie, aus der Egozentrik ihrer

Erfolgsorientierung herauszutreten, um sich den öffentlichen Kriterien der Verständigungsrationalität zu

stellen. Aus dieser Sicht präsentiert sich die Gesellschaft als symbolisch strukturierte Lebenswelt, die sich

über kommunikatives Handeln reproduziert.« (FuG, S. 43, Fn. 18)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 279

In ausdifferenziertenGesellschaftenmüssedem verständigungsorientiertenHandeln ein ei-

gener Bereich – die Lebenswelt – reserviert bleiben, welcher dem Einfluss zweckratio-

nalen Handelns der Subsysteme Wirtschaft und Politik entzogen bleibe.359 (Vgl. TkH I/

S. 109)DieAusbildung vonSubsystemen,die Pluralisierung vonWeltverständnissenund

die Rationalisierung der Lebenswelt sind nach Habermas notwendig, um eine emanzi-

pierte Gesellschaft auszubilden. (Vgl. TkH I/S. 113, auch E I, S. 18) Mit der Dezentralisie-

rung gehe die Möglichkeit einher, plurale Werte, Perspektiven und Einstellungen ein-

zunehmen, was so lange kein Problem darstelle, wie sich diese nicht verselbstständigen

und andere ihren Imperativen unterordneten. (Vgl. TkH I, S. 334) Zu rigide Rationalisie-

rungsprozesse könnten dabei ebensolche Verzerrungen zeitigenwie kulturelleHyposta-

sen. Die Dezentralisierung müsse auf eine differenzierte Polyphonie bedacht sein, um

so die Pluralität des Vielen in einer verbindenden Konsonanz zu wahren. Auch wenn das

postkonventionalistische Zeitalter ein Vielerlei diverser, eigensinniger kulturellerWertsphä-

ren zulasse, bleibe so die Integration über die und in der Rationalität gewahrt. (Vgl. TkH

I/S. 339)

Neben die Lebenswelt träten die gesellschaftlichen Sub-Systeme Wirtschaft und

Politik mit ihren Medien Geld und Macht360. In diesen abgegrenzten, binär kodierten

359 Habermas beschreibt den Differenzierungsprozess als Rationalisierung der Lebenswelt. (Vgl. TkH II/

S. 427) Hierin trennt er drei Prozesse: Infolge einer strukturellen Differenzierung kommt es zum

Wegfall von Weltbildern, wobei dieser Raum von interpersonalen Beziehungen von Individuen

ausgefüllt wird, deren alleinige Möglichkeit zu Erneuerung von Traditionen in einem kritik- und

innovationsorientierten Zugang zu diesen liegt. »Als Fluchtpunkte dieser evolutionären Trends erge-

ben sich für die Kultur ein Zustand der Dauerrevision verflüssigter, reflexiv gewordener Traditionen; für die

Gesellschaft ein Zustand der Abhängigkeit legitimer Ordnungen von formalen Verfahren der Normsetzung

und der Normbegründung; und für die Persönlichkeit ein Zustand kontinuierlich selbstgesteuerter Stabili-

sierung einer hochabstrakten Ich-Identität.« (TkH II/S. 219f.) Ein weiterer Prozess sei die zunehmen-

de Differenzierung zwischen Form und Inhalt, hinzu kämen Abstraktionsprozesse sowie die Ab-

lösung vom Besonderen. Letzter Prozess der Rationalisierung der Lebenswelt ist eine funktionale

Spezifizierung der Produktionsprozesse von Bereichen und Personal (Wissenschaft, Recht, Kunst).

Habermas verweist hier auf die Demokratie, die ebenfalls eine funktionale Differenzierung, und

zwar die der diskursiven Willensbildung, sei. »Die rechtsstaatlichen Kommunikationsformen der poli-

tischenWillensbildung, der Gesetzgebung und der richterlichen Entscheidungspraxis erscheinen aus dieser

Perspektive als Teil des umfassenden Vorgangs einer Rationalisierung der Lebenswelt von modernen, unter

dem Druck systemischer Imperative stehenden Gesellschaften.« (FuG, S. 20)

360 »DenMachtcode könnenwirwie denGeldcode durch eineReihe von strukturellenMerkmalen charakterisie-

ren.Der Code gilt für Standardsituationen der Befolgung von Imperativen.Deutlicher als im Falle der Inter-

aktion zwischenTauschpartnernwirdhier unterstellt, daßAlter undEgo,Machthaber undMachtunterwor-

fener, demselben Kollektiv angehören. Machtinteressen sind nämlich dadurch definiert, daß Leistungspo-

tentiale für die Erreichung von kollektiv erwünschtenZielenmobilisiertwerden sollen.Wie imFalle desGel-

des Nutzen, so ist hier Effizienz der Zielverwirklichung der generalisierteWert.« (TkH II/S. 401) Nur wenn

die Festlegung kollektiver Ziele auch von den Unterworfenen mitbestimmt werde, beide Seiten

ein Veto-Recht hätten, sei dasMachtmediumhinsichtlich desGleichgewichts demMarkt gleichzu-

stellen: »Während nun die Interessenbeurteilung im Falle des Tauschvorgangs keiner Verständigung unter

den Tauschpartnern bedarf, erfordert die Frage, was im allgemeinen Interesse liegt, eines Konsenses unter

den Mitgliedern eines Kollektivs – gleichviel ob dieser normative Konsens durch Überlieferung im voraus

gesichert ist oder durch Verständigungsprozesse erst herbeigeführt werden muß.« (TkH II/S. 406, siehe

auch TkH II/S. 418) Pathologien entstehen, wenn die abgekoppelten Sub-Systeme sich auf ande-

re Lebensbereiche ausdehnen und diesen ihren Funktionsmechanismus aufoktroyieren: »Ichmeine

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Tobias Braun: Der politische Konsens

Arealenwerde zugunsten des strategischenHandelns aufVerständigungsprozesse verzichtet.

Ebensowerde die Koordinierung der Lebenswelt in diesenBereichen ersetzt.Da hier die

Integration nicht mehr über normativ gesicherten Konsens oder implizitesWissen nötig

sei, werde dies über andere Prozesse der Bestandssicherung gewährleistet: »Kurz gesagt,

die Orientierung des handelnden Subjekts an Werten und Normen ist für die sozialintegrative

Herstellung von Ordnung konstitutiv, nicht aber für die Systemintegration.«361 (TkH II/S. 302)

Für die lebensweltliche Reproduktion bleibe indes das kommunikativeHandeln zuständig:

»Die symbolischen Strukturen der Lebenswelt können sich allein über das Grundmedium verstän-

digungsorientierten Handelns reproduzieren; die auf kulturelle Reproduktion, soziale Interaktion

und Sozialisation abgestellten Handlungssysteme bleiben den Strukturen der Lebenswelt und des

kommunikativen Handelns verhaftet.«362 (TkH II/S. 391) Als lebensweltliche Gegenbewe-

gung zur Systemabkopplung seien Raumnahmen des Privaten363 und der Öffentlichkeit

zu verstehen. (Vgl. (TkH II/S. 471f.) Dem entsprächen Konsumenten- und Staatsbürger-

rollen, die sich zwar auf die beiden Sub-Systeme in gewissen Maßen bezögen, deren

Reproduktionsschemata aber nicht übernähmen. (Vgl. TkH II/S. 475) Demgegenüber

könne es über eine Monetarisierung und Bürokratisierung der Alltagspraxis wiederum

zu einer Kolonialisierung der Lebenswelt durch Systemimperative kommen. Folgen wären

nach Habermas individualistische Lebensstile und Defizite bei den Legitimationsbe-

dürfnissen (Vgl. TkH II/S. 480), zudem eine Verdinglichung der Alltagspraxis und eine

kulturelle Verarmung (Vgl. TkH II/S. 483; zusammenfassend TkH II/S. 488) Nachdem

Habermas die Rationalisierung der Lebenswelt als eine Ausgangsbedingung derModerne

beschrieben hat, sieht er sich vor eine weiterführende Aufgabe gestellt: »Geld undMacht

müssen als Medien der Lebenswelt verankert, d.h. mit Mitteln des positiven Rechts institutiona-

lisiert werden können.« (TkH II/S. 564) Zu diesem Versuch weiter unten mehr. Marxen

zufolge entspringt das Verhältnis von Lebenswelt und System letztlich der Übertragung

»handlungstheoretischer Annahmen auf eine gesamtgesellschaftliche Ebene.« (GuM, S. 95)

die Deformationen, die immer dann auftreten, wenn Formen ökonomischer und administrativer Rationali-

tät auf Lebensbereiche übergreifen, die in ihren kommunikativen Binnenstrukturen nach diesenMaßstäben

nicht rationalisiert werden können.« (TkH II/S. 422) Anderenorts (HdD, S 120 – 125) differenziert Ha-

bermas in politische, soziale und mediale Macht.

361 »Aus diesermethodologischen Sicht lassen sich die beidenAspekte trennen,unter denen die Integrationspro-

bleme einer Gesellschaft thematisiertwerden können.Während sich die soziale Integration als Teil der sym-

bolischen Reproduktion der Lebenswelt darstellt, die über die Reproduktion von Mitgliedschaften (oder So-

lidaritäten) hinaus auf kulturelle Überlieferungen und Sozialisationsvorgänge angewiesen ist, ist die funk-

tionale Integration gleichbedeutend mit einer materiellen Reproduktion der Lebenswelt, die als Systemer-

haltung konzipiert werden kann.« (TkH II/S. 349)

362 Fraglich ist warum, wenn wir die Lebenswelt als Vorbedingung kommunikativer Verständigung

begreifen, die einen geteilten Bezugspunkt verbürgt, die strategische Kommunikation einen solchen

nicht brauchen sollte. Gleichwohl die Strukturen der Auseinandersetzung hier genuin andere sind,

muss sich auch der überredende Egoist zu seinem Gegenüber anschlussfähig verhalten, auch er

muss sicherstellen, mit Alter über dasselbe zu sprechen, auch und gerade wenn er diesen über-

reden oder manipulieren will. Lebensweltliche Kontexte müssten auch strategischem Handeln als

integrative Koordination ihrer Interaktion vorausliegen.

363 Weiterführend zur Privatheit bei Habermas: Arnauld 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 281

3.2.3 Über das Bleibende in der Auflösung – Ein unendlicher Spaß

Die Definition von Situationen, Welten und Typen von Diskursen wird von Habermas

zwar primär als eine Leistung reflexiver Verständigung begriffen, gleichwohl bleibt neben

der kommunikativen Rationalität die sozialkulturelle Einbindung der Akteure als weitere

Quelle derKoordinierung intersubjektiverBezüge aktiv.DerSpeicher desHintergrundwis-

senswirdhierbei durchdie sublimeAusrichtung eines geteiltenErfahrungsraums ergänzt,

in der die Akteure schon je stehen:

»Seine Interpretationen wandeln sich vielmehr im Kontext der Lebenswelt der sozia-

len Gruppen, denen er angehört – wobei nach und nach auch praktische Diskurse in

diesen naturwüchsigen Prozeß eingreifen können. So wenig dem Einzelnen die Tra-

dition, in der er aufgewachsen ist, zur Disposition steht, so wenig ist er Herr der kul-

turellen Interpretationen, in deren Licht er seine Motive und Handlungsziele, seine

Interessen und Wertvorstellungen versteht.« (TkH II/S. 146)

Mithin bleibt die Friktion zwischen abstrakter Reflexivität und konkreter Kontextualität

bestehen, wobei die unverfügbare Disposition kultureller Einbindung zugleich die Ko-

ordinierung von Handlungen gefährdet. Der Bestimmung einer verlässlichen Basis der

Verständigung scheint weder die Rationalität noch der geteilte Fundus einer Lebenswelt

zu genügen. Ein Ausweg bietet sich nach Habermas darin, die Pluralität der Weltbilder

und Ansichten zu betonen, die zu einer diskursiven Erweiterung individueller Perspek-

tiven führen,wodurch sich das das Problem aber nur verschiebt: Die Verflüssigung sub-

jektiver Interpretationen in intersubjektivenDiskursen soll zwar ihrer kommunikativen

Anschließbarkeit Genüge tun, mit ihr verbindet sich jedoch die Annahme, die Interpre-

ten könnten ihren lebensweltlichenKontext übersteigen, einsehen und evaluieren. So ist

die Bedingung wiederum eine reflexive Distanzierung, mit der sich die subjektive Ein-

bindung auflöst. Zudemmuss die Erweiterung der Perspektiven ihrenOrt innerhalb der

Logik der Kommunikation klären: Es ist unklar, wann Argumente neutral sind (rational,

relational oder prozedural), oder anders, ob sich ihre Neutralität vor, durch oder nach

den Diskursen einstellt.364

364 Hinsichtlich der Ausarbeitung der Diskursethik macht Habermas (D, S. 59) die Perspektivenüber-

nahmeals zentralenAspekt gelingenderNeutralität aus.Die Frage ist, obdurch ein solchesVerfah-

ren nicht wiederum die intersubjektive Perspektive ausgeklammert wird. Das Verstehen des Ande-

ren und dessen Ansicht stehen in Spannung zur Spontanität und Selbstbegründung seiner Recht-

fertigung: Da wir aber nicht wissen, was der andere sagen könnte, ist die Rollenübernahme stets

defizitär. Folgt aus der Rollenübernahme die Klärung des eigenen Problemverständnisses oder

geht es um die zugelassenen rationalen Positionen, die sich durch verschiedene Perspektiven und

Hintergründe auszeichnen? Aus der zweitenVariantewürden sich diskriminierendePotentiale aus

der obigen Spannung ergeben und denDiskurs verzerren. Lieber verweist auf eine Umstellung des

Unparteilichkeitsbegriffs: Entsprechediese nachdemVerständnis derDiskursethik einer Verallge-

meinerbarkeit von Interessen, komme an anderer Stelle zur Bestimmung eines unparteiischenGe-

halts die »angemessene Berücksichtigung aller Merkmale der konkreten Situation hinzu.« (DVfG, S. 220)

Auf das Kriteriumder vollständigen Situationsbeschreibungwerdenwir noch zurückkommen.Ha-

bermas (RvW, S. 414) verweist im Zuge seines Anspruchs der diskursiven Perspektivenübernahme

zudem auf die Einheitlichkeit der moralischen Welt, die mit anderen Worten für alle dieselbe sei.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Tobias Braun: Der politische Konsens

Die Lebenswelt ist simultan subjektives Konstrukt, objektiver Kontext und intersubjek-

tive Korrelation: »Die Lebenswelt, die die Angehörigen aus gemeinsamen kulturellen Überliefe-

rungen konstruieren, ist mit Gesellschaft koextensiv.« (TkH II/S. 224) Welcher Grund des Ge-

meinsamen ist es, auf den die Individuen noch abstellen könnten?ModerneGesellschaf-

ten stellen sich laut Habermas auf Rationalisierung um, was auch die Mechanismen und

Strukturen ihreReproduktion anbetrifft: Kurzummüssen sich alle Bereiche dieser Logik

unterordnen. Das Verbindende kann nicht mehr aus einem Gegebenen geschöpft wer-

den,die reflexiveEntgrenzung365 steht dementgegen.Aufwelchenkollektiven Fundus kann

sich die Koexistenz noch stützen, wenn ihr die Auflösung des Konkreten eingeschrieben

ist?Wie schon vermerkt siehtHabermas eine Lösung in der selektivenAuflösungdesGe-

wissen: So werden die kulturellen Muster im Zuge der Kritik zwar verflüssigt, der Kon-

text als Ganzes stütze aber weiter den Hintergrund. Auf die Problematik ihrer Vermitt-

lung hatten wir schon hingewiesen.366 (Vgl. TkH II/S. 329) Einen weiteren Ausweg sieht

Habermas in dem graduellen Charakter der Umstellung hin zur Moderne:

»Den Typenunterschied kann man sich in der folgenden Weise klarmachen. Die kom-

munikative Alltagspraxis ist, wie wir gesehen haben, in einen lebensweltlichen Kon-

text eingebettet, der durch kulturelle Überlieferung, legitime Ordnungen und verge-

sellschaftliche Individuen bestimmt ist. Die Interpretationsleistungen zehren von ei-

nem lebensweltlichen Konsensvorschuß. Nun wird das Rationalitätspotential sprach-

licher Verständigung in dem Maße aktualisiert, wie Motiv- und Wertgeneralisierung

fortschreiten und die Zonen des Unproblematischen schrumpfen. Der wachsende Ra-

tionalitätsdruck, den eine problematisierte Lebenswelt auf den Verständigungsme-

chanismus ausübt, erhöht den Verständigungsbedarf, und damit nehmen der Inter-

pretationsaufwand und das (mit der Inanspruchnahme von Kritikfähigkeiten steigen-

de) Dissensrisiko zu. Diese Anforderungen und Gefahren sind es, die durch Kommu-

nikationsmedien abgefangen werden können.« (TkH II/S. 272)

Die Rationalisierung breite sich demnach langsam aus und zöge die Sphäre des Alltägli-

chenSchritt fürSchritt inZweifel:GleichwohlHabermasdieUmstellungalsProzessdeu-

tet, bleibt die prinzipielle Spannung zwischen den Typen der Lebenswelt aber bestehen.

Sie sind einander entgegengestellt und bedrohen sichmit Auflösung: Auf der einen Seite

steht das implizite Nicht-Wissen, welches sich in der unkritischen Affirmation des Ge-

geben genügt, auf der anderen Seite positioniert Habermas den entfesselten Taumel der

365 Weiterführend zur Entgrenzung alsMotiv der Moderne siehe die Arbeit Schelkshorns (2009).

366 Als einen weiteren Ausweg verweist Habermas auf bestimmte Berufs- bzw. Berufungsgruppen,

die in modernen Gesellschaften Exklaven des Fortschritts bildeten: In der Alltagspraxis verblieben

Ideen,Werte oder symbolische Ausdrucksformen in ihrer kontextbildenden Funktion, nur bei spe-

ziellen Personenkreisen, wie Künstlern,Wissenschaftlern, Richtern, komme es zu einer reflexiven

Bearbeitung. Der Konsens über etwas in derWelt, von Bestandteilen der sozialenWelt oder zugäng-

lichen Erlebnissen bliebe in seiner hintergründigen, einheitsstiftenden Position sowie Funktion

und werde selbst nicht reflektiert: »Die Ideen, Werte oder symbolischen Ausdrucksformen, die in den

Verständigungsprozeß eingehen, dienen der Kommunikation über solche Gegenstände; sie selbst sind nicht

Objekte vergleichbarer Art.« (TkH II/S. 329f.)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 283

Kritik, den suchenden Zweifel und das verzweifelte Suchen, das sich einzig in der Praxis

kommunikativer Vernunft zu binden vermag.367

Zuletzt führt Habermas mit der kollektiven Identität368 eine weitere integrative Figur

ein:

»Die kollektive Identität bildet sich in Gestalt eines normativen Konsenses; dabei kann

es sich freilich nicht um einen erzielten Konsens handeln, denn die Identität der Grup-

penangehörigen stellt sich gleichursprünglich mit der Identität der Gruppe her. Was

den Einzelnen zu einer Person macht, ist nämlich das, worin er mit allen anderen An-

gehörigem seiner sozialen Gruppe übereinstimmt; es ist, in Meads Worten, das Me,

das die Autorität des verallgemeinerten Anderen im sozialisierten Erwachsenen re-

präsentiert.« (TkH II/S. 85)

Wie die Lebenswelt verweist die kollektive Identität auf eine objektive, gegebene Überein-

stimmung, die sich als eine Struktur sozial generalisierter Verhaltenserwartung (TkH II/S. 92)

ausnimmt und mit einer subjektiven Orientierung an einer Konstruktion des Ko369 ein-

367 Siehe hierzu auch die Kritik Alexanders an den antimodernen Tendenzen des Lebensweltskon-

zepts, die er alsWeiterführung einer Tradition des deutschen Idealismus unddessen ideologischer

Dichotomie von Ideellem und Materiellem auslegt, die sich gegen eine vermeintliche Entwurze-

lung durch posttraditionelle Gesellschaften richte. Dabei weist Alexander auf den Widerstreit in-

tegrierender und desintegrierender Potentiale im Lebensweltkonzept hin. Weniger fruchtbar ist

dagegen Alexanders (2002, S. 92) vereinseitigende Betonung des vorrationalen Status der Lebens-

welt und deren Positionierung im Kontext völkischer Kultur, Rassismus und Unterwerfungsglau-

ben. Die Lebenswelt scheint ähnliche Reize zu implizieren wie der Begriff der Gemeinschaft.

368 Anderenorts spricht Habermas von der kulturellen Verfassung des menschlichen Geistes (KG, S. 239).

369 Der Anspruch der Moderne überträgt sich auch auf die Tiefenstrukturen der Individuen: »Der idea-

len Kommunikationsgemeinschaft entspricht eine Ich-Identität, die Selbstverwirklichung auf der Grund-

lage autonomen Handelns ermöglicht.« (TkH II/S. 150) Durch die Kontingenzerfahrungen in der Mo-

derne sei es für die Individuen viel schwieriger, gleichwohl umso notwendiger, ein konsistentes

biographisches Narrativ zu entwickeln. Habermas (FuG, S. 125) verweist auf den Gedanken Hei-

deggers vom geworfenen Entwurf: Zentral sei die Gleichzeitigkeit des Gegebenen und des Zu-Be-

stimmenden. Durch den Einbruch der Selbstreflexion und des Kontingenzbewusstseins (Vgl. u.a.

EgB, S. 334) sei das Individuum als einzige Instanz dazu berufen, etwas als fest zu bestimmen, wo-

bei dieses gleichwohl immer um die Vorläufigkeit dieser Fixierung wissen muss: »Der Einbruch der

Reflexion in Lebensgeschichten und kulturelle Überlieferungen fördert den Individualismus persönlicher Le-

bensentwürfe und einen Pluralismus kollektiver Lebensformen. Gleichzeitig werden aber auch die Normen

des Zusammenlebens reflexiv; dabei setzen sich universalistischeWertorientierungen durch.« (FuG, S. 126)

Habermas zieht nicht nur denEntwurf in denKontingenzstrudel, sondern auchdenEntwerfenden.

Der Geworfene kann sich nicht einfach entwerfen, sondern er muss reflexiv kritisch auf sein Ge-

worfen-Sein zurückfragen: Erst in der radikalen Kritik alles Eigenen im Diskurs kann es zu Neube-

stimmungen im Offenen kommen. »Sie können nämlich eine persönliche Identität nur ausbilden, wenn

sie erkennen, daß die Sequenz ihrer eigenen Handlungen eine narrativ darstellbare Lebensgeschichte bil-

det, und eine soziale Identität nur dann, wenn sie erkennen, daß sie über die Teilnahme an Interaktionen

ihre Zugehörigkeit zu sozialen Gruppen aufrechterhalten und dabei in die narrativ darstellbare Geschichte

von Kollektiven verstrickt sind. Die Kollektive erhalten ihre Identität nur in demMaße,wie sich die Vorstel-

lungen, die sich die Angehörigen von ihrer Lebenswelt machen, hinreichend überlappen und zu unproble-

matischenHintergrundüberzeugungen verdichten.« (TkH II/S. 206) Im Falle der persönlichen Identität

bleibt offen, was eigentlich »Konsistenz« meint: Was ist mithin das Qualitätsmerkmal einer kon-

sistent erzählten Geschichte? Im Falle der kollektiven Identität ist neben diesem Punkt zu fragen,

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Tobias Braun: Der politische Konsens

hergeht. Eine Grenzziehung des Kollektivs ist hierin nicht angelegt: Dessen Identitäten

können sich im Großen wie im Kleinen, in oder zwischen Staaten, Gesellschaften und

Kulturen bilden. Habermas versucht sich dem Phänomen über die Durkheimsche Reli-

gionsanalyse zu nähern:

»Den Kern des Kollektivbewußtseins bildet ein normativer Konsens, er sich in der ritu-

ellen Praxis einer Glaubensgemeinschaft herstellt und regeneriert. Dabei orientieren

sich die Angehörigen an religiösen Symbolen; ihnen stellt sich die intersubjektive Ein-

heit des Kollektivs in Begriffen des Heiligen dar. Diese kollektive Identität bestimmt

den Kreis derer, die sich als Angehörige derselben sozialen Gruppe verstehen und von

sich unter der Kategorie der ersten Person Plural reden können.« (TkH II/S. 95f.)

Die Stabilisierung der kollektiven Identität und Solidarität sozialer Gruppen vollzieht sich

laut Durkheim über ein idealisiertes Bild ihrer Gesellschaft.370 (Vgl. TkH II/S. 110) Dabei

macht er einMoment der Emergenz aus, das demHeiligen ebenso eignewie dem Idealen,

und zudem nicht als das Andere der Gesellschaft, sondern als integrale Referenz dieser

zu begreifen sei. Die spezifische sozialintegrative Funktion von Religion, die Durkheim

markiert, wird von Habermas aufgegriffen: »Der normative Konsens, der sich in der Seman-

tik des Sakralen auslegt, ist den Angehörigen in der Form eines idealisierten, eines raum-zeitliche

Veränderungen transzendierenden Einverständnisses gegenwärtig.« (TkH II/S. 110) Die Autori-

tät des Sakralen geht nach Habermas (TkH II/S. 118f.) in der Moderne auf den begründeten

Konsens rationaler Verständigung über, der einen integrativen Konnex stifte. Der tragen-

de Konsens sozialer Formen und der Charakter ihrer kollektiven Identität schwankt dabei

zwischen diversen Ursprüngen, Formaten und Qualitäten, zwischen Universalität und

Partikularität, In- und Exklusivität und Im- und Explizität371: Neben das Heilsverspre-

chen einer religiösen Gemeinschaft und den Fundus einer geteilten Lebenswelt tritt das

universale Einverständnis der Rationalität, deren Konsens sich als übergeordnete Überein-

stimmung ausnimmt.Mit diesemEinvernehmen geht zugleich die dispersiveDynamik der

Entgrenzung einher,mit der sich konkrete Bezüge qua fehlender universal-reflexiver Be-

gründbarkeit auflösen.Politisch-ethischeDiskurse, dieHabermas in politischenKontexten

einführt, dienen ebenfalls der konkretenBestimmung vonWir-Identitäten,werden aber

auch an diemoralischenDiskurse und deren Logik der Entgrenzung gebunden. Die integra-

tive Funktion kollektiver Identität bleibt letztlich unklar: Neben der Frage,wie konkret und

wer denn die Geschichte der Kollektive erzählt und wie sich Zugehörigkeit bestimmt. Fraglich ist

ebenso, warumHabermas die Identität von Kollektiven an den Lebensweltbegriff bindet und nicht

der Selbstsetzung überantwortet. Weiterführend hierzu Henning 2009.

370 Kritisch zur Anknüpfung an Durkheim und dessen Konzept des Kollektivbewusstseins: Joas 2002.

371 Fest steht jedenfalls die Notwendigkeit, das Verhältnis von ex- wie implizitem Wissen und der

kommunikativen Praxis zu klären: »Bei dieser Problemstellung kommt allerdings die Rolle impliziten

Wissens zu kurz. Es bleibt unklar, wie der Horizont des Alltagshandelns aussieht, in den das explizite Wis-

sen der kulturellen Experten einschießt, undwie sich die kommunikative Alltagspraxis unter diesemZufluß

tatsächlich verändert. Das Konzept des verständigungsorientierten Handelns hat den weiteren und ganz

anderen Vorzug, daß es diesen Hintergrund impliziten Wissens beleuchtet, welches a tergo in die koope-

rativen Deutungsprozesse eingeht. Kommunikatives Handeln spielt sich innerhalb eines Lebenswelt ab, die

den Kommunikationsteilnehmern im Rücken bleibt. Diesen ist sie nur in der präreflexiven Form selbstver-

ständlicher Hintergrundannahmen und naiv beherrschten Fertigkeiten präsent.« (TkH I/S. 449)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 285

exklusivKollektive sein können odermüssen, ist auch offen,wieweit das Bewusstsein des

Eigenen in einer entgrenzten, uneigenenGemeinschaft trägt.

Einerseits bietet die Lebenswelt eine feste Ordnung derWelt, die gegenüber der Un-

übersichtlichkeit derModerne einen Fundus gemeinsamer Bezüge versichert: »Die konti-

nuierliche Beunruhigung durch Erfahrung undWiderspruch, Kontingenz undKritik bricht sich in

der Alltagspraxis an einem breiten, unerschütterlichen, aus der Tiefe herausragenden Fels konsen-

tierter Deutungsmuster, Loyalitäten und Fertigkeiten.« (FuG, S. 38) Die Lebenswelt rahmt die

VerflüssigungderModerne,denProblematisierungssogundden infinitenRegress derRe-

flexion in einem verbindendenKontext ein. ImgleichenAtemstoßwird sie vonHabermas

aber selbst der Rationalisierung ausgesetzt: »Die Lebenswelt bildet gleichzeitig den Horizont

für Sprechsituationen und dieQuelle von Interpretationsleistungen,während sie sich ihrerseits nur

durch kommunikative Handlungen hindurch reproduziert.« (Ebd.) Jede Gewissheit, Vertraut-

heit undSicherheit löst sich somit auf, jeder (gegebene) Kontext zerfälltmit derNotwen-

digkeit seiner universalen Begründung. Die Spannung bleibt bestehen: Die Lebenswelt

oszilliert unentschieden zwischen einem latenten Erfahrungsraum und einem expliziten

Objekt rationaler Verständigung, wobei sie dem kommunikativen Handeln ebenso als ante-

zedenter Fundus dient wie sie als Produkt seiner reflexiven Abwägung entspringt. Auch

wenn sich die beidenVarianten der Lebenswelt imOrt, imModus und in derQualität der

Koordinationunterscheidenund sie sich gegenseitig existenziell bedrohen,kannHaber-

mas auf keine der beiden Typen der Integration des Sozialen verzichten,

3.3 Entgrenzung und Einschränkung – Deliberative Demokratie und

prozedurale Rechtstheorie

Der dritte Bereich dieser Auseinandersetzung befasst sich mit den Formen und Forma-

ten politischer Integration und geht diesen in den Konzepten der deliberativen Demokratie

und der Diskurstheorie des Rechts ebenso nach wie in dem prozeduralen Reglement der

Willensbildung und dem Glutkern der Verfassung. (Vgl. ÜdiZ, S. 141f.) Nach Habermas

nimmt sich dieDemokratie aufgrund ihrer rationalenQualität als die adäquate politische

Ordnung der Moderne aus, wobei das

»[…] Demokratieprinzip ein Verfahren legitimer Rechtssetzung festlegen soll. Es be-

sagt nämlich, daß nur die juridischen Gesetze legitime Geltung beanspruchen dürfen,

die in einem ihrerseits rechtlich verfaßten diskursiven Rechtssetzungsprozeß die Zu-

stimmung aller Rechtsgenossen finden können. Das Demokratieprinzip erklärt, mit

anderen Worten, den performativen Sinn der Selbstbestimmungspraxis von Rechts-

genossen, die einander als freie und gleicheMitglieder einer freiwillig eingegangenen

Assoziation anerkennen.« (FuG, S. 141)

Die Demokratie vermittele Aspekte der Autonomie und Heteronomie im Recht. In diesem

soll sich die normative Legitimität372 (Geltung) mit der Wirkmacht empirischer Gegeben-

372 Marxsens (GuM, S. 145) Rekonstruktion orientiert sich dagegen stärker an den beiden Prinzipien

der Menschenrechte und der Volkssouveränität, die einzig noch als Legitimationsreservoirs von

Recht dienen könnten. Auf Integrationsformen wie ein traditionelles Ethos, Überlieferungen und

Erziehung könne nicht mehr zurückgegriffen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Tobias Braun: Der politische Konsens

heiten (Faktizität) und den reflexiven Ansprüchen autonomer Selbstbestimmung (deli-

berative Demokratie) verbinden. Die diffizile Spannung zwischen der Setzung von und

der Aussetzung in politische Ordnungen spiegelt sich auch am Status der Zustimmung,

die einerseits immer aktualisiert werdenmuss und dem Einzelnen anderseits als objek-

tiv-äußereBindunggetroffenerEntscheidungengegenübertritt, sowie anderDoppelrolle

der Bürger als Urheber und Adressat des Rechts. Die Konzeption des Rechts dient Haber-

masMarxen (GuM., S. 138) zufolge also nicht dazu, die Friktion aufzulösen,wohl aber zu

vermitteln und produktiv in ein politisches Arrangement umzulegen:

»Hinter diesem doppelperspektivischen Vorgehen steht die Überzeugung, dass eine

Theorie der Gesellschaft im Allgemeinen, eine des Rechts im Besonderen, sowohl die

normativen Überzeugungen der Menschen, als auch die empirischen Zwänge, unter

denen sie in der realen Gesellschaft agieren müssen, in sich aufnehmen muss.« (ebd.,

S. 139)

Das Recht wird nach Marxsen als Scharnier zwischen System und Lebenswelt konzi-

piert: »Das Recht ist nämlich nachHabermas zwar vor allem ein Steuerungsmedium für den Sys-

tembereich, es hat aber auch Funktionen, in denen es wesentlich auf die lebensweltliche Integration

rückgebunden ist.« (GuM, S. 125) Habermas akzentuiere hierbei eine »aus den kommunika-

tiven Verhältnissen der Menschen entspringenden Solidarität […], die vermittelt über das Recht ei-

nen gesellschaftsweiten Einfluss gewinnen können soll.« (ebd., S. 126) Ferner arbeitet Marxsen

(GuM,S. 154–160) eine Leerstelle imkategorialenStatusdesDiskursprinzips heraus,die

sich aus der Umstellung der theoretischen Anlage zwischen derTheorie des kommunikati-

venHandelns und Faktizität undGeltung ergebe und zu einer defizitären Verknüpfung von

Demokratie-,Moral- und Diskursprinzip führe. Bezöge sich Letzteres, welches die Gül-

tigkeit von Handlungsnormen an die Zustimmung potentiell Betroffener binde, in der

Theorie des kommunikativen Handelns auf einen diskursethischen Grundsatz, so werde die-

ses inFaktizitätundGeltung zueinemallgemeinenPrinzipderBestimmungvonHandlungs-

normen: »DasDiskursprinzipwirdnunmehr vorgestellt als der obersteGrundsatz der praktischen

Philosophie, der dann abhängig vom jeweiligenGegenstandsbereich (Moral, Ethik oder Recht) eine

je konkrete Gestalt annimmt, die im Folgenden noch näher zu analysieren ist.« (GuM, S. 155) Das

Diskursprinzip sei normativ konzipiert und gehe moralischen, rechtlichen und ethisch-

politischen Rechtfertigungspraxen voran. Eben weil dies Prinzip nicht direkt eingreifen

könne, zöge es sich auf die Bestimmung von Verfahren zurück, daneben bilde sich in

der Verbindung ausDiskursprinzip und Rechtsform dasDemokratieprinzip. Das Problem ist

nachMarxsen (GuM,S. 158f.),dassderUniversalisierungsgrundsatz inderAbleitungdes

Diskursprinzips diesem zwar voranginge, er aber gleichsam aus dessen Anwendung erst

folgen solle.Marxsenmarkiert dabei die Grundanlage der Spannung, die zwischen dem

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 287

Konkreten und Universalen besteht.373 (Vgl. Lieber, DVfG, S. 319 – 322 und weiterführend

Kettner 2002)

Auf eine weitere Spannung in der konzeptionellen Anlage weist McCarthy in einem

Artikel hin, der bereits vor der Veröffentlichung von Faktizität und Geltung erschien:

»Wenn Selbstbestimmung, politische Gleichheit und die Beteiligung der Staatsbür-

ger an den Entscheidungsprozessen die Merkmale wirklicher Demokratie sind, dann

kann eine demokratische Regierung kein politisches System im Sinne von Habermas

sein, das heißt, ein Handlungsbereich, der von allen anderen Teilen der Gesellschaft

abgespalten ist und die Autonomie ihnen gegenüber aufrecht erhält, daß er seinen

Austausch mit ihnen über entsprachlichte Steuerungsmedien wie Geld und Macht re-

guliert.« (McCarthy 2002, S. 198)

Die komplexitäts- und dissensreduzierende Funktion, die die Auslagerung sozialer Inte-

gration auf die Subsysteme darstelle, entzöge der Gesellschaft eben jene direkte Steue-

rungsfunktion: Kurzum gerät die Externalisierung in Spannung zum Anspruch volks-

souveräner Emanzipation und Partizipation. Habermas wird im Recht, der Willensbil-

dung und der Öffentlichkeit medialisierende Strukturen anbieten: Ob diese die Span-

nung lösen oder wiederholen, ist zu prüfen.

Scheuermanmerkt an,Habermas würde in Faktizität undGeltung auf einModell real-

existierender Demokratie zurückfallen, die Unzulänglichkeiten repräsentativer Demokra-

tie nicht erklären können und eine nur ungenügend kritische Bewertung der kapitalisti-

schen Demokratie entwickeln, die er noch im Strukturwandel der Öffentlichkeit geleistet

habe.374DasofferierteDemokratiemodellwäreuneindeutig,weil es zwischen zwei Polen

alterniere: Auf der einen Seite stünde der Anspruch einer radikalenDemokratie, die sozia-

le Gleichheit und weitreichende Kontrolle von Marktmechanismen und Administration

beinhalte, vonHabermas aber als normatives Ideal betrachtet würde und in einem Sollen

verbleibe.375 Auf der anderen Seite entwickele Habermas ein defensives Modell delibera-

tiver Demokratie »in which democratic institutions exercise at best an attenuated check on mar-

ket and administrative processes, andwhere deliberative publicsmost if the time tends to remain, as

373 Ebenso lenkt er den Blick auf Komplikationen, die sich aus der selbstreferentiellen Grundanlage

des Gesamtwerks ergeben. Gleichwohl es lauter ist, schon erbrachte Begründungen nicht noch-

mals darzustellen und auf sie zu verweisen, ist es bei einem so breiten und komplexen Werk wie

demHabermas’ kaummöglich, ohne größeren Aufwand die Anschlussmöglichkeit, also ob die Be-

gründung, auf die verwiesen wird, auf der gleichen Ebene geleistet und von gleichen Vorannah-

men ausgeht usw., zu prüfen.

374 Die Kritik an Habermas, Faktoren auszublenden, die den idealen Bedingungen entgegenstünden,

ist weit verbreitet.

375 In einer Frühschrift tendiert Habermas zur radikalen Demokratie: Eine Befürwortung der politi-

schen Teilhabe und Selbstregierung des Demos verbindet sich hierbei mit einer Kritik an admi-

nistrativen, technokratischen und paternalistischen Strukturen, die diese Autonomie hemmten.

(Vgl. Habermas et al. 1969, S. 13 – 55)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Tobias Braun: Der politische Konsens

Habermas himself describes is, at rest (im Ruhezustand).«376 (Scheuerman 2002, S. 63f.) Diese

Spannung wird anmehreren Stellen offenbar.377

*

In der deliberativen Demokratie378 rücken die politischen Diskurse der Öffentlichkeit ins

Zentrum, wodurch sich neben dem Charakter der Politik auch die Praxen der Willens-

bildung und die Formen der Rechtfertigung politischer Entscheidungen verändern.379

Habermas versucht mit diesem Modell, zwei Strömungen der Demokratietheorie aus-

zusöhnen undmit seinen diskurstheoretischen Ansatz zu verknüpfen.380 Hierzu grenzt

er zunächst jenes von liberalen und republikanischen Modellen ab, dem Individualismus

des Einen und derMoralität des Anderen:

»Demgegenüber beharrt eine diskurstheoretische Deutung darauf, daß die demokra-

tische Willensbildung ihre legitimierende Kraft nicht vorgängig aus der Konvergenz

eingelebter sittlicher Überzeugungen zieht, sondern aus Kommunikationsvorausset-

zungen und Verfahren, die im Prozeß der Beratung die besseren Argumente zumZuge

kommen lassen. Die Diskurstheorie bricht mit einer ethischen Konzeption der staats-

bürgerlichen Autonomie; deshalb braucht sie den Modus deliberativer Politik nicht

einem Ausnahmezustand vorzubehalten.«381 (FuG, S. 339)

376 Die These Scheuermans (2002, S. 76) lautet, dass sich die Spannung zwischen denModellen ergibt,

weilHabermasdie Einseitigkeit der normativenundder empirisch-funktionalenDemokratietheo-

rie in seinem Ansatz ausgleichen wolle. Das Problem bestünde nun in fundamentalen konzeptio-

nellen Unterschieden, die entweder zu einem substantiellen Verlust bei der Übertragung in das

Konzept Habermas’ führen würden, oder aber die Spannung nur weitertragen würden.

377 Siehe auch die ähnliche Kritik von Schmalz-Bruns (1995, S. 102 – 120) und Kersting (2000, S. 203)

378 Siehe hierzu auch Strecker 2009. Daneben: Palazzo 2002 und Fuchs-Goldschmidt 2008. Das Kon-

zept der deliberativen Demokratie selbst ist Teil anhaltender Diskurse, wie die Arbeiten Chappells

(2012), Fishkins (2009), Löschs (2005) und die Sammelbände vonRosenberg (2008), Landwehr und

Schmalz-Bruns (2014) sowie Ottmann und Barišić (2015) zeigen.

379 Habermas (FuG, S. 370f.) nennt im Anschluss an Cohen folgende Postulate deliberativer Politik:

Die argumentative Form, den inklusiven und wie öffentlichen Charakter, die Freiheit von exter-

nen wie internen Zwängen, die Einverständnisorientierung und das Fallibilitätsbewusstsein, die

Mehrheitsentscheidung im Sinne einer vernünftigen Grundlage einer Entscheidungsfindung bei

anhaltendemDiskurs, die Einholung und Veröffentlichung alles Relevanten und abschließend die

Reichweite der Argumente (über den konkretenWertekonsens hinaus).

380 Eine Übersicht des liberalen und des republikanischen Modells, einer Explikation anhand Kants

und Rousseaus, sowie den Einwänden von Habermas bieten die Ausführungen Marxsens (GuM,

S. 146 – 153). Für aktuelle Positionen zum Konzept des Republikanismus siehe die Arbeiten von

Hölzing (2014) und Schulz (2015), daneben den Sammelband Labordes und Maynors (2008).Vgl.

auch Ottmann 2006.

381 »Die Diskurstheorie, die mit dem demokratischen Prozeß stärkere normative Konnotationen verbindet als

das liberale, aber schwächere als das republikanischeModell, nimmtwiederum von beiden Seiten Elemente

auf und fügt sie auf neueWeise zusammen.« (FuG, S. 361)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 289

Die Position zwischen Liberalismus und Republikanismus resultiere aus der Relevanz

der Öffentlichkeit in diskursiven Prozessen der Meinungs- und Willensbildung382 so-

wie dem Primat der Verfassung. (Vgl. FuG, S. 361f.) Das Staatsbürgerverständnis sei

ein rechtliches, kein ethisches: Zwischen beiden Polen könne die deliberative Demokratie

Über- wie Unterbeanspruchung des Bürgers vermeiden.383 Habermas will die auflö-

senden und entfesselnden Potentiale der Moderne produktiv einfangen und kritisiert

demgemäß kommunitaristische Positionen, deren Postulate natürlicher Gewachsenheit

und Harmonie in modernen Gesellschaften obsolet wären: »Freilich verträgt sich die

substantielle Sittlichkeit eines als unproblematisch unterstellten Hintergrundkonsenses schlecht

mit Bedingungen des kulturellen und gesellschaftlichen Pluralismus, durch den sich moderne

Gesellschaften auszeichnen.«384 (FuG, S. 340) Politisch-ethische Diskurse müssten sich dem

Vorrang rationaler Universalität stellen, dem Absehen vom Besonderen, der Auflösung

des Eigenen.385 Normative Geltung richte sich an reflexiv-abstrakten Grundsätzen aus,

auch jene des Rechts.386 Infolgedessenwird die Einbindung des Konkreten diffizil: Zwar

bietet Habermas (FuG, S. 231f.) ein prozeduralesModell als Lösung an, letztlich bleibt der

Ort rechtfertigbarer, kollektiver Autonomie aber prekär, wird Habermas die Evaluation

und Inklusion konkreter Bezüge doch an immer andere Instanzen weitergeben und

sie schlussendlich der administrativen Ebene überantworten. Durch diese ungelös-

382 »DieDiskurstheorie rechnetmit der höherstufigen Intersubjektivität von Verständigungsprozessen, die sich

über demokratische Verfahren oder im Kommunikationsnetzwerk politischer Öffentlichkeiten vollziehen.«

(FuG, S. 362)

383 Palazzo (2002, S. 76f.) spricht sich dafür aus, direkte und partizipative Demokratie nicht zu ver-

wechseln, wobei letztere der Vorstellung deliberativer Demokratietheorie entspräche. Auchwenn

das Argument der Dezentralisierung einsichtig und der Gedanke einer Verbreitung politischer Ar-

beit über zivilgesellschaftliche und öffentliche Praxis sympathisch ist, stellt sich die Frage, welches

demokratische Potential diese Bestimmung aufweist undwie ihre Beziehung zur Politik konzipiert

wird. Wir werden weiter unten hierauf zurückkommen.

384 »Die positive Freiheit der sittlichen Person verwirklicht sich im bewußten Vollzug einer individuellen Le-

bensgeschichte und manifestiert sich in jenen privaten Kernbereichen, wo sich die Lebensgeschichte der An-

gehörigen einer intersubjektiv geteilten Lebenswelt im Rahmen gemeinsamer Traditionen und auf der Ebe-

ne einfacher Interaktionen miteinander verflechten. Als ethische entzieht sich diese Freiheit rechtlicher Re-

gelung, aber sie wird durch rechtliche Freiheit möglich gemacht.« (FuG, S. 481f.) Diese Ausführungen

sind Teil der SphärentheorieWalzers, Habermas kritische Anmerkungen finden sich direkt im An-

schluss (FuG, S. 482)

385 »Aber diese Fragen sind, wie wir gesehen haben, moralischen Fragen untergeordnet und stehen im Zusam-

menhang mit pragmatischen Fragen. Vorrang hat die Frage, wie eine Materie im gleichmäßigen Interesse

aller geregelt werden kann.« (FuG, S. 343, vgl. auch S. 344)

386 Dennoch könnte Habermas das Primat immer noch relativieren, indem er auf die konkreten An-

wendungsdiskurse verweist, in denen sich eineAbwägungunter universellenNormen konkret und

partikular begründet. Diesen Anwendungen liegt dann aber der Keim des Illegitimen inne, denn

die Auswahl rechtfertigt sich nicht universell. Diese bleibt an ein konkretes Kollektiv gebunden

und demPartikularen und Kontingenten verhaftet. Kann esHabermas aber zulassen, dass ein uni-

versales Prinzip berechtigterweise auf Basis konkreterWillensbekundungen ihre Geltung verliert?

Wenn die Moral eine universale ist, stellt sich die Problematik der Rechtfertigung konkreter An-

wendungennochmals schärfer. DieseDurchdringung sich delegitimierender Prinzipienwirkt auch

im Falle der Sittlichkeit fort. (Vgl. FuG, 347, siehe auch Marxsen, GuM, S. 74 – 79)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Tobias Braun: Der politische Konsens

te Spannung kann sich das Allgemeine einerseits kaum verwirklichen, das Konkrete

andererseits kaum legitimieren.387

Die deliberative Demokratie überträgt die Logik rationaler Verständigung auf politische

Diskurse, wobei in diesen die genuine Spannung von Einschränkung und Entgrenzung

virulent bleibt.388 Die dezentralisierte Subjektlosigkeit und prozedurale Formalität

einer verflüssigten Volkssouveränität führt zur Abkehr vom Konkreten.389 Entgegenkom-

mende Kontexte der Lebenswelt ermöglichen allerdings erst diese Entfesselung.390 Der

387 Unter Bedingungender diskursivenModerne ist das einzige Konstituens vonGemeinschaftlichkeit

vernünftige wie universale demokratische Verfahren. »In einem abstrakter angelegten Diskursmodell

bleibt die Einbindung des Einzelnen in die Intersubjektivität einer vorgängigen Strukturmöglicher Verstän-

digung erhalten.Zugleich entbindet die Bezugnahme auf eine virtuelle, über die Traditionsgestalt jeder par-

tikularenGemeinschaft hinausweisende Kommunikationsgemeinschaft, die in idealerWeise inklusiv ist, die

Ja-/Nein-Stellungsnahmen der Beteiligten von der präjudizierenden Gewalt der bloß konventionell einso-

zialisierten Sprachspiele und Lebensformen.« (FuG, S. 347) An andere Stelle charakterisierte Habermas

das demokratische Verfahren als integrierenden Prozess: »Dieses demokratische Verfahren stellt ei-

nen internen Zusammenhang zwischen Verhandlungen, Selbstverständigungs- und Gerechtigkeitsdiskur-

sen her und begründet die Vermutung, daß unter solchen Bedingungen vernünftige bzw. faire Ergebnisse

erzielt werden.« (DMD, S. 79) Das Verfahren selbst sei wiederum abstrakt-allgemein, es liefere nur

die Strukturen des Ausgleichs.

388 »Rationale Diskurse erfordern den spontanen Austausch von Gründen für informierte Stellungnahmen zu

relevanten Themen und Beiträgen.DasModell deliberativer Politik läßt sich von der Vorstellung leiten, daß

die politische Willensbildung durch den Filter einer diskursiven Meinungsbildung hindurchgeleitet wird.

Demnach schreibenwir demdemokratischenProzeß in demMaße eine kognitive Funktion zu,wie dieser, im

großenundganzenbetrachtet, denBedingungengenügt, die Inklusion aller Betroffenen,die Transparenz

der Beratung und gleiche Teilnahmechancen zu gewährleisten sowie zweitens die Vermutung rationaler Er-

gebnisse zu begründen.« (HdD, S. 97, Herv. i. O.) Auffallend ist hier die Trennung vonWillensbildung

und Meinungsbildung: Es ist zu fragen, ob die Willensbildung noch auf der Ebene der Öffentlich-

keit stattfindet, oder ob die konkrete Gestaltung nur infolge eines peripheren öffentlichen Diskur-

ses irritiert (im Sinne Luhmanns) wird. Habermas benutzt verschiedeneWorte für diese Struktur:

Filter, Kanalisierung, Steuerung und Lenkung. Es wäre zu klären, wie Habermas diesen Mechanis-

mus versteht: Dies könntemeinen, dass ein breiterer politischer Diskurs infolge der Öffentlichkeit

spezifiziert und verdichtet wird, manche Themen, Personen und Interessen in dem Filter hängen

blieben. Weil dann wiederum der nachfolgende politische Willensbildungsprozess nur auf die-

se gereinigte Themenauswahl zurückgreifen kann, bzw. auf die gegebenen Argumentationsmus-

ter und Meinungen, ist er an die Filterung gebunden. Vorausgreifend muss erwähnt werden, dass

sich diese Annahmemit der Begründung der Notwendigkeit repräsentativer Elemente kreuzt: Die

Komplexitätsreduktion wird einmal der Öffentlichkeit, das andere Mal einer institutionalisierten

Struktur zugeschrieben.

389 »Das »Selbst« der sich selbst organisierenden Rechtsgemeinschaft verschwindet in den subjektlosen Kom-

munikationsformen, die den Fluß der diskursiven Meinungs- und Willensbildung so regulieren, daß ihre

falliblen Ergebnisse die Vermutung der Vernünftigkeit für sich haben. Damit wird die Intuition, die sich mit

der Idee der Volkssouveränität verbindet, nicht dementiert, jedoch intersubjektivistisch gedeutet. Einewenn

auch anonymgewordene Volkssouveränität zieht sich in die demokratischen Verfahren und in die rechtliche

Implementierung nur zurück, um sich als kommunikativ erzeugte Macht zur Geltung zu bringen.« (FuG,

S. 365)

390 »Gerade die deliberativ gefilterten politischen Kommunikationen sind auf Ressourcen der Lebenswelt – auf

freiheitliche politischeKultur und eine aufgeklärte politische Sozialisation,vor allemauf die Initiativenmei-

nungsbildender Assoziationen – angewiesen, die sich weitgehend spontan bilden und regenerieren, jeden-

falls direkten Zugriffen des politischen Apparats nur schwer zugänglich sind.« (FuG, S. 366)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 291

Integration über Verfahren gehen Bezüge einer politischen Kultur und eines politisch-ethi-

schen Selbstverständnisses zuvor: Aufgrund ihres performativen Charakters nehmen

diese Kontexte zwar von Postulaten substantieller Qualität Abstand, gleichwohl stiften

sie intersubjektive Konnexe eines Raums, einer Überlieferung, einer Kooperation.391 Die

beanspruchte politische Ordnung setzt demnach eine Kongruenz voraus, auch wenn

diese sich nur als Rahmen einer Setzung manifestiert. So bedingen die emanzipativ-

verflüssigten, kritisch-reflexiven Selbstbestimmungsprozesse einen materiellen Grund,

dessen Koordination sie bedürfen, ohne ihn selbst einholen zu können: Kurzum beruht

politischeVerständigung auf einemVorverständnis.Habermaswill die Spannung zwischen

demUniversellen und Partikularen lösen, indem er für ihre räumliche Separation plädiert:

»Jede Assoziation, die ein solches Verfahren institutionalisiert, um die Bedingungen

ihres Zusammenlebens demokratisch zu regeln, konstituiert sich damit als Bürger-

schaft. Sie bildet eine partikulare, in Raum und Zeit abgegrenzte Rechtsgemeinschaft

mit spezifischen Lebensformen und Überlieferungen. Aber diese unverwechselbare

Identität kennzeichnet sie nicht als politische Gemeinschaft von Staatsbürgern. Den

demokratischen Prozess beherrschen nämlich allgemeine Prinzipien der Gerechtig-

keit, die gleichermaßen für jede Bürgerschaft konstitutiv sind.« (FuG, S. 372)

Eine spezifische Klärung dieserKennzeichnung bleibt allerdings aus:Wie prägt das Allge-

meine das Besondere, wie können sich Praxen kollektiver Selbstbestimmung und uni-

versale demokratische Prozesse vermitteln?Wie sich ein konkretes Kollektiv gerechtfer-

tigt über eine demokratische Praxis selbst bestimmen kann undwieHabermas den Aus-

gleich zwischen universalen Prinzipien und konkreten Entscheidungen konzipiert, soll

nun in den Fokus treten.

3.3.1 Von den Rechten – Zwischen Autonomie und Heteronomie

Habermas will die Theorie des Rechts nach Maßgabe der Volkssouveränität reformulie-

ren: »Die entwickelten Prinzipien des Rechtsstaates fügen sich zu einer Architektonik zusammen,

der eine einzige Idee zugrundeliegt: dieOrganisationdesRechtsstaates soll letztlichder politischau-

tonomenSelbstorganisation einerGemeinschaft dienen, die sichmit demSystemderRechte als eine

Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen konstituiert hat.« (FuG, S. 217) In diesem Kon-

nex sollen sich Autonomie, ethisch-politische Selbstbestimmungsprozesse und die Hetero-

nomie rechtsstaatlicher Ordnung verschränken. So könne die »kommunikative Macht ei-

nes vernünftigen Willens entstehen und in Gesetzesprogrammen verbindlichen Ausdruck finden«

(ebd.), sowie die sozialintegrative Kraft auch bei der Anwendung und Implementierung

des Rechts sichergestellt werden. Zwar stehen sich die kollektive Autonomie der Setzung

und die Aussetzung in eine objektiv geltende Rechtsordnung unversöhnlich gegenüber, im

Recht ließen sich beide aber produktiv verbinden. ImHorizont eines demokratischenUr-

sprungs verlöre das Recht seinen objektiven Status und sein heteronomes Potential: Das

391 Die Entfesselung des Kommunikationspotentials bedarf daneben der Abschaffung der Klassenkon-

flikte, der gesellschaftliche Stratifikation und der Ausbeutungsbeziehungen. (Vgl. FuG, S. 374) So

sehr Habermas auch im Hinblick auf die Inhalte der Forderungen zuzustimmen ist, so verweisen

sie auf Bedingungen, die dem Verfahren vorgelagert sind.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Tobias Braun: Der politische Konsens

bindendeGesetz ließe sichals geronnenerpolitischerWille verstehenundwerde sozuei-

nem Ausdruck kollektiver Souveränität.392 Es ist diese Korrelation positiver und negativer

Autonomie im Sinne eines inneren, subjektiven und einer äußeren, objektiven Pols, die

Habermas produktiv in seiner Rechtsphilosophie auszuarbeiten ansinnt.393 Allerdings

reibt sich die Aussetzung in konkrete Ordnungen mit autoritären Geltungsansprüchen

392 Eine Frage ist, wie Habermas die Abkopplung infolge administrativer Selbstprogrammierung auf-

zuhalten gedenkt.

393 Diese Verknüpfung will die Auflösungsbewegung permanenter, autonomer und volkssouveräner

(Selbst-)Setzung durch die Konfrontation mit sich selbst als Ursprung des Zwingenden, des Ge-

gebenen, einhegen. Das Paradox des selbstgewollten Zwangs soll sich und die Dynamik der an-

archischen Selbstsetzung aufheben. Meine Vermutung ist, dass Habermas die Spannung nur ver-

schiebt, die er in der Doppelrolle vereinen will. An zwei Punkten wird dies deutlich: Einmal muss

der Anspruch erhoben werden, dass die Selbstbindung frei sei von Heteronomie. Wenn Autono-

mie sich fraglos binden lassen soll, muss die Heteronomie der Rechtsordnung, aber auch die der

Verfahren, als reiner Ausfluss des autonomenWillens erscheinen. Die Hoffnung Habermas’ muss

aber getrübt sein, bleiben dem nagenden Zweifel der Emanzipation doch Angriffsflächen, die

auch die Umstellung auf Verfahren nicht kaschieren kann, solange er personelle, temporale und

lokale Disparitäten nicht zugunsten eines abstrakten Universalismus auflöst. Auch wenn die sich

selbst identische, gestaltbare, einsichtige wie einsehbare demokratische Gesellschaft im Idealen

bleibt, bildet dieses eingeschriebene Defizit unabdingbar den energetischen Pol emanzipatori-

scher Dynamik und gesellschaftlichen Aufbegehrens. Wenn der Urheber schon nie mit sich selbst

übereinstimmt, scheint dies für seine andere Seite, die des Adressaten, noch weniger möglich.

Dies zeigt die Spannung der konzeptionellen Anlage der Sphären: Zwar kann die auf ewig gestell-

te diskursive Öffentlichkeit, die nie endgültig entscheidet, qua zeitlicher und räumlicher Entgren-

zung allen Teilnehmern zugänglich sein. Die Rechtsordnung dagegen konfrontiert die Adressaten

mitunter mit konkreten Zwängen, zu deren Entscheidung die Betroffenen keinen Zugang hatten,

die schlicht vor ihrem Eintritt in die Rechtsgemeinschaft getroffen wurden. Auch wenn dies nur

auf die Begrenzung des Rechtsraumes zuträfe, wären die Konsequenzen schon weitreichend. Die

Bindungskraft des konkreten Rechtsraums wäre nicht mehr zu rechtfertigen, weil das Wir, was

sich bindet, nicht mit demWir übereinstimmt, das gebunden wird. Dies ist die zweite Bekundung

der Spannung in der Doppelrolle: Beide Bewegungen fallen nur im Moment der Selbstgründung

in eins, Illegitimität und Heteronomie wachsen mit der Distanz zu dem Akt der Selbstbindung.

Der Doppelrolle bleibt eine Spannung eingeschrieben, die die Transgressivität der demokratisch-

emanzipativen Selbstsetzungsbewegung nicht einzufangen vermag, zumindest nicht auf Dauer.

Herausgestellt werden sollte hier Reibung, die sich in der Folge der Doppelrolle des Bürgers ergibt

und ihre theoretische Belastbarkeit eingeschränkt. Das Arrangement der Doppelbewegung bleibt

abhängig von dem Moment der autonomen Selbstsetzung, der alle vor ihr liegenden Bindungen

löst. Die Bindung der Rechtssphäre legitimiert sich durch die Beanspruchung der Selbstbindung

des Souveräns. Die beiden Bewegungen, mithin die Auflösung wie Selbstsetzung des Urhebers

und die die Bindung, der Zwang, die Entzogenheit des Adressaten stehen sich weiter unausge-

söhnt gegenüber. Die demokratietheoretischen Anschlussfrage ist, wie es möglich ist, Selbstbin-

dung, Selbstbestimmung und Selbstgestaltung zu institutionalisieren. Wir werden im Folgenden

Habermas’ Konzeption zu würdigen haben, ein Modell deliberativer Demokratie zu entwickeln:

Die hier von uns eingetragene Anspannung der Doppelrolle sollte uns sensibilisieren, dieWillens-

bildung und die Konzepte wie die Zivilgesellschaft oder den politisch-ethischen Diskurs auf ihre

politischen Potentiale hin zu befragen. Es bietet sich ein Hinweis zu Lefort an, dessen Staats-Zi-

vilgesellschafts-Dualismus ähnliche Züge trägt, zumindest was die Spannung einer auflösenden

und einer fixierenden Instanz anbetrifft.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 293

ander Setzung und emanzipativenMitgestaltung einer demokratisch-verfasstenRechts-

ordnung.394

Ausgangs- undReferenzpunkt der politik-wie demokratietheoretischenÜberlegun-

gen Habermas’ sind die Bedingungen sozialer Integration in der Moderne: Die Evolution

der Entkopplung von System und Lebenswelt im Zuge der Differenzierung moderner

Gesellschaften stellemit ProzessenderKomplexitätssteigerung,Pluralisierungunddem

Abbau vonGewissheitendie intersubjektiveVerständigungundHandlungskoordinierung

vor anspruchsvolle Aufgaben. (Vgl. FuG, S. 41f.)

»Im Folgenden werde ich von einer Situation einer weitgehend profanisierten Ge-

sellschaft ausgehen, wo die normativen Ordnungen ohne metasoziale Garantien

aufrechterhalten werden müssen. Auch die ohnehin pluralisierten und immer stärker

differenzierten lebensweltlichen Gewißheiten bieten für dieses Defizit keinen hin-

reichenden Ausgleich. So verschiebt sich die Bürde der sozialen Integration immer

weiter auf die Verständigungsleistungen von Aktoren, für die Geltung und Faktizität,

also die bindende Kraft von rational motivierten Überzeugungen und der auferlegte

Zwang äußerer Sanktionen, jedenfalls außerhalb der durch Sitte und Gewohnheit

regulierten Handlungsbereiche, inkompatibel auseinandergetreten sind.« (FuG,

S. 42f.)

Das Hintergrundwissen biete zwar noch die Möglichkeit der Reduzierung des Dissensrisi-

kos, da es über unhinterfragte, geteilteWissens- undWertbestände Koordinierungsauf-

gaben übernehme und das kommunikative Handeln entlaste, gleichzeitig entzöge es sich

aber Ansprüchen reflexiver Begründung und somit der kommunikativen Rationalität. (Vgl.

FuG, S. 55) Das kommunikative Handeln selbst, also das freie Flottieren mobilisierbarer Grün-

de, berge ebenso Potentiale sozialer Integration sowie der Vermeidung von Dissens, aber

nicht imModus der Eingrenzung, sondern der Entschränkung. Zwischen diese distinkten

Formen gesellschaftlicher Integration setzt Habermas das positivierte Recht, fungiere die-

ses doch ebenso als koordinativer Rahmen der objektiv-geltenden Ordnung wie es sich

als Ausdruck kollektiver Autonomie ausnehme. In seinen ambivalenten Status reduziere

das Recht Komplexität und diene als integrative Struktur:

»Wenn man in dieser Weise das moderne Recht als Mechanismus betrachtet, der die

überforderten Verständigungsleistungen der kommunikativ Handelnden von Aufga-

ben der sozialen Integration entlastet, ohne im Prinzip die Entschränkung des Kom-

munikationsspielraums rückgängig zu machen, werden beide Seiten: die Positivität

und der Anspruch auf rationale Akzeptabilität verständlich.« (FuG, S. 57)

Dies positive Rechtsverständnis versteht das geltende Recht als Produkt kollektiver Auto-

nomie und hebt dessen politischen Ursprung, seine Gemachtheit, hervor,wobei diese In-

tegration politischer Kooperation zugleich die prinzipielle Fass-, Bestimm- und Veränder-

barkeit der Rechtsordnung voraussetzt. So avanciert das Recht zum komplexen Bezugs-

394 Dem positiven Recht kommt demnach das Potential zu, bei Aufrechterhaltung der Erwartungs-

stabilisierung gleichzeitig nicht auf überkommene Setzungen verweisen zumüssen und somit die

lebensweltlichen Gewissheiten ersetzen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Tobias Braun: Der politische Konsens

punkt kollektiver Souveränität und oszilliert zwischen subjektiv-autonomen und einem

objektiv-heteronomen Status.395

In Faktizität und Geltung bemüht sich Habermas, Volkssouveränität und Menschen-

rechte396 in der politischen Ordnung deliberativer Demokratie zu vermitteln: »Der

gesuchte interne Zusammenhang zwischen Volkssouveränität und Menschenrechten liegt im

normativen Gehalt eines Modus der Ausübung politischer Autonomie, der nicht schon durch die

Form allgemeiner Gesetze, sondern erst durch die Kommunikationsform diskursiver Meinungs-

und Willensbildung gesichert ist.«397 (FuG, S. 133) Die normative Güte deliberativer Recht-

setzung entstamme nicht den Inhalten der Gesetze, sondern der prozeduralen Qualität

ihrer Genese: »Seinen vollen normativen Sinn erhält das Recht nicht per se durch seine Form,

auch nicht durch einen a priori gegebenen moralischen Inhalt, sondern durch ein Verfahren der

Rechtsetzung, das Legitimität erzeugt.«398 (FuG, S. 169) Es sind die Prozedere selbst, die die

diskursive Transition des Rechts erlauben und die Rationalität der entbundenen Moderne

wahren: »Und auf demposttraditionalenRechtfertigungsniveau gilt nur das Recht als legitim, das

in einer diskursiven Meinungs- und Willensbildung von allen Rechtsgenossen rational akzeptiert

werden könnte.«399 (ebd., vgl. auch HdD, S. 96) Die Abkehr von materiellen Hypostasen

395 »Vorbehaltlich dieser Kommunikationseinschränkungwird das Dauerrisiko desWiderspruchs diskursiv auf

Dauer gestellt und in die Produktivkraft einer präsumptiv vernünftigen politischenMeinungs- undWillens-

bildung umgewandelt.« (FuG, S. 57)

396 Weiterführend Llanque 2008. Die Diskussion der Menschenrechte hat mittlerweile kaum mehr

fassbare Ausmaße erreicht, exemplarisch sei auf jüngere Arbeiten von Joas (2015), Ringkamp

(2015) und Bogner (2014) sowie die Sammelbände vonDemko, Brudermüller und Seelmann (2015)

und Gander (2009) verwiesen.

397 Anderenorts benenntHabermas (DMD, S. 78) verschiedene Kommunikationsformen, die als Quel-

len für (deliberative) Politik dienen: Ein gemeinsamer Wille bildet sich demnach durch ethi-

sche Selbstverständigung, durch Interessenausgleich und Kompromisse strategischen Handelns so-

wie durch moralische Begründung und rechtliche Kohärenzprüfung. An dieser Stelle soll der Hinweis

genügen, dass sich die verschiedenen Typen der Quellen durchaus in Spannung zueinander befin-

den.

398 Den Legitimationsanspruch des positiven Rechts formuliert Habermas, ganz Kantianer, wie folgt:

»Die Freiheit eines jeden soll mit der gleichen Freiheit aller nach einem allgemeinen Gesetz zusammen be-

stehen können.« (FuG, S. 153, vgl. Kant (1964), S. 145) Weiterführend sei hier eine Arbeit Meiners

(2015) verwiesen, in der dieser die Konzeption der Rechtsgeltung bei Kelsen, Habermas und Luh-

mann vergleichend untersucht.

399 Müssen Rechtsnormen ethisch-politischen oder moralischen Ansprüchen genügen? Eigentlich

müssten sie auf das Normative abstellen, sich auf alle potentiell Betroffenen beziehen und von

deren Zustimmung abhängen. »Die Verbindlichkeit von Rechtsnormen geht nicht allein auf die Einsicht

in das für alle gleichermaßen Gute zurück, sondern auf kollektiv verbindliche Beschlüsse rechtsetzender

und rechtanwendender Instanzen. Daraus ergibt sich die begrifflich notwendige Rollenteilung zwischen

Autoren, die Recht setzen und sprechen, sowie Adressaten, die dem geltenden Recht unterworfen sind.«

(DdR, S. 174) Diese exklusive Rechtssetzung kann in normativer Hinsicht allerdings nicht legiti-

miert werden, ihr fehlt das Potential der Verallgemeinerbarkeit. Umgekehrt ist allgemein gefass-

ten Rechtsnomen ein unkonkreter und unspezifischer Charakter eigen.Wenn zudemNormen uni-

versal gelten sollen und alle potentiell Betroffenen ein Veto-Recht hätten, ist nicht einsichtig, wie

sich ein Kollektiv abschließen könnte. Im Prinzip könnte Habermas hier auf Werte ausweichen,

aber Rechtswerten liegt der partikularistische Zug inne, den Habermas mit seinem Verweis auf

Rechtsnormen vermeiden wollte.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 295

wird auch daran deutlich, dass sich die infiniten Diskurse deliberativer Willensbil-

dung stets ihrer eigenen Kontingenz, Fallibilität und Prekarität bewusst blieben: Die

Imperfektibilität der Moderne spiegelt sich mithin in dem Rechtsverständnis dieser

demokratischen Ordnung. Der formalen Prozeduralität deliberativer Rechtsetzung

attestiert Habermas integrative Potentiale der Koordination und Legitimation, wobei

das Recht als Konnex und Medium positiver und negativer Autonomie fungiere: »Im Gel-

tungsmodus des Rechts verschränkt sich die Faktizität der staatlichen Rechtsdurchsetzung mit der

Legitimität begründenden Kraft eines dem Anspruch nach rationalen, weil freiheitsverbürgenden

Verfahrens der Rechtsetzung.«400 (FuG, S. 46) Zugleich überlagern sich an dieser Stelle zwei

Spannungen. Einerseits reibt sich die direkte Betroffenheit von Genossen politischer

Kollektive an der abstrakten Logik der Rationalität: Da jegliche normative Rechtferti-

gung auf generalisierte, uneingeschränkt verallgemeinerbare Gründe abstellt, verlieren

ethisch-politische Positionen ihre Validität. Andererseits besteht zwischen der Faktizität

gesetzter Ordnungen und deren Ursprung im souveränen Willen der Betroffenen eine

Reibung, zwischen der negativen Autonomie, dem objektiven Zwang der Bindung, und

der positiven Autonomie, der sich nie genügenden Selbstsetzung.401 Habermas versucht

beide Friktionen en bloc aufzuheben: Sicher zwinge das Recht nur ein Kollektiv, die

Rechtsnormen selbst blieben dabei aber universell. Auch wenn die Gesetze also für alle

Geltung beanspruchten, sowäre ihre politische Bindungskraft doch auf einen konkreten

400 Auch eine Rechtsordnung könne sich in zunehmendenMaße nur noch über Quellen legitimieren,

die nicht im Widerspruch zu prosttraditionalen Lebensidealen und Gerechtigkeitsidealen stän-

den, wie sie schon in den beiden Bereichen (Subjekt und Kultur) zentral geworden seien: »Gründe

für die Legitimität des Rechts müssen, bei Strafe kognitiver Dissonanzen, in Einklang stehen mit den mo-

ralischen Grundsätzen universeller Gerechtigkeit und Solidarität sowie mit den ethischen Grundsätzen ei-

ner bewußt entworfenen, selbstverantworteten Lebensführung von Einzelnen wie von Kollektiven.« (FuG,

S. 128)

Die staatliche Sanktionsgewalt muss rechtlich kanalisiert werden, sie bedürfe einer rechtlichen

Ordnung: »Kurzum, der Staat wird als Sanktions-, Organisations- und Exekutivgewalt nötig, weil Rechte

durchgesetztwerdenmüssen,weil die Rechtsgemeinschaft einer identitätsstabilisierendenKraft ebensowie

einer organisiertenRechtsprechung bedarf, undweil aus der politischenWillensbildungProgrammehervor-

gehen,die implementiertwerdenmüssen.« (FuG, S. 168)Dies seien »objektiv-rechtliche Implikationen,die

in den subjektivenRechten in nuce erhalten sind.« (Ebd.) Die subjektivenRechte setzendemnach schon

von sich aus staatlich organisierte Macht voraus. Nach Habermas ist es für das Individuum von

zentraler Bedeutung, sich auf die Einhaltung verpflichtender Normen verlassen zu können: Die

rechtsstaatliche Garantie der subjektiven Rechte schaffe die Basis der Handlungskoordinierung.

Die positive Freiheit benötigt diesen gesicherten Rahmen, ebenso bedarf die negative Freiheit der

positiven, um nicht zur Willkürherrschaft zu verkommen.

401 Der universelle Anspruch politischer Prozesse steht mit der Abgeschlossenheit konkreter politi-

scher Gemeinwesen in einer gewissen Spannung. Die politische Autonomie bezieht sich auf ei-

nen exklusiven Bereich mit einer bestimmbaren Teilnehmerschaft, dessen quantitative, räumli-

che oder zeitliche Begrenzung sie aber nach vernünftigen Maßstäben nicht auszuweisen vermag.

Weder kann sich das Kollektiv in Hinsicht des Kreises der Partizipanten exklusiv auszeichnen noch

begründet auf eine kollektive Eigenheit abstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Tobias Braun: Der politische Konsens

Raum begrenzt.402 Der Punkt ist, dass Habermas exklusive Beschlüsse zulässt, sofern

sie den Maßgaben rationaler Diskurse entsprechen: Das Eigene kann mithin nur das

behaupten, was für alle immer gelten kann. Die deliberative Willensbildung ist mithin

selbst der Logik rationaler Abstraktion unterstellt: Das Besondere kann sich dann aller-

dings nichtmehr rechtfertigen und verliert jede intersubjektive Geltung ebensowie sein

(sozial-)integratives Potential.403

DieLimitierungeines exklusivenKreises vonBetroffen entgrenztHabermasdurchdie

Bedingung potentieller Betroffenheit. Die normative Validität politischer Setzungen des

Rechts knüpfe sich an die hypothetische Berücksichtigung allermöglicherweise Betroffe-

nen:

»[…] als Teilnehmer an rationalen Diskursen müssen die Rechtsgenossen prüfen kön-

nen, ob eine strittige Norm die Zustimmung aller möglicherweise Betroffenen fin-

det oder finden könnte. Mithin besteht der gesuchte Zusammenhang zwischen Volks-

souveränität und Menschenrechten darin, daß das System der Rechte genau die Be-

dingungen angibt, unter denen die für eine politisch autonome Rechtsetzung not-

wendigen Kommunikationsformen ihrerseits rechtlich institutionalisiert werden kön-

nen.«404 (FuG, S. 134)

So komme die Rechtsordnung wiederum selbst der kommunikativen Vernunft nach. Der

Zirkel ist ebenso offenkundig wie notwendig: Da es keinen Anfang geben kann, kein

Erstes, bedingen und ermöglichen sich Volkssouveränität, Menschenrechte, kommuni-

kative Praxis und das System der Rechte gegenseitig. Gleichsam setzt der individuelle

Prüfungsauftrag eineDeckung von rationalemDiskurs,Betroffenheit undRechtssystem

ebensowie die Doppelrolle von Adressat undUrheber des Rechts voraus.Der Anspruch an

Teilhabe bleibt universell, gleichsam steht diesem Aspekt positiver Autonomie die Begren-

zung des Raums konkreter Rechtssetzung, also die negative Autonomie, entgegen. Setzung

und Aussetzung des Rechts verbleiben in einer komplexen Ambivalenz.405

402 »Rechtsnormen regeln interpersonale Beziehungen zwischen Aktoren, die sich gegenseitig als Mitglieder

einer abstrakten, weil selbst erst durch Rechtsnormen erzeugten Gemeinschaft anerkennen.« (KG, S. 220)

Gesetzgebung bedürfe gleichsam einer vorgängigen Interessenverallgemeinerung in einem Horizont

gleicher subjektiver Freiheiten.

403 Mit Rawls kann auf eine andere Integration verwiesen werden: Die Auszeichnung und Bindung

eines kollektiven Projekts entstammen nicht deren Setzung, sondern der Einsicht in dessen Aus-

zeichnung, also in dessen universaler, gerechtfertigter Ausrichtung. Problematisch ist der passive

Charakter dieses Vorschlags, der die politische Autonomie stark einschränkt.

404 Die Problematik des Betroffenheitskriteriums hatten wir schon angesprochen. So reiche es nicht

hin, über die Betroffenen zu diskutieren, sondern diese müssen sich am Diskurs beteiligen. Eine

anschließende Frage ist, wie sich Exklusionen rechtfertigen, wann, von wem und wie sie vollzo-

gen werden. Die andere Frage ist, inwieweit sich die Grenzen der Betroffenheit und des Gebietes,

auf welches sich die Gesetzgebung bezieht, überhaupt decken müssen. Die diskurslogische Ent-

grenzung und damit die Anlage der Betroffenheit weisen über spezifische Kollektive hinaus. Wel-

chen Kreis potentieller Betroffenheit umfassen beispielsweise Debatten des Asylrechts, Waffen-

lieferungen, (Wirtschafts-)Sanktionen gegenüber Staaten oder (religiös-motivierten) Beschnei-

dungen?

405 In seiner Doppelrolle ist der autonome Staatsbürger mit anderen gleichursprünglich die Instanz,

die seine Freiheit eingeschränkt. »Die Gleichursprünglichkeit von privater und öffentlicher Autonomie

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 297

Über den Primat der Verfahren will Habermas (FuG, S. 51) antezedente Vorausset-

zungen und substantialistische Hypostasen des Einen vermeiden: Prozesse der Willens-

bildungwürden sich vonmateriellenVorgaben lösenundnur auf das prozedurale Arran-

gement beziehen, wodurch sie die soziale Pluralität einbinden könnten. Zugleich werde

durch diesen Ursprung in der kollektiven Autonomie das Konfliktpotential politischer De-

zision reduziert, weil das Recht als ein Gemachtes und als Ausdruck der Souveränität

der Bürger erscheine.406 (Vgl. DdR, S. 156f.) Das Verfahren der Gesetzgebung verlege die

politische Integration in die prozeduraleOrganisation der Übereinkunft:

»Deshalb muß den am Gesetzgebungsprozeß Beteiligten zugemutet werden, aus der

Rolle privater Rechtssubjekte herauszutreten und mit ihrer Staatsbürgerrolle die Per-

spektive von Mitgliedern einer frei assoziierten Rechtsgemeinschaft zu übernehmen,

in der ein Einverständnis über die normativen Grundsätze der Regelung des Zusam-

menlebens entweder schon durch Tradition gesichert ist oder über eine Verständi-

gung nach normativ anerkannten Regeln herbeigeführt werden kann.«407 (FuG, S. 50)

Die Doppelrolle der Staatsbürger als Adressaten undUrheber der Rechtsnormenmarkiere

jene Spannung, die für ein Verständnis moderner politischer Ordnung leitend sei.408

zeigt sich erst,wennwir dieDenkfigur der Selbstgesetzgebung,wonach die Adressaten zugleich dieUrheber

ihrer Rechte sind, diskurstheoretisch entschlüsseln.« (FuG, S. 135) Beide Sphären, die öffentlichewie die

private, sind nach Habermas elementar für die Umsetzung von Volkssouveränität.

406 »Der institutionelle Rahmenmoderner Demokratien fügt drei Elemente zusammen: die private Autonomie

von Bürgern, die das Recht haben, ein selbstbestimmtes Leben zu führen; die demokratische Staatsbürger-

schaft, also die gleichmäßige Inklusion freier und gleicher Bürger in die politische Gemeinschaft; und eine

unabhängige politische Öffentlichkeit, die als Sphäre freier Meinungs- undWillensbildung Staat und Zivil-

gesellschaft miteinander verbindet.« (HdD, S. 89)

407 Dies oder legt nahe, dass beides legitimerweise möglich ist. Offenkundig stehen die Auflösungs-

prozesse der Moderne der Legitimationsversicherung über Traditionsverweise aber entgegen.

408 »DasRechtsmediumals solches setztRechte voraus,die denStatus vonRechtspersonenals Trägern vonRech-

ten überhaupt definieren.Diese Rechte sind auf dieWillkürfreiheit von typisierten und vereinzeltenAktoren

zugeschnitten, d.h. auf subjektive Handlungsfreiheiten, die konditional eingeräumt werden.« (FuG, S. 151)

Es ist das positive Recht, welches nach Habermas mit dem kommunikativen Handeln in Bezie-

hung steht: »Auf der einen Seite entfesselt das System der Rechte die interessengeleitete Willkür erfolgs-

orientiert handelnder Einzelsubjekte in den Bahnen von zwingendenGesetzen, die gleiche subjektiveHand-

lungsfreiheiten kompatibel machen; auf der anderen Seitemobilisiert und vereinigt es die kommunikativen

Freiheiten präsumptiv gemeinwohlorientieter Bürger in der Praxis der Gesetzgebung.« (FuG, S. 164) Beide

Rechtsbereiche und beide Autonomien bedingen sich, obwohl sie zu trennen sind.

Die private Autonomie hat den Rückzug aus den gemeinsamen öffentlichen Belangen zum Kern:

»Deshalb läßt sich die private Autonomie eines Rechtssubjekts wesentlich als die negative Freiheit verste-

hen, sich aus dem öffentlichen Raum gegenseitiger illokutionärer Verpflichtungen auf eine Position wech-

selseitiger Beobachtung und reziproker Einwirkung zurückzuziehen. Die private Autonomie reicht so weit,

wie das Rechtssubjekt nicht Rede und Antwort stehen, für seine Handlungspläne keine öffentlich akzepta-

blen Gründe angeben muß. Subjektive Handlungsfreiheiten berechtigen zum Ausstieg aus dem kommuni-

kativen Handeln und zur Verweigerung illokutionärer Verpflichtungen; sie begründen eine Privatheit, die

von der Bürde der gegenseitig zugestandenen und zugemuteten kommunikativen Freiheit befreit.« (FuG,

S. 153) Was meint aber Habermas mit reziproker Einwirkung und wie ist das Verhältnis zu den

Subsystemen Markt und Administration bestimmt? Auch wenn Habermas an dieser Stelle keine

Hinweise gibt, ist es plausibel, den Marktteilnehmer als privaten Nutzenmaximierer, der strate-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Tobias Braun: Der politische Konsens

(Vgl. FuG, S. 52) Mit der Demokratie ging der Anspruch allgemeiner Teilhaberechte

ebenso einher wie die Dynamik permanenter Problematisierung, die alles bislang Si-

chere öffentlicher Kritik aussetze: Die frei flottierenden, auf Dauer gestellten Diskurse der

Öffentlichkeit begreift Habermas als genuine Manifestationen politischen Handelns,

deren Willensbildung in deliberativer Demokratien über spezifische Mechanismen an

die Institutionen weitergeleitet würden und beide Räume miteinander verknüpften.409

DieseMechanik politischer Transmission bedarf einer eingehendenBetrachtung: Leitend

muss die Frage sein, an welchen Punkten die organisierte Selbstbestimmungspraxis

über die Rechtssetzung hinaus geht, bzw. an welchen Stellen das Konkrete in den

rationalen Gesamtentwurf einbricht.410 So tritt die Spannung zwischen den beiden

gisch handelt, zu begreifen, der sich öffentlichen Belangen entzieht. Wenn sich das Individuum

auf diese Ebene begeben hat, kann es Gesetze nur noch aus der Adressatenrolle wahrnehmen:

»Selbst wenn jedes Rechtssubjekt in der Rolle einer moralischen Person einsieht, daß es sich bestimmte juri-

dische Gesetze selber hätte geben können, beseitigt diese nachträglich und jeweils privatim vorgenommene

moralische Ratifikation keineswegs den Paternalismus einer »Herrschaft der Gesetze«, der politisch hete-

ronomer Rechtssubjekte insgesamt unterworfen bleiben.« (FuG, S. 154) Habermas will die Auswahl der

jeweiligen Formder Autonomie dem Individuumanvertrauen, dahingehend sei rechtlicher Zwang

aufgerufen, die Entscheidungsfreiheit des Einzelnen nicht zu gefährden. »Das zwingende Recht darf

seine Adressaten nicht dazu nötigen, es muß ihnen freistellen, von Fall zu Fall auf die Ausübung ihrer kom-

munikativen Freiheit und auf die Stellungnahme zum Legitimationsanspruch des Rechts zu verzichten, d.h.

im Einzelfall die performative Einstellung zumRecht zugunsten der objektivierenden Einstellung eines nut-

zenkalkulierenden und willkürlich entscheidenden Aktors aufzugeben. Rechtsnormenmüssen aus Einsicht

befolgt werden können.« (Ebd.) Es kann aber kein Zwang zur Einsicht bestehen, denn auch die kom-

munikative Praxis erfordert zwar die Gewährleistung der Teilnahmemöglichkeit, nicht aber ein

Zwang zu faktischer Beteiligung. Ausbleibende Partizipationwäre dann einewillentliche Entmün-

digung.

Der negativen Freiheit steht die positive gegenüber,wobei sich beide in einemBedingungsverhält-

nis befänden. »Die gesuchten politischen Rechte müssen daher die Teilnahme an allen gesetzgebungsre-

levanten Beratungs- und Entscheidungsprozessen in derWeise gewährleisten, daß darin die kommunikati-

ve Freiheit eines jeden, zu kritisierbaren Geltungsansprüchen Stellung zu nehmen, gleichmäßig zum Zuge

kommen kann. Der gleichmäßigen Verrechtlichung des politischen Gebrauchs kommunikativer Freiheiten

entspricht die Einrichtung einer politischen Meinungs- und Willensbildung, in der das Diskursprinzip zur

Anwendung gelangt.« (FuG, S. 161) Als Bezugspunkt der positiven Freiheit bestimmtHabermas (FuG,

163) die Verfassung bzw. deren Normen, deren Umsetzung und Interpretation nach seinem Ver-

ständnis ein permanentes Projekt darstellt. Gerade hinsichtlich der Interpretation sind die Rechts-

paradigmen und die Traditionen der Auslegung zu beachten.

409 Lieber weist auf die fehlende Ausbalancierung des Diskursprinzips und der Rechtsform in norma-

tiver Hinsicht hin: »Mit der Verschränkungsthese versucht Habermas das Phänomen zu erklären, dass

das Recht zugleich den Anspruch inhaltlicher Begründbarkeit (Gültigkeit diskursive Akzeptabilität) erhebt

und Ergebnis eines rein äußerlich organisierten Setzungsverfahrens ist.« (DVfG, S. 29, Herv. im Original)

Weiter vermisst Lieber eine Verknüpfung der beiden Elemente im Sinne einer abhängigen Bezo-

genheit. Aus der zentralen Stellung des Diskursprinzips als alleinigem Produzenten von Legiti-

mität folge die Formalisierung des Rechts und Loslösung von normativen Bezügen. Liebers (ebd.,

S. 29 – 32) Arbeit versucht sich ander Erhellungder Frage, obundwie eine Setzungdemokratischen

Rechts noch möglich sei, ohne sich in der normativen Idealität kommunikativer Praxen aufzulö-

sen.

410 Siehe auch Zenkert (2004, S. 369, Fn. 34), der zwar die Trennung von Staatsangehörigkeit und

Staatsbürgerschaft, dieHabermas vornimmt, begrüßt, ihmaber imWeiteren eineVereinseitigung

in Richtung Universalismus und eine Marginalisierung konkreter Staatlichkeit attestiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 299

konstitutive Momente der politischenÜbereinkunft hervor, die kommunikative Vernunft

und die kollektive Autonomie.

*

Im Recht411 verkoppeln sich die distinkten Integrationsmedien moderner Gesellschaf-

ten, die Lebenswelt sowie die Sub-Systeme Administration412 undMarkt413:

»Über eine Selbstbestimmungspraxis, die von den Bürgern die gemeinsame Aus-

übung ihrer kommunikativen Freiheiten erfordert, speist das Recht seine sozialinte-

grative Kraft letztlich aus Quellen der gesellschaftlichen Solidarität. Die Institutionen

des privaten und des öffentlichen Rechts ermöglichen andererseits die Einrichtung

von Märkten und die Organisation einer Staatsgewalt; denn die Operationen des aus

der Gesellschaftskomponente der Lebenswelt ausdifferenzierten Wirtschafts- und

Verwaltungssystems vollziehen sich in Formen des Rechts.«414 (FuG, S. 59)

411 »Unter »Recht« verstehe ich das moderne gesatzte Recht, das mit dem Anspruch auf systematische Begrün-

dung sowie verbindliche Interpretation und Durchsetzung auftritt. Recht stellt sich nicht nur wie die post-

konventionelle Moral eine Form des kulturellenWissens dar, sondern bildet zugleich eine wichtige Kompo-

nente des gesellschaftlichen Institutionensystems.« (FuG, S. 106) Das Recht sei als reflexiv gewordene

legitime Ordnung Teil der Gesellschaftsebene der Lebenswelt; »[…] so bilden auch Rechtshandlungen

das Medium, durch das sich Rechtsinstitutionen gleichzeitig mit intersubjektiv geteilten Rechtsüberliefe-

rungen und den subjektiven Fähigkeiten der Interpretation und Beachtung von Rechtsregeln produzieren.

[…] Zum Recht gehören alle Kommunikationen, die an Recht orientiert sind, wobei sich die Rechtsregeln re-

flexiv auf die im Vorgang der Institutionalisierung geradehin vollzogene soziale Integration beziehen. Aber

der Rechtskode hält nicht nur Anschluß ans Medium der Umgangssprache, über das die sozialintegrativen

Verständigungsleistungen der Lebenswelt laufen; er bringt auch Botschaften dieser Herkunft in eine Form,

in der sie für die Spezialkodes dermachtgesteuertenAdministration und der geldgesteuertenÖkonomie ver-

ständlich bleiben.« (FuG, S. 108) Als kommunikativer Transformator vermittele das Recht zwischen

System und Lebenswelt.

412 Dieses SystemkennzeichneteHabermas vormals als Politik.Wirwerden in der Folge darauf achten

müssen, inwieweit sich die begriffliche Umstellung theorieintern auswirkt.

413 »Moderne Gesellschaften werden nicht nur sozial, über Werte, Normen und Verständigungsprozesse, son-

dern auch systemisch, überMärkte und administrativ verwendeteMacht integriert.« (FuG, S. 58) An ande-

rer Stelle hatte Habermas die Werte an die Systeme bzw. an das strategische Handeln verwiesen.

414 Was nun genau diese Solidarität meint, die nach Habermas eine Grundlage der Selbstbestim-

mungspraxis über Rechtssetzung bildet, bleibt offen. Sie beschreibt eine integrative, kohäsive

Instanz, die Zusammengehörigkeit eines sich bestimmenden Kollektivs. Wir werden auf die Mög-

lichkeiten und Grenzen der konkreten Selbstbestimmung politischer Kollektive zurückkommen.

Habermas wie Brunkhorst (2000) teilen einen breiten Solidaritätsbegriff, dessen Entgrenzungs-

potential personellen wie zeitlichen Grades unerschöpflich zu sein scheint. Dabei wird dem Soli-

daritätsbegriff aufgrund eines ausgesparten Belastungsniveaus nicht entsprochen. Der Solidari-

tät ist ein Anspruch eingeschrieben, der solidarische Beziehungen überhaupt erst begründet und

im gleichen Zug begrenzt: Neben der Struktur der Gegenseitigkeit, also der Dimension des Ge-

meinsamen, geht es hierbei um eine Opferbereitschaft, die solidarische Praxen substantiell kon-

stituiert. Diesmeint ein bewusstes Inkaufnehmen negativer Folgen infolge bekundeter oder prak-

tischer Unterstützung. Offenkundig muss ein Anspruch permanenter Solidarität die Individuen

überfordern oder die Solidarität aushöhlen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Tobias Braun: Der politische Konsens

Das Recht hege nicht nur Konflikte ein und biete Prozeduren zu deren Beilegung, es

übernehme zudem Aufgaben der Koordination des Vielen und Uneinen, die sich im Zu-

ge der gesellschaftlichen Differenzierung ergäben.

»Die Steuerungsmedien Geld und administrative Macht werden über rechtliche In-

stitutionalisierung von Märkten und bürokratischen Organisationen in der Lebens-

welt verankert. Gleichzeitig werden Interaktionszusammenhänge, in denen auftre-

tende Konflikte bisher auf der Basis von Gewohnheit, Loyalität oder Vertrauen ethisch

bewältigt werden konnten, verrechtlicht, d.h. in der Weise formal reorganisiert, daß

sich die Beteiligten im Konfliktfall auf Rechtsansprüche beziehen können.«415 (FuG,

S. 101)

Diesem Können entspricht nach Habermas zumindest in der Moderne auch einMüssen,

da ansonsten keine adäquate Instanz der Vermittlung zur Verfügung stünde. Kann aber

Recht diese lebensweltliche Integration übernehmen und gleichzeitig dessen Charakter be-

wahren?DieGeltung desRechtswird von einemgenuinen Fundus lebensweltlicher Solida-

rität getragen, dem kollektiven Einverständnis einer politischen Kultur, die als kohäsives

Verbindungsglied zwischen Legalität und Legitimität dient: »Insofern zehrt das moderne

Recht von einer Solidarität, die sich in der Staatsbürgerrolle konzentriert und letztlich aus kommu-

nikativenHandelnhervorgeht.«416 (FuG,S. 50) ImAnschluss anParsons undDworkinweißt

Habermas dem Recht eine sozialintegrative Funktion zu, »und zwar als ein Medium, das das

Selbstverständnis einer solidarischenGemeinschaft, obgleich in hoch abstrahierter Form, aufrecht-

zuerhalten gestattet.« (FuG, S. 273) Die Assoziationen formierten sich in dem Bewusstsein

des politischenUrsprungs ihresRechts, dessenKodifizierung immer auch ein Projekt blie-

be.417 Das Recht erlaubt der Gesellschaft einen Zugang auf ihre eigene Verfassung im

Sinne eines Objekts: Somit kommt dem Recht eine integrative Qualität zu, in dem sie auf

die Zusammengehörigkeit einer politischen Gemeinschaft abstellt, die ihren Ausdruck in der

verbindenden Rechtsordnung findet. Mit Parsons geht Habermas (FuG, S. 102f.) weiter

davon aus,dass sich inmodernenGesellschaften soziale Anerkennungsbeziehungen von

Solidarität auf das Recht umstellen. Dabei würden diese aus konkreten Kontexten gelöst

und stünden in abstrakter, formalisierter Form zur Verfügung,womit sie auch auf Frem-

de übertragbarwären.Die Betonung der konstitutivenRolle lebensweltlicher Strukturen

415 Habermas rekapituliert an dieser Stelle Parsons. Zu dessen Aktualität siehe den Sammelband

Staubmanns undWenzels (2000).

416 Wagner verweist auf einen weiteren konsensualen Aspekt in der Konzeption der Rechtssetzung:

»Den am Rechtssetzungsprozess beteiligten Subjekten muss, soweit es diesen Prozess anbelangt, die Ori-

entierung an einem Einverständnis der Rechtsgemeinschaft im Ganzen, d.h. aller Rechtssubjekte, über die

normativen Grundsätze der Regelung des Zusammenlebens zugemutet werden.« (RMÖ, S. 75)

417 Anderenorts macht Habermas (FuG, S. 33) die Parallelen zwischen Recht und Sprache, die sich bei-

de in der Spannung zwischen Faktizität und Geltung befänden, anhand deren Bedeutung für die

Integrität der sozialen Ordnung deutlich. Die Sprache sei die primäre Quelle der sozialen Inte-

gration. (Vgl. FuG, S. 34) Die Implikationen dieser Entgrenzung wurden und werden im gesamten

Verlauf unserer Besprechung deutlich. (Siehe auch D, S. 112)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 301

muss sich jedoch fragen lassen, wie sie den reflexiven und kritischen Sog der Moderne

auszuhalten gedenkt.418

Die vor-moderne Lebenswelt besteht in latenten und impliziten geteiltenKontexten:

Das Recht kann diese Orientierung kaum leisten, zumindest im Moment der Setzung.

Der zentrale Unterschied ist, dass der Zwang des Rechts, also die Adressatenrolle der Bür-

ger, um legitim zu sein, auf deren Affirmation und Intension, zumindest der Prozedu-

ren, zurückgehen muss. Just dieses Moment aktiver Zustimmung widersetzt sich der

Latenz lebensweltlicher Fundus. An der Ordnung desDissens zeigt sich die Differenz: Die

lebensweltliche Koordination ist zwar bar definiter Setzungen, gleichsam gehenmit ihr

Horizonte des Unverfügbaren wie diffuse Ausrichtungen des Sicheren, Gewissen und

Beständigen einher. Die lebensweltlichen Kontexte lassen sich nicht auf situative Reak-

tionen auf Konflikte reduzieren. Auch wenn also die Solidarität sicher als Quelle sozialer

Integration dienen kann, steht die Koordination der Lebenswelt der rechtlichen Forma-

lisierung per se fern: Habermas geht es in seiner Konzeption des Rechts um einen aus-

gezeichneten Status sich selbst-bestimmender Kollektive, deren reflexive und explizite

Momente die Lebenswelt auflösen. Das obige Zitat wird wie folgt fortgesetzt:

»Und das notwendige Komplement zur Verrechtlichung potentiell aller gesell-

schaftlichen Beziehungen bildet die Universalisierung eines öffentlich-rechtlich

institutionalisierten Staatsbürgerstatus. Den Kern dieser Staatsbürgerschaft bilden

politische Teilnahmerechte, die in den neuen Verkehrsformen der Zivilgesellschaft,

einem grundrechtlich geschützten Netz von freiwilligen Assoziationen, sowie in

418 »Auch der kommunikationstheoretische Begriff der Lebenswelt bricht mit der Denkfigur eines aus Teilen

bestehenden Ganzen. Die Lebenswelt bildet sich aus einem in sozialen Räumen und historischen Zeiten ver-

zweigten Netz kommunikativer Handlungen; und diese speisen sich nicht weniger aus den Quellen kultu-

reller Überlieferungen und legitimer Ordnungen,wie sie von den Identitäten vergesellschafteter Individuen

abhängen. Deshalb ist die Lebenswelt keine Großorganisation, der Mitglieder angehören, keine Assozia-

tion, kein Verband, zu dem sich Individuen zusammenschließen, kein Kollektiv, das sich aus Angehörigen

zusammensetzt. Die vergesellschafteten Individuen könnten sich als Subjekte gar nicht behaupten, wenn

sie an den in kulturellen Überlieferungen artikulierten und in legitimen Ordnungen stabilisierten Verhält-

nissen reziproker Anerkennung keinen Halt fänden – und umgekehrt. Die kommunikative Alltagspraxis,

in der die Lebenswelt gewiß zentriert ist, geht gleichursprünglich aus dem Zusammenspiel von kulturel-

ler Reproduktion, sozialer Integration und Sozialisation hervor. Kultur, Gesellschaft und Person setzten sich

wechselseitig voraus.« (FuG, S. 107) An anderemOrt verweist Habermas (DSvU, S. 278) zudemauf die

Bedingung einer sozialisationsgesteuerten Koordination, damit Begründungen handlungsmoti-

vierende Kraft zukommen könne.

Habermas kanndenUniversalitätsanspruchpostmetaphysischer Zeiten kaumzurücknehmen:Das

Allgemeine kann sich nicht am Konkreten festhalten, das Partikulare verzerrt den Blick auf das

Universale und macht einen gelingenden Diskurs unmöglich. Selbstredend kann man mit Haber-

mas nicht davon ausgehen, dass es keine Einbindung gäbe, dennoch müssten sich die Individuen

über diesen partikularen Standpunkt erheben, und zwar nicht aufgrund der Einbettung, sondern

gänzlich abgelöst vondiesemGrund. Vielleicht könnenwir sagen, dass die IndividuenAbsetzungs-

punkte brauchen, um sich zu bilden, womit der Entwurf-Charakter betont und gleichzeitig aber

auf die Notwendigkeit des kritischen Zugangs durch den Entwerfenden verwiesen würde. Dann

bliebe aber noch zu fragen, ob sich dann nur die Prozedur, nicht der Inhalt verallgemeinern ließe.

Die Entwerfenden fragen aus der Position des Entworfenen, die Bezugnahme setzt die Bindung

fort. Wenn aber der Entwurf-Charakter in dieser Weise herausgestellt wird, ergeben sich Proble-

me hinsichtlich der Neutralität.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Tobias Braun: Der politische Konsens

den Kommunikationsformen einer über Massenmedien hergestellten politischen

Öffentlichkeit wahrgenommen werden.« (FuG, S. 101)

Habermas zielt mit dem Staatsbürgerstatus auf bewusste Individuen ab, die sich in

rechtlich-politischen Belangen orientieren, reflexive Perspektiven einnehmen und

konkrete Kontexte übersteigen können.419 Die kulturelle Eingrenzung wird von einem

rationalen, universalistischen Staatsbürgerideal abgelöst.420 Der Umgang so ausge-

zeichneter Citoyens mit Konflikten zeichnet sich einerseits durch eine Entgrenzung aus,

anderseits muss das statuierte Recht und seine Lösung von Dissens als Produkt ei-

nes Kollektivs verstanden werden, nicht als losgelöstes, vorliegendes Äußeres. Infolge

der Rationalisierung der Lebenswelt treten die dispersiven Potentiale der Emanzipation

deutlicher hervor, wie ein längeres Zitat verdeutlicht:

»Ohne Rückendeckung durch kritikfeste religiöse oder metaphysischeWeltbilder sind

praktische Orientierungen letztlich nur noch aus Argumentationen, d.h. aus den Re-

flexionsformen kommunikativen Handelns selber zu gewinnen. Die Rationalisierung

einer Lebenswelt bemißt sich daran, wie weit die im kommunikativen Handeln an-

gelegten und diskursiv freigesetzten Rationalitätspotentiale die Lebensweltstruktu-

419 Ob sich nationale Selbstverständnisse um Volksgenossenschaft oder Staatsbürgerschaft herum kon-

densieren, stellt Habermas (ZVvN, S. 178) als empirische Frage zur Seite. Der Moderne sei ein Zug

zum zweiten eingeschrieben, komme diesem doch eher universalistisch-reflexive Potentiale zu.

Habermas selbst geht auf die Kritik an den Integrationsdefiziten ein: »Die Staatsbürgerloyalität

braucht eine Verankerung im Bewußtsein der naturwüchsigen und historisch schicksalhaften Zusammen-

gehörigkeit des Volkes.« (ebd., S. 180) Er verweist auf das demokratische Verfahren, welches die In-

tegrationsleistung erbringen soll. Ein Konsens kann nicht vorpolitisch oder substantiell sein, er

muss im Verfahren hergestellt werden. (ebd., S. 187) Meinungs- und Willensbildung funktionie-

re auch unter Fremden, Legitimität entstamme einzig der Unterstützung prozeduraler Arrange-

ments. Gleichzeitig stabilisiere der demokratische Prozess ein Netz staatsbürgerlicher Solidarität

und Rechtssetzung müsse sich auch an kulturell-sozialen Einbindungen orientieren (ebd., S. 189).

Zur klären bleibt die Exklusivität ethisch-politischer Diskurse und die Ausgestaltung demokrati-

scher Verfahren. Dieses muss sich auf absolute Unbedingtheit, also allgemeine Anwendbarkeit

berufen: Begründungen der Eigenarten des politischen Aufbaus verweisen auf ausgeschlossene

Exklusivitätsansprüche. Habermas holt die Universalität hier in den Kern des politischen Prozes-

ses. Damit muss sich dieser auch diesem Anspruch stellen. Wir wollen imWeiteren sehen, ob Ha-

bermas diesen universalistischen Anspruch des politischen Prozesses durchhält. Wir hatten oben

schon auf die Problematik der Eingrenzung kollektiver Selbstbestimmung und Universalität nor-

mativer Ansprüche verwiesen.

420 Gerade das Vertrauen zeigt beispielhaft das Anspruchsniveau: Als sozialpsychologische Größe

schließt das Vertrauen an die Lebenswelt im konventionellen Verständnis an; Vertrauen kannmit-

hin nicht geschaffenwerden, es ist immer schon da, es ist hintergründig, eben Teil der Lebenswelt.

Die sozialintegrative Funktion des Vertrauens ist für Habermas inmodernen Kontexten nicht rele-

vant: Allein kommunikative Prozesse können ein gewisses Maß an Sicherheit und Verständigung

schaffen. Vertrauen sei qua Lebenswelt-Anbindung (im konventionellen Sinn) nicht universell, al-

so partikularistisch, unreflexiv und letztlich obsolet. Die Alltagspraxismuss sich ohneGeländer voll-

ziehen, nur so kann eine gelungene Verflüssigung gewährleistet werden. Das Modell des Staats-

bürgers versucht dem bindenden Element des entwerfenden Entwurfs in postmoderner Hinsicht

gerecht zu werden: Nicht das Überkommene, das Traditionelle, bindet den Staatsbürger, sondern

einzig das gemeinsam Gewollte, das diskursiv Erschlossene, das Neutral-Allgemeine.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 303

ren durchdringen und verflüssigen. Gegen diesen Problematisierungssog bieten in-

dividuelle Bildungsprozesse und kulturelle Wissenssysteme den vergleichsweise ge-

ringeren Widerstand. Sobald sich der Eigensinn ethischer und moralischer Fragestel-

lungen durchgesetzt hat, lassen sich Alternativen zu den die Neuzeit beherrschen-

den normativen Ideen auf Dauer nicht mehr rechtfertigen. Die bewußte Lebensfüh-

rung der einzelnen Person bemißt sich am expressivistischen Ideal der Selbstverwirk-

lichung, an der deontologischen Idee der Freiheit und an der utilitaristischen Maxime

der Vermehrung individueller Lebenschancen. Die Sittlichkeit kollektiver Lebensfor-

men bemißt sich einerseits an Utopien eines nicht-entfremdeten und solidarischen

Zusammenlebens im Horizont selbstbewußt angeeigneter und kritisch fortgesetzter

Traditionen, andererseits an Modell einer gerechten Gesellschaft, deren Institutio-

nen so beschaffen sind, daß sie Verhaltenserwartungen und Konflikte in gleichmä-

ßigen Interesse aller Aktoren regeln; eine Variante davon sind die wohlfahrtsstaat-

lichen Ideen der Steigerung und gerechten Verteilung des gesellschaftlichen Reich-

tums.« (FuG, S. 127f.)

Im Rekurs auf die Tradition wiederholt sich die Spannung zwischen Konkretem und Abs-

traktem. Die Sittlichkeit verbindet Habermas mit Authentizität, Solidarität und einer ge-

rechten Gesellschaft, die schon durch einen Gerechtigkeitsbegriff geeint ist.421 Der Nei-

gung zur konkretenDefinition steht eine dispersive Tendenz entgegen. Jede Setzung und

Bestimmungmuss letztlich denExklusivitätsanspruch des jeweiligenKollektivs auswei-

sen:KanneinKollektiv für sich stehen? (Vgl.E IV,S. 12)WennDiskurse allepotentiellBetrof-

fenen einbeziehen und sich einemgeneralisierendenAnspruch aussetzen, dann kann auf

diesem Wege kein exklusiver Anspruch einer besonderen Gemeinschaft begründet wer-

den. Zugleich bilde sich die subjektive Identität just in Abhängigkeit von mitgeteilten

Kontexten.422 In diesemKonnex zeigt sich die Spannung zwischen PartikularemundUni-

421 Offenkundig schwebt Habermas ein bestimmter, am Sozialstaatsprinzip orientierter Gerechtig-

keitsbegriff vor. Die Frage ist, ob dieser Gerechtigkeitsbegriff nicht zu sehr in politisch-sozialen

Stabilitätsanforderungen einerseits und dem westeuropäischen Narrativ andererseits verhaftet

bleibt. Weiter unten führt Habermas (FuG, S. 147) die – sofern es die eine Ausformung gibt – dis-

tributive Gerechtigkeit als unstrittig geltendes Prinzip unter der Hand ein. Die Eindeutigkeit der

Geltungmuss bezweifelt werden, so bietet Kersting (2000) einen Gegenentwurf. Anderenorts ver-

weist Habermas (DMD, S. 78) auf den über Kollektive hinausgehenden Geltungsanspruch von Ge-

rechtigkeitsbegriffen.

422 »Der Sinn desMoralischen erklärt sich aus der Antwort auf eineHerausforderung, die kommunikativ struk-

turierten Lebensformen als solchen inhärent ist: Personen können ihre zerbrechliche Identität als einzel-

ne nur über ihre Zugehörigkeit zu einer intersubjektiv anerkannten normativen Ordnung stabilisieren. So

kann es nicht überraschen, daß die Kommunikationsform von Diskursen, die eine Art reflexive Form kom-

munikativenHandelns darstellen, in einer genetischen Beziehung zu diesemKern esMoralischen steht.Dis-

kurse lassen mit der Möglichkeit des Neinsagens das Interesse jedes einzelnen zum Zuge kommen, verhin-

dern aber gleichzeitig durch die Nötigung zu gegenseitigen Perspektivenübernahme, daß das soziale Band

reißt.« (E III, S. 19) Dem Anschein einer Verortung des Moralischen in einer konkreten Sittlichkeit

tritt Habermas auf der Stelle entgegen: Die Zugehörigkeit zu einer Lebensform kann sich nur »auf

die kommunikative Verfassung intersubjektiv geteilter Lebensformen im allgemeinen« (ebd.) beziehen.

Das soziale Band muss mithin alle Individuen umspannen.

Daran anschließend ergeben sich weiterführende Fragen: Wenn an einem Ort die Sittlichkeit

schon obwaltet, muss dieser Hort des universellen Diskurses dann dafür Sorge tragen, dass sich

auch anderenorts das Ideal verwirklicht? Dieser Missionierungsgedanke wird umso problemati-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 Tobias Braun: Der politische Konsens

versellem ebenso wie die Ausrichtung eines Ko, der gemeinsame und geteilte Sinnraum

einer politischen Kultur.

*

Das Rechtssystem ergänze handlungswirksam eine anspruchsvolle, persönlichkeitsbasierte

Moral und entlaste so das Individuum: »Die moralisch urteilende und handelnde Person muß

sich dieses Wissen [gemeint ist das moralische Wissen – TB] selbstständig aneignen, verarbei-

ten und in die Praxis umsetzen. Sie steht unter unerhörten kognitiven, motivationalen und orga-

nisatorischen Anforderungen, von denen sie als Rechtsperson entlastet wird.«423 (FuG, S. 146) Die

Frage ist, ob sich beide Rollen als entlastende Strukturen eignen: Zwar sind die Bürger

als Adressaten der Reflexivität entbunden, als Urheber bleiben sie deren Anspruch aber

ausgesetzt.424 Nach Habermas kann Recht beides, als Zwang von Entscheidung freistel-

len und als Selbstbestimmungspraxis Autonomie umsetzen.425 So verstanden sei es den

Anforderungen der Moderne gegenüber den Individuen komplementär, die Habermas

in drei Hinsichten erläutert: So besteht die kognitive Anforderung in der Kompetenz der

Individuen,moralische Prinzipien zu entwickeln und sich an neutralen, inhaltsfreien Ver-

scher, wenn wir uns vergegenwärtigen, dass Habermas die Befähigung zum rationalen Diskurs

auch an soziokulturelle Umstände bindet. In einer nicht-modernen Gesellschaft kann sich der

Mensch also qua Struktur nicht der kommunikativen Vernunft bedienen: Sind diese Individuen

potentiell betroffen, wie kann man mit ihnen kommunizieren und gibt es eine Verpflichtung, sie

aus den Fesseln der Vormoderne zu befreien?

423 Zum Verständnis kann auf Marxsen verwiesen werden, der den theoretischen Anspruch Haber-

mas’ zusammenfasst: »Indem die Bürger an ihrem Projekt der Setzung legitimen Rechts festhalten,müs-

sen sie die Rahmenbedingungen der Rechtsetzung nach den entwickelten Prinzipien der Diskursethik ge-

mäß ausgestalten. Die erzeugten institutionalisierten Bedingungen der Rechtsetzung müssen danach die

kommunikative Freiheit jedes Rechtssubjekts in gleicher Weise zum Zuge kommen lassen, alsdann den

Rechtskode nach den Ergebnissen dieses Kommunikationsprozesses gestalten und damit schließlich uno ac-

tu die zuvor von Habermas abstrakt entwickelten Prinzipien des Rechts in eine historische Wirklichkeit

überführen.« (GuM, S. 169)

424 Anderenorts fasst Habermas (ÜdiZ, S. 143) die Anbindung der negativen Autonomie an die Moral

anders: Subjektive Rechte entbindendie Individuen auf einewohlumschriebeneWeise vonmoralischen

Geboten, eben weil es hier um strategisches Handeln ginge, mithin das Private und Konkrete vor

dem Allgemeinen stünde. Es handele sich aber hier weniger um ein hierarchisches Verhältnis als

ein ergänzendes.

425 Doppelte Autonomie steht in der Spannung zweier Horizonte: Die Bindung des Rechts bezieht

sich auf ein konkretes Kollektiv, einenbestimmtenPersonenkreis, den exklusiveRechte undPflich-

ten gemäß seinen Status als Staatsbürger zuerkannt werden. Die Bestimmung des Rechts, seine

Bildung, wiederum untersteht den Bedingungen vernünftiger Diskurse, mithin der universalen

Geltung. Recht kann dann nicht mit exklusiven, konkreten oder partikularen Gründen gerechtfer-

tigt oder eingefordertwerden. Bei Beibehaltung abgeschlossener partikularer Rechtsräumebleibt

diese Spannung bestehen, außerHabermaswürde die Betroffenheit (alsmöglichen Zwang) an die

konkreten Rechtsräume binden. Auch könnteHabermas die Rechtsunterworfenheit weiter fassen,

indem er behauptet, auch diese würde universell gelten – wie die positive Autonomie –, aber fak-

tisch nicht umgesetzt werden können, da sich die Subjekte außerhalb der konkreten Rechtsräume

befänden. Überzeugen wollen beide Vorschläge letztlich nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 305

fahren auszurichten.426 (Vgl. FuG,S. 147) Es kämeauf das subjektiveUrteil an,wobei sich

Komplikationen weniger infolge abstrakter Prinzipien als in der konkreten Umsetzung

ergeben würden. Um solche Verzerrungen zu vermeiden, sei eine vollständige Situations-

beschreibung erforderlich.427 Unter dermotivationalen Anforderung versteht Habermas die

Bereitschaft zur Diskursteilnahme sowie die moralische Einsicht, dass intersubjektive

Verständigungsprozesse auch Ergebnisse haben können, die dem eigenen Interesse wi-

dersprächen. Weil mit dem Veto-Recht jeder Betroffene im Diskurs zustimmen muss,

bedarf gelingende Verständigung derlei Einsichten.428 Habermas sieht die Spannung, die

sich aus der Doppelrolle des Staatsbürgers ergeben: »Der Aktor soll sich als den Urhebermit

sich als dem Adressaten von Geboten in Übereinstimmung bringen.« (FuG, S. 148) Diese Belas-

tung entstehe aber nur in Folge defizitärer Umstände, im idealenModell sollten sich bei-

de Rollen, die objektive und die subjektive, in der Volkssouveränität vermitteln; Hete-

ro- und Autonomie würden sich dann gleichzeitig gespannt halten und tragen. Käme es

zu einer Verunsicherung über die handlungsleitenden Prinzipien der Moral, stehe das

zwingende Recht jener zur Seite. Qua Sanktionsandrohung bei gleichzeitiger Fundie-

rung in universellen Normen könne das Individuum im Falle von Ungewissheit auf ein

eingehegtes strategisches Handeln zurückgreifen.429 Die Befolgung von Normen könne so

allgemein erwartet werden, ihre Implementierung schwankt ebenso zwischenHeterono-

mie und Autonomie wie zwischen subjektiven und kollektiven Formaten. Die organisato-

rischen Anforderungen ergeben sich aus Verpflichtungen, die in komplexen Gesellschaften

dieKompetenzenundRessourcen von Individuenüberfordern.Auch einGrundwäre die

universale Ausrichtung derVernunftmoral430, aus der hohe Ansprüche folgenwürden. In-

426 Beer und Trienekens monieren, dass Habermas in seiner Bestimmung der Diskursregeln verdeckt

eine kulturelle Größe einfließen lasse, denn die Beanspruchung von Abstraktion, Universalisie-

rung und Neutralität verstünde sich nicht von allein: »Habermas zieht in den formalen Prädisposi-

tionen des Diskurses den normativen Gehalt der westlichen Moderne, wie er in den Menschenrechten zum

Ausdruck kommt, zusammen.« (Beer/Trienekens 2011, S. 306) Diese führe zu einer Reproduktion der

konzeptionellen Axiome und einer Verzerrung der postulierten Neutralität des Verfahrens.

427 Der Urheber des Rechts ist vom Adressaten insoweit zu trennen, dass zwischen ihnen die Umset-

zung eine Kluft entstehen lässt. Eben weil die kognitive Anforderung eine abstrakte Reinheit for-

dert und der Abgleich mit dem Konkreten auf die Judikative ausgelagert ist, trennen sich die Rol-

len.

428 Fraglich ist allerdings,warumHabermas eigenen Interessenhier überhaupt einediskursive Position

und Funktion zuweist. Interessen haben als Eingangsbedingung zumDiskurs ihre Verallgemeiner-

barkeit: Aber welcher Egoismus könnte einem Interesse zugrunde liegen, welchem alle Betroffe-

nen zustimmen können müssen?

429 Anderenorts beschreibt Habermas (IV, S. 294) dieWeltlosigkeit strategischenHandelns und dessen

Rückzug ins Individuelle. »Wer strategisch handelt,muß die Aufrichtigkeitsbedingung kommunikativen

Handeln unauffällig verletzen.« (ZKB, S. 101)Manifest strategisches Handeln offenbare sich selbst und

müsse sich nicht betrügerisch einschummeln, gleichwohl bleibe Verständigung defizitär.

430 Im Zuge dieser Umstellung der Moral auf die Bedingungen der Moderne entwickelt Habermas

(FuG, S. 145) das Konzept der Vernunftmoral: Ganz im Sinne der Moderne biete diese Moral zwar

eine Orientierung, aber keine Handlungsdisposition; sie verhielte sich nicht auffordernd oder be-

stimmend, vielmehr verbliebe sie in einer indirekten, passiven Position. Diese Moral beruht nicht

auf externen Gründen, sondern aus individueller Einsicht und Motivation. Neben der Universali-

tät wäre der Vernunftmoral noch die Unparteilichkeit eingeschrieben, wobei letztere ebenso dem

Demokratieprinzip eigne und so beide verknüpfe. Zwar hätten beide die Einlassung in diskursi-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 Tobias Braun: Der politische Konsens

dividuenmüssten,um ihrenAufgabennachzukommen,Organisationenoder Institutio-

nen zuHilfe nehmen. Jeweiter das Blickfeld derMoral, umso größerwürden die organi-

satorischen Zwänge, aber auch derWiderstand gegen strukturelle Veränderungen. (Vgl.

FuG, S. 149) Das postkonventionelleBegründungsniveau entzöge den traditionell-fundier-

ten Institutionen ihre Legitimität.431 Moral befähige nur noch zu Kritik und böte keine

operative Handhabe (FuG, S. 150) mehr, an diese Stelle trete das Recht.

Moralische Regeln wie juridische Gesetze würden den Anspruch an Universalität teilen:

Beide bezögen sich zunächst auf einen infiniten Adressatenkreis, auch Gesetze würden

sich an alle Menschen ohne Ausnahme richten, dies sei die Rechtsanwendungsgleichheit.

Anschließend sei wiederum der Unterschied zu machen, dass das Rechtssystem ein be-

stimmtes Kollektiv binde, was aber nichts an der Ausrichtung am gleichmäßigen Interes-

se aller Betroffenen ändere.432 Die Rechtsinhaltsgleichheit solle konkrete Inhalte mit diesem

universellen Anspruch vermitteln, und die inhaltliche Ausarbeitung vonGesetzen an der

Potentialität der Betroffenheit ausrichten. Gleichwohl soll die Universalität qua Betrof-

fenheit inmoralischerHinsicht eineandere seinals jene imRecht.Wiederumseienesdie

notwendigen Konkretisierungen, die einer universalistischen Abstraktion Widerstand

leisteten. Weil die Materien des Rechts konkrete Kollektive beträfen, verwiesen sie auf

ve Funktionsimperative gemein, gleichsam seien sie aber auf unterschiedlichen Ebenen verortet

und das Demokratieprinzip zudem auf Rechtsnomen zugeschnitten. Auch wenn Habermas den

ursprünglichen Impuls der Vernunftmoral im individuellen Wollen ansetzt, verweist er doch auf

unterstützendeKontexte: »EineVernunftmoral ist deshalb auf entgegenkommende Sozialisationsprozes-

se angewiesen, die korrespondierende Gewissensinstanzen, nämlich die ihr entsprechenden Formationen

des Über-Ichs, hervorbringen.« (FuG, S. 146) Habermas sortiert die nachmetaphysische Vernunftmoral

des Weiteren unter der Kategorie einer Transformation des Gottesstandpunktes inform innerweltli-

cher Transzendenz ein: »Dabei nehme ich auf religiöseÜberlieferungen in andererWeise Bezug als der späte

Rawls. Einerseits affirmativer, weil ich einen engen genealogischen Zusammenhang zwischen der jüdisch-

christlichen Tradition und der nachmetaphysischen Vernunftmoral sehe.« (E III, S. 23) Das Erbe des Uni-

versalismus sei das Neutralitätsgebot im Pluralismus.

431 Auch in der Theorie des kommunikativen Handelns besprach Habermas, wenn auch mit ande-

rem Schwerpunkt, die Bedingungen moderner Legitimitätserzeugung: Die Legitimität moderner

Staaten könne nicht von externen Größen stammen, sondern müsse durch diese selbst erarbei-

tet werden. »In differenzierten Gesellschaften ist das Kollektivbewußtsein im Staat verkörpert.« (TkH II/

S. 125) In solchen Staaten komme es zu einer Umstellung der Legitimität sakraler Grundlage auf

einen in der politischenÖffentlichkeit kommunikativ gebildete, diskursive geklärter Gemeinwillen (ebd.).

Die Demokratie verlange politische Selbstreflexion und ein politisches Bewusstsein: Die religiöse

Gemeinschaft werde zur Einheit einer Kommunikationsgemeinschaft, über einen öffentlich kom-

munikativ hergestellten Konsens (TkH II/S. 126) »Die Verständigungsleistungen einer Kommunikations-

gemeinschaft von Staatsbürgern, deren Worte selbst, sind es, die den bindenden Konsens hervorbringen.«

(Ebd.)Was dieses Staatsbürgertum im Wesentlichen meint, wird Habermas erst in Faktizität und

Geltung eigens entwickeln. Die verständigungsorientierte Funktion vonKommunikation besteht in

der Produktion eines rationalen Einverständnisses,wobei das Recht andieser Stelle nochnicht vor-

dergründig ist. »Die Sprache dient, mit anderenWorten, nicht mehr nur der Übertragung und Aktualisie-

rung von vorsprachlich garantierten, sondern zunehmend auch derHerbeiführung von rationalmotivierten

Einverständnissen – und dies in moralisch-praktischen und in expressiven Erfahrungsberichten nicht weni-

ger als im eigentlich kognitiven Bereich des Umgangs mit einer objektivierten Realität.« (TkH II/S. 163f.)

432 NachMarxsen (GuM, S. 133f.) kannHabermas kein Primat derMoral in der Rechtstheorie attestiert

werden. Das Recht werde von diesem als Gegebenes betrachtet, um es anschließend nach dem

Bindungsvermögen und der legitimen Gestaltungskraft zu befragen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 307

exklusive Identitäten, Ziele und Interessen. (Vgl. FuG, S. 191f.) Es ginge dann nicht dar-

um,was gut für allewäre, sondern auch, »werdieBeteiligten jeweils sindundwie sie lebenmöch-

ten.« (FuG,S. 192)Dieses auch suggeriert eineKongruenz konkreter unduniversaler Ziel-

formulierungen: Die Identitätsstiftung einer Gemeinschaft könnte sich vor demHinter-

grundderUniversalität vollziehen.Dies höhlt dieDistinktion aus undmacht sie letztlich

hinfällig:Wenn beides zusammenpraktizierbarwäre und sich nicht ausschlösse, verlöre

Habermas theoretische Differenzierung ihren Sinn.433 Doch gerade dieseMischung von

Bereichen der Gerechtigkeitsfragen, der Selbstverständigung und derMittelwahl, ist es,

die Habermas hier als Lösung der Probleme der materiellen Gleichbehandlung und der

inhaltlichen Allgemeinheit vorschwebt. An dieser Stelle wurde die Spannung zwischen

Konkretem und Allgemeinem aber nicht aufgehoben, sondern nur verschoben: Eine ver-

nünftigeGesetzgebungmuss universell, konkret und funktional sein.Die beidenRechts-

gleichheiten beinhalten demnach nicht einfach eine universell-egalitäreDimension und

lösendieRechtsnormenausder konkretenEingebundenheit, vielmehr sind sie ebenso in

das Spannungsverhältnis eingelassen, dass sie lösen sollten. Die allgemeine Dimension

wird schlicht um das Konkrete erweitert. Nicht-verallgemeinerbare Interessenmüssten

über Kompromisse eingeholt werden. Warum sich an dieser Stelle die Prinzipien ver-

söhnlich und nachgiebig zeigen, bleibt ebenso unklar wie die Rechtfertigung des Kon-

kreten in der Schwebe.

Anders als im Fallemoralischer Normen befänden sich konkrete Lebensformen im Fo-

kus der Rechtsnormen. Zwar teilten beide Normtypen einen konstruktiven wie kontin-

genten Charakter, und stünden die Rechtsnormen im Einklangmit denmoralischen Nor-

men, dennoch trete imFalle derRechtsnomen dasMoment der Faktizität bestehenderKontex-

te (FuG, S. 193) hervor: Deren Zwang muss aber eine Annahme vorangehen. Rechte for-

dern mithin nicht einfach, vielmehr werden die heteronomen Zwänge durch ihre Her-

kunft aus autonomen Entschlüssen entschärft.434 Rechtsnormen befänden sich einerseits

433 Selbstbestimmung bedarf Unterscheidung, Besonderung undAuswahl: DieserWille desWirmuss

mithin diskriminieren und entzieht sich einer universellen Rechtfertigung. (Siehe auch die Kritik

Mouffes)

434 Anschließend versuchtHabermas denGeltungssinn rechtlicherNormen anmoralischeNormen an-

zubinden: »In der Dimension der Rechtsgeltung verbindet sich, weil Rechtsnormen durchgesetzt werden,

ohnehin das Moment der Gültigkeit oder der rationalen Akzeptabilität mit der sozialen Geltung oder der

Akzeptanz.« (FuG, S. 192) Die moralischen Normen tragen die Allgemeinheit schon je in sich, den

Rechtsnormen liegt der Anspruch inne, nicht gegenmoralische Normen zu verstoßen. Eine verall-

gemeinerbare Norm kann allerdings noch an der Sittlichkeit scheitern: Sofern sie in einem ausrei-

chenden Maße der konkreten Sittlichkeit entgegenstünde, könnte nicht mehr gewährleistet sein,

dass sich ein jeder andere ebenso nach der Norm richte. Darauf müsste sich aber der Akteur ver-

lassen können. Dieses Risiko wird im Anschluss an Kant nach Habermas (DuG, S. 151) durch das

Rechtssystemminimiert. Aus der SollgeltungmoralischerNormenwiederum folge nicht, dass sich

die Gründe des einen Individuums auch auf andere übertragen lassen könnten. (Vgl. EzD, S. 239)

Aber rechtlicheNormenmüssennebenmoralischenNormenauchmit pragmatischenwie ethisch-

politischen Gründen gerechtfertigt werden können, wobei diese weiteren Gründe nur relative Gel-

tung hätten: »Die entsprechenden Gründe gelten relativ auf die geschichtliche und kulturell ausgeprägte

Identität der Rechtsgemeinschaft, relativ auf die Wertorientierungen, die Ziele und Interessenlagen ihrer

Mitglieder. […] Wegen dieses Bezuges auf das faktische Willenssubstrat einer Rechtsgemeinschaft geht ein

volitives Moment in den Sinn der Gültigkeit (und nicht erst der sozialen Verbindlichkeit) von Rechtsnormen

ein.« (FuG, S. 193) Auch hinsichtlich des Geltungssinn werden die drei Prinzipien verschränkt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 Tobias Braun: Der politische Konsens

mitmoralischenNormen in Kongruenz, andererseits seien sie Ausdruck eines authentischen

Selbstverständnisses einer Rechtsgemeinschaft (FuG, S. 194). Das besondere, partikulareWir

verbliebe im Allgemeinen, wodurch sich aber der Verpflichtungscharakter wandele: »Je

mehr die Normen auf bestimmte Lebensformen und Lebensumstände abzielen, umso weniger fällt

das passiveMoment der Einsicht gegenüber dem aktiven von Entwurf undGestaltung ins Gewicht.

DieGründe, diemoralischeRegeln rechtfertigen, führenzu einemrationalmotiviertenEinverständ-

nis; dieBegründung vonRechtsnormendient einer rationalmotiviertenVereinbarung.« (Ebd.)Die

Vereinbarung betont die gestaltende Positivität, mithin die Autonomie eines Kollektivs, die

zugleich der kommunikativen Vernunft und der universalistischen Logik des moralischen

Diskurses unterliegt.Dennoch bleibt die Referenz auf Kontexte und kontingente Begrün-

dungen zentraler Bestandteil politischer Souveränität: »Während der moralisch gute Wille

in praktischer Vernunft gleichsam aufgeht, behält auch der vernünftig begründete politische Wil-

le Kontingenz in dem Maße, wie die Gründe selbst nur relativ auf zufällige Kontexte gelten. Und

aus diesem Grunde äußert sich die Gemeinsamkeit der vom politischen Gesetzgeber diskursiv er-

zielteÜberzeugungen in derGestalt kommunikativerMacht.« (FuG, S. 195) Die Frage ist,wie in

Diskursen konkrete Argumente funktionieren, gerade in Anbetracht des universalen Audi-

toriums.435DieEinverständnis-verbürgendenPotentiale derVernunft stehennon-abstrak-

ten Argumenten nicht zur Verfügung: Die Verständigung ethisch-politischerDiskurse kann

nicht auf Formen rationaler Reflexivität zurückgreifen, sondern muss deren Partikulari-

tät wahren.436Wiemuss sich das Konkrete auszeichnen, um als gerechtfertigt bzw. zum

Diskurs zugelassen zu gelten?

3.3.2 Von den ethisch-politischen Diskursen und der

administrativen Implementierung

Die politische Integration einerKooperationsgemeinschaft wird über ethisch-politischeDiskurse

geleistet, die als Stätte kollektiver Autonomie eine integrale Komponente demokratischer

Ordnung bilden, dabei aber zwischen allgemeinen Ansprüchen und ihrer konkreten Um-

setzung schwanken. Im Unterschied zu dem an universalen Normen orientiertenmora-

lischen Diskurs geht es hier um die kooperative Selbstgestaltung politischer Gemeinschaf-

ten:

»Das Demokratieprinzip ergibt sich aus einer entsprechenden Spezifizierung für

solche Handlungsnormen, die in Rechtsform auftreten und mit Hilfe pragmatischer,

ethisch-politischer und moralischer Gründe – und nicht allein aus moralischen Grün-

den – gerechtfertigt werden können. […] Bei moralischen Fragestellungen bildet

die Menschheit bzw. eine unterstellte Republik von Weltbürgern das Bezugssys-

tem für die Begründung von Regelungen, die im gleichmäßigen Interesse aller

liegen. Die ausschlaggebenden Gründe müssen im Prinzip von jedermann akzep-

tiert werden können. Bei ethisch-politischen Fragestellungen bildet die Lebensform

435 Argumentation als Reflexionsform ist eine Abstraktionsfunktion vom Konkreten eingeschrieben.

(Vgl. EgB, S. 353) An dieser Stelle legt Habermas nahe,man könne kommunikativ durchaus imKon-

kreten handeln, aber nicht reflexiv begründen und rechtfertigen.

436 So können sich umfassende Lehren im Sinne Rawls nach Habermas (VdW, S. 203f.) zwar noch

im ethisch-politischen Sinne als konkretes Weltbild rechtfertigen, gleichzeitig würde dieser An-

spruch infolge des Pluralismus zerstört.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 309

»je unseres« politischen Gemeinwesens das Bezugssystem für die Begründung von

Regelungen, die als Ausdruck eines bewußten kollektiven Selbstverständnisses gel-

ten. Die ausschlaggebenden Gründe müssen im Prinzip von allen Angehörigen, die

»unsere« Tradition und starken Wertungen teilen, akzeptiert werden können. Inter-

essengegensätze bedürfen eines rationalen Ausgleichs zwischen konkurrierenden

Werteinstellungen und Interessenlagen. Dabei bildet die Gesamtheit der unmit-

telbar beteiligten sozialen oder subkulturellen Gruppen das Bezugssystem für die

Aushandlung von Kompromissen. Diese müssen, soweit sie unter fairen Verhand-

lungsbedingungen zustandekommen, im Prinzip von allen Parteien, gegebenenfalls

auch aus je verschiedenen Gründen, akzeptiert werden können.«437 (FuG, S. 139, siehe

auch EzD, S. 183f.)

Leitend für unser Anliegen ist die Spannung zwischen dem abstrakt-universalen und

dem konkret-partikularen Pol: Dringt der Eine auf die Zustimmung eines allgemeinen

Auditoriums, begnügt sich der Andere mit einem exklusiven Kollektiv.438 Politische Ge-

meinschaften können auf a-moralische, nicht-verallgemeinerbare Gründe rekurrieren

und sich über eine spezifische Identität (traditionell, kulturell usw.) ausweisen: Gleich-

wohl Habermas keiner Substanz oder Essenz das Wort reden will, sei es politischen

Kollektiven möglich, sich über Postulate des Eigenen zu begründen.439 Somit geht es bei

ethisch-politischen Diskursen um kooperative Aushandlungen politischer Ordnung, die

selbst auf kulturell-verbindende Ideale abstellen und in denen sich zugleich Kommunen

über normative Grundentscheidungen konsolidieren. (Vgl. FuG, S. 198) Die Deckung

politischer, sozialer und rechtlicher Sphären verlangt aber eine vorgängige Kongruenz,

die das politische Bewusstsein ebenso wie die politische Kultur und Praxis auf eine

gemeinsame Ebene hin ausrichtet: Die Übereinstimmung von Kooperationsraum, -ge-

meinschaft und -weise ist ebenso die Bedingungwie das Objekt und das Produkt ethisch-

politischer Diskurse.

EthischeDiskurse beruhen auf authentischen Selbstbildern, die auch als Horizont kol-

lektiver Entscheidungen dienen: In diesen Diskursen »geben Argumente den Ausschlag, die

437 Im Kompromisscharakter scheinen Parallelen zu Rawls hervor, die aber uns aber nicht weiter be-

schäftigen sollen.

438 Anderenorts verweist Habermas (EzD, S. 272) auf die vielen Quellen von Politik: Nicht nur mora-

lische und ethische Gründe hätten Einfluss, sondern auch praktische Zielsetzungen und Kompro-

missfindungen. Einerseits muss der Begriff des Ethischen hier verunsichern, da er von Habermas

mit Moral und deren universellen Anspruch verbunden und von den mehr pragmatischen Prozes-

sen abgesetzt wird. Andererseits soll sich die Geltung und die Legitimation von Rechtsnormen

hinsichtlich ihres Bezugshorizonts unterscheiden: Verweise das eine auf die Universalität und die

Zwänge von Rechtfertigung, ist das andere auf die Imperative des Konkreten hinsichtlich der Mei-

nungs- und Willensbildung bezogen. Inwieweit sich diese Spannung aushalten lässt, werden wir

im Verlauf der Betrachtung im Blick behalten.

439 »Ethisch-politischeDiskursemüssen Kommunikationsbedingungen für eine hermeneutische Selbstverstän-

digung von Kollektiven erfüllen. Sie sollen ein authentisches Selbstverständnis ermöglichen und zur Kritik

oder Bekräftigung eines Identitätsentwurfes führen. Der Konsens, in den eine gelingende kollektive Selbst-

vergewisserung einmündet, ist weder, wie ein ausgehandelter Kompromiß, Ausdruck einer Vereinbarung,

noch, wie das diskursiv erzielte Einverständnis über Tatsachen- oder Gerechtigkeitsfragen, ausschließlich

rational motivierte Überzeugung. In ihm drückt sich beides zugleich aus: Selbsterkenntnis und der Ent-

schluß zu einer Lebensform.« (FuG, S. 223f.)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 Tobias Braun: Der politische Konsens

sich auf eine Explikation des Selbstverständnisses unserer historisch überlieferten Lebensform stüt-

zen und in diesem KontextWertentscheidungen an dem für uns absoluten Ziel einer authentischen

Lebensführung bemessen.« (FuG, S. 199) Im Sinne der Volkssouveränität, also der positi-

ven Freiheit kollektiver Autonomie, ginge es umdie Definition des Gemeinsamen, des Ver-

bindenden und Verbindlichen.440 Zugleich seien ethischeDiskurse so lange der Zweckmä-

ßigkeit und Partikularität strategischenHandelns ausgesetzt, wie sie nicht das Niveau des

Moralischen berücksichtigten. Hierzu greift Habermas auf die Gerechtigkeit zurück: »Ei-

ne Norm ist nur dann gerecht, wenn alle wollen können, dass sie in vergleichbaren Situationen von

jedermann befolgt wird.« (FuG, S. 200) Sollten sie bislang partikulare Selbstbestimmungs-

praxen ermöglichen, ordnet Habermas die ethisch-politischen Diskurse nun einer univer-

salistischen Logik unter.Dieses Spannungsverhältnis wird klarer,wennwir uns den for-

malen Beispielsatz eines ethisch-politischen Diskurses nach Habermas vor Augen führen:

»Was sollen wir tun?« (ebd.) Wie Habermas selbst anmerkt, gibt es in Folge des Gerech-

tigkeitsgebots eine Verschiebung, und zwar vomWir hin zum Sollen. DasWir markiert

ein konkretes Kollektiv, was sich selbst bestimmen will, das Sollen dagegen ist abstrakt

und verweist auf einen allgemein-universellen Horizont. Die Strukturbedingungen des

Sollens lösen notwendigerweise dasWir in dessen Eigenheiten auf: Für das, was wir tun

sollen, ist es irrelevant und verzerrend, wer, wo oder wann wir sind. Die Mechanismen

der Moderne sind wieder am Platze und höhlen das Kooperationskollektiv bis auf seine

universal-reflexiven Anteile aus.

*

Als weiteres konkretisierendes Moment führt Habermas den speziellen Fall der Im-

plementierung ein, mithin die administrative Umsetzung politischer Entscheidungen.

Deren Eigenlogik stellt eine ernste Bürde für die Rechtfertigung der Anwendungsdis-

kurse dar, zumindest scheinen Anwendungsfragen kommunikativen Handeln gegenüber

verschlossen zu sein und sich auf strategisches, nutzenorientiertes Handeln umzustel-

len.441 Ethisch-politische Diskurse sind über ihre moralische Ausrichtung mit der verständi-

gungsorientierten Kommunikation verbunden, andererseits ist ihnen mit dem Bezug zum

Konkreten ein strategisch-funktionaler Moment eingeschrieben. Habermas versucht

diese Spannung zu lösen, indem er die Anwendungsproblematik an ein schon von sich

aus abgekoppeltes, selbstlaufendes und -steuerndes System auslagert, an die Adminis-

440 Im Angesicht des kreativen Charakters von Wir-Identitäten wird deutlich, wie die Doppelbewe-

gung des entwerfenden Entwurfs in einer Gemeinschaftspraxis liegt: »Wie wir uns die Traditionen

und Lebensformen, in die wir hineingeboren werden, zu eigen machen, indem wir sie selektiv fortbilden,

entscheidet darüber, als wen wir uns in diesen kulturellen Überlieferungen wiedererkennen – wer wir als

Bürger sind und sein möchten. Gravierende Wertentscheidungen ergeben sich aus und verändern sich mit

dem politisch-kulturellen Selbstverständnis einer historischen Gemeinschaft.« (FuG, S. 198)

441 Konkrete Anwendungen können die Spannung zwischen gut für alle und gut für uns nichtmiteinbe-

greifen, geschweige denn lösen. Daher legt Habermas die Administration auf strategisches Han-

deln fest: Diese kann demnach ohne Rücksicht auf universale Geltungsfragen partikuläre Inhalte

einfach ausführen. Die Frage ist nun, wie verbreitet dieser Purismus in der politischen Ordnung zu

sein hat.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 311

tration. Diese folge keinen eigenen Imperativen, siemüsse (von außen) programmiert442

werden; sie handele nicht selbst, sondern führe aus.Die Administrationmuss sich infolge

ihrer Funktion und Position weder erklären noch universalen Ansprüchen genügen.443

Die bislang vonHabermasweitergeführte Spannung universaler und konkreter Aspekte

wird hier zugunsten des zweiten entschieden und einer professionalisierten, externen

Instanz überantwortet.

Der ethisch-politische Diskurs selbst kann nicht über die Verwaltung politisch werden,

die öffentlicheMacht habe keinen Zugriff.444 Die Verbindung der pulsierendenÖffentlich-

keit mit der Administration ist diffizil, zwischen ihnen besteht eine Schwelle: Die Öffent-

lichkeit fremdelt mit demKonkreten wie die Administrationmit demUniversellen. Ihre

442 Eine Quelle der Programmierung ist die öffentliche Meinung, die nicht selbst herrscht, sondern

neben der administrativen Macht steht und diese beeinflusst. So kann die öffentliche Meinung

Themata vorgeben, die dann in den Mühlen der Verwaltung verarbeitet werden. (Vgl. FuG, S. 364)

Die Frage ist, ob dann noch eine Vermittlung, zum Beispiel durch politische Repräsentanten, da-

zwischentreten muss oder die Aufnahme direkt verläuft.

443 Dagegen sieht Lieber (DVfG, S. 95, Fn. 153, weiter S. 221 – 232) demokratische Einflussnahmen auf

die Verwaltung bei Habermas durchaus angedacht. Gleichwohl verortet er sie nur in Randbereichen

bzw. in institutionellen Gegenbewegungen zu Bindungsdefiziten. Die Teilung der Gewalten sei

nicht im Absoluten aufrechtzuerhalten.

444 »Rationalisierung bedeutet mehr als bloße Legitimation, aber weniger als Konstituierung der Macht. Die

administrativ verfügbare Macht verändert ihren Aggregatzustand, solange sie mit einer demokratischen

Meinungs- und Willensbildung rückgekoppelt bleibt, welche die Ausübung politischer Macht nicht nur

nachträglich kontrolliert, sondern in gewisserWeise auch programmiert. Unbeschadet dessen kann nur das

politische System »handeln«. Es ist ein auf kollektiv bindende Entscheidungen spezialisiertes Teilsystem,

während die Kommunikationsstrukturen der Öffentlichkeit ein weitgespanntes Netz von Sensoren bilden,

die auf den Druck gesamtgesellschaftlicher Problemlagen reagieren und einflußreiche Meinungen stimu-

lieren. Die nach demokratischen Verfahren zu kommunikativer Macht verarbeitete öffentliche Meinung

kann nicht selber »herrschen«, sondern nur den Gebrauch der administrativen Macht in bestimmte Kanä-

le lenken.« (DMD, S. 84) Ungeklärt bleibt, was Habermas mit der gewissen Weise meint, in der die

Öffentlichkeit mitprogrammiert, bzw., was die Kanäle sind. Anderenorts äußert sich Habermas

(HdD, S. 93) ähnlich, aber hier verwendet er anstatt »lenken« »steuern«. Gerade der Steuerungsbe-

griff zeigt die Ungenauigkeit: Er macht nicht klar, wie intendiert und umfassend der Einfluss der

Öffentlichkeit zu sein hat. Meint Habermas die Steuerungsfunktion im Sinne eines Automobils, in

dem die Öffentlichkeit der Fahrer ist, also auf ein bestimmtes Ziel zusteuert, aber auf das Gefährt

als solches keinen Einfluss hat; oder ist die Steuerung eher eine Struktur, die manche legislative

Prozesse befördert, andere hingegen nicht? »In funktionaler Differenzierung von den beiden anderen

Sektoren leistet die politische Öffentlichkeit einen Beitrag zum Legitimationsprozeß, indem sie politische

Kommunikation erzeugt, in Bewegung hält, steuert und filtert. Ich begreife also die politischeÖffentlichkeit

als intermediäres Kommunikationssystem zwischen formal organisierten Beratungen und Verhandlungen

im Zentrum einerseits und den Veranstaltungen und informellen Gesprächen an den zivilgesellschaftlichen

Rändern des politischen Systems anderseits.« (ebd., S. 113) Das Verhältnis von Zivilgesellschaft und de-

ren Rändern zur Öffentlichkeit müsste geklärt werden, war doch vormals die Zivilgesellschaft ein

Teil der Öffentlichkeit. An der Frage der bewussten Teilnahme anWillensbildungsprozessenmuss

einDemokratietheorie-geleitetes Fragenweiterhin ansetzten. Zwischendendrei Ebenen setztHa-

bermas jeweils verschiedene Prozesse der Willensbildung und -kondensation ein, ohne aber die

Rückkopplungen auszuweisen. Letztlich gilt es, die Beziehung zwischen Publikum undÖffentlich-

keit zu klären.DerVersuch vonHabermas, denMeinungsbildungsprozess zwischenPeripherie und

Zentrum zu stellen, ist zur Klärung leider wenig hilfreich. Dazu weiter unten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 Tobias Braun: Der politische Konsens

gegenseitige Bezugnahme bedarf mithin einer Übersetzung, die ihre Distanz zu über-

winden vermag.Wie können sich administrative Setzungen legitimieren,wenngerecht-

fertigtes Handeln nach Abstraktion und universeller Geltung verlangt? Zugleich stellt

sich die Frage,wiewir uns die Programmierung zu denken haben:Wie konkretmuss der

Wille gefasst sein?Wie explizit kann er sich überhaupt äußern?Was nimmt die Adminis-

tration auf? Kann und muss sie aus allgemeinen wants konkrete demands und issues for-

men? Die Administration ermöglicht den anderenDiskursen den Verbleib imMoralischen,

im Allgemeinen, gleichzeitig verlangt diese Möglichkeit die Eigenständigkeit des Admi-

nistrativen: Gerade dann,wenn es umEin- und Ausschlüsse, umBevor- und Benachteili-

gungen,umUmverteilungengeht,bleibendieseDiskurse stummoder vage,undkönnen

auf administrative Routinen, Verantwortlichkeiten und Notwendigkeiten verweisen.

Im Fokus administrativerMacht stehe die Implementierung, in demder kommunikativen

Macht dieWillensbildung.445 Beide stehen imKontextdesPolitischen, auchdieVorschriften

und Abläufe der Administration entstammen Entscheidungen:

»Der Begriff des Politischen erstreckt sich zu Recht auch auf die Verwendung admi-

nistrativer Macht im und auf die Konkurrenz um den Zugang zum politischen System.

Die Konstituierung eines Machtkodes bedeutet, daß ein administratives System über

Befugnisse zu kollektiv bindenden Entscheidungen gesteuert wird. Deshalb schlage

ich vor, das Recht als das Medium zu betrachten, über das sich kommunikative Macht

in administrative umsetzt. […] Die Idee des Rechtsstaates läßt sich dann allgemein als

die Forderung interpretieren, das über den Machtkode gesteuerte administrative Sys-

tem an die rechtsetzende kommunikative Macht zu binden und von den Einwirkun-

gen sozialer Macht, also der faktischen Durchsetzungskraft privilegierter Interessen,

freizuhalten.«446 (FuG, S. 186f., Herv. i. O.)

DieAdministrationdürfe sichnicht verselbstständigen,die kommunikativeMacht solle aber

ebenso wenig die Funktionen ersterer übernehmen. Leider bleibt es offen, was Haber-

mas mit dem auch in den Begriff des Politischen neben der Besetzung von Machtpositio-

nen und der Administration einführt. Er bindet das Politische an routinierte und institu-

tionalisierte Prozesse und setzt die kommunikative Macht als frei und fluide daneben.447

445 »Legitime Macht wird kommunikativ erzeugt und administrativ verwendet, um Ressourcen für die Verfol-

gung kollektiver Ziele zu mobilisieren. Politisches Handeln hat nicht deshalb parteinehmenden Charakter,

weil es wesentlich Dezesion wäre, sondern weil kollektive Festlegungen unter Irrtumsrisiko in eine unge-

wisse Zukunft ausgreifen. […] Politisches Handeln ist auf allen Stufen der Entwicklung, Festlegung und

Durchführung kollektiv bindender Programme durch den internen Zusammenhang von Parteinahme und

Problemlösung ausgezeichnet.« (E IV, S. 11) Eine parteinehmende Einschränkung kann sich nur allge-

mein rechtfertigen, Abstraktion und Inklusion sind dem politischen Handeln in Habermas’ Sinne

eingeschrieben.

446 Anderenorts weist Habermas (E IV, S. 10) auf die Problematik der Kollektivkonstruktion hin, die

ein Verständnis politischer Macht als kollektiv bindende Entscheidungen beansprucht.

447 Scheuerman weist auf die Verbindung zum Denken Arendts hin: »In this model, political power pos-

sesses a dualistic structure. Communicative power can only be effectively employed in complexmodern soci-

eties bymeans of administrative bodies and formof decisionmaking that rest on strategic and instrumental-

rational forms of action […].« (Scheuerman 2002, S. 65) Bei Habermas wie Arendt würden die Logi-

ken der administrativen und der kommunikativenMacht konfligieren. Siehe zumpolitischenDen-

ken Arendts neben den Arbeiten Benhabibs (2006 und 2011) auch den Sammelband von Schulze

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 313

Diese integriere die Gesellschaft über eine gemeinsame Willensbildung, der wiederum

eineÜbereinstimmung gemeinsamenWollenswieSollens zugrunde liege.448 Ab vonderDe-

finition des Politischen und dessen Abgrenzung von der Politik stellt sich die Frage, wie

die administrative Steuerung sich als Instanz der reflexiven Bestimmung des kollektiv

VerbindendenundVerbindlichen,der gemeinsamenBelangeundEntscheidungenzu le-

gitimieren vermag: Wenn Habermas im Folgenden eine Verknüpfung zwischen der Öf-

fentlichkeit und der Administration herausarbeitet, müsste er den Konnex zwischen den

Bereichen ausweisen, ihre politische Mechanik. Wiederum ist es das Recht, das als in-

termediäre Instanz eingeführt wird und als Transmissionsriemen der Umsetzung kommu-

nikativer in administrativeMacht dienen soll.449Wie sich nun die Relationen beider Sphä-

ren ausnehmen, steht keineswegs fest.Auch die Steuerung derAdministrationüber deren

Befugnisse zu kollektiv bindenden Entscheidungen hilft nur bedingt weiter: Wenn die Recht-

setzung nach den Imperativen der kommunikativen Macht verfährt, bleibt sie konkreten

Bezügen entrückt. Jede Verbindung beider Sphärenmuss ihre jeweiligen Imperative be-

achten: Im Angesicht der Ansprüche der Verständigungsorientierung und der kommuni-

kativenVernunft bleibtdiesekonkretenBezügengegenüberdistanziert.DieAdministration

diente Habermas gerade dazu, die Umsetzung, Entscheidung und Einlassung zuzulas-

sen, die Steuerung suggeriert dagegen eine Vermischung, eine Vermischbarkeit. Entwe-

der muss die kommunikative Vernunft dann von ihrem Anspruch unbedingter Universa-

lität Abstand nehmen, oder der politische Diskurs der Öffentlichkeit bleibt der direkten

Implementation entzogenundwird als periphere, rechtlicheRahmenfixierungadminis-

trativer Umsetzung definiert. Zudem bleiben, wie wir sahen, ethisch-politische Diskurse

dem Primatmoralischer Diskurse untergeordnet. Rechtfertigung erfordert weiter univer-

salisierbarer Perspektiven: Eine konkrete Selbstbestimmung kann sich nur imAllgemei-

nen rechtfertigen, folglich bleibt das integrative Potential in dieserHinsicht beschränkt.

Um die Steuerungsfunktion rechtsetzender kommunikativer Macht zu verstehen und beur-

teilen zu können,muss nun die Organisation derWillensbildung in den Fokus treten.450

Wessel, Volk und Salzborn (2013). Thaa (2011) versucht sich an der Aufnahme undWeiterführung

demokratie- wie politiktheoretischer Impulse Arendts. Siehe daneben die jüngst erschienene Ein-

führung in des Denken Arendt von Straßenberger (2015).

448 Ein gemeinsamer Wille, eine gemeinsame Verpflichtung, bedingte auch in der Theorie des kom-

munikativen Handelns die Integrität sozialer Ordnungen, wobei sich dieserWillen auf eine geteilte

Verpflichtung durch Werte bezog: »Soziale Ordnungen können nicht im Sinne eines kollektiven Instru-

mentalismus erklärt werden: eine faktische Ordnung, die aus der Konkurrenz zweckrational handelnder

Individuen umMacht und/oder Reichtum hervorgeht, bleibt instabil, solange nicht das moralischeMoment

des Gewissens und der Obligation, d.h. einer Orientierung des Handelns an verpflichtenden Werten hinzu-

tritt.« (TkH II/S. 318, siehe auch E III, S. 11)

449 Die Verknüpfung wird im Weiteren nicht klarer: »Die politischen Teilnahmerechte verweisen auf die

rechtliche Institutionalisierung einer öffentlichen Meinungs- und Willensbildung, die in Beschlüssen über

Politiken und Gesetzen terminiert.« (FuG, S. 187)

450 Der entscheidende Punkt ist, inwieweit der Umsetzungsgedanke schon in der Willensbildung an-

gelegt ist. In anderenWorten: Wenn das Recht an die kommunikative Macht gebunden ist, inwie-

weitmuss sie danndie öffentlicheMeinungberücksichtigen? Sindhier Anstöße als Anreizemitein-

zubeziehen, geht es hier umRichtungsentscheidungen, denen gegenüber sich das System respon-

siv verhalten muss, oder um konkrete Umsetzungsinitiativen? Diese Qualität ist zu klären, erst

dann kann verstanden werden, was die kommunikative Macht zu bewirken vermag. Auch Scheu-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 Tobias Braun: Der politische Konsens

3.3.3 Von der Willensbildung – Die Transmission kommunikativer Macht

in Recht

Die Aufgabe deliberativer Willensbildung ist die Umsetzung kollektiver Autonomie, wobei

sie die Potentiale und Dynamiken öffentlicher Diskurse aufnehmen und deren Überset-

zung in politisch-institutionalisierte Verarbeitungskreisläufe leistenmuss.Es ist zu klä-

ren, wie und wo sich politischeWillen formieren und artikulieren und wie sie Eingang

finden in die Verfahren der Rechtssetzung.Die Selbstbestimmung der Bürger geschieht

laut Habermas in der informellen Meinungsbildung diskursiver Öffentlichkeit sowie der

politischen Partizipation innerhalb und außerhalb von Parteien, Wahlen und der Bera-

tung parlamentarischer Körperschaften:

»Im diskurstheoretisch begriffenen Rechtsstaat verkörpert sich die Volkssouveräni-

tät nicht mehr in einer anschaulich identifizierbaren Versammlung autonomer Bür-

ger. Sie zieht sich in die gleichsam subjektlosen Kommunikationskreisläufe von Foren

und Körperschaften zurück. Nur in dieser anonymen Form kann ihre kommunikativ

verflüssigte Macht die administrative Macht des Staatsapparates an den Willen der

Staatsbürger binden.« (FuG, S. 170)

DieWillensbildung changiert zwischenderObjektivität undFormalität gesetztenRechts

und der emanzipativen Entfesslung in fluiden Diskursen der Öffentlichkeit. Die Spannung

von Faktizität und Geltung bleibt auch im Falle der institutionalisierten politischen Macht

zwischen dem Drohpotential kasernierter Gewalt und der Autorisierung über Legitimität

akut und spiegelt sich in seinen Durchsetzungsmitteln und normativen Ressourcen.

(Vgl. FuG, S. 171 und S. 180) Die Willensbildung schwankt zwischen der Universalität

rationaler Diskurse und der kollektiven Autonomie einer politischen Gemeinschaft:

»Nun verschränkt sich in der diskursiv strukturierten Meinungs- und Willensbildung

eines politischen Gesetzgebers die Rechtsetzung mit der Bildung kommunikati-

ver Macht. […] Das am Telos je unseres guten Lebens relativierte Sollen klinischer

Ratschläge ist adressiert an die Entschlußkraft eines Kollektivs, das sich einer au-

thentischen Lebensweise vergewissern will.« (FuG, S. 201)

So überschneiden sich die Rollen von Diskursteilnehmern und Angehörigen politischer

Kollektive, womit die bekannte Spannung zwischen Konkretem (Kommunalität, Parti-

kularität, Authentizität) und Allgemeinem (Universalität, Neutralität, Reflexivität) wie-

der hervortritt: Es ist im Folgenden zu klären, ob und wie der Willensbildungsprozess

diesen Anspruch einzuholen vermag.

In derMeinungs- undWillensbildung komme dasDiskursprinzip in doppelterHinsicht

zur Geltung (FuG, S. 188): Einmal im kognitiven Sinn als Filterung von Inhalten im Sinne

einer Vermutung rationaler Akzeptabilität, dann im praktischen Sinne als Ort gewaltloser

Verständigung, an dem sich die Dynamik kommunikativer Freiheit realisiere. Daneben ver-

weistHabermas (FuG,S. 188) noch auf denWiderstand des Konkreten, der der universa-

len Logik rationalerDiskurse entgegenstehe.Zwar sollen sich die Beteiligten der Rechts-

erman (2002, S. 66f. u. S. 70) konstatiert die Bedeutung der Klärung des Konnexes zwischen Admi-

nistration und Öffentlichkeit, aber auch die Schwierigkeiten begrifflicher Unklarheiten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 315

setzung von moralischen Einsichten beeinflussen lassen, im Fokus stehe aber eine inter-

subjektiv geteilte Lebensform, die sich an mehr oder weniger konkreten Interessen451 kon-

densiere:

»Je konkreter die regelungsbedürftige Materie und je konkreter der Zuschnitt des

Rechts, um so mehr drückt sich in der Akzeptabilität der begründeten Normen

auch das Selbstverständnis einer historischen Lebensform, der Ausgleich zwischen

konkurrierenden Gruppeninteressen und eine empirisch informierte Wahl zwischen

alternativen Zielen aus.« (FuG, S. 189)

Im Recht hebe sich die die Spannung zwischen Konkretem und Allgemeinem somit nicht

nur auf, sie tarierten sich gegenseitig aus: In der Praxis der Gesetzgebung fänden Prin-

zipien und Interessen, Normen und Werte, zusammen. Auch wenn rechtliche Normen in

ihrer Begründung auf ambivalente Quellen verwiesen, dürften diese nicht inWiderstreit

geraten.452 Die inhaltliche Bestimmung von Rechtsnormen bezöge sich nicht auf das All-

gemeine, sondern auf eine Rechtsgemeinschaft mit konkreten Zielen, Interessen und

Lebensweisen:

»Die Begründungs- und Anwendungsdiskurse müssen sich deshalb auch für den

pragmatischen und vor allem für einen ethisch-politischen Gebrauch der prak-

tischen Vernunft öffnen. Sobald eine vernünftige kollektive Willensbildung auf

konkrete Rechtsprogramme abzielt, muß sie die Grenzen von Gerechtigkeitsdiskur-

sen überschreiten und Probleme von Selbstverständigung und Interessenausgleich

einbeziehen.«453 (FuG, S. 191)

Die Eigenart von Gerechtigkeitsdiskursen, ihre Grenzenlosigkeit, wird im Falle der An-

wendung weniger überschritten als die Ansprüche universaler Gerechtigkeit eingeris-

sen.454 Hervorgehoben werden muss die anscheinend konkrete Ausrichtung der prak-

tischen Vernunft in politisch-ethischer Hinsicht.455 Sowohl die Vernunft als auch die Dis-

451 Der Interessenbegriff selbst verweist auf strategisches Handeln und dessen Imperative.

452 »Auchmoralische Normen verkörpernWerte oder Interessen, aber nur solche, die in Anbetracht der jeweili-

gen Materie verallgemeinerungsfähig sind. […] Nun kommt aber bei der Begründung und Anwendung von

Rechtsnormen eine solche Bezugnahme auf kollektive Ziele und Güter ins Spiel; Rechtsnormen liegen nicht

auf der gleichen Abstraktionshöhe wie Moralnormen.« (FuG, S. 190)

453 Begründungsdiskurse unterscheiden sich von Anwendungsdiskursen fundamental: Kommen erstere

nach Habermas (FuG, S. 280) seinem Anspruch an Allgemeinheit vollständig nach, sind zweitere

von beschränktererNatur, da sie sich zwar auf gültigeNormenbezögen, bei Abwägungsfragen von

Normen aber auf Welt- und Selbstverständnisse der Kollektive zurückgingen. Diese Auslegungen

können demnach perspektivisch und partikularistisch sein. Habermas betont allerdings den not-

wendigen Anschluss an die allgemeinen Normen, zwischen denen nur abgewogen wird.

454 Habermas (EzD, S. 203) verweist bei der Begründung der Anwendung regelmäßig auf Arbeiten

Günthers. Mit diesem trennt Habermas Begründungsdiskurse, in den allein die Universalisie-

rung gelte, vondenAnwendungsdiskursen, in denen eine Situationsbeschreibung vorliege,welche

dann auch von Universalitätsansprüchen Abstand nähme.

455 Weiterführend bestimmt Habermas an dieser Stelle den Begriff des Politischen offenkundig weit

weniger an der Administration orientiert und mit dem Politikbegriff verschmelzend als weiter

oben. Gerade der Ethos-Begriff verweist auf eine weichere Lesart des Politischen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 Tobias Braun: Der politische Konsens

kurse können, sofern es um Fragen der Implementierung gehe, von universellen Stand-

punkten absehen und legitim partikular auftreten.456

Habermas trennt die Bezugsmaterien nach pragmatischen, ethischen und moralischen

Aspekten (FuG, S. 202f.), aus denen jeweils unterschiedliche Arbeitsweisen folgten.Mora-

lisch relevanteFragestellungensollen im»Rahmendesverfassungsrechtlich interpretiertenund

ausgestalteten Systems der Rechte einem Verallgemeinerungstest« (FuG, S. 204) unterzogenwer-

den. Ethische Fragen stellten auf reflektierte kommunale Selbstverständigungsprozesse

ab, in denen das kollektiv Verbindende hervortrete. Wenn es keine absehbare allgemeine

Lösung gäbe, sich die Interessen oder Werte widerstritten, solle es pragmatisch orien-

tierte Verhandlungen geben.Diese setzen allerdings wiederumKooperationswillen und

Kompromissbereitschaft457 voraus.Habermaswill den hier angedachten Interessenaus-

gleich über ein fair reguliertes Verfahren und die Garantie der Beteiligung unterfüttern.

So sollten sich die Ansprüche konsensualerVerständigung in einem gewissenMaße über-

tragen lassen und sich die Verfahrensgerechtigkeit als Gewährleistung fairer Argumen-

tation,mit der die Gesprächsteilnehmer ein Einverständnis erzielen wollen, einholen las-

sen.458Wichtig sei, dass die Ebenentrennung, zumindest dem Ideal nach, funktioniere,

also ähnlich wie bei denWelten die Koordinaten der Situationsdeutung intersubjektiv ge-

teilt würde.

Die ideale Bildung eines diskursiven politischenWillens geht vereinfachend von pro-

blematisierten Sachfragen aus, zu deren Lösung diverse kollektive Ziele sowie verschie-

dene Strategien im Umgang bereitstünden. »Wir lassen unser Prozeßmodell beginnen mit

der pragmatischen Begründung allgemeiner Programme, die auf Anwendung und Ausführung an-

gewiesen bleiben.« (FuG, S. 203) Diese allgemeine Begründung verlangt eine vollständige Si-

tuationsbeschreibung und alle relevanten Informationen.459 Zwecks dessen sei die Einho-

456 Habermas will aber die Verbindung nicht ganz abreißen lassen: Er verweist auf eine strukturelle

Ähnlichkeit zwischen Moral und Recht, die in ihrer Beziehung auf das System der Rechte bestehe

unddie auch einfacheGesetze zu einer Konkretisierung inder Verfassung zwinge: auch die konkre-

te Gesetzgebung sei imKern Teil des Verfassungsprojektes. Über die Anbindung an die Verfassung

will Habermas das universalistische Element in den rechtlichen Normen aktualisieren. Dies setzt

selbstredend voraus, dass die Verfassung nicht konkret, sondern universell konzipiert ist.

457 Drei Bedingungen für Kompromissbildung, siehe FuG, S. 204f.

458 Alle bindenden Entscheidungen kommunaler Gesetzgebung haben Diskriminierungspotential: In-

folge der Pflicht, auch Entscheidungen zu akzeptieren, die man selbst nicht gewollt hat, verla-

gert sich der Rechtsfertigungsdruck auf das Verfahren. Anderenorts konstatiert Habermas (RidÖ,

S. 272) die Auffassung, der Staat könne von religiösen Bürgern nicht alles verlangen. Wiederum

wäre hier die Frage des Zumutbaren zu stellen. Daneben argumentiert Habermas (ebd., S. 277),

infolge der Religionsfreiheit können auch religiöse Argumente Eingang finden, wenn eine Ver-

weltlichung einen Eingriff auf die persönliche Identität bedeute. Die religiösen Argumente stünden

unter einem Übersetzungsvorbehalt, mit dem Habermas auf die Möglichkeit abstellt, religiös-ar-

tikulierte Argumente ins Säkulare zu übertragen. Dagegen sollen die Herrschaftsausübung und

die Institutionen weltanschaulich neutral bleiben. Habermas befürwortet die Teilnahme religiö-

ser Gruppen am öffentlichen Diskurs, weil er in ihnen wichtige Ressourcen der Sinnstiftung (Ebd.,

S. 278) vermutet. Wir hatten die Komplikationen der öffentlichen Beteiligung umfassender Leh-

ren bei Rawls ausführlich verhandelt.

459 DerWillensbildungsprozess, der sich auf ein konkretes Kollektiv begrenzen will, erfordert die Ge-

schlossenheit eines Raumes. Dieser Raum erfordert Exklusivität, um sich vor der potentiellen Be-

troffenheit und den Ansprüchen Außenstehender zu schützen. Der Anspruch der Willensbildung,

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 317

lung von Expertenwissen notwendig. Der zumindest möglichen Verzerrung der Urteile

in Folge persönlicher Präferenzen derselben, sowie durch allgemein menschliche Fehl-

barkeit, soll durch Gegenexperten im Ansatz entgegengetreten werden.460 Im zweiten

Stadium des Diskurses würden die Lösungsansätze selbst problematisiert und reflexiv

überstiegen: Es komme zur Diskussion der zugrundeliegendenWerte461. Abgeschlossen

werde der Gesetzgebungsprozess durch eineNormenkontrolle durch das Rechtssystem,

die die Verfassungskonformität wie die Kohärenz prüfe.

Die Verfahrensbedingungen462 selbst müssten sich in moralischen Diskursen be-

gründen.463 Darüber hinaus sollten aber auch die Ergebnisse politischer Willensbildung

und ethisch-politischer Diskurse »mit moralischen Grundsätzen wenigstens [sic!] kompatibel

seine Legitimität durch die Teilhabe der Betroffenen zu sichern, verlangt die Definition der Betrof-

fenheit, die Bestimmung und Eingrenzung. Wenn Habermas die Betroffenheit aber ins Mögliche

verlegt und zudem temporär entgrenzt, genügt diese Abschottung den Ansprüchen nicht mehr.

Ein Verweis darauf, dass dies ein Idealmodell sei, dem nie ganz entsprochen werde, kann die nor-

mative Bindung nicht lösen oder entschärfen: Neben dem moralischen Diskurs und seiner uni-

versalen Perspektive gibt es keine zugelassene weiche Variante, sondern einzig das strategische

Handeln und damit defizitäre Kommunikation und unmögliche Rechtfertigung.

460 Aus denWissensmonopolen und Expertenkulturen ergebe sich die Gefahr der Entmündigung. Da-

neben verweistHabermas (FuG, S. 426) auf die fehlendeNeutralität von Expertenwissen: Expertise

im politischen Raummüsse sich politisieren. Daraus ergebe sich die Notwendigkeit eines öffent-

lichenMeinungsstreites zwischen Experten und Gegenexperten, der von der öffentlichenMeinung

kontrolliert werden solle. Die Vielzahl von Statistiken, von Umfragen und Studien, die politische,

wirtschaftliche und soziale Einstellungen und Entscheidungen begründen sollen, bleiben gegen-

wärtig in kaumeinemFall unwidersprochen. Die statistischeWelt arbeitgeber- und arbeitnehmer-

freundlicher Institute hat kaum mehr etwas gemein; ein anderes Beispiel wäre die Mietpreisent-

wicklung: Spricht die Mietervertretung von Gentrifizierung, künstlicher Verknappung bzw. strate-

gischem Leerstand und Kapitalisierung des Wohnungsmarktes mit den entsprechenden Folgen,

verweist die Interessenorganisation der Vermieter darauf, dass die Miete im Gesamten real ge-

sunken sei. Die öffentliche Meinung kann nur noch inhaltsfrei das Prozessieren dieses Meinungs-

austauschs beobachten, ohne daraus belastbare Kriterien und Informationen ziehen zu können.

Experten generieren mithin keine abwägenden Sachurteile, vielmehr unterfüttern sie die vorge-

fassten Annahmen bestimmter Seiten. So löst sich die komplexitätsreduzierende Funktion auf:

Das Individuum kann keiner Instanz kritiklos glauben, zu allem muss man sich eine eigene Mei-

nung bilden.

461 Hier kann Habermas keine Normen einführen, da diese qua Allgemeinheit prinzipiell unstrittig

sind.

462 »Der in einer Assoziation von Freien und Gleichen jeweils erstrittene und erzielte Konsens beruht letztlich

nur auf der Einheit eines konsentierten Verfahrens. Dieses Verfahren der demokratischenMeinungsbildung

und Entscheidungsfindung wird zur rechtsstaatlichen Verfassung ausdifferenziert. In einer pluralistischen

Gesellschaft drückt die Verfassung einen formalen Konsens aus. Die Staatsbürger wollen ihr Zusammen-

leben nach Prinzipien regeln, die, weil sie im gleichmäßigen Interesse eines jeden liegen, die begründete

Zustimmung aller finden können. Eine solche Assoziation ist durch Verhältnisse reziproker Anerkennung

strukturiert, unter denen jeder erwarten kann, von allen als Freier und Gleicher respektiert zu werden. Je-

de und Jeder soll dreifache Anerkennung finden: Sie sollen in ihrer Integrität als unvertretbare Individuen,

als Angehörige einer ethnischen oder kulturellen Gruppe und als Bürger, d.h. als Mitglieder des politischen

Gemeinwesens, gleichen Schutz und gleiche Achtung finden können.« (SunI, S. 638)

463 »Faire Verhandlungen zerstören also das Diskursprinzip nicht, sie setzen es vielmehr voraus.« (FuG, S. 206)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 Tobias Braun: Der politische Konsens

sein.«464 (FuG, S. 206) Habermas weist dem moralischen Diskurs diese Position zu, weil

erst eine solche Rechtfertigung eine permanente Berücksichtigung des Diskursprinzips

garantiere. Alle Diskurse bis auf den juristischen, der aber auf dem moralischen Diskurs

aufbaut, müssen sich, wie auch ein Schaubild (FuG, S. 207) illustriert, dem moralischen

Diskurs stellen. Moralische wie rechtliche Diskurse tragen universalistische Züge, wobei

sich die politische Willensbildung just an dieser Entgrenzung reibe. Die Setzung kämpft

also weiter mit der Auflösung, ohne dass ein Sieger absehbar wäre.

*

Der Einfluss des Rechts bilde sich allerdings nicht erst am Ende einer Umformung

kommunikativerMacht in Gesetzesform aus.Der Rechts- wie derMachtkode benötige für

Austauschbeziehungen eine legitime Rechtsetzung, die »mit der Bildung kommunikativer

Macht verschwistert ist.« (FuG, S. 208) Recht und politische Macht befinden sich in einer

produktiven Korrelation:

»Die wechselseitige Konstituierung von Recht und politischer Macht stiftet zwischen

beiden Momenten einen Zusammenhang, der die latente Möglichkeit einer Instru-

mentalisierung des Rechts für den strategischen Einsatz von Macht eröffnet und per-

petuiert. Die Idee des Rechtsstaats verlangt im Gegenzug eine Organisation der öf-

fentlichen Gewalt, die die rechtsförmig verfaßte politische Herrschaft nötigt, sich am

legitim gesetzten Recht ihrerseits zu legitimieren.« (FuG, S. 208)

DasPrinzipderVolkssouveränität bildedabei »dasScharnier zwischendemSystemderRechte

unddemAufbau eines demokratischenRechtsstaates.« (FuG,S. 209) IndiesemPrinzip vereini-

gen sich individuelle Teilhaberechte mit der Praxis kollektiver Autonomie. Zugleich ließen

sich aus ihm nach diskurstheoretischer Deutung noch weitere Prinzipien ableiten: In-

dividueller Rechtsschutz durch unabhängige Justiz, Gesetzmäßigkeit der Verwaltung,

Trennung von Staat und Gesellschaft und die Umsetzung von über kommunikativeMacht

gefilterte sozialeMacht in administrative. (Vgl. FuG, S. 209 –217, siehe auch die Erläute-

rungMarxsens GuM, S. 161 – 170) Daneben folge aus dem Prinzip der Volkssouveränität

die Pflicht politischer Herrschaft, sich aus der kommunikativen Macht der Staatsbürger

heraus zu begründen und sich nur auf derart legitimierte Verfahren zu stützen. Politi-

sche Autorität und Legitimität würde einzig durch staatsbürgerliche Diskurse der Mei-

nungs- und Willensbildung generiert, in welchen sich die Bürger selbst über reflexive

demokratische Verfahren bestimmten.465 (Vgl. FuG, S. 209f.) Habermas verkoppelt hier

464 Oder anders: »Das politisch gesatzte Recht einer konkreten Rechtsgemeinschaftmuß,wenn es legitim sein

soll, mindestens in Einklang stehen mit moralischen Grundsätzen, die auch über die Rechtsgemeinschaft

hinaus allgemeine Geltung beanspruchen.« (FuG, S. 344)

465 »Die rationale Akzeptabilität der verfahrenskonform erzielten Ergebnisse erklärt sich aus der Institutio-

nalisierung vernetzter Kommunikationsformen, die idealerweise sicherstellen, daß alle relevanten Fragen,

Themen und Beiträge zur Sprache kommen und auf der Grundlage der bestmöglichen Informationen und

Gründe inDiskursen undVerhandlungen verarbeitetwerden.Es ist diese rechtliche Institutionalisierung be-

stimmter Verfahren und Kommunikationsbedingungen, die eine effektive Inanspruchnahme gleicher kom-

munikativer Freiheiten möglich macht und zugleich zum pragmatischen, ethischen und moralischen Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 319

zwei Strukturen: Die einer politischenHerrschaft, die sich über ihre politische Funktion

und ihre Rezeption öffentlicher Diskurse legitimiert, und einer Öffentlichkeit, die sich in

diskursiven Praxen selbst bestimmt und sich so politisch realisiert. Einerseits bedingen

sich diese Strukturen, anderseits stehen sie in einer Spannung zueinander.466

Einem konsequent egalitären und direktenModell deliberativen Beratung stellt Ha-

bermaseineVertretungskörperschaft gegenüber,geradeweil sichnicht alle Staatsbürger

zu einer (präsenten) Interaktion vereinigen könnten. Das Problem liegt nach Habermas

nicht darin, dass bei wachsender Gruppengröße sich die Schwierigkeiten vermehren,

einvernehmliche Entscheidungen zu treffen, Egoismen auszuschalten und Abläufe ge-

dehnt usw. würden, sondern schlicht in der faktischen Unmöglichkeit einer vollständi-

gen Präsenz.467 Gerechtfertigte Beschlüsse benötigten aber Beratung und eine Qualität

direkten Bezugs.468 Die institutionelle Ausgestaltung der Vertretung bemisst sich an-

hand entsprechender funktionaler Vorgaben: Es gelte, die Trennschärfe verschiedenar-

tiger Diskurse zu garantieren und andererseits Verhandlungen zu ermöglichen.

»Aus der Logik der Diskurse ergibt sich weiterhin der Grundsatz des politischen Libera-

lismus und die Notwendigkeit, die parlamentarische Meinungs- und Willensbildung

unter Mitwirkung der politischen Parteien durch eine allen Staatsbürger offenstehen-

de informelle Meinungsbildung in der politischen Öffentlichkeit zu ergänzen.« (FuG,

S. 211)

Ergänzung meine Kontrolle, Vorbereitung von Willensbildung, Beeinflussung, Formulieren von

Stellungnahmen und Geltungsansprüchen. Weder hat die Öffentlichkeit einen direkten

Einfluss noch ein Sanktionspotential: Der Wille, der sich bildet, bleibt ohnmächtig.

Wir werden auf die Konzeption der Öffentlichkeit zurückkommen. Festzuhalten bleibt:

Die Volkssouveränität entfließt einer Trias aus Öffentlichkeit, Parteienkonkurrenz und

dem Obwalten des parlamentarischen Prinzips. Offenkundig liegen hier drei Instanzen

der Willensbildung vor: Die breite, kommunikative Willensbildung der Öffentlichkeit,

die interessensstrategische Willensbildung der Parteien und die Willensbildung par-

lamentarischer Körperschaften. Derart könne ein anhaltender öffentlicher Diskurs

und eine umsetzende Instanz zusammengeführt werden: Das Rechtsetzungsverfahren

biete überprüfbare Normen sowie eindeutige und bindende Ergebnisse und kann den

kontingenten und offenen Diskursen ein externes Kriterium an die Hand geben, um die

Einlösung der Kommunikationsansprüche zu prüfen, was die Teilnehmer selbst nicht

brauch der praktischen Vernunft bzw. zum fairen Ausgleich von Interessen anhält.« (FuG, S. 210) Die Ein-

holung des Relevanten stellt Habermas als einen Automatismus dar, zu dessen Begründung der

Übersteigerung von konkreten Ungleichheits- und Ausschlussstrukturen er allerdings auf die aus-

gleichenden, universalen Tendenzen kommunikativen Handelns verweisen müsste.

466 Könnte die Öffentlichkeit bewusst ihre Politik konzipieren und gestalten, die Administration pro-

grammieren usw., dann würde eine politische Bürokratie, die Kompetenzen beansprucht, die

Volkssouveränität einschränken.

467 Die Frage wäre, ob sich Habermas Skepsis im Zuge des Aufkommens der Liquid Democracy ab-

baut, entkoppelt diese doch demokratische Beratungen von faktischer Präsenz. (Vgl. Buck 2012

und Brabanski/Kettner 2015)

468 Im Gegenzug sollten der Öffentlichkeit diese Charakteristika fehlen, was letztlich auch auf die In-

tegrationsprozesse und die Willensbildung Auswirkungen haben muss.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Tobias Braun: Der politische Konsens

leisten könnten.469 Zwischen der rechtlichen Institutionalisierung sowie dem institutiona-

lisierten Recht und der öffentlichen Willensbildung besteht demnach eine funktionale

Korrelation. (Vgl. FuG, S. 219f.)

Der Rechtsrahmen fixiere die Wirksamkeit der Diskurse in gesetzgeberischer Hin-

sicht.Darananschließend stellt sichdieFrage, inwieweit dieRechtsbindung,derRechts-

zwang, noch eine freie Diskussion zulässt. Als Beispiel einer verfahrensrechtlichen Re-

gelung nennt Habermas die Mehrheitsregel: Gerade an dem Bewusstsein sich ändern-

der Mehrheitsverhältnisse bei anhaltendem Diskurs auch nach einer Entscheidung zei-

ge sich die Kompatibilität derMehrheitsregelmit demKommunikationskonzept.470 Der

469 Auch Habermas geht davon aus, dass Diskurse an bestimmten Stellen zumindest unterbrochen

werden müssen, um eine Lösung auf Zeit zu institutionalisieren. Gleichwohl es also eine Umset-

zung gibt, läuft der Diskurs weiter und bleibt bestrebt, bessere Argumente zu finden. Die Frage

ist, ob es ein Kriterium gibt, das einem andauerndem Diskurs die Reife bescheinigt, mithin einen

notwendigen Grad an der Einholung von Gesprächspartnern wie Argumenten, eine, wenn auch

fallible, Entscheidung zu treffen. Der Relevanzbegriff gibt einen Hinweis darauf, dass es Stimmen

gäbe, die gehört werden müssten, ohne die ein Ergebnis qua Verzerrung diskriminierend und der

Diskurs heteronom sei.Weiter gedacht verweist Relevanz immer auf Irrelevanz und den pragmati-

schen Ausschluss des letzteren: Nach Habermas kommt dem Diskurs aber ein egalisierendes Mo-

ment zu, dass solcherlei Ausschlusskriterien widerstrebt, und zwar schon allein deshalb, weil das

Gegenüber nie einschätzbar, seine Gründe und Argumente nie vorhersehbar sind. Einen zentralen

Aspekt markiert die Einholung aller relevanten Stimmen: Diese Bedingung betrachtet Habermas

in seiner Konzeption als erfüllt, weil dem (vernünftigen) Argumentationsverfahren eine Selbstkor-

rektur eingeschrieben sei: »Manmerkt es eben, wann neue Argumente in Betracht gezogen oder margi-

nalisierte Stimmen ernst genommen werden müssen.« (KhdV, S. 178) Viele Fragen ergeben sich bezüg-

lich diesem »Man« und seiner Position im politisch-sozialen Prozess: Wer merkt es, warum ist es

seine Funktion, was passiert bei Defiziten?Wie werdenmarginalisierte Stimmen hier hörbar, war-

um sollten die Unterdrückungsmechanismen hier nicht wirken?

470 Anderenorts verweist Habermas (VaV, S. 49f.) bei Ausführungen zu Fröbel auf das Paradox, nach-

dem zwar alle den Gesetzesvorhaben begründet zustimmen müssen, gleichsam der Gesetzgeber

mit Mehrheitsregel entscheidet. Zur Auflösung dieser Spannung verweist Habermas auf den öf-

fentlichen Diskurs, der zwischen den verschiedenen Polen vermitteln solle. Zentral ist bei diesem

Vorschlag das Verhältnis zwischen öffentlicher Willensbildung und der Umsetzung. Nur über die

Klärung dieser Schnittstelle ließe sich verstehen, wie sich der öffentliche Wille in der Konkret-

heit der Umsetzung wiederfindet. Weiter unten verweist Habermas auf die Auslagerung der poli-

tischenWillensbildung infolge der Verstaatlichung politischer Parteien (Ebd., S. 55): Die Klärung der

Zustimmungsbedürftigkeit tritt in der Folge noch vehementer in Erscheinung. Habermas (Ebd.,

S. 62) erklärt, dass freie Kommunikationsströme Einfluss auf die Gesetzgebung haben müssen:

Nur über dieses Zusammenspiel von institutionalisierter Willensbildung und freier Kommunika-

tion ließe sich die Erwartung vernünftiger Ergebnisse aufrechterhalten. Die Möglichkeiten und

Grenzender Aufnahme vonKommunikation bleiben zumindest insoweit offen, als nicht klar ist, ob

an dieser Stelle Responsivität nur angemessen ist oder auch erzwungen werden kann bzw. welche

FolgenDefizite haben. Die postmetaphysischeVolkssouveränität ziehe sich in diese beiden Prozesse

zurück. (Vgl. ebd. S. 64) In einemnächsten Schritt stellt Habermas das Entgegenkommen einer po-

litischen Kultur heraus, mithin an Freiheit gewöhnter Bürger. Diese Tugenderwartung will er aber

nicht überfrachten. Gleichwohl verweist er (ebd., S65f.) auf eine resonanzfähige politische Kultur,

die die sensible Aufnahme öffentlicher Thematisierungen Seitens der institutionalisierten Struk-

turen verbürge. Fraglich bleibt, wie sich die Öffentlichkeit als zustimmungseinholende Instanz Re-

levanz in institutionalisierten Strukturen verschaffen kann oder ob sie einzig auf die Sensibilität

und Resonanzwilligkeit der Institutionen verwiesen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 321

harmonische Ablauf dieser Setzung in Offenheit ist aber gebunden an ein Einverständ-

nis gegenüber der Unterbrechung des Diskurses. Keinem Diskutanten kann zugemutet

werden, ein relevantes Argument nicht erwähnt bzw. nicht gewürdigt zu belassen, da

sich ansonsten ein Ergebnis, auch wenn nur temporär, realisieren würde, dessen legiti-

men Anspruch gerechtfertigte Zweifel konterkarierten. Auch die Mehrheitsregel entlas-

tet den egalitärenAnspruch nicht, denn dieMehrheitsregel besagt schlicht nur, dass sich

eine Minderheit einer Mehrheitsentscheidung zu beugen habe. Aus der Mehrheitsregel

folgt mitnichten ein Kriterium darüber, wie oder wann eine Diskussion zu beenden ist

und eine Abstimmung zu erfolgen hat. Die Rechtfertigung der Unterbrechung und die

Legitimität der Entscheidung bleiben offen.

Die Meinungs- und Willensbildung hat abschließend eine Klärungsfunktion in

mehrfacher Hinsicht:

»Die politische Meinungs- und Willensbildung muß, hinausgehend über die pragma-

tische Frage, was wir im Hinblick auf konkrete Aufgaben tun können, in erster Linie

drei Fragen klären: die der Kompromißbildung zugrundeliegende Frage, wie wir kon-

kurrierende Präferenzen in Einklang bringen können, die ethisch-politische Frage, wer

wir sind und wer wir ernstlich sein wollen und die moralisch-praktische Frage, wie wir

gerechterweise handeln sollen.« (FuG, S. 222)

Aus der Abwägung dieser disparaten Ebenen entstehe ein autonomerGesamtwillen.Die

hier angedachte Gleichrangigkeit der Aspekte hatte Habermas zugunsten des morali-

schenDiskursesunddessenBezugzurGerechtigkeit verabschiedet. ImSinneder rationalen

Begründung bleibt der moralische Diskurs leitend. Kommen wir nun zu den drei Kompo-

nenten derWillensbildung: Der Öffentlichkeit, der Repräsentation und der Verfassung.

3.3.3.1 Die Öffentlichkeit – Bühne und Publikum

Die Öffentlichkeit erfüllt in der politischenOrdnung deliberativer Demokratie eine zen-

trale Funktion: »Bisher war allgemein die Rede von der politischen Öffentlichkeit als einer Kom-

munikationsstruktur, die über ihre zivilgesellschaftliche Basis in der Lebenswelt verwurzelt ist. Die

politischeÖffentlichkeitwurdealsResonanzboden fürdieProblemebeschrieben,die vompolitischen

System bearbeitet werden müssen, weil sie andernorts nicht gelöst werden.« (FuG, S. 435) Sie sei

ein Sensorium, welches Probleme nicht nur wahrnehme und registriere, sondern filtere

und verstärke.471 Daneben kontrolliere sie die Problemverarbeitung des politischen Sys-

tems, ohne jedoch selbst Teil der Verarbeitung zu sein: Spannungen würden durch sie

nur benannt und auf deren Lösung gedrungen.Wir hatten schon auf die schwierige Be-

stimmung des Verhältnisses von politischer Steuerung und Öffentlichkeit hingewiesen.

Dabei war die Frage, wie konkret die Diskussion der Öffentlichkeit sein kann bzw., was

dies für Implikationen für ihre Kontrollfunktion hat. »Die Öffentlichkeit läßt sich am ehes-

ten als ein Netzwerk für die Kommunikation von Inhalten und Stellungnahmen, also Meinungen

beschreiben; dabei werden die Kommunikationsflüsse so gefiltert und synthetisiert, daß sie sich zu

themenspezifisch gebündelten öffentlichenMeinungen verdichten.« (FuG, S. 436) So werde über

471 Eine Übersicht der Funktionen der Öffentlichkeit bieten Rehg und Bowman (2002, S. 41f.).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Tobias Braun: Der politische Konsens

kommunikativesHandeln ein sozialerBezugsraumerzeugt,derTeil der Lebenswelt ist.Da-

bei laufen die Kommunikationsströme nicht wirr und quer, sondern geordnet ab:

»In der Öffentlichkeit werden Äußerungen nach Themen und zustimmenden bzw. ab-

lehnenden Stellungnahmen sortiert; die Informationen und Gründe werden zu fokus-

sierten Meinungen verarbeitet. Was derart gebündelte Meinungen zur öffentlichen

Meinung macht, ist die Art ihres Zustandekommens und die breite Zustimmung, von

der sie »getragen« werden.« (FuG, S. 437f.)

Was meint diese Breite472: Das Allgemeine, das Ganze oder Untereinheiten? Was bildet

den Rahmen ihrer Geltung und ihrer Genese? Decken sich die Kreise des Zustande-

kommens, der Zustimmung und des Bezugs (des sozialen Raums)? Wenn die Breite der

Zustimmung mit dem sozialen Raum konvergiert, fällt die Frage nur zurück auf dessen

Grenzen: Einerseits ist der soziale Raum konkret angebunden und auf ein bestimmtes

Kollektiv bezogen, gleichsam müssen sich seine Grenzen und die des Kollektivs nicht

decken. Andererseits ist der soziale Raum ein Produkt kommunikativen Handelns und

birgt universalistische Tendenzen.473 (Vgl. FuG, S. 436f.) Daneben wird der Anspruch

an Anwesenheit durch die mediale Vermittlung entschärft (Zeitungen, Radio, Fernse-

hen, heute wohl auch Internet). Diese entgrenzende Loslösung von konkreten Bezügen

entspricht wiederum dem Anspruch kommunikativer Verflüssigung: In Folge der Auswei-

tung derMitsprechenden undMithörendenmüssen Inhalte entkontextualisiert und das

Expertenwissen in allgemeinverständliche Informationen übersetzt werden. Diskurse

der Öffentlichkeit dienen letztlich der Koordinierung intersubjektiver Verständigung, und

müssen hierfür genuine Strukturen, Ressourcen und Verfahren bereitstellen.

DerGrad an rationaler Verarbeitung diverser Vorschläge, Informationen undGründe

bestimme das diskursive Niveau,wobei es nicht unbedingt umdieHerstellung einer Allge-

meinheit gehe, sondern um formale Kriterien des Zustandekommens (FuG, S. 438).474 Infolge

der steigenden Komplexität hielte eine Professionalisierung und Arbeitsteilung Einzug:

»Sobald sich der öffentliche Raum über den Kontext einfacher Interaktionen hinaus

ausgedehnt hat, tritt nämlich eine Differenzierung in Veranstalter, Redner und Zuhö-

rer, in Arena und Galerie, in Bühne und Zuschauerraum ein. Die Akteursrollen, die sich

mit Organisationskomplexität und Reichweite der Medien zunehmend professionali-

sieren und vervielfachen, sind mit differentiellen Einflußchancen ausgestattet. Aber

472 Auch an anderer Stelle bleibt dasMaß von Breite unklar: »Gewiß sichert erst die breite Zirkulation von

verständlichen, Aufmerksamkeit stimulierenden Botschaften eine hinreichende Inklusion der Beteiligten.

Aber für die Strukturierung einer öffentlichen Meinung sind die Regeln einer gemeinsam befolgten Kom-

munikationspraxis von größerer Bedeutung.« (FuG, S. 438)

473 »Diese im kommunikativen Handeln gestiftete räumliche Struktur einfacher und episodischer Begegnun-

gen kann in abstrakter Form für ein größeres Publikum von Anwesenden generalisiert und verstetigt wer-

den.« (FuG, S. 437)

474 Der Verzicht auf die unbedingte Universalität, die nach Habermas vormals stets der Garant ratio-

naler Akzeptabilität war, ist auffallend. Eine hypothetische Erklärung wäre, dass die Ebene der Öf-

fentlichkeit selbst zwischen dem Konkreten und Abstrakten steht. Andererseits ist auch denkbar,

dass für Habermas hier funktionale Aspekte im Vordergrund stehen, nicht mehr legitimitätsori-

entierte.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 323

der politische Einfluß, den die Akteure über öffentliche Kommunikation gewinnen,

muß sich letztlich auf die Resonanz, und zwar die Zustimmung eines egalitär zusam-

mengesetzten Laienpublikums stützen.« (FuG, S. 440)

Zwar bleibe das Publikum, das in der Öffentlichkeit überzeugt werden muss, von konsti-

tutiver Relevanz, aus der Komplexität der Moderne folge aber die notwendige Auslage-

rung eines vormals allgemeinen Prozesses auf wenige Berufene bzw. professionalisier-

te Experten, die die kognitiv-intellektuelle Funktion der Aufbereitung übernähmen.475

War der Raum der Öffentlichkeit bislang egalitär und partizipativ, ist nun ein Laienpu-

blikum in den Hintergrund getreten, das Ja/Nein-Stellungnahmen abgeben kann, aber

nicht als kreative Ressource zur Verfügung steht.476 Das Publikum hört nur, es spricht

nicht.477 Die Gruppe der Berufenen hat eine exponierte Stellung, wobei sich ihre Position

und Funktion aus Quellen speist, die außerhalb der Öffentlichkeit liegen: Das externe

Kriterium ist just die Annahme eines Sachverstandes, einer Expertise, die sich nicht in

einem öffentlichen Diskurs kommunikativ bilden, sondern äußeren Status und Quali-

täten entstammen. So wirken hier nicht nur einfache Interessenvertretungsgruppen der

Zivilgesellschaft, sondern auch professionelle Verbände,Parteienvertreter undExperten

sowie Sachverständige.478

Die Zivilgesellschaft markiert ebenso eine genuine Struktur: Sie sei unterhalb insti-

tutionalisierter Akteure wie Parteien zu verorten und bezeichne Gruppierungen (Bewe-

475 Eine Vermutung ist, dass hier die skeptische Deutung des Massenpublikums, welches sich unpoli-

tisch und unkritisch auf seinen privaten Konsum zurückzieht und sich den Vorgaben massenme-

dialerDeutungenunterwirft, durchschlägt, dieHabermas (1996b) im Strukturwandel derÖffentlich-

keit darlegte. (Zur Übersicht sieheMarxsen, GuM, S. 221 – 225) Das gleiche Argumentationsmuster

wiederholt sich in den Repräsentantendiskursen.

476 Gleichwohl die Legitimität des Prozesses daneben von der Breite der Eingaben abhängt, welches

wiederumauf denAspekt egalitärer Beteiligung abstellt. (Vgl. HdD, S. 131) Aufschlussreichwäre an

dieser Stelle einer Untersuchung, die sich den getrennten öffentlichen Sphären unter den Bedin-

gungen neuer digitaler Möglichkeiten widmet, mithin der professionellen Sphäre der medialen

Aufbereitung von Journalisten und dem Publikum, dessen Rezeption und Reaktion. War die Be-

teiligungsschwelle mit Leserbriefen und Hörerfragen noch recht hoch, scheinen Foren, Blog und

ein breites Feld anderer Kanäle neue Möglichkeiten (und Risiken) der Teilnahme zu bieten. Da-

neben scheint ein weiterer beachtenswerter Punkt, dass sich infolge der Pluralität von Informati-

onsquellen sich Medienmit ständigemWiderspruch, Kontrolle, Zweifeln und teils auch Angriffen

konfrontiert sehen. Offenkundig wurde diese Kluft in der Bewertung der Person und der Politik

des russischen Präsidenten im Jahre 2014/15. Eine dieses Phänomen reflektierende Aktualisierung

vonÖffentlichkeit,Medien undWelterschließung in theoretischerwie praktischerHinsicht könnte

hier meines Erachtens vieles erhellen.

477 Das stimmenlose Publikumkannnur hören, ist gleichsamhörig undgehorsam, es gehört sich nicht

selbst, eben weil es nicht über sich selbst bestimmen kann. Diese Marginalisierung, dieser Pater-

nalismus und diese Verweisung in eine passive, unpolitische und unemanzipierte Position steht

Habermas Gesamtansatz fremd gegenüber.

478 Die Reputationsquellen der letzteren begründen sich nicht innerhalb der Öffentlichkeit, dennoch

kommt ihnen die Kompetenz und Aufgabe zu, die öffentliche Meinung zu bilden und sie dem Pu-

blikum zu präsentieren Siehe dagegen die Öffentlichkeit als Resonanzboden. (Vgl. KG, S. 214) Um

als Artikulationsraum sozialer und politischer Ungerechtigkeit zu dienen, muss die Öffentlichkeit

frei von hierarchisierenden Strukturen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 Tobias Braun: Der politische Konsens

gungen, Verbände usw.), die eben nicht nach strategischen Imperativen handelten, son-

dern entsprechend der kommunikativenVernunft verständigungsorierentiert.479 Andieser

Basis würden nun Probleme formuliert, diskutiert und in die Öffentlichkeit getragen,

die sich in lebensweltlichen Zusammenhängen von Bürgern ergäben, deren Artikulati-

on aber nicht über etablierte Verfahrenmöglich sei.480 (Vgl.Marxsen GuM, S. 216 – 220)

Die Zivilgesellschaft würde Stimmungen an die Öffentlichkeitweiterleiten: Was nun dieser

Prozess im Detail kennzeichnet, ob es Reibungspunkte zwischen beiden Ebenen oder

Hemmschwellen der Rezeption zivilgesellschaftlicher Resonanzweitergabe gibt, bleibt

offen.481

*

Es gilt Ebenen zu trennen: Aus empirischer Perspektivemacht es Sinn,dieÖffentlichkeit

als Ort zu beschreiben, an dem Funktionsträger politischer und sozialer Eliten Über-

zeugungs- und Vermittlungsarbeit leisten. Aus Sicht der deliberativen Demokratietheorie,

die die Öffentlichkeit als Ort kommunikativen Handelns und egalitärer Diskurspraxen be-

greift, ist hingegen die hierarchisch-funktionale Distinktion problematisch. Allein die

Spaltung in Sprechende und Zuhörende ergibt in Anbetracht der kommunikativen Lo-

gik kaum Sinn, hebt sie doch die Intersubjektivität auf.Habermas disqualifiziert die po-

litische Teilnahme der Bürger, die weder ein Amt begleiten noch politische Funktionen

übernehmen, obwohl es in der Öffentlichkeit gerade darum gehen sollte. Das Publikum

wird in eine passive Position gedrängt, seine Funktion ist es, überzeugt zu werden.482

Die verflüssigte und entgrenzte Macht der Kommunikationsteilnehmer bezieht sich nun-

mehr auf ein Abwägen, das einzig denMeinungen von Sachverständigen und Experten,

professionellen Akteuren und Lobbyisten zustimmt oder nicht. Habermas könnte eben-

so darauf verweisen, dass das passive Publikum noch auswählen kann, aber auch dann

bleibt die Problematik bestehen, die sich in Folge der Bindung an externe Quellen wie

der Expertise ergibt: Es ist die alte Frage, ob ein Publikum, das die Sachlage nicht ver-

steht undauf eine externe,professionalisierte Instanz zurückgreifenmuss,denSachver-

stand aufzubringen vermag, diverse Expertenmeinungen abzuwägen.483 Die Objektivi-

tät und Neutralität sachverständiger Expertise wiederholt den idealen Anspruch eines

479 Siehe auch Palazzos (2002, S. 66 – 73, bes. S. 70) Ausführungen über die politische Einbettung zi-

vilgesellschaftlicher Strukturen bei gleichzeitiger Trennung der Sphären.

480 Wennwir davon ausgehen, dass der höhere Grad anOrganisation, Spezialisierung undWirkmäch-

tigkeit durch Abgrenzung von der breiten Öffentlichkeit erlangt wird, bleibt offen, wie Kriterium

der Verallgemeinerbarkeit der öffentlichen Impulse eingeholt werden könnte. Es überlagern sich

strategisch-instrumentale, funktionale und kommunikativ-vernünftige Aspekte.

481 Siehe auch Thumfart (2009, S. 88ff.). Nach Marxsen (GuM, S. 220 – 237) ist die Möglichkeit zivil-

gesellschaftlicher Einflussnahme empirisch sehr beschränkt. Er verweist dabei auf Limitierungen

durch eine ökonomische Überlagerung medialer Praxen, Verzerrungen durch ökonomische und

soziale Hierarchien sowie Machtverluste parlamentarischer Körperschaften.

482 Das Publikumkann keine Ansprüche oder Forderungen formulieren: Seine Autorität reduziert sich

auf ein passives Zulassen.

483 Wenn wir nun zugestehen würden, dass Experten Sachfragen eben verständlich vermitteln könn-

ten, hätten wir nur ein Problem gewonnen: Das Laienpublikummüsste dann zusätzlich die rheto-

rische von sachlichen Ebenen trennen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 325

wissenschaftlichen Zugangs, dessenUnabhängigkeit allerdings kaumaufrecht zu erhal-

ten ist.484 Wenn wir die Trennung in Publikum und Diskursteilnehmer zulassen, dann

ist die duale Rolle des Zuhörers und Sprechers hinfällig. Unter diesen Bedingungenwird

esgleichsamschwierig,die konstitutiveResponsivitätdeliberativerDemokratiezugewähr-

leisten. Der Sprechende muss dann nicht mehr Betroffener sein, nicht alle Betroffenen

können teilhaben.485 Wenn die Rollen auseinanderfallen, ist zuletzt auch die Rezeption

sozialer Problemlagen gefährdet.486

Trotz ihrer Beschlagnahme durch institutionalisierte politische Akteure487 und ih-

re Überformung durch externe Kräfte488 müsse die Öffentlichkeit flexibel bleiben: Um

als Orientierung zu dienen,muss sie auf immer neue Interpretationsmustern reagieren

können, ansonsten könnten Erfahrungen keine Sinnbezüge zugewiesenwerden und die

Individuen, die auf die Öffentlichkeit zur Interpretation von Interessen und Erfahrun-

gen angewiesen seien, erlebten (im schlimmsten Fall) Krisen ihres Weltverständnisses.

(Vgl.FuG,S. 444)AlsSinnraumbedarf dieÖffentlichkeit demnachderOffenheit ihrerReso-

nanz.489 Die Produktion von Sinn kann nicht bewusst oder intendiert gesteuert werden:

484 Kurzum überschneiden sich im negativen Falle die Sphären: Die soweit alsmöglich eingeholte Neu-

tralität und Objektivität wissenschaftlicher Positionierung verliert in ihrer politischen Verwen-

dung jeden Anschein der Fehlbarkeit, der Uneindeutigkeit, des Versuchs. In der Politik dient die

Wissenschaft einem Zweck, eben der Begründung einer Absicht, eines Ziels, und muss daher ih-

re unbedingte Geltung beanspruchen. Im positiven Falle berücksichtigen beide Sphären in ihren

Bezügen die jeweilige Eigenart undmachen diemöglichen Risiken und Fehler der Übertragung öf-

fentlich. Ein Negativbeispiel scheint die erste Atomendlagersuche zu sein, ein Positivbeispiel die

öffentliche Schlichtung rund um das Bahnprojekt Stuttgart 21.

485 »Die politische Öffentlichkeit kann ihre Funktion, gesamtgesellschaftliche Probleme wahrzunehmen und

zu thematisieren, freilich nur in demMaße erfüllen,wie sie sich aus denKommunikationszusammenhängen

der potentiell Betroffenen bildet.« (FuG, S. 441)

486 Die angenommene Personalunion wiederholt die beiden Autonomieformen: »Zwischen Staatsbür-

gern als den Trägern der politischen Öffentlichkeit, und den Gesellschaftsbürgern besteht eine Personal-

union, weil diese in ihren Komplementärrollen […] den spezifischen Anforderungen und Fehlleistungen der

entsprechenden Leistungssysteme in besondererWeise ausgesetzt sind.« (FuG, S. 442) Die Verarbeitungs-

kanäle setzen zunächst an der privaten Verarbeitung an und orientierten sich anhand der Lebens-

welt. An diese Perspektive docken dann die Perspektiven einer gemeinsamen, also geteilten, Le-

bensweltenmit anderen Lebensgeschichten an und überführen die zunächst private Verarbeitung

in einen intersubjektiven Kontext. »Die Kommunikationskanäle der Öffentlichkeit sind an die privaten

Lebensbereiche – an die dichten Interaktionsnetze von Familie und Freundeskreis wie auch an die loseren

Kontakte mit Nachbarn, Arbeitskollegen, Bekannten usw. – angeschlossen, und zwar so, daß die Raum-

strukturen einfacher Interaktionen erweitert und abstrahiert, aber nicht zerstört werden.« (FuG, S. 442)

Dennoch bleibt die Frage, was denn auf dieser Ebene verarbeitet wird.

487 »Das politische System, das für publizistische Einflüsse empfindlich bleiben muß, ist über die Betätigung

politischer Parteien und die Wahlberechtigung der Staatsbürger mit Öffentlichkeit und Zivilgesellschaft

verschränkt.« (FuG, S. 445)

488 Öffentlichkeit werde »von Massenmedien und großen Agenturen beherrscht, durch Institutionen der

Markt- und Meinungsforschung beobachtet und mit der Öffentlichkeitsarbeit, Propaganda und Werbung

der politischen Parteien und Verbände überzogen« (FuG, S. 444).

489 »Resonanzfähige und autonomeÖffentlichkeiten dieser Art sindwiederumangewiesen auf eine soziale Ver-

ankerung in zivilgesellschaftlichen Assoziationen und auf eine Einbettung in liberaleMuster der politischen

Kultur und Sozialisation, mit einem Wort: auf das Entgegenkommen einer rationalisierten Lebenswelt.«

(FuG, S. 434)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 Tobias Braun: Der politische Konsens

Sinn sei eine Limesgröße gesellschaftlicher Spontanität (FuG,S. 434), ein ebenso prekärerwie

integrativer Fundus sozialer Koordination. Problematisch ist hierbei, dass Habermas die

SprecherfunktionderÖffentlichkeit von systemtragendenAkteuren ausführen lässt, de-

ren Aufgabe aber nicht die Wahrung eines feinen Sensoriums ist, sondern das Überzeu-

gen.490 Die Öffentlichkeit steht zwischen einer Bestimmung als Ausdrucksort sozialer

und politischer Selbstverständnisse sowie der Transformationen derselben, und einer

Bestimmung als Aktionsraum hegemonialer Kräfte, zwischen der Bestimmung als frei-

laufendes, unorganisierbares, unkontrollierbares und unabschließbares kommunikativen

Handeln und einem funktional-pragmatischem Anspruch, nachdem die Öffentlichkeit

als partizipative, kontrollierende, kreative und Resonanz erzeugende Instanz eine zen-

trale politische Aufgabe im Input zu versehen habe.491 Die Einbettung zivilgesellschaft-

licher und professioneller Komponenten dient der Wahrung des zweiten, funktionalen

Aspekts, gleichsam bleiben auch sie in Spannung zur ersten Auslegung.492 Die Begriffe

490 Den Kräften des Status quo widerstrebt es, sich zu transformieren und auf äußere Impulse einzu-

gehen, vielmehrmüssen dieHörenden von ihrer Sicht überzeugen, ihrerWahrnehmung, Legitimi-

tät und Geltung. Systemtragenden Akteuren, die also bei Veränderungen Verluste zu befürchten

haben, ist kaum kreatives Potential noch eine entsprechende Responsivität attestierbar.

491 Auch Lieber verweist auf die Spannung zwischen Offenheit und Abschließung: »Bei der Beantwor-

tung der Frage, ob denn die Vorstellung eines normativen Vorrangs der Peripherie gegenüber dem Zentrum

überhaupt realistisch ist, wird nämlich deutlich, dass Habermas diesen Vorrang im Regelfall der Praxis gar

nicht für erforderlich hält. Es steht dann plötzlich dem normativen Anspruch einer Übersetzung der Ver-

schränkungsthese, demzufolge die autonomen Öffentlichkeiten alleine die Legitimität des Rechts tragen

sollen, ein soziologisches Konzept gegenüber, in dem es für ausreichend gehaltenwird,wenn die autonomen

Öffentlichkeiten die Fähigkeit behalten, in gelegentlichen Ausbrüchen neue Probleme zu artikulierten und

in das politische System einzuspeisen, das normalerweise nach eigenen und in sich geschlossenen Routinen

verfährt.« (DVfG, S. 91)

492 Habermas führt daneben noch eine weitere Bestimmung der Öffentlichkeit, ihrer Position und

Funktion, ein, die wiederummit einer Differenzierung zweier Bereiche einhergeht. Bindende po-

litische Entscheidungenmüssen ihren Anfang in der Peripherie nehmen, um dann über Schleusen

ihren Weg in den Kernbereich zu gehen. Nur so sei eine administrative Verselbstständigung aus-

zuschließen. (Vgl. FuG, S. 430ff.) Der politische Kernbereich arbeite routinengesteuert und sei für

Abweichungen nicht ausreichend sensibel. Also müsse die Peripherie gesellschaftliche Integrati-

onsprobleme aufspüren und thematisieren können, und so die Routine stören: »Die Erwartungen

richten sich an deren Fähigkeit, gesamtgesellschaftliche Probleme wahrzunehmen, zu interpretieren und

auf eine zugleich Aufmerksamkeit erregende und innovative Weise in Szene zu setzen.« (FuG, S. 434)

Die Trennung einer schwachen (unorganisierten, breiten) von einer starken (institutionalisierten)

Öffentlichkeit, die Habermas von Fraser übernimmt, führt nur dann konzeptionell weiter, wenn de-

ren Beziehung vor allem in Hinsicht des demokratischen Anspruchs geklärt wäre. Gerade dieser

Bezug bleibt aber offen, wie auch Baynes (2002, S. 18f.) moniert. Habermas’ Anlehnung an die Ar-

beit Peters über die Integration vonGesellschaften schafft auch nur begrenzt Klarheit: Nach demMo-

dellmüsse ein exekutierendes Zentrumvon einer aufladendenPeripherie getrenntwerden,wobei

beide Ebenen mehrere Akteure einbegreifen und nach Mechanismen entsprechend dem funktio-

nalen Schwerpunkt verfahren. Liefere die eine Ebene die Bindung von Entscheidungen, erbringe

die andere Ebene Legitimität. Dem somit entstanden Anspruch an politische Prozesse, Legitimi-

tät nur im Durchlauf der peripheren Kommunikationsflüsse zu generieren, wird die Strukturie-

rung der Arbeitsweise des Zentrums nach Routinen zur Seite gestellt. Problemverarbeitung laufe

im Normalfall nach Routinen ab, in Krisen könnten diese aber aufgebrochen und (demokratisch

normativ) hinterfragt werden. Habermas meint, noch zwei weitere Annahmen einführen zumüs-

sen: Die Peripherie sei zum einen fähig, Integrationsprobleme wirksam, also krisenauslösend, in

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 327

das Zentrum zu tragen, und zum anderen geht Habermas davon aus, der Anlass zu einer solcher

Problematisierungwürde sich oft ergeben. Auffällig ist zum einen, dass Habermas hier eine abge-

koppelte Institution einführt, auf die sich der Bürger kaum positiv-autonom beziehen kann.Wenn

Zwang aber nur als Selbstbindung noch einen Platz haben darf, muss Habermas die Ablösung des

Zentrums begrenzen.

Es reicht hier nicht hin, diesen Konnex über Integrationskrisen herzustellen, denn damit fehlte ei-

ne positive Verknüpfung der Bestimmungen des Zentrums und der Peripherie. Im Falle des Rechts

ist der Zwang legitim, eben weil der Bürger die letzte, souveräne Instanz ist und das System der

Rechte und die Verfahren der Rechtsfindung auf ihn verweisen. Zum anderen irritiert, dass hier

das Lebenswelt/System-Modell umgekehrt wird: Bislang griffen systemische Imperative auf die

Lebenswelt aus und kolonisierten sie, hier dreht es sich um. Die Lebenswelt greift auf die System-

integration aus und macht diese von sich (teilweise) abhängig. Gemäß dem bisherigen Modell

müssten die Systemimperative ausgreifen unddie lebensweltliche Verarbeitung überformen. Vor-

aussetzung der veränderten Konstruktion ist die Verpflichtung des Zentrums auf Legitimations-

einholung. Dieser normative Horizont steht dem funktionalen Modell entgegen, nach welchem

das Zentrum primär für Stabilität zu sorgen habe. Die konzeptionelle Veränderung führt also zu

einer normativen Aufladung des Systems,mithin des Zentrums, und damit zu Beeinträchtigungen

der komplexitätsreduzierenden Funktion.

Nach Scheuerman (2002, S. 73) gibt es noch andere Verschiebungen: Die Funktion der Problem-

wahrnehmung und Thematisierung, die nach demModell der starken und schwachen Öffentlich-

keit bei der Zivilgesellschaft verblieb, sei nun zum Parlament übergegangen. Dagegen sei die Pro-

blemverarbeitungskompetenz vom Parlament hin zur Administration gewandert. Daneben führt

Habermas hier ein Trust-Modell im Sinne Fraenkels ein: Das Zentrum lenkt im Namen der Bürger

die politischen Geschäfte, die eigentliche Souveränität verbleibt aber bei der Peripherie undwenn

diese wahrnimmt, dass das Zentrumnichtmehr in ihrem Sinne spricht, entbindet sie das Zentrum

von dessen Programmierungsaufgabe und speist das System selbst. Eine Fehlstellung ergibt sich

aufgrund der punktuellen Anlage dieses krisenbedingten Eingriffs und der Auszeichnung der per-

manenten Öffentlichkeit mit einer demokratischen Qualität. Es bleibt offen, wie die qualitative

Aufnahme von programmatischen Eingaben der politisch-emanzipierten Öffentlichkeit sicherge-

stellt wird, haben wir es doch mit einer geschlossenen, selbststeuernden Instanz zu tun, welche

die Entscheidungen trifft. Habermas beschreibt das Zentrumähnlich dempolitischen SystemEas-

tons: Auch bei ihm ist es funktional ausgerichtet, auf Effizienz bedacht usw.: Habermas geht impli-

zit davon aus, dass die Schleusen und Kanäle des Zentrums zur Reduktion und Komprimierung des

Inputs dienen, wobei er zugleich nicht auf einen Anspruch demokratischer Normativität verzich-

ten will. Weiterführend zu den Konzepten Frasers und Peters, deren Einarbeitung in Habermas’

Ansatz und den sich ergebenden Komplikationen ist eine Arbeit Scheuermans (2002, S. 66 – 75).

Nach Rehg und Bohman (2002, S. 36 – 41) Rekonstruktion muss Habermas’ Argumentation hier

als Reaktion auf Komplikationen des normativen Anspruchs und der sozialen Komplexität gele-

senwerden. Das Verhältnis zwischen den ElementenDeliberation, Entscheidungsfindung und Bürger-

schaft sei in der Folge angespannt undumes zu lösen, entwickeleHabermasdasModell zweierWe-

ge einer inklusiven und einer exklusiven Sphäre. Weiter unterteilen sie die Reaktion Habermas’ in

drei Typen von Pluralismus, nämlich die Pluralität prozeduraler Rollen – hierein fällt die Unterschei-

dung zwischen schwacher und starker Öffentlichkeit sowie die zwischen Zentrum und Peripherie

–, die Pluralität diskursiver Perspektiven und die Pluralität substantieller Meinungen und Argumente.

Habermas verorte die öffentliche Vernunft in diskursiven Strukturen, die die Öffentlichkeit mit der

Gesetzgebung verbänden. Im weiteren Verlauf fragen die Autoren aber weniger nach demokra-

tietheoretischen Verknüpfungen als nach idealisierten Vorannahmen sozialen und kommunikati-

ven Einverständnisses. Die Absicht ihrer Untersuchung ist, Habermas’ hohen Anspruch öffentlicher

Diskursivität darzulegen sowie einen fehlenden Zugang zu den Erfordernissen zeitgenössischen

Wertpluralismus und dessen deliberativ-politischer Verarbeitung zu kritisieren. Weil Habermas’

Anspruch zu hochwäre, er von einer konsensualen Einstimmigkeit ausginge, die über rationale Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 Tobias Braun: Der politische Konsens

der Öffentlichkeit und der Zivilgesellschaft finden mannigfaltigen Anschluss in Debatten,

wir begnügen uns mit dem Referierten.493

3.3.3.2 Die Repräsentation – Professionalisierung der Demokratie

Die Repräsentation dient Habermas dazu, disparate funktionale Bedingungen und nor-

mative Ansprüche der Volkssouveränität zu vermitteln.494 (Vgl. FuG,S. 222) Diese Struk-

tur taucht dabei recht unvermittelt im Gedankengang in der Besprechung des demo-

kratischen Verfahrens auf: Die Abgeordneten sollen nach bestimmten Maßstäben ge-

wählt werden und hätten dann die Aufgabe, Kompromisse auszuhandeln. Alle Betroffe-

nen müssten wählen können, da ansonsten Einfluss verloren ginge und die Interessen

nicht gleichgewichtet zur Geltung kämen. Eine vollständige Repräsentation würde aber

deren Komplexitätsreduktion aufheben. Was also ist die Funktion von Repräsentation

und wie wird sie demokratisch legitimiert? Es ist die Frage, wer, für was, wie, wann und

von wem gewählt wird. Manifestiert sich in der Repräsentation eine eigenständige po-

litische Qualität oder eine funktionale Struktur der Übersetzung, bildet sie eine eigene

Diskursart aus oder dockt sie an bestehende Formen an, besteht sie in keinem, beiden

oder in Mischverhältnissen dieser Aspekte?

Wie auch Habermas sieht, macht eine Wahl von Abgeordneten als Stellvertreter dis-

kursiver Verständigungwenig Sinn, da die Rechtfertigung vomEinzelnen geleistet werden

muss und sich die vernünftige Kommunikation nicht in exklusive Kreise absondern kann.

Indirekt weist Habermas der Repräsentation dennoch einen eigenen Diskurs zu, der in

enger Beziehung zum ethisch-politischen Diskurs steht, also jenem Diskurs eines Kollek-

tivs um einen Entwurf im Geworfensein. In derartigen Ansinnen der Selbstvergewisse-

rung könne es keine Unbeteiligten geben, hier sei keine Delegation bzw. Repräsentation

möglich, aber dennochmüssten diese aufgrund technischer Gründe495 repräsentativ geführt

werden. In der Repräsentation würde nur ein Fokus ausgebildet werden, ein organisierter

Mittelpunkt, keine genuine Stellvertretung anstelle öffentlicher Beteiligung. Grundsätz-

lich will Habermas zwar eine allgemeine Teilnahme gewährleisten, da dies aber nicht

möglich sei, bedürfe es einer spezialisierten Instanz:

»Repräsentativ geführte Diskurse können dieser Bedingung einer gleichmäßigen Teil-

nahme aller Angehörigen nur genügen, wenn sie durchlässig, sensibel und aufnah-

mefähig bleiben für die Anregungen, die Themen und Beiträge, Informationen und

zesse hergestellt würde, könne sein Ansatz nur ungenügendmit realer sozialer Komplexität umge-

hen. Offenkundig verweist diese Diskussion auf das universalpragmatische Fundament und des-

sen Überzeugungskraft.

493 Siehe zum Beispiel die Arbeiten von Wingert und Günther (2001), Jessen, Reichardt und Klein

(2004), Adloff (2005), Heidbrink (2006), (Münch) 2010 sowie Schmitt und Vonderau (2014). Ver-

breitet sind ebenso empirische Studien.

494 Auch an anderer Stelle stellt Habermas (HdK, S. 327f.) die Notwendigkeit vermittelnder Instanzen

heraus, so sei eine unmittelbare Herrschaft des Volkes über sich ausgeschlossen, zumindest im

gewaltenteiligen Verfassungsstaat. Die Volkssouveränität sei vielmehr prozedural verflüssigt.

495 Was nun diese Gründe sind, bleibt leider offen. Gerade vor dem Hintergrund der Universalprag-

matik scheintmir die klassische Begründungder Repräsentation zumindest einer entsprechenden

Reformulierung bedürftig.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 329

Gründe, die ihnen aus einer ihrerseits diskursiv strukturierten, also machtverdünn-

ten, basisnahen, pluralistischen Öffentlichkeit zufließen.«496 (FuG, S. 224)

Repräsentation hat nur dann eine Funktion wie einen Sinn, wenn sie filtert, konzen-

triert und akzentuiert.Mit diesem funktionalen Aspekt beschneidet sie den öffentlichen

Diskurs, nur durch eine Beschränkung des materiellen und personellen Inputs kann sie

ihre Aufgabe erfüllen: Die Eingrenzung der Repräsentation reibt sich an der Entschrän-

kung der diskursiven Öffentlichkeit. Der Responsivitätsgedanke, der klassischerweise

mit dem Repräsentationsbegriff verknüpft ist, soll die Brücke bilden. In Folge der funk-

tionalenNotwendigkeitmodernerGesellschaften sei der Einzelne überfordert undmüs-

se es zulassen, politische Prozesse in ein professionalisiertes System abzugeben.Gleich-

wohl bleibt dieBildung kommunikativerMacht andieBerücksichtigung allerBetroffenenge-

bunden.Auchwenn dies imFalle der öffentlichenDiskurse unproblematisch ist, tritt in der

Übersetzung hin zu repräsentativen Prozessen aber ein Defizit auf, dem Habermas mit

der Responsivitätsforderung begegnet: Nurwenn die Öffentlichkeit Anregungen produ-

ziert, an deren Zustandekommen alle Betroffenen beteiligt seien, und der Repräsentati-

onsdiskurs wiederum responsiv auf die Impulse reagiere und die zugleich die Perform-

anz der Transformation absichere, erlaube dies eine Vermittlung.Die Einholung des All-

gemeinenmuss die Repräsentation also indirekt über die Anbindung an öffentliche Dis-

kurse einholen.

496 Die repräsentativen Diskurse haben in ihrer Funktion als Resonanzkörper eine ähnliche Funktion

wie die Öffentlichkeit: »Das deliberative Modell begreift die politische Öffentlichkeit als Resonanzboden

für das Aufspüren gesamtgesellschaftlicher Probleme und zugleich als diskursive Kläranlage, die aus den

wildwüchsigen Prozessen der Meinungsbildung interessenverallgemeinernde und informative Beiträge zu

relevanten Themen herausfiltert und diese »öffentlichen Meinungen« sowohl an das zerstreute Publikum

der Staatsbürger zurückstrahlt wie an die formellen Agenden der zuständigen Körperschaften weiterlei-

tet.« (HdD, S. 92f.) Die Meinungen der Öffentlichkeit müssen noch durch zwei weitere Instanzen

durchgeleitet werden, umgesetzgeberischeWirksamkeit zu erlangen: Durch die Repräsentanten-

diskurse und die Administration. Die Frage ist, was zu der öffentlichenMeinung hinzukommt und

wie diese Veränderung Seitens derÖffentlichkeit verstandenwird. Letztlich ist eswieder die Frage,

wie bewusst und konkret der Willen ist.

Daneben ist auch die Massenkommunikation resonant gegenüber dem Publikum. (Vgl. ebd.,

S. 108) Auf welcher Ebene nun Stellungsnahmen erarbeitet werden (Öffentlichkeit, Massenkom-

munikation, Publikum,Diskurse verschiedener Ebenen), bleibt offen, ebensowie derenVerhältnis

zur konkreten Willensbildung. (Vgl. ebd., S. 112) Die Öffentlichkeit hat einen nationalen Bezugs-

punkt (Vgl. ebd., S. 107): Sie rekurriert auf die Willens- und Meinungsbildung eines politisches Ge-

meinwesens. Aus dieser Anbindung an einen Grundzug ethisch-politischer Diskurse erklärt sich

auch die Vorsicht, mit der sich Habermas auf das neu entstehende virtuell-entgrenzte Forum be-

zieht (ebd., S. 110f.): Dieses kommt zwar einerseits seinem Anspruch nach Allgemeinheit und Ver-

flüssigung nach, anderseits hat es keine Anbindung an das Konkrete. Der Wille, der sich bilden

könnte, kann nicht wirken. Aus dieser Exklusivität der Öffentlichkeit wird auch verständlich, war-

um Öffentlichkeiten nicht verschmelzen, zum Beispiel die französische und die deutsche: Ihr Be-

zugspunkt in der positivenAutonomie kannnicht zusammenfallen. Interessanterweise fordertHa-

bermas im Falle der EU, dass sich die Öffentlichkeiten für einander öffnen sollten und – zumindest

im ersten Schritt – keine EU-Öffentlichkeit. Die Trennung der Öffentlichkeit infolge der Positivi-

tät müsste noch anhand der diskurs-bedingten Unkonkretheit, also dem Allgemeinheitsanspruch

nach, begründet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 Tobias Braun: Der politische Konsens

Auch im Falle vonmoralischen Diskursen sei es funktional geboten, eine advokatorische

Ebene einzuführen: Aufgrund der Unwahrscheinlichkeit ihres Zustandekommens be-

dürftenmoralischeBegründungsfrageneinenzugeschnittenenDiskurs. (Vgl.FuG,S. 224)

Wir rufen uns kurz in Erinnerung, dass ein moralischer Diskurs nur dann gilt, wenn es

ein Einverständnis vorliegt, bis dahin hätten die alle Beteiligten ein Veto-Recht.497 Die-

se Bedingung der Verallgemeinerbarkeit wird nun vonHabermas durch einen Anspruch

der Pluralität von Repräsentanten abgelöst.498 Die Verallgemeinerung wird somit nicht

mehr als eine faktisch durch einen allgemeinen Diskurs geleistet, sondern durch eine

hypothetische Verallgemeinerung der Repräsentation und einen institutionellen Konnex

eingeholt. Repräsentiert werde dabei nicht ein Demos, vielmehr werde eine institutiona-

lisierte Meinungs- und Willensbildung mit der informellen Meinungsbildung in kulturell mobili-

sierten Öffentlichkeiten strukturalistisch gekoppelt:

»Wenn sich die kommunikativ verflüssigte Souveränität der Staatsbürger in der

Macht öffentlicher Diskurse zur Geltung bringt, die autonomen Öffentlichkeiten

entspringen, aber in Beschlüssen demokratisch verfahrender und politisch verant-

wortlicher Gesetzgebungskörperschaften Gestalt annehmen, wird der Pluralismus

der Überzeugungen und Interessen nicht unterdrückt, sondern entfesselt und in

revidierbaren Mehrheitsentscheidungen wie in Kompromissen anerkannt. Die Ein-

heit einer vollständig prozeduralisierten Vernunft zieht sich dann nämlich in die

diskursive Struktur öffentlicher Kommunikation zurück. Sie gesteht keinem Konsens

Zwanglosigkeit und damit legitimierende Kraft zu, der sich nicht unter fallibilisti-

schem Vorgehalt und auf der Grundlage anarchisch entfesselter kommunikativer

Freiheiten einspielt. Im Taumel dieser Freiheit gibt es keine Fixpunkte mehr außer

dem des demokratischen Verfahrens selbst – eines Verfahrens, dessen Sinn schon im

System der Rechte beschlossen ist.«499 (FuG, S. 228f.)

Die Positionierung des repräsentativenDiskurses bleibt heikel, da er sich aus zwei Quellen,

dem öffentlichenDiskurs und einem funktionalen Imperativ, speist. Diese beiden Aspekte

sind zu trennen nach Personenkreis und Kommunikationstyp, nach Status, Modus und

Funktion. »DerpolitischeAusgleich von Interessen erfordert dieWahl vonDelegierten, diemitAuf-

gaben der Kompromißbildung beauftragt werden; der Wahlmodus muß für eine faire Vertretung

497 Die Fürsprache hat insofern keinen Sinn, als im vernünftigen Diskurs kein Akteur für den anderen

Sprechen kann.

498 »Repräsentation kann hier [gemeint sind moralische Diskurse – TB] nur heißen, daß mit der Wahl der

Abgeordneten für ein möglichst breites Spektrum der zu erwarteten Deutungsperspektiven unter Einbe-

ziehung des Selbst- undWeltverständnissesmarginaler Gruppen gesorgtwird.« (FuG, S. 225) Damit fängt

sich Habermas das klassische Problem der Repräsentation ein: Die Repräsentation steht zwischen

der Abbildung des Vielen und der Ermöglichung einer höherstufigen Verarbeitung. Letztere dient

und legitimiert die Außerkraftsetzung des Anspruchs der Abbildung.Wenn die Pluralität das Pro-

blem politischer Handlungsfähigkeit ist, scheint die Forderung deplatziert, einemöglichst plurale

Stimmenvielfalt der repräsentativen Diskurse zu erwarten.

499 Gleichwohl warnt Habermas vor den Gefahren eines infiniten Regresses permanenter und sich

selbst entleerender Reflexion. Die Philosophie müsse Halt finden in Fragen, die aus dem Leben auf

sie zu käme. (Vgl. E V, S. 10)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 331

undAggregierung von gegebenen Interessenlagen und Präferenzen sorgen.«500 (FuG, S. 225)Was

meint hier der Kompromissauftrag? Folgt dieser aus der elektoralen Struktur oder wird

dieser Auftrag von denWählenden übertragen? Für letzteres spricht, dass die öffentliche

Meinung eine Kontrollinstanz bleibt. Diese Ebene bleibt eine Zwischenwelt, die Anteile

der kommunikativen Macht sowie des politisch-strategischen Subsystems mit sich führt:

Interessen werden vor dem Hintergrund der Öffentlichkeit kompromissorientiert aus-

tariert.501 In ihrer Ausgleichsfunktion bleibt die Repräsentationsinstanz auf die Öffent-

lichkeit und die politische Kultur verwiesen.502 So solle sich der Rechtsstaat als Autono-

mieform in der Geschichte einer Nation von Staatsbürgern und derenMotiven und Gesinnun-

gen inkorporieren.503 (Vgl. FuG, S. 226)

Kommen wir zurück zum Taumelnden, der sich am Geländer (Arendt) des demokrati-

schen Verfahrens stützt. Es ist jenes Verfahren, in welchem sich Allgemeines und Kon-

kretes vereinigen:

»Die rechtliche Zähmung naturwüchsiger politischer Gewalt darf nicht als Diszipli-

nierung einer in ihrer Substanz unbeherrschbar kontingentenWillensmacht begriffen

werden. Sie löst diese Substanz auf und überführt sie eine »Herrschaft der Gesetze«,

in der sich allein die politisch autonome Selbstorganisation der Rechtsgemeinschaft

ausdrückt.« (FuG, S. 231)

500 »Denn amEnde sind nur diemanifestenGründemit institutionellen Folgen verknüpft, die für dieMehrheits-

bildung und Entscheidungsfindung innerhalb der politischen Körperschaften relevant werden. Im Hinblick

auf die politischen Folgen »zählen« alle und nur die Themen, Stellungnahmen, Informationen und Gründe,

die in die anonymen öffentlichen Kommunikationskreisläufe Eingang finden und zur kognitivenMotivation

irgendeiner (mit staatlicher Gewalt implementierten) Entscheidung beitragen – sei es unmittelbar Stimm-

abgabe von Wahlbürgern oder mittelbar zur Entscheidung von Parlamentariern oder Amtsinhabern (wie

Richtern, Ministern oder Verwaltungsbeamten).« (RidÖ, S. 273)

501 Auffällig ist daneben die Präferenz hinsichtlich der Konkordanzdemokratie, wo doch vormals die

Mehrheitsregel so starke Betonung fand. Die Konkordanzdemokratie gibt den politischen Vertre-

tern auf, mit allen anderen Interessengruppen nach einer einvernehmlichen Lösung zu suchen:

Die Mehrheitsregel steht zu diesem Prinzip schräg, wenn auch nicht diametral.

502 »Die parlamentarischen Körperschaften sollen unter den Parametern einer in gewisser Weise subjektlosen

öffentlichen Meinung arbeiten, die sich freilich nicht in einem Vakuum, sondern vor demHintergrund einer

liberalen politischen Kultur bilden kann. Wenn das System der Rechte die Bedingungen expliziert, unter

denen sich Bürger zu einer Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen vereinigen können, dann kommt

in der politischen Kultur einer Bevölkerung zumAusdruck,wie sie das System der Rechte im geschichtlichen

Kontext ihres Lebenszusammenhanges intuitiv versteht.« (FuG, S. 226)

503 Neben der Öffentlichkeit muss die spontane Zivilgesellschaft Einfluss nehmen: »Ihren institutionellen

Kern bilden vielmehr jene nicht-staatlichen und nicht-ökonomischen Zusammenschlüsse und Assoziatio-

nen auf freiwilliger Basis, die die Kommunikationsstrukturen der Öffentlichkeit in der Gesellschaftskom-

ponente der Lebenswelt verankern. Die Zivilgesellschaft setzt sich aus jenen mehr oder weniger spontan

entstandenenVereinigungen,OrganisationenundBewegungen zusammen,welche dieResonanz,die die ge-

sellschaftlichen Problemlagen in den privaten Lebensbereichen finden, aufnehmen, kondensieren und laut-

verstärkend an die politische Öffentlichkeit weiterleiten. Den Kern der Zivilgesellschaft bildet ein Assozia-

tionswesen, das problemlösende Diskurse zu Fragen allgemeinen Interesses im Rahmen veranstalteter Öf-

fentlichkeit institutionalisiert.« (FuG, S. 443) Diese vorstaatliche Sphäre sei egalitär aufgebaut und

nicht mit den Macht- und Sozialhierarchien durchsetzt, hier flottierten vernünftige Gründe frei vor

sich hin (Vgl. FuG, S. 225, auch FuG, S. 139).Weiterführend siehe auch eineArbeit Eisenstadts (2005,

insb. S. 221 – 238).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 Tobias Braun: Der politische Konsens

Als eine Stufe dieser Auflösungmuss die Beziehung zwischen der kommunikativenMacht

und dem repräsentativenDiskurs gelten, wobei die Transmission und -formation, die Ha-

bermas hier beschreibt, keineswegs so glatt und reibungslos denkbar sind. Gerade bei

seinen detaillierteren Einlassungen fiel das Potential der Exklusivität der Repräsentati-

on auf. Die Zwischenposition der Repräsentantendiskurse lässt sich keiner der beiden

Sphären direkt zuweisen. Die kommunikativeMacht fließt nicht einfach in die Repräsen-

tantendiskurse ein, vielmehr bilden letztere eine entkoppelte Instanz, der aufgrund ih-

rer Legitimität quaWahl eine Entscheidungskompetenz zukommt.504 Die Repräsentan-

ten sind in ihrer Funktion keineMitglieder des öffentlichenDiskurses, sie stehen abseits

dessen und haben eine Rolle, die sie zugleich an dieVielen bindet und diesen überordnet:

Einerseits müssen sie responsiv und sensibel Interessen und Problemlagen erkennen,

andererseits müssen sie filtern, kondensieren, relativieren und Kompromisse suchen.

Indieser FunktionderKomplexitätsreduktion zeigen sichdieGrenzenderAuflösung.Die

Willensbildung ist zwar diskursiv verflüssigt, über den Prozess derWahl und der Reprä-

sentation tritt dieses Element aber zugunsten klassischer politischer Legitimationsver-

fahren zurück.Repräsentation legitimiert sichnicht über kommunikativeProzesse, son-

dern überWahl und Interessenvertretung.DemRecht als verfahrensmäßig legitimiertem

AusflussderpolitischenAutonomie einesKollektivs steht dasVielerlei anStimmen,Meinun-

genund InteressenderÖffentlichkeit gegenüber:WelchenBezugnimmtaberdieÖffent-

lichkeit auf ihre Repräsentation?Wie legitimiert diese die Entscheidungen und wie wird

sie selbst von der Öffentlichkeit ermächtigt? Einerseits scheint die Repräsentation sich

über ihre Funktion selbst zu legitimieren, also über die Kanalisierung, die sich nachHa-

bermas qualitativ auszeichnet.505 Dennoch ist die Legitimität dadurch gefährdet, dass

die Repräsentation Interessen umsetzen muss. Dies verweist auf die Doppelrolle der

Öffentlichkeit als verflüssigten Kommunikationsprozess einerseits und Zusammenset-

zung interessengeleiteter Akteure andererseits, ganz im Sinne der positiven Freiheit ei-

nes souveränen Kollektivs und der negativen Freiheit strategisch handelnder Individuen.

WenndieÖffentlichkeit imerstenSinne ethisch-politischeundmoralischeDiskurse vollführt

und dementsprechende Ergebnisse oder Forderungen hervorbringt, dann wäre ein wei-

terer repräsentativer Interessenausgleich unnötig. Der Repräsentation kommt speziell

im Fall des Interessenausgleichs eine relevante Funktion zu. Dies ist nicht der Ort, die-

sem Problem mehr Raum zu bieten. Festzuhalten bleibt die Komplexität des Status der

Repräsentation im Prozess der deliberativenWillensbildung.

504 Auffällig ist die Kopplung von Repräsentation und Wahl. Warum muss sich die Öffentlichkeit auf

periodische Zeiten der Ohnmacht zurückziehen? Anders: Was ist der Unterschied der Legitimie-

rung durch Wahl und durch das Aufgreifen öffentlicher Anregungen? Was passiert, wenn berech-

tigte technische Erfordernisse einer Kanalisierung öffentlicher Anregungen entgegensteht? Wei-

terführend hierzu Rosanvallons (2010) Arbeit zurDemokratischen Legitimität, auf die wir schon ver-

wiesen haben.

505 »Demgegenüber rechnet die Diskurstheorie mit der höherstufigen Intersubjektivität von Verständigungs-

prozessen, die sich einerseits in der institutionalisierten Form von Beratungen in parlamentarischen Kör-

perschaften sowie andererseits im Kommunikationsnetz politischer Öffentlichkeiten vollziehen.« (DMD,

S. 82) Eine weitere Klärung der Wechselwirkungen bleibt aus.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 333

3.3.3.3 Die Verfassung als Glutkern demokratischer Praxis

Die Verfassung bildet in der deliberativen Demokratie die höchste Instanz politischer Inte-

gration, den Fundus staatsbürgerlicher Kooperation und den Kondensationspunkt beider

Autonomien. Ihre Interpretation will Habermas in Abgrenzung zu Dworkin nicht Rich-

ter:innen vorbehalten, sondern denBürgern einer offenen, aufgeklärtenGesellschaft.506

(Vgl. FuG, S. 274) Diese, dem öffentlichen Diskurs überantwortete Auslegung orientiert

sich an einem bestimmten Paradigma im Sinne eines antezedenten Rahmens ihrer ge-

teiltenBe-/Deutung.Das demParadigma attestierte Potential derKoordinationdesRechts

setzt dabei seine kollektive Verbindlichkeit voraus:

»Denn das paradigmatische Vorverständnis von Recht überhaupt kann die Unbe-

stimmtheit des theoretisch angeleiteten Entscheidungsprozesses nur eingrenzen

und ein hinreichendes Maß an Rechtssicherheit garantieren, wenn es von allen

Rechtsgenossen intersubjektiv geteilt wird und ein für die Identität der Rechtsge-

meinschaft konstitutives Selbstverständnis ausdrückt.« (FuG, S 274)

Diese Verknüpfung der politischenOrdnungmit einem Rechtsparadigma führt einen An-

spruch nach Reflexivität und Kontingenzbewusstsein mit sich: Die Rechtsgemeinschaft

formiere sich nicht um einen fixen Kodex, sondern um eine indefinite, adaptive Lesart.

So stellt das sozialstaatliche Paradigma507 nicht auf die Errungenschaften des Sozialstaats

ab, sondern auf die Gemeinschaft, die das Recht im Sinne dieses Paradigmas liest. Auch

das prozedurale Rechtsparadigma, das Habermas (FuG, S. 493 und S. 527) herauszuarbei-

ten versucht, muss dieser Anforderung genügen.

Das System der Rechte sei in der Verfassung fixiert. Diese lege die Verfahren fest, wie

legitimes Recht zustande käme und angewandtwerde, und verschränke in demMoment

der Setzung beide Autonomien.508 (Vgl. FuG, S. 287, auch Lieber DVfG, S. 114 – 117)

506 Siehe auch Rahm2005. Herbst (2012) geht der Problematik der Eindeutigkeit von Entscheidungen

aus einer juristischen Perspektive nach und bezieht sich dabei sowohl auf Dworkin als auch auf

Habermas.

507 Den Konflikt zwischen liberalen und sozialstaatlichen Paradigma führt Habermas exemplarisch

vor: »Ein fürsorgender, Lebenschancen zuteilender Sozialstaat, der mit dem Recht auf Arbeit, Sicherheit,

Gesundheit,Wohnung, Vermögensvorsorge, Bildung, Freizeit und natürliche Lebensgrundlagen jedermann

erst diematerielle Grundlage für einemenschenwürdige Existenz gewährt, liefe offenbar Gefahr,mit seinen

penetranten Vorgaben eben die Autonomie zu beeinträchtigen, um derentwillen er doch die faktische Vor-

aussetzungen für eine chancengleicheNutzung negativer Freiheiten erfüllen soll.« (FuG, S. 490) In diesem

Argument zeigen sich einige der Interdependenzen von positiver und negativer Freiheit.

508 »Natürlich verdankt das Recht seine Legitimität wesentlich den moralischen Gehalten; jedoch ergänzen

konstruierte Rechtsordnungen die durch Sozialisation erworbenen moralischen Handlungsorientierungen

auch mit dem Ziel, die Bürger in unüberschaubar komplexen Verhältnissen von den kognitiven und moti-

vationalen Anforderungen einer anspruchsvollen Moral zu entlasten.« (KG, S. 219) Zunächst muss an-

gemerkt werden, dass es im Denken Habermas’ keine sozialisationsbegründete Verzerrung von

Moral geben kann, bleibt diese doch an eine universale Perspektive gebunden. Dies beiseitege-

lassen will Habermas an dieser Stelle den Einfluss kultureller Einbindung auch der Legitimität

des Rechts einführen, was wiederum in Spannung zum demokratischen Verfahren steht, welches

qua Universalitätsanspruch Legitimität verbürgt. Kulturabhängige Verzerrungen beeinträchtigen

daneben die Unabhängigkeit.Weiterführendmuss gefragt werden, ob sich kulturelle Grenzenmit

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Tobias Braun: Der politische Konsens

»Andererseits darf die Verfassung unter Bedingungen des kulturellen und gesell-

schaftlichen Pluralismus auch nicht als eine konkrete Gesamtrechtsordnung begrif-

fen werden, die der Gesellschaft a priori eine bestimmte Lebensform überstülpt.

Vielmehr legt die Verfassung politische Verfahren fest, nach denen die Staatsbürger

in Wahrnehmung ihres Selbstbestimmungsrechts kooperativ und mit Aussicht auf

Erfolg das Projekt verfolgen können, gerechte (und das heißt: jeweils gerechtere)

Lebensverhältnisse herzustellen. Allein die Verfahrensbedingungen der demokra-

tischen Genese von Gesetzen sichert die Legitimität des gesatzten Rechts.« (FuG,

S. 320)

Weil im Zuge der prozeduralen Ausrichtung auf eine materielle Bestimmung der Verfas-

sung verzichtetwerde,könnediesedenPluralismusproduktiv einbindenunddessenpo-

litische Potentiale nutzen. Auch wenn der Gerechtigkeitsbegriff sich an kollektive Sinn-

räume binde, bestehe zugleich ein universaler Anspruch über die Moral. Gerechte Ver-

hältnisse bedürfen zu ihrer Begründung somit eines universalen Diskurses vor einem ana-

logenAuditorium.Gerechtigkeit ist nicht etwas,das eineGemeinschaft für sich definieren

könnte. (Vgl. E III, S. 28) Habermas (TkH I/S. 354f.) bestimmt die Verfassung also einer-

seits als rationalesEinverständnisallerBürger,das sichüberVerfahren rechtfertigeunddem

ein allgemeiner Anspruch eingeschrieben sei. Andererseits akzentuiert er die kollektive

Autonomie:

»Im Unterschied zum professionell vorformulierten oder fortgebildeten Recht der Ju-

risten geben sich die Grundrechte bis in den Stil undWortlaut hinein als empathische

Willensbekundung und politische Erklärung von Bürgern zu erkennen, die auf konkre-

te Erfahrungen der Repression und der Verletzung menschlicher Würde reagieren. In

denmeisten Grundrechtsartikeln schwingt das Echo eines erlittenen Unrechtsmit, das

gleichsam Wort für Wort negiert wird.«509 (FuG, S. 468f.)

Diese Historisierung – auch nur von Teilen der Verfassung – steht dem universalen und

formalen Anspruch entgegen, nachdem das Fundament des Verfassungsprojekts nicht

im Konkreten situieren könne, sondern einzig in seiner Setzung.510 Die emphatische

Aufladung der Verfassung als Unrechtserfahrung ist zwar der Absicht nach verständlich,

politisch-sozialen Räumen auch nur ansatzweise decken und was demzufolge aus der Anbindung

an die Sozialisation bzw. an die Kultur resultieren würde.

509 Auchmoralische Erfahrungen bilden sich nach Habermas (EzD, S. 206) um Verletzungen von Inte-

grität.

510 Anderenorts gibt Habermas die ethische Imprägnierung des Verfassungsprojektes zu. Dies bezöge

sich aber nur auf die Auslegung, nicht auf den universalistischen Gehalt. (Vgl. ZVnN, S. 196) Wei-

terführend verlangt Habermas (Ebd., S. 198) von der Mehrheitskultur, nicht mehr die allgemeine

politische Kultur zu bestimmen, weil so das Besondere das Allgemeine verzerre. Diese Forderung

zeigt das problematische Verhältnis zwischen allgemeiner und egalitärer Öffentlichkeit und dem

konkreten Gesetzgebungsprozess, welches Habermas nicht aufgelöst hat. Habermas stellt diese

Forderung vor dem Hintergrund des Pluralismus auf: Die neue Vielstimmigkeit hebt aber nicht

das Diskriminierungspotential des politischen Prozesses auf. Vielmehr muss sie sich auf die öf-

fentliche Kommunikation richten, die den politischen Prozess dann auf zweiter Stufe irritiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 335

siefindet aber imGesamtprojekt vonHabermas kaumHalt, verschiebt sie dochdieMoti-

vation von der rationalen Zustimmung auf die trügerische Gewissheit exklusiver Traditio-

nen und authentischer Erlebnisse.Die Erinnerungskultur511, die Habermas anderenorts

einfordert, ist dementsprechend enthistorisiert: Konkrete Inhalte sind zugunsten de-

kontextualisierter wie reflexiver Quellen selbstschöpfenden Handelns abgebaut.512 Die

Glut kann sich nicht an situativen Phänomenen entzünden, integrativeNarrativewie die

Ganzheit undMachtdesDrittenStandes513 können sichnicht übertragen.514Diesemüssen

sich zeitlich und räumlich entgrenzen, um als Glutkern dienen zu können: Warum sollte

sich die entfesselte Kommunikation der Moderne noch an Geschichte/n binden und ei-

nen Anstoß inform eines historischen Narratives benötigen? Einerseits ist klar, dass sich

Habermas auf die ursprünglich unschuldige Geisteshaltung der Französischen Revolution

beruft, die sichmit Befreiung und Autonomie der Tendenz nachmit seinem Ansatz ver-

bindet.515 Anderseits werden die Schwierigkeiten dieses Anschlusses offenkundig,wenn

diese Revolution historisiert wird bzw. wenn konservative Sichtweisen miteinbezogen

würden.516 Affekten spricht Habermas (E IV, S. 19) auch in Bezug auf die Überformung

511 »Über den Anlaß hinaus besteht Grund zu der Frage, ob die Spuren der ursprünglichen revolutionären Be-

wußtseinslage in dennormalisierten rechtsstaatlichenDemokratien derGegenwart ganz verweht sind oder

ob nicht in jeder krisenfesten demokratischen Ordnung noch etwas von der Glut der mentalen Ursprünge

glimmt: die Erinnerung an den Bruch mit abgelegten Traditionen, der Mut zu neuen Anfängen, die Bereit-

schaft zum reflexiven Umgangmit kulturellen Selbstverständlichkeiten und eingewöhnten Praktiken.Mit

Demokratie verbindet sich die Idee, daß die Bürger nicht nur als Individuen ihr eigenes Schicksal in die Hand

nehmen sollen, sondern daß sie auch als Teilnehmer an einer gemeinsam praktiziertenMeinungs- undWil-

lensbildung zu Autoren ihres gesellschaftlichen und politischen Schicksals berufen sind.« (E IV, S. 18; Vgl.

auch VaV, S. 40 und S. 42)

512 Die Erinnerungskultur an einenGründungsakt einer Gemeinschaft wird vonHabermas (DND, S. 83)

auch als republikanisches Theorieelement eingeordnet.

513 Siehe zu dieser Bestimmung und dempolitischenDenken Sieyèsweiterführend Lembcke undWe-

ber 2010.

514 Habermas beschreibt die Bewusstseinslage auch eher als ortlose Einstellung ganz im Sinne seiner

reflexiven Vorgaben: »Alle späterenGenerationen stehen vor der Aufgabe, die unausgeschöpfte normative

Substanz des in der Verfassungsurkunde festgelegten Systems der Rechte zu aktualisieren.« (DdR, S. 166)

Die Selbstgesetzgebung sei ein auf ewig gestellter Lernprozess, dem die Fehlbarkeit ebenso wie

die automatische Fehlerkorrektur eingeschrieben sei (Vgl. ebd, S. 167). Die Einheit stiftet sich folg-

lich um ein Verfahren, welches sich zwar historisch verorten lässt, dies aber so abstrakt wie mög-

lich versucht. Gleichwohl Habermas die Verbindung mit einer geschichtlichen Situation als Moti-

vationskern bestimmt, verbleibt der der Geltung nach in einem universalen Anspruch. Gleichwohl

müssen die Betroffen – zeitlich wie räumlich – von denselben Maßstäben ausgehen (Vgl. ebd.)

bzw. sich als im selben Boot befindliche betrachten. (Vgl. ebd., S. 168) »Alle Beteiligten müssen das

Projekt über den Zeitenabstand hinweg als dasselbe wiedererkennen und aus derselben Perspektive beur-

teilen können.« (Ebd.)

515 Fraglich ist, warum Habermas an dieser Stelle nicht die amerikanische Revolution und Verfas-

sungsgeschichte als Glutkern einbezieht. Beiden Revolutionen ist nach Habermas (VaV, S. 38) zu

eigen, die Verfassung universalistisch ausgedeutet zu haben. Den Projektcharakter verbindet er

(DdR, S. 157) ebenfalls mit beiden.

516 Das Problem ist der historische Bezug, der sich seines konstruktiven wie kontingenten Ursprungs

schwerlich entheben kann. Die revolutionäre Handlung, ihre Rechtfertigung undMotivation blei-

ben bezogen auf eine Erfahrung vonUngerechtigkeit, die, wie die Verelendung undUnterdrückung

des Dritten Standes, aber kaum übertragbar sind. Der Glutkern bedarf einer Dynamik der Emanzi-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 Tobias Braun: Der politische Konsens

des politischen Raums und der Autonomie der Staatsbürger durch die Subsysteme wie

den Markt eine positive Rolle zu. Gegen die Tendenzen der Verletzungen von Rechten sol-

le ein utopischer Funke die Autonomie wahren und als emphatische Flamme zum Initial und

Motiv emanzipativer Projekte werden. Als Einholung politischer Energie, von Relevanz

und Sinn ist dieser Rekurs zwar begreiflich, warum aber sich die kommunikative Praxis

als Projekt nicht selbst genügt, sondern sich eine Stütze in äußeren Quellen sucht, hin-

gegen nicht. Die Unabhängigkeit und Bedingungslosigkeit der Verfahren können sich

nicht auf die Auszeichnung einer konkreten Situation stützen: Der Sinn der Verfahren

kann nur in diesen selbst gefunden werden. (Vgl. ebd., S. 21) Ein Anschluss wäre somit

noch für ethisch-politische Diskursemöglich, die sich aber ebenso infolge ihres Selbstset-

zungsanspruchs von situativen Bindungen lösen.

*

Dem Verfassungsgericht komme bei der Gesetzgebung eine konstitutive Rolle zu: Weil

es für dieWillensbildungsprozesse elementar sei, die Teilhabe zu garantieren,müsse die

Normenkontrolle des Verfassungsgerichtes dieGesetze dahingehendüberprüfen, ob die

Kommunikationsstrukturen der massenmedialen Öffentlichkeit allen gleichen Chancen

geboten haben, gehört zu werden und teilzunehmen

»bis hin zu der gleichmäßigen Repräsentation aller jeweils relevanten Gruppen, In-

teressenlagen und Wertorientierungen auf der Ebene der parlamentarischen Körper-

schaften und der Bandbreite der Themen, Gründe und Probleme, der Werte und In-

teressen, die in die parlamentarischen Beratungen Eingang finden und in der Begrün-

dung der beschlossenen Normen berücksichtigt werden.«517 (FuG, S. 322)

Das Verfassungsgericht hat dabei nicht nur starke, organisierte Minderheiten zu ach-

ten, sondern es sind im Sinne der deliberativen Politik neben den institutionalisierten

Willensbildungsprozessen auch die informellen Kreisläufe miteinzubeziehen, also die

Ränder des sozialenwie politischen Spektrums.Der Bezug auf die potentielleBeteiligung

steht der faktischen Repräsentation entgegen: Muss nun die Möglichkeit eingeholt wer-

den oder die tatsächliche Rücksichtnahme? Wo müssen die Relevanten ihre Meinung

pation, des Aufbegehrens gegen Ungerechtigkeit. Weil die Gegenwart unüberschaubar geworden

ist, ist eine vermeintlich einträchtig geteilten Erinnerung nötig, ein Narrativ, dass uns zwar nicht

die Gegenwart näherbringt, aber einen heroischen Kampf gegen Unterdrückung und Elend, ge-

gen die Tyrannei und ihre Tyrannen. Habermas bringt hierzu die Französische Revolution ins Feld:

Die in ihr wirkenden Prozesse von Emanzipation, selbstergriffener politischer Praxis, Entfesselun-

gen vonÖffentlichkeit undBefreiung vondogmatischenEinengungen seiendie fortwirkendeBasis

der Moderne. Die Frage ist, ob die Französische Revolution sich so ungeteilten Zuspruchs erfreuen

kann, oder anders, ob Habermas die ganze Geschichte erzählt. Siehe weiterführend hierzu nebst

anderen eine Arbeit Rancières (1994).

517 WennHabermas die RepräsentationmitWahl koppelt,macht es keinen Sinn, Repräsentationsver-

hältnisse und ihre Faktizität einzufordern. Wenn es ihm darum ginge, dass ein Kondensat der ge-

sellschaftlichenWirklichkeit verhandelt, dannmuss Habermas auf dieWahl verzichten und statt-

dessen Humangeographen, Soziologen und analoge Wissenschaften damit beauftragen, die so-

ziale Vielfalt entsprechend ihrer Relevanz zu bestimmen und demgemäß ein Forum zu besetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 337

äußern (können): Reicht die Öffentlichkeit oder ist eine Aufnahme der Repräsentanten

nötig? Was meint dann eine gleichmäßige Repräsentation: Jedes Interesse gleich oder pro-

portional zu seinemVorkommen in derÖffentlichkeit oder der Gesellschaft?Wenn jedes

Interesse gleich stark sein soll,wie kann sich dann die Filterfunktion der Repräsentation

rechtfertigen, der höherstufige Sachverstand der Experten?Wenn es nur umRelevantes

geht, wie und von wem wird diese Bestimmung vollzogen und wie gerechtfertigt und

kontrolliert? Wenn das Verfassungsgericht den Abgleich zwischen öffentlichen und re-

präsentierten relevanten Kräften leisten muss, kann es dabei die Öffentlichkeit als per-

fekte Umsetzung eines Ideals betrachten oder wäre es notwendig, auch bei dieser In-

stanz die Teilnahmemöglichkeit zu hinterfragen? Wie fügt Habermas seine Trennung

zwischen Rednern und Zuhören hier ein?

3.3.4 Das Entgegenkommen – Kooperationsgemeinschaften, Kultur und Nation

Die deliberative Demokratie schwankt zwischen der rational-reflexiven Entgrenzung und

einem Rekurs auf gegebene Kontexte, kulturelle Anlagen und politische Tugenden. So

setzt ihre Ordnung eine liberale politische Kultur voraus, in der die Bevölkerung bereits an

Freiheit gewöhnt sei: »Erst im Rahmen einer solchen politischen Kultur können nämlich die kon-

fliktreichen subkulturellen Spannungen zwischen konkurrierenden Lebensformen, Identitäten und

Weltbildern toleriert und gewaltlos ausgetragenwerden.«518 (FuG, S. 385) Erst die entgegenkom-

menden Kontexte erlauben dieser Ordnung einen konstruktiven Umgang mit der Plura-

lität des Sozialen. Zugleich gestatte just die diskursive Anlage deliberativer Politik eine Eta-

blierung höherstufiger Verarbeitungsstrukturen, in denen Probleme, die auf anderen Ebe-

nen nicht gelöst wurden, bewältigt und zugleich die Komplikationen der Überbelastung

imMedium des Rechts selbst aufgehoben werden könnten. (Vgl. FuG, S. 388f.) Über die

kommunikativeRationalität stellt sichdieWillensbildungauf eineuniversale Logikumund

stützt sich insofern nicht auf vorgelagertesWissen, sondern auf eine entgrenzte Verständi-

gung, mithin die diskursive Produktion intersubjektivenWissens. Das rationale Handeln ist

auf Offenheit und Kritik angelegt, auf die Notwendigkeit transparenter und reflexiver

Rechtfertigung und die Möglichkeit des eigenen Irrtums:

»In diesem Sinne verweist das kommunikative Handeln auf eine Argumentation, in

der die Teilnehmer ihre Geltungsansprüche vor einem ideal erweiterten Auditorium

rechtfertigen. Argumentationsteilnehmer gehen von der idealisierenden Unterstel-

lung einer im sozialen Raum und in der historischen Zeit entgrenzten Kommunikati-

onsgemeinschaft aus und müssen […] »innerhalb« ihrer realen gesellschaftlichen Si-

tuation die Möglichkeit einer idealen Gemeinschaft voraussetzen: […].« (FuG, S. 391)

NebenderEntgrenzung verweistHabermas auf die lebensweltlicheEinbindungder Indivi-

duen:Diese seien endliche, leibgebundene, in konkretenLebensformen sozialisierte, inderhistori-

schen Zeit und einem sozialen Raum lokalisierten, in Netze kommunikativen Handelns verstrickte

518 Gleichwohl kritisiert Habermas anderenorts eine ähnliche Überlegung republikanischer Proveni-

enz, die ebenso auf eine eingewöhnte Praxis verweise. »Allein, diese Überlegung macht sich einer pe-

titio principii schuldig. Sie legt nämlich in die Mentalitätsgeschichte und in die politische Kultur des Ge-

meinwesens genau die liberalenWertorientierungen hinein, die einen Rechtszwang durch Gewohnheit und

moralische Selbstbindung überflüssig machen.« (DdR, S. 162)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 Tobias Braun: Der politische Konsens

Akteure (FuG, S. 394). Diese Kontexte ließen noch die Möglichkeit der Wahl im Sinne des

entwerfenden Entwurfs: Die Individuen seien ihren Bindungen also nicht ausgeliefert, sie

hätten die Freiheit ihrer Annahme. Jedoch stützen sich die Praxen intersubjektiverVerstän-

digungauf bestehende,geteilteFundus einer selbst responsivenKultur,mithin auf ein ver-

bindendes Vorverständnis:

»Eine diskursive Verständigung garantiert zwar die vernünftige Behandlung von The-

men, Gründen und Informationen; sie bleibt aber auf Kontexte einer lernfähigen Kul-

tur und eines lernfähigen Personals angewiesen. In dieser Hinsicht können dogmati-

sche Weltbilder und rigide Muster der Sozialisation für einen diskursiven Vergesell-

schaftungsmodus Sperren bilden.« (FuG, S. 395)

Die soziale Integration des diskursiven Vergesellschaftungsmodus bedarf also der Koordina-

tion einer Kultur, die somit eine konstitutive Funktion in der Etablierung kommunikati-

verBezügeübernimmt. ImAngesicht faktischerGesellschaftengerätdienormativeGeltung

derRationalität so zu einer Fiktion, dieHabermas (FuG, S. 396) jedoch als einemethodische

ausweist. Der fiktive Aspekt besteht in einer Abstraktion, die von konkreten Gesellschaf-

ten absieht und auf rein kommunikative Strukturen abstellt. Diese Perspektive wird zudem

in der Explikation der deliberativen Demokratie und der prozeduralen Rechtstheorie einge-

nommen.519

Politische Gemeinschaften integrieren sich laut Habermas (RidÖ, S. 278) also über le-

bensweltliche Hintergründe, die vorpolitisch sind und Bezüge staatsbürgerlicher Solidarität

stiften. Politische Diskurse können indes nicht auf Quellen wie Kultur, Religion oder Na-

tion abstellen: Rationale Verständigung muss ebenso verflüssigt und säkular sein wie die

AusübungpolitischerHerrschaft formalisiert. (Vgl.VGdR,S. 26)Die deliberativeDemokra-

tie setzte gleichwohl eine bestimmte, entgegenkommende Kultur voraus, die auch die Ein-

stellungen undMotive der Bürger präge:

»Der demokratische Staat muß nämlich von den Bürgern in ihrer Rolle als Mitgesetz-

gebern ein gewisses Maß an Gemeinwohlorientierung erwarten, auch wenn er solche

Motive rechtlich nicht erzwingen darf. Damit kommt der liberale Geist einer politi-

schen Kultur ins Spiel, die Energien aus »vorpolitischen« Quellen abzweigt, filtert und

in die Kanäle eines staatsbürgerlichen Ethos leitet, um die Bürger zu einem richtigen

Gebrauch ihrer kommunikativen Freiheit anzuleiten.« (RidÖ, S. 278)

Die autopoietische Qualität kommunikativen Handelns, die bislang die deliberativer Demo-

kratie ausrichtete,wird andieser Stelle durch eine gegebeneKultur undGesinnung vonBür-

gern ergänzt. Zwar bleiben die entgegenkommenden kulturellen Hintergründe der theore-

tischen Gesamtanlage fremd, sie dienen aber zugleich als Grundlage politischen Ord-

519 »Mit demVerfahrensbegriff der Demokratie nimmt jedoch diese Idee die Gestalt einer sich selbst organisier-

tenRechtsgemeinschaft an.Danach soll ja der diskursiveVergesellschaftungsmodus allein über dasMedium

des Rechts durchgesetzt werden. Und dem Recht sind jene Momente, von denen das Modell »reiner« Ver-

gesellschaftung abstrahiert, bereits als solchem inkorporiert.« (FuG, S. 396f.) Die entscheidende Frage

wäre dann wiederum, inwieweit das Recht im Verständnis von Habermas das Konkrete einholt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 339

nung. AuchwennHabermas ihre Relevanz einschränkt, koordinieren diese vorpolitischen

Quellen die staatsbürgerliche Praxis:

»Deshalb sind politische Tugenden, auch wenn sie nur in kleiner Münze »erhoben«

werden, für den Bestand einer Demokratie wesentlich. Sie sind Sache der Sozialisati-

on und der Eingewöhnung in die Praktiken und Denkweisen einer freiheitlichen po-

litischen Kultur. Der Staatsbürgerstatus ist gewissermaßen in eine Zivilgesellschaft

eingebettet, die aus spontanen, wenn Sie wollen »vorpolitischen« Quellen lebt. Dar-

aus folgt noch nicht, dass der liberale Staat unfähig ist, seine motivationalen Voraus-

setzungen aus eigenen Beständen zu reproduzieren.« (VGdR, S. 23)

Das einigende Band sei im politischen Prozess, in der kommunikativen Praxis situiert, die

wiederum ein Kontext ausrichtet. Die Entgrenzung demokratischer Politik werde durch

ethische Lebensentwürfe bzw. bestimmte kulturelle Lebensformen zwar nicht mitgetragen,

gleichwohl vollzöge sich selbst die progressive Verfassungsauslegung noch anhand einer

konkreten Geschichte: Das Band könne nicht nur im Abstrakten bestehen, sondern be-

dürfe Konkretion, zumBeispiel im »dichtere(n)Geflecht kulturellerWertorientierungen« (Vgl.

ebd., S. 25).

Eine eigeneQualität gewinnt die kooperative Integration politischerGemeinschaftenmit

der Diskussion um Formen nationaler Selbstbestimmung, in der demokratische Verfah-

ren an kollektive Identitäten gebundenwerden. In derNation geht es zunächst um die Kor-

relation vonDemos undKratie im Zuge der Einrichtung der Verfassung:Nationenmeinen

exklusive Gemeinschaftenmit eigenenWerten,Willen und Regeln, die ihren Ursprung in

dem Projekt einer Gründergeneration fänden.520 Dieser integralen Mission politischer Ge-

meinschaft entgegen sei der verbindende Ethos einer kooperativen Nation nur als »volun-

taristische(s) Ergebnis der demokratischen Willensbildung einer an politische Freiheit gewöhnten

Bevölkerung« (KG, S. 212) denkbar, dass jede Exklusivität zugunsten einer Allgemeinheit

übersteige und denWir-Bezug entgrenze: Die Bildung einer Nation könne nicht der Ent-

scheidung einer Gruppe vorbehalten sein, ein Wir könne sich nicht abschließen. Diese

nationalen Identitäten beruhen nicht auf der Qualität derGründung oderGründer, sondern

einzig auf der Geltung kodifizierter Rechte.521 (Vgl. ebd., S. 193f.) Die Verfassung oszil-

liert somit zwischen einem politischen Gründungsakt im Sinne der Realisierung kollekti-

verAutonomieund einem formalenRahmenpolitischerOrdnung,der sich in der Fixierung

allgemeiner und fairer Verfahren und Richtlinien genügt. Ohne diese Spannung hier lö-

sen zu können, bleibt der integrative Bezug der Nation relevant, deren Identität das Wir

derKooperation bildet und somit selbst als Grundlage der politischenOrdnung dient: Es

geht hier um das kollektive Selbstverständnis von Staatsbürgerschaft, in dem die Konstitution

520 »Gewiß, die Selbstgesetzgebung einer demokratisch verfaßten Nation geht auf den Entschluß einer Grün-

dergeneration zurück, sich eine Verfassung zu geben; aber die Beteiligten qualifizieren sich mit diesem Akt

erst rekursiv zum Staatsvolk. Es ist der gemeinsame Wille, eine staatliche Existenz zu begründen, und in

der Konsequenz dieses Entschlusses ist es die verfassungsgebende Praxis selber, wodurch sich die beteiligten

als eine Nation von Staatsbürgern konstituieren.« (ZVvN, S. 190f.)

521 Marxsen (GuM, S. 171 – 177) weist auf die Spannung hin, die sich aus einem universalistischen Ver-

ständnis von Menschenrechten und einemModell ergebe, nachdem diese als historische Setzun-

gen eines Gesetzgebers zu verstehen seien.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Tobias Braun: Der politische Konsens

als gemeinsames Projekt begriffen und zum Kristallisationspunkt kooperativer Integrati-

on gerät. Anders formuliert verschränken sich hier Referenzen politischerObjektivität und

Subjektivität als gleichursprüngliche Aspekte deliberativer Demokratie. Zugleich zeigt sich

die Vorbedingung der Partizipation, sich auf eineGemeinschaft zu beziehen, besser: auf

einenpolitischenRaum,den einKooperationswille bereits eint. ZwarmeintHabermas,de-

liberative Demokratie könne auch unter Fremden funktionieren, dennoch geht ihrer Praxis

ein Konnex gemeinsamen Kooperierens zuvor.522 Das bewusste Gestalten der gemeinsa-

menWelt ist es, was nachHabermas dieMentalität revolutionärer Glut ausmacht undmit

der er dieKooperationpolitischerGemeinwesen zuunterfüttern gedenkt.Wiederumsind

es die korrelativen Spannungen von Autonomie undHeteronomie sowie vonUniversalismus

und Partikularismus, die Habermas politisches Denken prägen.

Die Verortung der kooperativen Integration bleibt zwischen den Polen der Abstraktion

(Verfahren, kommunikativeRationalität) und der Konkretion (Ethos, Kultur,Wir) unentschie-

den:Dies kannmitHabermas als eineAnlagederModernebegriffenwerden,die nicht zu

lösen ist, sondern mit der umgegangen werden muss. Problematisch wird es am Punkt

derNormativität,will Habermas dochBegründungen nur zulassen, sofern sie sich gemäß

rationaler Vorgaben rechtfertigen können. Die Einbindung reibt sich an der Entgrenzung,

ohne deren Anspruch aufheben zu können.Die universalistischen Tendenzen konfligie-

renmit denpolitischenAutonomienundderDoppelrolleder Staatsbürger: Vor demAnspruch

desUniversalismusmuss der konkrete Staatsbürger in beidenRollen, alsAdressat undals

Urheber, versagen bzw. sich der Kontingenz und diskriminierenden Defizität eines kon-

kreten politischen Gemeinwesens bewusst werden. Die negative Autonomie kann sich vor

dem universalistischen Anspruch behaupten, die positive Autonomiemuss sich konkreti-

sieren und bestimmen,und kanndies nur,wenn sie sich den universellenwie abstrakten

Prinzipien entzieht. Diese Spannungen zwischen Faktizität und Geltung sind es, die die

Moderne ebenso wie Habermas und seinTheoretisieren bis in die Gegenwart antreiben.

Fazit

Versuchen wir uns an einem abrundenden Rückblick. Habermas bemühte sich um ein

Verständnis der Integration moderner Gesellschaften unter den Bedingungen zuneh-

mender Komplexität. Sein Ansatz wurde von der konstitutiven Spannung der Logiken

des abstrakten Universalismus der Rationalität und der Einbindung in konkrete Kontexte

geprägt. Anhand dreier unterschiedlicherModi sozialer Integration näherten wir uns die-

sem Projekt und seinen diversen Annahmen des Einen an: Gerade weil wir in diesen Be-

reichen unterschiedliche Formen, Formate und Logiken des Konsenses vermuteten, war

diese Differenzierung, auch wenn sie konzeptionell Verbundenes getrennt haben sollte,

ebenso instruktiv wie der Sache angemessen.

Im ersten Schritt lag der Fokus auf dem kommunikativen Handeln im Sinne einer

Struktur sozialer Integration und Interaktion. Als Medium diente dies Handeln der Koor-

dinierung intersubjektiver Situations- und Handlungsdeutungen und ordnete ebenso

Prozesse des Verstehens wie der Verständigung. Im Sprechen unterlagen Sprechende den

522 In Hinsicht der nationalen Selbstbestimmung reicht der Verweis auf die formale Universalität der

Verfahren so nicht aus, es gilt den kooperativen Sinn der Demokratie und die Erfahrung kollektiver

Autonomie zu exponieren.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 341

genuinen Konditionen kommunikativen Handelns, also der Reziprozität und Reflexivi-

tät argumentativer Rechtfertigung, mit der sich Hypostasen des Richtigen, Gewissen

und Wahren ebenso ausschlossen wie ihre unilaterale Definition. Einzig der offene

Austausch von annehmbaren Gründen konnte unter den Bedingungen der Moderne

noch als Maßstab intersubjektiver Verbindlichkeit dienen. Verständnis setzte somit die

Bereitschaft zur Kommunikation523, zur Explikation und Kritik voraus. Daneben eig-

nete Sprache selbst schon je ein Telos der Verständigung: Jeder Sprechende ist von sich

aus, seinem Wesen und seiner Fähigkeiten nach willens, fähig und bemüht, sich klar

zu äußern und zu begründen, den eigenen Standpunkt zu vertreten, ihn reflexiv zu

übersteigen und der Kritik zu öffnen, und setzt dies auch bei seinemGegenüber voraus.

Verständigung konnte nur scheitern, wenn sich die Akteure auf verschiedenen Ebenen,

also in unterschiedlichen diskursiven Situationen und Logiken, begegneten. Kurzum

markierte das kommunikative Handeln zugleich den Modus der Einigung (Verständigung)

wie es selbst als antezedente Grundlage der Einigkeit (Einverständnis) fungierte. Die

Einvernahme (im Sinne der Übereinkunft) intersubjektiver Verständigung hat das Eine nicht

nur zum Ziel, sondern zugleich zu ihrem Grund.

Neben der gegenseitigen reflexiven Begründung beruhte intersubjektive Verständigung

auf einer geteilten Orientierung an kulturellen Kontexten, deren Vorrat kollektivenWis-

sens das gegenseitige Verstehen organisierte. Dieser latente Fundusmusste sich einerseits

der zunehmenden Komplexität derModerne erwehren, die seine Koordinationsleistung

reduzierte. Andererseits löste sich die Einbindung in konkrete Kontexte im Zuge sozialer

Rationalisierung und ihrer Dynamik der Entgrenzung auf: Der Fundusmusste sich ebenso

selbst der Kritik aussetzenwie den Ansprüchen vonUniversalität, Reflexivität und Rezi-

prozität genügen.Da intersubjektiveVerständigungdieOffenlegungderGründe,dieRecht-

fertigung von Argumenten und die Bereitschaft zu gegenseitiger Kritik bedarf, konnte

dieser Kontext in der Moderne durch seine fehlende Transparenz nicht mehr bestehen

undging somit seiner koordinativenOrdnungsleistungnebst seinenPotentialenanKon-

nektion (Integration) und Konvention (Einigung) verlustig. Die Spannung zwischen der

dispersiven Tendenz kritischer Reflexivität und dem impliziten Status des Fundus ließ

sich letztlich nicht lösen.

Auch die Lebenswelt entzog sich der reflexiven Problematisierung. Sie stiftete einen

kollektiven Erfahrungsraum des Vertrauten, der sich mit der Rezension auflöste: Schon

die Frage, ob dies oder jenes gewiss oder alltäglich sei, verdrängt die Lebenswelt. Sie ließ

sich im Sinne eines ebenso latenten wie impliziten Kontextes einer mitgeteiltenWelt fas-

sen: Als Ein- und Ausrichtung eines Sinnraums ordnete die Lebenswelt die Selbst- und

Weltverhältnisse, wobei sie stets im Rücken verblieb, ebenso konstitutiv wie subtil. Ihre

Präsenz ließ sich nur indirekt anhand des dezenten Sinns derWelt ausmachen, ohne da-

bei abergreifbaroder explizit zuwerden.Eher formierte sichdieLebenswelt als sublimes

Nebenprodukt politischer, sozialer und kultureller Praxen: Weil die Einzelnen schon je

in ihr stehen, reproduzierte sie sich mit ihren Handlungen. Als vor-reflexive, vor-kate-

goriale und vor-intendierte Struktur erwies sich der Kontext der Lebenswelt als ein kon-

stitutiver Hintergrund. Zugleich löste sich dieser Fundusmit den rationalen, reflexiven

und universalen Bedingungen der Moderne auf.

523 Hier im Sinne des Austauschs.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 Tobias Braun: Der politische Konsens

Habermaskonfrontiertedie Lebensweltmit zweiunterschiedlichenStatusderRefle-

xivität. Zunächst hob sich der Sinn derWelt nur zum Teil auf: Diese Bewegung zog nicht

alles in Zweifel, sondern nur Ausschnitte, der Rest konnte so weiter in lebensweltlichen

Routinen verborgen bleiben. AuchwennAspekte der historischen Identitäten,Narrative

und Normen in Frage stünden, bliebe im Zuge dieser partiellen aktiv-kritischen Aktua-

lisierung dieWelt im Grundsatz bestehen und ihre Ein- und Ausrichtung von Sinn ge-

nerell erhalten.Die erweiterte Auflösung koppelte Habermasmit denDifferenzierungs-

prozessenderModerne,die auch auf die Lebensweltmassiv ausgriffen. Infolge derRatio-

nalisierung verflüssigten sich dieWeltbilder in Prozessen diskursiver Dauerrevision: Weil die

Lebenswelt von ihrer impliziten in eine explizite Position rückte und selbst zumGegen-

stand kommunikativer Praxen wurde, ging sie ihrer koordinierenden Funktion und in-

tegrativen Qualität verlustig. Subjektive und kollektive Identitäten, Konstruktionen des

Selbst und desWir, konnten nur permanente Bestimmungen im Offenen sein, die kei-

nen Einfluss unerklärter, externer Quellen zulassen konnten. Die integrale Trinität aus

lebensweltlicher, religiöser und kommunikativer Gemeinschaft löste sich zugunsten letzterer

auf. Als Ausdruck des vor-reflexiven In-der-Welt-Seinswurde der Fundus der Lebenswelt,

ihre Einbindung in ungewollte, verborgene und geworfene Kontexte, obsolet. Der Pro-

blematisierungssog ergriff so auchdie Lebenswelt und riss siemit sich:DienativeEinge-

lassenheit desMenschen in kollektive Sinnbezüge konnte nicht mehr bestehen, ein Hin-

tergrund stand als ver-/einigendes Moment des Sozialen nicht mehr zu Verfügung.

Neben der deliberativenWillensbildung befasste sich das politische Denken Haber-

mas’mit derDiskurstheorie des Rechts, demMedium derÖffentlichkeit und dem demokra-

tischenGlutkern einerVerfassung.AuchwennsichderNexusder diskursivenMacht derÖf-

fentlichkeit und der politischen Implementierung Seitens institutionalisierter Politik als

zentrale Struktur deliberativer Demokratie ausnahm, blieb die Mechanik ihrer Transmissi-

on unklar, wie sich anhand diverser Versuche Habermas’ zeigen ließ, den Ort politischer

Entscheidung auszuweisen.OhnedenbeschwerlichenWeghier zuwiederholen, konter-

karierten die universal-rationalen Ansprüche kommunikativen Handelns bis auf den Fall

administrativer Routinen die Versuche konkreter Anwendung. Unter den Konditionen

des postmetaphysischen Paradigmasmussten sich politische Eingriffe universal rechtferti-

gen, womit sich die Berufung auf konkrete Umstände ebenso ausschloss wie die Herlei-

tung ihrer Legitimation und Legitimität aus transzendenten Quellen. Zugleich stand der

Geltung desmoralischen Diskurses und seiner Logik reflexiver Dispersion und abstrakter

Entortung die Faktizität kultureller Kontexte gegenüber: Der dauerhafte Sog der Proble-

matisierung rieb sich dabei an der latenten Ordnung eines (vor)gegebenen Sinnraums.

In Folge der konzeptionellen Priorisierung der Rationalität verlor die Koordination be-

stehender Kontexte ihren Sinn, konnten sich diese dochweder normativ ausweisen noch

abstraktenMaßstäbengenügen:DieUniversalität derkommunikativenVernunft löste auch

diese letzten Bindungen,Grenzen undUnverfügbarkeiten auf. Im Taumel der Freiheit gab

es kein Geländer.

Die deliberative Demokratie entsprach aufgrund ihrer prozedural-reflexiven Disposi-

tion und ihrem partizipativen Potential den BedingungenModerne: Sie ermöglichte die

produktive Kopplung der objektiven Geltung des Rechts mit der Verflüssigung kollekti-

ver Selbstbestimmung.Die doppelteAutonomiederStaatsbürgermanifestierte sich zugleich

in der Setzung des Rechts und in der Aussetzung in dessen Geltung: Im Zuge ihrer Korre-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 343

lation wurde die Heteronomie rechtlicher Bindung an die kollektive Autonomie zurückge-

bunden.Weil dieser Konnex zunächst punktuell blieb, war die Aufdeckung ihrer belast-

baren temporalen, lokalen und materialen Koinzidenz umso notwendiger. Der Rechts-

staat sollte diese Kopplung leisten und über seine prozedurale Anlage subjektiv-autono-

me Freiheit und objektiv-dezisive Herrschaft verschränken.524 Zudem verpflichtete Ha-

bermas die Akteure auf dieMaßgabe der Rationalität, die genuine Anforderungen (kogni-

tive,motivationaleund organisatorischeAnsprüche) an das politischeHandeln undUrteilen

stellte. Die Fixierung kollektiver Autonomie im System der Rechte setzte ferner ein mitlau-

fendes Bewusstsein der inhärenten Imperfektibilität der Beratung voraus: Der politische

Ursprung der Ordnung negierte jedes Postulat finaler Definition, der Alternativlosigkeit

und faktischen Notwendigkeit. Die unendliche Gründung der Demokratie (Nancy) wurde

so zur Grundlage der politischen Ordnung selbst. Zugleich verlangte ihre Setzung, ihr

Gesetz, Autorität. Beide Momente blieben in einer ambivalenten Korrelation.

Im deliberativen Modell demokratischer Ordnung verband sich ein prozeduraler

Schwerpunkt mit der diskursiven Meinungs- und Willensbildung. Als politische Form

erlaubtederProzeduralismus eine affirmativeAufnahmedesgesellschaftlichenPluralis-

mus: Weil er nur die Anerkennung von Regeln in Anspruch nahm und keine materiellen

Vorgaben machte, konnte er die Vielen konstruktiv einbinden. Die Willensbildung fun-

gierte einerseits als Instanz und Struktur der Übersetzung des Vielen hin zum Einen;

anderseits blieb offen, auf was sich der Wille der Öffentlichkeit bezog, also ob er sich

selbst als diskursives Forum genügte, ob ihm Ambitionen politischer Partizipation

oder Kontrolle innewohnten oder er eine responsive Anerkennung Seitens der Politik

verlangte. Die Klärung dieses Status war allerdings nötig, um die Eignung der politi-

schen Ordnung für die Konversion und produktive Einbindung des Vielen abzusehen. Die

Willensbildung changierte zwischen einer reflexivenVerständigung und Formen kollektiver

Mit-Bestimmung, zwischen den Polen des Allgemeinen und Konkreten. Dabei erkannte

Habermas durchaus die kollektive Autonomie politischer Gemeinwesen an, gleichzeitig

war der normative Anspruch (wie die Gerechtigkeit) jedoch nur universal einzuholen.

So mussten sich alle Diskurstypen letztendlich über den moralischen Diskurs ausweisen

und sich dessen universalistischen Imperativen fügen. Diese Spannung wiederholte

sich im Falle der Rechtsanwendungsgleichheit, die zwischen einem bestimmten und ei-

nem unbestimmten Adressatenkreis changierte, und in der Rechtsinhaltsgleichheit, die

der Vermittlung der Rechtsinhalte zwischen individueller Autonomie und kollektiver

Egalität diente. Letztlich blieben die drei Komponenten der Willensbildung, also ihr

universaler, ihr konkreter und ihr funktionaler Anteil, in Spannung verbunden.

Die Öffentlichkeit etablierte einen egalitären Diskursraum, in dem Beiträge frei flot-

tiertenundnurder zwangloseZwangdesbesserenArgumentsgalt. IndiesenForenbildete sich

Druck bezogen auf bestimmteThemen, der dann an die Politik, die Verwaltung und die

Repräsentanten weitergeleitet wurde: Ihre verflüssigte, anonymeMacht entstammte dabei

524 Bereits Arendt wand kritisch ein, dass die Gleichzeitigkeit von Urheber- und Adressatenschaft

Komplikationen in der psychologischen Vermittlung politischer Ordnung zeitigen würde. Wenn

dem Recht der Status des Äußeren, der heteronomen Setzung, abhandenkäme, verlöre es mit sei-

ner objektiven Geltung auch seine Autorität.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 Tobias Braun: Der politische Konsens

eher dem Zwischenraum als bestimmten Akteuren. Die politische Funktion der Öffentlich-

keit war ebenso zu klärenwie die Bedingungen der Bildung öffentlichenWillens und die

Mechanismen seiner Umsetzung. Die Frage war, ob die Öffentlichkeit eine eigenständi-

ge, selbstbewusste politische Instanz mit eigenen Ambitionen und Potentialen meinte,

oder ob sie Institutionen als nachgeordnete Informationsquelle diente, ohne eine poli-

tische Funktion neben dem responsiven Aufgreifen durch etablierte Akteure: Fungier-

te sie als Impulsgeber von Entscheidungen und materiellen Eingaben oder als passi-

ver Resonanzboden? Die Genese politischen Willens rieb sich an den unterschiedlichen

Logiken der Sphären: Waren die öffentlichen Diskurse, sofern sie rational geführt wur-

den, der kommunikativen Vernunft und ihren Anspruch abstrakte Verallgemeinerbarkeit

unterworfen, so musste die politische Implementierung konkrete Umstände beachten

und diese in ihre Abwägungen aufnehmen. Über die Scharnierfunktion des Rechts, die

die Umsetzung kommunikativer in administrative Macht ermögliche, versuchte Habermas

die Willensbildung als Kontinuum zwischen beiden Sphären darzustellen. Die Arbeits-

teilung einer professionellen Administration und einer diskursiven Öffentlichkeit sollte

zwar den Imperativen der jeweiligenModi gerechtwerden,mit ihrwurde aber zwischen

der Öffentlichkeit und ihrer politischenWirkung eine Schwelle etabliert. Zudemblieb es

fraglich,obdieRechtssetzungdieSpannungzu lösenvermochte, traf docheine reflexive,

egalitäre und fluideWillensbildung auf eineAdministration,die der regelgeleitetenUm-

setzung und Anwendung politischer Direktiven diente: Die Willensbildung öffentlicher

Diskurse rieb sich anderhermetischen, rigidenunddezisivenLogikderAdministration,

die sich in ihrem strikten Formalismus von externenEinflüssen absonderte.Der kommu-

nikativen und kommunizierten Macht der Öffentlichkeit stand die Implementierung, also

die Übersetzung in konkrete Politik, unvermittelt gegenüber. Deren Logik der Dezision

blieben die tendenziell infiniten und indefiniten Diskurse der Öffentlichkeit fremd. Die

Funktion der Öffentlichkeit im Prozess der Transformation blieb letztlich ebenso unklar

wie das Verhältnis der Öffentlichkeit und der Zivilgesellschaft zur Politik.

In ethisch-politischen Diskursen versuchte Habermas die kollektive Autonomie konzep-

tionell zu verorten und den Prozess derWillensbildungmit Formen politischer Koopera-

tion und kommunaler Partizipation zu verknüpfen. In Absetzung von anderen Diskursty-

pen ging es hier um die konkreteMitgestaltung politischer Gemeinwesen. Das Eine ent-

stammte nicht der Universalität kommunikativer Vernunft, sondern der praktischen An-

eignung: Der Konnex bildete sich in einer kooperativen Praxis, die ebenso ein Kollektiv

(Ko) wie einen Modus (Operation) und ein Werk (Opus) umfasste. Ethisch-politische Dis-

kurse sollten die kollektive Autonomie wahren und demgemäß anderen diskursiven Logi-

ken gehorchen, was allerdings das Primat des moralischen Diskurses konterkarierte: Um

sich auf ein kommunales Projekt politischer Partizipation beziehen zu können, wurde die

Begründung im Anspruch universaler Geltung unmöglich. Weil Habermas auch diesen

Diskurs letztlich dem moralischen unterordnete, verlor er mit seinem konkreten Bezug

auch seinen eigentlichen Sinn. Diese konzeptionelle Spannung schien auch im Status

der Konstitution auf, die nach Habermas als integrativen Rahmen politischer Selbstset-

zung diente: Die Verfassung war dabei als ein Projekt derGründung zu verstehen, in dem

die politische Ordnung gleichzeitig entworfen und die kollektive Identität einem Prozess

der gemeinsamen Bestimmung überantwortet wurde. Neben diesem kreativen Aspekt

alsAusdrucksformpositiverFreiheit und kollektiverAutonomieknüpfteHabermasdieAusle-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 345

gungderVerfassungan einen antezedentenFundus:Paradigmendientenhierbei als gene-

ralisierte Interpretationsrahmen, die die Deutung und das Verständnis der Verfassung

ordneten und koordinierten. Auch wenn sich diese Rahmen keineswegs umfassend und

definitiv ausnahmen, ging mit ihnen ein bestimmter Vorrang von Prinzipien und die

Setzung von Schwerpunkten einher. Um sich zu rechtfertigen, musste sich eine Verfas-

sunggleichwohlgemäßuniversalistischenAnsprüchenausweisen.DieVerfassungchan-

gierte also ebenso wie die ethisch-politischen Diskurse zwischen universellen und konkre-

tenBezügenund einem subjektivenund objektivenpolitischen Status,mit demsich jeweils

autonome und heteronome Qualitäten verknüpften.

Die Administration hatte die Aufgabe der Implementierung: Als Struktur regelgelei-

teter, professionalisierter Verarbeitung entlastete sie die Praxen deliberativer Beratung.

Dabei gehorchte die Administration einer Logik, die sie von Einflüssen öffentlicherWil-

lensbildung abkoppelte: Diese Eigenständigkeit erlaubte ihr einerseits, ihre funktionale

Qualität zu wahren, andererseits konkrete Entscheidungen ohne universalen Ausweis

treffen zu können. Der Performanz dienten auch andere Strukturen wie die Repräsen-

tation und die Distinktion der Öffentlichkeit. Letztere trennte Habermas in einen ak-

tiven und einen passiven Teil, wobei das aktive Personal, neben Einzelfällen engagierter

Amateure, imRegelfall aus professionellen TeilnehmernwieNGOs,Parteien, Lobbyisten

und Experten bestand. Dem Publikum kam die Aufgabe zu, zuzuhören und durch die

Ausbildung von Vertrauen die Meinungsbildungsarbeit der politischen Akteure zu ver-

einfachen.War die Öffentlichkeit zunächst egalitär strukturiert, schwieg nun das Publi-

kumundüberließdenExpertendieMitsprache.DieAbkehr vomAnspruch eines egalitä-

ren Teilnehmerkreises übertrug sich auch auf die Bedingung unbedingter Allgemeinheit

als formalem Kriterium gelingender Kommunikation, wie an dem Deckungsverhältnis

des Personals der öffentlichen Bühne und der professionellen Repräsentanten sowie der

Möglichkeit hypothetischer Verallgemeinerung offenbar wurde. Die Ablösungstenden-

zen verstärkten sichmit der personellen Limitierung repräsentativer Diskurse, in denen

sich die politische Beteiligung auf die Responsivität und Sensibilität der Repräsentanten

zurückzog. Letztlich zeichneten sich die Entlastungsversuche deliberativer Willensbil-

dung durch den Rückgriff auf selektive, professionalisierte Träger aus, die die Qualität

ihrer Evidenz und Eminenz wiederum aus ihrem institutionellen Status und ihrer Ex-

pertise deduzierten. Zugleich lösten sich diese Akteure aus diskursiven Zusammenhän-

gen oder,wie imFall derÖffentlichkeit, überformten diese.Eine Logik der Funktion, der

Effizienz undEffektivität, die die Erzeugung vonpolitischenEntscheidungenbegleitete,

rieb sich an der Logik diskursiver Verständigung, die weniger die Resultate als den Prozess

derenGenese akzentuierte.DieWillensbildung changierte unentschieden zwischen bei-

den Logiken.DasKonkrete blieb in der reflexivenKommunikation ohneOrt, ebenso inform

der Rechtfertigung der Setzung wie in der Anwendbarkeit des Universalen.

Letztlich ließ sich das Eine weder reibungslos der rationalen Verständigung noch dem

Sinnraum einer Lebenswelt oder der kollektivenAutonomie deliberativerDemokratie zuschla-

gen. Auch wenn sich die Integrationmoderner Gesellschaften laut Habermas auf die Lo-

gikenderRationalität,Universalität undReflexivität umstellte, bliebendieMomente der

Entgrenzung und Verflüssigung stets an konkrete Bezüge gebunden, die ihnen als koordi-

nativer Rahmen dienten. Der kreative Entwurf stand so in Korrelation zum faktischen

In-der-Welt-Sein des Geworfenen. Die Spannung zwischen der abstrakten Auflösung und

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


346 Tobias Braun: Der politische Konsens

der Einbindung in konkrete Kontexte ließ sich in keinem der Bereiche aufheben. Die Ver-

ständigung changierte zwischen der reflexiven Rationalität und dem Fundus eines geteil-

tenWissensvorrats, die beiden als distinkte Mechanismen intersubjektiver Handlungskoor-

dinierung fungierten. Die Lebenswelt bestand zunächst in einem latenten Kontext des

Vertrauten: Dieser vorreflexive Sinnraum konnte sich nur teilweise einer aktiven Repro-

duktion in kreativen Praxen öffnen, blieb seine Ein- und Ausrichtung einerWelt doch im

Rücken. Zugleich lösten sichmit der kritischenRezeption die lebensweltlichen Potentiale

an Integration und Koordination auf. Im Politischen rieben sich die Momente der Ent-

grenzung an jenen der Einbindung, die Entfesslung deliberativer Demokratie und der kom-

munikativen Macht der Öffentlichkeit an der Verwirklichung konkreter Gemeinschaften.

Die Diskurstheorie des Rechts sollte beide Aspekte im Prozess deliberativer Willensbil-

dung verbinden: Das Recht diente ebenso als Stätte positiver Freiheit wie als Schranke ne-

gativer Freiheit. Die Spannungen von Autonomie und Heteronomie, von Universalismus

undPartikularismus sowie vonSubjektivität undObjektivität blieben für das politischen

Denken Habermas’ ebenso leitend wie motivierend.

***

Die Einordnung in die Typologisierung Hättichs steht vor dem Problem, dass sich diese

Distinktion diverser Formen politischenKonsenses auf einen spezifischenKontext bezieht,

dessen Grenzen von der umfassenden Anlage des Habermasschen Projektes überschrit-

ten werden. Jedoch lassen sich die Kategorien Hättichs sinnvoll übertragen, wenn ih-

re Anlage etwas geweitet wird. Auch wenn dieser Anverwandlung letztlich ein gewisser

Zwang zu eigen bleibt, vermag sie doch der Veranschaulichung zu dienen.

Die kommunikative Rationalität lässt sich durchaus im Sinne eines Ordnungskonsenses

deuten, liegt sie doch ebenso der politischen Ordnung deliberativer Demokratie zugrunde

wie ihre koordinativen Potentiale des kommunizierten Einen auch andere Bereiche stüt-

zen.Habermas geht es umdie Bedingungen intersubjektiverVerständigung sowie dieMög-

lichkeiten und Grenzen gegenseitigen Verstehens und der Erzeugung von Einverständnis,

die er imZuge einer universalpragmatischenAnalyse kommunikativenHandelns offenlegt.

Der Rationalität wohne eine genuine Qualität inne, die das Eine, hier im Sinne des All-

gemeinen, verbürge: Kurzum kommt der Rationalität in diesem Konzept eine konstitu-

tive Funktion zu. Daneben ist dem kommunikativen Handeln ein bestimmter Modus im

Sinne des Verfahrenskonsenses eigen: Die Verständigung verlangt ebenso die wechselseitige

Begründung wie das Zulassen von Kritik, erhobene Argumente müssen mithin der Re-

ziprozität, Reflexivität und Transparenz ihrer Rechtfertigung nachkommen. Ferner ist

das kommunikative Handeln rational und muss sich verallgemeinern, dekontextualisie-

ren und formalisieren: Die Verständigung wird demnach durch die Rationalität organi-

siert und koordiniert. Dem kommunikativen Handeln eignet zugleich als Urmodus sozia-

ler Interaktion und Garant gelingender Verständigung eine normative Qualität, die einen

Wertkonsens markiert: Rationale Kommunikation hat demnach nicht nur eine bestimmte

Funktion, sondern auch eine substantielle Güte, ist sie doch die einzige Möglichkeit in-

tersubjektiver Verständigung. Ein andererWert wird dem kommunikativen Handelnmit der

Annahme attestiert, Sprechenden sei derWille zu eigen, sich zu verständigen. DerWert

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 347

diesesHandelns liegt somit in derWahrung einermenschlichen Anlage, dessen Potenti-

al andere Diskursarten verschenken.525

Im Falle der Lebenswelt ist die Distinktion in zwei Formen voranzustellen, also die

Unterscheidung in einen fundamental-koexistentialen und einen affirmativ-konstruk-

tiven Typ. Die Lebenswelt der ersten Variante markiert die latente Ordnung eines Erfah-

rungsraums, der das Gemeinsame, Gewisse und Vertraute versichert. Basis des Zusam-

menhalts unddamit imFokusdesOrdnungskonsenses ist eine bestimmteQualität des Inti-

men, die ebenso auf eineNähe imzwischenmenschlichenKontaktwie auf eine Familiarität

der Umgebung abstellt. Der Einzelne steht in einem spezifischen Kontext (Kultur, Ge-

schichte,Werte usw.), ohne dass ihmdessenOrdnung bewusst wäre oder zur Verfügung

stünde. Dieser Fundus einermit-geteiltenWelt und seine Ausrichtung von Konsens,Koexis-

tenz undKopräsenz526 verbleiben stets imRücken.Diesen zugleich verbergenden und stüt-

zenden Grundzug der Lebenswelt müssen auch die Formate des Verfahrenskonsens und

Wertkonsens beachten, was ihren Ausweis vor komplexe Aufgaben stellt. Gerade weil die

Ordnung eines geteilten Sinnraums weder auf intendierten noch auf reflexiven Quellen

beruht, entzieht sichdenVerfahren jede belastbare Struktur.Die geteiltenWerteberuhen

ebenso wenig auf bewussten Entscheidungen, vielmehr liegen sie dem lebensweltlichen

Kontext schon zugrunde. Auch wenn sich in der Lebenswelt durchaus Prozedere und

Normen etablieren, bleiben diese ebenso sublim wie vage. Die Lebenswelt lässt sich als

Übereinstimmung (in Abgrenzung zur Übereinkunft) und als latenter, materieller527 Sinn-

raum (in Abgrenzung zur formalen Ausprägung) charakterisieren. Habermas stellt dem

koexistentialen Typ der Lebenswelt ein genuin modernes Modell gegenüber, das er mit

Attributen rationaler Reflexivität versieht. Deren koordinatives Potential kann keiner äu-

ßeren, vorgegebenen Quelle mehr entnommen werden, sondern muss selbst aus dem

intersubjektiven Verständigungsprozess hervorgehen. Diese Variante der Lebenswelt beruht

wesentlich auf den integralen Potentialen kommunikativen Handelns, also auf dem kom-

munizierten Einen, das ihre Ordnung, ihre Verfahren undWerte stützt.

Die dritte Integrationsebene bezieht sich auf das Modell deliberativer Demokratie, in

demsich dieBegründung politischerOrdnungunddie FormenderWillensbildung auf of-

fene, diskursiveVerständigungsprozesse einer aufgeklärtenÖffentlichkeit umstellen: Der

Konsens besteht dabei weder in einer antezedenten Einheit noch in einem materiellen

Produkt im Sinne der Einigkeit, sondern zieht sich auf das prozedurale Arrangement der

Einigung zurück.Kurzum liegt dasEinenicht als festerGrundpolitischerOrdnung zuvor,

sondern entsteht imProjekt derKooperationdesVielen.Wie dasRecht zwischen subjektiver

Setzung und objektiver Aussetzung oszilliert und just in diesemNexus Autonomie undHe-

teronomie verschränkt, strebt das politische Denkens Habermas’ an, die Spannungen der

Moderne produktiv aufzunehmen und in spezifische Formen, Formate und Strukturen

umzulegen.DerOrdnungskonsens kann einerseits im Sinne der kommunikativenVerständi-

gung und ihrer rationalen Imperative verstanden werden, andererseits als Praxis ethisch-

politischer Selbstbestimmung und der kollektiven Ausgestaltung eines verbindlichen wie

525 An diesemPostulat des Authentischen könntewiederum eine Analyse der Entfremdung ansetzen.

526 Im Denken Nancys werden diese spezifischen Formen einer Welt imMit entwickelt.

527 Der Stoff bleibt abwesend, uneinsichtig und unzugänglich und ist doch prägend.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


348 Tobias Braun: Der politische Konsens

verbindenden Rechtsraums.Verweist die rationaleQualität auf eine antezedenteÜberein-

stimmung, lassen sich die Praxen kooperativer Partizipation eher im Sinne einer performa-

tiven Übereinkunft verstehen. Die institutionellen und prozeduralen Strukturen der de-

liberativen Demokratie, Diskurs- und Rechtstheorie können im Weiteren als Aspekte des

Verfahrenskonsens gewertet werden. Das deliberative Demokratiemodell hat daneben ei-

nen spezifischen normativen Anspruch, dem auch ein bestimmtes Bürgerverständnis

entspricht. Geteilte Werte und Einstellungen bürgerlicher Praxis beruhen auf einer ent-

gegenkommenden politischen Kultur, die letztlich das Integrationspotential im Sinne des

Wertkonsenses verbürgt und neben den bürgerlichen Tugenden der Solidarität und Loya-

lität auch die Grundwerte liberaler Gesellschaft garantiert.

*

ImDenkenHabermas lassen sich diverse Annahmen des Einen ausmachen,wobei die Ra-

tionalität die konzeptionelle Grundlage bildet und mit der Koordination des Handelns ei-

ne integrale Funktion übernimmt, in der sie die Praxen intersubjektiver Verständigung und

Einverständniserzeugung organisiert.Wie bei Rawls liegt demModus derÜbereinkunft ei-

ne antezedente Übereinstimmung inform der Ausrichtung an der kommunikativen Ratio-

nalität zuvor, der Habermas basale Potentiale der Integration und Koordination attes-

tiert. Die rationale Kommunikation übersetzt dieÜbereinstimmung in einen Prozess der Ei-

nigung imSinne derÜbereinkunft: AlsMedium fungiert dieRationalität als einzige adäqua-

te Struktur intersubjektivenAustauschs.DieÜbereinstimmung schreibt sich in die Einigung

ein: Sie bildet den Grund, prägt den Weg und dient als verbindende Vision, ohne dabei

selbst je fassbar zu werden. Das Eine der Rationalität ist einWerden und besteht zugleich

in dem Potential der Verständigung der Vielen.

Die kom-positionelleQualität kommunikativerRationalität bildet denKerndiesesDen-

kens, auch im Abgleich mit dem Entwurf Rawls kommt op-positionellen Aspekten eine

geringere Bedeutung zu.Habermas zielt auf die Ordnung des kommunizierten Einen, sei-

ne intersubjektive Koordination und Korrelation. Auch wenn sich die Status der Vernunft in

denKonzeptenRawls undHabermas durchaus ähneln, ist der formale Anspruch imFalle

des Letzteren rigider. Bezog Rawls den Vernunftgebrauch zuvorderst auf den öffentlichen

Diskurs undwies ihn alsModus der politischen Beratung aus, so stellt die kommunikative

Vernunft auf sprachliche Vermittlung selbst ab. Dem entspricht Rawls Ambition, umfas-

senden Lehren noch einen Weg in den öffentlichen Raum zu ebnen und mit den Bürden

der Vernunft einenMoment des Falliblen einzubeziehen: Er limitierte den öffentlichen Ver-

nunftgebrauch just auf den Bereich kollektiver Verbindlichkeit, also die substantiellen po-

litischen Grundstrukturen, deren Neutralität er über die Verpflichtung auf Reziprozität

garantierte. Habermas verschiebt den Bereich des Vernunftgebrauchs auf die intersubjek-

tive Verständigung, die der universalen Logik der Rationalität ebenso wie der Reflexivität,

Reziprozität undNeutralität genügenmuss.GelingendeKommunikation setzt dieseQua-

lität voraus, woran sich die Rigidität der Rationalität verdeutlicht. Auch wenn Habermas

die kommunikative Rationalität als intersubjektive Struktur begreift, blieb das Erbe Kants in

dem Individualismus hypothetischer Verallgemeinerung am Rande bestehen, wie sich auch

anhand der diffizilen Bestimmung des Teilnehmerkreises an den Diskursen zeigte.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 349

Zugleich wies Habermas Konflikt eine weniger relevante Position und Funktion als

Fraenkel zu: Wenn es diesem darum ging, Dissens soweit wie möglich zuzulassen, will

Habermas die Sphäre derÜbereinstimmung absichern.Wo Fraenkel essentialistischeHy-

postasen politisch-ideologischer Provenienz unterbinden wollte, sieht sich Habermas

mit den Zerfallsprozessen der Moderne, der fehlenden Einheit, Einigkeit und Eindeutig-

keit sowie dem Auflösen in fraktale Partikularismen konfrontiert, die jeder Versöhnung,

jeder Form kollektiver Identität widerstreben und widersprechen. Die Einheit, gegen die

sich Fraenkel verwahren will, ist Habermas wie Rawls bereits abhandengekommen: Die

Substanz des Demos, die Intimität einer Gemeinschaft, ist eine ähnlich obsolete Annah-

me wie das Kaisertum. Das Eine bekundet sich gleichsam alsMangel, als Lücke: Haber-

mas beabsichtigt keinen Rückschritt hin zu Annahmen der Essenz, vielmehr vermeint er

die Integration im abstrakten Formalismus eines prozeduralen Arrangements rationaler

Diskurse einholen und garantieren zu können. Folglich geht es ihm um den Prozess der

Einigung in der Verständigung, der einzig noch eine Form desKonsenses (Übereinkunft) ver-

sichern kann. Dabei bleibt das Eine als Projekt seiner Produktion stets im Kommen: Sein

Status ist weder ante- noch postzedent, sondern rein performativ. Dem Einen gehen weder

Formen derÜbereinstimmung zuvor noch kann es aus Praxen derÜbereinkunft entstehen,

vielmehr besteht es einzig als und in einem infiniten Prozess der Mit-Bestimmung. Die

Prominenz der konsensualen Ausrichtung wird wiederum im Abgleich mit Rawls deut-

lich: Wollte dieser einen vernünftigen Streit um geteilte Grundlagen ermöglichen und

konnte somitnocheinePluralität vernünftigerAbwägungenzulassen,verbürgtnachHa-

bermas gerade die universale Evidenz und Validität der Rationalität deren Potentiale von

Integration,Koordination undKonvention.Dissens kann es inderVerständigung nicht ge-

ben,würde dieser doch außerhalb jedes Bezugs stehen und schlicht zuUn- undMissver-

ständnis führen. Weil Habermas diesen Anspruch der Kommunikation zugleich auf den

Raumdes Politischen überträgt, wird das Fehlen desDissenses so relevant wie problema-

tisch.

Die kommunikative Übereinstimmung hat keinen Inhalt, sie besteht in der Praxis der

Verständigung: Auch wenn sie Habermas als menschliche Disposition beschreibt, redu-

ziert sich der Konsens just auf den Prozess des Austauschs. Das integrale Potential der

Kommunikation steht dabei vor allem Handeln und außerhalb menschlicher Verfügbar-

keit, zugleich beabsichtigt Habermas durch die Aufklärung über ihre Imperative, Kon-

ditionen und Optionen den Akteuren eine reflexive Einsicht in und einen aufgeklärten

Umgangmit dieser Anlage zu ermöglichen. Aus der Situation derModerne resultiert ein

rationaler Anspruch an die Individuen, ihre intersubjektiven Umgangsformen und kol-

lektiven Setzungen:Wie sich anhand desmodernenModells der Lebenswelt zeigt, erfor-

dert und erlaubt die Einsicht in ihre Funktionsmechanismen subjektive Aneignungspra-

xen. Zugleich bedarf es keiner bewussten Intention, um denModus der kommunikativen

Verständigung zu initialisieren oder zu implementieren: Das Telos derVerständigung ist der

Sprache inhärent. Die Übereinstimmung wird so zu einer objektiven, externen Struktur:

Die Einigkeit entsteht nicht in der Einigung der Akteure, vielmehr stimmen sie schon in

ihr überein. Auch wenn die Verständigung durch die Einsicht in die rationale Übereinstim-

mung und der Annahme ihrer Bedingungen unterstützt wird, bedarf das kommunikative

Handeln weder einer Ein- noch einer Ausrichtung, sondern ist schon je mit und in der

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Tobias Braun: Der politische Konsens

Sprache gegeben.Mit demspezifischenkollektivenFundusderKommunikation ist eben-

so ein intersubjektiver Konnex wie der Logos undNomos der Verständigung verbunden.

Auchmit der Lebenswelt gehen Annahmen des Einen inform kollektiverKontexte ein-

her, denenHabermas Potentiale der Koordination attestiert. Im Sinnraum einer Lebens-

welt sind latente Annahmen des Wahren,Wirklichen und Richtigen ebenso angelegt wie

Vorgaben des Denk- und Sagbaren, des Möglichen und Unmöglichen. Die Inhaltslosig-

keit dieses Kontextes ist eine andere als die der Kommunikation: Entzog sich letztere als

formale Abstraktion inhaltlicher Setzungen, enthebt sich die Lebenswelt eher durch ih-

ren subtilenundambigenStatusund ihrendamit einhergehendenCharaktermaterieller

Aufladungen.Die Lebenswelt bleibt imHintergrund, unfassbar und diffus: Ihre Ausrich-

tung ist unzugänglich, weder kontrollier- noch steuerbar. Zugleich geht sie dem Han-

deln als orientierender Fundus voran. Die Kommunikation kennt keine Grenzen ihres

Anspruchs, die Lebenswelt dagegen schon, auch wenn sie kein Kriterium ihrer Definiti-

on (Bestimmung und Begrenzung) anzugeben vermag.Die Integration der Lebenswelt ist

somit konkreter als die der Kommunikation, imGegensatz zu deren Universalität ist sie

besonders, bestimmt, eigen: Sie formiert sich in einem konkreten Konnex, aus demMit-

Sein imSinneNancys, einer gemeinsamen Präsenz/s, aus derenBezug sie sich nicht lösen

kann. So kann sich die Lebenswelt durchaus verändern, die kommunikative Vernunft hin-

gegen ist überzeitlichundüberräumlich.WennHabermasdie lebensweltliche Integration

reflexiv umstellt und sie als intendierte und bewusste Praxis der Akteure kennzeichnet,

die sich wie andere Praxen auszuweisen habe, unterstellt er die Lebenswelt wiederum

der rationalenÜbereinstimmung. So vermag aber sie ihrer ursprünglichenKontextstiftung

nichtmehr nachzukommen und büßt ihre genuinen integrativen und koordinativen Po-

tentiale ein.

Der Status des Einen im Horizont des Politischen verbleibt in einer Ambivalenz aus

einem Be- und Entzug: In der doppelten Rolle von Adressat und Urheber des Rechts, von

Setzung und Aussetzung, beabsichtigt Habermas beide Aspekte und ihre integrativen Po-

tentiale einzuholen: Die Erzeugung des kollektiv Verbindenden und Verbindlichen situ-

iert im Recht, in dem sich beideMomente und ihre Geltung verschränken. Das Recht ist

mithin Ausdruck gemeinsamen Wollens und gemeinsamer Gestaltung, als dieses ver-

sieht sie jede Setzung mit dem Anspruch entgegengebrachter Zustimmung. Somit kann

das Recht im Sinne einerÜbereinkunft verstanden werden, als ein Prozess der Selbst-Be-

stimmung, an dessen Anfang wie Ende Einigkeit steht: Die Einigkeit des Anfangs ist die

gemeinsameAnnahmeder politischenOrdnungund ihrer Bedingungen,dieEinigkeit des

Endes besteht in der geteilten Akzeptanz kollektiver Bindung. Zwischen diesen beiden

Einvernahmen behauptet sich gleichwohl eine Vielstimmigkeit, ein Dissens um Vorschläge,

Ansichten und Meinungen: Diese Polyphonie steht in einem ambivalenten Bezug zum

harmonischen Einklang des kommunikativenHandelns. Der Frage, wie sich die Ansprüche

unbedingter Allgemeinheit und kollektiver Autonomie vermitteln ließen, gingen wir des-

wegen so intensiv nach,weil sie zwei unterschiedliche Logiken des Konsensesmarkieren:

Der kommunizierte Konsens verlangt die Universalität jeder Setzung, jeder beanspruchten

Geltung und Rechtfertigung, der Konsens kollektiver Autonomie stiftet sich in der Praxis

der Selbstbestimmung, demWollen eines bestimmten und sich bestimmenden Kollek-

tivs. Das Eine steht unentschieden zwischen einer (kommunikativen) Struktur und ei-

nem (politischen) Potential.Als dritteQuelle kannnochder lebensweltlicheKontext ange-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Die Prävalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie 351

führt werden, der sich als hintergründiger und doch konkreter Rahmen von den beiden

anderen integrativen Strukturen abhebt.Das Eine changiert so letztlich zwischen einem

antezedenten, einem peripheren und einem postzedenten Ursprung, ohne deren Spannun-

gen lösen zu können.

Der Ortlosigkeit universaler Vernunft, die Rawls wie Habermas zur Grundlage einer

validen und rechtfertigbaren politischen Ordnung erhoben, begegnen kommunitaris-

tische Entwürfe mit einer Akzentuierung kommunaler Kontexte, die in politischen Kon-

zeptionen zu beachten seien. Die Integration politischer Ordnung wird nicht durch ei-

ne Ausrichtung am Vernünftigen und der Einholung von Neutralität, Reziprozität und

Reflexivität eingelöst, sondern stellt sich um auf partizipative Formen politischer An-

eignung undGestaltung konkreter Gemeinwesen, deren integrale und substantielle Ver-

wirklichung sich in kooperativen Projekten bestimmter und sich bestimmender Kollek-

tive, in konkreten Praxen politischer Mitsprache, Teilnahme und -nahme, manifestiert.

Politik sterbe in der Leere abstrakter Reflexivität ab, vielmehr bedürfe sie konkreter Räu-

me,GemeinschaftenundMaterien.DerAusweis kollektiver Identitätwirduns inBenjamin

Barbers Modell der StarkenDemokratie ebenso beschäftigen wie seine dezidierten Abset-

zungsversuche vom liberalen, schwachenModell der Demokratie.

4. Demokratie als Existenz im Ko – Benjamin Barbers Starke Demokratie

»Politik bezeichnet den Bereich des Wir.«

(SD, S. 107)

 

»Politik ist freilich der Lumpensammlerstank

des Praktischen und Konkreten, des Alltäglichen

und Mehrdeutigen, des Formbaren und

Flüchtigen.«

(SD, S. 118f.)

Siglen

• [SD] Barber, Benjamin, Starke Demokratie. Über die Teilhabe am Politischen,Ham-

burg 1994.

• [TCoP]Ders.,TheConquest of Politics. Liberal Philosophy inDemocratic Times, 1988

Princeton.

• [KEA] Haus, Michael, Kommunitarismus. Einführung und Analyse, Wiesbaden

2003.

• [KRD]Kaiser,Andreas,DerKommunitarismus und seineRezeption inDeutschland,

Göttingen 2007.

• [K] Reese-Schäfer, Walter, Kommunitarismus, dritte, vollst. überarb. Aufl., FaM

2001.

• [FG] Malowitz,Klaudia, Freiheit in Gemeinschaft. Selbstverwirklichung und Selbst-

regierung in der politischen Philosophie des Kommunitarismus, Hamburg 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015 - am 12.02.2026, 22:28:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

