II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Potentiale des politischen Konflikts entgegen gesteht Rawls dem Dissens weder eine sub-

stantielle Funktion noch eine Qualitit der Integration zu. Ihm geht es primir um die

Grundsicherung der kollektiven Ordnung und ihre Vermittlung gesellschaftlicher Plu-

ralitit. Gleichwohl er an manchen Stellen Uneinigkeit zulisst, bleibt sein Anliegen die

Darstellung einer Konzeption politischer Wohlordnung, die eine kollektive Einvernahme

gegeniiber der geteilten verniinftigen Grundstruktur versichert. Die Kom-Position als Ga-

rant des Einen verdringt die op-positionellen Potentiale aus dem Raum der Offentlich-
keit.

3. Zum politischen Denken von Jiirgen Habermas - Das kommunizierte Eine

zwischen universaler Rationalitat und konkreten Kontexten

»Die utopische Perspektive von Versohnung und
Freiheit ist in den Bedingungen einer
kommunikativen Vergesellschaftung der
Individuen angelegt, sie ist in den sprachlichen
Reproduktionsmechanismus der Gattung schon
eingebaut.«

(TkH 1/S. 533)

»Im Taumel dieser Freiheit gibt es keine
Fixpunkte mehr aufSer dem des demokratischen
Verfahrens selber —eines Verfahrens, dessen Sinn
schon im System der Rechte beschlossen ist.«
(FuG, S. 229)

Siglen

[D] Habermas, Jiirgen, Diskursethik. Notizen zu einem Begriindungsprogramm, in:
Ders., Philosophische Texte Band III (PT III), Diskursethik, FaM 2009, S. 31 — 115.
[DAR] Ders., Der demokratische Rechtsstaat — eine paradoxe Verbindung wider-
spriichlicher Prinzipien?, in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 154 —
175.

[DnM] Ders., Drei normative Modelle der Demokratie, in: Ders., PT IV, Politische
Theorie, FaM 2009, S. 70 — 86.

[DSvU] Ders., Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das Problem der
Willensfreiheit. Wie [i3t sich der epistemische Dualismus mit einem ontologischen
Monismus versdhnen?, in: PT V, Vernunftkritik, FAM 2009, S. 271 — 341.

[DuG] Ders., Diskursethik und Gesellschaftstheorie. Ein Interview mit T. Hviid Niel-
sen, in: Ders., PT Band 111, Diskursethik, FaM 2009, S. 141 — 178.

[DVEG] Lieber, Tobias, Diskursive Vernunft und formelle Gerechtigkeit. Zu Demo-
kratie, Gewaltenteilung und Rechtsanwendung in der Rechtstheorie von Jitrgen Ha-
bermas, Titbingen 2007.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

249


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Tobias Braun: Der politische Konsens

[EBkH] Habermas, Jiirgen, Erliuterungen zum Begriff des kommunikativen Han-
delns, in: Ders., PT . Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie, FaM 2009,
S. 157 - 197.

[EgB] Ders., Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, in:
Ders., PT 111, Diskursethik, FaM 2009, S. 302 — 359.

[EI] Ders., Einleitung, in: Ders., PT I, Sprachtheoretische Grundlegung der Soziolo-
gie, FaM 2009, S. 9 — 28.

[E II] Ders., Einleitung, in: Ders., PT II, Rationalitits- und Sprachtheorie, FaM, S. 9
—28.

[E III] Ders., Einleitung, in: Ders., PT I1I, Diskursethik, FaM 2009, S. 9 — 30.

[E IV] Ders., Einleitung, in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 9 — 34.

[E V] Ders., Einleitung, in: Ders., PT V, Vernunftkritik, FaM 2009, S. 9 - 32..

[EzD] Ders., Erliuterungen zur Diskursethik, in: Ders., PT 111, Diskursethik, FaM
2009, S. 179 — 301.

[FuG] Ders., Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, FaM 1998.

[GuM] Marxsen, Christian, Geltung und Macht. Jiirgen Habermas’ Theorie von
Recht, Staat und Demokratie, Miinchen 2011.

[HdD] Habermas, Jiirgen, Hat die Demokratie noch eine epistemische Dimension?
Empirische Forschung und normative Theorie, in: Ders., PT IV, Politische Theorie,
FaM 2009, S. 87 —139.

[HdK] Ders., Hat die Konstitutionalisierung des Volkerrechts noch eine Chance?, in:
Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 313 — 401.

[HSIL] Ders., Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und
Lebenswelt, in: Ders., PT 1, Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie, FaM
2009, S. 197 — 243.

[IV] Ders., Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu George Herbert Meads
Theorie der Subjektivitit, in: Ders., PT I, Sprachtheoretische Grundlegung der
Soziologie, FaM 2009, S. 243 — 302.

[KG] Ders., Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des Postmodernen Li-
beralismus, in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 209 — 258.

[KhdV] Ders., Kommunikatives Handeln und dezentralisierte Vernunft, in: Ders., PT
11, Rationalitits- und Sprachtheorie, FaM, S. 146 — 207.

[RAV] Ders., Rationalitit der Verstindigung. Sprechakttheoretische Erliuterungen
zum Begriff der kommunikativen Rationalitit, in: Ders., PT II, Rationalitits- und
Sprachtheorie, FaM, S. 105 — 145.

[RidO] Ders., Religion in der Offentlichkeit, in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM
2009, S. 259 - 297.

[RMO] Wagner, Andreas, Recht — Macht — Offentlichkeit. Elemente demokratischer
Staatlichkeit bei Jiirgen Habermas und Claude Lefort, Stuttgart 2010.

[RvW] Habermas, Jiirgen, Richtigkeit versus Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung
moralischer Urteile und Normen, in: Ders., PT 111, Diskursethik, FaM 2009, S. 382
— 434.

[SunI] Ders., Staatsbiirgerschaft und nationale Identitit, in: FuG, (1990), S. 632 —
660.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

[THE] Ders., Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu?, in:
Ders., PT 111, Diskursethik, FaM 2009, S. 116 — 140.

[TkH] Ders., Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bd., FaM 1988.

[0diZ] Ders., Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demokratie,
in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 140 — 153.

[VaV] Ders., Volkssouverinitit als Verfahren, in: Ders., PT IV, Politische Theorie, FaM
2009, S. 35 — 69.

[VdW1] Ders., Von den Weltbildern zur Lebenswelt, in: Ders., PT V, Vernunftkritik,
FaM 2009, S. 203 — 270.

[VGdR] Ders., Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaats?, in:
Ders./Jospeh Ratzinger, Dialektik der Sikularisierung, Uber Vernunft und Religion,
Hg. Von Florian Schuller, Schriftenreihe BpB (Band 536), S. 15 — 37.

[VsGS] Ders., Vorlesungen zu einer sprachtheoretischen Grundlegung der Soziolo-
gie, in: Ders., PT L. Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie, FaM 2009, S. 29
—156.

[WuR] Ders., Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys pragmatischer Wen-
de, in: Ders., PT I, Rationalitits- und Sprachtheorie, FaM, S. 270 — 315.

[ZKB] Ders., Zur Kritik der Bedeutungstheorie, in: Ders., PT II, Rationalitits- und
Sprachtheorie, FaM, S. 70 — 104.

[ZVvN] Ders., Zum Verhiltnis von Nation, Rechtsstaat und Demokratie, in: Ders.,
PT IV, Politische Theorie, FaM 2009, S. 176 — 208.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

251


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Tobias Braun: Der politische Konsens

Nach der eingehenden Auseinandersetzung mit den Konzepten Eastons, Fraenkels und

?”% soll es nun um das Denken Jiirgen Habermas gehen, dessen extensive Wirkung

Rawls
nicht eigens dargelegt werden muss. Neben Beitriagen zu Fragen der Handlungs-, Kom-
munikations- und Diskurstheorie hilt dieses eine linguistisch fundierte Philosophie
der Rationalitdt bereit, die auch als Grundlage einer kritischen Gesellschafistheorie fungiert.
Letztere zielt auf die Aufdeckung latenter Potentiale der Vernunft in den Gesellschaften
der Moderne, die in einen theoretischen Rahmen eingebunden und nutzbar gemacht
werden sollen. Ferner verfiigt dies Denken inform der deliberativen Demokratie iiber
einen eigenstindigen demokratietheoretischen Ansatz, in welchem der Offentlichkeit
eine integrale politische Funktion zuerkannt wird.

Die Herausforderung einer jeden Beschiftigung mit Habermas besteht in dessen
weitem Bezugskreis, nicht nur hinsichtlich der von ihm aufgegriffenen Themen, son-
dern auch der ideengeschichtlichen und zeitgenéssischen Ankniipfungspunkte, die im
selben Schritt Spezialisierungen wissenschaftlicher Diskurse iiberschreiten und Impul-
se diverser Felder absorbieren, kombinieren und reflektieren. Um diesem komplexen,
mannigfaltigen und weiterhin wachsenden Werk ginzlich gerecht zu werden, miisste
ein umfassender Zugang gebahnt und ein breiter Rekurs auf Kontexte, Referenzen und
Dialoge vorgenommen werden.*”* Wie schon die Formulierung im Konjunktiv insinu-
iert, ist es unmoglich, dies hier zu leisten: Vielmehr soll der Fokus auf Habermas politi-
schem Denken liegen, dessen Zuschnitt wiederum zwischen politischer Philosophie und
Soziologie changiert und Motive der Rechtstheorie, der Geschichts- und Politikwissen-
schaft mit solchen der Ethik und Anthropologie verkniipft.

Zur Einordnung wird Habermas meist mit der Kritischen Theorie in Verbindung ge-
bracht, gleichsam sein Anschluss und die Frage, ob dieser die Form eines Bruchs, einer
Kontinuitit, beides oderkeines annimmt, umstritten bleibt.?”” Schon die Definition, was
die Kritische Theorie oder die Frankfurter Schule sei, ist ungeklirt, was nicht ohne Fol-
gen fiir die Frage der Verortung bleibt.?”® Nach Marxsen ist es die programmatische Ab-
sicht von Habermas politischer Philosophie, sich aus der aporetischen Situation, in die
er die Kritische Theorie durch das Primat instrumenteller Vernunft*”” gelangt sah, zu lésen:

273 Die Debatte zwischen Rawls und Habermas, die im von der Philosophischen Gesellschaft Bad
Homburg und Wilfried Hinsch (1997) herausgegebenen Sammelband in deutscher Ubersetzung
veroffentlicht wurde, regt bis in die Gegenwart Debatten an. Wir kénnen uns dieser nur beilaufig
widmen und verweisen stellvertretend fiir viele andere auf Papadopoulou 2006, Finlayson 2011,
Pedersen 2012 und Forst 1999.

274 Der Kreis derer, die zu beriicksichtigen waren, fasst unter anderem Marx, Durkheim, Weber und
Parsons ebenso wie Mead, Dewey, Austin, Wittgenstein, Husserl und Schiitz, daneben auch Rawls,
Arendt und Frobel.

275 Vgl. die zuriickhaltende Positionierung Marxsens (GuM, S.17 — 46) mit jener Brunkhorsts (1987).
Hesse (1987) betont die vernunftskeptische Seite der Dialektik der Aufklirung und deren kritischer
Haltung zu universalistischen und formalistischen Projekten, um sie im Weiteren von Habermas’
Konzeption der Vernunft abzugrenzen. Siehe daneben auch Alexander (2002).

276 Wir konnen uns hier mit der Offenheit der Pfadabhangigkeit zufriedengeben.

277 Klassisch hierzu ist die Arbeit Horkheimers (2007). Eine Ubersicht zu verschiedenen Auspragun-
gen derKritikan der instrumentellen Vernunft findet sich bei Schecter (2013). Siehe auch den Sam-
melband von Halbig und Henning (2012), der allerdings einen Schwerpunkt in der Debatte der
analytischen Philosophie setzt.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

»[Habermas — TB] ist der Uberzeugung, dass es nicht allein instrumentelle Vernunft ist, die die
Moderne prigt, sondern dass sich aus der Struktur der kommunikativen Intersubjektivitit ein posi-
tives Vernunftpotential rekonstruieren lisst, an dem eine kritische Gesellschaftstheorie anschliefSen
kann.« (GuM, S. 42) Iser und Strecker (2010) unterscheiden im Werk von Habermas ein
Versprechen der Moderne, mithin die Offenlegung ihrer Grundlagen im Sinne der Ratio-
nalitits- (kommunikative Vernunft), Handlungs- (kommunikatives Handeln) und Ge-
sellschaftstheorie (Lebenswelt und System), von ihren Gefihrdungen, die von der wach-
senden Komplexitit der Gesellschaft ebenso ausgehen wie von der Kolonialisierung der
Lebenswelt, und ihren Hoffnungen, die in Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und Offent-
lichkeit bestehen. Brunkhorst (2013, S. 81 — 114) fiigt in seiner Einfithrung den Paradig-
menwechsel von der philosophischen Anthropologie zur Kommunikationstheovie der Gesellschaft
hinzu, den auch Reese-Schifers (2001) Darstellung aufnimmt. Andere, von Ubersichts-
darstellungen ausgemachte Schwerpunkte bilden die Erkenntnis- und Wahrheitstheo-
rie, das nach-metaphysische Denken sowie, gleichwohl seltener, die Aktualisierung des Mar-
xismus (z.B. Greve 2009, S. 43 — 66).27

Um die verschiedenen Figuren des Einen in Habermas politischem Denken kartieren zu
konnen, bietet sich eine Distinktion in drei Bereiche sozialer Integration an: Das kommu-
nikative Handeln als diskursive Praxis rationaler Verstindigung steht neben der Lebenswelt,
deren implizite Ausrichtung als Fundus intersubjektiver Koordination dient. Die dritte
Form steht offensichtlicher mit dem hiesigen Unternehmen in Zusammenhang: Die ge-
meinsame politische Praxis eines kooperativen Kollektivs realisiert sich in der Selbstbe-
stimmung einer Rechtsgemeinschaft und der doppelten Autonomie der Staatsbiirger. Die-
se drei Bereiche unterliegen je eigene Prinzipien, Konditionen und Logiken der Integra-
tion: Verweist das kommunikative Handeln auf eine antezedente Qualitit der Rationalitit
und deren Wahrung in einer intersubjektiven Praxis, bezieht sich die Lebenswelt auf
die Einbindung in einen konkreten Sinn- und Erfahrungsraum. Die kooperative Integrati-
on markiert hingegen ein politisches Projekt, das zwischen Setzung und der Aussetzung in
das Recht schwankt und sich gleichsam als die Fortfithrung eines Griindungsaktes aus-
nimmt. Auch wenn sie sich mithin durch divergente Imperative der Einholung des Einen
auszeichnen, sind die Ebenen konzeptionell verwoben, wodurch sich ihre strikte Tren-
nung kaum durchhalten lisst. Die Charakteristika der Integrationsmodi treten im Ab-
gleich mit den anderen hier verhandelten Theorien der Demokratie hervor, der hier kurz
angerissen werden soll.

In Bezug auf die Vernunft steht der Ansatz Habermas demjenigen Rawls durchaus
nahe: Beide rekurrieren auf deren grundlegende Qualitit, die das Eine versichert und die
intersubjektive Einholung eines rechtfertigbaren Standpunktes erméglicht. Zwar unter-
scheiden sich die Modelle in Details, sie verbindet aber die Primisse, wonach nur das
Rationale allgemein, neutral und diskursfihig ist. Die analoge Funktion eines iibergeord-
neten Einen iibernahm im Ansatz Eastons das politische System, gleichwohl es in einem an-

278 Einen umfassenden Ein- und Uberblick in das Denken von Habermas bietet sich zudem in der Stu-
die Miiller-Doohms (2014) im Rahmen einer biographischen Darstellung.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

253


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Tobias Braun: Der politische Konsens

deren Rahmen operierte als die Vernunftkonzepte. Uberantwortet Habermas die Verstin-
digung und die Erzeugung von Einverstindnis einem Prozess rationaler Kommunikation, be-
steht die vermittelnde Struktur nach Fraenkel in der Antagonalitit politischer Interessen
und ihrer Einhegung im Rahmen adiquater Institutionen: Dabei geht es weniger um die
Wahrung des Konsenses als um eine Implementierung des Dissenses, die allein die Konversi-
onerlaube. Beide Strukturen dienen dem Ausgleich des Vielen und Einen, des Universellen
und Partikularen, und heben doch auf distinkte Modi der Transformation ab. Die Modelle
Rawls und Habermas entnehmen den Ausgleich nicht einem politischen Prozess, son-
dern einer Disposition der Vernunft. Im kommunikativen Handeln ist nach Habermas eine
reflexive Logik angelegt, die von sich aus Partikularismen ausschliefit: Rational und dis-
kutabel sind demgemifd nur die Argumente, die generelle Zustimmbarkeit voraussetzen
konnen. Band Rawls im dffentlichen Vernunfigebrauch Argumentationen an Allgemeinheit,
Neutralitit und Reziprozitit, um den Pluralismus im Politischen Liberalismus aufzuheben
und produktiv zu wenden, geht Habermas weiter: Die Verstindigung fasst er als reflexi-
ve Struktur der Sprache selbst, wobei die kommunikative Logik in Folge ihrer rationalen
Qualitit das Verstehen und den Ausgleich diverser Standpunkte ermdglicht. Dabei ist of-
fen, an welchem Punkt (vor, in oder neben dem Diskurs) sich die Transformation vollzieht.
Gleichzeitig greift die Typisierung in Ubereinstimmung und Ubereinkunft nicht, kann die
Verstindigung doch sowohl als Prozess als auch als Resultat verstanden werden. (Vgl. Ji-
ger/Baltes-Schmitt 2003, S. 86) Da die Universalpragmatik ein Kernelement des Ansat-
zes von Habermas bildet, muss sie Gegenstand einer eingehenden Betrachtung sein.

Die Lebenswelt im Sinne eines integralen Fundus der Koexistenz findet insofern An-
schluss, als dass die Formierungsprozesse politischer Ordnung bei Rawls und Fraenkel
auf kulturelle Einbindungen und gemeinsame Kontexte abstellten: Fraenkel entnahm die
belastbaren Strukturen, Verfahren und Normen der politischen Kultur eines consensus
omnium; Rawls verwies neben der entgegenkommenden politischen Kultur auf einen Hinter-
grundkonsens und behauptete mithin eine substantielle Kongruenz zwischen den Werten
des Status quo und jenen seines Entwurfs. Dem Konzept Eastons steht die Annahme ei-
nes kulturellen Rahmens zwar fern, dennoch lassen sich die Bindungskrifte des Systems
als Form kollektiver Integration deuten. Demgegeniiber reicht der Kontext der Lebenswelt
Habermas tiefer: Der Fundus dieses Erfahrungsraums umfasst kollektive Annahmen des
Wahren, des Gewissen und Sicheren, des Vertrauten und Gewohnten, die sich zwar va-
ge und implizit ausnehmen, gleichsam aber konstitutiv fir das geteilte Verstindnis der
Wirklichkeit sind. Habermas scheidet ein vormodernes Modell der Lebenswelt von ei-
nem solchen, welches den Transformationsprozessen der Moderne ebenso ausgesetzt
ist wie es diese funktional unterstiitzt. Inwieweit diese Umstellung die koordinativen
Potentiale des kollektiven Sinn- und Erfahrungsraums tangiert, wird zu priifen sein.

Der dritte Typ der Integration bezieht sich auf die Kooperation einer politischen Gemein-
schaft im Sinne Eastons, die von Habermas und Rawls demokratisch aufgeladen und als
eine Struktur partizipativer Inklusion gefasst wird. Beide weisen der Verfassung eine spe-
zifische Bedeutung im Sinne eines souveridnen Griindungsaktes zu, in dem sich die politi-
sche Gemeinschaft als ein handelndes Subjekt konstituiert, realisiert und aktualisiert. Die
Spannung, die sich aus der Bewegung der endlosen Griindung und seiner Fixierung in
der Setzung des Rechts ergibt, wird die Auseinandersetzung mit Habermas ebenso be-
gleiten wie die Friktion konkreter und universaler Beziige. Was das Eine in diesem Kon-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

text meint, muss anhand der Rekonstruktion der deliberativen Demokratie eruiert werden.
In Fraenkels Ansatz lief3 sich indes keine derartige Struktur kollektiver Autonomie ausma-
chen: Er verlagerte die integrativen Krafte als ungreifbare Faktoren in den Streit des Plu-
ralen, wobei sich die Einigung nicht als direktes Resultat, sondern als emergenter Effekt
dieses Prozesses ausnahm.

Der intensiven Beschiftigung zum Trotz wire der Anspruch verwegen, an dieser Stelle
Habermas Denken in toto prisentieren zu kénnen.””” Wie schon notiert sabotiert des-
sen Breite eine jede solche Ambition, wie im Ubrigen andere Interpreten ihren Ausfiih-
rungen einschrinkend voranstellen.”®® Im Fokus dieser Auseinandersetzung stehen die
beiden Hauptwerke, mithin die Theorie des kommunikativen Handelns (TkH) und Faktizitit
und Geltung (FuG), wobei in Anmerkungen ein gréferer Kreis der Schriften von Haber-
mas einbezogen werden soll, um so ein detailliertes Bild zu zeichnen. Diese Verweise
sind als Erweiterung des Horizonts gedacht und dienen dezidiert nicht dazu, systema-
tischen Verschiebungen oder begrifflichen Umstellungen nachzugehen. Vielmehr wird
sich mit Hinweisen an den Stellen begniigt, an denen es fiir das leitende Thema relevant
erscheint. Auflen vor miissen prominente Schriften wie die Legitimationskrise im Spitka-
pitalismus (1996a) oder der Strukturwandel der Offentlichkeit (1996b) bleiben. Ebenso werden
Habermas Stellungnahmen zu aktuellen politischen Fragen nicht aufgenommen, die er
in den Kleinen Politischen Schriften®® oder auch in Beitrigen fiir Tageszeitungen als Intel-
lektueller bis heute titigt.*s

Zugleich bieten sich dem Thema dieser Studie in Habermas Werk explizite Ankniip-
fungspunkte, greift er doch an verschiedenen Stellen seiner Arbeit auf den Konsensbegriff

279 Uns trifft damit ein Vorwurf Reese-Schifers (2001, S.13), nachdem sich die Interpretationen Ha-
bermas’ oft damit begniigen wiirden, Teile aus einem Ganzen herausl6sen, sich mit bloRem Nach-
erzahlen zufriedengeben und schlussendlich in einer dogmatischen Kritik verbleiben wiirden. Es
ist der rote Faden, den Reese-Schifer in seiner Gesamtdarstellung nachzuzeichnen gedenkt, und
den Habermas laut ihm nie verliere, der so aus dem Blick gerate. Um ein solches Verstandnis des
Cesamtzusammenhangs entwickeln zu kénnen, verweisen wir daher auf diese und andere Einfiih-
rungen: Eine dltere Gesamtdarstellung entlang des Begriffe Lebenswelt und System bietet Restorff
(1997) an. Siehe auch die Einfithrungen Isers und Streckers (2010) sowie die Brunkhorsts (2013).
Kunstmann (1987, S. 31) weist darauf hin, dass eine Rekonstruktion Habermas’ entlang der grofien
Linien sich weit geschmeidiger und eingangiger ausnehme als eine Fokussierung, in der alsbald
Spannungen auftraten. Beide Herangehensweisen haben Moglichkeiten und Grenzen, beide ha-
ben in verschiedenen Kontexten Relevanz: Wir wollen uns in der Folge zwar auf Habermas’ poli-
tische Theorie konzentrieren, diese werden wir aber in einen breiten Rahmen stellen und so zu-
mindest einen roten Faden im Blick behalten.

280 Siehe zum Beispiel Jager/Baltes-Schmitt (2003, S. 7) oder auch Marxsen (GuM, S.12f.). Ebenso Lie-
ber (DVfG, S.37 — 43), der daneben eine Ubersicht zum Forschungsstand der Diskussion um die
Diskurstheorie des Rechts anbietet.

281 Der inzwischen zwolfte Band ist 2013 unter dem Titel »Im Sog der Technokratie« erschienen.

282 Habermas selbst trennt diese Rollen scharf. Fiir unsere Zwecke kann diese Distinktion mitgetra-
gen werden, woraus der Verzicht auf seine aktuellen Einlassungen folgt. Zugleich geraten damit
Habermas’ Analysen der Moglichkeiten und Grenzen von Protestformen aus dem Blick, zu denen
er sich dezidiert in diesen Schriften dufierte.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

255


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256  Tobias Braun: Der politische Konsens

zuriick, prominent in der Konsenstheorie der Wahrheit, die eng mit der Diskurstheorie ver-
woben ist:

»Nach der Konsensustheorie der Wahrheit muf$ ein Geltungsanspruch der Aussagen-
form »X ist wahr« kommunikativ einlésbar sein, indem unter Diskursbedingungen
hinreichende Griinde fiir die intersubjektive Anerkennungswirdigkeit der Aussage
vorgebracht werden konnen, so daf mit einer Zustimmung aller Diskursteilnehmen-
den zu rechnen ist. Der Konsens unter diesen Bedingungen, die Zustimmung aller Er-
kenntnissubjekte, bildet dabei also das notwendige und hinreichende Kriterium fiir
Wahrheit.« (Tschentscher 2002, S. 49)

Konsens bezieht sich demnach auf die intersubjektive, reflexive Begriindbarkeit von Aus-
sagen und verlangt nach vorbehaltloser Zustimmung der Beteiligten, einem Einvernehmen:
Die Begriffe Konsens und Einverstindnis werden hier synonym verwandt. Zugleich wird
der Konsens eng an die universalpragmatischen Bedingungen rationaler Kommunikation ge-
bunden. Uber diesen genuinen Begriff hinaus sind die Figuren politischen Konsenses her-
auszuarbeiten und ihre konzeptionellen Status und Funktionen zu kliren. Die Analy-
se begleiten wird die Spannung zwischen einer formal-prozeduralen Universalisierung,
die als Grundlage der Verstindigung dient, und der Einbindung in konkrete Kontexte, die
beide in verschiedenen Formen die Funktion der Koordinierung des Handelns iiberneh-
men und sich zugleich aneinander reiben.?®* Auch wenn auf unterschiedlichen Ebenen
angesiedelt, stehen sich hier die Annahmen formalen und materiellen Konsenses entgegen.

3.1 Soziale Integration iiber Sprache - Kommunikatives Handeln und
rationale Verstandigung

Dem kommunikativen Handeln kommt eine konzeptionelle Schliisselposition zu, wobei
Habermas Sprache als Medium der Verstindigung, der Handlungskoordinierung (Vgl. TkH 1/
S. 455) und der Vergesellschaftung von Individuen begreift.*® (Vgl. TkH 11/S. 41) Anders ge-
fasst: Kommunikation ist das Kernelement der Sozialisation, der sozialen Integration und
Reproduktion kulturellen Wissens. (TkH I1/S. 43) Habermas entfaltet seine Universal-
pragmatik in der zweibdndigen »Theorie des kommunikativen Handelns«, die neben einer
rationalen Rekonstruktion der Funktionsmechanismen alltiglicher Sprache nach Marx-
sen (GuM, S. 50) auch die Klirung ihrer normativen Strukturen leistet. Anders als An-
sitze der Kritischen Theorie vermutet Habermas in modernen Gesellschaften inhirente

283 Siehe auch Wagner (RMO, S.3f), der iiber den Vergleich mit Leforts Begriff demokratischer Staat-
lichkeit bei Habermas’ ein Oszillieren zwischen einer objektiv-institutionellen und einer lebensweltlich-
symbolischen Dimension ausmacht und daran anschlieRend zu einer produktiven Perspektivenver-
dopplung zwischen normativ-geltungsorientierten und soziologisch-sinnorientierten Formaten gelangen
mochte.

284 »Der Begriffdes kommunikativen Handelns schlief3lich bezieht sich auf die Interaktion von mindestens zwei
sprach- und handlungsfihigen Subjekten, die (sei es mit verbalen oder extraverbalen Mitteln) eine interper-
sonale Beziehung eingehen. Die Aktoren suchen eine Verstindigung iiber die Handlungssituation, um ihre
Handlungspldne und damit inve Handlungen einvernehmlich zu koordinieren. Der zentrale Begriff der In-
terpretation bezieht sich in erster Linie auf das Aushandeln konsensfihiger Situationsdefinitionen.« (TkH
1/S.128)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Rationalititspotentiale, die er offenzulegen und in einen positiv-konstruktiven Entwurf
zu Uberfithren gedenkt: Dem kommunikativen Handeln ist demnach eine bestimmte Ratio-
nalitit eigen, die als normativ-rationale Grundlage einer freiheitlichen Gesellschaft zu dienen
vermag.

Diese Rekonstruktion nimmt sich nach Marxsen (GuM, S. 51f.) dabei ebenso formal
im Sinne der prozeduralen Strukturen von Intersubjektivitit wie universal im Sinne der re-
flexiven Abstraktion rationaler Verstindigung aus.*®> Ohne die Diskussionen um das kom-
munikative Handeln detailliert ausbreiten zu kénnen, soll der Fokus hier auf dessen sozi-
alintegrativer Funktion liegen:

»Dieser Begriff kommunikativer Rationalitat fithrt Konnotationen mit sich, die letzt-
lich zuriickgehen auf die zentrale Erfahrung der zwanglos einigenden, konsensstiften-
den Kraft argumentativen Rede, in der verschiedene Teilnehmer ihre zunachst subjek-
tiven Auffassungen Gberwinden und sich dank der Gemeinsambkeit verniinftig moti-
vierter Uberzeugungen gleichzeitig der Einheit der objektiven Welt und der Intersub-
jektivitdt ihres Lebenszusammenhangs vergewissern.« (TkH 1/S. 28)

Marxsen umreif3t die Anlage dieses Ansatzes wie folgt: »Die universalpragmatische Theorie
spiirt der Struktur der kommunikativen Verhdltnisse der Menschen nach. Sie fragt, wie es miglich
ist, dass sich Menschen miteinander verstindigen konnen und entwickelt Bedingungen solch ge-
lingender Verstindigung.« (GuM, S. 52f.) Neben den konsensualen® und sozialintegrativen
Mechanismen kommunikativen Handelns wird die Spannung der Koordination der Verstiin-
digung zwischen zwei Momenten zu beachten sein: Einem Sog der Reflexivitit und Kritik

steht die Einbindung in einen latenten, kulturellen Kontext entgegen.*®

285 Weiterfithrend ist zum Beispiel die Arbeit Niederbergers (2007a), der das kommunikative Han-
deln um eine post-phianomenologische Transformation erweitern mochte und dabei auf Merleau-
Ponty zurtickgreift. Siehe zum kommunikativen Handeln auch Steinhoff (2006) und den Sammel-
band von Honneth und Joas (2002).

286 Sprache enthebe den Menschen der Natur und bestimme ihn zur Mindigkeit. Letztere ergebe sich
mitund aus der Struktur der Sprache: »Mit dem ersten Satz ist die Intention eines allgemeinen und unge-
zwungenen Konsensus unmissverstindlich ausgesprochen.« (Habermas 1968, S. 165 [zitiert nach Marx-
sen, GuM, S. 51]) Marxsen weist darauf hin, dass dieser Konsens von Habermas auf alltidgliches Wis-
sen bezogen wird.

287 Sosetzte gelingende Verstindigung ebenso kompetente Akteure, bestimmte Prozedere und entge-
genkommende Umstande voraus: »Kommunikative Rationalitit verweist auf die verschiedenen Formen
der Argumentation, die durch die Regeln des Diskurses festgelegt sind. Die Einsicht in die besseren Argu-
mente und die Vorbehaltlosigkeit der Auferung von Argumenten im herrschaftsfreien Diskurs gehen mit
kommunikativer Rationalitdt einher. Ein Diskurs kann nur stattfinden, wenn die Situation von kommuni-
kativer Rationalitit geprigt ist und wenn die Aktoren von kommunikativer Rationalitit geleitet werden,
wenn also kommunikative Praxis gelebt wird, d.h. wenn ein offenes Forum allgemein zu Verfiigung steht
und benutzt wird (Kultur und Gesellschaft) und wenn sprach- und handlungsfahige, d.h. argumentierfihi-
ge, kompetente Subjekte vorhanden sind (Personlichkeit).« (Jager/Baltes-Schmitt 2003, S. 98f.)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

257


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Tobias Braun: Der politische Konsens

3.1.1  Rationale Verstandigung zwischen Reflexivitat, Intersubjektivitat
und Normativitat

Rationalitit lisst sich nach Habermas als eine Form der Vernunft verstehen, die sich
durch eine intersubjektive Ausrichtung auszeichnet. Sie selbst habe keinen Inhalt, eher
bezeichne sie die Art und Weise des Wissenserwerbs und der Wissensverwendung sprach-
und handlungsfihiger Subjekte (TKH 1/S. 25). Thr Maf3stab ist die Kritik- und Begriin-
dungsfihigkeit: »Eine Auferung erfiillt die Voraussetzungen fiir Rationalitit, wenn und soweit
sie fehlbares Wissen verkorpert, damit einen Bezug zur objektiven Welt, d.h. einen Tatsachenbezug
hat, und einer Beurteilung zugénglich ist.<**® (TkH 1/S. 27) Rationales Wissen habe demnach
eine reflexive Qualitit, die sich an der Kontingenz, Imperfektibilitit und Kritisierbarkeit
des jeweiligen Geltungsanspruchs zeige. (Vgl. TkH I/S. 34 u. S.36) Die Transparenz
mitgeteilter Geltungsanspriiche bilde die Basis, auf die sich Verstindigung stittze: Damit
ein Sprechakt verstanden werden kann, muss er seine Geltung®® bekunden und sich der
2% (vgl. TkH 1/S. 410) Rationale Auflerungen verkniipften
die Begriindung des Sprechers mit der Stellungnahme des Gegeniibers, wobei neben Be-
jahung und Verneinung®" auch Enthaltung méglich sei. (Vgl. TkH I/S. é5) Die Pflicht
zur Begriindung und reziproken Rezeption verbinde beide Positionen und stifte einen
intersubjektiven Konnex, die diskursive Erzeugung von Einsicht bezeichne demnach

Zuriickweisung aussetzen.

eine reflexive Struktur der Verstindigung.”®* (Vgl. TkH 11/S. 45f.) Damit geht zugleich

288 Anderenorts verweist Habermas (E Il1, S. 10) darauf, dass sich Vernunft tiber ihren Gebrauch defi-
niere, wobei das Medium des Gebrauchs wiederum Griinde waren.

289  »Der Grundmodus dieser Aufierungen bestimmt sich nach den mit ihnen implizit erhobenen Geltungsan-
spriichen der Wahrheit, Richtigkeit, Angemessenheit oder Verstindlichkeit (bzw. Wohlgeformtheit).« (TkH
1/S. 66)

290 »Daran [gemeint ist die reziproke Reflexivitit von Erwartungen — TB] zeigt sich, daf sinnvermittelte
Kommunikation nur unter der Bedingung einer gleichzeitigen Metakommunikation maglich ist. Kommu-
nikation mittels identischer Bedeutungen erfordert Verstindigung iiber etwas bei gleichzeitiger Verstindi-
gung iiber die intersubjektive Geltung des Verstandenen.« (VsGS, S.101) Intersubjektivitit bedingt folg-
lich kompetente Sprecher (ebd., S. 102) Habermas’ Vermutung ist, dass »[...] sich mit dem sinnverste-
henden Zugang zum Objektbereich sozialen Handelns die Rationalitdtsproblematik unausweichlich stellt.
Kommunikative Handlungen verlangen stets eine im Ansatz rationale Deutung.« (TkH 1/S.157) Rational
meint hier begriindet, gerechtfertigt.

291 Zuden drei Moglichkeiten der Zuriickweisung von Sprechhandlungen siehe TkH 1/S. 412.

292 »Der Bindungseffekt von illokutiondren Kriften kommt ironischer Weise dadurch zustande, daf3 die Inter-
aktionsteilnehmer zu Sprechaktangeboten » Nein« sagen konnen. Der kritische Charakter diesen Nein-Sa-
gens unterscheidet eine solche Stellungnahme von einer auf blofSer Willkiir beruhenden Reaktion. Der Ho-
ver kann durch Sprechaktangebote »gebunden« werden, weil er sie nicht beliebig ablehnen, sondern nur
verneinen, d.h. mit Griinden zuriickweisen darf.« (TkH 11/S.114) Die Begriindung macht es erforderlich,
den Welt-Bezug und die Ebene des Arguments richtig einschdtzen zu kénnen, wobei diese erfor-
derliche Klarheit in der alltiglichen Kommunikationspraxis selten sei: »Im allgemeinen wird Alter
durch eine komplizierte Mischung von empirischen und rationalen Motiven dazu bewegt, seine Handlun-
gen an Egos Handlungen anzuschlieflen. [...] Generalisierte Annahmebreitschaften kdnnen sich daher [...]
auf Linien entwickeln: auf der Linie einer empirischen, durch Anreiz und Abschreckung motivierte Bindung
einerseits, und auf der Linie eines rational, nimlich durch begriindetes Einverstiandnis motivierten Vertrau-
ens andererseits.« (TkH 11/S.115) Dazu Marxsen: »Im Mittelpunkt der Formalpragmatik steht somit die
Uberlegung, dass sich die sprachliche Auseinandersetzung der Menschen iiber ein Geflecht von Geltungsan-
spriichen vollzieht. Mit einem Sprechakt trifft jemand eine Behauptung, die er zugleich zur kommunikati-
ven Disposition durch die Adressaten der Auflerung stellt.« (GuM, S. 55)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

die Bedingung eines gewissen Diskurs- und Argumentationsniveaus einher: Rationali-
tit verlangt, dass sich die Rechtfertigung einer Aulerung fiir alle maglichen Beobachter
einsichtig und nachvollziehbar ausnimmt, sie mithin universell giiltig ist.** (Vgl. TkH
I/S. 82)

»Diese Rationalitit ist dem sprachlichen Telos der Verstindigung eingeschrieben und
bildet ein Ensemble zugleich ermdglichender und beschrinkender Bedingungen. Wer
immer sich einer natiirlichen Sprache bedient, um sich mit einem Adressaten lber
etwas in der Welt zu verstindigen, sieht sich genoétigt, eine performative Einstellung
einzunehmen und sich auf bestimmte Prasuppositionen einzulassen. Er muf unter
anderm davon ausgehen, daf die Beteiligten ihre illokutioniren Ziele ohne Vorbe-
halte verfolgen, ihr Einverstiandnis an die intersubjektive Anerkennung von kritisier-
baren Geltungsanspriichen binden und die Bereitschaft zeigen, inter- aktionsfolgen-
relevante Verbindlichkeiten, die sich aus einem Konsens ergeben, zu bernehmen.«
(FuG, S.18)

Auf diese kontrafaktischen Bedingungen bzw. Idealisierungen lief3en sich kommunikativ
Handelnde pragmatisch ein.”* (Vgl. FuG, S. 19) Allen Sprechenden unterstellt Habermas

295

zudem den Willen®, verstanden®® zu werden: Sprache will sich nicht nur verstindlich ma-

chen, was jeder Akteur implizit im Sprechen voraussetzt, Sprechende nehmen fiir ihre

293 »Giiltige Aussagen miissen sich mit Griinden verteidigen lassen, die jedermann jederzeit und an allen Orten
iiberzeugen konnen.« (EzD, S. 223)

294 Marxsen verknipft das Konzept kontrafaktischer Idealisierung mit der idealen Sprechsituation, nach
der sich Diskursergebnisse rein aus der Argumentation ergeben wiirden. Diese Verpflichtung auf
das Argument beanspruche Habermas auch bei der Rechtfertigung, ebenso wie die Bedingung der
freien Teilnahme und Beteiligung aller Interessierten. Geltung wohne, eben weil diese Bedingun-
gen die Empirie berschritten, einer Referenz auf Idealitat inne. (Vgl. GuM, S. 57— 61) Gleichwohl
Habermas die kontrafaktische Idealitit dieser Enthebung von empirischen Verzerrungen Seitens
des Egalitdtsanspruchs einsehe, wolle er nicht auf diese Unterstellung verzichten, sei sie doch die
fiir Verstindigung notwendig. Miinz-Koenen (2015) verhandelt die kommunikative Vernunft Ha-
bermas’ so auch im Rahmen ihrer Untersuchung einer Diskursivitdt des Utopischen.

295  »Es liegt in der kommunikativen Absicht des Sprechers, (a) eine im Hinblick auf den gegebenen normativen
Kontext richtige Sprechhandlung zu vollziehen, damit eine als legitim anerkannte interpersonale Bezie-
hung zwischen ihm und dem Horer zustande kommt; (b) eine wahre Aussage (bzw. zutreffende Existenz-
voraussetzung) zu machen, damit der Horer das Wissen des Sprechers iibernimmt und teilt; und (c) Mei-
nungen, Absichten, Gefiihle, Wiinsche usw. wahrhaftig zu dufSern, damit der Horer dem Gesagten Glauben
schenkt.« (TkH 1/S. 413)

296 Es geht Habermas nicht nur um den Begriff, sondern auch um die Bedingungen der Akzeptanz:
»Der Terminus »Verstandigung« hat die Minimalbedeutung, daf3 (mindestens) zwei sprach- und hand-
lungsfihige Subjekte einen sprachlichen Ausdruck identisch verstehen. Nun besteht die Bedeutung eines
elementaren Ausdrucks in dem Beitrag, den dieser zur Bedeutung einer akzeptablen Sprechhandlung leis-
tet. Und um zu verstehen, was ein Sprecher mit einem solchen Akt sagen will, muf3 der Horer die Bedingun-
gen kennen, unter denen er akzeptiert werden kann. Insofern weist bereits das Verstindnis eines elemen-
taren Ausdrucks iiber die Minimalbedeutung des Ausdrucks »Verstandnis« hinaus. Wenn nun der Horer ein
Sprechaktangebot akzeptiert, kommt zwischen (mindestens) zwei sprach- und handlungsfihigen Subjek-
ten ein Einverstindnis zustande.« (TkH 1/S. 412)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

259


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Tobias Braun: Der politische Konsens

Aussagen auch notwendig Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit (Vgl. TkH 1/S. 149) in
Anspruch.?’

Ferner unterscheidet sich das kommunikative von Formen dramaturgischen, strategi-

schen®® und normenregulierten®® Handelns durch die genuinen Bedingungen ihrer jewei-
ligen Begriindung:

»Hingegen spreche ich von kommunikativen Handlungen, wenn die Handlungsplane
der beteiligten Aktoren nicht iber egozentrische Erfolgskalkiile, sondern iber Akte
der Verstandigung koordiniert werden. Im kommunikativen Handeln sind die Betei-
ligten nicht primar am eigenen Erfolg orientiert; sie verfolgen ihre individuellen Ziele
unter der Bedingung, daR sie ihre Handlungsplane auf der Grundlage gemeinsamer
Situationsdefinitionen aufeinander abstimmen kénnen. Insofern ist das Aushandeln

297

298

Anspriichen an Wahrheit, Verstiandlichkeit und Richtigkeit ist ein universelles Moment einge-
schrieben, hingegen sind Werte, auf welche sich dsthetische Diskurse stitzen, kulturell gebunden:
sie sind nur im Kontext einer bestimmten Lebensform verstindlich und setzen etwas voraus, was
nicht zur Disposition stehe. »Nur in theoretischen, praktischen und explikativen Diskursen miissen die
Argumentationsteilnehmer von der (oft kontrafaktischen) Voraussetzung ausgehen, dafd die Bedingungen
einer idealen Sprechsituation in hinreichender Anndherung erfiillt sind.« (TkH 1/S. 71) Nur bei diesen drei
Diskurstypen gebe es die Moglichkeit einer rationalen Klarung, eben weil sie vollstindig auf vor-
behaltlose Offnung ausgelegt seien; nur sie kénnen als Diskurse bezeichnet werden. Offenkundig
schliefit sich die Frage an, warum Moral einem rationalisierten Blick zuganglich seien sollte, Ce-
schmacksfragen aber nicht. Habermas Moraltheorie hat er in der Diskursethik ausgebreitet, die
dhnlich wie jene Kants und Rawls’ universalistisch angelegt ist. (Vgl. D, S. 56 — 63)

In fritheren Ansatzen klassifizierte Habermas die Geltungsanspriiche noch vierfach: Neben den
drei oben benannten verwies Habermas auf die Verstandlichkeit. (Vgl. VsGS, S.106) Alle vier An-
spriiche kulminierten im Anspruch der Verninftigkeit. (Vgl. ebd., S. 132) Siehe zudem die Koopera-
tions-und Verstindigungsbedingungen, die in einem Aufsatz von1988 von Habermas (ZKB, S. 97f.)
auf das gesamte kommunikative Handeln (ibertragen werden.

Das strategische Handeln sticht aus anderen Handlungstypen hervor, weil es als einziger Hand-
lungstyp nicht auf Einverstindnisbedingungen abstellt, sondern auf Regelexplikationen erfolgrei-
chen Handelns. (Vgl. EBKH, S.162f., kritisch zur Abgrenzungsmaoglichkeit: Berger 2002, S. 266ff.)
»Und alle Aktoren, fiir die entsprechende Normen gelten (von denen sie als giiltig akzeptiert werden), ge-
horen derselben sozialen Welt an. Wie der Sinn der objektiven Welt mit Bezugnahme auf das Existieren von
Sachverhalten, so kann der Sinn der sozialen Welt mit Bezugnahme auf das Bestehen von Normen erldutert
werden.« (TkH 1/S.132)

Die Gultigkeit bezieht sich demnach auf einen Adressatenkreis, der die Geltung von Anspriichen
anerkennen muss. Dennoch gibt es eine universalistische Prigung, denn der Geltungsanspruch
einer Norm beziehe sich auf alle Betroffenen: »DafS eine Norm idealiter gilt, bedeutet: sie verdient die
Zustimmung aller Betroffenen, weil sie Handlungsprobleme in deren gemeinsamen Interesse regelt. Daf3
eine Norm faktisch besteht, bedeutet hingegen: der Geltungsanspruch, mit den sie auftritt, wird von den
Betroffenen anerkannt, und diese intersubjektive Anerkennung begriindet die soziale Geltung der Norm.«
(TkH 1/S.132f.) Normen kommt im Gegensatz zu Werten »im Hinblick auf eine regelungsbediirftige
Materie allgemeine Verbindlichkeit« (TkH 1/S.133) zu. Der Anforderung unverstellter Intersubjektivi-
tat komme nur das kommunikative Handeln nach: »Das normative Handlungsmodell setzt Sprache als
ein Medium voraus, das kulturelle Werte iiberliefert und einen Konsens trigt, der sich mit jedem weiteren
Akt der Verstindigung lediglich reproduziert. [...] Allein des kommunikative Handlungsmodell setzt Spra-
che als ein Medium unverkiirzter Verstiandigung voraus, wobei sich Sprecher und Héorer aus dem Horizont
ihrer vorinterpretierten Lebenswelt gleichzeitig auf etwas in der objektiven, sozialen und subjektiven Welt
beziehen, um gemeinsame Situationsdefinitionen auszuhandeln.« (TkH 1/S.142)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

von Situationsdefinitionen ein wesentlicher Bestandteil der fir kommunikatives Han-

deln erforderlichen Interpretationsleistungen.<*°° (TkH 1/S. 385; eine frithere Defini-

tion siehe VsGS, S. 40)
Argumentation begreift Habermas als Fortfithrung verstindigungsorientierten Handelns®",
als eine Form kooperativer Arbeitsteilung (Vgl. TkH 1/S. 62) zwischen Gesprichsteilneh-
mern: »Argumente sind diejenigen Mittel, mit deren Hilfe die intersubjektive Anerkennung fiir den
zundchst hypothetisch erhobenen Geltungsanspruch eines Proponenten herbeigefiihrt und damit
Meinung in Wissen transformiert werden kann.«*°* (TkH 1/S. 48) Thnen sei eine Neigung zum
Allgemeinen eigen: Begriitndungen richteten sich an ein universales Auditorium und impli-
zierten eine allgemeine Zustimmung qua rationalem Einverstindnis (TkH 1/S. 49f.), auch
die Unparteilichkeit als Basis neutraler Gesprachsfithrung verweise auf ein Forum aller
Menschen.>* (Vgl. TkH I/S. 61) Innerhalb der konsensualen Logik der Verstindigung eigne
Kompromissen immer ein Mangel, wiren diese doch das Ergebnis strategischer Aushand-
lung nicht-verallgemeinerbarer Interessen. (Vgl. FuG, S. 223f.) Verstindigungsorientiertes
Handeln ziele dagegen auf die Erzeugung gemeinsamer Einsicht, wobei diese wiederum
auf der Absicht der Kommunikationsteilnehmer beruhe, sich auf die Bedingungen dis-
kursiver Rationalitit einzulassen.*®* Diese Anspriiche kommunikativer Praxis wiirden im

politischen Modell deliberativer Demokratie aufgenommen, dazu weiter unten mehr.>*

300 Daneben fithrtHabermas (TkH 1, S. 448, Fig.19) noch konstative Sprechhandlungen als Handlungs-
typ ein.

301 In einem Aufsatz differenziert Habermas (RdV, S.128 —131) zudem zwischen einem kommunika-
tiven Handeln in einem schwachen und einem starken Sinne, wobei der Unterschied im Grad der
Reflexivitat liege.

302 Habermas (KhdV, S.176f.) zdhlt andernorts vier prdsuppositionelle Bedingungen von Argumentatio-
nen auf: Diese missten offentlich und inklusiv, sowie egalitar hinsichtlich der Teilhabe sein. Zu-
dem muss Tauschung und Illusion ausgeschlossen und abschlieflend die Freiheit von Zwang und
Restriktion gewdhrleistet sein.

303 Nunisteswiederum die Frage, ob der Kreis um die Gesprachsteilnehmer, um die Betroffenen, um
die Zustimmungsfahigen oder um alle Menschen geschlossen wird.

304 »Diskursesind Veranstaltungen mit dem Ziel, kognitive Aufierungen zu begriinden. [..] Wir verlangen viel-
mehr nach iiberzeugenden Griinden, und im Diskurs versuchen wir, durch Griinde zu einer gemeinsamen
Uberzeugung zu gelangen.« (VsGS, S.143) Zum Verhiltnis vom Diskursbegriff und dem kommunika-
tiven Handeln siehe ebd., S. 151f.

305 »Sosetzt das deliberative Modell eher auf die Verniinftigkeit der Diskurse und Verhandlungen als auf faire
Biindelung der Motive erfolgsorientiert entscheidender Individuen oder den authentischen Charakter des
gemeinsamen Willens einer Nation. Die kooperative Suche nach gemeinsamen Problemldsungen tritt hier
an die Stelle der aggregierten Interessen der Gesellschaftsbiirger oder des kollektiven Ethos der Staatsbiir-
ger« (HdD, S.93) Einzig das deliberative Diskursmodell verbiirge mit der Verstandigungsorien-
tierung einen universalen Anspruch. Kompromisse werden bei der Umsetzung des Abstrakten in
Konkretes notwendig, sie sind aber als solche kein Bestandteil eines Einverstindnisses. Kompro-
misssuchen verblieben im Modus der Interessenverfolgung, wenn auch nur abgeschwécht: lhnen
ermangelt es an der unbedingten Allgemeinheitsperspektive.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

261


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Tobias Braun: Der politische Konsens

Das ambitionierte Ziel der Verstindigung ist Einverstindnis

3°¢ welches nicht durch

Zwang erreicht werden kann, sondern »von den Beteiligten als giiltig akzeptiert werden« (TkH
1/S. 386) muss. Weil es im Rahmen des kommunikativen Handelns nicht moglich ist, Zu-

stimmung zu forcieren, muss ihre Annahme alle Beteiligten umfassen.>®” (Vgl. TkH I/S. 40
und S. 395) Folglich geht es Habermas nicht um eine faktisch bestehende Ubereinstimmung,
sondern eine rational motivierte Ubereinkunft. Sein Ziel ist ein prozedurales Modell konsen-

sualer Einigung, das sich aus der Logik der Kommunikation selbst ergibt.°® In den Bedin-

306

308

Anderenorts trennt Habermas (RdV, S.121f.) das strikte Einverstindnis von Verstindigung derart,
dass im Falle von Einverstindnis die gleichen Griinde intersubjektiv zu gelten hatten, und im Falle
der Verstindigung auch unterschiedliche, aber akzeptierte Griinde zugelassen waren.
Anderenorts fordert Habermas, der Kommunikationsraum mudisse sich auf die potentiell Betroffe-
nen (FuG, S. 441) beziehen. Problematisch wird Einholung der Potentialitat dann, wenn wir den
Anspruch, den Habermas an den gelungenen Diskurs stellt, ernst nehmen. Zunachst weist Haber-
mas (TkH 11/S.115) auf eine konstruktive Rolle auch des inneren Dialogs hin, denn dieser konne der
Selbstkritik und der Verinnerlichung der Rolle des Diskursteilnehmers dienen. Zwecks Selbstfin-
dung sei dies zwar durchaus empfehlenswert, aber keinesfalls hinreichend fiir einen offenen Dis-
kurs: Dieser setzt ein unberechenbares Gegeniiber voraus, auf welches man sich einlassen muss.
(Vgl. TkH 11/S.145) Gerade die Unberechenbarkeit des Anderen macht es notwendig, alle Betroffe-
nen einzubeziehen, nicht nur potentiell. Unvermeidlich wohnt Diskursen demnach die Universali-
sierunginne, auch wenn sie sich ihrer Fehlbarkeit und Prekaritat bewusst bleiben. An anderer Stel-
le meint Habermas, es sei zumindest notwendig, alle relevanten Stimmen einzuholen: Im Lichte
der Unberechenbarkeit kann eine Auswahl kaum begriindet sein. Wenn wir nicht wissen, was der
Andere meint, kdnnen wir nicht iber seine Relevanz urteilen.

Der Moglichkeitsverweis bezieht sich einerseits auf die Betroffenheit, anderseits auf die Zustim-
mung. (Vgl. VsGS, S.137 und D, S. 60) Beide Aufweichungen schwéchen die Forderungen nach dis-
kursiver Universalisierung, da mitihnen einerseits ein personaler Zuschnitt, anderseits eine hypo-
thetische Verallgemeinerbarkeit postuliert wird. Die Universalisierung ist aber notwendig, da sich
Einverstindnisse nur iiber intersubjektive Verstandigungsprozesse einstellen kdnnen und sich nur
so kulturelle Einbindungen losen lassen. (Vgl. D, S. 62f.) Auch Hetzel und Weymans (2013, S.122)
weisen auf die Abschwichung des Konsensanspruchs hin, so werde aus einer de facto Ubereinstim-
mung eine hypothetische.

Wenn die Zustimmung hypothetisch angenommenen werden kann, muss Habermas die Grenzen
klaren, ab wann dies moglich ist und wer dies definieren darf. Bei Kant folgt aus dieser Annah-
me der hypothetischen Kldarung des Allgemeinen, dass es nur einen weisen Monarchen brauch-
te, der als singulire Instanz dennoch fahig sei, verniinftige Ratschlisse per Abwagung zu finden.
Fur diesen Hinweis danke ich Sibylle Roth. Lieber spitzt in seiner Auseinandersetzung mit Haber-
mas’ Diskurstheorie des Rechts dessen Verschiebung der Zustimmungspflicht Betroffener auf die
Moglichkeit zu: Wenn es einzig um die Gewahrleistung von verfahrensmafiiger Akzeptabilitit be-
stellt sei, und das Diskurs- dem Demokratieprinzip voran ginge, dann folge aus der Verschrankung
von Diskursprinzip und Rechtsform nicht notwendigerweise der Anspruch an die Verfahren, das
Demokratieprinzip im Sinne einer Herrschaft durch das Volk umzusetzen, sondern nur fiir das Volk.
Dieser Anspruch an die Herstellung von Akzeptabilitat, also der Moglichkeit rationaler Zustimm-
barkeit, konnte auch, so Lieber, durch einen empirisch-informierten Philosophenkonig oder eine
Aristokratie geleistet werden. (Vgl. DVfG, S. 56 — 59, siehe zu Kant: S. 60 — 67)
Kommunikationsaufnahme wiirde mit Verstandigungswillen und -bereitschaft zusammenfallen,
so Habermas (VsGS, S.142). Marxsen (GuM, S.84f) sieht hierin die Ubertragung eines Ideals der
Verséhnung auf den Begriff der Sprache, der dann deren Wirklichkeit nicht mehr zu fassen vermo-
ge. Dieser Aussohnungsmechanismus kann als Struktur der Integration verstanden werden, als
Ausgleich von Divergentem. Marxsen (GuM, S. 85 — 88) kritisiert weiter, dass die Konzeption der
Kommunikation von Habermas sich nicht objektiv ausnehme, sondern als subjektives Bekenntnis

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

gungen rationaler Kommunikation sieht er die Potentiale gelingender Verstindigung bereits
angelegt.*® Dem reziproken Verstehen ginge ein (geteiltes) Verstindnis zuvor, mit dem sich
die Positionen des Sprechers und Hérers sowie ithrer Umstinde aufklire.*® Dies Einver-
stindnis im Sinne einer iibereinstimmenden Ausrichtung des Verstehens ist nicht nur das Ziel,
sondern auch der Weg und der Grund: Nur iiber eine Einigkeit in Fragen der Situation,
des Kommunikationstyps und des Geltungsanspruchs kann die Einvernahme in einem
gemeinsam eingegangenen Diskurs erreicht werden. Letztlich sind die verschiedenen
Typen von Handlung Teil einer kommunikativen Praxis,

»die vor dem Hintergrund einer Lebenswelt auf die Erzielung, Erhaltung und Erneue-
rung von Konsens angelegt ist, und zwar eines Konsenses, der auf der intersubjek-
tiven Anerkennung kritisierbarer Geltungsanspriiche beruht. Die dieser Praxis inne-
wohnende Rationalitat zeigt sich darin, daf$ sich ein kommunikativ erzeugtes Einver-
standnis letztlich auf Griinde stiitzen muf. Und die Rationalitat derer, die an dieser
kommunikativen Praxis teilnehmen, bemift sich daran, ob sie ihre AuRerungen unter
geeigneten Umstinden begriinden kénnen.<"" (TkH 1/S.37)

Offen ist, wie sich das Verhiltnis von argumentativer und situativer Koordinierung ge-
staltet und von was der Konsens getragen wird. Bleiben wir zunichst bei den Bedingun-
gen der Verstindigung. Marxsen fasst den Stellenwert diskursiver Kommunikation wie folgt
zusammen: »Die Plausibilitit der gesamten normativen Rekonstruktion hingt damit an der An-
nahme, dass es tatsdchlich einen solchen Diskurs gibt, der der sozialen Macht vorgingig ist und sie
durch Einbettung in einen novmativen Kontext in unbedenkliche Bahnen lenkt. Wiire das ndmlich
nicht der Fall, dann wire der politische Prozess als Ergebnis eines Machteinsatzes und nicht in ei-
nem diskurstheoretischen Sinne bestimmbar.« (GuM, S. 257)

3.1.2  Die Grenzen der Abstraktion - Der geteilte Wissensvorrat

Indem Habermas (TkH 1/S. 400f.) das Verstindnis von Sprechakten an die Nachvollzieh-
barkeit ihrer Begriindung bindet, wird die Annahme, sich aufeine Ebene zu beziehen, mit-
hin von und in einer Welt** zu sprechen, zur relevanten Kondition gelingender Verstin-

zur normativen Praxis: So lege Habermas nicht die Struktur der Kommunikation offen, sondern ka-
priziere sich auf ein bestimmtes normatives Konzept kommunikative Praxis.

309 »Wir unterstellen, daf} die Subjekte unter geeigneten Umstinden sagen konnen, welcher Norm sie folgen
und warum sie diese Norm als gerechtfertigt akzeptieren; [...].« (VsGS, S.154) Die Rechtfertigung muss
allerdings diskursiv erfolgen, da das Ergebnis ansonsten partikular verzerrt wire. Die Frage ist,
warum Habermas statt der gegenseitigen Offenheit und Kritikfahigkeit hier auf ein individuelles
reflexives Vermogen abstellt.

310 Nach Habermas wissen die Beteiligten intuitiv, ob sie und das GegenUber erfolgs- oder verstandi-
gungsorientierten Einstellungen folgen. Er (TkH 1/S. 386) setzt ein vortheoretisches Wissen kom-
petenter Sprecher voraus, die neben einem intuitiven Zugang zur Art des Handelns auch die Ein-
sicht der Fehlbarkeit teilten.

311 Dem entspricht Habermas’ Bekenntnis zu einer kognitivistischen Position, nach der »praktische
Fragen grundsitzlich argumentativ entschieden werden konnen« (TkH 1/S. 40). Diesem grundsatzlichen
Konnen ist auch ein Wollen beigeordnet, wie wir schon gesehen hatten.

312 Habermasverweist hier auf einen Ansatz mit einem phanomenologischen Hintergrund: » Der Phd-
nomenologe bedient sich nicht umstandslos des Leitfadens zielgerichteter oder problemlosender Handlun-
gen. Er geht niamlich von der ontologischen Voraussetzung einer objektiven Welt nicht einfach aus, sondern

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

263


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Tobias Braun: Der politische Konsens

digung.>® (Vgl. TkH 1/S. 148) Um zu verstehen, was Alter meint, muss einsichtig sein, von
wo aus und von was er sprich: Wenn wir iiber Politik streiten, ist es eben ein zentraler Un-
terschied, ob ich meine Meinung vortrage, ob wir dariiber sprechen, was ist, oder ob wir
uns dariiber unterhalten, was sein sollte, was man machen miisse.>** Die Definition der
Situation ist zugleich die Bedingung des Verstehens und das Objekt der Verstindigung, sie
geht dem kommunikativen Handeln also zuvor wie nach. Die Frage ist nun, woraus sich
die geteilte Einsicht darin speist, was fiir eine Situation vorliegt.

Zunichst trennt Habermas verschiedene Beziige der Akteure zur Welt, die sich objek-
tiv, sozial oder subjektiv ausnehmen kénnen und mit jeweils eigenen Formen der Begriin-
dung einhergehen. Auch wenn dabei eine Dimension dominant sei, wiirden die anderen
Beziige stets mitlaufen und sich so implizit reproduzieren.’” Wie sich Geltungsansprii-
che auf Diskurstypen bezdgen und sich mit diesen verinderten, so variiere die Funkti-

¢ mit dem Aussagetyp im jeweiligen Diskurs.*" Dissense sei-

onsweise von Begriindung
en folglich Resultate disparater Ebenen: Eine Verwechslung wire es zum Beispiel, wenn
eine Person eine Lebensweise als nicht legitim deklariere, fiir die Begriindung aber nur
sein Empfinden angeben kénne. Die adiquate Einordnung der Diskurse ist daher eben-
so zentral fir die Priifung der Stichhaltigkeit von Argumenten wie fiir das Verstindnis der
Aussage. (Vgl. TkH I/S. 169f.) Auf diese Bedingung des Verstehens verweist auch Marxsen:
»Einsehbar ist ein erhobener Geltungsanspruch fiir Teilnehmer einer Argumentation immer dann,

wenn die Aussage vor dem Hintergrund bestehender Gewissheiten plausibel ist; sie muss also immer

macht diese zum Problem, indem er nach den Bedingungen fragt, unter denen sich die Einheit einer objek-
tiven Welt fiir die Angehirigen einer Kommunikationsgemeinschaft konstituiert. Objektivitit gewinnt die
Welt erst dadurch, dafs sie fiir eine Gemeinschaft sprach- und handlungsfihiger Subjekte als ein und diesel-
be Welt gilt.« (TkH 1/S. 31) Die Verstandigungsbasis wird so erst eingeholt: »Mit dieser kommunika-
tiven Praxis vergewissern sie sich zugleich ihres gemeinsamen Lebenszusammenhangs, der intersubjektiv
geteilten Lebenswelt.« (TkH 1/S. 32) Das geteilte Hintergrundwissen einer Welt geht also auf kommu-
nikative Praxen zurtick.

313 Mithin miissen neben der eigentlichen Situation auch die Kontexte und gegenseitigen Implika-
tionen geklart sein. (Vgl. TkH 1/S.181)

314 Wir verstehen Satze nur, wenn wir nachvollziehen kénnen, unter welchen Bedingungen sie wahr
sind. (Vgl. TkH I/S. 374) Transzendente Verweise sorgen dabei ebenso so sehr fir Verwirrungen wie
Bezugsverwechselungen von Welten. (Vgl. TkH 1/S. 375f.) Wichtig sei zudem, dass sich die Teilneh-
menden innerhalb derselben Welt bewegen.

315 Habermas (TkH 11/S.183) geht davon aus, dass sich die Kommunikationsteilnehmer stets gleichzei-
tig auf die drei Welten beziehen. Zwar richtet sich der Geltungsanspruch immer speziell an eine
Welt, ein Konsens beziehe aber immer alle drei Ebenen mit ein. (Vgl. TkH 11/S.184)

316 Offensichtlich wird dies auch bei Habermas’ (TkH 1/S.190) Ausfiihrungen zu der Interpretation ei-
nes Textes, wobei Interpretation und Verstandnis zusammenfallen.

317 Habermas differenziert Typen von Welten, Handlungen und Argumentationen in einem Dreier-
schema, teilweise sind auch Verbindungen zwischen den Typen und Stufen angelegt. (Vgl. das
Schaubild TkH 1/S. 45, Fig.2) »Die Begriindung deskriptiver Aussagen bedeutet den Nachweis der Exis-
tenz von Sachverhalten; die Begriindung normativer Aussagen bedeutet den Nachweis der Akzeptabilitit
von Handlungen bzw. Handlungsnormen; die Begriindung evaluativer Aussagen den Nachweis der Priife-
rierbarkeit von Werten; die Begriindung expressiver Aussagen den Nachweis der Transparenz von Selbst-
darstellungen; und die Begriindung explikativer Aussagen den Nachweis, dafS symbolische Ausdriicke re-
gelrecht erzeugt worden sind.« (TkH 1/S. 67)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

in Beziehung zu einem Referenzsystem gesetzt werden, welches im konkreten Fall als Bewertungs-
mafSstab fungieren soll.« (GuM, S. 100) Diesen Maf3stab gegebener Kontexte bindet Habermas
wiederum an die abstrakte Reflexivitit der Rationalitit:

»Rational nennen wir eine Person, die ihre Bediirfnisnatur im Lichte kulturell einge-
spielter Wertstandards deutet; aber erst recht dann, wenn sie eine reflexive Einstel-
lung zu den bedurfnisinterpretierenden Wertstandards einnehmen kann. Kulturel-
le Werte treten nicht wie Handlungsnormen mit Allgemeinheitsanspruch auf. Wer-
te kandidieren allenfalls fiir Interpretationen, unter denen ein Kreis von Betroffenen
gegebenenfalls ein gemeinsames Interesse beschreiben und normieren kann.« (TkH
1/S. 41)

Beide Attribute der Rationalitit verweisen auf unterschiedliche Logiken: Die Standards
stellen auf einen konkreten und damit nicht universal rechtfertigbaren kulturellen Rah-
men ab, der die subjektiven Einstellungen und Werte pragt. Dem entgegen 16st die Re-
flexivitit den verbindenden Kontext auf und verpflichtet die Akteure auf abstrakte Uni-
versalitit und Reziprozitit. Warum aber fihrt Habermas die Einbindung ein, nur um sie
dann aufzuheben? Warum reicht die Koordination der kommunikativen Rationalitdt fiir
die Verstandigung nicht aus? Wenn das Konkrete eine Orientierung des Handelns leistet,
wie kann es einerseits reflexiv iiberstiegen werden, andererseits aber seine Bindungs-
kraft behalten? Das Primat der Rationalitit widersetzt sich der Einbindung in Kontexte, ih-
rer Fundierung gemeinsamen Verstehens des Gemeinten und Koordinierung gelingender
Kommunikation: Gemif3 der Logik reflexiv-abstrakter Universalisierung kann die Vali-
ditit des Konkreten nicht bestehen. Zugleich ist laut Habermas (TkH 1/S. 121) die refle-
xive Kritik dauerhaft nur wissenschaftlichen Diskursen zuzumuten, konnten und miiss-
ten sich diese doch bestindig selbst hinterfragen. So steht dem reinen Prozessieren der
reflexiven Rationalitit die Orientierung kommunikativer Alltagspraxen an dem geteilten
Kontext eines kulturellen Wissensvorrats gegeniiber. Die Giiltigkeit von Aussagen wird dabei
an ihre universale Qualitit gebunden, wodurch sich das Konkrete nicht mehr legitimie-
ren kann, sondern der sekundiren Orientierung dient. Dennoch bleibt trotz der Prava-
lenz des Rationalen in Habermas Denken ein Moment des Konkreten aktiv, das aber be-
stindig mit der Forderung seiner Dekontextualisierung konfrontiert wird. Die Koordi-
nierung der Verstindigung steht unentschieden zwischen den externen Umstanden eines
kulturellen Hintergrunds und der internen Logik reflexiver Rationalitit.>®

Der Fundus stiitzt zwar die Verstindigung, zugleich gerit er aber in Konflikt mit des-
sen Anspruch absoluter Transparenz: Im Zuge des Reflexionsanspruchs stellt Habermas
die Forderung auf, dass Situationen vollstindig offen liegen, also erfassbar, beschreibbar

318 »Im Verlauf der kommunikativen Alltagspraxis bewegen sich die Akteure schon immer in einem »Raum der
Griinde«. Sobald sie sich miteinander iiber etwas verstindigen wollen, konnen die Beteiligten gar nicht an-
ders, als fiir ihre Auerungen gegenseitige Geltungsanspriiche zu erheben. Damit behaupten sie implizit,
dafd das, wassie sagen, als wahr oder richtig oder wahrhaftig, in jedem Fall als verniinftig akzeptiert werden
kann und daf} das Gesagte, wenn es problematisiert wird, in diesen Hinsichten rational begriindet werden
kann.« (HdD, S. 98) Der geteilte Wissensvorrat steht in Spannung zu dieser Universalisierung: Mit-
hin geht es nicht nur um Begriindung, sondern um die Allgemeinheit der Griinde. Zur Konstitution
von Alltagserfahrung siehe VsGS, S. 56.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

265


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Tobias Braun: Der politische Konsens

und einsichtig sind, gleichzeitig ist es aber die Funktion des Fundus, diese Exposition qua
Evidenz zu kaschieren. Gerade weil er die Offenheit verdeckt, erleichtert der Fundus die
Koordination. Habermas (TkH I/S. 181) gesteht zu, dass immer nur einzelne Punkte ei-
ner geteilten Welt hinterfragt wiirden und der restliche implizite Kontext bestehen blie-
be, und zudem, dass sich eine Situation zwar erhellen lief3e, das Subjekt seinen eigenen
Hintergrund aber nicht iibersteigen kénne. Diese vermittelnde Position will das Proble-
matisierte auf einen Ausschnitt beschrinken und den Rest im Gewissen belassen: »Jeder
Verstandigungsvorgang findet vor dem Hintergrund eines kulturell eingespielten Vorverstindnis-
ses statt. Das Hintergrundwissen bleibt als Ganzes unproblematisch; nur der Teil des Wissensvor-
rates, den die Interaktionsteilnehmer fiir ihve Interpretation jeweils beniitzen und thematisieren,
wird auf die Probe gestellt.<*" (TkH 1/S. 149f.) Unklar bleibt, ob es nun die Transparenz re-
ziproker Offnung oder die gemeinsame Einbindung in konkrete Umstinde ist, die die
Verstindigung fundiert: Wie sich die Reflexivitit nicht mit unausgesprochenen Inhalten
zufriedengeben kann und diese folglich problematisieren muss, so verwahren sich die
Umstinde gegeniiber Versuchen ihrer selektiven Verfliissigung und binden diese selbst
wieder in ihren Kontext ein. Es stehen sich demnach nicht einfach zwei Formen der inter-
subjektiven Koordinierung gegeniiber, die sich verkniipfen lieRen, sondern zwei disparate
Logiken, die gegenseitig bedrohten. Ferner verweist Habermas (TkH I/S. 182 u. S. 217)
neben der Eingelassenheit und der perspektivischen Gebundenheit auf ein Rationali-
titspotential eben dieser Kultur, mit dem wiederum eine Umstellung auf Universalitit
und Reflexivitit einherginge. So miisse die Kultur der Moderne den strukturellen Merk-
malen moderner Lebenswelten nachkommen.?*° Folglich geht Habermas der Frage nach, ob
nicht bestimmte Bereiche der westlichen Kultur (wissenschaftliches Denken, autonome
Kunst, posttraditionalistische Rechts- und Moralvorstellungen) universalistische Poten-
tiale bergen, was er thnen auch bescheinigt: So triige die moderne Kultur das Bewusst-
sein ihrer Kontingenz ebenso in sich wie die Potentiale der Rationalitit und Reflexivitit.
(Vgl. FuG, S. 11) Auch wenn Habermas so in den Kontext selbst Ziige der Dekontextualisie-
rung eintrige, bleibt die Frage offen, ob und wie diese Kultur die Leistung der Koordi-
nierung tibernehmen soll, gerade wenn die Welt der Moderne immer komplexer wird.
Die Problematik des geteilten Fundus verschirft sich noch im Zuge der Sikularisierung:
Diese sei mit der Ausbildung kommunikativer Strukturen gekoppelt, die zu einer Gene-
ralisierung und Formalisierung sozialer Bindungen fithrten. (Vgl. TkH I1/S. 128) Mit dem
Abbau sakraler Autoritit gewinne das kulturelle Wissen Relevanz fiir Situationsdefinition

319  »Fiir beide Seiten besteht die Interpretationsaufgabe darin, die Situationsdeutung des anderen in die eigene
Situationsdeutung derart einzubeziehen, dafS in der revidierten Fassung »seine« AufSenwelt und »meine«
Auflenwelt vor dem Hintergrund »unserer Lebenswelt« an »der Welt« relativiert und die voneinander ab-
weichenden Situationsdefinitionen hinreichend zu Deckung gebracht werden konnen.« (TkH 1/S.150) Die
Zuordnung sei nur im Ausnahmefall stabil und eindeutig. Dagegen steht das Ideal der reflexiven
Er6ffnung auch des Impliziten in der intersubjektiven Verstindigung. (Vgl. FuG, S. 278)

320 »Die universalistische Position mufS nicht den Pluralismus und die Unvereinbarkeit der historischen Aus-
prigungen leugnen, aber sie sieht diese Mannigfaltigkeit der Lebensformen auf die kulturellen Inhalte be-
schrankt und behauptet, daf3 jede Kultur, wenn sie iiberhaupt einen bestimmten Grad der » Bewuf3tma-
chung« oder »Sublimierung« erreichen wiirde, bestimmte formale Eigenschaften des modernen Weltver-
stindnisses teilen miifSte. Die universalistische Annahme bezieht sich also auf einige notwendige struktu-
relle Merkmal moderner Lebenswelten iiberhaupt.« (TkH 1, S. 254f.)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

und -koordination (Vgl. TkH 1I/S. 136f.), da aber unter den Bedingungen der Moderne
das kulturelle Wissen reflektiert und kritisiert wiirde, miisste die Bestimmung der Si-
tuation und der passenden Normen letztlich von den Individuen selbst geleistet werden.
Die Funktion der Koordinierung wird also mit dem Verlust aller Ordnung und Ubersicht
dem Einzelnen iiberantwortet, ohne dass es noch ein sicheres oder sicherndes Gelinder
gibe.

Intersubjektive Begriindungen bindet Habermas an ein Primat des Verfahrens, das
ihre Legitimitit und Neutralitit garantiere und die kommunikative Koordinierung ge-
wihrleiste.?*' Es komme mithin nicht auf den Inhalt des Gesetzes oder der Norm an,
sondern auf eine formale Qualitit. So soll den Erfordernissen des Pluralismus ebenso
Rechnung getragen werden wie der Kontingenz. Hier muss offenbleiben, ob die Moder-
ne mit diesem formalistischen Verstindnis adiquat beschrieben wird und das Proze-
dere selbst neutral sei kann, es stellt sich jedoch die Frage, inwieweit die performative
Ausgestaltung die traditionelle Rolle der Gewissheiten iibernimmt. Wie der Problemati-
sierungssog eingehegt werden soll, ist dabei ebenso unklar wie die Absicherung geteilter
Beziige im Taumel der Verfliissigung: Wie kann es bei einem Ausschnitt bleiben, wie den Be-
zug auf dieselbe Welt sichern? Die Ursache scheint in der Ambivalenz der Moderne selbst
zuliegen: Einerseits unterwirft diese alle kulturellen Kontexte und Garantien ihrer ratio-
nalen Logik, miissen sie doch kritisierbar, differenziert, reflexiv, kognitiv und evaluativ
sein, anderseits bleibt sie selbst auf die konkrete Integrationskrifte, die Absicherung des
Diskursniveaus durch die Kultur sowie die Bereitstellung von Bezugspunkten des Geteil-
ten verwiesen.>*

Die Diskursethik als kommunikativ verfliissigte Moral ibernehme in der Moderne die
Aufgabe der Koordinierung: »In ihr hat sich der archaische Kern des Normativen aufgelost, mit
ihr entfaltet sich der rationale Sinn normativer Geltung.« (TkH 11/S. 140) Sie bote Strukturen
kommunikativer Verstindigung, die rationale Akzeptabilitit und Universalitit verbiirgen,
und lose sich zugleich von Formen konkreter Einbindung: »Die Allgemeinheit einer mo-
ralischen Norm kann freilich fiir deren Giiltigheit nur dann ein Kriterium sein, wenn damit ge-
meint ist, dafS allgemeine Normen in begriindeter Weise den gemeinsamen Willen aller Betroffe-
nen zum Ausdruck bringen.<**® (TkH 11/S. 143) Eine Gegenlesart ergibt sich indes, wenn
nicht das kreativ-setzende Moment der Handlungen betont wird, sondern die Vermei-
dung dessen, was fir Andere nicht akzeptabel ist: Wenn eine Norm allgemeine Zustim-
munyg verlangt, miissen jedwede konkrete Implikationen ausgeschlossen werden. Jeder

321 Baynes weist auf einen strengen Begriff des Prozeduralismus in der US-amerikanischen Diskussi-
on hin, nach welchem keine Vorbedingungen die Verfahren und die Ergebnisse limitieren diirfe:
»Habermas’ model is clearly not procedural in this sense since it draws upon the ideals of liberty and equality
implicit in the idea of communicative reason [...]. It presupposes as an element of practical reason an ideal
of citizen's autonomy that should be reflected in an institutional design incorporating various practical dis-
courses.« (Baynes 2002, S.16)

322 »Die Vitalitit, die Wahrnehmungsfihigkeit und das Niveau der 6ffentlichen Diskurse hingen nicht zuletzt
vom semantischen Potential, dem Tiefgang und der Artikulationskraft einer politischen Kultur ab, die den
Gerechtigkeitssinn und die Imagination einer Bevilkerung prigt.« (E IV, S. 20) Wie sich die Verbindung
einer konkreten Kultur und einem universalen Gerechtigkeitssinn denken l4sst, bleibt offen.

323 Die Verwirklichung dieses Kollektivwillens wird Habermas dann in der Rechtstheorie ausbreiten.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

267


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Tobias Braun: Der politische Konsens

Anschein von Partikularitit ist aufgrund des Risikos der Heteronomie zu vermeiden.

324

Der universalistische Anspruch hemmt den Gestaltungswillen immer dann, wenn von
keiner gesicherten Allgemeinheit ausgegangen werden kann, wodurch sich die Koor-

dinierungsleistung deutlich schmilert. Ohne es hier ausfithrlich darstellen zu kénnen,
bleibt auch das Verhiltnis zwischen universalen und partikularen Momenten innerhalb
der Diskursethik diffizil.**® Um sich weiter von der Koordinierung des Konkreten abzu-

324 Baynes (2002, S. 24) weist auf diese Vermeidungsstrategie gegeniiber dem Konkreten hin.

325

Habermas (THE, S.131ff.) geht auf dieses Problem in einer Diskussion ein, welche die Einwdnde
Hegels gegen Kant aufgreift. Heteronomie schliefle sich im Rahmen der Diskursethik aus, weil
im Zuge einer komplexeren pluralistischen Welt das Konkrete einfach konkreter und das Abstrak-
te abstrakter wiirde. Partikulare Interessen seien nicht auf Konsens, sondern einzig auf Kompro-
misse angewiesen. Nur die Verfahren der Kompromissbildung missten sich moralisch rechtfer-
tigen. Die Inhalte selbst kdnnten sich nicht legitimieren, da sie nicht verallgemeinerbar wiren.
Auch ein verstindigungsorientieres Handeln schlieRt sich mithin aus; Das Partikulare ist ein Raum
strategischen Handelns. Ob sich in diesem Zusammenhang die Verfahren moralisch rechtferti-
gen lassen, muss an dieser Stelle offenbleiben. Innerhalb der strategischen Sphdre erscheint es
zumindest kaum moglich. Warum sollten strategisch Handelnde ihre partikularen Kompromis-
se universell begriinden? Wenn wir zulassen, dass sich Nutzenmaximierer strategisch verhalten,
kann es zu Ubervorteilungen, Uberredungen, Tauschungen usw. kommen, ohne dass der Akteur
nun das Interesse allerim Blick haben miisste: Eben weil es diese Sphire ist, ist es moglich, sich so
zu verhalten. Freilich kann der strategisch Handelnde ein Kompromissverfahren nicht rechtferti-
gen, aber aus strategischer Sicht gutheifRen. Das Konkrete hat gerade den Vorteil, nicht universell
sein zu mussen, wodurch sich der Anspruch der moralischen Qualitatan Verfahren hier eher fremd
ausnimmt. Eine moralisch-gerechtfertigte Verstindigung kann keinen Ausschluss potentiell Be-
troffener begriinden, bei der konkreten Kompromissfindung sollte es aber um konkrete Beteiligte
gehen. Habermas miisste an dieser Stelle eine andere Option bieten, um das vermittelnde Poten-
tial dieses Verfahrens zu plausibilisieren. Aber der eigentliche Grund fiir Hegels Einwand war ja,
dasssich das Konkrete gegeniiber dem Universalen auflést und keine Verbindung zwischen diesen
bestehen kénne. Ein solches Verfahren soll eine Inhaltsferne bei gleichzeitiger moralischer Legi-
timierung gewihrleisten. Das Partikulare kann sich aber nicht rechtfertigen: Das Konkrete kann
vor dem universalen Auditorium nicht bestehen. Das Rechtfertigungs- und Anerkennungsstreben
des Konkreten bleibt ohne Chance, nur das Allgemeine kann sich legitimieren.

Im universellen Horizont kénnen auch nach Habermas (DuG, S.146) nicht alle Fragen verhandelt
werden, sondern nur solche, die einer unparteilichen Beurteilung zuginglich waren. Fragen der Ab-
treibung zum Beispiel schldssen sich qua Fehlen eines universalen Horizontes aus. Im universellen
Horizont hatten die Fragen einen Platz, die im Bezug zur Gerechtigkeit verhandelt werden kénn-
ten. Wir hatten schon angemerkt, dass sich fast alle Fragen im politischen Raum einen Bezug zur
Gerechtigkeit aufweisen und eine Exklusion tiber dieses Kriterium letztlich willkirlich und artifi-
ziell bleibt. Ebenso ist die Cerechtigkeit kein einmiitig und abschlieRend bestimmter Begriff. Po-
litisch-ethische Fragen u.a. will Habermas (EzD, S. 274f.) weder ausschliefen noch seien sie irrele-
vant: Fragen der Moral komme aber eine eigene Qualitat zu, sie waren im Sinne der Allgemeinheit
zuverhandeln. In der multikulturellen Moderne missen die Regeln und Prinzipien immer abstrak-
ter werden und immer weniger Horizonte der Alltagswelt pragen. Habermas steht zwischen einer
exklusiven und einer inklusiven Charakterisierung der Zulassung zum allgemeinen Diskurs: Einer-
seits betont Habermas die Eigenart des Diskurses, dessen unbedingte Verpflichtung auf Universa-
litat und die notwendige Beschrankung des Zugangs. Andererseits hebt Habermas (ebd., S. 280)
die einschliefRenden Potentiale, die Vermittlung und den Ausgleich hervor, die eben keine Kon-
frontation, keine AbschlieRung unbedingt einfordern. Hier geht es um die Verstandigung, um in-
tegrative, kooperative und kohasive Aspekte der Kommunikation. Nicht die funktionalen Impera-
tive bilden den Schwerpunkt, sondern die Einholung des Einhelligen und Einvernehmlichen, aus

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

setzen, fithrt Habermas die formal-prozedurale Ausrichtung normativer Begriindung an:
»Der Begriff der Sollgeltung wird auf diesem Wege [gemeint ist die Verallgemeinerung — TB]
von empirischen Beimengungen gereinigt; die Giiltigkeit einer Norm bedeutet am Ende nur noch,
dafi diese von allen Betroffenen mit guten Griinden akzeptiert werden konnte.« (TkH 11/S. 143) Der
mit dem nur einhergehende Anspruch der Simplizitit, mit der sich die Herstellung und
Umsetzung rationaler Einvernahme auszeichne, bleibt allerdings von der Reinigung ab-
hingig. Zugleich steht der Universalisierung auch in der Moderne ein Beharrungsver-
mogen des Konkreten gegeniiber:

»Die traditional eingewdhnten Lebensformen finden ihren Ausdruck in partikula-
ren, durch Sondertraditionen gepragten Gruppenidentititen, die sich iberlagern und
liberlappen, miteinander rivalisieren usw.; sie sind nach ethnischen und sprachlichen,
regionalen, berufsstindischen oder konfessionellen Uberlieferungen differenziert. In
modernen Gesellschaften haben diese Lebensformen ihre totalisierende und damit
ausschlieffende Kraft eingebufit; aber als konkrete Lebensformen gehorchen sie
einem anderen Mafdstab als dem der Universalisierung.« (TkH 11/S.166)

Was aber ist dieser Maf3stab dann? Und was ist seine Bedeutung fiir universal-abstrak-
te Normen, sich im Falle der Umsetzung an konkreten Umstinden bemessen zu sollen?

dem ein positiver und produktiver Umgang mit der Spannung zwischen Allgemeinem und Kon-
kretem folgt. Ob nun beide Aspekte kompatibel sind, ist eine andere Frage.

Bei der Anwendung von allgemeinen Grundsatzen wiederholtsich das Problem: Hier ist das Schar-
nier nichtein Verfahren, sondern die kluge Anwendung von Normen, die das Konkrete mitdem All-
gemeinen verbindet. Ob und wie diese Vermittlung nun funktioniert, bleibt offen. »Auch die Dis-
kursethik muf3 sich dem Problem stellen, wie dieser fiir Begriindungsleistung unvermeidliche Schritt zur
Entweltlichung der Normen riickgdngig gemacht werden kann. Moralische Einsichten miifSten fiir die Pra-
xis in der Tat folgenlos bleiben, wenn sie sich nicht auf die Schubkraft von Motiven und auf die anerkannte
soziale Geltung von Institutionen stiitzen konnte. Sie miissen, wie Hegel sagt, in die konkreten Pflichten des
Alltags umgesetzt werden. Soviel ist also richtig: jede universalistische Moral ist auf entgegenkommende
Lebensformen angewiesen. Sie bedarfeiner gewissen Ubereinstimmung mit Sozialisations- und Evziehungs-
praktiken, welche den Heranwachsenden stark internalisierte Gewissenskontrollen anlegen und verhilt-
nismifig abstrakte Ich-ldentitdten fordern.« (THE, S.134) Auch politische Institutionen und Rechts-
wie Moralvorstellungen missen schon vorgeformtsein, damit eine universale Moral wirksam wird.
Der Entweltlichung von Normen wird durch den Hinweis auf die Entweltlichungstendenzen der
Welt selbst begegnet. Diese Abstraktion begreift Habermas als wiinschenswert, gleichwohl als
anspruchsvoll: Wenn sich infolge institutioneller Defizite, mangelhafter Lebensumstéinde, Elend
usw. eine universalistische Moral als unpraktikabel erweist, »verwandeln sich moralische Fragen in in
Fragen der politischen Ethik.« (ebd., S.136) Der Politik ist es dann anheimgestellt, fiir notwendigen
Verbesserungen der Umstinde zu sorgen. Es ist fraglich, ob Habermas durch die Umstellung auf
politisch-ethische Diskurse die Anspriiche der Verallgemeinerbarkeit auf allen betroffenen Ebe-
nen beseitigen kann. Wenn der postkonventionelle Status noch nicht erreicht ist, sind die Moral,
die Gerechtigkeit, die Politik und Offentlichkeit noch partikular. Wie nun aus dieser Konkretheit
heraus moralisch-allgemeine Standpunkt erarbeitet werden konnen, streift Habermas nur kurso-
risch und muss daher offenbleiben. Daneben ist fraglich, ob der politische Auftrag, die Diskursteil-
nehmer des universalen Auditoriums zu entfesseln, auf eine politisch-ethische Einheit beschrankt
bleiben kann. Der Anspruch auf Emanzipation muss global sein, weil nur befreite Diskursteilneh-
mer Stellung nehmen kénnen. Siehe zur Diskursethik auch Marxsen (GuM, S. 61 — 79), Henrich
(2007), Niquet (2001) und Gottschalk-Mazouz (2000).

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

269


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Tobias Braun: Der politische Konsens

Wie lassen sich die Notwendigkeiten der Verfliissigung und der Gewissheit vereinbaren,
sofern dies tiberhaupt moglich ist? Habermas kann auf die Fixpunkte der Orientierung
im Gegebenen nichtverzichten, er kann ihnen unter den Bedingungen der Moderne aber
nur dann einen Platz zuweisen, wenn sich diese performativ, reflexiv und rational aus-
nehmen und damit ihre Qualitit verlieren.

Zuletzt lasst sich die Ambivalenz auch in der Differenzierung von Normen und Werten
ausmachen:

»Prinzipien oder hoherstufige Normen, in deren Licht andere Normen gerechtfertigt
werden konnen, haben einen deontologischen, Werte hingegen einen teleologischen
Sinn. Giltige Normen verpflichten ihre Adressaten ausnahmslos und gleichermafien
zu einem Verhalten, das generalisierte Verhaltenserwartungen erfiillt, wihrend Wer-
te als intersubjektiv geteilte Priferenzen zu verstehen sind. Werte driicken die Vor-
zugswirdigkeit von Glitern aus, die in bestimmten Kollektiven als erstrebenswert gel-
ten und durch zielgerichtetes Handeln erworben oder realisiert werden konnen.<%
(FuG, S.310f)

Normen haben einen universalen Geltungsanspruch, Werte sind partikular und auf be-
stimmte Kollektive bezogen.**” »Normen und Werte unterscheiden sich also erstens durch ihre
Beziige zu obligatorischem bzw. teleologischem Handeln; zweitens durch die bindre bzw. gradu-
elle Kodierung ihres Geltungsanspruchs; drittens durch ihre absolute bzw. relative Verbindlichkeit
und vierten durch die Kriterien, denen der Zusammenhang von Norm- bzw. Wertsystemen genii-
gen mufs.« (FuG, S. 311) Infolge ihres Universalisierungspotentials kommt Normen in der
Systematik der Konzeption Habermas eine zentrale Position zu, so haben sie im System
der Rechte Vorrang.>*® Was fiir eine Legitimation kénnen aber Werte im postkonventionel-
len Zeitalter noch haben? Ihre Partikularitit muss in Folge des Universalititsanspruchs
der kritischen Reflexion und der argumentativen Rechtfertigung gegeniiber dem allge-
meinen Publikum iiberwunden werden.>* (Vgl. Marxsen, GuM, S. 81) Festzuhalten bleibt
die Schliisselfunktion der Universalisierung tiber die Rationalitit, die sich auch im Falle
der Normen Bahn bricht: »Der Anspruch, dafs eine Norm im gleichmdfSigen Interesse aller liegt,
hat vielmehr den Sinn rationaler Akzeptabilitit — alle miglicherweise Betroffenen miifSten ihr aus
guten Griinden zustimmen konnen.« (FuG, S. 133) In der Moderne zdhlt nur noch das bessere
Argument, nur so konnen Geltungsanspriiche intersubjektiv gerechtfertigt und verstan-

326 Im Cegenschluss miissen Normen mit Hilfe eines vermittelten Sinns zu Handlungen motivieren
oder diese begriinden. (Vgl. VsGS, S. 32) Die verpflichtende Kraft wiirde somit an ein Vorverstand-
nis gebunden sein. Dagegen spricht allerdings der universale Anspruch von Normen.

327 Anders EBkH, S.167: Hier werden Normen kollektiv verengt.

328 Wenn Habermas Werte dann auf die Subsysteme beschranken mochte, ist das zwar aus systema-
tischen Griinden verstandlich, es bleibt dennoch unklar, wie Werte vom strategischen in kommuni-
katives Handeln Gbersetzt werden konnen.

329 DerUniversalisierungsgrundsatz selbst steht nach Habermas unter Ideologieverdacht. Er versucht
dieses Prinzip zu rechtfertigen, indem er es als eine Argumentationsvoraussetzung beschreibt, auf
die sich jeder Sprechende idealiter einlassen muss. (Vgl. E 111 S.16f.) Zwar bezieht sich Habermas
hier auf das Feld der Moral, die Argumentationsvoraussetzungen sollten aber allgemein gelten,
was wiederum Komplikationen beziiglich der ethisch-politischen Diskurse nach sich zieht.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie
denwerden.**°
postzedenten Modi der Rationalitit (Einverstindnis und Verstindigung) und den periphe-
ren Kontexten einer Kultur (Vorverstindnis).

Letztlich steht die Einholung des Einen unentschieden zwischen ante- und

3.2 Die Lebenswelt als Integrationsstruktur - Uber die Auflésung
eines Sinnspeichers

Die Spannung zwischen Allgemeinem und Konkretem weiter im Blick soll es nun um die
Lebenswelt gehen, die Habermas als einen kollektiven Erfahrungsraum ausweist und der er
genuine konstitutive, integrative und koordinative Potentiale attestiert. Vorweggenom-
men sei, dass sich die angesprochene Friktion im Lebensweltkonzept nicht lést, sondern
wiederholt: Einerseits bezeichnet die Lebenswelt einen latenten Wissens- und Sinnspei-
cher®, anderseits setzt sie Habermas der Rationalisierung aus, wobei sich die Verstindi-
gung von vorgefundenen Interpretationen l6sen und den Akteuren selbst iitberantwortet
werden miisse. Der Reflektierende, dem Habermas vormals noch einen Riickzugsort zu-
gestand, ist nun genétigt, auch dies letzte Gewisse noch in Zweifel zu ziehen.***

Nach Joas (2002, S. 166) erfiillt die Lebenswelt im Konzept Habermas zwei Aufgaben:
Zum einen meine sie einen ordnungstheoretischen Typus, zum anderen eine erkenntnistheo-
retische Position, wobei sich Konzeptionen einer negotiated order kaum mit der Epistemolo-
gie einer world that is there vereinbaren liefSen.*** Indem Habermas die Lebenswelt um die
Funktionen kultureller Reproduktion, sozialer Integration und individueller Sozialisati-
on erweitere, nihme er eine Verschiebung vor, in der »die aus der Perspektive von Teilneh-
mern in Handlungssituationen konzipierte Lebenswelt »objektiviert« (ebd., S. 167) wiirde. Joas
pladiert dafiir, diese Objektivierungen, wie sie Historiker mit Ubersichten und Kontextua-
lisierungen leisteten, von jenen der Erkenntnistheorie zu trennen, handele es hier doch
»um eine selbstreflexive Vergewisserung der Voraussetzungsdimensionen von Erkennen und Han-
deln. Sie kann nur den Charakter einer formalen Bestimmunyg solcher Dimensionen annehmen.«

330 Infolge der reflexiv-diskursiven Moderne stellt sich die soziale Integration um. Diese wird nun
nicht mehrvon Werten geleistet, sondern iiber intersubjektive Anerkennungsprozesse: »Dann voll-
zieht sich die soziale Integration nicht mehr unmittelbar iiber institutionalisierte Werte, sondern tiber die
intersubjektive Anerkennung der mit Sprechhandlungen erhobenen Geltungsanspriiche. Auch die kommu-
nikativen Handlungen bleiben in bestehende normative Kontexte eingebettet; aber der Sprecher kann auf
diese mit Sprechhandlungen explizit Bezug nehmen und sich in verschiedener Weise auf sie einstellen. Aus
dem Umstand, daf3 den Sprechhandlungen eine eigenstindige, von bestehenden normativen Kontexten un-
abhingige illokutiondre Kraft zuwdichst, ergeben sich bemerkenswerte Konsequenzen sowohl fiir die Gel-
tung wie fiir die Anwendung von Normen.« (TkH 11/S.136) Die Ausarbeitung eines sozialphilosophi-
schen Konzepts der Anerkennung findet sich bei Honneth (2010 und 2012). Siehe auch die Arbeit
Schmidt am Buschs (2011) und den Sammelband von Hetzel, Quadflieg und Salaverria (2011) zu
Alteritit und Anerkennung.

331  »Die Lebenswelt speichert die vorgetane Interpretationsarbeit vorangegangener Generationen; sie ist das
konservative Cegengewicht gegen das Dissensrisiko, das mit jedem aktuellen Verstindigungshandeln ent-
steht.« (TkH 1/S.107)

332 Zwar sehe das klassische Konzept der Lebenswelt keine Moglichkeit der Ja/Nein-Stellungnahme
vor, ein modernes Verstandnis bedinge aber die Moglichkeit reflexiver Kritik. (Vgl. TkH 1/S.108)

333 Die englischen Begriffe entstammen der pragmatischen Theorieschiene, die hier nach Joas ein-
schlagigist.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

2N


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Tobias Braun: Der politische Konsens

(ebd., S. 169) Epistemologische Zuginge hielten von lebensweltlichen Einfliissen dezi-
diert Abstand. Beide Perspektiven hitten zwar ihre Berechtigung, sie diirften aber niche,
wie es Habermas nahelege, bruch- und umstandslos ineinander itbergehen. (Vgl. Schni-
delbach 2002, S. 28) Auch Marxsen (GuM, S. 101) trennt zwei distinkte Verwendungswei-
sen der Lebenswelt durch Habermas: Neben einem soziokulturellen Begriff zur Markie-
rung institutionalisierter Sphiren der Gesellschaft fasse er sie handlungstheoretisch als
gewissheitsverbiirgende Hintergrundinstanz. Wagner (RMO, S. 4) sieht hingegen in der
Spannung zwischen der lokalen, konkret-partikularistischen Lebenswelt und den sie transzen-
dierenden, universalistischen Entzugs- oder Rationalisierungsmomenten Optionen fir ein Ver-
stindnis der politischen Situation des beginnenden 21. Jahrhunderts.** Zugleich kritisiert er
(RMO, S. 5f.) aber die Uberformung lebensweltlicher Einlassungen durch kommunika-
tiv-reflexive Idealisierungen, in deren Folge sich die latente, nicht-explizierbare Anlage
der Lebenswelt auflése.® Nach der Klirung des vormodernen Lebensweltbegriffist des-
sen Ausprigung in der Moderne nachzuvollziehen und anschliefSend auf Komponenten
hin zu befragen, die sich einer Verfliissigung verweigern.

3.2.1  Die Lebenswelt der Vormoderne - Die Welt von Gestern...
Als Komplementirbegriff zum kommunikativen Handeln erlaube die Lebenswelt die Koor-
dinierung der Verstindigung tiber den Kontext eines kollektiven Sinn- und Erfahrungs-

334 Wagner (RMO, S.16, weiterfithrend bis S. 56) deckt zudem eine sprachphilosophische Wendung im
Lebensweltbegriff von Habermas auf, die in Abkehr von kulturellen Anbindungen nun eine gram-
matikalisch-strukturierte lebensweltliche Kontexterzeugung beanspruche.

335 Eine an der Einbettung des Lebenswelt-Konzeptes von Habermas in die Ansatze von Schiitz und
Husserl orientierte Arbeit bietet Sierra (2013) mit ihrer Studie zur Bestimmung der Méglichkeiten
und Grenzen des Bezugs von Lebenswelt und Kultur. Auch wenn, wie sie (Ebd., S. 74 —77) darstellt,
es Habermas durch einen Perspektivenwechsel von einem phianomenologischen hin zu einem
kommunikationstheoretischen Modell gelingt, die Lebenswelt von kulturellen Prigungen loszu-
16sen und das Primat umzukehren, bleibt das konservierende und totalisierende Moment dem
lebensweltlichen Wissen selbst eingeschrieben: »Kulturell oder nicht, sorgt die Lebenswelt, die sich
handelnde Subjekte teilen, durch seinen besonderen Charakter fiir die vorausgesetzten Gemeinsamkeiten,
die erst die Integration mdglich machen.« (Ebd., S.181) Die Frage nach dem Ursprung der Gemeinsam-
keit, des integrierenden Geteilten, wird somit nur verschoben. (Vgl. ebd., S.192) Weiterfiihrend
siehe auch Sierras (ebd. S. 158 —167) Einordnung des Lebensweltbegriffs in drei Entwicklungspha-
sen, wonach Habermas zunichst Husserls Konzept, dann Schiitzs, und dann wieder Husserls pra-
feriere. Scrubar weist kritisch darauf hin, dass Habermas’ Verkniipfung der Lebenswelt mit einer
Struktur des konsensualen Einverstandnisses sich nicht von selbst verstehe und nach einer Begriin-
dung verlange: »Wir sehen hier also einen problematischen Punkt. Wohl bietet die Matrix der Lebenswelt
als eine Deskription der konstitutiven lebensweltlichen Prozesse einen universalisierbaren Zugang zu ih-
nen. Jedoch ist diese methodologische Universalitit von der Frage nach der sozialen Uberwindung der mit
ihr beschreibbaren perspektivischen Partikularisierung, also nach den in der Struktur der Lebenswelt an-
gelegten Chancen konsensueller Universalisierung von Normen und Werten streng zu trennen.« (Scrubar
2007b, S. 28) Dies fithrt Scrubar (20073, S. 68f.), der von Sierra wiederum nicht rezipiert wird, auf
ein Missverstindnis des Alltdglichen im Sinne Schiitzs durch Habermas zuriick: Die Konstituti-
onsprozesse der gesellschaftlichen Wirklichkeit waren auch im Bereich des Alltaglichen nicht mit
Harmonie, Authentizitit und Verallgemeinerbarkeit deckungsgleich. So unterschitze Habermas
die Bedeutung des Instrumentellen im Bereich der Lebenswelt (Vgl. Scrubar 2007¢, S. 233)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

raums.

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

336 Thr Fundus stiftet zwar Ankniipfungspunkte inform geteilter Weltverstindnis-

se und macht so den Verzicht auf strategisches Handeln moglich, zugleich reibt sich der

latente Wissensspeicher aber an der abstrakten Reflexivitit rationaler Kommunikation.>

»Die Handlungssituation bildet fur die jeweiligen Beteiligten jeweils das Zentrum ih-
rer Lebenswelt; sie hat einen beweglichen Horizont, weil sie auf die Komplexitat der
Lebenswelt verweist. In gewisser Weise ist die Lebenswelt, der die Kommunikations-
teilnehmer angehoren, stets prasent; aber doch nur so, daR sie den Hintergrund fiir
eine aktuelle Szene bildet. Sobald ein solcher Verweisungszusammenhang in eine Si-
tuation einbezogen, zum Bestandteil einer Situation, wird, verliert er seine Trivialitat
und fraglose Soliditat.« (TkH 11/S.188)

Situationen seien durch ihre Offenheit gekennzeichnet: Umschlossen und stabilisiert

wiirden sie in und von lebensweltlichen Beziigen, die ebenso implizit blieben wie sie

selbst nicht zur Disposition stiinden. Ihre Unverfiigbarkeit ist nicht die Folge ihrer etwai-

gen Objektivitit, sondern ihres sublimen Status als das Vertraute und Gewisse einer Welt,

die sich zudem durch ein Immer-Weiter-So (im Sinne Husserls**®) auszeichne.*® (Vgl. TkH
11/S. 189) Als basale Orientierung sozialer Deutungsprozesse*© ligen diese Interpretati-

336

337

338

339

340

Celingende Verstindigung bendtige einen geteilten Bezugshorizont im Sinne der Einordnung des
Gemeinten, nur so kénne ein Verstindnis gewahrleistet und das Dissensrisiko bei Kontingenz mi-
nimiert werden: »Den Hintergrund einer kommunikativen Auflerung bilden also Situationsdefinitionen,
die sich, gemessen am aktuellen Verstindigungsbedarf, hinreichend iiberlappen miissen. Wenn diese Ge-
meinsamkeit nicht vorausgesetzt werden kann, miissen die Aktoren mit verstindigungsorientiert einge-
setzten Mitteln strategischen Handelns versuchen, eine gemeinsame Situationsdefinition herbeizufiihren,
oder, was in der kommunikativen Alltagspraxis meist nur in Form von »Reparaturleistungen« vorkommt,
direkt auszuhandeln.« (TkH 11/S.185) Das Hintergrundwissen und die Lebenswelt setzt Habermas
(TKH 11/S. 204) spater in eins.

Die Lebenswelt wird von Habermas gleichsam partikularistisch bestimmt und von der universa-
len Vernunft abgesetzt. »Wihrend der lebensweltliche Hintergrund aus einem impliziten Wissen besteht,
das partikularer Natur ist, wahrt die detranszendentalisierierte Vernunft ihren universal gesetzgebenden
Charakter durch den Riickzug in die allgemeinen und unvermeidlichen pragmatischen Voraussetzungen des
kommunikativen Handelns.« (E II, S. 21) Anzumerken ist, dass die Lebenswelt ebenso zu den Bedin-
gungen gelingender Kommunikation gezahlt wurde.

Weiterfithrend zu Husserls Lebensweltbegriff siehe die Arbeiten von Welz (1996), Eden (1999) und
Gander (2001).

Das lebensweltliche Sinnfundament sei vorpridikativ sowie vorkategorial, und berge unvermittelte
Cewissheit: »Die Lebenswelt bildet gleichzeitig den Horizont fiir Sprechsituationen und die Quelle von In-
terpretationleistungen, wihrend sie sich inverseits nur durch kommunikative Handlungen hindurch repro-
duziert.« (FuG, S. 38) Es sei kein Wissen im eigentlichen Sinne, da es nicht problematisiert werden
konne. Anderenorts iibertrigt Habermas (VsGS, S. 71f) den Anspruch der Uberpriifung auch auf
lebensweltliche Gewissheiten, nur so liefle sich ein falsches Bewusstsein ausschlieflen. »Es geht um
jenes im Halbschatten des Vorpridikativen und Vorkategorialen verharrende, konkrete Sprach- und Welt-
wissen, das den problematischen Boden fiir alles thematische und mitthematisierte Wissen bildet.« (HSIL,
S.223)

Kollektives Wissen rekurriert nach Habermas (EBkH, S.160) auf Einverstdndnis, es muss intersub-
jektiv begriindet und verbindlich akzeptiert sein. Lebensweltliches Wissen kann diesem Anspruch
nicht geniigen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

213


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274 Tobias Braun: Der politische Konsens

onsmuster in den Bereichen Kultur, Wissen und Sprache schon je als Ankniipfungspunk-
te intersubjektiver Verstindigung vor:

»Dieser Wissensvorrat versorgt die Angehorigen mit unproblematischen, gemeinsam
als garantiert unterstellten Hintergrundiiberzeugungen; und aus diesen bildet sich
jeweils der Kontext von Verstandigungsprozessen, in denen die Beteiligten bewihrte
Situationsdefinitionen benutzen oder neue aushandeln. Die Kommunikationsteilneh-
mer finden den Zusammenhang zwischen objektiver, sozialer und subjektiver Welt,
dem sie sie jeweils gegeniiberstehen, bereits inhaltlich interpretiert vor.<**' (TkH 11/
S.191)

Dieser Fundus bilde den konstitutiven Rahmen fir Kommunikation, indem er einen Spei-
cher sicheren Wissens anbiete und mit diesem die Anschlussfihigkeit geteilter Weltver-

32 Der Kontext einer Lebenswelt markiert somit nicht nur einen

stindnisse sicherstelle.
Raum des Vertrauten, sondern eine hintergriindige Einvernahme, die dem kommunikati-
ven Handeln als Konnex dient.

Welchen Status hat die Lebenswelt neben ihrer Funktion der Rahmung kommunikati-
ver Praxen?*** Mit Bezug auf die Arbeiten von Luckmann und Schiitz (1994) stellt Haber-
mas drei Aspekte heraus. Zunichst sticht die naive Familiaritit dieses Fundus hervor, der
fraglos erscheint, objektiv gegeben, vertraut sowie unkritisier- und unthematisierbar:
»Die Lebenswelt bildet das intuitiv gegenwirtige, insofern vertraute und transparente, zugleich un-
iibersehbare Netz der Préisuppositionen, die erfiillt sein miissen, damit eine aktuelle Auflerung iiber-
haupt sinnvoll ist, d.h. giiltig oder ungiiltig sein kann.« (TkH I1/S. 199) Sie kénne maximal in
Ausschnitten problematisiert werden, im Ganzen bliebe der lebensweltliche Kontext aber
stets im Riicken. Der zweite Aspekt hebt auf die Giiltigkeit einer intersubjektiv geteilten Welt
ab, deren Evidenz sich wiederum »einem in die Intersubjektivitit sprachlicher Verstindigung
eingebauten sozialen Apriori« (TKH 11/S. 199f.) verdanke: Neben ihrer Kontinuitit, Konsis-
tenz und Kongruenz kennzeichnet den Raum einer gemeinsamen Welt auch ihre Trans-
parenz und Validitit. Dabei ist die Anlage dieses Wissens eben nicht subjektiv, sondern
der intersubjektiv im Sinne eines kollektiven Speichers: Die Zurechnung der Lebenswelt

341 Ananderer Stelle betont Habermas den holistischen Charakter der lebensweltlichen Kontextbil-
dung: »Die Lebenswelt bildet eine Totalitit mit einem Mittelpunkt und unbestimmten, pordsen, gleichwohl
nicht transzendierbaren, sondern zuriickweichenden Grenzen.« (HSIL, S. 229, vgl. auch EBkH, S.178f.)

342 »Die Lebenswelt ist gleichsam der transzendentale Ort, an dem sich Sprecher und Horer begegnen; wo sie
reziprok den Anspruch erheben konnen, dafd ihreAufZemngen mit der Welt (der objektiven, dersozialen oder
der subjektiven Welt) zusammenpassen; und wo sie diese Geltungsanspriiche kritisieren und bestitigen,
ihren Dissens austragen und Einverstdndnis erzielen konnen. Mit einem Satz: zu Sprache und Kultur kinnen
die Beteiligten in actu nicht dieselbe Distanz einnehmen wie zur Gesamtheit der Tatsachen, Normen oder
Erlebnisse, iiber die Verstindigung maglich ist.« (TkH 11/S.192)

343 Die Lebenswelt und die Kommunikation befinden sich allerdings in einer konstitutiven Relation:
»An der materiellen Reproduktion der Lebenswelt, die sich iiber das Medium der Zwecktitigkeit vollzieht,
sind sowohl strategische wie kommunikative Handlungen beteiligt. Hingegen ist die symbolische Repro-
duktion der Lebenswelt allein auf verstindigungsorientiertes Handeln angewiesen.« (EBKH, S.191f., auch
S.181ff.)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

stellt auf die erste Person plural ab.>** Der dritte Aspekt ist der zugleich totale und unbe-
stimmte, pordse und inklusive Charakter der Lebenswelt: »Situationen wechseln, aber die
Grenzen der Lebenswelt lassen sich nicht transzendieren. [...] Sie bildet den Kontext, der, selber un-
begrenzt, Grenzen zieht: [...]. Die Lebenswelt begrenzt Handlungssituationen in der Art eines vor-
verstandenen, aber nicht angesprochenen Kontextes.«** (TkH I1/S. 201) Die Lebenswelt fithre
keinen strikten Objektivitits- oder Wahrheitsanspruch®*® mit sich, unter diesen Kate-
gorien sei sie nicht fassbar, gleichzeitig beeinflusse sie aber Wissen und Wahrheitsan-
spriiche. Diese Latenz macht eine Schwierigkeit im Verstindnis der Lebenswelt aus, ih-
re Anwesenheit in Abwesenheit versperrt sich direkten Zugingen. Ihren Grenzen zum Trotz
will Habermas das autonome Subjekt aber nicht aufgeben: Der Mensch ist zwar lebens-
weltlich eingebunden, ihm istjedoch die Befihigung zur Initialisierung von Handlungen
nicht abzusprechen.**” (Vgl. TkH I1/S. 204f.)

Lebensweltliche Kontexte bestiinden in verkniipften Ordnungen der objektiven (Wis-
sensgeltung), der intersubjektiven (Solidaritit) wie der subjektiven (Zurechnungsfihigkeit)
Welt. Anders gefasst:

»Kultur nenne ich den Wissensvorrat, aus dem sich die Kommunikationsteilnehmer,
indem sie sich (iber etwas in einer Welt verstindigen, mit Interpretationen versor-
gen. Gesellschaft**® nenne ich die legitimen Ordnungen, iiber die die Kommunikati-
onsteilnehmer ihre Zugehorigkeit zu sozialen Gruppen regeln und damit Solidaritat
sichern. Unter Personlichkeit verstehe ich die Kompetenzen, die ein Subjekt sprach-
und handlungsfahig machen, also instandsetzen, an Verstindigungsprozessen teilzu-
nehmen und dabei die eigene Identitit zu behaupten.<**? (TkH I1/S. 209)

Durch ihre latente Reproduktion behielte die Lebenswelt die Attribute des Nicht-Wissens,

350

des Indirekten und Unverfiigbaren bei.**° Aus Stérungen der Reproduktion der Lebens-

344 Das Wir bietet als Phdnomen des Politischen einen genuin eigenstindigen Zugang zum politi-
schen Raum. In vielen der hier referierten theoretischen Verhandlungen wird dieser Bezug aufge-
nommen, gleichwohl einzig Nancy zugestanden werden kann, das Wir als Wir im pluralen Wir zu
denken.

345 Zudem verweist die Lebenswelt auf ein gemeinsames Handeln und damit auf eine Teilnehmer-
schaft, die nur im Falle reflexiv-abstrakter Praxen selbst universal ist. (Vgl. VAW, S. 236)

346 »ln der Lebenswelt geht es um die pragmatische Rolle einer januskiopfigen Wahrheit, die zwischen Hand-
lungsgewiflheit und diskursiv gerechtfertigter Behauptbarkeit vermittelt.« (WuR, S. 296)

347 Durch diesen Dualismus wird auch die Reproduktion der Lebenswelt gekennzeichnet: Habermas
betontdieindirekte Reproduktion der Lebenswelt, die er wiederum in sein drei-Welten-Model ein-
passt. (Vgl. TkH 11/S. 208f.) Diese Differenzierung bestimmt Habermas (TkH I1/S. 203) mit Rekurs
auf Durkheim als ein Kennzeichen unserer komplexen Moderne.

348 Anm. TB: »Die Gesellschaft stellt sich aus der Binnenperspektive der Lebenswelt als Netz kommunikativ
vermittelter Kooperationen dar.« (TkH 11/S. 223)

349 »Die Lebenswelt setzt sich als ein symbolisch strukturierter Sinnzusammenhang, der durch die verschiede-
nen Verkorperungsformen und Funktionen hindurchgreift, aus drei miteinander verschrinkten Komponen-
ten gleichurspriinglich zusammen.« (HSIL, S. 237)

350 DielebensweltstehtinderSpannungzwischen einem positiv-produktiven Pol undjenem des Ent-
zugs. Die Sachlage wird zudem erschwert, da die Individuen schon immerin ihrer Lebenswelt sind.
Zwar ist eine singuldre kritische Reflexion auf die lebensweltliche Einlassung durchaus maéglich,
der ganzheitliche Hintergrund der geteilten Lebenswelt bleibt aber verdeckt. Verstindigungsori-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

275


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Tobias Braun: Der politische Konsens

welt, also der nicht gelingenden Integration verinderter Weltzustinde, folgten Sinnver-
lust und Orientierungslosigkeit als Krisen der Ordnung.>** (Vgl. TkH I1/S. 212f.)

3.2.2  Die Rationalisierung der Lebenswelt - Eine Welt ohne Eigenschaften
Weltbilder sind kulturelle Deutungssysteme, »die das Hintergrundwissen sozialer Gruppen
spiegeln und fiir einen Zusammenhang in der Mannigfaltigkeit ihrer Handlungsorientierungen

352 (TkH 1/S. 73) Moderne Varianten wiesen dabei im Unterschied zu ihren

biirgen.«
archaischen Vorgingern neben der Orientierungsfunktion auch ein universalistisches
Moment auf, das sich aus dem Wahrheitsanspruch kommunikativer Rationalitit ergabe.
(Vgl. TkH 1/S. 93) Thre Qualitit bestiinde demnach in ihrer kognitivistischen Angemes-
senheit: Weil sie Artikulationen stiitzten, erforderten allgemeine Aussagen allgemeine
Weltbilder. Diese Qualitit unterscheide angemessene von weniger angemesseneren Ty-
pen. Habermas wehrt sich gegen die Begrenzung seines reflexiven Anspruchs: Auch zu
Weltbildern kénnen und miissen die Akteure eine kritische Distanz wahren, die subjek-
tive Sicht auf die Welt konne nicht kulturell konditioniert oder limitiert sein. Zwar hitten
Weltbilder die spezifische Aufgabe der Sinnstiftung, der Orientierung in der Welt und
der intersubjektiven Handlungskoordinierung, Menschen seien aber qua Rationalitit
befdhigt, sich reflexiv zu jenen Lebenswelten zu verhalten, in denen sie stiinden. Die
Sinn- und Erfahrungsriume moderner Welten missten folglich der Notwendigkeit ihrer
Rechtfertigung nachkommen. (Vgl. TkH I, S. 85)

Die Ursache dieser Transformation sei die strukturelle Ausdifferenzierung der Ge-
sellschaft, die sich auch auf die Lebenswelt und ihre Funktion auswirke:

entiertes Handeln hat die paradoxe Aufgabe, sich einerseits gegebenen Lebensweltzusammenhéan-
gen zu iiberlassen, andererseits die Ordnung dieser Lebenswelt zu hinterfragen: »Die beteiligten
Aktoren [einer verstindigungsorientierten Kommunikation — TB] versuchen, ihre Pline im Horizont
einer geteilten Lebenswelt und auf der Grundlage gemeinsamer Situationsdeutungen kooperativ aufeinan-
der abzustimmen.« (HSIL, S. 205) Mitzudenken ist, dass Habermas die Reflexion nicht als Reaktion
auf Spannungen zwischen Lebenswelten fasst, sondern der kommunikativ-diskursiven Praxis per
se einschreibt.

351 »Diesoziale Integration der Lebenswelt stellt sicher, dafs neu auftretende Situationen in der Dimension des
sozialen Raums an die bestehenden Weltzustinde angeschlossen werden: sie sorgt fiir die Koordinierung von
Handlungen iiber legitim geregelte interpersonale Beziehungen und verstetigt die Identitit von Gruppen in
einem fiir die Alltagspraxis hinreichendem Mafle. Dabei bemessen sich die Koordinierung von Handlungen
und die Stabilisierung von Gruppenidentititen an der Solidaritit der Angehirigen.« (TkH 11/S. 213) An-
derenorts verweist Habermas darauf, dass sich die Lebenswelt neben kulturelle Uberlieferungen
Uber institutionelle Ordnungen und sozialisierte Identitaten reproduziert. (HSIL, S. 238)

352 Drei Typen von Welt mussten unterschieden werden: »Die objektive Welt wird gemeinsam als die Ge-
samtheit der Tatsachen unterstellt, wobei Tatsache bedeutet, daf} die Aussage iiber die Existenz eines ent-
sprechenden Sachverhalts »p« als wahr gelten darf. Und eine soziale Welt wird gemeinsam als die Gesamt-
heit aller interpersonalen Beziehungen unterstellt, die von den Angehdirigen als legitim anerkannt werden.
Demgegeniiber gilt die subjektive Welt als die Gesamtheit der Erlebnisse, zu denen jeweils nur ein Indivi-
duum einen privilegierten Zugang hat.« (TkH 1/S. 84) Neben der Lebenswelt mit ihren unproblema-
tischen Hintergrundiberzeugungen steht das formale Ceriist der drei Welten und die Funktions-
bedingungen der Geltungsanspriiche wie der Kommunikation: Problematisches, Unsicheres, wird
so integriert. Weil die Kommunizierenden um die Spharen der drei Welten wissen, kénnen sie ih-
re Aussagen und Argumente und die des Opponenten angemessen einordnen, fir eine gelingende
Verstindigung ist dies auch notwendig. (Vgl. TkH 1/S.196)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

»Je weiter die strukturellen Komponenten der Lebenswelt und die Prozesse, die zu
deren Erhaltung beitragen, ausdifferenziert werden, um so mehr treten die Interak-
tionszusammenhange unter Bedingungen einer rational motivierten Verstindigung,
also einer Konsensbildung, die sich letztlich auf die Autoritit des besseren Arguments
stltzt. [...] Dahinter steht aber die allgemeinere Idee eines Zustandes, wo die Repro-
duktion der Lebenswelt nicht mehr nur durch das Medium verstindigungsorientier-
ten Handelns hindurchgeleitet, sondern den Interpretationsleistungen der Aktoren
selber aufgeblrdet wird. Der universelle Diskurs verweist auf eine idealisierte Lebens-
welt, die sich kraft eines von normativen Kontexten weitgehend entbundenen, auf ra-
tional motivierte Ja/Nein-Stellungnahmen umgestellten Mechanismus der Verstiandi-
gung reproduziert.« (TkH 11/S. 218f.; siehe auch TkH 1/S. 106f.)

Der Status der Lebenswelt stellt sich so wesentlich um: Diente sie bislang als stiitzender,
latenter Fundus, setzt sie Habermas nun der Rationalisierung aus. Die Lebenswelt beseht
also nicht mehr in der sublimen Ausrichtung eines Erfahrungsraums, sondern wird direkt
und bewusst hergestellt, ihre Inhalte lassen sich nun eruieren, evaluieren und generie-
ren.** Hiermit geht nicht nur ein enormer Reflexivititsanspruch einher, sondern auch
die Abwendung von antezedenten Wissensvorriten, in deren Folge die kommunikative
Verstindigung selbst ihren eigenen Grund legen muss: War die Funktion der Lebenswelt
bislang die Versorgung mit Mustern des Gewissen, obliegt es nun den Akteuren, nicht
nur die Handlungen zu koordinieren, sondern auch ihre intersubjektive Ankniipfbar-

keit abzusichern, das gegenseitige Vertrauen®>*

ebenso wie die Beziige des Vertrauten zu
stiften — und dies im obligaten Modus reflexiver Rationalitit. Mit der Situationsdeutung
und dem Weltverstindnis verbinden sich anspruchsvolle Klirungserfordernisse, deren
Leistung Habermas als Bedingung gelingender Verstindigung gefasst hatte, die aber nun

den kommunikativen Prozessen selbst aufgebiirdet werden.*** (Vgl. TkH I1/S. 331)

353  Anderenorts lokalisiert Habermas diese Ausweitung des Reflexionssogs beim Ubergang von Handeln
zum Diskurs (WUR, S.296f.): Handlungsgewissheiten missten ihre Geltung diskursiv rechtferti-
gen.»Die lebensweltlichen Praktiken werden von einem certistischen Bewuf3tsein getragen, das in actu fiir
Wahvrheitsvorbehalte keinen Raum lafst. [...] Aus der Perspektive lebensweltlicher Routinen wird die Wahr-
heit von Aussagen als solche erst zum Thema gemacht, wenn gescheiterte Praktiken und auftretende Wi-
derspriiche diese bis dahin geltenden Selbstverstindlichkeiten als blofd »in Anspruch genommene Wahrhei-
ten«, d.h. als grundsitzlich problematische Wahrheitsanspriiche, zu Bewu{Stsein bringen.« (RnsW, S. 362)
Die diskursive Rechtfertigung musse das problematisch Gewordene rechtfertigen, die Ursache der
Auflosung des Gewissen sei sie dagegen nicht. Dem Diskurs ginge ein Defizit der lebensweltlichen
Verarbeitung voran: Die Interpretationen und Verstandnishorizonte kénnten neue Informationen
nicht mehrintegrieren. Die lebensweltliche Vergewisserung scheitere an ihrer Aufgabe der Orien-
tierung und Sinnzuweisung. Diese funktionalen Defizite seien es, welche die Lebenswelt gefihr-
deten.

354 Wie Lieber (DVfG, S. 313f.) mit Verweis auf Gerstenberg erldutert, kann Vertrauen auch als Kompo-
nente der Integration deliberativer Argumentationspraxis und neben der Neutralitit von Vorent-
scheidungen als Quelle der Sinnstiftung substantieller Bindungen betrachtet werden. Betont werde
hierbei die Zweiseitigkeit der Rechtsbeziehung: Eine Bewegung der Kreativitit, der Erzeugung,
stiinde einer Eingelassenheit in gegebene rechtliche Verhiltnisse gegeniiber. Lieber bleibt skep-
tisch, ob so»das Problem des Konflikts zwischen diskursiver und institutioneller Vernunft zu l6sen« (DVFG,
S.316) sei.

355 »[..]; auf dem Niveau eines vollstindig dezentrierten Weltverstindnisses mufs der Konsensbedarf immer
haufiger durch ein riskantes, weil rational motiviertes Einverstindnis befriedigt werden—sei es unmittelbar

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

271


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Tobias Braun: Der politische Konsens

Das kommunikative Handeln ersetzt in der Moderne somit den lebensweltlichen Fun-
dus: Der Grund alltaglichen, impliziten Wissens steht nicht mehr zu Verfiigung und wird

356 abgeldst.>” Reflexive Verstindigung iiber-

von prekiren, immer kritisierbaren Konsensen
nimmt nun die soziale-integrative Funktion und muss dabei die intersubjektive Koordi-
nation leisten sowie das Dissensrisiko minimieren.*® Gleichzeitig wachsen in dem Ma-
Re, wie die Verstindigung dem kommunikativen Handeln selbst auferlegt wird, Verstindi-

gungsaufwand und die Gefahr von Missverstindnis:

»)e mehr sie [die kommunikativ Handelnden — TB] sich statt dessen auf ihre eigenen
Interpretationsleistungen verlassen miissen, wird ein Rationalititspotential sprachli-
cher Verstindigung entbunden, das sich darin ausdriickt, dafd das kommunikativ er-
zielte Einverstandnis (und der kommunikativ geregelte Dissens) von der intersubjek-
tiven Anerkennung kritisierbarer Geltungsanspriiche abhiangen. Das Rationalitatspo-
tential muss in dem Mafle aktualisiert werden, wie der gemeinsame lebensweltli-
che Kontext, in den kommunikatives Handeln eingebettet ist, seine Naturwiichsigkeit
verliert. Damit erh6hen sich Verstandigungsbedarf, Interpretationsaufwand und Dis-
sensrisiko.« (TkH 11/S.393)

Habermas verbindet so zwei Thesen: Zum einen die Annahme, lebensweltliche Beziige
wiirden sich in der Moderne auflésen, und zum anderen, die kommunikative Vernunft wiir-
de obwalten und die Funktion der sozialen Integration, die vormals die Lebenswelt inne-
hatte, iibernehmen.

durch die Interpretationsleistung der Beteiligten, oder durch ein sekundir eingewéhntes professionalisier-
tes Wissen von Experten.« (TkH 1/S. 456) Warum Habermas an diesem Punkt auf Experten abstellt,
bleibt unklar, gerade auch, weil er die Einholung des Einverstindnisses so von den Betroffenen
ablost.

356 Nochmals: Habermas geht davon aus, dass nicht der Konsens im Gesamten, sondern wenn, dann
nur in Teilen bzw. in bestimmten Fragen problematisiert wird.

357 Das unreflektierte Wissen werde von einer spezialisierten Produktion institutionalisierten Wis-
sens nach kognitiven, normativen und dsthetischen Geltungsanspriichen ersetzt.

358 »Aber das hohe Dissensrisiko, das durch Erfahrungen, also durch iiberraschende Kontingenzen immer neue
Nahrung erhilt, wiirde soziale Integration iiber verstindigungsorientierten Sprachgebrauch ganz unwahy-
scheinlich machen, wenn das kommunikative Handeln nicht in lebensweltliche Kontexte eingebettet wiire,
die fiir Riickendeckung durch einen massiven Hintergrundkonsens sorgen.« (FuG, S.38) Auch ist die Le-
benswelt prekar, kann immer scheitern bzw. muss nicht stimmen: Habermas (FuG, S. 54f.) meint
weiter, durch die Bestimmtheit eines begriindeten Dissenses wiederum Stabilitit einholen zu kon-
nen. Zusammenfassend beschreibt Habermas die soziale Integration iiber Sprache wie folgt: »Der
Grundbegriff des kommunikativen Handelns erkldrt, wie soziale Integration iiber die Bindungskrifte einer
intersubjektiv geteilten Sprache zustandekommen kann. Diese erlegt den Subjekten, die die Bindungsener-
gien der Sprache nutzen wollen, pragmatische Beschrankungen auf und nétigt sie, aus der Egozentrik ihrer
Erfolgsorientierung herauszutreten, um sich den Gffentlichen Kriterien der Verstindigungsrationalitit zu
stellen. Aus dieser Sicht prisentiert sich die Gesellschaft als symbolisch strukturierte Lebenswelt, die sich
iiber kommunikatives Handeln reproduziert.« (FuG, S. 43, Fn.18)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

In ausdifferenzierten Gesellschaften miisse dem verstindigungsorientierten Handeln ein ei-
gener Bereich — die Lebenswelt — reserviert bleiben, welcher dem Einfluss zweckratio-
nalen Handelns der Subsysteme Wirtschaft und Politik entzogen bleibe.** (Vgl. TkH 1/
S. 109) Die Ausbildung von Subsystemen, die Pluralisierung von Weltverstindnissen und
die Rationalisierung der Lebenswelt sind nach Habermas notwendig, um eine emanzi-
pierte Gesellschaft auszubilden. (Vgl. TkH I/S. 113, auch E I, S. 18) Mit der Dezentralisie-
rung gehe die Méglichkeit einher, plurale Werte, Perspektiven und Einstellungen ein-
zunehmen, was so lange kein Problem darstelle, wie sich diese nicht verselbststindigen
und andere ihren Imperativen unterordneten. (Vgl. TkH I, S. 334) Zu rigide Rationalisie-
rungsprozesse konnten dabei ebensolche Verzerrungen zeitigen wie kulturelle Hyposta-
sen. Die Dezentralisierung miisse auf eine differenzierte Polyphonie bedacht sein, um
so die Pluralitit des Vielen in einer verbindenden Konsonanz zu wahren. Auch wenn das
postkonventionalistische Zeitalter ein Vielerlei diverser, eigensinniger kultureller Wertsphd-
ren zulasse, bleibe so die Integration iiber die und in der Rationalitit gewahrt. (Vgl. TkH
1/8S. 339)

Neben die Lebenswelt triten die gesellschaftlichen Sub-Systeme Wirtschaft und
Politik mit ihren Medien Geld und Macht*®°. In diesen abgegrenzten, binir kodierten

359 Habermas beschreibt den Differenzierungsprozess als Rationalisierung der Lebenswelt. (Vgl. TkH 11/
S.427) Hierin trennt er drei Prozesse: Infolge einer strukturellen Differenzierung kommt es zum
Wegfall von Weltbildern, wobei dieser Raum von interpersonalen Beziehungen von Individuen
ausgefiillt wird, deren alleinige Moglichkeit zu Erneuerung von Traditionen in einem kritik- und
innovationsorientierten Zugang zu diesen liegt. »Als Fluchtpunkte dieser evolutiondren Trends erge-
ben sich fiir die Kultur ein Zustand der Dauerrevision verfliissigter, reflexiv gewordener Traditionen; fiir die
Gesellschaft ein Zustand der Abhdngigkeit legitimer Ordnungen von formalen Verfahren der Normsetzung
und der Normbegriindung; und fiir die Personlichkeit ein Zustand kontinuierlich selbstgesteuerter Stabili-
sierung einer hochabstrakten Ich-Identitit.« (TkH 11/S. 219f.) Ein weiterer Prozess sei die zunehmen-
de Differenzierung zwischen Form und Inhalt, hinzu kimen Abstraktionsprozesse sowie die Ab-
|6sung vom Besonderen. Letzter Prozess der Rationalisierung der Lebenswelt ist eine funktionale
Spezifizierung der Produktionsprozesse von Bereichen und Personal (Wissenschaft, Recht, Kunst).
Habermas verweist hier auf die Demokratie, die ebenfalls eine funktionale Differenzierung, und
zwar die der diskursiven Willensbildung, sei. »Die rechtsstaatlichen Kommunikationsformen der poli-
tischen Willensbildung, der Gesetzgebung und der richterlichen Entscheidungspraxis erscheinen aus dieser
Perspektive als Teil des umfassenden Vorgangs einer Rationalisierung der Lebenswelt von modernen, unter
dem Druck systemischer Imperative stehenden Gesellschaften.« (FuG, S. 20)

360 »DenMachtcode kinnen wir wie den Geldcode durch eine Reihe von strukturellen Merkmalen charakterisie-
ren. Der Code gilt fiir Standardsituationen der Befolgung von Imperativen. Deutlicher als im Falle der Inter-
aktionzwischen Tauschpartnern wird hier unterstellt, dafd Alter und Ego, Machthaber und Machtunterwor-
fener, demselben Kollektiv angehdren. Machtinteressen sind namlich dadurch definiert, dafS Leistungspo-
tentiale fiir die Erreichung von kollektiv erwiinschten Zielen mobilisiert werden sollen. Wie im Falle des Cel-
des Nutzen, so ist hier Effizienz der Zielverwirklichung der generalisierte Wert.« (TkH 11/S. 401) Nur wenn
die Festlegung kollektiver Ziele auch von den Unterworfenen mitbestimmt werde, beide Seiten
ein Veto-Recht hitten, sei das Machtmedium hinsichtlich des Gleichgewichts dem Markt gleichzu-
stellen: »Wiihrend nun die Interessenbeurteilung im Falle des Tauschvorgangs keiner Verstindigung unter
den Tauschpartnern bedarf, erfordert die Frage, was im allgemeinen Interesse liegt, eines Konsenses unter
den Mitgliedern eines Kollektivs — gleichviel ob dieser normative Konsens durch Uberlieferung im voraus
gesichert ist oder durch Verstindigungsprozesse erst herbeigefiihrt werden muf3.« (TkH 11/S. 406, siehe
auch TkH 11/S. 418) Pathologien entstehen, wenn die abgekoppelten Sub-Systeme sich auf ande-
re Lebensbereiche ausdehnen und diesen ihren Funktionsmechanismus aufoktroyieren: »Ich meine

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

279


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Tobias Braun: Der politische Konsens

Arealen werde zugunsten des strategischen Handelns auf Verstindigungsprozesse verzichtet.
Ebenso werde die Koordinierung der Lebenswelt in diesen Bereichen ersetzt. Da hier die
Integration nicht mehr itber normativ gesicherten Konsens oder implizites Wissen notig
sei, werde dies iiber andere Prozesse der Bestandssicherung gewihrleistet: »Kurz gesagt,
die Orientierung des handelnden Subjekts an Werten und Normen ist fir die sozialintegrative
Herstellung von Ordnung konstitutiv, nicht aber fiir die Systemintegration.«*®* (TkH I1/S. 302)
Fiir die lebensweltliche Reproduktion bleibe indes das kommunikative Handeln zustindig:
»Die symbolischen Strukturen der Lebenswelt konnen sich allein iiber das Grundmedium verstin-
digungsorientierten Handelns reproduzieren; die auf kulturelle Reproduktion, soziale Interaktion
und Sozialisation abgestellten Handlungssysteme bleiben den Strukturen der Lebenswelt und des
kommunikativen Handelns verhaftet.** (TkH 11/S. 391) Als lebensweltliche Gegenbewe-
gung zur Systemabkopplung seien Raumnahmen des Privaten®* und der Offentlichkeit
zu verstehen. (Vgl. (TkH 11/S. 471f.) Dem entsprichen Konsumenten- und Staatsbiirger-
rollen, die sich zwar auf die beiden Sub-Systeme in gewissen Mafien bezdgen, deren
Reproduktionsschemata aber nicht itbernihmen. (Vgl. TkH II/S. 475) Demgegeniiber
konne es iiber eine Monetarisierung und Biirokratisierung der Alltagspraxis wiederum
zu einer Kolonialisierung der Lebenswelt durch Systemimperative kommen. Folgen wiren
nach Habermas individualistische Lebensstile und Defizite bei den Legitimationsbe-
diirfnissen (Vgl. TkH I1/S. 480), zudem eine Verdinglichung der Alltagspraxis und eine
kulturelle Verarmung (Vgl. TkH I1/S. 483; zusammenfassend TkH II/S. 488) Nachdem
Habermas die Rationalisierung der Lebenswelt als eine Ausgangsbedingung der Moderne
beschrieben hat, sieht er sich vor eine weiterfithrende Aufgabe gestellt: »Geld und Macht
miissen als Medien der Lebenswelt verankert, d.h. mit Mitteln des positiven Rechts institutiona-
lisiert werden kinnen.« (TkH 11/S. 564) Zu diesem Versuch weiter unten mehr. Marxen
zufolge entspringt das Verhiltnis von Lebenswelt und System letztlich der Ubertragung
»handlungstheoretischer Annahmen auf eine gesamtgesellschaftliche Ebene.« (GuM, S. 95)

die Deformationen, die immer dann auftreten, wenn Formen 6konomischer und administrativer Rationali-
tit auf Lebensbereiche iibergreifen, die in ihren kommunikativen Binnenstrukturen nach diesen MafSstiben
nicht rationalisiert werden kdnnen.« (TkH 11/S. 422) Anderenorts (HdD, S 120 —125) differenziert Ha-
bermas in politische, soziale und mediale Macht.

361  »Ausdieser methodologischen Sicht lassen sich die beiden Aspekte trennen, unter denen die Integrationspro-
bleme einer Gesellschaft thematisiert werden kinnen. Wihrend sich die soziale Integration als Teil der sym-
bolischen Reproduktion der Lebenswelt darstellt, die iiber die Reproduktion von Mitgliedschaften (oder So-
lidaritdten) hinaus auf kulturelle Uberliefemngen und Sozialisationsvorginge angewiesen ist, ist die funk-
tionale Integration gleichbedeutend mit einer materiellen Reproduktion der Lebenswelt, die als Systemer-
haltung konzipiert werden kann.« (TkH I1/S. 349)

362 Fraglich ist warum, wenn wir die Lebenswelt als Vorbedingung kommunikativer Verstindigung
begreifen, die einen geteilten Bezugspunkt verbiirgt, die strategische Kommunikation einen solchen
nicht brauchen sollte. Gleichwohl die Strukturen der Auseinandersetzung hier genuin andere sind,
muss sich auch der iiberredende Egoist zu seinem Gegeniiber anschlussfahig verhalten, auch er
muss sicherstellen, mit Alter (iber dasselbe zu sprechen, auch und gerade wenn er diesen iiber-
reden oder manipulieren will. Lebensweltliche Kontexte miissten auch strategischem Handeln als
integrative Koordination ihrer Interaktion vorausliegen.

363 Weiterfithrend zur Privatheit bei Habermas: Arnauld 2009.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

3.2.3  (Uber das Bleibende in der Auflésung - Ein unendlicher SpaB

Die Definition von Situationen, Welten und Typen von Diskursen wird von Habermas
zwar primdr als eine Leistung reflexiver Verstindigung begriften, gleichwohl bleibt neben
der kommunikativen Rationalitit die sozialkulturelle Einbindung der Akteure als weitere
Quelle der Koordinierung intersubjektiver Beziige aktiv. Der Speicher des Hintergrundwis-
senswird hierbei durch die sublime Ausrichtung eines geteilten Erfahrungsraums erginzt,
in der die Akteure schon je stehen:

»Seine Interpretationen wandeln sich vielmehr im Kontext der Lebenswelt der sozia-
len Gruppen, denen er angehort — wobei nach und nach auch praktische Diskurse in
diesen naturwiichsigen ProzeR eingreifen kénnen. So wenig dem Einzelnen die Tra-
dition, in der er aufgewachsen ist, zur Disposition steht, so wenig ist er Herr der kul-
turellen Interpretationen, in deren Licht er seine Motive und Handlungsziele, seine
Interessen und Wertvorstellungen versteht.« (TkH [1/S. 146)

Mithin bleibt die Friktion zwischen abstrakter Reflexivitit und konkreter Kontextualitit
bestehen, wobei die unverfiigbare Disposition kultureller Einbindung zugleich die Ko-
ordinierung von Handlungen gefihrdet. Der Bestimmung einer verlisslichen Basis der
Verstindigung scheint weder die Rationalitit noch der geteilte Fundus einer Lebenswelt
zu geniigen. Ein Ausweg bietet sich nach Habermas darin, die Pluralitit der Weltbilder
und Ansichten zu betonen, die zu einer diskursiven Erweiterung individueller Perspek-
tiven fithren, wodurch sich das das Problem aber nur verschiebt: Die Verfliissigung sub-
jektiver Interpretationen in intersubjektiven Diskursen soll zwar ihrer kommunikativen
Anschliefbarkeit Geniige tun, mit ihr verbindet sich jedoch die Annahme, die Interpre-
ten konnten ihren lebensweltlichen Kontext iibersteigen, einsehen und evaluieren. So ist
die Bedingung wiederum eine reflexive Distanzierung, mit der sich die subjektive Ein-
bindung auflést. Zudem muss die Erweiterung der Perspektiven ihren Ort innerhalb der
Logik der Kommunikation kliren: Es ist unklar, wann Argumente neutral sind (rational,
relational oder prozedural), oder anders, ob sich ihre Neutralitit vor, durch oder nach

den Diskursen einstellt.>*

364 Hinsichtlich der Ausarbeitung der Diskursethik macht Habermas (D, S. 59) die Perspektiveniiber-
nahmealszentralen Aspekt gelingender Neutralitdtaus. Die Frage ist, ob durch ein solches Verfah-
ren nicht wiederum die intersubjektive Perspektive ausgeklammert wird. Das Verstehen des Ande-
ren und dessen Ansicht stehen in Spannung zur Spontanitdt und Selbstbegriindung seiner Recht-
fertigung: Da wir aber nicht wissen, was der andere sagen kdnnte, ist die Rolleniibernahme stets
defizitér. Folgt aus der Rolleniibernahme die Klarung des eigenen Problemverstindnisses oder
gehtes um die zugelassenen rationalen Positionen, die sich durch verschiedene Perspektiven und
Hintergriinde auszeichnen? Aus der zweiten Variante wiirden sich diskriminierende Potentiale aus
derobigen Spannung ergeben und den Diskurs verzerren. Lieber verweist auf eine Umstellung des
Unparteilichkeitsbegriffs: Entspreche diese nach dem Verstiandnis der Diskursethik einer Verallge-
meinerbarkeit von Interessen, komme an anderer Stelle zur Bestimmung eines unparteiischen Ge-
halts die »angemessene Beriicksichtigung aller Merkmale der konkreten Situation hinzu.« (DVfG, S. 220)
Aufdas Kriterium der vollstandigen Situationsbeschreibung werden wir noch zuriickkommen. Ha-
bermas (RvW, S. 414) verweist im Zuge seines Anspruchs der diskursiven Perspektiveniibernahme
zudem auf die Einheitlichkeit der moralischen Welt, die mit anderen Worten fiir alle dieselbe sei.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

281


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Tobias Braun: Der politische Konsens

Die Lebenswelt ist simultan subjektives Konstruke, objektiver Kontext und intersubjek-
tive Korrelation: »Die Lebenswelt, die die Angehirigen aus gemeinsamen kulturellen Uberliefe-
rungen konstruieren, ist mit Gesellschaft koextensiv.« (TkH 11/S. 224) Welcher Grund des Ge-
meinsamen ist es, auf den die Individuen noch abstellen konnten? Moderne Gesellschaf-
ten stellen sich laut Habermas auf Rationalisierung um, was auch die Mechanismen und
Strukturen ihre Reproduktion anbetrifft: Kurzum miissen sich alle Bereiche dieser Logik
unterordnen. Das Verbindende kann nicht mehr aus einem Gegebenen geschdpft wer-
den, die reflexive Entgrenzung®®
sich die Koexistenz noch stiitzen, wenn ihr die Auflosung des Konkreten eingeschrieben

steht dem entgegen. Auf welchen kollektiven Fundus kann

ist? Wie schon vermerkt sieht Habermas eine Losung in der selektiven Auflésung des Ge-
wissen: So werden die kulturellen Muster im Zuge der Kritik zwar verfliissigt, der Kon-
text als Ganzes stiitze aber weiter den Hintergrund. Auf die Problematik ihrer Vermitt-
36 (Vgl. TkH I1/S. 329) Einen weiteren Ausweg sieht
Habermas in dem graduellen Charakter der Umstellung hin zur Moderne:

lung hatten wir schon hingewiesen.

»Den Typenunterschied kann man sich in der folgenden Weise klarmachen. Die kom-
munikative Alltagspraxis ist, wie wir gesehen haben, in einen lebensweltlichen Kon-
text eingebettet, der durch kulturelle Uberlieferung, legitime Ordnungen und verge-
sellschaftliche Individuen bestimmt ist. Die Interpretationsleistungen zehren von ei-
nem lebensweltlichen Konsensvorschufd. Nun wird das Rationalititspotential sprach-
licher Verstindigung in dem Mafle aktualisiert, wie Motiv- und Wertgeneralisierung
fortschreiten und die Zonen des Unproblematischen schrumpfen. Der wachsende Ra-
tionalitdtsdruck, den eine problematisierte Lebenswelt auf den Verstindigungsme-
chanismus ausiibt, erh6ht den Verstindigungsbedarf, und damit nehmen der Inter-
pretationsaufwand und das (mit der Inanspruchnahme von Kritikfahigkeiten steigen-
de) Dissensrisiko zu. Diese Anforderungen und Gefahren sind es, die durch Kommu-
nikationsmedien abgefangen werden kénnen.« (TkH I1/S. 272)

Die Rationalisierung breite sich demnach langsam aus und zége die Sphire des Alltagli-
chen Schritt fiir Schritt in Zweifel: Gleichwohl Habermas die Umstellung als Prozess deu-
tet, bleibt die prinzipielle Spannung zwischen den Typen der Lebenswelt aber bestehen.
Sie sind einander entgegengestellt und bedrohen sich mit Auflsung: Auf der einen Seite
steht das implizite Nicht-Wissen, welches sich in der unkritischen Affirmation des Ge-
geben geniigt, auf der anderen Seite positioniert Habermas den entfesselten Taumel der

365 Weiterfithrend zur Entgrenzung als Motiv der Moderne siehe die Arbeit Schelkshorns (2009).

366 Als einen weiteren Ausweg verweist Habermas auf bestimmte Berufs- bzw. Berufungsgruppen,
die in modernen Gesellschaften Exklaven des Fortschritts bildeten: In der Alltagspraxis verblieben
Ideen, Werte oder symbolische Ausdrucksformen in ihrer kontextbildenden Funktion, nur bei spe-
ziellen Personenkreisen, wie Kiinstlern, Wissenschaftlern, Richtern, komme es zu einer reflexiven
Bearbeitung. Der Konsens liber etwas in der Welt, von Bestandteilen der sozialen Welt oder zugéng-
lichen Erlebnissen bliebe in seiner hintergriindigen, einheitsstiftenden Position sowie Funktion
und werde selbst nicht reflektiert: »Die Ideen, Werte oder symbolischen Ausdrucksformen, die in den
VerstindigungsprozefS eingehen, dienen der Kommunikation iiber solche Gegenstdnde; sie selbst sind nicht
Objekte vergleichbarer Art.« (TkH 11/S. 329f.)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Kritik, den suchenden Zweifel und das verzweifelte Suchen, das sich einzig in der Praxis

kommunikativer Vernunft zu binden vermag.

ein:

367

Zuletzt fithrt Habermas mit der kollektiven Identitit>*® eine weitere integrative Figur

»Die kollektive Identitat bildet sich in Gestalt eines normativen Konsenses; dabei kann
es sich freilich nicht um einen erzielten Konsens handeln, denn die Identitit der Grup-
penangehdrigen stellt sich gleichurspriinglich mit der Identitdt der Gruppe her. Was
den Einzelnen zu einer Person macht, ist namlich das, worin er mit allen anderen An-
gehorigem seiner sozialen Gruppe libereinstimmt; es ist, in Meads Worten, das Me,
das die Autoritit des verallgemeinerten Anderen im sozialisierten Erwachsenen re-
prasentiert.« (TkH I1/S. 85)

Wie die Lebenswelt verweist die kollektive Identitit auf eine objektive, gegebene Uberein-
stimmung, die sich als eine Struktur sozial generalisierter Verhaltenserwartung (TkH 11/S. 92)

ausnimmt und mit einer subjektiven Orientierung an einer Konstruktion des Ko

369 ein-

367

368
369

Siehe hierzu auch die Kritik Alexanders an den antimodernen Tendenzen des Lebensweltskon-
zepts, die er als Weiterfithrung einer Tradition des deutschen Idealismus und dessen ideologischer
Dichotomie von Ideellem und Materiellem auslegt, die sich gegen eine vermeintliche Entwurze-
lung durch posttraditionelle Gesellschaften richte. Dabei weist Alexander auf den Widerstreit in-
tegrierender und desintegrierender Potentiale im Lebensweltkonzept hin. Weniger fruchtbar ist
dagegen Alexanders (2002, S. 92) vereinseitigende Betonung des vorrationalen Status der Lebens-
welt und deren Positionierung im Kontext volkischer Kultur, Rassismus und Unterwerfungsglau-
ben. Die Lebenswelt scheint dhnliche Reize zu implizieren wie der Begriff der Gemeinschaft.
Anderenorts spricht Habermas von der kulturellen Verfassung des menschlichen Geistes (KG, S. 239).
Der Anspruch der Moderne Ubertragt sich auch auf die Tiefenstrukturen der Individuen: »Der idea-
len Kommunikationsgemeinschaft entspricht eine Ich-ldentitit, die Selbstverwirklichung auf der Grund-
lage autonomen Handelns erméglicht.« (TkH 11/S.150) Durch die Kontingenzerfahrungen in der Mo-
derne sei es flr die Individuen viel schwieriger, gleichwohl umso notwendiger, ein konsistentes
biographisches Narrativ zu entwickeln. Habermas (FuG, S.125) verweist auf den Gedanken Hei-
deggers vom geworfenen Entwurf: Zentral sei die Gleichzeitigkeit des Gegebenen und des Zu-Be-
stimmenden. Durch den Einbruch der Selbstreflexion und des Kontingenzbewusstseins (Vgl. u.a.
EgB, S.334) sei das Individuum als einzige Instanz dazu berufen, etwas als fest zu bestimmen, wo-
bei dieses gleichwohl immer um die Vorlaufigkeit dieser Fixierung wissen muss: »Der Einbruch der
Reflexion in Lebensgeschichten und kulturelle Uberlieferungen fordert den Individualismus personlicher Le-
bensentwiirfe und einen Pluralismus kollektiver Lebensformen. Gleichzeitig werden aber auch die Normen
des Zusammenlebens reflexiv; dabei setzen sich universalistische Wertorientierungen durch.« (FuG, S.126)
Habermaszieht nicht nurden Entwurfin den Kontingenzstrudel, sondern auch den Entwerfenden.
Der Geworfene kann sich nicht einfach entwerfen, sondern er muss reflexiv kritisch auf sein Ge-
worfen-Sein zuriickfragen: Erst in der radikalen Kritik alles Eigenen im Diskurs kann es zu Neube-
stimmungen im Offenen kommen. »Sie kdnnen nimlich eine personliche Identitdt nur ausbilden, wenn
sie erkennen, daf die Sequenz ihrer eigenen Handlungen eine narrativ darstellbare Lebensgeschichte bil-
det, und eine soziale Identitdt nur dann, wenn sie erkennen, dafs sie iiber die Teilnahme an Interaktionen
ihre Zugehdrigkeit zu sozialen Gruppen aufrechterhalten und dabei in die narrativ darstellbare Geschichte
von Kollektiven verstrickt sind. Die Kollektive erhalten ihre Identitit nur in dem Mafe, wie sich die Vorstel-
lungen, die sich die Angehdrigen von ihrer Lebenswelt machen, hinreichend iiberlappen und zu unproble-
matischen Hintergrundiiberzeugungen verdichten.« (TkH 11/S. 206) Im Falle der personlichen Identitat
bleibt offen, was eigentlich »Konsistenz« meint: Was ist mithin das Qualitatsmerkmal einer kon-
sistent erzdhlten Geschichte? Im Falle der kollektiven Identitat ist neben diesem Punkt zu fragen,

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

283


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Tobias Braun: Der politische Konsens

hergeht. Eine Grenzziehung des Kollektivs ist hierin nicht angelegt: Dessen Identititen
koénnen sich im GrofRen wie im Kleinen, in oder zwischen Staaten, Gesellschaften und
Kulturen bilden. Habermas versucht sich dem Phinomen iiber die Durkheimsche Reli-
gionsanalyse zu nihern:

»Den Kern des Kollektivbewufitseins bildet ein normativer Konsens, er sich in der ritu-
ellen Praxis einer Glaubensgemeinschaft herstellt und regeneriert. Dabei orientieren
sich die Angehdrigen an religiosen Symbolen; ihnen stellt sich die intersubjektive Ein-
heit des Kollektivs in Begriffen des Heiligen dar. Diese kollektive Identitat bestimmt
den Kreis derer, die sich als Angehorige derselben sozialen Gruppe verstehen und von
sich unter der Kategorie der ersten Person Plural reden kénnen.« (TkH 11/S. 95f.)

Die Stabilisierung der kollektiven Identitdt und Solidaritit sozialer Gruppen vollzieht sich
laut Durkheim wber ein idealisiertes Bild ihrer Gesellschaft.*”® (Vgl. TkH I1/S. 110) Dabei
macht er ein Moment der Emergenz aus, das dem Heiligen ebenso eigne wie dem Idealen,
und zudem nicht als das Andere der Gesellschaft, sondern als integrale Referenz dieser
zu begreifen sei. Die spezifische sozialintegrative Funktion von Religion, die Durkheim
markiert, wird von Habermas aufgegriffen: »Der normative Konsens, der sich in der Seman-
tik des Sakralen auslegt, ist den Angehirigen in der Form eines idealisierten, eines raum-zeitliche
Verinderungen transzendierenden Einverstindnisses gegenwdrtig.« (TkH 11/S. 110) Die Autori-
tdt des Sakralen geht nach Habermas (TkH I1/S. 118f.) in der Moderne auf den begriindeten
Konsens rationaler Verstindigung tiber, der einen integrativen Konnex stifte. Der tragen-
de Konsens sozialer Formen und der Charakter ihrer kollektiven Identitit schwankt dabei
zwischen diversen Urspriingen, Formaten und Qualititen, zwischen Universalitit und
Partikularitit, In- und Exklusivitit und Im- und Explizitit®": Neben das Heilsverspre-
chen einer religiésen Gemeinschaft und den Fundus einer geteilten Lebenswelt tritt das
universale Einverstindnis der Rationalitit, deren Konsens sich als iibergeordnete Uberein-
stimmung ausnimmt. Mit diesem Einvernehmen geht zugleich die dispersive Dynamik der
Entgrenzung einher, mit der sich konkrete Beziige qua fehlender universal-reflexiver Be-
griindbarkeit auflésen. Politisch-ethische Diskurse, die Habermas in politischen Kontexten
einfithrt, dienen ebenfalls der konkreten Bestimmung von Wir-Identititen, werden aber
auch an die moralischen Diskurse und deren Logik der Entgrenzung gebunden. Die integra-
tive Funktion kollektiver Identitit bleibt letztlich unklar: Neben der Frage, wie konkret und

wer denn die Geschichte der Kollektive erzahlt und wie sich Zugehorigkeit bestimmt. Fraglich ist
ebenso, warum Habermas die Identitat von Kollektiven an den Lebensweltbegriff bindet und nicht
der Selbstsetzung iiberantwortet. Weiterfithrend hierzu Henning 2009.

370 Kritisch zur Ankniipfung an Durkheim und dessen Konzept des Kollektivbewusstseins: Joas 2002.

371 Fest steht jedenfalls die Notwendigkeit, das Verhiltnis von ex- wie implizitem Wissen und der
kommunikativen Praxis zu klaren: »Bei dieser Problemstellung kommt allerdings die Rolle impliziten
Wissens zu kurz. Es bleibt unklar, wie der Horizont des Alltagshandelns aussieht, in den das explizite Wis-
sen der kulturellen Experten einschief3t, und wie sich die kommunikative Alltagspraxis unter diesem Zufluf3
tatsdchlich verdndert. Das Konzept des verstindigungsorientierten Handelns hat den weiteren und ganz
anderen Vorzug, daf} es diesen Hintergrund impliziten Wissens beleuchtet, welches a tergo in die koope-
rativen Deutungsprozesse eingeht. Kommunikatives Handeln spielt sich innerhalb eines Lebenswelt ab, die
den Kommunikationsteilnehmern im Riicken bleibt. Diesen ist sie nur in der prireflexiven Form selbstver-
stindlicher Hintergrundannahmen und naiv beherrschten Fertigkeiten prisent.« (TkH 1/S. 449)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

exklusiv Kollektive sein konnen oder miissen, ist auch offen, wie weit das Bewusstsein des
Eigenen in einer entgrenzten, uneigenen Gemeinschaft tragt.

Einerseits bietet die Lebenswelt eine feste Ordnung der Welt, die gegeniiber der Un-
iibersichtlichkeit der Moderne einen Fundus gemeinsamer Beziige versichert: » Die konti-
nuierliche Beunruhigung durch Erfahrung und Widerspruch, Kontingenz und Kritik bricht sich in
der Alltagspraxis an einem breiten, unerschiitterlichen, aus der Tiefe herausragenden Fels konsen-
tierter Deutungsmuster, Loyalititen und Fertigkeiten.« (FuG, S. 38) Die Lebenswelt rahmt die
Verfliissigung der Moderne, den Problematisierungssog und den infiniten Regress der Re-
flexion in einem verbindenden Kontext ein. Im gleichen Atemstof wird sie von Habermas
aber selbst der Rationalisierung ausgesetzt: »Die Lebenswelt bildet gleichzeitig den Horizont
fur Sprechsituationen und die Quelle von Interpretationsleistungen, wihvend sie sich ihrerseits nur
durch kommunikative Handlungen hindurch reproduziert.« (Ebd.) Jede Gewissheit, Vertraut-
heit und Sicherheit16st sich somit auf, jeder (gegebene) Kontext zerfillt mit der Notwen-
digkeit seiner universalen Begriindung. Die Spannung bleibt bestehen: Die Lebenswelt
oszilliert unentschieden zwischen einem latenten Erfahrungsraum und einem expliziten
Objekt rationaler Verstindigung, wobei sie dem kommunikativen Handeln ebenso als ante-
zedenter Fundus dient wie sie als Produkt seiner reflexiven Abwigung entspringt. Auch
wenn sich die beiden Varianten der Lebenswelt im Ort, im Modus und in der Qualitit der
Koordination unterscheiden und sie sich gegenseitig existenziell bedrohen, kann Haber-
mas auf keine der beiden Typen der Integration des Sozialen verzichten,

3.3 Entgrenzung und Einschrénkung - Deliberative Demokratie und
prozedurale Rechtstheorie

Der dritte Bereich dieser Auseinandersetzung befasst sich mit den Formen und Forma-
ten politischer Integration und geht diesen in den Konzepten der deliberativen Demokratie
und der Diskurstheorie des Rechts ebenso nach wie in dem prozeduralen Reglement der
Willensbildung und dem Glutkern der Verfassung. (Vgl. UdiZ, S. 141f.) Nach Habermas
nimmt sich die Demokratie aufgrund ihrer rationalen Qualitit als die adidquate politische
Ordnung der Moderne aus, wobei das

»[...] Demokratieprinzip ein Verfahren legitimer Rechtssetzung festlegen soll. Es be-
sagt ndmlich, dafs nur die juridischen Gesetze legitime Geltung beanspruchen diirfen,
die in einem ihrerseits rechtlich verfaRten diskursiven Rechtssetzungsprozefs die Zu-
stimmung aller Rechtsgenossen finden kénnen. Das Demokratieprinzip erklart, mit
anderen Worten, den performativen Sinn der Selbstbestimmungspraxis von Rechts-
genossen, die einander als freie und gleiche Mitglieder einer freiwillig eingegangenen
Assoziation anerkennen.« (FuG, S.141)

Die Demokratie vermittele Aspekte der Autonomie und Heteronomie im Recht. In diesem
soll sich die normative Legitimitat” (Geltung) mit der Wirkmacht empirischer Gegeben-

372 Marxsens (GuM, S.145) Rekonstruktion orientiert sich dagegen stirker an den beiden Prinzipien
der Menschenrechte und der Volkssouverinitat, die einzig noch als Legitimationsreservoirs von
Recht dienen konnten. Auf Integrationsformen wie ein traditionelles Ethos, Uberlieferungen und
Erziehung kénne nicht mehr zuriickgegriffen werden.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

285


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286

Tobias Braun: Der politische Konsens

heiten (Faktizitit) und den reflexiven Anspriichen autonomer Selbstbestimmung (deli-
berative Demokratie) verbinden. Die diffizile Spannung zwischen der Setzung von und
der Aussetzung in politische Ordnungen spiegelt sich auch am Status der Zustimmung,
die einerseits immer aktualisiert werden muss und dem Einzelnen anderseits als objek-
tiv-duflere Bindung getroffener Entscheidungen gegeniibertritt, sowie an der Doppelrolle
der Biirger als Urheber und Adressat des Rechts. Die Konzeption des Rechts dient Haber-
mas Marxen (GuM., S. 138) zufolge also nicht dazu, die Friktion aufzulésen, wohl aber zu
vermitteln und produktiv in ein politisches Arrangement umzulegen:

»Hinter diesem doppelperspektivischen Vorgehen steht die Uberzeugung, dass eine
Theorie der Gesellschaft im Allgemeinen, eine des Rechts im Besonderen, sowohl die
normativen Uberzeugungen der Menschen, als auch die empirischen Zwinge, unter
denen sie in der realen Gesellschaft agieren mussen, in sich aufnehmen muss.« (ebd.,
S.139)

Das Recht wird nach Marxsen als Scharnier zwischen System und Lebenswelt konzi-
piert: »Das Recht ist nimlich nach Habermas zwar vor allem ein Steuerungsmedium fiir den Sys-
tembereich, es hat aber auch Funktionen, in denen es wesentlich auf die lebensweltliche Integration
riickgebunden ist.« (GuM, S. 125) Habermas akzentuiere hierbei eine »aus den kommunika-
tiven Verhdltnissen der Menschen entspringenden Solidaritit [...], die vermittelt iiber das Recht ei-
nen gesellschaftsweiten Einfluss gewinnen konnen soll.« (ebd., S. 126) Ferner arbeitet Marxsen
(GuM, S. 154 — 160) eine Leerstelle im kategorialen Status des Diskursprinzips heraus, die
sich aus der Umstellung der theoretischen Anlage zwischen der Theorie des kommunikati-
ven Handelns und Faktizitit und Geltung ergebe und zu einer defizitiren Verkniipfung von
Demokratie-, Moral- und Diskursprinzip fithre. Bezoge sich Letzteres, welches die Giil-
tigkeit von Handlungsnormen an die Zustimmung potentiell Betroffener binde, in der
Theorie des kommunikativen Handelns auf einen diskursethischen Grundsatz, so werde die-
ses in Faktizitdt und Geltung zu einem allgemeinen Prinzip der Bestimmung von Handlungs-
normen: »Das Diskursprinzip wird nunmehrvorgestellt als der oberste Grundsatz der praktischen
Philosophie, der dann abhingig vom jeweiligen Gegenstandsbereich (Moral, Ethik oder Recht) eine
je konkrete Gestalt annimmi, die im Folgenden noch néiher zu analysieren ist.« (GuM, S. 155) Das
Diskursprinzip sei normativ konzipiert und gehe moralischen, rechtlichen und ethisch-
politischen Rechtfertigungspraxen voran. Eben weil dies Prinzip nicht direkt eingreifen
konne, zoge es sich auf die Bestimmung von Verfahren zuriick, daneben bilde sich in
der Verbindung aus Diskursprinzip und Rechtsform das Demokratieprinzip. Das Problem ist
nach Marxsen (GuM, S. 158f.), dass der Universalisierungsgrundsatz in der Ableitung des
Diskursprinzips diesem zwar voranginge, er aber gleichsam aus dessen Anwendung erst
folgen solle. Marxsen markiert dabei die Grundanlage der Spannung, die zwischen dem

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Konkreten und Universalen besteht.?”® (Vgl. Lieber, DVfG, S. 319 — 322 und weiterfithrend
Kettner 2002)

Auf eine weitere Spannung in der konzeptionellen Anlage weist McCarthy in einem
Artikel hin, der bereits vor der Veréffentlichung von Faktizitit und Geltung erschien:

»Wenn Selbstbestimmung, politische Gleichheit und die Beteiligung der Staatsbiir-
ger an den Entscheidungsprozessen die Merkmale wirklicher Demokratie sind, dann
kann eine demokratische Regierung kein politisches System im Sinne von Habermas
sein, das heifdt, ein Handlungsbereich, der von allen anderen Teilen der Cesellschaft
abgespalten ist und die Autonomie ihnen gegeniiber aufrecht erhilt, daf er seinen
Austausch mitihnen iiber entsprachlichte Steuerungsmedien wie Geld und Macht re-
guliert.« (McCarthy 2002, S.198)

Die komplexitits- und dissensreduzierende Funktion, die die Auslagerung sozialer Inte-
gration auf die Subsysteme darstelle, entzoge der Gesellschaft eben jene direkte Steue-
rungsfunktion: Kurzum gerit die Externalisierung in Spannung zum Anspruch volks-
souverdner Emanzipation und Partizipation. Habermas wird im Recht, der Willensbil-
dung und der Offentlichkeit medialisierende Strukturen anbieten: Ob diese die Span-
nung lésen oder wiederholen, ist zu priifen.

Scheuerman merkt an, Habermas wiirde in Faktizitit und Geltung auf ein Modell real-
existierender Demokratie zuriickfallen, die Unzulanglichkeiten reprisentativer Demokra-
tie nicht erkliren kénnen und eine nur ungentigend kritische Bewertung der kapitalisti-
schen Demokratie entwickeln, die er noch im Strukturwandel der Offentlichkeit geleistet
habe.’” Das offerierte Demokratiemodell wire uneindeutig, weil es zwischen zwei Polen
alterniere: Auf der einen Seite stiinde der Anspruch einer radikalen Demokratie, die sozia-
le Gleichheit und weitreichende Kontrolle von Marktmechanismen und Administration
beinhalte, von Habermas aber als normatives Ideal betrachtet wiirde und in einem Sollen
verbleibe.’” Auf der anderen Seite entwickele Habermas ein defensives Modell delibera-
tiver Demokratie »in which democratic institutions exercise at best an attenuated check on mar-
ket and administrative processes, and where deliberative publics most if the time tends to remain, as

373 Ebenso lenkt er den Blick auf Komplikationen, die sich aus der selbstreferentiellen Grundanlage
des Gesamtwerks ergeben. Gleichwohl es lauter ist, schon erbrachte Begriindungen nicht noch-
mals darzustellen und auf sie zu verweisen, ist es bei einem so breiten und komplexen Werk wie
dem Habermas’ kaum moglich, ohne gréRReren Aufwand die Anschlussmoglichkeit, also ob die Be-
grindung, auf die verwiesen wird, auf der gleichen Ebene geleistet und von gleichen Vorannah-
men ausgeht usw., zu prifen.

374 Die Kritik an Habermas, Faktoren auszublenden, die den idealen Bedingungen entgegenstiinden,
ist weit verbreitet.

375 In einer Frihschrift tendiert Habermas zur radikalen Demokratie: Eine Befiirwortung der politi-
schen Teilhabe und Selbstregierung des Demos verbindet sich hierbei mit einer Kritik an admi-
nistrativen, technokratischen und paternalistischen Strukturen, die diese Autonomie hemmten.
(Vgl. Habermas et al. 1969, S. 13 — 55)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

287


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

Tobias Braun: Der politische Konsens

Habermas himself describes is, at rest (im Ruhezustand).<*” (Scheuerman 2002, S. 63f.) Diese

Spannung wird an mehreren Stellen offenbar.’”

*78 riicken die politischen Diskurse der Offentlichkeit ins

In der deliberativen Demokratie
Zentrum, wodurch sich neben dem Charakter der Politik auch die Praxen der Willens-
bildung und die Formen der Rechtfertigung politischer Entscheidungen verindern.*”
Habermas versucht mit diesem Modell, zwei Stromungen der Demokratietheorie aus-
zuséhnen und mit seinen diskurstheoretischen Ansatz zu verkniipfen.*®® Hierzu grenzt
er zundchst jenes von liberalen und republikanischen Modellen ab, dem Individualismus

des Einen und der Moralitit des Anderen:

»Demgegeniber beharrt eine diskurstheoretische Deutung darauf, dafd die demokra-
tische Willensbildung ihre legitimierende Kraft nicht vorgingig aus der Konvergenz
eingelebter sittlicher Uberzeugungen zieht, sondern aus Kommunikationsvorausset-
zungen und Verfahren, die im Prozefd der Beratung die besseren Argumente zum Zuge
kommen lassen. Die Diskurstheorie bricht mit einer ethischen Konzeption der staats-
biirgerlichen Autonomie; deshalb braucht sie den Modus deliberativer Politik nicht
einem Ausnahmezustand vorzubehalten.<*®" (FuG, S.339)

376 Die These Scheuermans (2002, S. 76) lautet, dass sich die Spannung zwischen den Modellen ergibt,
weil Habermas die Einseitigkeit der normativen und der empirisch-funktionalen Demokratietheo-
rie in seinem Ansatz ausgleichen wolle. Das Problem bestiinde nun in fundamentalen konzeptio-
nellen Unterschieden, die entweder zu einem substantiellen Verlust bei der Ubertragung in das
Konzept Habermas’ fithren wiirden, oder aber die Spannung nur weitertragen wiirden.

377 Siehe auch die dhnliche Kritik von Schmalz-Bruns (1995, S.102 —120) und Kersting (2000, S. 203)

378 Siehe hierzu auch Strecker 2009. Daneben: Palazzo 2002 und Fuchs-Coldschmidt 2008. Das Kon-
zeptder deliberativen Demokratie selbst ist Teil anhaltender Diskurse, wie die Arbeiten Chappells
(2012), Fishkins (2009), Loschs (2005) und die Sammelbande von Rosenberg (2008), Landwehr und
Schmalz-Bruns (2014) sowie Ottmann und Barisi¢ (2015) zeigen.

379 Habermas (FuG, S.370f.) nennt im Anschluss an Cohen folgende Postulate deliberativer Politik:
Die argumentative Form, den inklusiven und wie 6ffentlichen Charakter, die Freiheit von exter-
nen wie internen Zwéngen, die Einverstindnisorientierung und das Fallibilitdtsbewusstsein, die
Mehrheitsentscheidung im Sinne einer verniinftigen Grundlage einer Entscheidungsfindung bei
anhaltendem Diskurs, die Einholung und Veroéffentlichung alles Relevanten und abschlieftend die
Reichweite der Argumente (iilber den konkreten Wertekonsens hinaus).

380 Eine Ubersicht des liberalen und des republikanischen Modells, einer Explikation anhand Kants
und Rousseaus, sowie den Einwanden von Habermas bieten die Ausfiihrungen Marxsens (GuM,
S.146 —153). Fur aktuelle Positionen zum Konzept des Republikanismus siehe die Arbeiten von
Holzing (2014) und Schulz (2015), daneben den Sammelband Labordes und Maynors (2008).Vgl.
auch Ottmann 2006.

381 »Die Diskurstheorie, die mit dem demokratischen Prozef3 starkere normative Konnotationen verbindet als
das liberale, aber schwiichere als das republikanische Modell, nimmt wiederum von beiden Seiten Elemente
auf und fiigt sie auf neue Weise zusammen.« (FuG, S. 361)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Die Position zwischen Liberalismus und Republikanismus resultiere aus der Relevanz
der Offentlichkeit in diskursiven Prozessen der Meinungs- und Willensbildung®®* so-
wie dem Primat der Verfassung. (Vgl. FuG, S.361f.) Das Staatsbiirgerverstindnis sei
ein rechtliches, kein ethisches: Zwischen beiden Polen kénne die deliberative Demokratie
Uber- wie Unterbeanspruchung des Biirgers vermeiden.’®® Habermas will die aufls-
senden und entfesselnden Potentiale der Moderne produktiv einfangen und kritisiert
demgemafd kommunitaristische Positionen, deren Postulate natiirlicher Gewachsenheit
und Harmonie in modernen Gesellschaften obsolet wiren: »Freilich vertrigt sich die
substantielle Sittlichkeit eines als unproblematisch unterstellten Hintergrundkonsenses schlecht
mit Bedingungen des kulturellen und gesellschaftlichen Pluralismus, durch den sich moderne
Gesellschaften auszeichnen.<*®* (FuG, S. 340) Politisch-ethische Diskurse miissten sich dem
Vorrang rationaler Universalitit stellen, dem Absehen vom Besonderen, der Auflésung
des Eigenen.*®> Normative Geltung richte sich an reflexiv-abstrakten Grundsitzen aus,
auch jene des Rechts.*® Infolgedessen wird die Einbindung des Konkreten diffizil: Zwar
bietet Habermas (FuG, S. 231f.) ein prozedurales Modell als Losung an, letztlich bleibt der
Ort rechtfertigbarer, kollektiver Autonomie aber prekir, wird Habermas die Evaluation
und Inklusion konkreter Beziige doch an immer andere Instanzen weitergeben und
sie schlussendlich der administrativen Ebene tiberantworten. Durch diese ungelds-

382 »Die Diskurstheorie rechnet mit der hoherstufigen Intersubjektivitdt von Verstindigungsprozessen, die sich
iiber demokratische Verfahren oder im Kommunikationsnetzwerk politischer Offentlichkeiten vollziehen.«
(FuG, S.362)

383 Palazzo (2002, S. 76f.) spricht sich dafiir aus, direkte und partizipative Demokratie nicht zu ver-
wechseln, wobei letztere der Vorstellung deliberativer Demokratietheorie entsprache. Auch wenn
das Argument der Dezentralisierung einsichtig und der Gedanke einer Verbreitung politischer Ar-
beit tiber zivilgesellschaftliche und 6ffentliche Praxis sympathisch ist, stellt sich die Frage, welches
demokratische Potential diese Bestimmung aufweist und wie ihre Beziehung zur Politik konzipiert
wird. Wir werden weiter unten hierauf zuriickkommen.

384 »Die positive Freiheit der sittlichen Person verwirklicht sich im bewufSten Vollzug einer individuellen Le-
bensgeschichte und manifestiert sich in jenen privaten Kernbereichen, wo sich die Lebensgeschichte der An-
gehdrigen einer intersubjektiv geteilten Lebenswelt im Rahmen gemeinsamer Traditionen und auf der Ebe-
ne einfacher Interaktionen miteinander verflechten. Als ethische entzieht sich diese Freiheit rechtlicher Re-
gelung, aber sie wird durch rechtliche Freiheit maglich gemacht.« (FuG, S. 481f.) Diese Ausfithrungen
sind Teil der Spharentheorie Walzers, Habermas kritische Anmerkungen finden sich direktim An-
schluss (FuG, S. 482)

385 »Aber diese Fragen sind, wie wir gesehen haben, moralischen Fragen untergeordnet und stehen im Zusam-
menhang mit pragmatischen Fragen. Vorrang hat die Frage, wie eine Materie im gleichmdfSigen Interesse
aller geregelt werden kann.« (FuG, S. 343, vgl. auch S. 344)

386 Dennoch kdnnte Habermas das Primat immer noch relativieren, indem er auf die konkreten An-
wendungsdiskurse verweist, in denen sich eine Abwagung unter universellen Normen konkret und
partikular begriindet. Diesen Anwendungen liegt dann aber der Keim des Illegitimen inne, denn
die Auswahl rechtfertigt sich nicht universell. Diese bleibt an ein konkretes Kollektiv gebunden
und dem Partikularen und Kontingenten verhaftet. Kann es Habermas aber zulassen, dass ein uni-
versales Prinzip berechtigterweise auf Basis konkreter Willensbekundungen ihre Geltung verliert?
Wenn die Moral eine universale ist, stellt sich die Problematik der Rechtfertigung konkreter An-
wendungen nochmals schirfer. Diese Durchdringung sich delegitimierender Prinzipien wirkt auch
im Falle der Sittlichkeit fort. (Vgl. FuG, 347, siehe auch Marxsen, GuM, S. 74 —79)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

289


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Tobias Braun: Der politische Konsens

te Spannung kann sich das Allgemeine einerseits kaum verwirklichen, das Konkrete

andererseits kaum legitimieren.

387

Die deliberative Demokratie tibertrigt die Logik rationaler Verstindigung auf politische

Diskurse, wobei in diesen die genuine Spannung von Einschrinkung und Entgrenzung

virulent bleibt.’®® Die dezentralisierte Subjektlosigkeit und prozedurale Formalitit

einer verfliissigten Volkssouverinitit fithrt zur Abkehr vom Konkreten.?®® Entgegenkom-

mende Kontexte der Lebenswelt erméglichen allerdings erst diese Entfesselung.’® Der

387

388

390

Unter Bedingungen der diskursiven Moderne ist das einzige Konstituens von Gemeinschaftlichkeit
verniinftige wie universale demokratische Verfahren. »In einem abstrakter angelegten Diskursmodell
bleibt die Einbindung des Einzelnen in die Intersubjektivitdt einer vorgingigen Struktur moglicher Verstin-
digung erhalten. Zugleich entbindet die Bezugnahme aufeine virtuelle, iiber die Traditionsgestalt jeder par-
tikularen Gemeinschaft hinausweisende Kommunikationsgemeinschaft, die in idealer Weise inklusiv ist, die
Ja-/Nein-Stellungsnahmen der Beteiligten von der prdjudizierenden Gewalt der blof3 konventionell einso-
zialisierten Sprachspiele und Lebensformen.« (FuG, S. 347) An andere Stelle charakterisierte Habermas
das demokratische Verfahren als integrierenden Prozess: »Dieses demokratische Verfahren stellt ei-
nen internen Zusammenhang zwischen Verhandlungen, Selbstverstindigungs- und Gerechtigkeitsdiskur-
sen her und begriindet die Vermutung, dafd unter solchen Bedingungen verniinftige bzw. faire Ergebnisse
erzielt werden.« (DMD, S. 79) Das Verfahren selbst sei wiederum abstrakt-allgemein, es liefere nur
die Strukturen des Ausgleichs.

»Rationale Diskurse erfordern den spontanen Austausch von Griinden fiir informierte Stellungnahmen zu
relevanten Themen und Beitrigen. Das Modell deliberativer Politik lf3t sich von der Vorstellung leiten, dafs
die politische Willensbildung durch den Filter einer diskursiven Meinungsbildung hindurchgeleitet wird.
Demnach schreiben wir dem demokratischen ProzefS in dem MafSe eine kognitive Funktion zu, wie dieser, im
grofen und ganzen betrachtet, den Bedingungen geniigt, die Inklusion aller Betroffenen, die Transparenz
der Beratung und gleiche Teilnahmechancen zu gewdihrleisten sowie zweitens die Vermutung rationaler Er-
gebnisse zu begriinden.« (HdD, S. 97, Herv. i. 0.) Auffallend ist hier die Trennung von Willensbildung
und Meinungsbildung: Es ist zu fragen, ob die Willensbildung noch auf der Ebene der Offentlich-
keit stattfindet, oder ob die konkrete Gestaltung nur infolge eines peripheren 6ffentlichen Diskur-
ses irritiert (im Sinne Luhmanns) wird. Habermas benutzt verschiedene Worte fiir diese Struktur:
Filter, Kanalisierung, Steuerung und Lenkung. Es wiére zu kldren, wie Habermas diesen Mechanis-
mus versteht: Dies kénnte meinen, dass ein breiterer politischer Diskurs infolge der Offentlichkeit
spezifiziert und verdichtet wird, manche Themen, Personen und Interessen in dem Filter hangen
blieben. Weil dann wiederum der nachfolgende politische Willensbildungsprozess nur auf die-
se gereinigte Themenauswahl zuriickgreifen kann, bzw. auf die gegebenen Argumentationsmus-
ter und Meinungen, ist er an die Filterung gebunden. Vorausgreifend muss erwahnt werden, dass
sich diese Annahme mit der Begriindung der Notwendigkeit reprisentativer Elemente kreuzt: Die
Komplexititsreduktion wird einmal der Offentlichkeit, das andere Mal einer institutionalisierten
Struktur zugeschrieben.

»Das »Selbst« der sich selbst organisierenden Rechtsgemeinschaft verschwindet in den subjektlosen Kom-
munikationsformen, die den Fluf3 der diskursiven Meinungs- und Willensbildung so regulieren, daf3 ihve
falliblen Ergebnisse die Vermutung der Verniinftigkeit fiir sich haben. Damit wird die Intuition, die sich mit
der Idee der Volkssouverinitdt verbindet, nicht dementiert, jedoch intersubjektivistisch gedeutet. Eine wenn
auch anonym gewordene Volkssouverdnitit zieht sich in die demokratischen Verfahren und in die rechtliche
Implementierung nur zuriick, um sich als kommunikativ erzeugte Macht zur Geltung zu bringen.« (FuG,
S.365)

»Gerade die deliberativ gefilterten politischen Kommunikationen sind auf Ressourcen der Lebenswelt —auf
freiheitliche politische Kultur und eine aufgekldrte politische Sozialisation, vor allem auf die Initiativen mei-
nungsbildender Assoziationen — angewiesen, die sich weitgehend spontan bilden und regenerieren, jeden-
falls direkten Zugriffen des politischen Apparats nur schwer zuginglich sind.« (FuG, S. 366)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Integration iiber Verfahren gehen Beziige einer politischen Kultur und eines politisch-ethi-
schen Selbstverstindnisses zuvor: Aufgrund ihres performativen Charakters nehmen
diese Kontexte zwar von Postulaten substantieller Qualitit Abstand, gleichwohl stiften
sie intersubjektive Konnexe eines Raums, einer Uberlieferung, einer Kooperation.”" Die
beanspruchte politische Ordnung setzt demnach eine Kongruenz voraus, auch wenn
diese sich nur als Rahmen einer Setzung manifestiert. So bedingen die emanzipativ-
verflissigten, kritisch-reflexiven Selbstbestimmungsprozesse einen materiellen Grund,
dessen Koordination sie bediirfen, ohne ihn selbst einholen zu kénnen: Kurzum beruht
politische Verstindigung auf einem Vorverstindnis. Habermas will die Spannung zwischen
dem Universellen und Partikularen 16sen, indem er fir ihre raumliche Separation plidiert:

»Jede Assoziation, die ein solches Verfahren institutionalisiert, um die Bedingungen
ihres Zusammenlebens demokratisch zu regeln, konstituiert sich damit als Biirger-
schaft. Sie bildet eine partikulare, in Raum und Zeit abgegrenzte Rechtsgemeinschaft
mit spezifischen Lebensformen und Uberlieferungen. Aber diese unverwechselbare
Identitdt kennzeichnet sie nicht als politische Gemeinschaft von Staatsbiirgern. Den
demokratischen Prozess beherrschen ndmlich allgemeine Prinzipien der Gerechtig-
keit, die gleichermafien fiir jede Birgerschaft konstitutiv sind.« (FuG, S. 372)

Eine spezifische Klirung dieser Kennzeichnung bleibt allerdings aus: Wie prigt das Allge-
meine das Besondere, wie konnen sich Praxen kollektiver Selbstbestimmung und uni-
versale demokratische Prozesse vermitteln? Wie sich ein konkretes Kollektiv gerechtfer-
tigt iiber eine demokratische Praxis selbst bestimmen kann und wie Habermas den Aus-
gleich zwischen universalen Prinzipien und konkreten Entscheidungen konzipiert, soll
nun in den Fokus treten.

3.3.1  Von den Rechten - Zwischen Autonomie und Heteronomie

Habermas will die Theorie des Rechts nach Mafdgabe der Volkssouverinitit reformulie-
ren: »Die entwickelten Prinzipien des Rechtsstaates fiigen sich zu einer Architektonik zusammen,
der eine einzige Idee zugrundeliegt: die Organisation des Rechtsstaates soll letztlich der politisch au-
tonomen Selbstorganisation einer Gemeinschaft dienen, die sich mit dem System der Rechte als eine
Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen konstituiert hat.« (FuG, S. 217) In diesem Kon-
nex sollen sich Autonomie, ethisch-politische Selbstbestimmungsprozesse und die Hetero-
nomie rechtsstaatlicher Ordnung verschrinken. So kénne die »kommunikative Macht ei-
nes verniinftigen Willens entstehen und in Gesetzesprogrammen verbindlichen Ausdruck finden«
(ebd.), sowie die sozialintegrative Kraft auch bei der Anwendung und Implementierung
des Rechts sichergestellt werden. Zwar stehen sich die kollektive Autonomie der Setzung
und die Aussetzung in eine objektiv geltende Rechtsordnung unverséhnlich gegeniiber, im
Recht liefien sich beide aber produktivverbinden. Im Horizont eines demokratischen Ur-
sprungs verlore das Recht seinen objektiven Status und sein heteronomes Potential: Das

391 Die Entfesselung des Kommunikationspotentials bedarf daneben der Abschaffung der Klassenkon-
flikte, der gesellschaftliche Stratifikation und der Ausbeutungsbeziehungen. (Vgl. FuG, S.374) So
sehr Habermas auch im Hinblick auf die Inhalte der Forderungen zuzustimmen ist, so verweisen
sie auf Bedingungen, die dem Verfahren vorgelagert sind.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

291


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Tobias Braun: Der politische Konsens

bindende Gesetz liefRe sich als geronnener politischer Wille verstehen und werde so zu ei-

nem Ausdruck kollektiver Souverinitit.*** Es ist diese Korrelation positiver und negativer

Autonomie im Sinne eines inneren, subjektiven und einer dufleren, objektiven Pols, die

Habermas produktiv in seiner Rechtsphilosophie auszuarbeiten ansinnt.’* Allerdings

reibt sich die Aussetzung in konkrete Ordnungen mit autoritiren Geltungsanspriichen

392

393

Eine Frage ist, wie Habermas die Abkopplung infolge administrativer Selbstprogrammierung auf-
zuhalten gedenkt.

Diese Verkniipfung will die Auflésungsbewegung permanenter, autonomer und volkssouveriner
(Selbst-)Setzung durch die Konfrontation mit sich selbst als Ursprung des Zwingenden, des Ge-
gebenen, einhegen. Das Paradox des selbstgewollten Zwangs soll sich und die Dynamik der an-
archischen Selbstsetzung aufheben. Meine Vermutung ist, dass Habermas die Spannung nur ver-
schiebt, die er in der Doppelrolle vereinen will. An zwei Punkten wird dies deutlich: Einmal muss
der Anspruch erhoben werden, dass die Selbstbindung frei sei von Heteronomie. Wenn Autono-
mie sich fraglos binden lassen soll, muss die Heteronomie der Rechtsordnung, aber auch die der
Verfahren, als reiner Ausfluss des autonomen Willens erscheinen. Die Hoffnung Habermas’ muss
aber getriibt sein, bleiben dem nagenden Zweifel der Emanzipation doch Angriffsflichen, die
auch die Umstellung auf Verfahren nicht kaschieren kann, solange er personelle, temporale und
lokale Disparitdten nicht zugunsten eines abstrakten Universalismus auflost. Auch wenn die sich
selbst identische, gestaltbare, einsichtige wie einsehbare demokratische Gesellschaft im Idealen
bleibt, bildet dieses eingeschriebene Defizit unabdingbar den energetischen Pol emanzipatori-
scher Dynamik und gesellschaftlichen Aufbegehrens. Wenn der Urheber schon nie mit sich selbst
ibereinstimmt, scheint dies fiir seine andere Seite, die des Adressaten, noch weniger moglich.
Dies zeigt die Spannung der konzeptionellen Anlage der Spharen: Zwar kann die auf ewig gestell-
te diskursive Offentlichkeit, die nie endgiiltig entscheidet, qua zeitlicher und raumlicher Entgren-
zung allen Teilnehmern zuganglich sein. Die Rechtsordnung dagegen konfrontiert die Adressaten
mitunter mit konkreten Zwéngen, zu deren Entscheidung die Betroffenen keinen Zugang hatten,
die schlicht vor ihrem Eintritt in die Rechtsgemeinschaft getroffen wurden. Auch wenn dies nur
auf die Begrenzung des Rechtsraumes zutrafe, wiren die Konsequenzen schon weitreichend. Die
Bindungskraft des konkreten Rechtsraums wire nicht mehr zu rechtfertigen, weil das Wir, was
sich bindet, nicht mit dem Wir (ibereinstimmt, das gebunden wird. Dies ist die zweite Bekundung
der Spannung in der Doppelrolle: Beide Bewegungen fallen nur im Moment der Selbstgriindung
in eins, lllegitimitdt und Heteronomie wachsen mit der Distanz zu dem Akt der Selbstbindung.
Der Doppelrolle bleibt eine Spannung eingeschrieben, die die Transgressivitat der demokratisch-
emanzipativen Selbstsetzungsbewegung nicht einzufangen vermag, zumindest nicht auf Dauer.
Herausgestellt werden sollte hier Reibung, die sich in der Folge der Doppelrolle des Biirgers ergibt
und ihre theoretische Belastbarkeit eingeschrankt. Das Arrangement der Doppelbewegung bleibt
abhingig von dem Moment der autonomen Selbstsetzung, der alle vor ihr liegenden Bindungen
16st. Die Bindung der Rechtssphare legitimiert sich durch die Beanspruchung der Selbstbindung
des Souverans. Die beiden Bewegungen, mithin die Auflosung wie Selbstsetzung des Urhebers
und die die Bindung, der Zwang, die Entzogenheit des Adressaten stehen sich weiter unausge-
sohnt gegeniiber. Die demokratietheoretischen Anschlussfrage ist, wie es moglich ist, Selbstbin-
dung, Selbstbestimmung und Selbstgestaltung zu institutionalisieren. Wir werden im Folgenden
Habermas’ Konzeption zu wiirdigen haben, ein Modell deliberativer Demokratie zu entwickeln:
Die hiervon uns eingetragene Anspannung der Doppelrolle sollte uns sensibilisieren, die Willens-
bildung und die Konzepte wie die Zivilgesellschaft oder den politisch-ethischen Diskurs auf ihre
politischen Potentiale hin zu befragen. Es bietet sich ein Hinweis zu Lefort an, dessen Staats-Zi-
vilgesellschafts-Dualismus dhnliche Ziige tragt, zumindest was die Spannung einer auflésenden
und einer fixierenden Instanz anbetrifft.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

an der Setzung und emanzipativen Mitgestaltung einer demokratisch-verfassten Rechts-
ordnung.**

Ausgangs- und Referenzpunkt der politik- wie demokratietheoretischen Uberlegun-
gen Habermas’ sind die Bedingungen sozialer Integration in der Moderne: Die Evolution
der Entkopplung von System und Lebenswelt im Zuge der Differenzierung moderner
Gesellschaften stelle mit Prozessen der Komplexititssteigerung, Pluralisierung und dem
Abbauvon Gewissheiten die intersubjektive Verstindigung und Handlungskoordinierung
vor anspruchsvolle Aufgaben. (Vgl. FuG, S. 41f.)

»Im Folgenden werde ich von einer Situation einer weitgehend profanisierten Ge-
sellschaft ausgehen, wo die normativen Ordnungen ohne metasoziale Garantien
aufrechterhalten werden miissen. Auch die ohnehin pluralisierten und immer starker
differenzierten lebensweltlichen GewifSheiten bieten fiir dieses Defizit keinen hin-
reichenden Ausgleich. So verschiebt sich die Biirde der sozialen Integration immer
weiter auf die Verstandigungsleistungen von Aktoren, fiir die Geltung und Faktizitat,
also die bindende Kraft von rational motivierten Uberzeugungen und der auferlegte
Zwang auferer Sanktionen, jedenfalls auflerhalb der durch Sitte und Gewohnheit
regulierten Handlungsbereiche, inkompatibel auseinandergetreten sind.« (FuG,
S. 42f)

Das Hintergrundwissen biete zwar noch die Moglichkeit der Reduzierung des Dissensrisi-
kos, da es tiber unhinterfragte, geteilte Wissens- und Wertbestinde Koordinierungsauf-
gaben iibernehme und das kommunikative Handeln entlaste, gleichzeitig entzoge es sich
aber Anspriichen reflexiver Begriitndung und somit der kommunikativen Rationalitit. (Vgl.
FuG, S. 55) Das kommunikative Handeln selbst, also das freie Flottieren mobilisierbarer Griin-
de, berge ebenso Potentiale sozialer Integration sowie der Vermeidung von Dissens, aber
nicht im Modus der Eingrenzung, sondern der Entschrinkung. Zwischen diese distinkten
Formen gesellschaftlicher Integration setzt Habermas das positivierte Recht, fungiere die-
ses doch ebenso als koordinativer Rahmen der objektiv-geltenden Ordnung wie es sich
als Ausdruck kollektiver Autonomie ausnehme. In seinen ambivalenten Status reduziere
das Recht Komplexitit und diene als integrative Struktur:

»Wenn man in dieser Weise das moderne Recht als Mechanismus betrachtet, der die
liberforderten Verstindigungsleistungen der kommunikativ Handelnden von Aufga-
ben der sozialen Integration entlastet, ohne im Prinzip die Entschrinkung des Kom-
munikationsspielraums riickgangig zu machen, werden beide Seiten: die Positivitat
und der Anspruch auf rationale Akzeptabilitat verstandlich.« (FuG, S. 57)

Dies positive Rechtsverstindnis versteht das geltende Recht als Produkt kollektiver Auto-
nomie und hebt dessen politischen Ursprung, seine Gemachtheit, hervor, wobei diese In-
tegration politischer Kooperation zugleich die prinzipielle Fass-, Bestimm- und Verander-
barkeit der Rechtsordnung voraussetzt. So avanciert das Recht zum komplexen Bezugs-

394 Dem positiven Recht kommt demnach das Potential zu, bei Aufrechterhaltung der Erwartungs-
stabilisierung gleichzeitig nicht auf iiberkommene Setzungen verweisen zu miissen und somit die
lebensweltlichen Gewissheiten ersetzen zu kénnen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

293


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

Tobias Braun: Der politische Konsens

punkt kollektiver Souverinitit und oszilliert zwischen subjektiv-autonomen und einem
objektiv-heteronomen Status.>”

In Faktizitit und Geltung bemitht sich Habermas, Volkssouverinitit und Menschen-
rechte’® in der politischen Ordnung deliberativer Demokratie zu vermitteln: »Der
gesuchte interne Zusammenhang zwischen Volkssouverdnitit und Menschenvechten liegt im
normativen Gehalt eines Modus der Ausiibung politischer Autonomie, der nicht schon durch die
Form allgemeiner Gesetze, sondern erst durch die Kommunikationsform diskursiver Meinungs-
und Willensbildung gesichert ist.«**” (FuG, S.133) Die normative Giite deliberativer Recht-
setzung entstamme nicht den Inhalten der Gesetze, sondern der prozeduralen Qualitit
ihrer Genese: »Seinen vollen normativen Sinn erhilt das Recht nicht per se durch seine Form,
auch nicht durch einen a priori gegebenen moralischen Inhalt, sondern durch ein Verfahren der
Rechtsetzung, das Legitimitiit erzeugt.<**® (FuG, S. 169) Es sind die Prozedere selbst, die die
diskursive Transition des Rechts erlauben und die Rationalitit der entbundenen Moderne
wahren: »Und auf dem posttraditionalen Rechtfertigungsniveau gilt nur das Recht als legitim, das
in einer diskursiven Meinungs- und Willensbildung von allen Rechtsgenossen rational akzeptiert
werden kinnte.<*** (ebd., vgl. auch HdD, S. 96) Die Abkehr von materiellen Hypostasen

395 »Vorbehaltlich dieser Kommunikationseinschrinkung wird das Dauerrisiko des Widerspruchs diskursiv auf
Dauer gestellt und in die Produktivkraft einer prasumptiv verniinftigen politischen Meinungs- und Willens-
bildung umgewandelt.« (FuG, S. 57)

396 Weiterfithrend Llanque 2008. Die Diskussion der Menschenrechte hat mittlerweile kaum mehr
fassbare Ausmafle erreicht, exemplarisch sei auf jiingere Arbeiten von Joas (2015), Ringkamp
(2015) und Bogner (2014) sowie die Sammelbdnde von Demko, Brudermiiller und Seelmann (2015)
und Gander (2009) verwiesen.

397 Anderenorts benennt Habermas (DMD, S. 78) verschiedene Kommunikationsformen, die als Quel-
len fiir (deliberative) Politik dienen: Ein gemeinsamer Wille bildet sich demnach durch ethi-
sche Selbstverstindigung, durch Interessenausgleich und Kompromisse strategischen Handelns so-
wie durch moralische Begriindung und rechtliche Kohdrenzpriifung. An dieser Stelle soll der Hinweis
genligen, dass sich die verschiedenen Typen der Quellen durchaus in Spannung zueinander befin-
den.

398 Den Legitimationsanspruch des positiven Rechts formuliert Habermas, ganz Kantianer, wie folgt:
»Die Freiheit eines jeden soll mit der gleichen Freiheit aller nach einem allgemeinen Gesetz zusammen be-
stehen konnen.« (FuG, S.153, vgl. Kant (1964), S.145) Weiterfiihrend sei hier eine Arbeit Meiners
(2015) verwiesen, in der dieser die Konzeption der Rechtsgeltung bei Kelsen, Habermas und Luh-
mann vergleichend untersucht.

399 Missen Rechtsnormen ethisch-politischen oder moralischen Anspriichen geniigen? Eigentlich
missten sie auf das Normative abstellen, sich auf alle potentiell Betroffenen beziehen und von
deren Zustimmung abhidngen. »Die Verbindlichkeit von Rechtsnormen geht nicht allein auf die Einsicht
in das fiir alle gleichermaf3en Gute zuriick, sondern auf kollektiv verbindliche Beschliisse rechtsetzender
und rechtanwendender Instanzen. Daraus ergibt sich die begrifflich notwendige Rollenteilung zwischen
Autoren, die Recht setzen und sprechen, sowie Adressaten, die dem geltenden Recht unterworfen sind.«
(DdR, S.174) Diese exklusive Rechtssetzung kann in normativer Hinsicht allerdings nicht legiti-
miert werden, ihr fehlt das Potential der Verallgemeinerbarkeit. Umgekehrt ist allgemein gefass-
ten Rechtsnomen ein unkonkreter und unspezifischer Charakter eigen. Wenn zudem Normen uni-
versal gelten sollen und alle potentiell Betroffenen ein Veto-Recht hitten, ist nicht einsichtig, wie
sich ein Kollektiv abschliefien kénnte. Im Prinzip konnte Habermas hier auf Werte ausweichen,
aber Rechtswerten liegt der partikularistische Zug inne, den Habermas mit seinem Verweis auf
Rechtsnormen vermeiden wollte.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

wird auch daran deutlich, dass sich die infiniten Diskurse deliberativer Willensbil-
dung stets ihrer eigenen Kontingenz, Fallibilitit und Prekaritit bewusst blieben: Die
Imperfektibilitit der Moderne spiegelt sich mithin in dem Rechtsverstindnis dieser
demokratischen Ordnung. Der formalen Prozeduralitit deliberativer Rechtsetzung
attestiert Habermas integrative Potentiale der Koordination und Legitimation, wobei
das Recht als Konnex und Medium positiver und negativer Autonomie fungiere: »Im Gel-
tungsmodus des Rechts verschrinkt sich die Faktizitit der staatlichen Rechtsdurchsetzung mit der
Legitimitit begriindenden Kraft eines dem Anspruch nach rationalen, weil freiheitsverbiirgenden
Verfahrens der Rechtsetzung.«*°° (FuG, S. 46) Zugleich iiberlagern sich an dieser Stelle zwei
Spannungen. Einerseits reibt sich die direkte Betroffenheit von Genossen politischer
Kollektive an der abstrakten Logik der Rationalitit: Da jegliche normative Rechtferti-
gung auf generalisierte, uneingeschrankt verallgemeinerbare Griinde abstellt, verlieren
ethisch-politische Positionen ihre Validitit. Andererseits besteht zwischen der Faktizitit
gesetzter Ordnungen und deren Ursprung im souverinen Willen der Betroffenen eine
Reibung, zwischen der negativen Autonomie, dem objektiven Zwang der Bindung, und

4l Habermas versucht

der positiven Autonomie, der sich nie geniigenden Selbstsetzung.
beide Friktionen en bloc aufzuheben: Sicher zwinge das Recht nur ein Kollektiv, die
Rechtsnormen selbst blieben dabei aber universell. Auch wenn die Gesetze also fiir alle

Geltung beanspruchten, so wire ihre politische Bindungskraft doch auf einen konkreten

400 Auch eine Rechtsordnung kénne sich in zunehmenden Mafie nur noch tiber Quellen legitimieren,

die nicht im Widerspruch zu prosttraditionalen Lebensidealen und Cerechtigkeitsidealen stan-
den, wie sie schon in den beiden Bereichen (Subjekt und Kultur) zentral geworden seien: »Criinde
fiir die Legitimitdt des Rechts miissen, bei Strafe kognitiver Dissonanzen, in Einklang stehen mit den mo-
ralischen Grundsitzen universeller Gerechtigkeit und Solidaritit sowie mit den ethischen Grundsitzen ei-
ner bewuf3t entworfenen, selbstverantworteten Lebensfiihrung von Einzelnen wie von Kollektiven.« (FuG,
S.128)
Die staatliche Sanktionsgewalt muss rechtlich kanalisiert werden, sie bedirfe einer rechtlichen
Ordnung: »Kurzum, der Staat wird als Sanktions-, Organisations- und Exekutivgewalt ndtig, weil Rechte
durchgesetzt werden miissen, weil die Rechtsgemeinschaft einer identitdtsstabilisierenden Kraft ebenso wie
einerorganisierten Rechtsprechung bedarf, und weil aus der politischen Willensbildung Programme hervor-
gehen, dieimplementiert werden miissen.« (FuG, S. 168) Dies seien »objektiv-rechtliche Implikationen, die
inden subjektiven Rechten in nuce erhalten sind.« (Ebd.) Die subjektiven Rechte setzen demnach schon
von sich aus staatlich organisierte Macht voraus. Nach Habermas ist es fiir das Individuum von
zentraler Bedeutung, sich auf die Einhaltung verpflichtender Normen verlassen zu kénnen: Die
rechtsstaatliche Garantie der subjektiven Rechte schaffe die Basis der Handlungskoordinierung.
Die positive Freiheit benotigt diesen gesicherten Rahmen, ebenso bedarf die negative Freiheit der
positiven, um nicht zur Willkirherrschaft zu verkommen.

401 Der universelle Anspruch politischer Prozesse steht mit der Abgeschlossenheit konkreter politi-
scher Gemeinwesen in einer gewissen Spannung. Die politische Autonomie bezieht sich auf ei-
nen exklusiven Bereich mit einer bestimmbaren Teilnehmerschaft, dessen quantitative, raumli-
che oder zeitliche Begrenzung sie aber nach verniinftigen Mafistiben nicht auszuweisen vermag.
Weder kann sich das Kollektiv in Hinsicht des Kreises der Partizipanten exklusiv auszeichnen noch
begriindet auf eine kollektive Eigenheit abstellen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

295


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Tobias Braun: Der politische Konsens

Raum begrenzt.*** Der Punkt ist, dass Habermas exklusive Beschliisse zulisst, sofern
sie den Maflgaben rationaler Diskurse entsprechen: Das Eigene kann mithin nur das
behaupten, was fiir alle immer gelten kann. Die deliberative Willensbildung ist mithin
selbst der Logik rationaler Abstraktion unterstellt: Das Besondere kann sich dann aller-
dings nicht mehr rechtfertigen und verliert jede intersubjektive Geltung ebenso wie sein
(sozial-)integratives Potential.**

Die Limitierung eines exklusiven Kreises von Betroffen entgrenzt Habermas durch die
Bedingung potentieller Betroffenheit. Die normative Validitit politischer Setzungen des
Rechts kniipfe sich an die hypothetische Beriicksichtigung aller méglicherweise Betrofte-
nen:

»[...] als Teilnehmer an rationalen Diskursen miissen die Rechtsgenossen priifen kon-
nen, ob eine strittige Norm die Zustimmung aller méglicherweise Betroffenen fin-
det oder finden kdnnte. Mithin besteht der gesuchte Zusammenhang zwischen Volks-
souverdnitit und Menschenrechten darin, dafd das System der Rechte genau die Be-
dingungen angibt, unter denen die fiir eine politisch autonome Rechtsetzung not-
wendigen Kommunikationsformen ihrerseits rechtlich institutionalisiert werden kén-
nen.«<*°* (FuG, S.134)

So komme die Rechtsordnung wiederum selbst der kommunikativen Vernunft nach. Der
Zirkel ist ebenso offenkundig wie notwendig: Da es keinen Anfang geben kann, kein
Erstes, bedingen und ermdglichen sich Volkssouverinitit, Menschenrechte, kommuni-
kative Praxis und das System der Rechte gegenseitig. Gleichsam setzt der individuelle
Pritfungsauftrag eine Deckung von rationalem Diskurs, Betroffenheit und Rechtssystem
ebenso wie die Doppelrolle von Adressat und Urheber des Rechts voraus. Der Anspruch an
Teilhabe bleibt universell, gleichsam steht diesem Aspekt positiver Autonomie die Begren-
zung des Raums konkreter Rechtssetzung, also die negative Autonomie, entgegen. Setzung
und Aussetzung des Rechts verbleiben in einer komplexen Ambivalenz.*

402 »Rechtsnormen regeln interpersonale Beziehungen zwischen Aktoren, die sich gegenseitig als Mitglieder
einer abstrakten, weil selbst erst durch Rechtsnormen erzeugten Gemeinschaft anerkennen.« (KG, S. 220)
Gesetzgebung bediirfe gleichsam einer vorgdngigen Interessenverallgemeinerung in einem Horizont
gleicher subjektiver Freiheiten.

403 Mit Rawls kann auf eine andere Integration verwiesen werden: Die Auszeichnung und Bindung
eines kollektiven Projekts entstammen nicht deren Setzung, sondern der Einsicht in dessen Aus-
zeichnung, also in dessen universaler, gerechtfertigter Ausrichtung. Problematisch ist der passive
Charakter dieses Vorschlags, der die politische Autonomie stark einschrankt.

404 Die Problematik des Betroffenheitskriteriums hatten wir schon angesprochen. So reiche es nicht
hin, iiber die Betroffenen zu diskutieren, sondern diese miissen sich am Diskurs beteiligen. Eine
anschliefende Frage ist, wie sich Exklusionen rechtfertigen, wann, von wem und wie sie vollzo-
gen werden. Die andere Frage ist, inwieweit sich die Grenzen der Betroffenheit und des Gebietes,
auf welches sich die Gesetzgebung bezieht, iiberhaupt decken miissen. Die diskurslogische Ent-
grenzung und damit die Anlage der Betroffenheit weisen liber spezifische Kollektive hinaus. Wel-
chen Kreis potentieller Betroffenheit umfassen beispielsweise Debatten des Asylrechts, Waffen-
lieferungen, (Wirtschafts-)Sanktionen gegeniiber Staaten oder (religiés-motivierten) Beschnei-
dungen?

405 In seiner Doppelrolle ist der autonome Staatsbirger mit anderen gleichurspriinglich die Instanz,
die seine Freiheit eingeschrankt. »Die Gleichurspriinglichkeit von privater und offentlicher Autonomie

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Uber den Primat der Verfahren will Habermas (FuG, S. 51) antezedente Vorausset-

zungen und substantialistische Hypostasen des Einen vermeiden: Prozesse der Willens-

bildung wiirden sich von materiellen Vorgaben 16sen und nur auf das prozedurale Arran-

gement beziehen, wodurch sie die soziale Pluralitit einbinden kénnten. Zugleich werde

durch diesen Ursprung in der kollektiven Autonomie das Konfliktpotential politischer De-

zision reduziert, weil das Recht als ein Gemachtes und als Ausdruck der Souverinitit

der Biirger erscheine.**® (Vgl. DdR, S. 156f.) Das Verfahren der Gesetzgebung verlege die

politische Integration in die prozedurale Organisation der Ubereinkunft:

»Deshalb mufd den am Gesetzgebungsprozefs Beteiligten zugemutet werden, aus der
Rolle privater Rechtssubjekte herauszutreten und mit ihrer Staatsbirgerrolle die Per-
spektive von Mitgliedern einer frei assoziierten Rechtsgemeinschaft zu (ibernehmen,
in der ein Einverstindnis ilber die normativen Grundsitze der Regelung des Zusam-
menlebens entweder schon durch Tradition gesichert ist oder ber eine Verstandi-
gung nach normativ anerkannten Regeln herbeigefiithrt werden kann.«**7 (FugG, S. 50)

Die Doppelrolle der Staatsbiirger als Adressaten und Urheber der Rechtsnormen markiere

jene Spannung, die fiir ein Verstindnis moderner politischer Ordnung leitend sei.*®

406

407

408

zeigt sich erst, wenn wir die Denkfigur der Selbstgesetzgebung, wonach die Adressaten zugleich die Urheber
ihrer Rechtessind, diskurstheoretisch entschliisseln.« (FuG, S.135) Beide Spharen, die 6ffentliche wie die
private, sind nach Habermas elementar fiir die Umsetzung von Volkssouverinitat.

»Der institutionelle Rahmen moderner Demokratien fiigt drei Elemente zusammen: die private Autonomie
von Biirgern, die das Recht haben, ein selbstbestimmtes Leben zu fiihren; die demokratische Staatsbiirger-
schaft, also die gleichmdfSige Inklusion freier und gleicher Biirger in die politische Gemeinschaft; und eine
unabhéngige politische Offentlichkeit, die als Sphdre freier Meinungs- und Willensbildung Staat und Zivil-
gesellschaft miteinander verbindet.« (HdD, S. 89)

Dies oder legt nahe, dass beides legitimerweise moglich ist. Offenkundig stehen die Auflosungs-
prozesse der Moderne der Legitimationsversicherung tiber Traditionsverweise aber entgegen.
»Das Rechtsmedium als solches setzt Rechte voraus, die den Status von Rechtspersonen als Trigern von Rech-
ten iiberhaupt definieren. Diese Rechte sind auf die Willkiirfreiheit von typisierten und vereinzelten Aktoren
zugeschnitten, d.h. auf subjektive Handlungsfreiheiten, die konditional eingerdumt werden.« (FuG, S.151)
Es ist das positive Recht, welches nach Habermas mit dem kommunikativen Handeln in Bezie-
hung steht: »Auf der einen Seite entfesselt das System der Rechte die interessengeleitete Willkiir erfolgs-
orientiert handelnder Einzelsubjekte in den Bahnen von zwingenden Gesetzen, die gleiche subjektive Hand-
lungsfreiheiten kompatibel machen; auf der anderen Seite mobilisiert und vereinigt es die kommunikativen
Freiheiten prisumptiv gemeinwohlorientieter Biirger in der Praxis der Gesetzgebung.« (FuG, S.164) Beide
Rechtsbereiche und beide Autonomien bedingen sich, obwohl sie zu trennen sind.

Die private Autonomie hat den Riickzug aus den gemeinsamen 6ffentlichen Belangen zum Kern:
»Deshalb lafdt sich die private Autonomie eines Rechtssubjekts wesentlich als die negative Freiheit verste-
hen, sich aus dem Gffentlichen Raum gegenseitiger illokutiondgrer Verpflichtungen auf eine Position wech-
selseitiger Beobachtung und reziproker Einwirkung zuriickzuziehen. Die private Autonomie reicht so weit,
wie das Rechtssubjekt nicht Rede und Antwort stehen, fiir seine Handlungspline keine dffentlich akzepta-
blen Griinde angeben muf3. Subjektive Handlungsfreiheiten berechtigen zum Ausstieg aus dem kommuni-
kativen Handeln und zur Verweigerung illokutiondrer Verpflichtungen; sie begriinden eine Privatheit, die
von der Biirde der gegenseitig zugestandenen und zugemuteten kommunikativen Freiheit befreit.« (FuG,
S.153) Was meint aber Habermas mit reziproker Einwirkung und wie ist das Verhdltnis zu den
Subsystemen Markt und Administration bestimmt? Auch wenn Habermas an dieser Stelle keine
Hinweise gibt, ist es plausibel, den Marktteilnehmer als privaten Nutzenmaximierer, der strate-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

297


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

Tobias Braun: Der politische Konsens

(Vgl. FuG, S.52) Mit der Demokratie ging der Anspruch allgemeiner Teilhaberechte
ebenso einher wie die Dynamik permanenter Problematisierung, die alles bislang Si-
chere o6ffentlicher Kritik aussetze: Die frei flottierenden, auf Dauer gestellten Diskurse der
Offentlichkeit begreift Habermas als genuine Manifestationen politischen Handelns,
deren Willensbildung in deliberativer Demokratien iiber spezifische Mechanismen an
die Institutionen weitergeleitet wiirden und beide Riume miteinander verkniipften.**
Diese Mechanik politischer Transmission bedarf einer eingehenden Betrachtung: Leitend
muss die Frage sein, an welchen Punkten die organisierte Selbstbestimmungspraxis
tiber die Rechtssetzung hinaus geht, bzw. an welchen Stellen das Konkrete in den

410

rationalen Gesamtentwurf einbricht.#° So tritt die Spannung zwischen den beiden

gisch handelt, zu begreifen, der sich 6ffentlichen Belangen entzieht. Wenn sich das Individuum
auf diese Ebene begeben hat, kann es Gesetze nur noch aus der Adressatenrolle wahrnehmen:
»Selbst wenn jedes Rechtssubjekt in der Rolle einer moralischen Person einsieht, daf3 es sich bestimmte juri-
dische Cesetze selber hitte geben konnen, beseitigt diese nachtrdglich und jeweils privatim vorgenommene
moralische Ratifikation keineswegs den Paternalismus einer »Herrschaft der Cesetze, der politisch hete-
ronomer Rechtssubjekte insgesamt unterworfen bleiben.« (FuG, S.154) Habermas will die Auswahl der
jeweiligen Form der Autonomie dem Individuum anvertrauen, dahingehend sei rechtlicher Zwang
aufgerufen, die Entscheidungsfreiheit des Einzelnen nicht zu gefahrden. » Das zwingende Recht darf
seine Adressaten nicht dazu ndtigen, es muf3 ihnen freistellen, von Fall zu Fall auf die Ausiibung ihrer kom-
munikativen Freiheit und auf die Stellungnahme zum Legitimationsanspruch des Rechts zu verzichten, d.h.
im Einzelfall die performative Einstellung zum Recht zugunsten der objektivierenden Einstellung eines nut-
zenkalkulierenden und willkiirlich entscheidenden Aktors aufzugeben. Rechtsnormen miissen aus Einsicht
befolgt werden konnen.« (Ebd.) Es kann aber kein Zwang zur Einsicht bestehen, denn auch die kom-
munikative Praxis erfordert zwar die Gewihrleistung der Teilnahmeméglichkeit, nicht aber ein
Zwang zu faktischer Beteiligung. Ausbleibende Partizipation wire dann eine willentliche Entmin-
digung.

Der negativen Freiheit stehtdie positive gegeniiber, wobeisich beide in einem Bedingungsverhalt-
nis befinden. »Die gesuchten politischen Rechte miissen daher die Teilnahme an allen gesetzgebungsre-
levanten Beratungs- und Entscheidungsprozessen in der Weise gewdhrleisten, dafd darin die kommunikati-
ve Freiheit eines jeden, zu kritisierbaren Geltungsanspriichen Stellung zu nehmen, gleichmaflig zum Zuge
kommen kann. Der gleichmdfSigen Verrechtlichung des politischen Gebrauchs kommunikativer Freiheiten
entspricht die Einrichtung einer politischen Meinungs- und Willensbildung, in der das Diskursprinzip zur
Anwendung gelangt.« (FuG, S.161) Als Bezugspunkt der positiven Freiheit bestimmt Habermas (FuG,
163) die Verfassung bzw. deren Normen, deren Umsetzung und Interpretation nach seinem Ver-
standnis ein permanentes Projekt darstellt. Gerade hinsichtlich der Interpretation sind die Rechts-
paradigmen und die Traditionen der Auslegung zu beachten.

409 Lieberweist auf die fehlende Ausbalancierung des Diskursprinzips und der Rechtsform in norma-
tiver Hinsicht hin: »Mit der Verschrinkungsthese versucht Habermas das Phinomen zu erkldren, dass
das Recht zugleich den Anspruch inhaltlicher Begriindbarkeit (Giiltigkeit diskursive Akzeptabilitit) erhebt
und Ergebnis eines rein dufSerlich organisierten Setzungsverfahrens ist.« (DVfG, S. 29, Herv. im Original)
Weiter vermisst Lieber eine Verkniipfung der beiden Elemente im Sinne einer abhéngigen Bezo-
genheit. Aus der zentralen Stellung des Diskursprinzips als alleinigem Produzenten von Legiti-
mitét folge die Formalisierung des Rechts und Loslésung von normativen Beziigen. Liebers (ebd.,
S.29—32) Arbeitversuchtsichan der Erhellung der Frage, ob und wie eine Setzung demokratischen
Rechts noch moglich sei, ohne sich in der normativen Idealitit kommunikativer Praxen aufzulo-
sen.

410 Siehe auch Zenkert (2004, S.369, Fn. 34), der zwar die Trennung von Staatsangehoérigkeit und
Staatsbirgerschaft, die Habermas vornimmt, begriifit, ihm aber im Weiteren eine Vereinseitigung
in Richtung Universalismus und eine Marginalisierung konkreter Staatlichkeit attestiert.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

konstitutive Momente der politischen Ubereinkunft hervor, die kommunikative Vernunft

und die kollektive Autonomie.

Im Recht*" verkoppeln sich die distinkten Integrationsmedien moderner Gesellschaf-

ten, die Lebenswelt sowie die Sub-Systeme Administration** und Markt*?:

»Uber eine Selbstbestimmungspraxis, die von den Biirgern die gemeinsame Aus-
libung ihrer kommunikativen Freiheiten erfordert, speist das Recht seine sozialinte-
grative Kraft letztlich aus Quellen der gesellschaftlichen Solidaritit. Die Institutionen
des privaten und des offentlichen Rechts ermoglichen andererseits die Einrichtung
von Mirkten und die Organisation einer Staatsgewalt; denn die Operationen des aus
der Cesellschaftskomponente der Lebenswelt ausdifferenzierten Wirtschafts- und
Verwaltungssystems vollziehen sich in Formen des Rechts.«*'* (FuG, S. 59)

411

412

413

414

»Unter»Recht« verstehe ich das moderne gesatzte Recht, das mit dem Anspruch auf systematische Begriin-
dung sowie verbindliche Interpretation und Durchsetzung auftritt. Recht stellt sich nicht nur wie die post-
konventionelle Moral eine Form des kulturellen Wissens dar, sondern bildet zugleich eine wichtige Kompo-
nente des gesellschaftlichen Institutionensystems.« (FuG, S.106) Das Recht sei als reflexiv gewordene
legitime Ordnung Teil der Gesellschaftsebene der Lebenswelt; »[...] so bilden auch Rechtshandlungen
das Medium, durch das sich Rechtsinstitutionen gleichzeitig mit intersubjektiv geteilten Rechtsiiberliefe-
rungen und den subjektiven Fihigkeiten der Interpretation und Beachtung von Rechtsregeln produzieren.
[...] Zum Recht gehiren alle Kommunikationen, die an Recht orientiert sind, wobei sich die Rechtsregeln re-
flexiv auf die im Vorgang der Institutionalisierung geradehin vollzogene soziale Integration beziehen. Aber
der Rechtskode hilt nicht nur Anschluf} ans Medium der Umgangssprache, iiber das die sozialintegrativen
Verstandigungsleistungen der Lebenswelt laufen; er bringt auch Botschaften dieser Herkunft in eine Form,
in dersie fiir die Spezialkodes der machtgesteuerten Administration und der geldgesteuerten Okonomie ver-
standlich bleiben.« (FuG, S.108) Als kommunikativer Transformator vermittele das Recht zwischen
System und Lebenswelt.

Dieses System kennzeichnete Habermas vormals als Politik. Wir werden in der Folge daraufachten
miissen, inwieweit sich die begriffliche Umstellung theorieintern auswirkt.

»Moderne Gesellschaften werden nicht nur sozial, iiber Werte, Normen und Verstindigungsprozesse, son-
dern auch systemisch, iiber Mdrkte und administrativ verwendete Macht integriert.« (FuG, S. 58) An ande-
rer Stelle hatte Habermas die Werte an die Systeme bzw. an das strategische Handeln verwiesen.
Was nun genau diese Solidaritit meint, die nach Habermas eine Grundlage der Selbstbestim-
mungspraxis iiber Rechtssetzung bildet, bleibt offen. Sie beschreibt eine integrative, kohasive
Instanz, die Zusammengehérigkeit eines sich bestimmenden Kollektivs. Wir werden auf die Mog-
lichkeiten und Grenzen der konkreten Selbstbestimmung politischer Kollektive zuriickkommen.
Habermas wie Brunkhorst (2000) teilen einen breiten Solidaritatsbegriff, dessen Entgrenzungs-
potential personellen wie zeitlichen Grades unerschopflich zu sein scheint. Dabei wird dem Soli-
daritatsbegriff aufgrund eines ausgesparten Belastungsniveaus nicht entsprochen. Der Solidari-
tatist ein Anspruch eingeschrieben, der solidarische Beziehungen Giberhaupt erst begriindet und
im gleichen Zug begrenzt: Neben der Struktur der Cegenseitigkeit, also der Dimension des Ge-
meinsamen, geht es hierbei um eine Opferbereitschaft, die solidarische Praxen substantiell kon-
stituiert. Dies meint ein bewusstes Inkaufnehmen negativer Folgen infolge bekundeter oder prak-
tischer Unterstiitzung. Offenkundig muss ein Anspruch permanenter Solidaritdt die Individuen
tiberfordern oder die Solidaritat aushchlen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

299


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

Tobias Braun: Der politische Konsens

Das Recht hege nicht nur Konflikte ein und biete Prozeduren zu deren Beilegung, es
ibernehme zudem Aufgaben der Koordination des Vielen und Uneinen, die sich im Zu-
ge der gesellschaftlichen Differenzierung ergiben.

»Die Steuerungsmedien Geld und administrative Macht werden Uber rechtliche In-
stitutionalisierung von Markten und burokratischen Organisationen in der Lebens-
welt verankert. Cleichzeitig werden Interaktionszusammenhinge, in denen auftre-
tende Konflikte bisher auf der Basis von Gewohnheit, Loyalitit oder Vertrauen ethisch
bewiltigt werden konnten, verrechtlicht, d.h. in der Weise formal reorganisiert, daf
sich die Beteiligten im Konfliktfall auf Rechtsanspriiche beziehen kénnen.«*'> (FugG,
S.101)

Diesem Konnen entspricht nach Habermas zumindest in der Moderne auch ein Miissen,
da ansonsten keine adidquate Instanz der Vermittlung zur Verfiigung stiinde. Kann aber
Recht diese lebensweltliche Integration iibernehmen und gleichzeitig dessen Charakter be-
wahren? Die Geltung des Rechts wird von einem genuinen Fundus lebensweltlicher Solida-
ritit getragen, dem kollektiven Einverstindnis einer politischen Kultur, die als kohisives
Verbindungsglied zwischen Legalitit und Legitimitat dient: »Insofern zehrt das moderne
Rechtvon einer Solidaritit, die sich in der Staatsbiirgerrolle konzentriert und letztlich aus kommu-
nikativen Handeln hervorgeht.«*¢ (FuG, S. 50) Im Anschluss an Parsons und Dworkin weif3t
Habermas dem Recht eine sozialintegrative Funktion zu, »und zwar als ein Medium, das das
Selbstverstindnis einer solidarischen Gemeinschaft, obgleich in hoch abstrahierter Form, aufrecht-
zuerhalten gestattet.« (FuG, S. 273) Die Assoziationen formierten sich in dem Bewusstsein
des politischen Ursprungs ihres Rechts, dessen Kodifizierung immer auch ein Projekt blie-
be.*” Das Recht erlaubt der Gesellschaft einen Zugang auf ihre eigene Verfassung im
Sinne eines Objekts: Somit kommt dem Recht eine integrative Qualitit zu, in dem sie auf
die Zusammengehorigkeit einer politischen Gemeinschaft abstellt, die ihren Ausdruck in der
verbindenden Rechtsordnung findet. Mit Parsons geht Habermas (FuG, S. 102f.) weiter
davon aus, dass sich in modernen Gesellschaften soziale Anerkennungsbeziehungen von
Solidaritit auf das Recht umstellen. Dabei wiirden diese aus konkreten Kontexten gelést
und stiinden in abstrakter, formalisierter Form zur Verfigung, womit sie auch auf Frem-
de tibertragbar wiren. Die Betonung der konstitutiven Rolle lebensweltlicher Strukturen

415 Habermas rekapituliert an dieser Stelle Parsons. Zu dessen Aktualitit sieche den Sammelband
Staubmanns und Wenzels (2000).

416 Wagner verweist auf einen weiteren konsensualen Aspekt in der Konzeption der Rechtssetzung:
»Den am Rechtssetzungsprozess beteiligten Subjekten muss, soweit es diesen Prozess anbelangt, die Ori-
entierung an einem Einverstindnis der Rechtsgemeinschaft im Ganzen, d.h. aller Rechtssubjekte, iiber die
normativen Grundsitze der Regelung des Zusammenlebens zugemutet werden.« (RMO, S. 75)

417 Anderenorts macht Habermas (FuG, S. 33) die Parallelen zwischen Recht und Sprache, die sich bei-
de in der Spannung zwischen Faktizitit und Geltung befinden, anhand deren Bedeutung fiir die
Integritat der sozialen Ordnung deutlich. Die Sprache sei die primire Quelle der sozialen Inte-
gration. (Vgl. FuG, S. 34) Die Implikationen dieser Entgrenzung wurden und werden im gesamten
Verlauf unserer Besprechung deutlich. (Siehe auch D, S.112)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

muss sich jedoch fragen lassen, wie sie den reflexiven und kritischen Sog der Moderne
auszuhalten gedenkt.*®

Die vor-moderne Lebenswelt besteht in latenten und impliziten geteilten Kontexten:
Das Recht kann diese Orientierung kaum leisten, zumindest im Moment der Setzung.
Der zentrale Unterschied ist, dass der Zwang des Rechts, also die Adressatenrolle der Biir-
ger, um legitim zu sein, auf deren Affirmation und Intension, zumindest der Prozedu-
ren, zuriickgehen muss. Just dieses Moment aktiver Zustimmung widersetzt sich der
Latenz lebensweltlicher Fundus. An der Ordnung des Dissens zeigt sich die Differenz: Die
lebensweltliche Koordination ist zwar bar definiter Setzungen, gleichsam gehen mit ihr
Horizonte des Unverfiigbaren wie diffuse Ausrichtungen des Sicheren, Gewissen und
Bestindigen einher. Die lebensweltlichen Kontexte lassen sich nicht auf situative Reak-
tionen auf Konflikte reduzieren. Auch wenn also die Solidaritit sicher als Quelle sozialer
Integration dienen kann, steht die Koordination der Lebenswelt der rechtlichen Forma-
lisierung per se fern: Habermas geht es in seiner Konzeption des Rechts um einen aus-
gezeichneten Status sich selbst-bestimmender Kollektive, deren reflexive und explizite
Momente die Lebenswelt auflgsen. Das obige Zitat wird wie folgt fortgesetzt:

»Und das notwendige Komplement zur Verrechtlichung potentiell aller gesell-
schaftlichen Beziehungen bildet die Universalisierung eines offentlich-rechtlich
institutionalisierten Staatsbiirgerstatus. Den Kern dieser Staatsbirgerschaft bilden
politische Teilnahmerechte, die in den neuen Verkehrsformen der Zivilgesellschaft,
einem grundrechtlich geschiitzten Netz von freiwilligen Assoziationen, sowie in

418 »Auch der kommunikationstheoretische Begriff der Lebenswelt bricht mit der Denkfigur eines aus Teilen

bestehenden Ganzen. Die Lebenswelt bildet sich aus einem in sozialen Riumen und historischen Zeiten ver-
zweigten Netz kommunikativer Handlungen; und diese speisen sich nicht weniger aus den Quellen kultu-
veller Uberlieferungen und legitimer Ordnungen, wie sie von den Identititen vergesellschafteter Individuen
abhingen. Deshalb ist die Lebenswelt keine GrofRorganisation, der Mitglieder angehiren, keine Assozia-
tion, kein Verband, zu dem sich Individuen zusammenschliefSen, kein Kollektiv, das sich aus Angehérigen
zusammensetzt. Die vergesellschafteten Individuen konnten sich als Subjekte gar nicht behaupten, wenn
sie an den in kulturellen Uberlieferungen artikulierten und in legitimen Ordnungen stabilisierten Verhilt-
nissen reziproker Anerkennung keinen Halt finden — und umgekehrt. Die kommunikative Alltagspraxis,
in der die Lebenswelt gewifs zentriert ist, geht gleichurspriinglich aus dem Zusammenspiel von kulturel-
ler Reproduktion, sozialer Integration und Sozialisation hervor. Kultur, Gesellschaft und Person setzten sich
wechselseitig voraus.« (FuG, S.107) An anderem Ort verweist Habermas (DSvU, S. 278) zudem auf die
Bedingung einer sozialisationsgesteuerten Koordination, damit Begriindungen handlungsmoti-
vierende Kraft zukommen konne.
Habermas kann den Universalitatsanspruch postmetaphysischer Zeiten kaum zuriicknehmen: Das
Allgemeine kann sich nicht am Konkreten festhalten, das Partikulare verzerrt den Blick auf das
Universale und macht einen gelingenden Diskurs unmaoglich. Selbstredend kann man mit Haber-
mas nicht davon ausgehen, dass es keine Einbindung giabe, dennoch missten sich die Individuen
Uber diesen partikularen Standpunkt erheben, und zwar nicht aufgrund der Einbettung, sondern
ganzlich abgelostvon diesem Grund. Vielleicht konnen wir sagen, dass die Individuen Absetzungs-
punkte brauchen, um sich zu bilden, womit der Entwurf-Charakter betont und gleichzeitig aber
auf die Notwendigkeit des kritischen Zugangs durch den Entwerfenden verwiesen wiirde. Dann
bliebe aber noch zu fragen, ob sich dann nur die Prozedur, nicht der Inhalt verallgemeinern lieRe.
Die Entwerfenden fragen aus der Position des Entworfenen, die Bezugnahme setzt die Bindung
fort. Wenn aber der Entwurf-Charakter in dieser Weise herausgestellt wird, ergeben sich Proble-
me hinsichtlich der Neutralitat.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

301


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

302

Tobias Braun: Der politische Konsens

den Kommunikationsformen einer iber Massenmedien hergestellten politischen
Offentlichkeit wahrgenommen werden.« (FuG, S.101)

Habermas zielt mit dem Staatsbiirgerstatus auf bewusste Individuen ab, die sich in
rechtlich-politischen Belangen orientieren, reflexive Perspektiven einnehmen und
konkrete Kontexte iibersteigen kénnen.*? Die kulturelle Eingrenzung wird von einem

rationalen, universalistischen Staatsbiirgerideal abgeldst.**°

Der Umgang so ausge-
zeichneter Citoyens mit Konflikten zeichnet sich einerseits durch eine Entgrenzung aus,
anderseits muss das statuierte Recht und seine Losung von Dissens als Produkt ei-
nes Kollektivs verstanden werden, nicht als losgeldstes, vorliegendes Aufieres. Infolge
der Rationalisierung der Lebenswelt treten die dispersiven Potentiale der Emanzipation

deutlicher hervor, wie ein lingeres Zitat verdeutlicht:

»Ohne Rickendeckung durch kritikfeste religiose oder metaphysische Weltbilder sind
praktische Orientierungen letztlich nur noch aus Argumentationen, d.h. aus den Re-
flexionsformen kommunikativen Handelns selber zu gewinnen. Die Rationalisierung
einer Lebenswelt bemifit sich daran, wie weit die im kommunikativen Handeln an-
gelegten und diskursiv freigesetzten Rationalititspotentiale die Lebensweltstruktu-

419 Obsich nationale Selbstverstindnisse um Volksgenossenschaft oder Staatsbiirgerschaft herum kon-
densieren, stellt Habermas (ZVvN, S.178) als empirische Frage zur Seite. Der Moderne sei ein Zug
zum zweiten eingeschrieben, komme diesem doch eher universalistisch-reflexive Potentiale zu.
Habermas selbst geht auf die Kritik an den Integrationsdefiziten ein: »Die Staatsbiirgerloyalitdt
braucht eine Verankerung im Bewuftsein der naturwiichsigen und historisch schicksalhaften Zusammen-
gehdrigkeit des Volkes.« (ebd., S.180) Er verweist auf das demokratische Verfahren, welches die In-
tegrationsleistung erbringen soll. Ein Konsens kann nicht vorpolitisch oder substantiell sein, er
muss im Verfahren hergestellt werden. (ebd., S.187) Meinungs- und Willensbildung funktionie-
re auch unter Fremden, Legitimitat entstamme einzig der Unterstiitzung prozeduraler Arrange-
ments. Gleichzeitig stabilisiere der demokratische Prozess ein Netz staatsbiirgerlicher Solidaritit
und Rechtssetzung miusse sich auch an kulturell-sozialen Einbindungen orientieren (ebd., S.189).
Zur klaren bleibt die Exklusivitat ethisch-politischer Diskurse und die Ausgestaltung demokrati-
scher Verfahren. Dieses muss sich auf absolute Unbedingtheit, also allgemeine Anwendbarkeit
berufen: Begriindungen der Eigenarten des politischen Aufbaus verweisen auf ausgeschlossene
Exklusivitdtsanspriiche. Habermas holt die Universalitat hier in den Kern des politischen Prozes-
ses. Damit muss sich dieser auch diesem Anspruch stellen. Wir wollen im Weiteren sehen, ob Ha-
bermas diesen universalistischen Anspruch des politischen Prozesses durchhilt. Wir hatten oben
schon auf die Problematik der Eingrenzung kollektiver Selbstbestimmung und Universalitat nor-
mativer Anspriiche verwiesen.

420 Cerade das Vertrauen zeigt beispielhaft das Anspruchsniveau: Als sozialpsychologische GroRe
schliefdt das Vertrauen an die Lebenswelt im konventionellen Verstandnis an; Vertrauen kann mit-
hin nicht geschaffen werden, es istimmer schon da, es ist hintergriindig, eben Teil der Lebenswelt.
Die sozialintegrative Funktion des Vertrauens ist fiir Habermas in modernen Kontexten nicht rele-
vant: Allein kommunikative Prozesse kénnen ein gewisses Mafd an Sicherheit und Verstindigung
schaffen. Vertrauen sei qua Lebenswelt-Anbindung (im konventionellen Sinn) nicht universell, al-
so partikularistisch, unreflexiv und letztlich obsolet. Die Alltagspraxis muss sich ohne Geldnder voll-
ziehen, nur so kann eine gelungene Verflissigung gewihrleistet werden. Das Modell des Staats-
biirgers versucht dem bindenden Element des entwerfenden Entwurfs in postmoderner Hinsicht
gerecht zu werden: Nicht das Uberkommene, das Traditionelle, bindet den Staatsbiirger, sondern
einzig das gemeinsam Gewollte, das diskursiv Erschlossene, das Neutral-Allgemeine.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

ren durchdringen und verflissigen. Gegen diesen Problematisierungssog bieten in-
dividuelle Bildungsprozesse und kulturelle Wissenssysteme den vergleichsweise ge-
ringeren Widerstand. Sobald sich der Eigensinn ethischer und moralischer Fragestel-
lungen durchgesetzt hat, lassen sich Alternativen zu den die Neuzeit beherrschen-
den normativen Ideen auf Dauer nicht mehr rechtfertigen. Die bewufste Lebensfiih-
rung der einzelnen Person bemif3t sich am expressivistischen Ideal der Selbstverwirk-
lichung, an der deontologischen Idee der Freiheit und an der utilitaristischen Maxime
der Vermehrung individueller Lebenschancen. Die Sittlichkeit kollektiver Lebensfor-
men bemifdt sich einerseits an Utopien eines nicht-entfremdeten und solidarischen
Zusammenlebens im Horizont selbstbewuft angeeigneter und kritisch fortgesetzter
Traditionen, andererseits an Modell einer gerechten Gesellschaft, deren Institutio-
nen so beschaffen sind, daf$ sie Verhaltenserwartungen und Konflikte in gleichma-
Rigen Interesse aller Aktoren regeln; eine Variante davon sind die wohlfahrtsstaat-
lichen Ideen der Steigerung und gerechten Verteilung des gesellschaftlichen Reich-
tums.« (FuG, S.127f.)

Im Rekurs auf die Tradition wiederholt sich die Spannung zwischen Konkretem und Abs-
traktem. Die Sittlichkeit verbindet Habermas mit Authentizitit, Solidaritit und einer ge-
rechten Gesellschaft, die schon durch einen Gerechtigkeitsbegriff geeint ist.*** Der Nei-
gung zur konkreten Definition steht eine dispersive Tendenz entgegen. Jede Setzung und
Bestimmung muss letztlich den Exklusivititsanspruch des jeweiligen Kollektivs auswei-
sen: Kann ein Kollektiv fiir sich stehen? (Vgl. E IV, S. 12) Wenn Diskurse alle potentiell Betrof-
fenen einbeziehen und sich einem generalisierenden Anspruch aussetzen, dann kann auf
diesem Wege kein exklusiver Anspruch einer besonderen Gemeinschaft begriindet wer-
den. Zugleich bilde sich die subjektive Identitit just in Abhingigkeit von mitgeteilten
Kontexten.*”* In diesem Konnex zeigt sich die Spannung zwischen Partikularem und Uni-

421 Offenkundig schwebt Habermas ein bestimmter, am Sozialstaatsprinzip orientierter Gerechtig-
keitsbegriff vor. Die Frage ist, ob dieser Gerechtigkeitsbegriff nicht zu sehr in politisch-sozialen
Stabilitatsanforderungen einerseits und dem westeuropdischen Narrativ andererseits verhaftet
bleibt. Weiter unten fithrt Habermas (FuG, S.147) die —sofern es die eine Ausformung gibt — dis-
tributive Gerechtigkeit als unstrittig geltendes Prinzip unter der Hand ein. Die Eindeutigkeit der
Celtung muss bezweifelt werden, so bietet Kersting (2000) einen Gegenentwurf. Anderenorts ver-
weist Habermas (DMD, S. 78) auf den tiber Kollektive hinausgehenden Geltungsanspruch von Ge-
rechtigkeitsbegriffen.

422 »DerSinndes Moralischen erkldrt sich aus der Antwort aufeine Herausforderung, die kommunikativ struk-
turierten Lebensformen als solchen inhdrent ist: Personen konnen ihre zerbrechliche ldentitit als einzel-
ne nur iiber ihre Zugehorigkeit zu einer intersubjektiv anerkannten normativen Ordnung stabilisieren. So
kann es nicht iiberraschen, dafs die Kommunikationsform von Diskursen, die eine Art reflexive Form kom-
munikativen Handelns darstellen, in einer genetischen Beziehung zu diesem Kern es Moralischen steht. Dis-
kurse lassen mit der Moglichkeit des Neinsagens das Interesse jedes einzelnen zum Zuge kommen, verhin-
dern aber gleichzeitig durch die Notigung zu gegenseitigen Perspektiveniibernahme, daf3 das soziale Band
reifdt.« (E 111, S.19) Dem Anschein einer Verortung des Moralischen in einer konkreten Sittlichkeit
tritt Habermas auf der Stelle entgegen: Die Zugehérigkeit zu einer Lebensform kann sich nur»auf
die kommunikative Verfassung intersubjektiv geteilter Lebensformen im allgemeinen« (ebd.) beziehen.
Das soziale Band muss mithin alle Individuen umspannen.

Daran anschliefiend ergeben sich weiterfiihrende Fragen: Wenn an einem Ort die Sittlichkeit
schon obwaltet, muss dieser Hort des universellen Diskurses dann dafiir Sorge tragen, dass sich
auch anderenorts das Ideal verwirklicht? Dieser Missionierungsgedanke wird umso problemati-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

303


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304

Tobias Braun: Der politische Konsens

versellem ebenso wie die Ausrichtung eines Ko, der gemeinsame und geteilte Sinnraum
einer politischen Kultur.

Das Rechtssystem erginze handlungswirksam eine anspruchsvolle, persinlichkeitsbasierte
Moral und entlaste so das Individuum: »Die moralisch urteilende und handelnde Person muf3
sich dieses Wissen [gemeint ist das moralische Wissen — TB] selbststindig aneignen, verarbei-
ten und in die Praxis umsetzen. Sie steht unter unerhdrten kognitiven, motivationalen und orga-
nisatorischen Anforderungen, von denen sie als Rechtsperson entlastet wird.«**® (FuG, S. 146) Die
Frage ist, ob sich beide Rollen als entlastende Strukturen eignen: Zwar sind die Biirger
als Adressaten der Reflexivitit entbunden, als Urheber bleiben sie deren Anspruch aber
ausgesetzt.*** Nach Habermas kann Recht beides, als Zwang von Entscheidung freistel-
len und als Selbstbestimmungspraxis Autonomie umsetzen.**® So verstanden sei es den
Anforderungen der Moderne gegeniiber den Individuen komplementir, die Habermas
in drei Hinsichten erliutert: So besteht die kognitive Anforderung in der Kompetenz der
Individuen, moralische Prinzipien zu entwickeln und sich an neutralen, inhaltsfreien Ver-

scher, wenn wir uns vergegenwadrtigen, dass Habermas die Befihigung zum rationalen Diskurs
auch an soziokulturelle Umstande bindet. In einer nicht-modernen Cesellschaft kann sich der
Mensch also qua Struktur nicht der kommunikativen Vernunft bedienen: Sind diese Individuen
potentiell betroffen, wie kann man mit ihnen kommunizieren und gibt es eine Verpflichtung, sie
aus den Fesseln der Vormoderne zu befreien?

423 Zum Verstandnis kann auf Marxsen verwiesen werden, der den theoretischen Anspruch Haber-
mas’ zusammenfasst: »Indem die Biirger an ihvem Projekt der Setzung legitimen Rechts festhalten, miis-
sen sie die Rahmenbedingungen der Rechtsetzung nach den entwickelten Prinzipien der Diskursethik ge-
mdfS ausgestalten. Die erzeugten institutionalisierten Bedingungen der Rechtsetzung miissen danach die
kommunikative Freiheit jedes Rechtssubjekts in gleicher Weise zum Zuge kommen lassen, alsdann den
Rechtskode nach den Ergebnissen dieses Kommunikationsprozesses gestalten und damit schlief3lich uno ac-
tu die zuvor von Habermas abstrakt entwickelten Prinzipien des Rechts in eine historische Wirklichkeit
iiberfiihren.« (GuM, S.169)

424 Anderenorts fasst Habermas (UdiZ, S.143) die Anbindung der negativen Autonomie an die Moral
anders: Subjektive Rechte entbinden die Individuen auf eine wohlumschriebene Weise von moralischen
Geboten, eben weil es hier um strategisches Handeln ginge, mithin das Private und Konkrete vor
dem Allgemeinen stiinde. Es handele sich aber hier weniger um ein hierarchisches Verhiltnis als
ein erginzendes.

425 Doppelte Autonomie steht in der Spannung zweier Horizonte: Die Bindung des Rechts bezieht
sichaufein konkretes Kollektiv, einen bestimmten Personenkreis, den exklusive Rechte und Pflich-
ten gemaR seinen Status als Staatsbiirger zuerkannt werden. Die Bestimmung des Rechts, seine
Bildung, wiederum untersteht den Bedingungen verniinftiger Diskurse, mithin der universalen
Geltung. Recht kann dann nicht mit exklusiven, konkreten oder partikularen Griinden gerechtfer-
tigtoder eingefordert werden. Bei Beibehaltung abgeschlossener partikularer Rechtsraume bleibt
diese Spannung bestehen, aufier Habermas wiirde die Betroffenheit (als méglichen Zwang) an die
konkreten Rechtsraume binden. Auch kénnte Habermas die Rechtsunterworfenheit weiter fassen,
indem er behauptet, auch diese wiirde universell gelten —wie die positive Autonomie —, aber fak-
tisch nicht umgesetzt werden kénnen, da sich die Subjekte auflerhalb der konkreten Rechtsraume
befinden. Uberzeugen wollen beide Vorschlige letztlich nicht.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

fahren auszurichten.**¢ (Vgl. FuG, S. 147) Es kime auf das subjektive Urteil an, wobei sich
Komplikationen weniger infolge abstrakter Prinzipien als in der konkreten Umsetzung
ergeben witrden. Um solche Verzerrungen zu vermeiden, sei eine vollstindige Situations-
beschreibung erforderlich.*”” Unter der motivationalen Anforderung versteht Habermas die
Bereitschaft zur Diskursteilnahme sowie die moralische Einsicht, dass intersubjektive
Verstindigungsprozesse auch Ergebnisse haben konnen, die dem eigenen Interesse wi-
dersprichen. Weil mit dem Veto-Recht jeder Betroffene im Diskurs zustimmen muss,
bedarf gelingende Verstindigung derlei Einsichten.**® Habermas sieht die Spannung, die
sich aus der Doppelrolle des Staatsbiirgers ergeben: »Der Aktor soll sich als den Urheber mit
sich als dem Adressaten von Geboten in Ubereinstimmung bringen.« (FuG, S. 148) Diese Belas-
tung entstehe aber nur in Folge defizitirer Umstinde, im idealen Modell sollten sich bei-
de Rollen, die objektive und die subjektive, in der Volkssouveranitit vermitteln; Hete-
ro- und Autonomie wiirden sich dann gleichzeitig gespannt halten und tragen. Kime es
zu einer Verunsicherung iiber die handlungsleitenden Prinzipien der Moral, stehe das
zwingende Recht jener zur Seite. Qua Sanktionsandrohung bei gleichzeitiger Fundie-
rung in universellen Normen kénne das Individuum im Falle von Ungewissheit auf ein
eingehegtes strategisches Handeln zuriickgreifen.**® Die Befolgung von Normen kénne so
allgemein erwartet werden, ihre Implementierung schwankt ebenso zwischen Heterono-
mie und Autonomie wie zwischen subjektiven und kollektiven Formaten. Die organisato-
rischen Anforderungen ergeben sich aus Verpflichtungen, die in komplexen Gesellschaften
die Kompetenzen und Ressourcen von Individuen tiberfordern. Auch ein Grund wire die
universale Ausrichtung der Vernunftmoral**®, aus der hohe Anspriiche folgen wiirden. In-

426 Beerund Trienekens monieren, dass Habermas in seiner Bestimmung der Diskursregeln verdeckt
eine kulturelle Grofie einfliefien lasse, denn die Beanspruchung von Abstraktion, Universalisie-
rung und Neutralitdt verstiinde sich nicht von allein: »Habermas zieht in den formalen Pridisposi-
tionen des Diskurses den normativen Gehalt der westlichen Moderne, wie er in den Menschenrechten zum
Ausdruck kommt, zusammen.« (Beer/Trienekens 2011, S. 306) Diese fiihre zu einer Reproduktion der
konzeptionellen Axiome und einer Verzerrung der postulierten Neutralitat des Verfahrens.

427 Der Urheber des Rechts ist vom Adressaten insoweit zu trennen, dass zwischen ihnen die Umset-
zung eine Kluft entstehen lasst. Eben weil die kognitive Anforderung eine abstrakte Reinheit for-
dert und der Abgleich mit dem Konkreten auf die Judikative ausgelagert ist, trennen sich die Rol-
len.

428 Fraglichistallerdings, warum Habermas eigenen Interessen hier iiberhaupt eine diskursive Position
und Funktion zuweist. Interessen haben als Eingangsbedingung zum Diskurs ihre Verallgemeiner-
barkeit: Aber welcher Egoismus konnte einem Interesse zugrunde liegen, welchem alle Betroffe-
nen zustimmen kdnnen mussen?

429 Anderenorts beschreibt Habermas (IV, S. 294) die Weltlosigkeit strategischen Handelns und dessen
Riickzug ins Individuelle. »Wer strategisch handelt, muf3 die Aufrichtigkeitsbedingung kommunikativen
Handeln unauffallig verletzen.« (ZKB, S.101) Manifest strategisches Handeln offenbare sich selbst und
miisse sich nicht betriigerisch einschummeln, gleichwohl bleibe Verstindigung defizitar.

430 Im Zuge dieser Umstellung der Moral auf die Bedingungen der Moderne entwickelt Habermas
(FuG, S.145) das Konzept der Vernunftmoral: Ganz im Sinne der Moderne biete diese Moral zwar
eine Orientierung, aber keine Handlungsdisposition; sie verhielte sich nicht auffordernd oder be-
stimmend, vielmehr verbliebe sie in einer indirekten, passiven Position. Diese Moral beruht nicht
auf externen Criinden, sondern aus individueller Einsicht und Motivation. Neben der Universali-
tat ware der Vernunftmoral noch die Unparteilichkeit eingeschrieben, wobei letztere ebenso dem
Demokratieprinzip eigne und so beide verkniipfe. Zwar hitten beide die Einlassung in diskursi-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

305


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

306

Tobias Braun: Der politische Konsens

dividuen miissten, um ihren Aufgaben nachzukommen, Organisationen oder Institutio-
nen zu Hilfe nehmen. Je weiter das Blickfeld der Moral, umso gréfRer wiirden die organi-
satorischen Zwinge, aber auch der Widerstand gegen strukturelle Verinderungen. (Vgl.
FuG, S. 149) Das postkonventionelle Begriindungsniveau entzoge den traditionell-fundier-
ten Institutionen ihre Legitimitit.*' Moral befihige nur noch zu Kritik und béte keine
operative Handhabe (FuG, S. 150) mehr, an diese Stelle trete das Recht.

Moralische Regeln wie juridische Gesetze wiirden den Anspruch an Universalitit teilen:
Beide bezdgen sich zunichst auf einen infiniten Adressatenkreis, auch Gesetze witrden
sich an alle Menschen ohne Ausnahme richten, dies sei die Rechtsanwendungsgleichheit.
AnschliefRend sei wiederum der Unterschied zu machen, dass das Rechtssystem ein be-
stimmtes Kollektiv binde, was aber nichts an der Ausrichtung am gleichmdfSigen Interes-
se aller Betroffenen indere.”** Die Rechtsinhaltsgleichheit solle konkrete Inhalte mit diesem
universellen Anspruch vermitteln, und die inhaltliche Ausarbeitung von Gesetzen an der
Potentialitit der Betroffenheit ausrichten. Gleichwohl soll die Universalitit qua Betrof-
fenheitin moralischer Hinsicht eine andere sein als jene im Recht. Wiederum seien es die
notwendigen Konkretisierungen, die einer universalistischen Abstraktion Widerstand
leisteten. Weil die Materien des Rechts konkrete Kollektive betrifen, verwiesen sie auf

ve Funktionsimperative gemein, gleichsam seien sie aber auf unterschiedlichen Ebenen verortet
und das Demokratieprinzip zudem auf Rechtsnomen zugeschnitten. Auch wenn Habermas den
urspriinglichen Impuls der Vernunftmoral im individuellen Wollen ansetzt, verweist er doch auf
unterstiitzende Kontexte: »Eine Vernunftmoral ist deshalb aufentgegenkommende Sozialisationsprozes-
se angewiesen, die korrespondierende Gewissensinstanzen, nimlich die ihr entsprechenden Formationen
des Uber-Ichs, hervorbringen.« (FuG, S.146) Habermas sortiert die nachmetaphysische Vernunftmoral
des Weiteren unter der Kategorie einer Transformation des Gottesstandpunktes inform innerweltli-
cher Transzendenz ein: » Dabei nehme ich auf religiose Uberlieferungen in anderer Weise Bezug als der spite
Rawls. Einerseits affirmativer, weil ich einen engen genealogischen Zusammenhang zwischen der jiidisch-
christlichen Tradition und der nachmetaphysischen Vernunftmoral sehe.« (E 111, S. 23) Das Erbe des Uni-
versalismus sei das Neutralitatsgebot im Pluralismus.

431 Auch in der Theorie des kommunikativen Handelns besprach Habermas, wenn auch mit ande-
rem Schwerpunkt, die Bedingungen moderner Legitimitdtserzeugung: Die Legitimitat moderner
Staaten konne nicht von externen Gréfien stammen, sondern miisse durch diese selbst erarbei-
tet werden. »In differenzierten Gesellschaften ist das Kollektivbewuftsein im Staat verkirpert.« (TkH 11/
S.125) In solchen Staaten komme es zu einer Umstellung der Legitimitit sakraler Grundlage auf
einen in der politischen Offentlichkeit kommunikativ gebildete, diskursive geklirter Gemeinwillen (ebd.).
Die Demokratie verlange politische Selbstreflexion und ein politisches Bewusstsein: Die religitse
Gemeinschaft werde zur Einheit einer Kommunikationsgemeinschaft, iiber einen 6ffentlich kom-
munikativ hergestellten Konsens (TkH 11/S. 126) » Die Verstindigungsleistungen einer Kommunikations-
gemeinschaft von Staatsbiirgern, deren Worte selbst, sind es, die den bindenden Konsens hervorbringen.«
(Ebd.) Was dieses Staatsbiirgertum im Wesentlichen meint, wird Habermas erst in Faktizitit und
Geltung eigens entwickeln. Die verstandigungsorientierte Funktion von Kommunikation bestehtin
der Produktion eines rationalen Einverstandnisses, wobei das Recht an dieser Stelle noch nichtvor-
dergriindig ist. »Die Sprache dient, mit anderen Worten, nicht mehr nur der Ubertragung und Aktualisie-
rung von vorsprachlich garantierten, sondern zunehmend auch der Herbeifiihrung von rational motivierten
Einverstindnissen —und dies in moralisch-praktischen und in expressiven Erfahrungsberichten nicht weni-
ger als im eigentlich kognitiven Bereich des Umgangs mit einer objektivierten Realitit.« (TkH 11/S.163f.)

432 Nach Marxsen (GuM, S. 133f.) kann Habermas kein Primat der Moral in der Rechtstheorie attestiert
werden. Das Recht werde von diesem als Gegebenes betrachtet, um es anschlieRend nach dem
Bindungsvermdégen und der legitimen Gestaltungskraft zu befragen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

exklusive Identititen, Ziele und Interessen. (Vgl. FuG, S. 191f.) Es ginge dann nicht dar-
um, was gut fiir alle wire, sondern auch, »wer die Beteiligten jeweils sind und wie sie leben méch-
ten.« (FuG, S. 192) Dieses auch suggeriert eine Kongruenz konkreter und universaler Ziel-
formulierungen: Die Identititsstiftung einer Gemeinschaft kénnte sich vor dem Hinter-
grund der Universalitit vollziehen. Dies hohlt die Distinktion aus und macht sie letztlich
hinfillig: Wenn beides zusammen praktizierbar wire und sich nicht ausschlosse, verlore
Habermas theoretische Differenzierung ihren Sinn.*** Doch gerade diese Mischung von
Bereichen der Gerechtigkeitsfragen, der Selbstverstindigung und der Mittelwahl, ist es,
die Habermas hier als Losung der Probleme der materiellen Gleichbehandlung und der
inhaltlichen Allgemeinheit vorschwebt. An dieser Stelle wurde die Spannung zwischen
Konkretem und Allgemeinem aber nicht aufgehoben, sondern nur verschoben: Eine ver-
niinftige Gesetzgebung muss universell, konkret und funktional sein. Die beiden Rechts-
gleichheiten beinhalten demnach nicht einfach eine universell-egalitire Dimension und
16sen die Rechtsnormen aus der konkreten Eingebundenheit, vielmehr sind sie ebenso in
das Spannungsverhiltnis eingelassen, dass sie losen sollten. Die allgemeine Dimension
wird schlicht um das Konkrete erweitert. Nicht-verallgemeinerbare Interessen miissten
iiber Kompromisse eingeholt werden. Warum sich an dieser Stelle die Prinzipien ver-
sohnlich und nachgiebig zeigen, bleibt ebenso unklar wie die Rechtfertigung des Kon-
kreten in der Schwebe.

Anders als im Falle moralischer Normen befinden sich konkrete Lebensformen im Fo-
kus der Rechtsnormen. Zwar teilten beide Normtypen einen konstruktiven wie kontin-
genten Charakter, und stiinden die Rechtsnormen im Einklang mit den moralischen Nor-
men, dennoch trete im Falle der Rechtsnomen das Moment der Faktizitét bestehender Kontex-
te (FuG, S. 193) hervor: Deren Zwang muss aber eine Annahme vorangehen. Rechte for-
dern mithin nicht einfach, vielmehr werden die heteronomen Zwinge durch ihre Her-
kunft aus autonomen Entschliissen entschirft.** Rechtsnormen befinden sich einerseits

433 Selbstbestimmung bedarf Unterscheidung, Besonderung und Auswahl: Dieser Wille des Wir muss
mithin diskriminieren und entzieht sich einer universellen Rechtfertigung. (Siehe auch die Kritik
Mouffes)

434 Anschlieflend versucht Habermas den Geltungssinn rechtlicher Normen an moralische Normen an-
zubinden: »In der Dimension der Rechtsgeltung verbindet sich, weil Rechtsnormen durchgesetzt werden,
ohnehin das Moment der Giiltigkeit oder der rationalen Akzeptabilitit mit der sozialen Geltung oder der
Akzeptanz.« (FuG, S.192) Die moralischen Normen tragen die Allgemeinheit schon je in sich, den
Rechtsnormen liegt der Anspruch inne, nicht gegen moralische Normen zu verstofien. Eine verall-
gemeinerbare Norm kann allerdings noch an der Sittlichkeit scheitern: Sofern sie in einem ausrei-
chenden Mafie der konkreten Sittlichkeit entgegenstiinde, konnte nicht mehr gewihrleistet sein,
dass sich ein jeder andere ebenso nach der Norm richte. Darauf musste sich aber der Akteur ver-
lassen konnen. Dieses Risiko wird im Anschluss an Kant nach Habermas (DuG, S.151) durch das
Rechtssystem minimiert. Aus der Sollgeltung moralischer Normen wiederum folge nicht, dass sich
die Grinde des einen Individuums auch auf andere ibertragen lassen konnten. (Vgl. EzD, S. 239)

Aberrechtliche Normen miissen neben moralischen Normen auch mit pragmatischen wie ethisch-
politischen Griinden gerechtfertigt werden kénnen, wobei diese weiteren Griinde nur relative Gel-
tung hatten: »Die entsprechenden Griinde gelten relativ auf die geschichtliche und kulturell ausgeprigte
Identitit der Rechtsgemeinschaft, relativ auf die Wertorientierungen, die Ziele und Interessenlagen ihrer
Mitglieder. [...] Wegen dieses Bezuges auf das faktische Willenssubstrat einer Rechtsgemeinschaft geht ein
volitives Moment in den Sinn der Giiltigkeit (und nicht erst der sozialen Verbindlichkeit) von Rechtsnormen
ein.« (FuG, S.193) Auch hinsichtlich des Geltungssinn werden die drei Prinzipien verschrankt.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

307


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

308

Tobias Braun: Der politische Konsens

mit moralischen Normen in Kongruenz, andererseits seien sie Ausdruck eines authentischen
Selbstverstandnisses einer Rechtsgemeinschaft (FuG, S. 194). Das besondere, partikulare Wir
verbliebe im Allgemeinen, wodurch sich aber der Verpflichtungscharakter wandele: »Je
mehr die Normen auf bestimmte Lebensformen und Lebensumstinde abzielen, umso weniger fillt
das passive Moment der Einsicht gegeniiber dem aktiven von Entwurfund Gestaltung ins Gewicht.
Die Griinde, die moralische Regeln rechtfertigen, fiihren zu einem rational motivierten Einverstand-
nis; die Begriindung von Rechtsnormen dient einer rational motivierten Vereinbarung.« (Ebd.) Die
Vereinbarung betont die gestaltende Positivitit, mithin die Autonomie eines Kollektivs, die
zugleich der kommunikativen Vernunft und der universalistischen Logik des moralischen
Diskurses unterliegt. Dennoch bleibt die Referenz auf Kontexte und kontingente Begriin-
dungen zentraler Bestandteil politischer Souverinitit: »Wihrend der moralisch gute Wille
in praktischer Vernunft gleichsam aufgeht, behdlt auch der verniinftig begriindete politische Wil-
le Kontingenz in dem MafSe, wie die Griinde selbst nur relativ auf zufillige Kontexte gelten. Und
aus diesem Grunde dufSert sich die Gemeinsamkeit der vom politischen Gesetzgeber diskursiv er-
zielte Uberzeugungen in der Gestalt kommunikativer Macht.« (FuG, S. 195) Die Frage ist, wie in
Diskursen konkrete Argumente funktionieren, gerade in Anbetracht des universalen Audi-
toriums.*> Die Einverstiandnis-verbiirgenden Potentiale der Vernunft stehen non-abstrak-
ten Argumenten nicht zur Verfiigung: Die Verstindigung ethisch-politischer Diskurse kann
nicht auf Formen rationaler Reflexivitit zuriickgreifen, sondern muss deren Partikulari-
tit wahren.**® Wie muss sich das Konkrete auszeichnen, um als gerechtfertigt bzw. zum
Diskurs zugelassen zu gelten?

3.3.2  Von den ethisch-politischen Diskursen und der
administrativen Implementierung

Die politische Integration einer Kooperationsgemeinschaft wird tiber ethisch-politische Diskurse
geleistet, die als Stitte kollektiver Autonomie eine integrale Komponente demokratischer
Ordnung bilden, dabei aber zwischen allgemeinen Anspriichen und ihrer konkreten Um-
setzung schwanken. Im Unterschied zu dem an universalen Normen orientierten mora-
lischen Diskurs geht es hier um die kooperative Selbstgestaltung politischer Gemeinschaf-
ten:

»Das Demokratieprinzip ergibt sich aus einer entsprechenden Spezifizierung fiir
solche Handlungsnormen, die in Rechtsform auftreten und mit Hilfe pragmatischer,
ethisch-politischer und moralischer Griinde — und nicht allein aus moralischen Grin-
den — gerechtfertigt werden kénnen. [..] Bei moralischen Fragestellungen bildet
die Menschheit bzw. eine unterstellte Republik von Weltbirgern das Bezugssys-
tem fiir die Begriindung von Regelungen, die im gleichmafigen Interesse aller
liegen. Die ausschlaggebenden Griinde missen im Prinzip von jedermann akzep-
tiert werden konnen. Bei ethisch-politischen Fragestellungen bildet die Lebensform

435 Argumentation als Reflexionsform ist eine Abstraktionsfunktion vom Konkreten eingeschrieben.
(Vgl. EgB, S. 353) Andieser Stelle legt Habermas nahe, man kénne kommunikativ durchaus im Kon-
kreten handeln, aber nicht reflexiv begriinden und rechtfertigen.

436 So koénnen sich umfassende Lehren im Sinne Rawls nach Habermas (VdW, S.203f.) zwar noch
im ethisch-politischen Sinne als konkretes Weltbild rechtfertigen, gleichzeitig wiirde dieser An-
spruch infolge des Pluralismus zerstort.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

»je unseres« politischen Gemeinwesens das Bezugssystem fiir die Begriindung von
Regelungen, die als Ausdruck eines bewufdten kollektiven Selbstverstindnisses gel-
ten. Die ausschlaggebenden Griinde missen im Prinzip von allen Angehérigen, die
»unsere« Tradition und starken Wertungen teilen, akzeptiert werden kénnen. Inter-
essengegensitze bediirfen eines rationalen Ausgleichs zwischen konkurrierenden
Werteinstellungen und Interessenlagen. Dabei bildet die Gesamtheit der unmit-
telbar beteiligten sozialen oder subkulturellen Gruppen das Bezugssystem fiir die
Aushandlung von Kompromissen. Diese miissen, soweit sie unter fairen Verhand-
lungsbedingungen zustandekommen, im Prinzip von allen Parteien, gegebenenfalls
auch aus je verschiedenen Griinden, akzeptiert werden kénnen.«**’ (FuG, S. 139, siehe
auch EzD, S.183f.)

Leitend fiir unser Anliegen ist die Spannung zwischen dem abstrakt-universalen und
dem konkret-partikularen Pol: Dringt der Eine auf die Zustimmung eines allgemeinen
Auditoriums, begniigt sich der Andere mit einem exklusiven Kollektiv.#*® Politische Ge-
meinschaften konnen auf a-moralische, nicht-verallgemeinerbare Griinde rekurrieren
und sich iber eine spezifische Identitit (traditionell, kulturell usw.) ausweisen: Gleich-
wohl Habermas keiner Substanz oder Essenz das Wort reden will, sei es politischen
Kollektiven méglich, sich iiber Postulate des Eigenen zu begriinden.**® Somit geht es bei
ethisch-politischen Diskursen um kooperative Aushandlungen politischer Ordnung, die
selbst auf kulturell-verbindende Ideale abstellen und in denen sich zugleich Kommunen
itber normative Grundentscheidungen konsolidieren. (Vgl. FuG, S.198) Die Deckung
politischer, sozialer und rechtlicher Sphiren verlangt aber eine vorgingige Kongruenz,
die das politische Bewusstsein ebenso wie die politische Kultur und Praxis auf eine
gemeinsame Ebene hin ausrichtet: Die Ubereinstimmung von Kooperationsraum, -ge-
meinschaft und -weise ist ebenso die Bedingung wie das Objekt und das Produkt ethisch-
politischer Diskurse.

Ethische Diskurse beruhen auf authentischen Selbstbildern, die auch als Horizont kol-
lektiver Entscheidungen dienen: In diesen Diskursen »geben Argumente den Ausschlag, die

437 Im Kompromisscharakter scheinen Parallelen zu Rawls hervor, die aber uns aber nicht weiter be-
schiftigen sollen.

438 Anderenorts verweist Habermas (EzD, S. 272) auf die vielen Quellen von Politik: Nicht nur mora-
lische und ethische Griinde hatten Einfluss, sondern auch praktische Zielsetzungen und Kompro-
missfindungen. Einerseits muss der Begriff des Ethischen hier verunsichern, da er von Habermas
mit Moral und deren universellen Anspruch verbunden und von den mehr pragmatischen Prozes-
sen abgesetzt wird. Andererseits soll sich die Geltung und die Legitimation von Rechtsnormen
hinsichtlich ihres Bezugshorizonts unterscheiden: Verweise das eine auf die Universalitidt und die
Zwange von Rechtfertigung, ist das andere auf die Imperative des Konkreten hinsichtlich der Mei-
nungs- und Willensbildung bezogen. Inwieweit sich diese Spannung aushalten ldsst, werden wir
im Verlauf der Betrachtung im Blick behalten.

439  »Ethisch-politische Diskurse miissen Kommunikationsbedingungen fiir eine hermeneutische Selbstverstin-
digung von Kollektiven erfiillen. Sie sollen ein authentisches Selbstverstdndnis ermoglichen und zur Kritik
oder Bekriftigung eines Identititsentwurfes fiihren. Der Konsens, in den eine gelingende kollektive Selbst-
vergewisserung einmiindet, ist weder, wie ein ausgehandelter Kompromif, Ausdruck einer Vereinbarung,
noch, wie das diskursiv erzielte Einverstindnis iiber Tatsachen- oder Gerechtigkeitsfragen, ausschliefSlich
rational motivierte Uberzeugung. In ihm driickt sich beides zugleich aus: Selbsterkenntnis und der Ent-
schlufS zu einer Lebensform.« (FuG, S. 223f)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

309


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

sich auf eine Explikation des Selbstverstindnisses unserer historisch iiberlieferten Lebensform stiit-
zen und in diesem Kontext Wertentscheidungen an dem fiir uns absoluten Ziel einer authentischen
Lebensfithrung bemessen.« (FuG, S.199) Im Sinne der Volkssouveranitit, also der positi-
ven Freiheit kollektiver Autonomie, ginge es um die Definition des Gemeinsamen, des Ver-
bindenden und Verbindlichen.*° Zugleich seien ethische Diskurse so lange der Zweckmi-
Rigkeit und Partikularitit strategischen Handelns ausgesetzt, wie sie nicht das Niveau des
Moralischen beriicksichtigten. Hierzu greift Habermas auf die Gerechtigkeit zuriick: »Ei-
ne Norm ist nur dann gerecht, wenn alle wollen konnen, dass sie in vergleichbaren Situationen von
jedermann befolgt wird.« (FuG, S. 200) Sollten sie bislang partikulare Selbstbestimmungs-
praxen ermdglichen, ordnet Habermas die ethisch-politischen Diskurse nun einer univer-
salistischen Logik unter. Dieses Spannungsverhiltnis wird klarer, wenn wir uns den for-
malen Beispielsatz eines ethisch-politischen Diskurses nach Habermas vor Augen fithren:
»Was sollen wir tun?« (ebd.) Wie Habermas selbst anmerkt, gibt es in Folge des Gerech-
tigkeitsgebots eine Verschiebung, und zwar vom Wir hin zum Sollen. Das Wir markiert
ein konkretes Kollektiv, was sich selbst bestimmen will, das Sollen dagegen ist abstrakt
und verweist auf einen allgemein-universellen Horizont. Die Strukturbedingungen des
Sollens 16sen notwendigerweise das Wir in dessen Eigenheiten auf: Fiir das, was wir tun
sollen, ist es irrelevant und verzerrend, wer, wo oder wann wir sind. Die Mechanismen
der Moderne sind wieder am Platze und hohlen das Kooperationskollektiv bis auf seine
universal-reflexiven Anteile aus.

Als weiteres konkretisierendes Moment fithrt Habermas den speziellen Fall der Im-
plementierung ein, mithin die administrative Umsetzung politischer Entscheidungen.
Deren Eigenlogik stellt eine ernste Biirde fiir die Rechtfertigung der Anwendungsdis-
kurse dar, zumindest scheinen Anwendungsfragen kommunikativen Handeln gegeniiber
verschlossen zu sein und sich auf strategisches, nutzenorientiertes Handeln umzustel-
len.**" Ethisch-politische Diskurse sind iiber ihre moralische Ausrichtung mit der verstindi-
gungsorientierten Kommunikation verbunden, andererseits ist ihnen mit dem Bezug zum
Konkreten ein strategisch-funktionaler Moment eingeschrieben. Habermas versucht
diese Spannung zu losen, indem er die Anwendungsproblematik an ein schon von sich
aus abgekoppeltes, selbstlaufendes und -steuerndes System auslagert, an die Adminis-

440 Im Angesicht des kreativen Charakters von Wir-ldentitaten wird deutlich, wie die Doppelbewe-
gung des entwerfenden Entwurfs in einer Gemeinschaftspraxis liegt: »Wie wir uns die Traditionen
und Lebensformen, in die wir hineingeboren werden, zu eigen machen, indem wir sie selektiv fortbilden,
entscheidet dariiber, als wen wir uns in diesen kulturellen Uberlieferungen wiedererkennen — wer wir als
Biirger sind und sein machten. Gravierende Wertentscheidungen ergeben sich aus und verindern sich mit
dem politisch-kulturellen Selbstverstindnis einer historischen Gemeinschaft.« (FuG, S.198)

441 Konkrete Anwendungen kénnen die Spannung zwischen gut fiir alle und gut fiir uns nicht miteinbe-
greifen, geschweige denn l6sen. Daher legt Habermas die Administration auf strategisches Han-
deln fest: Diese kann demnach ohne Riicksicht auf universale Geltungsfragen partikuldre Inhalte
einfach ausfiithren. Die Frage ist nun, wie verbreitet dieser Purismus in der politischen Ordnung zu
sein hat.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

tration. Diese folge keinen eigenen Imperativen, sie miisse (von auflen) programmiert**
werden; sie handele nicht selbst, sondern fithre aus. Die Administration muss sich infolge
ihrer Funktion und Position weder erkliren noch universalen Anspriichen geniigen.**
Die bislang von Habermas weitergefiithrte Spannung universaler und konkreter Aspekte
wird hier zugunsten des zweiten entschieden und einer professionalisierten, externen
Instanz tiberantwortet.

Der ethisch-politische Diskurs selbst kann nicht iiber die Verwaltung politisch werden,
die dffentliche Macht habe keinen Zugriff.* Die Verbindung der pulsierenden Offentlich-
keit mit der Administration ist diffizil, zwischen ihnen besteht eine Schwelle: Die Offent-
lichkeit fremdelt mit dem Konkreten wie die Administration mit dem Universellen. Ihre

442 Eine Quelle der Programmierung ist die 6ffentliche Meinung, die nicht selbst herrscht, sondern
neben der administrativen Macht steht und diese beeinflusst. So kann die 6ffentliche Meinung
Themata vorgeben, die dann in den Miihlen der Verwaltung verarbeitet werden. (Vgl. FuG, S. 364)
Die Frage ist, ob dann noch eine Vermittlung, zum Beispiel durch politische Reprdsentanten, da-
zwischentreten muss oder die Aufnahme direkt verlduft.

443 Dagegensieht Lieber (DVfG, S. 95, Fn. 153, weiter S. 221 — 232) demokratische Einflussnahmen auf
die Verwaltung bei Habermas durchaus angedacht. Gleichwohl verortet er sie nur in Randbereichen
bzw. in institutionellen Gegenbewegungen zu Bindungsdefiziten. Die Teilung der Gewalten sei
nichtim Absoluten aufrechtzuerhalten.

444 »Rationalisierung bedeutet mehr als blofSe Legitimation, aber weniger als Konstituierung der Macht. Die
administrativ verfiighare Macht verindert ihren Aggregatzustand, solange sie mit einer demokratischen
Meinungs- und Willensbildung riickgekoppelt bleibt, welche die Ausiibung politischer Macht nicht nur
nachtrédglich kontrolliert, sondern in gewisser Weise auch programmiert. Unbeschadet dessen kann nur das
politische System »handeln«. Es ist ein auf kollektiv bindende Entscheidungen spezialisiertes Teilsystem,
wihrend die Kommunikationsstrukturen der Offentlichkeit ein weitgespanntes Netz von Sensoren bilden,
die auf den Druck gesamtgesellschaftlicher Problemlagen reagieren und einflufSreiche Meinungen stimu-
lieren. Die nach demokratischen Verfahren zu kommunikativer Macht verarbeitete Gffentliche Meinung
kann nicht selber »herrschen«, sondern nur den Gebrauch der administrativen Macht in bestimmte Kand-
le lenken.« (DMD, S. 84) Ungeklart bleibt, was Habermas mit der gewissen Weise meint, in der die
Offentlichkeit mitprogrammiert, bzw., was die Kanile sind. Anderenorts duflert sich Habermas
(HdD, S. 93) dhnlich, aber hier verwendet er anstatt »lenken« »steuern«. Gerade der Steuerungsbe-
griff zeigt die Ungenauigkeit: Er macht nicht klar, wie intendiert und umfassend der Einfluss der
Offentlichkeit zu sein hat. Meint Habermas die Steuerungsfunktion im Sinne eines Automobils, in
dem die Offentlichkeit der Fahrer ist, also auf ein bestimmtes Ziel zusteuert, aber auf das Gefahrt
als solches keinen Einfluss hat; oder ist die Steuerung eher eine Struktur, die manche legislative
Prozesse befordert, andere hingegen nicht? »In funktionaler Differenzierung von den beiden anderen
Sektoren leistet die politische Offentlichkeit einen Beitrag zum LegitimationsprozeR, indem sie politische
Kommunikation erzeugt, in Bewegung hilt, steuert und filtert. Ich begreife also die politische Offentlichkeit
als intermediires Kommunikationssystem zwischen formal organisierten Beratungen und Verhandlungen
im Zentrum einerseits und den Veranstaltungen und informellen Gesprichen an den zivilgesellschaftlichen
Rindern des politischen Systems anderseits.« (ebd., S. 113) Das Verhiltnis von Zivilgesellschaft und de-
ren Rindern zur Offentlichkeit miisste geklirt werden, war doch vormals die Zivilgesellschaft ein
Teil der Offentlichkeit. An der Frage der bewussten Teilnahme an Willensbildungsprozessen muss
ein Demokratietheorie-geleitetes Fragen weiterhin ansetzten. Zwischen den drei Ebenen setzt Ha-
bermas jeweils verschiedene Prozesse der Willensbildung und -kondensation ein, ohne aber die
Riickkopplungen auszuweisen. Letztlich gilt es, die Beziehung zwischen Publikum und Offentlich-
keitzu klaren. Der Versuch von Habermas, den Meinungsbildungsprozess zwischen Peripherie und
Zentrum zu stellen, ist zur Klarung leider wenig hilfreich. Dazu weiter unten.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

3n


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

gegenseitige Bezugnahme bedarf mithin einer Ubersetzung, die ihre Distanz zu iiber-
winden vermag. Wie konnen sich administrative Setzungen legitimieren, wenn gerecht-
fertigtes Handeln nach Abstraktion und universeller Geltung verlangt? Zugleich stellt
sich die Frage, wie wir uns die Programmierung zu denken haben: Wie konkret muss der
Wille gefasst sein? Wie explizit kann er sich iiberhaupt duflern? Was nimmt die Adminis-
tration auf? Kann und muss sie aus allgemeinen wants konkrete demands und issues for-
men? Die Administration ermoglicht den anderen Diskursen den Verbleib im Moralischen,
im Allgemeinen, gleichzeitig verlangt diese Moglichkeit die Eigenstindigkeit des Admi-
nistrativen: Gerade dann, wenn es um Ein- und Ausschliisse, um Bevor- und Benachteili-
gungen, um Umverteilungen geht, bleiben diese Diskurse stumm oder vage, und kénnen
auf administrative Routinen, Verantwortlichkeiten und Notwendigkeiten verweisen.

Im Fokus administrativer Macht stehe die Implementierung, in dem der kommunikativen
Macht die Willensbildung.** Beide stehen im Kontext des Politischen, auch die Vorschriften
und Abliufe der Administration entstammen Entscheidungen:

»Der Begriff des Politischen erstreckt sich zu Recht auch auf die Verwendung admi-
nistrativer Macht im und auf die Konkurrenz um den Zugang zum politischen System.
Die Konstituierung eines Machtkodes bedeutet, dafs ein administratives System Gber
Befugnisse zu kollektiv bindenden Entscheidungen gesteuert wird. Deshalb schlage
ich vor, das Recht als das Medium zu betrachten, tiber das sich kommunikative Macht
in administrative umsetzt. [...] Die Idee des Rechtsstaates |af3t sich dann allgemein als
die Forderung interpretieren, das tiber den Machtkode gesteuerte administrative Sys-
tem an die rechtsetzende kommunikative Macht zu binden und von den Einwirkun-
gen sozialer Macht, also der faktischen Durchsetzungskraft privilegierter Interessen,
freizuhalten.«**® (FuG, S.186f.,, Herv. i. O.)

Die Administration diirfe sich nicht verselbststindigen, die kommunikative Macht solle aber
ebenso wenig die Funktionen ersterer iibernehmen. Leider bleibt es offen, was Haber-
mas mit dem auch in den Begrift des Politischen neben der Besetzung von Machtpositio-
nen und der Administration einfithrt. Er bindet das Politische an routinierte und institu-

tionalisierte Prozesse und setzt die kommunikative Macht als frei und fluide daneben.*’

445  »legitime Macht wird kommunikativ erzeugt und administrativ verwendet, um Ressourcen fiir die Verfol-
gung kollektiver Ziele zu mobilisieren. Politisches Handeln hat nicht deshalb parteinehmenden Charakter,
weil es wesentlich Dezesion wire, sondern weil kollektive Festlegungen unter Irrtumsrisiko in eine unge-
wisse Zukunft ausgreifen. [...] Politisches Handeln ist auf allen Stufen der Entwicklung, Festlegung und
Durchfiihrung kollektiv bindender Programme durch den internen Zusammenhang von Parteinahme und
Problemldosung ausgezeichnet.« (E IV, S.11) Eine parteinehmende Einschrankung kann sich nur allge-
mein rechtfertigen, Abstraktion und Inklusion sind dem politischen Handeln in Habermas’ Sinne
eingeschrieben.

446 Anderenorts weist Habermas (E IV, S.10) auf die Problematik der Kollektivkonstruktion hin, die
ein Verstandnis politischer Macht als kollektiv bindende Entscheidungen beansprucht.

447 Scheuerman weist auf die Verbindung zum Denken Arendsts hin: »In this model, political power pos-
sesses a dualistic structure. Communicative power can only be effectively employed in complex modern soci-
eties by means of administrative bodies and form of decision making that rest on strategic and instrumental-
rational forms of action [...].« (Scheuerman 2002, S. 65) Bei Habermas wie Arendt wiirden die Logi-
ken deradministrativen und der kommunikativen Macht konfligieren. Siehe zum politischen Den-
ken Arendts neben den Arbeiten Benhabibs (2006 und 2011) auch den Sammelband von Schulze

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Diese integriere die Gesellschaft iiber eine gemeinsame Willensbildung, der wiederum
eine Ubereinstimmung gemeinsamen Wollens wie Sollens zugrunde liege.**® Abvon der De-
finition des Politischen und dessen Abgrenzung von der Politik stellt sich die Frage, wie
die administrative Steuerung sich als Instanz der reflexiven Bestimmung des kollektiv
Verbindenden und Verbindlichen, der gemeinsamen Belange und Entscheidungen zu le-
gitimieren vermag: Wenn Habermas im Folgenden eine Verkniipfung zwischen der Of
fentlichkeit und der Administration herausarbeitet, miisste er den Konnex zwischen den
Bereichen ausweisen, ihre politische Mechanik. Wiederum ist es das Recht, das als in-
termedidre Instanz eingefithrt wird und als Transmissionsriemen der Umsetzung kommu-
nikativer in administrative Macht dienen soll.*** Wie sich nun die Relationen beider Sphi-
ren ausnehmen, steht keineswegs fest. Auch die Steuerung der Administration iiber deren
Befugnisse zu kollektiv bindenden Entscheidungen hilft nur bedingt weiter: Wenn die Recht-
setzung nach den Imperativen der kommunikativen Macht verfahrt, bleibt sie konkreten
Beziigen entriickt. Jede Verbindung beider Sphiren muss ihre jeweiligen Imperative be-
achten: Im Angesicht der Anspriiche der Verstindigungsorientierung und der kommuni-
kativen Vernunft bleibt diese konkreten Beziigen gegeniiber distanziert. Die Administration
diente Habermas gerade dazu, die Umsetzung, Entscheidung und Einlassung zuzulas-
sen, die Steuerung suggeriert dagegen eine Vermischung, eine Vermischbarkeit. Entwe-
der muss die kommunikative Vernunft dann von ihrem Anspruch unbedingter Universa-
litit Abstand nehmen, oder der politische Diskurs der Offentlichkeit bleibt der direkten
Implementation entzogen und wird als periphere, rechtliche Rahmenfixierung adminis-
trativer Umsetzung definiert. Zudem bleiben, wie wir sahen, ethisch-politische Diskurse
dem Primat moralischer Diskurse untergeordnet. Rechtfertigung erfordert weiter univer-
salisierbarer Perspektiven: Eine konkrete Selbstbestimmung kann sich nur im Allgemei-
nen rechtfertigen, folglich bleibt das integrative Potential in dieser Hinsicht beschrinkt.
Um die Steuerungsfunktion rechtsetzender kommunikativer Macht zu verstehen und beur-
teilen zu kénnen, muss nun die Organisation der Willensbildung in den Fokus treten.*°

Wessel, Volk und Salzborn (2013). Thaa (2011) versucht sich an der Aufnahme und Weiterfithrung
demokratie- wie politiktheoretischer Impulse Arendts. Siehe daneben die jiingst erschienene Ein-
fithrung in des Denken Arendt von StrafRenberger (2015).

448 Ein gemeinsamer Wille, eine gemeinsame Verpflichtung, bedingte auch in der Theorie des kom-
munikativen Handelns die Integritat sozialer Ordnungen, wobei sich dieser Willen auf eine geteilte
Verpflichtung durch Werte bezog: »Soziale Ordnungen kinnen nicht im Sinne eines kollektiven Instru-
mentalismus erkldrt werden: eine faktische Ordnung, die aus der Konkurrenz zweckrational handelnder
Individuen um Macht und/oder Reichtum hervorgeht, bleibt instabil, solange nicht das moralische Moment
des Gewissens und der Obligation, d.h. einer Orientierung des Handelns an verpflichtenden Werten hinzu-
tritt.« (TkH 11/S. 318, siehe auch E II1, S. 11)

449 Die Verkniipfung wird im Weiteren nicht klarer: »Die politischen Teilnahmerechte verweisen auf die
rechtliche Institutionalisierung einer dffentlichen Meinungs- und Willensbildung, die in Beschliissen iiber
Politiken und Gesetzen terminiert.« (FuG, S.187)

450 Derentscheidende Punkt ist, inwieweit der Umsetzungsgedanke schon in der Willensbildung an-
gelegtist. In anderen Worten: Wenn das Recht an die kommunikative Macht gebunden ist, inwie-
weit muss sie dann die 6ffentliche Meinung beriicksichtigen? Sind hier Anstéf3e als Anreize mitein-
zubeziehen, geht es hier um Richtungsentscheidungen, denen gegeniiber sich das System respon-
siv verhalten muss, oder um konkrete Umsetzungsinitiativen? Diese Qualitit ist zu klaren, erst
dann kann verstanden werden, was die kommunikative Macht zu bewirken vermag. Auch Scheu-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

313


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

3.3.3  Von der Willensbildung - Die Transmission kommunikativer Macht
in Recht

Die Aufgabe deliberativer Willensbildung ist die Umsetzung kollektiver Autonomie, wobei
sie die Potentiale und Dynamiken éffentlicher Diskurse aufnehmen und deren Uberset-
zung in politisch-institutionalisierte Verarbeitungskreislidufe leisten muss. Es ist zu kla-
ren, wie und wo sich politische Willen formieren und artikulieren und wie sie Eingang
finden in die Verfahren der Rechtssetzung. Die Selbstbestimmung der Biirger geschieht
laut Habermas in der informellen Meinungsbildung diskursiver Offentlichkeit sowie der
politischen Partizipation innerhalb und auflerhalb von Parteien, Wahlen und der Bera-
tung parlamentarischer Kérperschaften:

»Im diskurstheoretisch begriffenen Rechtsstaat verkorpert sich die Volkssouverani-
tat nicht mehr in einer anschaulich identifizierbaren Versammlung autonomer Biir-
ger. Sie zieht sich in die gleichsam subjektlosen Kommunikationskreislaufe von Foren
und Korperschaften zuriick. Nur in dieser anonymen Form kann ihre kommunikativ
verfliissigte Macht die administrative Macht des Staatsapparates an den Willen der
Staatsblrger binden.« (FuG, S.170)

Die Willensbildung changiert zwischen der Objektivitit und Formalitit gesetzten Rechts
und der emanzipativen Entfesslung in fluiden Diskursen der Offentlichkeit. Die Spannung
von Faktizitit und Geltung bleibt auch im Falle der institutionalisierten politischen Macht
zwischen dem Drohpotential kasernierter Gewalt und der Autorisierung tiber Legitimitit
akut und spiegelt sich in seinen Durchsetzungsmitteln und normativen Ressourcen.
(Vgl. FuG, S.171 und S. 180) Die Willensbildung schwankt zwischen der Universalitit
rationaler Diskurse und der kollektiven Autonomie einer politischen Gemeinschaft:

»Nun verschrankt sich in der diskursiv strukturierten Meinungs- und Willensbildung
eines politischen Cesetzgebers die Rechtsetzung mit der Bildung kommunikati-
ver Macht. [..] Das am Telos je unseres guten Lebens relativierte Sollen klinischer
Ratschliage ist adressiert an die EntschlufRkraft eines Kollektivs, das sich einer au-
thentischen Lebensweise vergewissern will.« (FuG, S. 201)

So tiberschneiden sich die Rollen von Diskursteilnehmern und Angehérigen politischer
Kollektive, womit die bekannte Spannung zwischen Konkretem (Kommunalitit, Parti-
kularitit, Authentizitit) und Allgemeinem (Universalitit, Neutralitit, Reflexivitit) wie-
der hervortritt: Es ist im Folgenden zu kliren, ob und wie der Willensbildungsprozess
diesen Anspruch einzuholen vermag.

In der Meinungs- und Willensbildung komme das Diskursprinzip in doppelter Hinsicht
zur Geltung (FuG, S. 188): Einmal im kognitiven Sinn als Filterung von Inhalten im Sinne
einer Vermutung rationaler Akzeptabilitit, dann im praktischen Sinne als Ort gewaltloser
Verstindigung, an dem sich die Dynamik kommunikativer Freiheit realisiere. Daneben ver-
weist Habermas (FuG, S. 188) noch auf den Widerstand des Konkreten, der der universa-
len Logik rationaler Diskurse entgegenstehe. Zwar sollen sich die Beteiligten der Rechts-

erman (2002, S. 66f. u. S. 70) konstatiert die Bedeutung der Klarung des Konnexes zwischen Admi-
nistration und Offentlichkeit, aber auch die Schwierigkeiten begrifflicher Unklarheiten.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

setzung von moralischen Einsichten beeinflussen lassen, im Fokus stehe aber eine inter-
subjektiv geteilte Lebensform, die sich an mehr oder weniger konkreten Interessen®” kon-
densiere:

»Je konkreter die regelungsbediirftige Materie und je konkreter der Zuschnitt des
Rechts, um so mehr driickt sich in der Akzeptabilitit der begriindeten Normen
auch das Selbstverstindnis einer historischen Lebensform, der Ausgleich zwischen
konkurrierenden Gruppeninteressen und eine empirisch informierte Wahl zwischen
alternativen Zielen aus.« (FuG, S.189)

Im Recht hebe sich die die Spannung zwischen Konkretem und Allgemeinem somit nicht
nur auf, sie tarierten sich gegenseitig aus: In der Praxis der Gesetzgebung finden Prin-
zipien und Interessen, Normen und Werte, zusammen. Auch wenn rechtliche Normen in
ihrer Begriindung auf ambivalente Quellen verwiesen, diirften diese nicht in Widerstreit
geraten.*?
gemeine, sondern auf eine Rechtsgemeinschaft mit konkreten Zielen, Interessen und

Lebensweisen:

Die inhaltliche Bestimmung von Rechtsnormen bezoge sich nicht auf das All-

»Die Begriindungs- und Anwendungsdiskurse miissen sich deshalb auch fiir den
pragmatischen und vor allem fiir einen ethisch-politischen Gebrauch der prak-
tischen Vernunft 6ffnen. Sobald eine verninftige kollektive Willensbildung auf
konkrete Rechtsprogramme abzielt, mufd sie die Grenzen von Gerechtigkeitsdiskur-
sen (berschreiten und Probleme von Selbstverstindigung und Interessenausgleich
einbeziehen.«** (FuG, S.191)

Die Eigenart von Gerechtigkeitsdiskursen, ihre Grenzenlosigkeit, wird im Falle der An-
wendung weniger iiberschritten als die Anspriiche universaler Gerechtigkeit eingeris-
sen.** Hervorgehoben werden muss die anscheinend konkrete Ausrichtung der prak-
tischen Vernunft in politisch-ethischer Hinsicht.** Sowohl die Vernunft als auch die Dis-

451 Der Interessenbegriff selbst verweist auf strategisches Handeln und dessen Imperative.

452 »Auch moralische Normen verkorpern Werte oder Interessen, aber nur solche, die in Anbetracht der jeweili-
gen Materie verallgemeinerungsfihig sind. [..] Nun kommt aber bei der Begriindung und Anwendung von
Rechtsnormen eine solche Bezugnahme auf kollektive Ziele und Giiter ins Spiel; Rechtsnormen liegen nicht
auf der gleichen Abstraktionshohe wie Moralnormen.« (FuG, S.190)

453 Begriindungsdiskurse unterscheiden sich von Anwendungsdiskursen fundamental: Kommen erstere
nach Habermas (FuG, S. 280) seinem Anspruch an Allgemeinheit vollstindig nach, sind zweitere
von beschrankterer Natur, da sie sich zwar auf giiltige Normen bezégen, bei Abwagungsfragen von
Normen aber auf Welt- und Selbstverstiandnisse der Kollektive zuriickgingen. Diese Auslegungen
kénnen demnach perspektivisch und partikularistisch sein. Habermas betont allerdings den not-
wendigen Anschluss an die allgemeinen Normen, zwischen denen nur abgewogen wird.

454 Habermas (EzD, S.203) verweist bei der Begriindung der Anwendung regelmafliig auf Arbeiten
Ginthers. Mit diesem trennt Habermas Begriindungsdiskurse, in den allein die Universalisie-
rung gelte, von den Anwendungsdiskursen, in denen eine Situationsbeschreibungvorliege, welche
dann auch von Universalitatsanspriichen Abstand ndhme.

455 Weiterfithrend bestimmt Habermas an dieser Stelle den Begriff des Politischen offenkundig weit
weniger an der Administration orientiert und mit dem Politikbegriff verschmelzend als weiter
oben. Gerade der Ethos-Begriff verweist auf eine weichere Lesart des Politischen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

315


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

kurse kénnen, sofern es um Fragen der Implementierung gehe, von universellen Stand-
punkten absehen und legitim partikular auftreten.**

Habermas trennt die Bezugsmaterien nach pragmatischen, ethischen und moralischen
Aspekten (FuG, S. 202f.), aus denen jeweils unterschiedliche Arbeitsweisen folgten. Mora-
lisch relevante Fragestellungen sollen im » Rahmen des verfassungsrechtlich interpretierten und
ausgestalteten Systems der Rechte einem Verallgemeinerungstest« (FuG, S. 204) unterzogen wer-
den. Ethische Fragen stellten auf reflektierte kommunale Selbstverstindigungsprozesse
ab, in denen das kollektiv Verbindende hervortrete. Wenn es keine absehbare allgemeine
Losung gibe, sich die Interessen oder Werte widerstritten, solle es pragmatisch orien-
tierte Verhandlungen geben. Diese setzen allerdings wiederum Kooperationswillen und
Kompromissbereitschaft*’ voraus. Habermas will den hier angedachten Interessenaus-
gleich tiber ein fair reguliertes Verfahren und die Garantie der Beteiligung unterfiittern.
So sollten sich die Anspriiche konsensualer Verstindigung in einem gewissen Maf3e iiber-
tragen lassen und sich die Verfahrensgerechtigkeit als Gewihrleistung fairer Argumen-
tation, mit der die Gesprichsteilnehmer ein Einverstindnis erzielen wollen, einholen las-
sen.*?
also dhnlich wie bei den Welten die Koordinaten der Situationsdeutung intersubjektiv ge-
teilt wiirde.

Wichtig sei, dass die Ebenentrennung, zumindest dem Ideal nach, funktioniere,

Die ideale Bildung eines diskursiven politischen Willens geht vereinfachend von pro-
blematisierten Sachfragen aus, zu deren Losung diverse kollektive Ziele sowie verschie-
dene Strategien im Umgang bereitstiinden. »Wir lassen unser ProzefSmodell beginnen mit
der pragmatischen Begriindung allgemeiner Programme, die auf Anwendung und Ausfiihrung an-
gewiesen bleiben.« (FuG, S. 203) Diese allgemeine Begriindung verlangt eine vollstindige Si-
tuationsbeschreibung und alle relevanten Informationen.*® Zwecks dessen sei die Einho-

456 Habermas will aber die Verbindung nicht ganz abreifien lassen: Er verweist auf eine strukturelle
Ahnlichkeit zwischen Moral und Recht, die in ihrer Beziehung auf das System der Rechte bestehe
und die auch einfache Gesetze zu einer Konkretisierung in der Verfassung zwinge: auch die konkre-
te Gesetzgebung seiim Kern Teil des Verfassungsprojektes. Uber die Anbindung an die Verfassung
will Habermas das universalistische Element in den rechtlichen Normen aktualisieren. Dies setzt
selbstredend voraus, dass die Verfassung nicht konkret, sondern universell konzipiert ist.

457 Drei Bedingungen fiir Kompromissbildung, siehe FuG, S. 204f.

458 Alle bindenden Entscheidungen kommunaler Gesetzgebung haben Diskriminierungspotential: In-
folge der Pflicht, auch Entscheidungen zu akzeptieren, die man selbst nicht gewollt hat, verla-
gert sich der Rechtsfertigungsdruck auf das Verfahren. Anderenorts konstatiert Habermas (RidO,
S.272) die Auffassung, der Staat konne von religiésen Biirgern nicht alles verlangen. Wiederum
wadre hier die Frage des Zumutbaren zu stellen. Daneben argumentiert Habermas (ebd., S. 277),
infolge der Religionsfreiheit konnen auch religiése Argumente Eingang finden, wenn eine Ver-
weltlichung einen Eingriff auf die persinliche Identitit bedeute. Die religiosen Argumente stiinden
unter einem Ubersetzungsvorbehalt, mit dem Habermas auf die Moglichkeit abstellt, religios-ar-
tikulierte Argumente ins Sakulare zu Ubertragen. Dagegen sollen die Herrschaftsausiibung und
die Institutionen weltanschaulich neutral bleiben. Habermas befiirwortet die Teilnahme religio-
ser Gruppen am offentlichen Diskurs, weil er in ihnen wichtige Ressourcen der Sinnstiftung (Ebd.,
S.278) vermutet. Wir hatten die Komplikationen der 6ffentlichen Beteiligung umfassender Leh-
ren bei Rawls ausfihrlich verhandelt.

459 Der Willensbildungsprozess, der sich auf ein konkretes Kollektiv begrenzen will, erfordert die Ge-
schlossenheit eines Raumes. Dieser Raum erfordert Exklusivitat, um sich vor der potentiellen Be-
troffenheit und den Anspriichen Aufenstehender zu schiitzen. Der Anspruch der Willensbildung,

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

lung von Expertenwissen notwendig. Der zumindest moglichen Verzerrung der Urteile
in Folge personlicher Priferenzen derselben, sowie durch allgemein menschliche Fehl-
barkeit, soll durch Gegenexperten im Ansatz entgegengetreten werden.*® Im zweiten
Stadium des Diskurses wiirden die Losungsansitze selbst problematisiert und reflexiv

iiberstiegen: Es komme zur Diskussion der zugrundeliegenden Werte***

. Abgeschlossen
werde der Gesetzgebungsprozess durch eine Normenkontrolle durch das Rechtssystem,
die die Verfassungskonformitit wie die Kohirenz priife.

462 selbst miissten sich in moralischen Diskursen be-

Die Verfahrensbedingungen
griinden.*® Dariiber hinaus sollten aber auch die Ergebnisse politischer Willensbildung

und ethisch-politischer Diskurse »mit moralischen Grundsitzen wenigstens [sic!] kompatibel

seine Legitimitdt durch die Teilhabe der Betroffenen zu sichern, verlangt die Definition der Betrof-
fenheit, die Bestimmung und Eingrenzung. Wenn Habermas die Betroffenheit aber ins Mogliche
verlegt und zudem temporar entgrenzt, gentgt diese Abschottung den Anspriichen nicht mehr.
Ein Verweis darauf, dass dies ein Idealmodell sei, dem nie ganz entsprochen werde, kann die nor-
mative Bindung nicht I6sen oder entschirfen: Neben dem moralischen Diskurs und seiner uni-
versalen Perspektive gibt es keine zugelassene weiche Variante, sondern einzig das strategische
Handeln und damit defizitire Kommunikation und unmégliche Rechtfertigung.

460 Aus den Wissensmonopolen und Expertenkulturen ergebe sich die Gefahr der Entmiindigung. Da-
neben verweist Habermas (FuG, S. 426) auf die fehlende Neutralitidt von Expertenwissen: Expertise
im politischen Raum miisse sich politisieren. Daraus ergebe sich die Notwendigkeit eines 6ffent-
lichen Meinungsstreites zwischen Experten und Gegenexperten, der von der 6ffentlichen Meinung
kontrolliert werden solle. Die Vielzahl von Statistiken, von Umfragen und Studien, die politische,
wirtschaftliche und soziale Einstellungen und Entscheidungen begriinden sollen, bleiben gegen-
wartigin kaum einem Fall unwidersprochen. Die statistische Welt arbeitgeber- und arbeitnehmer-
freundlicher Institute hat kaum mehr etwas gemein; ein anderes Beispiel wire die Mietpreisent-
wicklung: Spricht die Mietervertretung von Gentrifizierung, kiinstlicher Verknappung bzw. strate-
gischem Leerstand und Kapitalisierung des Wohnungsmarktes mit den entsprechenden Folgen,
verweist die Interessenorganisation der Vermieter darauf, dass die Miete im Gesamten real ge-
sunken sei. Die 6ffentliche Meinung kann nur noch inhaltsfrei das Prozessieren dieses Meinungs-
austauschs beobachten, ohne daraus belastbare Kriterien und Informationen ziehen zu kdnnen.
Experten generieren mithin keine abwagenden Sachurteile, vielmehr unterfiittern sie die vorge-
fassten Annahmen bestimmter Seiten. So |6st sich die komplexititsreduzierende Funktion auf:
Das Individuum kann keiner Instanz kritiklos glauben, zu allem muss man sich eine eigene Mei-
nung bilden.

461 Hier kann Habermas keine Normen einfiihren, da diese qua Allgemeinheit prinzipiell unstrittig
sind.

462 »Der in einer Assoziation von Freien und Gleichen jeweils erstrittene und erzielte Konsens beruht letztlich
nur auf der Einheit eines konsentierten Verfahrens. Dieses Verfahren der demokratischen Meinungsbildung
und Entscheidungsfindung wird zur rechtsstaatlichen Verfassung ausdifferenziert. In einer pluralistischen
Gesellschaft driickt die Verfassung einen formalen Konsens aus. Die Staatsbiirger wollen ihr Zusammen-
leben nach Prinzipien regeln, die, weil sie im gleichmdfigen Interesse eines jeden liegen, die begriindete
Zustimmung aller finden konnen. Eine solche Assoziation ist durch Verhiltnisse reziproker Anerkennung
strukturiert, unter denen jeder erwarten kann, von allen als Freier und Gleicher respektiert zu werden. Je-
de und Jeder soll dreifache Anerkennung finden: Sie sollen in ihrer Integritit als unvertretbare Individuen,
als Angehdrige einer ethnischen oder kulturellen Gruppe und als Biirger, d.h. als Mitglieder des politischen
Gemeinwesens, gleichen Schutz und gleiche Achtung finden kdnnen.« (Sunl, S. 638)

463 »Faire Verhandlungen zerstiren also das Diskursprinzip nicht, sie setzen es vielmehr voraus.« (FuG, S. 206)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

317


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

sein.«*** (FuG, S. 206) Habermas weist dem moralischen Diskurs diese Position zu, weil
erst eine solche Rechtfertigung eine permanente Beriicksichtigung des Diskursprinzips
garantiere. Alle Diskurse bis auf den juristischen, der aber auf dem moralischen Diskurs
aufbaut, miissen sich, wie auch ein Schaubild (FuG, S. 207) illustriert, dem moralischen
Diskurs stellen. Moralische wie rechtliche Diskurse tragen universalistische Ziige, wobei
sich die politische Willensbildung just an dieser Entgrenzung reibe. Die Setzung kimpft
also weiter mit der Auflésung, ohne dass ein Sieger absehbar wire.

Der Einfluss des Rechts bilde sich allerdings nicht erst am Ende einer Umformung
kommunikativer Macht in Gesetzesform aus. Der Rechts- wie der Machtkode benétige fiir
Austauschbeziehungen eine legitime Rechtsetzung, die »mit der Bildung kommunikativer
Macht verschwistert ist.« (FuG, S. 208) Recht und politische Macht befinden sich in einer
produktiven Korrelation:

»Die wechselseitige Konstituierung von Recht und politischer Macht stiftet zwischen
beiden Momenten einen Zusammenhang, der die latente Moglichkeit einer Instru-
mentalisierung des Rechts fir den strategischen Einsatz von Macht erdffnet und per-
petuiert. Die Idee des Rechtsstaats verlangt im Gegenzug eine Organisation der 6f-
fentlichen Gewalt, die die rechtsformig verfafite politische Herrschaft nétigt, sich am
legitim gesetzten Recht ihrerseits zu legitimieren.« (FuG, S. 208)

Das Prinzip der Volkssouverinitit bilde dabei »das Scharnier zwischen dem System der Rechte
und dem Aufbau eines demokratischen Rechtsstaates.« (FuG, S. 209) In diesem Prinzip vereini-
gen sich individuelle Teilhaberechte mit der Praxis kollektiver Autonomie. Zugleich lieRen
sich aus ihm nach diskurstheoretischer Deutung noch weitere Prinzipien ableiten: In-
dividueller Rechtsschutz durch unabhingige Justiz, GesetzmiRigkeit der Verwaltung,
Trennung von Staat und Gesellschaft und die Umsetzung von iiber kommunikative Macht
gefilterte soziale Macht in administrative. (Vgl. FuG, S. 209 - 217, siehe auch die Erliute-
rung Marxsens GuM, S. 161 — 170) Daneben folge aus dem Prinzip der Volkssouverinitit
die Pflicht politischer Herrschaft, sich aus der kommunikativen Macht der Staatsbiirger
heraus zu begriinden und sich nur auf derart legitimierte Verfahren zu stiitzen. Politi-
sche Autoritit und Legitimitit wiirde einzig durch staatsbiirgerliche Diskurse der Mei-
nungs- und Willensbildung generiert, in welchen sich die Biirger selbst iiber reflexive
demokratische Verfahren bestimmten.*** (Vgl. FuG, S. 209f.) Habermas verkoppelt hier

464 Oderanders: »Das politisch gesatzte Recht einer konkreten Rechtsgemeinschaft muf3, wenn es legitim sein
soll, mindestens in Einklang stehen mit moralischen Grundsitzen, die auch iiber die Rechtsgemeinschaft
hinaus allgemeine Geltung beanspruchen.« (FuG, S.344)

465 »Die rationale Akzeptabilitit der verfahrenskonform erzielten Ergebnisse erklirt sich aus der Institutio-
nalisierung vernetzter Kommunikationsformen, die idealerweise sicherstellen, daf3 alle relevanten Fragen,
Themen und Beitrige zur Sprache kommen und auf der Grundlage der bestméglichen Informationen und
Griinde in Diskursen und Verhandlungen verarbeitet werden. Es ist diese rechtliche Institutionalisierung be-
stimmter Verfahren und Kommunikationsbedingungen, die eine effektive Inanspruchnahme gleicher kom-
munikativer Freiheiten maglich macht und zugleich zum pragmatischen, ethischen und moralischen Ge-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

zwei Strukturen: Die einer politischen Herrschaft, die sich tiber ihre politische Funktion
und ihre Rezeption éffentlicher Diskurse legitimiert, und einer Offentlichkeit, die sich in
diskursiven Praxen selbst bestimmt und sich so politisch realisiert. Einerseits bedingen
sich diese Strukturen, anderseits stehen sie in einer Spannung zueinander.**

Einem konsequent egalitiren und direkten Modell deliberativen Beratung stellt Ha-
bermas eine Vertretungskorperschaft gegeniiber, gerade weil sich nicht alle Staatsbiirger
zu einer (prisenten) Interaktion vereinigen kénnten. Das Problem liegt nach Habermas
nicht darin, dass bei wachsender GruppengrofRe sich die Schwierigkeiten vermehren,
einvernehmliche Entscheidungen zu treffen, Egoismen auszuschalten und Abliufe ge-
dehnt usw. witrden, sondern schlicht in der faktischen Unméglichkeit einer vollstindi-
gen Prisenz.*”” Gerechtfertigte Beschliisse benotigten aber Beratung und eine Qualitit
direkten Bezugs.**® Die institutionelle Ausgestaltung der Vertretung bemisst sich an-
hand entsprechender funktionaler Vorgaben: Es gelte, die Trennschirfe verschiedenar-
tiger Diskurse zu garantieren und andererseits Verhandlungen zu ermoglichen.

»Aus der Logik der Diskurse ergibt sich weiterhin der Grundsatz des politischen Libera-
lismus und die Notwendigkeit, die parlamentarische Meinungs- und Willensbildung
unter Mitwirkung der politischen Parteien durch eine allen Staatsbirger offenstehen-
de informelle Meinungsbildung in der politischen Offentlichkeit zu ergianzen.« (FuG,
S.211)

Erginzung meine Kontrolle, Vorbereitung von Willensbildung, Beeinflussung, Formulieren von
Stellungnahmen und Geltungsanspriichen. Weder hat die Offentlichkeit einen direkten
Einfluss noch ein Sanktionspotential: Der Wille, der sich bildet, bleibt ohnmichtig.
Wir werden auf die Konzeption der Offentlichkeit zuriickkommen. Festzuhalten bleibt:
Die Volkssouverinitit entfliefit einer Trias aus Offentlichkeit, Parteienkonkurrenz und
dem Obwalten des parlamentarischen Prinzips. Offenkundig liegen hier drei Instanzen
der Willensbildung vor: Die breite, kommunikative Willensbildung der Offentlichkeit,
die interessensstrategische Willensbildung der Parteien und die Willensbildung par-
lamentarischer Kérperschaften. Derart konne ein anhaltender 6ffentlicher Diskurs
und eine umsetzende Instanz zusammengefithrt werden: Das Rechtsetzungsverfahren
biete iiberpriifbare Normen sowie eindeutige und bindende Ergebnisse und kann den
kontingenten und offenen Diskursen ein externes Kriterium an die Hand geben, um die
Einlésung der Kommunikationsanspriiche zu priifen, was die Teilnehmer selbst nicht

brauch der praktischen Vernunft bzw. zum fairen Ausgleich von Interessen anhilt.« (FuG, S. 210) Die Ein-
holung des Relevanten stellt Habermas als einen Automatismus dar, zu dessen Begriindung der
Ubersteigerung von konkreten Ungleichheits- und Ausschlussstrukturen er allerdings auf die aus-
gleichenden, universalen Tendenzen kommunikativen Handelns verweisen musste.

466 Konnte die Offentlichkeit bewusst ihre Politik konzipieren und gestalten, die Administration pro-
grammieren usw., dann wiirde eine politische Biirokratie, die Kompetenzen beansprucht, die
Volkssouveradnitat einschranken.

467 Die Frage wire, ob sich Habermas Skepsis im Zuge des Aufkommens der Liquid Democracy ab-
baut, entkoppelt diese doch demokratische Beratungen von faktischer Prasenz. (Vgl. Buck 2012
und Brabanski/Kettner 2015)

468 Im Gegenzug sollten der Offentlichkeit diese Charakteristika fehlen, was letztlich auch auf die In-
tegrationsprozesse und die Willensbildung Auswirkungen haben muss.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

319


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

320  Tobias Braun: Der politische Konsens

leisten kénnten.*® Zwischen der rechtlichen Institutionalisierung sowie dem institutiona-
lisierten Recht und der 6ffentlichen Willensbildung besteht demnach eine funktionale
Korrelation. (Vgl. FuG, S. 219f.)

Der Rechtsrahmen fixiere die Wirksamkeit der Diskurse in gesetzgeberischer Hin-

sicht. Daran anschliefRend stellt sich die Frage, inwieweit die Rechtsbindung, der Rechts-
zwang, noch eine freie Diskussion zulisst. Als Beispiel einer verfahrensrechtlichen Re-

gelung nennt Habermas die Mehrheitsregel: Gerade an dem Bewusstsein sich dndern-

der Mehrheitsverhiltnisse bei anhaltendem Diskurs auch nach einer Entscheidung zei-

ge sich die Kompatibilitit der Mehrheitsregel mit dem Kommunikationskonzept.*’”° Der

469

470

Auch Habermas geht davon aus, dass Diskurse an bestimmten Stellen zumindest unterbrochen
werden miissen, um eine Losung auf Zeit zu institutionalisieren. Gleichwohl es also eine Umset-
zung gibt, lauft der Diskurs weiter und bleibt bestrebt, bessere Argumente zu finden. Die Frage
ist, ob es ein Kriterium gibt, das einem andauerndem Diskurs die Reife bescheinigt, mithin einen
notwendigen Grad an der Einholung von Gesprachspartnern wie Argumenten, eine, wenn auch
fallible, Entscheidung zu treffen. Der Relevanzbegriff gibt einen Hinweis darauf, dass es Stimmen
gibe, die gehort werden miissten, ohne die ein Ergebnis qua Verzerrung diskriminierend und der
Diskurs heteronom sei. Weiter gedacht verweist Relevanzimmer auf Irrelevanz und den pragmati-
schen Ausschluss des letzteren: Nach Habermas kommt dem Diskurs aber ein egalisierendes Mo-
ment zu, dass solcherlei Ausschlusskriterien widerstrebt, und zwar schon allein deshalb, weil das
Gegenliber nie einschitzbar, seine Griinde und Argumente nie vorhersehbar sind. Einen zentralen
Aspekt markiert die Einholung aller relevanten Stimmen: Diese Bedingung betrachtet Habermas
in seiner Konzeption als erfiillt, weil dem (verninftigen) Argumentationsverfahren eine Selbstkor-
rektur eingeschrieben sei: »Man merkt es eben, wann neue Argumente in Betracht gezogen oder margi-
nalisierte Stimmen ernst genommen werden miissen.« (KhdV, S.178) Viele Fragen ergeben sich beziig-
lich diesem »Man« und seiner Position im politisch-sozialen Prozess: Wer merkt es, warum ist es
seine Funktion, was passiert bei Defiziten? Wie werden marginalisierte Stimmen hier hérbar, war-
um sollten die Unterdriickungsmechanismen hier nicht wirken?

Anderenorts verweist Habermas (VaV, S. 49f.) bei Ausfiihrungen zu Frobel auf das Paradox, nach-
dem zwar alle den Gesetzesvorhaben begriindet zustimmen mdssen, gleichsam der Gesetzgeber
mit Mehrheitsregel entscheidet. Zur Auflosung dieser Spannung verweist Habermas auf den 6f-
fentlichen Diskurs, der zwischen den verschiedenen Polen vermitteln solle. Zentral ist bei diesem
Vorschlag das Verhaltnis zwischen 6ffentlicher Willensbildung und der Umsetzung. Nur iiber die
Klarung dieser Schnittstelle lieRe sich verstehen, wie sich der 6ffentliche Wille in der Konkret-
heit der Umsetzung wiederfindet. Weiter unten verweist Habermas auf die Auslagerung der poli-
tischen Willensbildung infolge der Verstaatlichung politischer Parteien (Ebd., S. 55): Die Klarung der
Zustimmungsbeddrftigkeit tritt in der Folge noch vehementer in Erscheinung. Habermas (Ebd.,
S.62) erklart, dass freie Kommunikationsstrome Einfluss auf die Gesetzgebung haben miissen:
Nur iiber dieses Zusammenspiel von institutionalisierter Willensbildung und freier Kommunika-
tion liefde sich die Erwartung verninftiger Ergebnisse aufrechterhalten. Die Moglichkeiten und
Grenzen der Aufnahme von Kommunikation bleiben zumindest insoweit offen, als nicht klar ist, ob
an dieser Stelle Responsivitat nur angemessen ist oder auch erzwungen werden kann bzw. welche
Folgen Defizite haben. Die postmetaphysische Volkssouveranitit ziehe sich in diese beiden Prozesse
zuriick. (Vgl. ebd. S. 64) In einem nachsten Schritt stellt Habermas das Entgegenkommen einer po-
litischen Kultur heraus, mithin an Freiheit gewohnter Biirger. Diese Tugenderwartung will er aber
nicht iiberfrachten. Gleichwohl verweist er (ebd., S65f.) auf eine resonanzfahige politische Kultur,
die die sensible Aufnahme 6ffentlicher Thematisierungen Seitens der institutionalisierten Struk-
turen verbiirge. Fraglich bleibt, wie sich die Offentlichkeit als zustimmungseinholende Instanz Re-
levanz in institutionalisierten Strukturen verschaffen kann oder ob sie einzig auf die Sensibilitat
und Resonanzwilligkeit der Institutionen verwiesen ist.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

harmonische Ablauf dieser Setzung in Offenheit ist aber gebunden an ein Einverstind-
nis gegeniiber der Unterbrechung des Diskurses. Keinem Diskutanten kann zugemutet
werden, ein relevantes Argument nicht erwihnt bzw. nicht gewiirdigt zu belassen, da
sich ansonsten ein Ergebnis, auch wenn nur temporir, realisieren wiirde, dessen legiti-
men Anspruch gerechtfertigte Zweifel konterkarierten. Auch die Mehrheitsregel entlas-
tet den egalitiren Anspruch nicht, denn die Mehrheitsregel besagt schlicht nur, dass sich
eine Minderheit einer Mehrheitsentscheidung zu beugen habe. Aus der Mehrheitsregel
folgt mitnichten ein Kriterium dariiber, wie oder wann eine Diskussion zu beenden ist
und eine Abstimmung zu erfolgen hat. Die Rechtfertigung der Unterbrechung und die
Legitimitit der Entscheidung bleiben offen.

Die Meinungs- und Willensbildung hat abschliefRend eine Klirungsfunktion in
mehrfacher Hinsicht:

»Die politische Meinungs- und Willensbildung muf3, hinausgehend iiber die pragma-
tische Frage, was wir im Hinblick auf konkrete Aufgaben tun kénnen, in erster Linie
drei Fragen klaren: die der Kompromifbildung zugrundeliegende Frage, wie wir kon-
kurrierende Praferenzen in Einklang bringen konnen, die ethisch-politische Frage, wer
wir sind und wer wir ernstlich sein wollen und die moralisch-praktische Frage, wie wir
gerechterweise handeln sollen.« (FuG, S. 222)

Aus der Abwigung dieser disparaten Ebenen entstehe ein autonomer Gesamtwillen. Die
hier angedachte Gleichrangigkeit der Aspekte hatte Habermas zugunsten des morali-
schen Diskurses und dessen Bezug zur Gerechtigkeit verabschiedet. Im Sinne der rationalen
Begriindung bleibt der moralische Diskurs leitend. Kommen wir nun zu den drei Kompo-
nenten der Willensbildung: Der Offentlichkeit, der Reprisentation und der Verfassung.

3.3.3.1 Die Offentlichkeit - Biihne und Publikum

Die Offentlichkeit erfiillt in der politischen Ordnung deliberativer Demokratie eine zen-
trale Funktion: »Bisher war allgemein die Rede von der politischen Offentlichkeit als einer Kom-
munikationsstruktur, die iiber ihre zivilgesellschafiliche Basis in der Lebenswelt verwurzelt ist. Die
politische Offentlichkeit wurde als Resonanzboden fiir die Probleme beschrieben, dievom politischen
System bearbeitet werden miissen, weil sie andernorts nicht gelost werden.« (FuG, S. 435) Sie sei
ein Sensorium, welches Probleme nicht nur wahrnehme und registriere, sondern filtere
und verstirke.*”*
tems, ohne jedoch selbst Teil der Verarbeitung zu sein: Spannungen wiirden durch sie
nur benannt und auf deren Losung gedrungen. Wir hatten schon auf die schwierige Be-

Daneben kontrolliere sie die Problemverarbeitung des politischen Sys-

stimmung des Verhiltnisses von politischer Steuerung und Offentlichkeit hingewiesen.
Dabei war die Frage, wie konkret die Diskussion der Offentlichkeit sein kann bzw., was
dies fiir Implikationen fiir ihre Kontrollfunktion hat. »Die Offentlichkeit lif3t sich am ehes-
ten als ein Netzwerk fiir die Kommunikation von Inhalten und Stellungnahmen, also Meinungen
beschreiben; dabei werden die Kommunikationsfliisse so gefiltert und synthetisiert, dafs sie sich zu
themenspezifisch gebiindelten ffentlichen Meinungen verdichten.« (FuG, S. 436) So werde iiber

471 Eine Ubersicht der Funktionen der Offentlichkeit bieten Rehg und Bowman (2002, S. 41f.).

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

322  Tobias Braun: Der politische Konsens

kommunikatives Handeln ein sozialer Bezugsraum erzeugt, der Teil der Lebenswelt ist. Da-
bei laufen die Kommunikationsstrome nicht wirr und quer, sondern geordnet ab:

»In der Offentlichkeit werden AuRerungen nach Themen und zustimmenden bzw. ab-
lehnenden Stellungnahmen sortiert; die Informationen und Griinde werden zu fokus-
sierten Meinungen verarbeitet. Was derart gebiindelte Meinungen zur 6ffentlichen
Meinung macht, ist die Art ihres Zustandekommens und die breite Zustimmung, von
der sie »getragen« werden.« (FuG, S. 437f)

Was meint diese Breite*’*

: Das Allgemeine, das Ganze oder Untereinheiten? Was bildet
den Rahmen ihrer Geltung und ihrer Genese? Decken sich die Kreise des Zustande-
kommens, der Zustimmung und des Bezugs (des sozialen Raums)? Wenn die Breite der
Zustimmung mit dem sozialen Raum konvergiert, fillt die Frage nur zuriick auf dessen
Grenzen: Einerseits ist der soziale Raum konkret angebunden und auf ein bestimmtes
Kollektiv bezogen, gleichsam miissen sich seine Grenzen und die des Kollektivs nicht
decken. Andererseits ist der soziale Raum ein Produkt kommunikativen Handelns und
birgt universalistische Tendenzen.*”® (Vgl. FuG, S. 436f.) Daneben wird der Anspruch
an Anwesenheit durch die mediale Vermittlung entschirft (Zeitungen, Radio, Fernse-
hen, heute wohl auch Internet). Diese entgrenzende Loslosung von konkreten Beziigen
entspricht wiederum dem Anspruch kommunikativer Verfliissigung: In Folge der Auswei-
tung der Mitsprechenden und Mithérenden miissen Inhalte entkontextualisiert und das
Expertenwissen in allgemeinverstandliche Informationen tibersetzt werden. Diskurse
der Offentlichkeit dienen letztlich der Koordinierung intersubjektiver Verstindigung, und
miissen hierfiir genuine Strukturen, Ressourcen und Verfahren bereitstellen.

Der Grad an rationaler Verarbeitung diverser Vorschlige, Informationen und Griinde
bestimme das diskursive Niveau, wobei es nicht unbedingt um die Herstellung einer Allge-
meinheit gehe, sondern um formale Kriterien des Zustandekommens (FuG, S. 438).7* Infolge
der steigenden Komplexitit hielte eine Professionalisierung und Arbeitsteilung Einzug:

»Sobald sich der 6ffentliche Raum iiber den Kontext einfacher Interaktionen hinaus
ausgedehnt hat, tritt ndmlich eine Differenzierung in Veranstalter, Redner und Zuho-
rer,in Arena und Galerie, in Bithne und Zuschauerraum ein. Die Akteursrollen, die sich
mit Organisationskomplexitiat und Reichweite der Medien zunehmend professionali-
sieren und vervielfachen, sind mit differentiellen Einflufichancen ausgestattet. Aber

472 Auch an anderer Stelle bleibt das Mafd von Breite unklar: »GewifS sichert erst die breite Zirkulation von
verstindlichen, Aufmerksambkeit stimulierenden Botschaften eine hinreichende Inklusion der Beteiligten.
Aber fiir die Strukturierung einer offentlichen Meinung sind die Regeln einer gemeinsam befolgten Kom-
munikationspraxis von griferer Bedeutung.« (FuG, S. 438)

473 »Diese im kommunikativen Handeln gestiftete raumliche Struktur einfacher und episodischer Begegnun-
gen kann in abstrakter Form fiir ein grofSeres Publikum von Anwesenden generalisiert und verstetigt wer-
den.« (FuG, S. 437)

474 Der Verzicht auf die unbedingte Universalitdt, die nach Habermas vormals stets der Garant ratio-
naler Akzeptabilitit war, ist auffallend. Eine hypothetische Erklarung wire, dass die Ebene der Of-
fentlichkeit selbst zwischen dem Konkreten und Abstrakten steht. Andererseits ist auch denkbar,
dass fiir Habermas hier funktionale Aspekte im Vordergrund stehen, nicht mehr legitimitatsori-
entierte.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

der politische EinfluR, den die Akteure iiber 6ffentliche Kommunikation gewinnen,
muf sich letztlich auf die Resonanz, und zwar die Zustimmung eines egalitar zusam-
mengesetzten Laienpublikums stiitzen.« (FuG, S. 440)

Zwar bleibe das Publikum, das in der Offentlichkeit iiberzeugt werden muss, von konsti-
tutiver Relevanz, aus der Komplexitit der Moderne folge aber die notwendige Auslage-
rung eines vormals allgemeinen Prozesses auf wenige Berufene bzw. professionalisier-
te Experten, die die kognitiv-intellektuelle Funktion der Aufbereitung iibernihmen.*”
War der Raum der Offentlichkeit bislang egalitir und partizipativ, ist nun ein Laienpu-
blikum in den Hintergrund getreten, das Ja/Nein-Stellungnahmen abgeben kann, aber

nicht als kreative Ressource zur Verfiigung steht.*’

Das Publikum hoért nur, es spricht
nicht.*”” Die Gruppe der Berufenen hat eine exponierte Stellung, wobei sich ihre Position
und Funktion aus Quellen speist, die aufRerhalb der Offentlichkeit liegen: Das externe
Kriterium ist just die Annahme eines Sachverstandes, einer Expertise, die sich nicht in
einem offentlichen Diskurs kommunikativ bilden, sondern dufleren Status und Quali-
titen entstammen. So wirken hier nicht nur einfache Interessenvertretungsgruppen der
Zivilgesellschaft, sondern auch professionelle Verbinde, Parteienvertreter und Experten
sowie Sachverstindige.*®

Die Zivilgesellschaft markiert ebenso eine genuine Struktur: Sie sei unterhalb insti-

tutionalisierter Akteure wie Parteien zu verorten und bezeichne Gruppierungen (Bewe-

475 Eine Vermutung ist, dass hier die skeptische Deutung des Massenpublikums, welches sich unpoli-
tisch und unkritisch auf seinen privaten Konsum zuriickzieht und sich den Vorgaben massenme-
dialer Deutungen unterwirft, durchschligt, die Habermas (1996b) im Strukturwandel der Offentlich-
keit darlegte. (Zur Ubersicht siehe Marxsen, GuM, S. 221 —225) Das gleiche Argumentationsmuster
wiederholt sich in den Reprasentantendiskursen.

476 CGleichwohl die Legitimitat des Prozesses daneben von der Breite der Eingaben abhangt, welches
wiederum auf den Aspekt egalitirer Beteiligung abstellt. (Vgl. HAD, S. 131) Aufschlussreich wire an
dieser Stelle einer Untersuchung, die sich den getrennten 6ffentlichen Sphiaren unter den Bedin-
gungen neuer digitaler Moglichkeiten widmet, mithin der professionellen Sphare der medialen
Aufbereitung von Journalisten und dem Publikum, dessen Rezeption und Reaktion. War die Be-
teiligungsschwelle mit Leserbriefen und Horerfragen noch recht hoch, scheinen Foren, Blog und
ein breites Feld anderer Kandle neue Moglichkeiten (und Risiken) der Teilnahme zu bieten. Da-
neben scheint ein weiterer beachtenswerter Punkt, dass sich infolge der Pluralitit von Informati-
onsquellen sich Medien mit stindigem Widerspruch, Kontrolle, Zweifeln und teils auch Angriffen
konfrontiert sehen. Offenkundig wurde diese Kluft in der Bewertung der Person und der Politik
des russischen Prasidenten im Jahre 2014/15. Eine dieses Phanomen reflektierende Aktualisierung
von Offentlichkeit, Medien und Welterschlieflungin theoretischer wie praktischer Hinsicht kdnnte
hier meines Erachtens vieles erhellen.

477 Dasstimmenlose Publikum kann nur héren, ist gleichsam horig und gehorsam, es gehért sich nicht
selbst, eben weil es nicht tiber sich selbst bestimmen kann. Diese Marginalisierung, dieser Pater-
nalismus und diese Verweisung in eine passive, unpolitische und unemanzipierte Position steht
Habermas Cesamtansatz fremd gegentiber.

478 Die Reputationsquellen der letzteren begriinden sich nicht innerhalb der Offentlichkeit, dennoch
kommt ihnen die Kompetenz und Aufgabe zu, die 6ffentliche Meinung zu bilden und sie dem Pu-
blikum zu prasentieren Siehe dagegen die Offentlichkeit als Resonanzboden. (Vgl. KG, S. 214) Um
als Artikulationsraum sozialer und politischer Ungerechtigkeit zu dienen, muss die Offentlichkeit
frei von hierarchisierenden Strukturen sein.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

323


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

324

Tobias Braun: Der politische Konsens

gungen, Verbinde usw.), die eben nicht nach strategischen Imperativen handelten, son-
dern entsprechend der kommunikativen Vernunft verstindigungsorierentiert.*”” An dieser
Basis wiirden nun Probleme formuliert, diskutiert und in die Offentlichkeit getragen,
die sich in lebensweltlichen Zusammenhingen von Biirgern ergiben, deren Artikulati-
on aber nicht iiber etablierte Verfahren méglich sei.*® (Vgl. Marxsen GuM, S. 216 — 220)
Die Zivilgesellschaft wiirde Stimmungen an die Offentlichkeit weiterleiten: Was nun dieser
Prozess im Detail kennzeichnet, ob es Reibungspunkte zwischen beiden Ebenen oder
Hemmschwellen der Rezeption zivilgesellschaftlicher Resonanzweitergabe gibt, bleibt
offen.**!

Es gilt Ebenen zu trennen: Aus empirischer Perspektive macht es Sinn, die Offentlichkeit
als Ort zu beschreiben, an dem Funktionstriger politischer und sozialer Eliten Uber-
zeugungs- und Vermittlungsarbeit leisten. Aus Sicht der deliberativen Demokratietheorie,
die die Offentlichkeit als Ort kommunikativen Handelns und egalitirer Diskurspraxen be-
greift, ist hingegen die hierarchisch-funktionale Distinktion problematisch. Allein die
Spaltung in Sprechende und Zuhérende ergibt in Anbetracht der kommunikativen Lo-
gik kaum Sinn, hebt sie doch die Intersubjektivitit auf. Habermas disqualifiziert die po-
litische Teilnahme der Biirger, die weder ein Amt begleiten noch politische Funktionen
iibernehmen, obwohl es in der Offentlichkeit gerade darum gehen sollte. Das Publikum
wird in eine passive Position gedringt, seine Funktion ist es, iiberzeugt zu werden.*®*
Die verfliissigte und entgrenzte Macht der Kommunikationsteilnehmer bezieht sich nun-
mehr auf ein Abwigen, das einzig den Meinungen von Sachverstindigen und Experten,
professionellen Akteuren und Lobbyisten zustimmt oder nicht. Habermas kénnte eben-
so darauf verweisen, dass das passive Publikum noch auswihlen kann, aber auch dann
bleibt die Problematik bestehen, die sich in Folge der Bindung an externe Quellen wie
der Expertise ergibt: Es ist die alte Frage, ob ein Publikum, das die Sachlage nicht ver-
steht und aufeine externe, professionalisierte Instanz zuriickgreifen muss, den Sachver-
stand aufzubringen vermag, diverse Expertenmeinungen abzuwigen.*® Die Objektivi-
tit und Neutralitit sachverstindiger Expertise wiederholt den idealen Anspruch eines

479 Siehe auch Palazzos (2002, S. 66 — 73, bes. S. 70) Ausfithrungen tber die politische Einbettung zi-
vilgesellschaftlicher Strukturen bei gleichzeitiger Trennung der Spharen.

480 Wennwirdavon ausgehen, dass der hdhere Grad an Organisation, Spezialisierung und Wirkméch-
tigkeit durch Abgrenzung von der breiten Offentlichkeit erlangt wird, bleibt offen, wie Kriterium
der Verallgemeinerbarkeit der 6ffentlichen Impulse eingeholt werden kénnte. Es Gberlagern sich
strategisch-instrumentale, funktionale und kommunikativ-verniinftige Aspekte.

481 Siehe auch Thumfart (2009, S. 88ff.). Nach Marxsen (GuM, S. 220 — 237) ist die Moglichkeit zivil-
gesellschaftlicher Einflussnahme empirisch sehr beschrankt. Er verweist dabei auf Limitierungen
durch eine 6konomische Uberlagerung medialer Praxen, Verzerrungen durch ékonomische und
soziale Hierarchien sowie Machtverluste parlamentarischer Kérperschaften.

482 Das Publikum kann keine Anspriiche oder Forderungen formulieren: Seine Autoritdt reduziert sich
auf ein passives Zulassen.

483 Wenn wir nun zugestehen wiirden, dass Experten Sachfragen eben verstiandlich vermitteln kénn-
ten, hatten wir nur ein Problem gewonnen: Das Laienpublikum miisste dann zusatzlich die rheto-
rische von sachlichen Ebenen trennen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

wissenschaftlichen Zugangs, dessen Unabhingigkeit allerdings kaum aufrecht zu erhal-
ten ist.** Wenn wir die Trennung in Publikum und Diskursteilnehmer zulassen, dann
ist die duale Rolle des Zuhorers und Sprechers hinfillig. Unter diesen Bedingungen wird
es gleichsam schwierig, die konstitutive Responsivitit deliberativer Demokratie zu gewidhr-
leisten. Der Sprechende muss dann nicht mehr Betroffener sein, nicht alle Betroffenen
kénnen teilhaben.*** Wenn die Rollen auseinanderfallen, ist zuletzt auch die Rezeption
sozialer Problemlagen gefihrdet.**¢

Trotz ihrer Beschlagnahme durch institutionalisierte politische Akteure**” und ih-
re Uberformung durch externe Krifte*®® miisse die Offentlichkeit flexibel bleiben: Um
als Orientierung zu dienen, muss sie auf immer neue Interpretationsmustern reagieren
konnen, ansonsten kénnten Erfahrungen keine Sinnbeziige zugewiesen werden und die
Individuen, die auf die Offentlichkeit zur Interpretation von Interessen und Erfahrun-
gen angewiesen seien, erlebten (im schlimmsten Fall) Krisen ihres Weltverstindnisses.
(Vgl. FuG, S. 444) Als Sinnraum bedarf die Offentlichkeit demnach der Offenheit ihrer Reso-
nanz.*®’ Die Produktion von Sinn kann nicht bewusst oder intendiert gesteuert werden:

484 Kurzum iiberschneiden sich im negativen Falle die Sphiaren: Die soweit als moglich eingeholte Neu-
tralitit und Objektivitat wissenschaftlicher Positionierung verliert in ihrer politischen Verwen-
dung jeden Anschein der Fehlbarkeit, der Uneindeutigkeit, des Versuchs. In der Politik dient die
Wissenschaft einem Zweck, eben der Begriindung einer Absicht, eines Ziels, und muss daher ih-
re unbedingte Geltung beanspruchen. Im positiven Falle bericksichtigen beide Spharen in ihren
Beziigen die jeweilige Eigenart und machen die méglichen Risiken und Fehler der Ubertragung f-
fentlich. Ein Negativbeispiel scheint die erste Atomendlagersuche zu sein, ein Positivbeispiel die
offentliche Schlichtung rund um das Bahnprojekt Stuttgart 21.

485 »Die politische Offentlichkeit kann ihre Funktion, gesamtgesellschaftliche Probleme wahrzunehmen und
zu thematisieren, freilich nur in dem MafSe erfiillen, wie sie sich aus den Kommunikationszusammenhdngen
der potentiell Betroffenen bildet.« (FuG, S. 441)

486 Die angenommene Personalunion wiederholt die beiden Autonomieformen: »Zwischen Staatsbiir-
gern als den Triigern der politischen Offentlichkeit, und den Gesellschaftsbiirgern besteht eine Personal-
union, weil diese in ihren Komplementdrrollen [...] den spezifischen Anforderungen und Fehlleistungen der
entsprechenden Leistungssysteme in besonderer Weise ausgesetzt sind.« (FuG, S. 442) Die Verarbeitungs-
kandle setzen zundchst an der privaten Verarbeitung an und orientierten sich anhand der Lebens-
welt. An diese Perspektive docken dann die Perspektiven einer gemeinsamen, also geteilten, Le-
benswelten mitanderen Lebensgeschichten an und tGberfithren die zunichst private Verarbeitung
in einen intersubjektiven Kontext. »Die Kommunikationskandle der Offentlichkeit sind an die privaten
Lebensbereiche — an die dichten Interaktionsnetze von Familie und Freundeskreis wie auch an die loseren
Kontakte mit Nachbarn, Arbeitskollegen, Bekannten usw. — angeschlossen, und zwar so, daf3 die Raum-
strukturen einfacher Interaktionen erweitert und abstrahiert, aber nicht zerstort werden.« (FuG, S. 442)
Dennoch bleibt die Frage, was denn auf dieser Ebene verarbeitet wird.

487 »Das politische System, das fiir publizistische Einfliisse empfindlich bleiben muf3, ist iiber die Betdtigung
politischer Parteien und die Wahlbevechtigung der Staatsbiirger mit Offentlichkeit und Zivilgesellschaft
verschrinkt.« (FuG, S. 445)

488 Offentlichkeit werde »von Massenmedien und grofien Agenturen beherrscht, durch Institutionen der
Markt- und Meinungsforschung beobachtet und mit der Offentlichkeitsarbeit, Propaganda und Werbung
der politischen Parteien und Verbinde iiberzogen« (FuG, S. 444).

489  »Resonanzfihige und autonome Offentlichkeiten dieser Art sind wiederum angewiesen aufeine soziale Ver-
ankerung in zivilgesellschaftlichen Assoziationen und aufeine Einbettung in liberale Muster der politischen
Kultur und Sozialisation, mit einem Wort: auf das Entgegenkommen einer rationalisierten Lebenswelt.«
(FuG, S. 434)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

325


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

326

Tobias Braun: Der politische Konsens

Sinn sei eine LimesgrifSe gesellschaftlicher Spontanitit (FuG, S. 434), ein ebenso prekirer wie
integrativer Fundus sozialer Koordination. Problematisch ist hierbei, dass Habermas die
Sprecherfunktion der Offentlichkeit von systemtragenden Akteuren ausfithren lisst, de-
ren Aufgabe aber nicht die Wahrung eines feinen Sensoriums ist, sondern das Uberzeu-
gen.**° Die Offentlichkeit steht zwischen einer Bestimmung als Ausdrucksort sozialer
und politischer Selbstverstindnisse sowie der Transformationen derselben, und einer
Bestimmung als Aktionsraum hegemonialer Krifte, zwischen der Bestimmung als frei-
laufendes, unorganisierbares, unkontrollierbares und unabschlieRbares kommunikativen
Handeln und einem funktional-pragmatischem Anspruch, nachdem die Offentlichkeit
als partizipative, kontrollierende, kreative und Resonanz erzeugende Instanz eine zen-

trale politische Aufgabe im Input zu versehen habe.*"

Die Einbettung zivilgesellschaft-
licher und professioneller Komponenten dient der Wahrung des zweiten, funktionalen

Aspekts, gleichsam bleiben auch sie in Spannung zur ersten Auslegung.** Die Begriffe

490 Den Kréften des Status quo widerstrebt es, sich zu transformieren und auf duere Impulse einzu-
gehen, vielmehr miissen die Horenden von ihrer Sicht iiberzeugen, ihrer Wahrnehmung, Legitimi-
tat und Geltung. Systemtragenden Akteuren, die also bei Verdnderungen Verluste zu befiirchten
haben, ist kaum kreatives Potential noch eine entsprechende Responsivitit attestierbar.

491 Auch Lieber verweist auf die Spannung zwischen Offenheit und AbschliefRung: »Bei der Beantwor-
tung der Frage, ob denn die Vorstellung eines normativen Vorrangs der Peripherie gegeniiber dem Zentrum
iiberhaupt realistisch ist, wird namlich deutlich, dass Habermas diesen Vorrang im Regelfall der Praxis gar
nicht fiir erforderlich hilt. Es steht dann plétzlich dem normativen Anspruch einer Ubersetzung der Ver-
schrinkungsthese, demzufolge die autonomen Offentlichkeiten alleine die Legitimitiit des Rechts tragen
sollen, ein soziologisches Konzept gegeniiber, in dem es fiir ausreichend gehalten wird, wenn die autonomen
Offentlichkeiten die Fihigkeit behalten, in gelegentlichen Ausbriichen neue Probleme zu artikulierten und
in das politische System einzuspeisen, das normalerweise nach eigenen und in sich geschlossenen Routinen
verfihrt.« (DVFG, S. 91)

492 Habermas fithrt daneben noch eine weitere Bestimmung der Offentlichkeit, ihrer Position und
Funktion, ein, die wiederum mit einer Differenzierung zweier Bereiche einhergeht. Bindende po-
litische Entscheidungen missen ihren Anfang in der Peripherie nehmen, um dann tiber Schleusen
ihren Weg in den Kernbereich zu gehen. Nur so sei eine administrative Verselbststindigung aus-
zuschlieRen. (Vgl. FuG, S. 430ff.) Der politische Kernbereich arbeite routinengesteuert und sei fir
Abweichungen nicht ausreichend sensibel. Also miisse die Peripherie gesellschaftliche Integrati-
onsprobleme aufspiiren und thematisieren kénnen, und so die Routine stdren: »Die Erwartungen
vichten sich an deren Fihigkeit, gesamtgesellschaftliche Probleme wahrzunehmen, zu interpretieren und
aufeine zugleich Aufmerksamkeit erregende und innovative Weise in Szene zu setzen.« (FuG, S. 434)

Die Trennung einer schwachen (unorganisierten, breiten) von einer starken (institutionalisierten)
Offentlichkeit, die Habermas von Fraser iibernimmt, fithrt nur dann konzeptionell weiter, wenn de-
ren Beziehung vor allem in Hinsicht des demokratischen Anspruchs geklart ware. Gerade dieser
Bezug bleibt aber offen, wie auch Baynes (2002, S. 18f.) moniert. Habermas’ Anlehnung an die Ar-
beit Peters tiber die Integration von Gesellschaften schafft auch nur begrenzt Klarheit: Nach dem Mo-
dell miisse ein exekutierendes Zentrum von einer aufladenden Peripherie getrennt werden, wobei
beide Ebenen mehrere Akteure einbegreifen und nach Mechanismen entsprechend dem funktio-
nalen Schwerpunkt verfahren. Liefere die eine Ebene die Bindung von Entscheidungen, erbringe
die andere Ebene Legitimitat. Dem somit entstanden Anspruch an politische Prozesse, Legitimi-
tat nur im Durchlauf der peripheren Kommunikationsfliisse zu generieren, wird die Strukturie-
rung der Arbeitsweise des Zentrums nach Routinen zur Seite gestellt. Problemverarbeitung laufe
im Normalfall nach Routinen ab, in Krisen kénnten diese aber aufgebrochen und (demokratisch
normativ) hinterfragt werden. Habermas meint, noch zwei weitere Annahmen einfithren zu mis-
sen: Die Peripherie sei zum einen fahig, Integrationsprobleme wirksam, also krisenauslsend, in

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

das Zentrum zu tragen, und zum anderen geht Habermas davon aus, der Anlass zu einer solcher
Problematisierung wiirde sich oft ergeben. Auffilligist zum einen, dass Habermas hier eine abge-
koppelte Institution einfiihrt, auf die sich der Biirger kaum positiv-autonom beziehen kann. Wenn
Zwang aber nur als Selbstbindung noch einen Platz haben darf, muss Habermas die Ablésung des
Zentrums begrenzen.

Es reicht hier nicht hin, diesen Konnex liber Integrationskrisen herzustellen, denn damit fehlte ei-
ne positive Verkniipfung der Bestimmungen des Zentrums und der Peripherie. Im Falle des Rechts
ist der Zwang legitim, eben weil der Biirger die letzte, souverine Instanz ist und das System der
Rechte und die Verfahren der Rechtsfindung auf ihn verweisen. Zum anderen irritiert, dass hier
das Lebenswelt/System-Modell umgekehrt wird: Bislang griffen systemische Imperative auf die
Lebenswelt aus und kolonisierten sie, hier dreht es sich um. Die Lebenswelt greift auf die System-
integration aus und macht diese von sich (teilweise) abhingig. Gemafd dem bisherigen Modell
miissten die Systemimperative ausgreifen und die lebensweltliche Verarbeitung tiberformen. Vor-
aussetzung der veranderten Konstruktion ist die Verpflichtung des Zentrums auf Legitimations-
einholung. Dieser normative Horizont steht dem funktionalen Modell entgegen, nach welchem
das Zentrum primar fiir Stabilitdt zu sorgen habe. Die konzeptionelle Verdnderung fiihrt also zu
einer normativen Aufladung des Systems, mithin des Zentrums, und damit zu Beeintrachtigungen
der komplexititsreduzierenden Funktion.

Nach Scheuerman (2002, S. 73) gibt es noch andere Verschiebungen: Die Funktion der Problem-
wahrnehmung und Thematisierung, die nach dem Modell der starken und schwachen Offentlich-
keit bei der Zivilgesellschaft verblieb, sei nun zum Parlament (ibergegangen. Dagegen sei die Pro-
blemverarbeitungskompetenz vom Parlament hin zur Administration gewandert. Daneben fiihrt
Habermas hier ein Trust-Modell im Sinne Fraenkels ein: Das Zentrum lenkt im Namen der Birger
die politischen Geschifte, die eigentliche Souveranitat verbleibt aber bei der Peripherie und wenn
diese wahrnimmt, dass das Zentrum nicht mehr in ihrem Sinne spricht, entbindet sie das Zentrum
von dessen Programmierungsaufgabe und speist das System selbst. Eine Fehlstellung ergibt sich
aufgrund der punktuellen Anlage dieses krisenbedingten Eingriffs und der Auszeichnung der per-
manenten Offentlichkeit mit einer demokratischen Qualitit. Es bleibt offen, wie die qualitative
Aufnahme von programmatischen Eingaben der politisch-emanzipierten Offentlichkeit sicherge-
stellt wird, haben wir es doch mit einer geschlossenen, selbststeuernden Instanz zu tun, welche
die Entscheidungen trifft. Habermas beschreibt das Zentrum dhnlich dem politischen System Eas-
tons: Auch bei ihm ist es funktional ausgerichtet, auf Effizienz bedacht usw.: Habermas gehtimpli-
zitdavon aus, dass die Schleusen und Kanéle des Zentrums zur Reduktion und Komprimierung des
Inputs dienen, wobei er zugleich nicht auf einen Anspruch demokratischer Normativitat verzich-
ten will. Weiterfithrend zu den Konzepten Frasers und Peters, deren Einarbeitung in Habermas’
Ansatz und den sich ergebenden Komplikationen ist eine Arbeit Scheuermans (2002, S. 66 — 75).
Nach Rehg und Bohman (2002, S. 36 — 41) Rekonstruktion muss Habermas’ Argumentation hier
als Reaktion auf Komplikationen des normativen Anspruchs und der sozialen Komplexitit gele-
sen werden. Das Verhiltnis zwischen den Elementen Deliberation, Entscheidungsfindung und Biirger-
schaft seiin der Folge angespanntund um es zu l6sen, entwickele Habermas das Modell zweier We-
ge einer inklusiven und einer exklusiven Sphare. Weiter unterteilen sie die Reaktion Habermas’in
drei Typen von Pluralismus, nimlich die Pluralitdt prozeduraler Rollen — hierein fillt die Unterschei-
dung zwischen schwacher und starker Offentlichkeit sowie die zwischen Zentrum und Peripherie
—, die Pluralitdt diskursiver Perspektiven und die Pluralitit substantieller Meinungen und Argumente.
Habermas verorte die dffentliche Vernunft in diskursiven Strukturen, die die Offentlichkeit mit der
Cesetzgebung verbianden. Im weiteren Verlauf fragen die Autoren aber weniger nach demokra-
tietheoretischen Verkniipfungen als nach idealisierten Vorannahmen sozialen und kommunikati-
ven Einverstindnisses. Die Absicht ihrer Untersuchung ist, Habermas’ hohen Anspruch 6ffentlicher
Diskursivitit darzulegen sowie einen fehlenden Zugang zu den Erfordernissen zeitgenéssischen
Wertpluralismus und dessen deliberativ-politischer Verarbeitung zu kritisieren. Weil Habermas’
Anspruch zu hoch wire, er von einer konsensualen Einstimmigkeit ausginge, die tber rationale Pro-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

327


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

328

Tobias Braun: Der politische Konsens

der Offentlichkeit und der Zivilgesellschaft finden mannigfaltigen Anschluss in Debatten,
wir begniigen uns mit dem Referierten.*?

3.3.3.2 Die Reprasentation - Professionalisierung der Demokratie

Die Reprisentation dient Habermas dazu, disparate funktionale Bedingungen und nor-
mative Anspriiche der Volkssouverinitit zu vermitteln.** (Vgl. FuG, S. 222) Diese Struk-
tur taucht dabei recht unvermittelt im Gedankengang in der Besprechung des demo-
kratischen Verfahrens auf: Die Abgeordneten sollen nach bestimmten Maf3stiben ge-
wihlt werden und hitten dann die Aufgabe, Kompromisse auszuhandeln. Alle Betroffe-
nen miissten wihlen konnen, da ansonsten Einfluss verloren ginge und die Interessen
nicht gleichgewichtet zur Geltung kimen. Eine vollstindige Reprisentation wiirde aber
deren Komplexititsreduktion aufheben. Was also ist die Funktion von Reprisentation
und wie wird sie demokratisch legitimiert? Es ist die Frage, wer, fiir was, wie, wann und
von wem gewihlt wird. Manifestiert sich in der Reprisentation eine eigenstindige po-
litische Qualitit oder eine funktionale Struktur der Ubersetzung, bildet sie eine eigene
Diskursart aus oder dockt sie an bestehende Formen an, besteht sie in keinem, beiden
oder in Mischverhiltnissen dieser Aspekte?

Wie auch Habermas sieht, macht eine Wahl von Abgeordneten als Stellvertreter dis-
kursiver Verstindigung wenig Sinn, da die Rechtfertigung vom Einzelnen geleistet werden
muss und sich die verniinftige Kommunikation nicht in exklusive Kreise absondern kann.
Indirekt weist Habermas der Reprisentation dennoch einen eigenen Diskurs zu, der in
enger Beziehung zum ethisch-politischen Diskurs steht, also jenem Diskurs eines Kollek-
tivs um einen Entwurf im Geworfensein. In derartigen Ansinnen der Selbstvergewisse-
rung konne es keine Unbeteiligten geben, hier sei keine Delegation bzw. Reprisentation
moglich, aber dennoch miissten diese aufgrund technischer Griinde*” reprisentativ gefiihrt
werden. In der Reprisentation wiirde nur ein Fokus ausgebildet werden, ein organisierter
Mittelpunkt, keine genuine Stellvertretung anstelle 6ffentlicher Beteiligung. Grundsitz-
lich will Habermas zwar eine allgemeine Teilnahme gewihrleisten, da dies aber nicht
moglich sei, bediirfe es einer spezialisierten Instanz:

»Représentativ gefithrte Diskurse konnen dieser Bedingung einer gleichméaRigen Teil-
nahme aller Angehdérigen nur geniigen, wenn sie durchlissig, sensibel und aufnah-
mefihig bleiben fiir die Anregungen, die Themen und Beitrage, Informationen und

zesse hergestellt wiirde, konne sein Ansatz nur ungeniigend mit realer sozialer Komplexitit umge-
hen. Offenkundig verweist diese Diskussion auf das universalpragmatische Fundament und des-
sen Uberzeugungskraft.

493 Siehe zum Beispiel die Arbeiten von Wingert und Giinther (2001), Jessen, Reichardt und Klein
(2004), Adloff (2005), Heidbrink (2006), (Miinch) 2010 sowie Schmitt und Vonderau (2014). Ver-
breitet sind ebenso empirische Studien.

494 Auch an anderer Stelle stellt Habermas (HdK, S. 327f.) die Notwendigkeit vermittelnder Instanzen
heraus, so sei eine unmittelbare Herrschaft des Volkes lber sich ausgeschlossen, zumindest im
gewaltenteiligen Verfassungsstaat. Die Volkssouveranitit sei vielmehr prozedural verfliissigt.

495 Was nun diese Griinde sind, bleibt leider offen. Gerade vor dem Hintergrund der Universalprag-
matik scheint mirdie klassische Begriindung der Reprisentation zumindest einer entsprechenden
Reformulierung bediirftig.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Griinde, die ihnen aus einer ihrerseits diskursiv strukturierten, also machtverdiinn-
ten, basisnahen, pluralistischen Offentlichkeit zuflieRen.«**® (FuG, S. 224)

Reprisentation hat nur dann eine Funktion wie einen Sinn, wenn sie filtert, konzen-
triert und akzentuiert. Mit diesem funktionalen Aspekt beschneidet sie den 6ffentlichen
Diskurs, nur durch eine Beschriankung des materiellen und personellen Inputs kann sie
ihre Aufgabe erfilllen: Die Eingrenzung der Reprisentation reibt sich an der Entschrin-
kung der diskursiven Offentlichkeit. Der Responsivititsgedanke, der klassischerweise
mit dem Reprisentationsbegriff verkniipft ist, soll die Briicke bilden. In Folge der funk-
tionalen Notwendigkeit moderner Gesellschaften sei der Einzelne iiberfordert und mis-
se es zulassen, politische Prozesse in ein professionalisiertes System abzugeben. Gleich-
wohl bleibt die Bildung kommunikativer Macht an die Beriicksichtigung aller Betroffenen ge-
bunden. Auch wenn dies im Falle der dffentlichen Diskurse unproblematisch ist, tritt in der
Ubersetzung hin zu reprisentativen Prozessen aber ein Defizit auf, dem Habermas mit
der Responsivititsforderung begegnet: Nur wenn die Offentlichkeit Anregungen produ-
ziert, an deren Zustandekommen alle Betroffenen beteiligt seien, und der Reprisentati-
onsdiskurs wiederum responsiv auf die Impulse reagiere und die zugleich die Perform-
anz der Transformation absichere, erlaube dies eine Vermittlung. Die Einholung des All-
gemeinen muss die Reprasentation also indirekt iiber die Anbindung an 6ffentliche Dis-
kurse einholen.

496 Die reprasentativen Diskurse haben in ihrer Funktion als Resonanzkérper eine dhnliche Funktion

wie die Offentlichkeit: »Das deliberative Modell begreift die politische Offentlichkeit als Resonanzboden
fiir das Aufspiiren gesamtgesellschaftlicher Probleme und zugleich als diskursive Kldranlage, die aus den
wildwiichsigen Prozessen der Meinungsbildung interessenverallgemeinernde und informative Beitrige zu
relevanten Themen herausfiltert und diese »dffentlichen Meinungen« sowohl an das zerstreute Publikum
der Staatsbiirger zuriickstrahlt wie an die formellen Agenden der zustindigen Korperschaften weiterlei-
tet.« (HdD, S. 92f) Die Meinungen der Offentlichkeit miissen noch durch zwei weitere Instanzen
durchgeleitet werden, um gesetzgeberische Wirksamkeit zu erlangen: Durch die Représentanten-
diskurse und die Administration. Die Frage ist, was zu der 6ffentlichen Meinung hinzukommt und
wie diese Verdnderung Seitens der Offentlichkeit verstanden wird. Letztlich ist es wieder die Frage,
wie bewusst und konkret der Willen ist.
Daneben ist auch die Massenkommunikation resonant gegeniiber dem Publikum. (Vgl. ebd.,
S.108) Auf welcher Ebene nun Stellungsnahmen erarbeitet werden (Offentlichkeit, Massenkom-
munikation, Publikum, Diskurse verschiedener Ebenen), bleibt offen, ebenso wie deren Verhiltnis
zur konkreten Willensbildung. (Vgl. ebd., S.112) Die Offentlichkeit hat einen nationalen Bezugs-
punkt (Vgl. ebd., S.107): Sie rekurriert auf die Willens- und Meinungsbildung eines politisches Ge-
meinwesens. Aus dieser Anbindung an einen Grundzug ethisch-politischer Diskurse erklart sich
auch die Vorsicht, mit der sich Habermas auf das neu entstehende virtuell-entgrenzte Forum be-
zieht (ebd., S. 110f.): Dieses kommt zwar einerseits seinem Anspruch nach Allgemeinheit und Ver-
flissigung nach, anderseits hat es keine Anbindung an das Konkrete. Der Wille, der sich bilden
kénnte, kann nicht wirken. Aus dieser Exklusivitit der Offentlichkeit wird auch verstindlich, war-
um Offentlichkeiten nicht verschmelzen, zum Beispiel die franzésische und die deutsche: Ihr Be-
zugspunktin der positiven Autonomie kann nicht zusammenfallen. Interessanterweise fordert Ha-
bermas im Falle der EU, dass sich die Offentlichkeiten fiir einander 6ffnen sollten und — zumindest
im ersten Schritt — keine EU-Offentlichkeit. Die Trennung der Offentlichkeit infolge der Positivi-
tat misste noch anhand der diskurs-bedingten Unkonkretheit, also dem Allgemeinheitsanspruch
nach, begriindet werden.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

329


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

330

Tobias Braun: Der politische Konsens

Auch im Falle von moralischen Diskursen sei es funktional geboten, eine advokatorische
Ebene einzufithren: Aufgrund der Unwahrscheinlichkeit ihres Zustandekommens be-
diirften moralische Begriindungsfragen einen zugeschnittenen Diskurs. (Vgl. FuG, S. 224)
Wir rufen uns kurz in Erinnerung, dass ein moralischer Diskurs nur dann gilt, wenn es
ein Einverstindnis vorliegt, bis dahin hitten die alle Beteiligten ein Veto-Recht.*’ Die-
se Bedingung der Verallgemeinerbarkeit wird nun von Habermas durch einen Anspruch
der Pluralitit von Reprisentanten abgeldst.*® Die Verallgemeinerung wird somit nicht
mehr als eine faktisch durch einen allgemeinen Diskurs geleistet, sondern durch eine
hypothetische Verallgemeinerung der Reprasentation und einen institutionellen Konnex
eingeholt. Reprisentiert werde dabei nicht ein Demos, vielmehr werde eine institutiona-
lisierte Meinungs- und Willensbildung mit der informellen Meinungsbildung in kulturell mobili-
sierten Offentlichkeiten strukturalistisch gekoppelt:

»Wenn sich die kommunikativ verflissigte Souverdnitit der Staatsbiirger in der
Macht offentlicher Diskurse zur Geltung bringt, die autonomen Offentlichkeiten
entspringen, aber in Beschliissen demokratisch verfahrender und politisch verant-
wortlicher Cesetzgebungskorperschaften Cestalt annehmen, wird der Pluralismus
der Uberzeugungen und Interessen nicht unterdriickt, sondern entfesselt und in
revidierbaren Mehrheitsentscheidungen wie in Kompromissen anerkannt. Die Ein-
heit einer vollstindig prozeduralisierten Vernunft zieht sich dann ndmlich in die
diskursive Struktur 6ffentlicher Kommunikation zuriick. Sie gesteht keinem Konsens
Zwanglosigkeit und damit legitimierende Kraft zu, der sich nicht unter fallibilisti-
schem Vorgehalt und auf der Grundlage anarchisch entfesselter kommunikativer
Freiheiten einspielt. Im Taumel dieser Freiheit gibt es keine Fixpunkte mehr aufler
dem des demokratischen Verfahrens selbst — eines Verfahrens, dessen Sinn schon im
System der Rechte beschlossen ist.<**° (FuG, S. 228f.)

Die Positionierung des reprisentativen Diskurses bleibt heikel, da er sich aus zwei Quellen,
dem dffentlichen Diskurs und einem funktionalen Imperativ, speist. Diese beiden Aspekte
sind zu trennen nach Personenkreis und Kommunikationstyp, nach Status, Modus und
Funktion. »Der politische Ausgleich von Interessen erfordert die Wahlvon Delegierten, die mit Auf-
gaben der Kompromif3bildung beauftragt werden; der Wahlmodus muf3 fiir eine faire Vertretung

497 Die Fiirsprache hat insofern keinen Sinn, als im verniinftigen Diskurs kein Akteur fiir den anderen
Sprechen kann.

498 »Reprisentation kann hier [gemeint sind moralische Diskurse — TB] nur heifSen, dafs mit der Wahl der
Abgeordneten fiir ein moglichst breites Spektrum der zu erwarteten Deutungsperspektiven unter Einbe-
ziehung des Selbst- und Weltverstindnisses marginaler Gruppen gesorgt wird.« (FuG, S. 225) Damit fingt
sich Habermas das klassische Problem der Reprisentation ein: Die Reprdsentation steht zwischen
der Abbildung des Vielen und der Erméglichung einer hoherstufigen Verarbeitung. Letztere dient
und legitimiert die Aufierkraftsetzung des Anspruchs der Abbildung. Wenn die Pluralitat das Pro-
blem politischer Handlungsfahigkeit ist, scheint die Forderung deplatziert, eine méglichst plurale
Stimmenvielfalt der repriasentativen Diskurse zu erwarten.

499 Gleichwohl warnt Habermas vor den Gefahren eines infiniten Regresses permanenter und sich
selbst entleerender Reflexion. Die Philosophie misse Halt finden in Fragen, die aus dem Leben auf
sie zu kime. (Vgl. EV, S.10)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

und Aggregierung von gegebenen Interessenlagen und Priferenzen sorgen.«*® (FuG, S. 225) Was
meint hier der Kompromissauftrag? Folgt dieser aus der elektoralen Struktur oder wird
dieser Auftrag von den Wahlenden iibertragen? Fiir letzteres spricht, dass die 6ffentliche
Meinung eine Kontrollinstanz bleibt. Diese Ebene bleibt eine Zwischenwelt, die Anteile
der kommunikativen Macht sowie des politisch-strategischen Subsystems mit sich fithrt:
Interessen werden vor dem Hintergrund der Offentlichkeit kompromissorientiert aus-
tariert.”" In ihrer Ausgleichsfunktion bleibt die Reprisentationsinstanz auf die Offent-
lichkeit und die politische Kultur verwiesen.>** So solle sich der Rechtsstaat als Autono-
mieform in der Geschichte einer Nation von Staatsbiirgern und deren Motiven und Gesinnun-
gen inkorporieren.”* (Vgl. FuG, S. 226)

Kommen wir zuriick zum Taumelnden, der sich am Gelinder (Arendt) des demokrati-
schen Verfahrens stiitzt. Es ist jenes Verfahren, in welchem sich Allgemeines und Kon-
kretes vereinigen:

»Die rechtliche Zdhmung naturwiichsiger politischer Gewalt darf nicht als Diszipli-
nierung einerinihrer Substanz unbeherrschbar kontingenten Willensmacht begriffen
werden. Sie 16st diese Substanz auf und Uberfiihrt sie eine »Herrschaft der Cesetzex,
in der sich allein die politisch autonome Selbstorganisation der Rechtsgemeinschaft
ausdriickt.« (FuG, S. 231)

500 »Dennam Endesind nur die manifesten Griinde mit institutionellen Folgen verkniipft, die fiir die Mehrheits-
bildung und Entscheidungsfindung innerhalb der politischen Korperschaften relevant werden. Im Hinblick
auf die politischen Folgen »zihlen«alle und nur die Themen, Stellungnahmen, Informationen und Griinde,
die in die anonymen offentlichen Kommunikationskreisldufe Eingang finden und zur kognitiven Motivation
irgendeiner (mit staatlicher Gewalt implementierten) Entscheidung beitragen—sei es unmittelbar Stimm-
abgabe von Wahlbiirgern oder mittelbar zur Entscheidung von Parlamentariern oder Amtsinhabern (wie
Richtern, Ministern oder Verwaltungsbeamten).« (Rid0, S. 273)

501 Auffillig ist daneben die Priferenz hinsichtlich der Konkordanzdemokratie, wo doch vormals die
Mehrheitsregel so starke Betonung fand. Die Konkordanzdemokratie gibt den politischen Vertre-
tern auf, mit allen anderen Interessengruppen nach einer einvernehmlichen Losung zu suchen:
Die Mehrheitsregel steht zu diesem Prinzip schrag, wenn auch nicht diametral.

502 »Die parlamentarischen Korperschaften sollen unter den Parametern einer in gewisser Weise subjektlosen
dffentlichen Meinung arbeiten, die sich freilich nicht in einem Vakuum, sondern vor dem Hintergrund einer
liberalen politischen Kultur bilden kann. Wenn das System der Rechte die Bedingungen expliziert, unter
denen sich Biirger zu einer Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen vereinigen konnen, dann kommt
in der politischen Kultur einer Bevilkerung zum Ausdruck, wie sie das System der Rechte im geschichtlichen
Kontext ihves Lebenszusammenhanges intuitiv versteht.« (FuG, S. 226)

503 Neben der Offentlichkeit muss die spontane Zivilgesellschaft Einfluss nehmen: »lhren institutionellen
Kern bilden vielmehr jene nicht-staatlichen und nicht-6konomischen Zusammenschliisse und Assoziatio-
nen auf freiwilliger Basis, die die Kommunikationsstrukturen der Offentlichkeit in der Gesellschaftskom-
ponente der Lebenswelt verankern. Die Zivilgesellschaft setzt sich aus jenen mehr oder weniger spontan
entstandenen Vereinigungen, Organisationen und Bewegungen zusammen, welche die Resonanz, die die ge-
sellschaftlichen Problemlagen in den privaten Lebensbereichen finden, aufnehmen, kondensieren und laut-
verstirkend an die politische Offentlichkeit weiterleiten. Den Kern der Zivilgesellschaft bildet ein Assozia-
tionswesen, das problemldsende Diskurse zu Fragen allgemeinen Interesses im Rahmen veranstalteter Of-
fentlichkeit institutionalisiert.« (FuG, S. 443) Diese vorstaatliche Sphare sei egalitar aufgebaut und
nicht mit den Macht- und Sozialhierarchien durchsetzt, hier flottierten verniinftige Griinde frei vor
sich hin (Vgl. FuG, S. 225, auch FuG, S.139). Weiterfithrend siehe auch eine Arbeit Eisenstadts (2005,
insb. S. 221—238).

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

331


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

332

Tobias Braun: Der politische Konsens

Als eine Stufe dieser Auflosung muss die Beziehung zwischen der kommunikativen Macht
und dem reprisentativen Diskurs gelten, wobei die Transmission und -formation, die Ha-
bermas hier beschreibt, keineswegs so glatt und reibungslos denkbar sind. Gerade bei
seinen detaillierteren Einlassungen fiel das Potential der Exklusivitit der Reprisentati-
on auf. Die Zwischenposition der Reprisentantendiskurse lisst sich keiner der beiden
Sphiren direkt zuweisen. Die kommunikative Macht flief3t nicht einfach in die Reprisen-
tantendiskurse ein, vielmehr bilden letztere eine entkoppelte Instanz, der aufgrund ih-
rer Legitimitit qua Wahl eine Entscheidungskompetenz zukommt.** Die Reprisentan-
ten sind in ihrer Funktion keine Mitglieder des 6ffentlichen Diskurses, sie stehen abseits
dessen und haben eine Rolle, die sie zugleich an die Vielen bindet und diesen iiberordnet:
Einerseits milssen sie responsiv und sensibel Interessen und Problemlagen erkennen,
andererseits miissen sie filtern, kondensieren, relativieren und Kompromisse suchen.
Indieser Funktion der Komplexititsreduktion zeigen sich die Grenzen der Auflisung. Die
Willensbildung ist zwar diskursiv verfliissigt, iiber den Prozess der Wahl und der Repri-
sentation tritt dieses Element aber zugunsten klassischer politischer Legitimationsver-
fahren zuriick. Reprisentation legitimiert sich nicht itber kommunikative Prozesse, son-
dern iitber Wahl und Interessenvertretung. Dem Recht als verfahrensmiRig legitimiertem
Ausfluss der politischen Autonomie eines Kollektivs steht das Vielerlei an Stimmen, Meinun-
genund Interessen der Offentlichkeit gegeniiber: Welchen Bezug nimmt aber die Offent-
lichkeit auf ihre Reprisentation? Wie legitimiert diese die Entscheidungen und wie wird
sie selbst von der Offentlichkeit ermichtigt? Einerseits scheint die Reprisentation sich
tiber ihre Funktion selbst zu legitimieren, also iiber die Kanalisierung, die sich nach Ha-
bermas qualitativ auszeichnet.*® Dennoch ist die Legitimitit dadurch gefihrdet, dass
die Reprisentation Interessen umsetzen muss. Dies verweist auf die Doppelrolle der
Offentlichkeit als verfliissigten Kommunikationsprozess einerseits und Zusammenset-
zung interessengeleiteter Akteure andererseits, ganz im Sinne der positiven Freiheit ei-
nes souveranen Kollektivs und der negativen Freiheit strategisch handelnder Individuen.
Wenn die Offentlichkeit im ersten Sinne ethisch-politische und moralische Diskurse vollfithrt
und dementsprechende Ergebnisse oder Forderungen hervorbringt, dann wire ein wei-
terer reprisentativer Interessenausgleich unnétig. Der Reprisentation kommt speziell
im Fall des Interessenausgleichs eine relevante Funktion zu. Dies ist nicht der Ort, die-
sem Problem mehr Raum zu bieten. Festzuhalten bleibt die Komplexitit des Status der
Reprisentation im Prozess der deliberativen Willensbildung.

504 Auffillig ist die Kopplung von Reprasentation und Wahl. Warum muss sich die Offentlichkeit auf
periodische Zeiten der Ohnmacht zuriickziehen? Anders: Was ist der Unterschied der Legitimie-
rung durch Wahl und durch das Aufgreifen 6ffentlicher Anregungen? Was passiert, wenn berech-
tigte technische Erfordernisse einer Kanalisierung 6ffentlicher Anregungen entgegensteht? Wei-
terfithrend hierzu Rosanvallons (2010) Arbeit zur Demokratischen Legitimitdt, auf die wir schon ver-
wiesen haben.

505 »Demgegeniiber rechnet die Diskurstheorie mit der hoherstufigen Intersubjektivitit von Verstindigungs-
prozessen, die sich einerseits in der institutionalisierten Form von Beratungen in parlamentarischen Kor-
perschaften sowie andererseits im Kommunikationsnetz politischer Offentlichkeiten vollziehen.« (DMD,
S. 82) Eine weitere Klarung der Wechselwirkungen bleibt aus.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

3.3.3.3 Die Verfassung als Glutkern demokratischer Praxis

Die Verfassung bildet in der deliberativen Demokratie die hochste Instanz politischer Inte-
gration, den Fundus staatsbiirgerlicher Kooperation und den Kondensationspunkt beider
Autonomien. Thre Interpretation will Habermas in Abgrenzung zu Dworkin nicht Rich-
ter:innen vorbehalten, sondern den Biirgern einer offenen, aufgeklirten Gesellschaft.>*
(Vgl. FuG, S. 274) Diese, dem 6ffentlichen Diskurs iiberantwortete Auslegung orientiert
sich an einem bestimmten Paradigma im Sinne eines antezedenten Rahmens ihrer ge-
teilten Be-/Deutung. Das dem Paradigma attestierte Potential der Koordination des Rechts
setzt dabei seine kollektive Verbindlichkeit voraus:

»Denn das paradigmatische Vorverstindnis von Recht Gberhaupt kann die Unbe-
stimmtheit des theoretisch angeleiteten Entscheidungsprozesses nur eingrenzen
und ein hinreichendes Mafd an Rechtssicherheit garantieren, wenn es von allen
Rechtsgenossen intersubjektiv geteilt wird und ein fiir die Identitdt der Rechtsge-
meinschaft konstitutives Selbstverstandnis ausdriickt.« (FuG, S 274)

Diese Verkniipfung der politischen Ordnung mit einem Rechtsparadigma fithrt einen An-
spruch nach Reflexivitit und Kontingenzbewusstsein mit sich: Die Rechtsgemeinschaft
formiere sich nicht um einen fixen Kodex, sondern um eine indefinite, adaptive Lesart.
So stellt das sozialstaatliche Paradigma®” nicht auf die Errungenschaften des Sozialstaats
ab, sondern auf die Gemeinschaft, die das Recht im Sinne dieses Paradigmas liest. Auch
das prozedurale Rechtsparadigma, das Habermas (FuG, S. 493 und S. 527) herauszuarbei-
ten versucht, muss dieser Anforderung geniigen.

Das System der Rechte sei in der Verfassung fixiert. Diese lege die Verfahren fest, wie
legitimes Recht zustande kime und angewandt werde, und verschrinke in dem Moment
der Setzung beide Autonomien.**® (Vgl. FuG, S. 287, auch Lieber DVfG, S. 114 — 117)

506 Siehe auch Rahm 2005. Herbst (2012) geht der Problematik der Eindeutigkeit von Entscheidungen
aus einer juristischen Perspektive nach und bezieht sich dabei sowohl auf Dworkin als auch auf
Habermas.

507 Den Konflikt zwischen liberalen und sozialstaatlichen Paradigma fithrt Habermas exemplarisch
vor: »Ein fiirsorgender, Lebenschancen zuteilender Sozialstaat, der mit dem Recht auf Arbeit, Sicherheit,
Gesundheit, Wohnung, Vermadgensvorsorge, Bildung, Freizeit und natiirliche Lebensgrundlagen jedermann
erst die materielle Grundlage fiir eine menschenwiirdige Existenz gewdihrt, liefe offenbar Gefahr, mit seinen
penetranten Vorgaben eben die Autonomie zu beeintrichtigen, um derentwillen er doch die faktische Vor-
aussetzungen fiir eine chancengleiche Nutzung negativer Freiheiten erfiillen soll.« (FuG, S. 490) In diesem
Argument zeigen sich einige der Interdependenzen von positiver und negativer Freiheit.

508 »Natiirlich verdankt das Recht seine Legitimitit wesentlich den moralischen Gehalten; jedoch erginzen
konstruierte Rechtsordnungen die durch Sozialisation erworbenen moralischen Handlungsorientierungen
auch mit dem Ziel, die Biirger in uniiberschaubar komplexen Verhiltnissen von den kognitiven und moti-
vationalen Anforderungen einer anspruchsvollen Moral zu entlasten.« (KG, S. 219) Zunichst muss an-
gemerkt werden, dass es im Denken Habermas’ keine sozialisationsbegriindete Verzerrung von
Moral geben kann, bleibt diese doch an eine universale Perspektive gebunden. Dies beiseitege-
lassen will Habermas an dieser Stelle den Einfluss kultureller Einbindung auch der Legitimitat
des Rechts einfiihren, was wiederum in Spannung zum demokratischen Verfahren steht, welches
qua Universalitidtsanspruch Legitimitat verbiirgt. Kulturabhingige Verzerrungen beeintrachtigen
daneben die Unabhingigkeit. Weiterfithrend muss gefragt werden, ob sich kulturelle Grenzen mit

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

333


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

334 Tobias Braun: Der politische Konsens

»Andererseits darf die Verfassung unter Bedingungen des kulturellen und gesell-
schaftlichen Pluralismus auch nicht als eine konkrete Gesamtrechtsordnung begrif-
fen werden, die der Gesellschaft a priori eine bestimmte Lebensform (berstiilpt.
Vielmehr legt die Verfassung politische Verfahren fest, nach denen die Staatsbirger
in Wahrnehmung ihres Selbstbestimmungsrechts kooperativ und mit Aussicht auf
Erfolg das Projekt verfolgen kénnen, gerechte (und das heifdt: jeweils gerechtere)
Lebensverhiltnisse herzustellen. Allein die Verfahrensbedingungen der demokra-
tischen Genese von Gesetzen sichert die Legitimitat des gesatzten Rechts.« (FuG,
S.320)

Weil im Zuge der prozeduralen Ausrichtung auf eine materielle Bestimmung der Verfas-
sung verzichtet werde, konne diese den Pluralismus produktiv einbinden und dessen po-
litische Potentiale nutzen. Auch wenn der Gerechtigkeitsbegrift sich an kollektive Sinn-
riume binde, bestehe zugleich ein universaler Anspruch tiber die Moral. Gerechte Ver-
haltnisse bediirfen zu ihrer Begriindung somit eines universalen Diskurses vor einem ana-
logen Auditorium. Gerechtigkeit ist nicht etwas, das eine Gemeinschalft fiir sich definieren
konnte. (Vgl. E 111, S. 28) Habermas (TkH I/S. 354f.) bestimmt die Verfassung also einer-
seits als rationales Einverstindnis aller Biirger, das sich iiber Verfahren rechtfertige und dem
ein allgemeiner Anspruch eingeschrieben sei. Andererseits akzentuiert er die kollektive
Autonomie:

»Im Unterschied zum professionell vorformulierten oder fortgebildeten Recht der Ju-
risten geben sich die Grundrechte bis in den Stil und Wortlaut hinein als empathische
Willensbekundung und politische Erklarung von Biirgern zu erkennen, die auf konkre-
te Erfahrungen der Repression und der Verletzung menschlicher Wiirde reagieren. In
den meisten Grundrechtsartikeln schwingt das Echo eines erlittenen Unrechts mit, das
gleichsam Wort fiir Wort negiert wird.«*°® (FuG, S. 468f.)

Diese Historisierung — auch nur von Teilen der Verfassung — steht dem universalen und
formalen Anspruch entgegen, nachdem das Fundament des Verfassungsprojekts nicht
im Konkreten situieren kénne, sondern einzig in seiner Setzung.”'® Die emphatische
Aufladung der Verfassung als Unrechtserfahrung ist zwar der Absicht nach verstindlich,

politisch-sozialen Raumen auch nur ansatzweise decken und was demzufolge aus der Anbindung
an die Sozialisation bzw. an die Kultur resultieren wiirde.

509 Auch moralische Erfahrungen bilden sich nach Habermas (EzD, S. 206) um Verletzungen von Inte-
gritat.

510 Anderenorts gibt Habermas die ethische Imprignierung des Verfassungsprojektes zu. Dies bezoge
sich aber nur auf die Auslegung, nicht auf den universalistischen Gehalt. (Vgl. ZVnN, S.196) Wei-
terfithrend verlangt Habermas (Ebd., S.198) von der Mehrheitskultur, nicht mehr die allgemeine
politische Kultur zu bestimmen, weil so das Besondere das Allgemeine verzerre. Diese Forderung
zeigt das problematische Verhaltnis zwischen allgemeiner und egalitirer Offentlichkeit und dem
konkreten Gesetzgebungsprozess, welches Habermas nicht aufgel6st hat. Habermas stellt diese
Forderung vor dem Hintergrund des Pluralismus auf: Die neue Vielstimmigkeit hebt aber nicht
das Diskriminierungspotential des politischen Prozesses auf. Vielmehr muss sie sich auf die 6f-
fentliche Kommunikation richten, die den politischen Prozess dann auf zweiter Stufe irritiert.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

sie findet aber im Gesamtprojekt von Habermas kaum Halt, verschiebt sie doch die Moti-
vation von der rationalen Zustimmung auf die triigerische Gewissheit exklusiver Traditio-

11 die Habermas anderenorts

nen und authentischer Erlebnisse. Die Erinnerungskultur
einfordert, ist dementsprechend enthistorisiert: Konkrete Inhalte sind zugunsten de-
kontextualisierter wie reflexiver Quellen selbstschépfenden Handelns abgebaut.” Die
Glut kann sich nicht an situativen Phinomenen entziinden, integrative Narrative wie die
Ganzheit und Macht des Dritten Standes®™ konnen sich nicht iibertragen.”** Diese miissen
sich zeitlich und riumlich entgrenzen, um als Glutkern dienen zu kénnen: Warum sollte
sich die entfesselte Kommunikation der Moderne noch an Geschichte/n binden und ei-
nen Anstof3 inform eines historischen Narratives benétigen? Einerseits ist klar, dass sich
Habermas auf die urspriinglich unschuldige Geisteshaltung der Franzdsischen Revolution
beruft, die sich mit Befreiung und Autonomie der Tendenz nach mit seinem Ansatz ver-
bindet.”™ Anderseits werden die Schwierigkeiten dieses Anschlusses offenkundig, wenn
diese Revolution historisiert wird bzw. wenn konservative Sichtweisen miteinbezogen
wiirden.”® Affekten spricht Habermas (E IV, S. 19) auch in Bezug auf die Uberformung

511 »Uber den AnlafS hinaus besteht Grund zu der Frage, ob die Spuren der urspriinglichen revolutiondren Be-
wuftseinslage in den normalisierten rechtsstaatlichen Demokratien der Gegenwart ganz verweht sind oder
ob nicht in jeder krisenfesten demokratischen Ordnung noch etwas von der Glut der mentalen Urspriinge
glimmt: die Erinnerung an den Bruch mit abgelegten Traditionen, der Mut zu neuen Anfingen, die Bereit-
schaft zum reflexiven Umgang mit kulturellen Selbstverstindlichkeiten und eingewohnten Praktiken. Mit
Demokratie verbindet sich die Idee, daf3 die Biirger nicht nur als Individuen ihr eigenes Schicksal in die Hand
nehmen sollen, sondern daf sie auch als Teilnehmer an einer gemeinsam praktizierten Meinungs- und Wil-
lensbildung zu Autoren ihres gesellschaftlichen und politischen Schicksals berufen sind.« (E IV, S.18; Vgl.
auch VaV, S. 40 und S. 42)

512 Die Erinnerungskultur an einen Griindungsakt einer Gemeinschaft wird von Habermas (DND, S. 83)
auch als republikanisches Theorieelement eingeordnet.

513 Siehe zu dieser Bestimmung und dem politischen Denken Sieyés weiterfithrend Lembcke und We-
ber 2010.

514 Habermas beschreibt die Bewusstseinslage auch eher als ortlose Einstellung ganz im Sinne seiner
reflexiven Vorgaben: »Alle spiteren Generationen stehen vor der Aufgabe, die unausgeschopfte normative
Substanz des in der Verfassungsurkunde festgelegten Systems der Rechte zu aktualisieren.« (DdR, S.166)
Die Selbstgesetzgebung sei ein auf ewig gestellter Lernprozess, dem die Fehlbarkeit ebenso wie
die automatische Fehlerkorrektur eingeschrieben sei (Vgl. ebd, S. 167). Die Einheit stiftet sich folg-
lich um ein Verfahren, welches sich zwar historisch verorten lasst, dies aber so abstrakt wie mog-
lich versucht. Gleichwohl Habermas die Verbindung mit einer geschichtlichen Situation als Moti-
vationskern bestimmt, verbleibt der der Geltung nach in einem universalen Anspruch. Gleichwohl
miissen die Betroffen — zeitlich wie riumlich — von denselben Mafstiben ausgehen (Vgl. ebd.)
bzw. sich als im selben Boot befindliche betrachten. (Vgl. ebd., S.168) »Alle Beteiligten miissen das
Projekt iiber den Zeitenabstand hinweg als dasselbe wiedererkennen und aus derselben Perspektive beur-
teilen konnen.« (Ebd.)

515  Fraglich ist, warum Habermas an dieser Stelle nicht die amerikanische Revolution und Verfas-
sungsgeschichte als Glutkern einbezieht. Beiden Revolutionen ist nach Habermas (VaV, S.38) zu
eigen, die Verfassung universalistisch ausgedeutet zu haben. Den Projektcharakter verbindet er
(DR, S.157) ebenfalls mit beiden.

516 Das Problem ist der historische Bezug, der sich seines konstruktiven wie kontingenten Ursprungs
schwerlich entheben kann. Die revolutiondre Handlung, ihre Rechtfertigung und Motivation blei-
ben bezogen aufeine Erfahrung von Ungerechtigkeit, die, wie die Verelendung und Unterdriickung
des Dritten Standes, aber kaum tbertragbar sind. Der Glutkern bedarf einer Dynamik der Emanzi-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

335


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

336

Tobias Braun: Der politische Konsens

des politischen Raums und der Autonomie der Staatsbiirger durch die Subsysteme wie
den Markt eine positive Rolle zu. Gegen die Tendenzen der Verletzungen von Rechten sol-
le ein utopischer Funke die Autonomie wahren und als emphatische Flamme zum Initial und
Motiv emanzipativer Projekte werden. Als Einholung politischer Energie, von Relevanz
und Sinn ist dieser Rekurs zwar begreiflich, warum aber sich die kommunikative Praxis
als Projekt nicht selbst geniigt, sondern sich eine Stiitze in dufieren Quellen sucht, hin-
gegen nicht. Die Unabhingigkeit und Bedingungslosigkeit der Verfahren kénnen sich
nicht auf die Auszeichnung einer konkreten Situation stiitzen: Der Sinn der Verfahren
kann nur in diesen selbst gefunden werden. (Vgl. ebd., S. 21) Ein Anschluss wire somit
noch fiir ethisch-politische Diskurse moglich, die sich aber ebenso infolge ihres Selbstset-
zungsanspruchs von situativen Bindungen lésen.

Dem Verfassungsgericht komme bei der Gesetzgebung eine konstitutive Rolle zu: Weil
es fiir die Willensbildungsprozesse elementar sei, die Teilhabe zu garantieren, miisse die
Normenkontrolle des Verfassungsgerichtes die Gesetze dahingehend iiberpriifen, ob die
Kommunikationsstrukturen der massenmedialen Offentlichkeit allen gleichen Chancen
geboten haben, gehért zu werden und teilzunehmen

»bis hin zu der gleichmafigen Reprasentation aller jeweils relevanten Gruppen, In-
teressenlagen und Wertorientierungen auf der Ebene der parlamentarischen Kérper-
schaften und der Bandbreite der Themen, Criinde und Probleme, der Werte und In-
teressen, die in die parlamentarischen Beratungen Eingang finden und in der Begriin-
dung der beschlossenen Normen beriicksichtigt werden.«<*”7 (FuG, S. 322)

Das Verfassungsgericht hat dabei nicht nur starke, organisierte Minderheiten zu ach-
ten, sondern es sind im Sinne der deliberativen Politik neben den institutionalisierten
Willensbildungsprozessen auch die informellen Kreisliufe miteinzubeziehen, also die
Rinder des sozialen wie politischen Spektrums. Der Bezug auf die potentielle Beteiligung
steht der faktischen Reprasentation entgegen: Muss nun die Moglichkeit eingeholt wer-
den oder die tatsichliche Riicksichtnahme? Wo miissen die Relevanten ihre Meinung

pation, des Aufbegehrens gegen Ungerechtigkeit. Weil die Gegenwart uniiberschaubar geworden
ist, ist eine vermeintlich eintrachtig geteilten Erinnerung nétig, ein Narrativ, dass uns zwar nicht
die Gegenwart naherbringt, aber einen heroischen Kampf gegen Unterdriickung und Elend, ge-
gen die Tyrannei und ihre Tyrannen. Habermas bringt hierzu die Franzdsische Revolution ins Feld:
Die in ihr wirkenden Prozesse von Emanzipation, selbstergriffener politischer Praxis, Entfesselun-
gen von Offentlichkeit und Befreiung von dogmatischen Einengungen seien die fortwirkende Basis
der Moderne. Die Frage ist, ob die Franzdsische Revolution sich so ungeteilten Zuspruchs erfreuen
kann, oder anders, ob Habermas die ganze Geschichte erzihlt. Siehe weiterfithrend hierzu nebst
anderen eine Arbeit Ranciéres (1994).

517 Wenn Habermas die Reprasentation mit Wahl koppelt, macht es keinen Sinn, Reprdsentationsver-
héltnisse und ihre Faktizitat einzufordern. Wenn es ihm darum ginge, dass ein Kondensat der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit verhandelt, dann muss Habermas auf die Wahl verzichten und statt-
dessen Humangeographen, Soziologen und analoge Wissenschaften damit beauftragen, die so-
ziale Vielfalt entsprechend ihrer Relevanz zu bestimmen und demgemaf ein Forum zu besetzen.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

juflern (kénnen): Reicht die Offentlichkeit oder ist eine Aufnahme der Reprisentanten
notig? Was meint dann eine gleichmifSige Reprisentation: Jedes Interesse gleich oder pro-
portional zu seinem Vorkommen in der Offentlichkeit oder der Gesellschaft? Wenn jedes
Interesse gleich stark sein soll, wie kann sich dann die Filterfunktion der Reprisentation
rechtfertigen, der hoherstufige Sachverstand der Experten? Wenn es nur um Relevantes
geht, wie und von wem wird diese Bestimmung vollzogen und wie gerechtfertigt und
kontrolliert? Wenn das Verfassungsgericht den Abgleich zwischen 6ffentlichen und re-
prisentierten relevanten Kriften leisten muss, kann es dabei die Offentlichkeit als per-
fekte Umsetzung eines Ideals betrachten oder wire es notwendig, auch bei dieser In-
stanz die Teilnahmemdoglichkeit zu hinterfragen? Wie fiigt Habermas seine Trennung
zwischen Rednern und Zuhéren hier ein?

3.3.4  Das Entgegenkommen - Kooperationsgemeinschaften, Kultur und Nation
Die deliberative Demokratie schwankt zwischen der rational-reflexiven Entgrenzung und
einem Rekurs auf gegebene Kontexte, kulturelle Anlagen und politische Tugenden. So
setzt ihre Ordnung eine liberale politische Kultur voraus, in der die Bevolkerung bereits an
Freiheit gewohnt sei: »Erst im Rahmen einer solchen politischen Kultur kinnen nimlich die kon-
fliktreichen subkulturellen Spannungen zwischen konkurrierenden Lebensformen, Identititen und
518 (FuG, S. 385) Erst die entgegenkom-
menden Kontexte erlauben dieser Ordnung einen konstruktiven Umgang mit der Plura-
litat des Sozialen. Zugleich gestatte just die diskursive Anlage deliberativer Politik eine Eta-

Weltbildern toleriert und gewaltlos ausgetragen werden. «

blierung hoherstufiger Verarbeitungsstrukturen, in denen Probleme, die auf anderen Ebe-
nen nicht gelést wurden, bewiltigt und zugleich die Komplikationen der Uberbelastung
im Medium des Rechts selbst aufgehoben werden kénnten. (Vgl. FuG, S. 388f.) Uber die
kommunikative Rationalitit stellt sich die Willensbildung auf eine universale Logik um und
stiitzt sich insofern nicht auf vorgelagertes Wissen, sondern auf eine entgrenzte Verstindi-
gung, mithin die diskursive Produktion intersubjektiven Wissens. Das rationale Handeln ist
auf Offenheit und Kritik angelegt, auf die Notwendigkeit transparenter und reflexiver
Rechtfertigung und die Moglichkeit des eigenen Irrtums:

»In diesem Sinne verweist das kommunikative Handeln auf eine Argumentation, in
der die Teilnehmer ihre Geltungsanspriiche vor einem ideal erweiterten Auditorium
rechtfertigen. Argumentationsteilnehmer gehen von der idealisierenden Unterstel-
lung einer im sozialen Raum und in der historischen Zeit entgrenzten Kommunikati-
onsgemeinschaft aus und miissen [..] »innerhalb« ihrer realen gesellschaftlichen Si-
tuation die Moglichkeit einer idealen Gemeinschaft voraussetzen: [..].« (FuG, S.391)

Neben der Entgrenzung verweist Habermas auf die lebensweltliche Einbindung der Indivi-
duen: Diese seien endliche, leibgebundene, in konkreten Lebensformen sozialisierte, in der histori-
schen Zeit und einem sozialen Raum lokalisierten, in Netze kommunikativen Handelns verstrickte

518  Gleichwohl kritisiert Habermas anderenorts eine ahnliche Uberlegung republikanischer Proveni-
enz, die ebenso auf eine eingewohnte Praxis verweise. »Allein, diese Uberlegung macht sich einer pe-
titio principii schuldig. Sie legt namlich in die Mentalititsgeschichte und in die politische Kultur des Ge-
meinwesens genau die liberalen Wertorientierungen hinein, die einen Rechtszwang durch Gewohnheit und
moralische Selbstbindung iiberfliissig machen.« (DdR, S.162)

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

337


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

338

Tobias Braun: Der politische Konsens

Akteure (FuG, S. 394). Diese Kontexte lieRen noch die Moglichkeit der Wahl im Sinne des
entwerfenden Entwurfs: Die Individuen seien ihren Bindungen also nicht ausgeliefert, sie
hitten die Freiheit ihrer Annahme. Jedoch stiitzen sich die Praxen intersubjektiver Verstin-
digung aufbestehende, geteilte Fundus einer selbst responsiven Kultur, mithin auf ein ver-
bindendes Vorverstindnis:

»Eine diskursive Verstindigung garantiert zwar die verniinftige Behandlung von The-
men, Griinden und Informationen; sie bleibt aber auf Kontexte einer lernfihigen Kul-
tur und eines lernfihigen Personals angewiesen. In dieser Hinsicht kénnen dogmati-
sche Weltbilder und rigide Muster der Sozialisation fiir einen diskursiven Vergesell-
schaftungsmodus Sperren bilden.« (FuG, S. 395)

Die soziale Integration des diskursiven Vergesellschaftungsmodus bedarf also der Koordina-
tion einer Kultur, die somit eine konstitutive Funktion in der Etablierung kommunikati-
ver Beziige iibernimmt. Im Angesicht faktischer Gesellschaften gerit die normative Geltung
der Rationalitdt so zu einer Fiktion, die Habermas (FuG, S. 396) jedoch als eine methodische
ausweist. Der fiktive Aspekt besteht in einer Abstraktion, die von konkreten Gesellschaf-
ten absieht und auf rein kommunikative Strukturen abstellt. Diese Perspektive wird zudem
in der Explikation der deliberativen Demokratie und der prozeduralen Rechtstheorie einge-
nommen.>"

Politische Gemeinschaften integrieren sich laut Habermas (RidO, S. 278) also iiber le-
bensweltliche Hintergriinde, die vorpolitisch sind und Beziige staatsbiirgerlicher Solidaritit
stiften. Politische Diskurse konnen indes nicht auf Quellen wie Kultur, Religion oder Na-
tion abstellen: Rationale Verstindigung muss ebenso verfliissigt und sikular sein wie die
Ausiibung politischer Herrschaft formalisiert. (Vgl. VGdR, S. 26) Die deliberative Demokra-
tie setzte gleichwohl eine bestimmte, entgegenkommende Kultur voraus, die auch die Ein-
stellungen und Motive der Biirger prige:

»Der demokratische Staat mufd nimlich von den Biirgern in ihrer Rolle als Mitgesetz-
gebern ein gewisses Mafd an Gemeinwohlorientierung erwarten, auch wenn er solche
Motive rechtlich nicht erzwingen darf. Damit kommt der liberale Ceist einer politi-
schen Kultur ins Spiel, die Energien aus »vorpolitischen« Quellen abzweigt, filtert und
in die Kanile eines staatsbiirgerlichen Ethos leitet, um die Biirger zu einem richtigen
Gebrauch ihrer kommunikativen Freiheit anzuleiten.« (Rid®, S. 278)

Die autopoietische Qualitit kommunikativen Handelns, die bislang die deliberativer Demo-
kratie ausrichtete, wird an dieser Stelle durch eine gegebene Kultur und Gesinnung von Biir-
gern erginzt. Zwar bleiben die entgegenkommenden kulturellen Hintergriinde der theore-
tischen Gesamtanlage fremd, sie dienen aber zugleich als Grundlage politischen Ord-

519  »Mit dem Verfahrensbegriff der Demokratie nimmt jedoch diese Idee die Gestalt einer sich selbst organisier-
ten Rechtsgemeinschaft an. Danach soll ja der diskursive Vergesellschaftungsmodus allein iiber das Medium
des Rechts durchgesetzt werden. Und dem Recht sind jene Momente, von denen das Modell »reiner« Ver-
gesellschaftung abstrahiert, bereits als solchem inkorporiert.« (FuG, S.396f.) Die entscheidende Frage
ware dann wiederum, inwieweit das Recht im Verstiandnis von Habermas das Konkrete einholt.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

nung. Auch wenn Habermas ihre Relevanz einschrinkt, koordinieren diese vorpolitischen
Quellen die staatsbiirgerliche Praxis:

»Deshalb sind politische Tugenden, auch wenn sie nur in kleiner Miinze »erhoben«
werden, fiir den Bestand einer Demokratie wesentlich. Sie sind Sache der Sozialisati-
on und der Eingewdhnung in die Praktiken und Denkweisen einer freiheitlichen po-
litischen Kultur. Der Staatsbiirgerstatus ist gewissermafien in eine Zivilgesellschaft
eingebettet, die aus spontanen, wenn Sie wollen »vorpolitischen« Quellen lebt. Dar-
aus folgt noch nicht, dass der liberale Staat unfihig ist, seine motivationalen Voraus-
setzungen aus eigenen Bestanden zu reproduzieren.« (VGdR, S. 23)

Das einigende Band sei im politischen Prozess, in der kommunikativen Praxis situiert, die
wiederum ein Kontext ausrichtet. Die Entgrenzung demokratischer Politik werde durch
ethische Lebensentwiirfe bzw. bestimmte kulturelle Lebensformen zwar nicht mitgetragen,
gleichwohl vollzége sich selbst die progressive Verfassungsauslegung noch anhand einer
konkreten Geschichte: Das Band kénne nicht nur im Abstrakten bestehen, sondern be-
diirfe Konkretion, zum Beispiel im »dichtere(n) Geflecht kultureller Wertorientierungen« (Vgl.
ebd., S. 25).

Eine eigene Qualitit gewinnt die kooperative Integration politischer Gemeinschaften mit
der Diskussion um Formen nationaler Selbstbestimmung, in der demokratische Verfah-
ren an kollektive Identititen gebunden werden. In der Nation geht es zunichst um die Kor-
relation von Demos und Kratie im Zuge der Einrichtung der Verfassung: Nationen meinen
exklusive Gemeinschaften mit eigenen Werten, Willen und Regeln, die ihren Ursprung in
dem Projekt einer Griindergeneration finden.** Dieser integralen Mission politischer Ge-
meinschaft entgegen sei der verbindende Ethos einer kooperativen Nation nur als »volun-
taristische(s) Ergebnis der demokratischen Willensbildung einer an politische Freiheit gewohnten
Bevilkerung« (KG, S. 212) denkbar, dass jede Exklusivitit zugunsten einer Allgemeinheit
iibersteige und den Wir-Bezug entgrenze: Die Bildung einer Nation konne nicht der Ent-
scheidung einer Gruppe vorbehalten sein, ein Wir konne sich nicht abschlieflen. Diese
nationalen Identititen beruhen nicht auf der Qualitit der Griindung oder Griinder, sondern
521 (Vgl. ebd., S. 193f.) Die Verfassung oszil-
liert somit zwischen einem politischen Griindungsakt im Sinne der Realisierung kollekti-

einzig auf der Geltung kodifizierter Rechte.

ver Autonomie und einem formalen Rahmen politischer Ordnung, der sich in der Fixierung
allgemeiner und fairer Verfahren und Richtlinien geniigt. Ohne diese Spannung hier 16-
sen zu konnen, bleibt der integrative Bezug der Nation relevant, deren Identitit das Wir
der Kooperation bildet und somit selbst als Grundlage der politischen Ordnung dient: Es
geht hier um das kollektive Selbstverstindnis von Staatsbiirgerschaft, in dem die Konstitution

520 »Gewif3, die Selbstgesetzgebung einer demokratisch verfafiten Nation geht auf den Entschluf3 einer Griin-
dergeneration zuriick, sich eine Verfassung zu geben; aber die Beteiligten qualifizieren sich mit diesem Akt
erst rekursiv zum Staatsvolk. Es ist der gemeinsame Wille, eine staatliche Existenz zu begriinden, und in
der Konsequenz dieses Entschlusses ist es die verfassungsgebende Praxis selber, wodurch sich die beteiligten
als eine Nation von Staatsbiirgern konstituieren.« (ZVvN, S.190f.)

521  Marxsen (GuM, S.171—177) weist auf die Spannung hin, die sich aus einem universalistischen Ver-
standnis von Menschenrechten und einem Modell ergebe, nachdem diese als historische Setzun-
gen eines Gesetzgebers zu verstehen seien.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

339


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

340

Tobias Braun: Der politische Konsens

als gemeinsames Projekt begriffen und zum Kristallisationspunkt kooperativer Integrati-
on gerit. Anders formuliert verschrinken sich hier Referenzen politischer Objektivitit und
Subjektivitit als gleichurspriingliche Aspekte deliberativer Demokratie. Zugleich zeigt sich
die Vorbedingung der Partizipation, sich auf eine Gemeinschaft zu beziehen, besser: auf
einen politischen Raum, den ein Kooperationswille bereits eint. Zwar meint Habermas, de-
liberative Demokratie konne auch unter Fremden funktionieren, dennoch geht ihrer Praxis
ein Konnex gemeinsamen Kooperierens zuvor.”** Das bewusste Gestalten der gemeinsa-
men Welt ist es, was nach Habermas die Mentalitit revolutiondrer Glut ausmacht und mit
der er die Kooperation politischer Gemeinwesen zu unterfiittern gedenkt. Wiederum sind
es die korrelativen Spannungen von Autonomie und Heteronomie sowie von Universalismus
und Partikularismus, die Habermas politisches Denken prigen.

Die Verortung der kooperativen Integration bleibt zwischen den Polen der Abstraktion
(Verfahren, kommunikative Rationalitit) und der Konkretion (Ethos, Kultur, Wir) unentschie-
den: Dies kann mit Habermas als eine Anlage der Moderne begriffen werden, die nicht zu
16sen ist, sondern mit der umgegangen werden muss. Problematisch wird es am Punkt
der Normativitit, will Habermas doch Begriindungen nur zulassen, sofern sie sich gemif
rationaler Vorgaben rechtfertigen kénnen. Die Einbindung reibt sich an der Entgrenzung,
ohne deren Anspruch aufheben zu kénnen. Die universalistischen Tendenzen konfligie-
ren mit den politischen Autonomien und der Doppelrolle der Staatsbiirger: Vor dem Anspruch
des Universalismus muss der konkrete Staatsbiirger in beiden Rollen, als Adressat und als
Urheber, versagen bzw. sich der Kontingenz und diskriminierenden Defizitit eines kon-
kreten politischen Gemeinwesens bewusst werden. Die negative Autonomie kann sich vor
dem universalistischen Anspruch behaupten, die positive Autonomie muss sich konkreti-
sieren und bestimmen, und kann dies nur, wenn sie sich den universellen wie abstrakten
Prinzipien entzieht. Diese Spannungen zwischen Faktizitit und Geltung sind es, die die
Moderne ebenso wie Habermas und sein Theoretisieren bis in die Gegenwart antreiben.

Fazit

Versuchen wir uns an einem abrundenden Riickblick. Habermas bemiihte sich um ein
Verstindnis der Integration moderner Gesellschaften unter den Bedingungen zuneh-
mender Komplexitit. Sein Ansatz wurde von der konstitutiven Spannung der Logiken
des abstrakten Universalismus der Rationalitit und der Einbindung in konkrete Kontexte
gepragt. Anhand dreier unterschiedlicher Modi sozialer Integration naherten wir uns die-
sem Projekt und seinen diversen Annahmen des Einen an: Gerade weil wir in diesen Be-
reichen unterschiedliche Formen, Formate und Logiken des Konsenses vermuteten, war
diese Differenzierung, auch wenn sie konzeptionell Verbundenes getrennt haben sollte,
ebenso instruktiv wie der Sache angemessen.

Im ersten Schritt lag der Fokus auf dem kommunikativen Handeln im Sinne einer
Struktur sozialer Integration und Interaktion. Als Medium diente dies Handeln der Koor-
dinierung intersubjektiver Situations- und Handlungsdeutungen und ordnete ebenso
Prozesse des Verstehens wie der Verstandigung. Im Sprechen unterlagen Sprechende den

522 In Hinsicht der nationalen Selbstbestimmung reicht der Verweis auf die formale Universalitat der
Verfahren so nicht aus, es gilt den kooperativen Sinn der Demokratie und die Erfahrung kollektiver
Autonomie zu exponieren.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

genuinen Konditionen kommunikativen Handelns, also der Reziprozitit und Reflexivi-
tit argumentativer Rechtfertigung, mit der sich Hypostasen des Richtigen, Gewissen
und Wahren ebenso ausschlossen wie ihre unilaterale Definition. Einzig der offene
Austausch von annehmbaren Griinden konnte unter den Bedingungen der Moderne
noch als Maf3stab intersubjektiver Verbindlichkeit dienen. Verstindnis setzte somit die
Bereitschaft zur Kommunikation®”, zur Explikation und Kritik voraus. Daneben eig-
nete Sprache selbst schon je ein Telos der Verstindigung: Jeder Sprechende ist von sich
aus, seinem Wesen und seiner Fihigkeiten nach willens, fihig und bemiiht, sich klar
zu duflern und zu begriinden, den eigenen Standpunkt zu vertreten, ihn reflexiv zu
iibersteigen und der Kritik zu 6ffnen, und setzt dies auch bei seinem Gegeniiber voraus.
Verstandigung konnte nur scheitern, wenn sich die Akteure auf verschiedenen Ebenen,
also in unterschiedlichen diskursiven Situationen und Logiken, begegneten. Kurzum
markierte das kommunikative Handeln zugleich den Modus der Einigung (Verstindigung)
wie es selbst als antezedente Grundlage der Einigkeit (Einverstindnis) fungierte. Die
Einvernahme (im Sinne der Ubereinkunft) intersubjektiver Verstindigung hat das Eine nicht
nur zum Ziel, sondern zugleich zu ihrem Grund.

Neben der gegenseitigen reflexiven Begriindung beruhte intersubjektive Verstandigung
auf einer geteilten Orientierung an kulturellen Kontexten, deren Vorrat kollektiven Wis-
sens das gegenseitige Verstehen organisierte. Dieser latente Fundus musste sich einerseits
der zunehmenden Komplexitit der Moderne erwehren, die seine Koordinationsleistung
reduzierte. Andererseits loste sich die Einbindung in konkrete Kontexte im Zuge sozialer
Rationalisierung und ihrer Dynamik der Entgrenzung auf: Der Fundus musste sich ebenso
selbst der Kritik aussetzen wie den Anspriichen von Universalitit, Reflexivitit und Rezi-
prozitit geniigen. Da intersubjektive Verstindigung die Offenlegung der Griinde, die Recht-
fertigung von Argumenten und die Bereitschaft zu gegenseitiger Kritik bedarf, konnte
dieser Kontext in der Moderne durch seine fehlende Transparenz nicht mehr bestehen
und ging somit seiner koordinativen Ordnungsleistung nebst seinen Potentialen an Kon-
nektion (Integration) und Konvention (Einigung) verlustig. Die Spannung zwischen der
dispersiven Tendenz kritischer Reflexivitit und dem impliziten Status des Fundus lie®
sich letztlich nicht lésen.

Auch die Lebenswelt entzog sich der reflexiven Problematisierung. Sie stiftete einen
kollektiven Erfahrungsraum des Vertrauten, der sich mit der Rezension aufldste: Schon
die Frage, ob dies oder jenes gewiss oder alltdglich sei, verdrangt die Lebenswelt. Sie lie
sich im Sinne eines ebenso latenten wie impliziten Kontextes einer mitgeteilten Welt fas-
sen: Als Ein- und Ausrichtung eines Sinnraums ordnete die Lebenswelt die Selbst- und
Weltverhiltnisse, wobei sie stets im Riicken verblieb, ebenso konstitutiv wie subtil. IThre
Prisenz liefd sich nur indirekt anhand des dezenten Sinns der Welt ausmachen, ohne da-
bei aber greifbar oder explizit zu werden. Eher formierte sich die Lebenswelt als sublimes
Nebenprodukt politischer, sozialer und kultureller Praxen: Weil die Einzelnen schon je
in ihr stehen, reproduzierte sie sich mit ihren Handlungen. Als vor-reflexive, vor-kate-
goriale und vor-intendierte Struktur erwies sich der Kontext der Lebenswelt als ein kon-
stitutiver Hintergrund. Zugleich 16ste sich dieser Fundus mit den rationalen, reflexiven
und universalen Bedingungen der Moderne auf.

523 Hierim Sinne des Austauschs.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

341


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

342

Tobias Braun: Der politische Konsens

Habermas konfrontierte die Lebenswelt mit zwei unterschiedlichen Status der Refle-
xivitat. Zunichst hob sich der Sinn der Welt nur zum Teil auf: Diese Bewegung zog nicht
alles in Zweifel, sondern nur Ausschnitte, der Rest konnte so weiter in lebensweltlichen
Routinen verborgen bleiben. Auch wenn Aspekte der historischen Identititen, Narrative
und Normen in Frage stiinden, bliebe im Zuge dieser partiellen aktiv-kritischen Aktua-
lisierung die Welt im Grundsatz bestehen und ihre Ein- und Ausrichtung von Sinn ge-
nerell erhalten. Die erweiterte Auflosung koppelte Habermas mit den Differenzierungs-
prozessen der Moderne, die auch auf die Lebenswelt massiv ausgriffen. Infolge der Ratio-
nalisierung verfliissigten sich die Weltbilder in Prozessen diskursiver Dauerrevision: Weil die
Lebenswelt von ihrer impliziten in eine explizite Position riickte und selbst zum Gegen-
stand kommunikativer Praxen wurde, ging sie ihrer koordinierenden Funktion und in-
tegrativen Qualitit verlustig. Subjektive und kollektive Identititen, Konstruktionen des
Selbst und des Wir, konnten nur permanente Bestimmungen im Offenen sein, die kei-
nen Einfluss unerklirter, externer Quellen zulassen konnten. Die integrale Trinitit aus
lebensweltlicher, religigser und kommunikativer Gemeinschaft 16ste sich zugunsten letzterer
auf. Als Ausdruck des vor-reflexiven In-der-Welt-Seins wurde der Fundus der Lebenswelt,
ihre Einbindung in ungewollte, verborgene und geworfene Kontexte, obsolet. Der Pro-
blematisierungssog ergriff so auch die Lebenswelt und riss sie mit sich: Die native Einge-
lassenheit des Menschen in kollektive Sinnbeziige konnte nicht mehr bestehen, ein Hin-
tergrund stand als ver-/einigendes Moment des Sozialen nicht mehr zu Verfiigung.

Neben der deliberativen Willensbildung befasste sich das politische Denken Haber-
mas’ mit der Diskurstheorie des Rechts, dem Medium der Offentlichkeit und dem demokra-
tischen Glutkern einer Verfassung. Auch wenn sich der Nexus der diskursiven Macht der Of
fentlichkeit und der politischen Implementierung Seitens institutionalisierter Politik als
zentrale Struktur deliberativer Demokratie ausnahm, blieb die Mechanik ihrer Transmissi-
on unklar, wie sich anhand diverser Versuche Habermas’ zeigen lie3, den Ort politischer
Entscheidung auszuweisen. Ohne den beschwerlichen Weg hier zu wiederholen, konter-
karierten die universal-rationalen Anspriiche kommunikativen Handelns bis auf den Fall
administrativer Routinen die Versuche konkreter Anwendung. Unter den Konditionen
des postmetaphysischen Paradigmas mussten sich politische Eingriffe universal rechtferti-
gen, womit sich die Berufung auf konkrete Umstinde ebenso ausschloss wie die Herlei-
tung ihrer Legitimation und Legitimitit aus transzendenten Quellen. Zugleich stand der
Geltung des moralischen Diskurses und seiner Logik reflexiver Dispersion und abstrakter
Entortung die Faktizitit kultureller Kontexte gegeniiber: Der dauerhafte Sog der Proble-
matisierung rieb sich dabei an der latenten Ordnung eines (vor)gegebenen Sinnraums.
In Folge der konzeptionellen Priorisierung der Rationalitit verlor die Koordination be-
stehender Kontexte ihren Sinn, konnten sich diese doch weder normativ ausweisen noch
abstrakten Maf3stiben geniigen: Die Universalitit der kommunikativen Vernunft 16ste auch
diese letzten Bindungen, Grenzen und Unverfigbarkeiten auf. Im Taumel der Freiheit gab
es kein Gelinder.

Die deliberative Demokratie entsprach aufgrund ihrer prozedural-reflexiven Disposi-
tion und ihrem partizipativen Potential den Bedingungen Moderne: Sie ermdoglichte die
produktive Kopplung der objektiven Geltung des Rechts mit der Verfliissigung kollekti-
ver Selbstbestimmung. Die doppelte Autonomie der Staatsbiirger manifestierte sich zugleich
in der Setzung des Rechts und in der Aussetzung in dessen Geltung: Im Zuge ihrer Korre-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

lation wurde die Heteronomie rechtlicher Bindung an die kollektive Autonomie zuriickge-
bunden. Weil dieser Konnex zunichst punktuell blieb, war die Aufdeckung ihrer belast-
baren temporalen, lokalen und materialen Koinzidenz umso notwendiger. Der Rechts-
staat sollte diese Kopplung leisten und iiber seine prozedurale Anlage subjektiv-autono-
me Freiheit und objektiv-dezisive Herrschaft verschrinken.*** Zudem verpflichtete Ha-
bermas die Akteure auf die Maflgabe der Rationalitit, die genuine Anforderungen (kogni-
tive, motivationale und organisatorische Anspriiche) an das politische Handeln und Urteilen
stellte. Die Fixierung kollektiver Autonomie im System der Rechte setzte ferner ein mitlau-
fendes Bewusstsein der inhdrenten Imperfektibilitit der Beratung voraus: Der politische
Ursprung der Ordnung negierte jedes Postulat finaler Definition, der Alternativlosigkeit
und faktischen Notwendigkeit. Die unendliche Griindung der Demokratie (Nancy) wurde
so zur Grundlage der politischen Ordnung selbst. Zugleich verlangte ihre Setzung, ihr
Gesetz, Autoritit. Beide Momente blieben in einer ambivalenten Korrelation.

Im deliberativen Modell demokratischer Ordnung verband sich ein prozeduraler
Schwerpunkt mit der diskursiven Meinungs- und Willensbildung. Als politische Form
erlaubte der Prozeduralismus eine affirmative Aufnahme des gesellschaftlichen Pluralis-
mus: Weil er nur die Anerkennung von Regeln in Anspruch nahm und keine materiellen
Vorgaben machte, konnte er die Vielen konstruktiv einbinden. Die Willensbildung fun-
gierte einerseits als Instanz und Struktur der Ubersetzung des Vielen hin zum Einen;
anderseits blieb offen, auf was sich der Wille der Offentlichkeit bezog, also ob er sich
selbst als diskursives Forum gentigte, ob ihm Ambitionen politischer Partizipation
oder Kontrolle innewohnten oder er eine responsive Anerkennung Seitens der Politik
verlangte. Die Klirung dieses Status war allerdings nétig, um die Eignung der politi-
schen Ordnung fiir die Konversion und produktive Einbindung des Vielen abzusehen. Die
Willensbildung changierte zwischen einer reflexiven Verstindigung und Formen kollektiver
Mit-Bestimmung, zwischen den Polen des Allgemeinen und Konkreten. Dabei erkannte
Habermas durchaus die kollektive Autonomie politischer Gemeinwesen an, gleichzeitig
war der normative Anspruch (wie die Gerechtigkeit) jedoch nur universal einzuholen.
So mussten sich alle Diskurstypen letztendlich itber den moralischen Diskurs ausweisen
und sich dessen universalistischen Imperativen fiigen. Diese Spannung wiederholte
sich im Falle der Rechtsanwendungsgleichheit, die zwischen einem bestimmten und ei-
nem unbestimmten Adressatenkreis changierte, und in der Rechisinhaltsgleichheit, die
der Vermittlung der Rechtsinhalte zwischen individueller Autonomie und kollektiver
Egalitit diente. Letztlich blieben die drei Komponenten der Willensbildung, also ihr
universaler, ihr konkreter und ihr funktionaler Anteil, in Spannung verbunden.

Die Offentlichkeit etablierte einen egalitiren Diskursraum, in dem Beitrige frei flot-
tierten und nur der zwanglose Zwang des besseren Arguments galt. In diesen Foren bildete sich
Druck bezogen auf bestimmte Themen, der dann an die Politik, die Verwaltung und die
Reprisentanten weitergeleitet wurde: Ihre verfliissigte, anonyme Macht entstammte dabei

524 Bereits Arendt wand kritisch ein, dass die Gleichzeitigkeit von Urheber- und Adressatenschaft
Komplikationen in der psychologischen Vermittlung politischer Ordnung zeitigen wiirde. Wenn
dem Recht der Status des Auferen, der heteronomen Setzung, abhandenkime, verlore es mit sei-
ner objektiven Geltung auch seine Autoritat.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

343


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

344

Tobias Braun: Der politische Konsens

eher dem Zwischenraum als bestimmten Akteuren. Die politische Funktion der Offentlich-
keit war ebenso zu kliren wie die Bedingungen der Bildung 6ffentlichen Willens und die
Mechanismen seiner Umsetzung. Die Frage war, ob die Offentlichkeit eine eigenstindi-
ge, selbstbewusste politische Instanz mit eigenen Ambitionen und Potentialen meinte,
oder ob sie Institutionen als nachgeordnete Informationsquelle diente, ohne eine poli-
tische Funktion neben dem responsiven Aufgreifen durch etablierte Akteure: Fungier-
te sie als Impulsgeber von Entscheidungen und materiellen Eingaben oder als passi-
ver Resonanzboden? Die Genese politischen Willens rieb sich an den unterschiedlichen
Logiken der Sphiren: Waren die 6ffentlichen Diskurse, sofern sie rational gefilhrt wur-
den, der kommunikativen Vernunft und ihren Anspruch abstrakte Verallgemeinerbarkeit
unterworfen, so musste die politische Implementierung konkrete Umstinde beachten
und diese in ihre Abwigungen aufnehmen. Uber die Scharnierfunktion des Rechts, die
die Umsetzung kommunikativer in administrative Macht ermdgliche, versuchte Habermas
die Willensbildung als Kontinuum zwischen beiden Sphiren darzustellen. Die Arbeits-
teilung einer professionellen Administration und einer diskursiven Offentlichkeit sollte
zwar den Imperativen der jeweiligen Modi gerecht werden, mit ihr wurde aber zwischen
der Offentlichkeit und ihrer politischen Wirkung eine Schwelle etabliert. Zudem blieb es
fraglich, ob die Rechtssetzung die Spannung zu I6sen vermochte, traf doch eine reflexive,
egalitire und fluide Willensbildung auf eine Administration, die der regelgeleiteten Um-
setzung und Anwendung politischer Direktiven diente: Die Willensbildung 6ffentlicher
Diskurse rieb sich an der hermetischen, rigiden und dezisiven Logik der Administration,
die sich in ihrem strikten Formalismus von externen Einfliissen absonderte. Der kommu-
nikativen und kommunizierten Macht der Offentlichkeit stand die Implementierung, also
die Ubersetzung in konkrete Politik, unvermittelt gegeniiber. Deren Logik der Dezision
blieben die tendenziell infiniten und indefiniten Diskurse der Offentlichkeit fremd. Die
Funktion der Offentlichkeit im Prozess der Transformation blieb letztlich ebenso unklar
wie das Verhiltnis der Offentlichkeit und der Zivilgesellschaft zur Politik.

In ethisch-politischen Diskursen versuchte Habermas die kollektive Autonomie konzep-
tionell zu verorten und den Prozess der Willensbildung mit Formen politischer Koopera-
tion und kommunaler Partizipation zu verkniipfen. In Absetzung von anderen Diskursty-
pen ging es hier um die konkrete Mitgestaltung politischer Gemeinwesen. Das Eine ent-
stammte nicht der Universalitit kommunikativer Vernunft, sondern der praktischen An-
eignung: Der Konnex bildete sich in einer kooperativen Praxis, die ebenso ein Kollektiv
(Ko) wie einen Modus (Operation) und ein Werk (Opus) umfasste. Ethisch-politische Dis-
kurse sollten die kollektive Autonomie wahren und demgemif} anderen diskursiven Logi-
ken gehorchen, was allerdings das Primat des moralischen Diskurses konterkarierte: Um
sich auf ein kommunales Projekt politischer Partizipation beziehen zu konnen, wurde die
Begriindung im Anspruch universaler Geltung unmaglich. Weil Habermas auch diesen
Diskurs letztlich dem moralischen unterordnete, verlor er mit seinem konkreten Bezug
auch seinen eigentlichen Sinn. Diese konzeptionelle Spannung schien auch im Status
der Konstitution auf, die nach Habermas als integrativen Rahmen politischer Selbstset-
zung diente: Die Verfassung war dabei als ein Projekt der Griindung zu verstehen, in dem
die politische Ordnung gleichzeitig entworfen und die kollektive Identitit einem Prozess
der gemeinsamen Bestimmung iiberantwortet wurde. Neben diesem kreativen Aspekt
als Ausdrucksform positiver Freiheit und kollektiver Autonomie kniipfte Habermas die Ausle-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

gung der Verfassung an einen antezedenten Fundus: Paradigmen dienten hierbei als gene-
ralisierte Interpretationsrahmen, die die Deutung und das Verstindnis der Verfassung
ordneten und koordinierten. Auch wenn sich diese Rahmen keineswegs umfassend und
definitiv ausnahmen, ging mit ihnen ein bestimmter Vorrang von Prinzipien und die
Setzung von Schwerpunkten einher. Um sich zu rechtfertigen, musste sich eine Verfas-
sung gleichwohl gemafd universalistischen Anspriichen ausweisen. Die Verfassung chan-
gierte also ebenso wie die ethisch-politischen Diskurse zwischen universellen und konkre-
ten Beziigen und einem subjektiven und objektiven politischen Status, mit dem sich jeweils
autonome und heteronome Qualititen verkniipften.

Die Administration hatte die Aufgabe der Implementierung: Als Struktur regelgelei-
teter, professionalisierter Verarbeitung entlastete sie die Praxen deliberativer Beratung.
Dabei gehorchte die Administration einer Logik, die sie von Einflissen 6ffentlicher Wil-
lensbildung abkoppelte: Diese Eigenstindigkeit erlaubte ihr einerseits, ihre funktionale
Qualitit zu wahren, andererseits konkrete Entscheidungen ohne universalen Ausweis
treffen zu kénnen. Der Performanz dienten auch andere Strukturen wie die Reprisen-
tation und die Distinktion der Offentlichkeit. Letztere trennte Habermas in einen ak-
tiven und einen passiven Teil, wobei das aktive Personal, neben Einzelfillen engagierter
Amateure, im Regelfall aus professionellen Teilnehmern wie NGOs, Parteien, Lobbyisten
und Experten bestand. Dem Publikum kam die Aufgabe zu, zuzuhéren und durch die
Ausbildung von Vertrauen die Meinungsbildungsarbeit der politischen Akteure zu ver-
einfachen. War die Offentlichkeit zunichst egalitir strukturiert, schwieg nun das Publi-
kum und iiberliefy den Experten die Mitsprache. Die Abkehr vom Anspruch eines egaliti-
ren Teilnehmerkreises iibertrug sich auch auf die Bedingung unbedingter Allgemeinheit
als formalem Kriterium gelingender Kommunikation, wie an dem Deckungsverhiltnis
des Personals der 6ffentlichen Bithne und der professionellen Reprisentanten sowie der
Moglichkeit hypothetischer Verallgemeinerung offenbar wurde. Die Ablésungstenden-
zen verstarkten sich mit der personellen Limitierung reprisentativer Diskurse, in denen
sich die politische Beteiligung auf die Responsivitit und Sensibilitit der Reprisentanten
zuriickzog. Letztlich zeichneten sich die Entlastungsversuche deliberativer Willensbil-
dung durch den Rickgriff auf selektive, professionalisierte Trager aus, die die Qualitit
ihrer Evidenz und Eminenz wiederum aus ihrem institutionellen Status und ihrer Ex-
pertise deduzierten. Zugleich losten sich diese Akteure aus diskursiven Zusammenhin-
gen oder, wie im Fall der Offentlichkeit, iiberformten diese. Eine Logik der Funktion, der
Effizienz und Effektivitit, die die Erzeugung von politischen Entscheidungen begleitete,
rieb sich an der Logik diskursiver Verstindigung, die weniger die Resultate als den Prozess
deren Genese akzentuierte. Die Willensbildung changierte unentschieden zwischen bei-
den Logiken. Das Konkrete blieb in der reflexiven Kommunikation ohne Ort, ebenso inform
der Rechtfertigung der Setzung wie in der Anwendbarkeit des Universalen.

Letztlich lief? sich das Eine weder reibungslos der rationalen Verstindigung noch dem
Sinnraum einer Lebenswelt oder der kollektiven Autonomie deliberativer Demokratie zuschla-
gen. Auch wenn sich die Integration moderner Gesellschaften laut Habermas auf die Lo-
giken der Rationalitit, Universalitit und Reflexivitit umstellte, blieben die Momente der
Entgrenzung und Verfliissigung stets an konkrete Beziige gebunden, die ihnen als koordi-
nativer Rahmen dienten. Der kreative Entwurf stand so in Korrelation zum faktischen
In-der-Welt-Sein des Geworfenen. Die Spannung zwischen der abstrakten Auflisung und

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

345


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

346

Tobias Braun: Der politische Konsens

der Einbindung in konkrete Kontexte liefk sich in keinem der Bereiche autheben. Die Ver-
standigung changierte zwischen der reflexiven Rationalitit und dem Fundus eines geteil-
ten Wissensvorrats, die beiden als distinkte Mechanismen intersubjektiver Handlungskoor-
dinierung fungierten. Die Lebenswelt bestand zunichst in einem latenten Kontext des
Vertrauten: Dieser vorreflexive Sinnraum konnte sich nur teilweise einer aktiven Repro-
duktion in kreativen Praxen 6ffnen, blieb seine Ein- und Ausrichtung einer Welt doch im
Riicken. Zugleich 16sten sich mit der kritischen Rezeption die lebensweltlichen Potentiale
an Integration und Koordination auf. Im Politischen rieben sich die Momente der Ent-
grenzung an jenen der Einbindung, die Entfesslung deliberativer Demokratie und der kom-
munikativen Macht der Offentlichkeit an der Verwirklichung konkreter Gemeinschaften.
Die Diskurstheorie des Rechts sollte beide Aspekte im Prozess deliberativer Willensbil-
dung verbinden: Das Recht diente ebenso als Stitte positiver Freiheit wie als Schranke ne-
gativer Freiheit. Die Spannungen von Autonomie und Heteronomie, von Universalismus
und Partikularismus sowie von Subjektivitit und Objektivitit blieben fiir das politischen
Denken Habermas’ ebenso leitend wie motivierend.

Die Einordnung in die Typologisierung Hittichs steht vor dem Problem, dass sich diese
Distinktion diverser Formen politischen Konsenses auf einen spezifischen Kontext bezieht,
dessen Grenzen von der umfassenden Anlage des Habermasschen Projektes iiberschrit-
ten werden. Jedoch lassen sich die Kategorien Hittichs sinnvoll iibertragen, wenn ih-
re Anlage etwas geweitet wird. Auch wenn dieser Anverwandlung letztlich ein gewisser
Zwang zu eigen bleibt, vermag sie doch der Veranschaulichung zu dienen.

Die kommunikative Rationalitit lasst sich durchaus im Sinne eines Ordnungskonsenses
deuten, liegt sie doch ebenso der politischen Ordnung deliberativer Demokratie zugrunde
wie ihre koordinativen Potentiale des kommunizierten Einen auch andere Bereiche stiit-
zen. Habermas geht es um die Bedingungen intersubjektiver Verstindigung sowie die Mog-
lichkeiten und Grenzen gegenseitigen Verstehens und der Erzeugung von Einverstindnis,
die er im Zuge einer universalpragmatischen Analyse kommunikativen Handelns offenlegt.
Der Rationalitit wohne eine genuine Qualitit inne, die das Eine, hier im Sinne des All-
gemeinen, verbiirge: Kurzum kommt der Rationalitit in diesem Konzept eine konstitu-
tive Funktion zu. Daneben ist dem kommunikativen Handeln ein bestimmter Modus im
Sinne des Verfahrenskonsenses eigen: Die Verstindigung verlangt ebenso die wechselseitige
Begriindung wie das Zulassen von Kritik, erhobene Argumente miissen mithin der Re-
ziprozitit, Reflexivitit und Transparenz ihrer Rechtfertigung nachkommen. Ferner ist
das kommunikative Handeln rational und muss sich verallgemeinern, dekontextualisie-
ren und formalisieren: Die Verstandigung wird demnach durch die Rationalitit organi-
siert und koordiniert. Dem kommunikativen Handeln eignet zugleich als Urmodus sozia-
ler Interaktion und Garant gelingender Verstindigung eine normative Qualitit, die einen
Wertkonsens markiert: Rationale Kommunikation hat demnach nicht nur eine bestimmte
Funktion, sondern auch eine substantielle Giite, ist sie doch die einzige Méglichkeit in-
tersubjektiver Verstindigung. Ein anderer Wert wird dem kommunikativen Handeln mit der
Annahme attestiert, Sprechenden sei der Wille zu eigen, sich zu verstandigen. Der Wert

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

dieses Handelns liegt somit in der Wahrung einer menschlichen Anlage, dessen Potenti-
al andere Diskursarten verschenken.*”

Im Falle der Lebenswelt ist die Distinktion in zwei Formen voranzustellen, also die
Unterscheidung in einen fundamental-koexistentialen und einen affirmativ-konstruk-
tiven Typ. Die Lebenswelt der ersten Variante markiert die latente Ordnung eines Erfah-
rungsraums, der das Gemeinsame, Gewisse und Vertraute versichert. Basis des Zusam-
menhalts und damitim Fokus des Ordnungskonsenses ist eine bestimmte Qualitat des Inti-
men, die ebenso auf eine Nihe im zwischenmenschlichen Kontakt wie auf eine Familiaritit
der Umgebung abstellt. Der Einzelne steht in einem spezifischen Kontext (Kultur, Ge-
schichte, Werte usw.), ohne dass ihm dessen Ordnung bewusst wire oder zur Verfiigung
stiinde. Dieser Fundus einer mit-geteilten Welt und seine Ausrichtung von Konsens, Koexis-

526 yerbleiben stets im Riicken. Diesen zugleich verbergenden und stiit-

tenz und Koprisenz
zenden Grundzug der Lebenswelt miissen auch die Formate des Verfahrenskonsens und
Wertkonsens beachten, was ihren Ausweis vor komplexe Aufgaben stellt. Gerade weil die
Ordnung eines geteilten Sinnraums weder auf intendierten noch auf reflexiven Quellen
beruht, entzieht sich den Verfahren jede belastbare Struktur. Die geteilten Werte beruhen
ebenso wenig auf bewussten Entscheidungen, vielmehr liegen sie dem lebensweltlichen
Kontext schon zugrunde. Auch wenn sich in der Lebenswelt durchaus Prozedere und
Normen etablieren, bleiben diese ebenso sublim wie vage. Die Lebenswelt lisst sich als
Ubereinstimmung (in Abgrenzung zur Ubereinkunft) und als latenter, materieller®™’ Sinn-
raum (in Abgrenzung zur formalen Auspragung) charakterisieren. Habermas stellt dem
koexistentialen Typ der Lebenswelt ein genuin modernes Modell gegeniiber, das er mit
Attributen rationaler Reflexivitit versieht. Deren koordinatives Potential kann keiner du-
Reren, vorgegebenen Quelle mehr entnommen werden, sondern muss selbst aus dem
intersubjektiven Verstandigungsprozess hervorgehen. Diese Variante der Lebenswelt beruht
wesentlich auf den integralen Potentialen kommunikativen Handelns, also auf dem kom-
munizierten Einen, das ihre Ordnung, ihre Verfahren und Werte stiitzt.

Die dritte Integrationsebene bezieht sich auf das Modell deliberativer Demokratie, in
dem sich die Begriindung politischer Ordnung und die Formen der Willensbildung auf of-
fene, diskursive Verstindigungsprozesse einer aufgeklirten Offentlichkeit umstellen: Der
Konsens besteht dabei weder in einer antezedenten Einheit noch in einem materiellen
Produkt im Sinne der Einigkeit, sondern zieht sich auf das prozedurale Arrangement der
Einigung zuriick. Kurzum liegt das Eine nicht als fester Grund politischer Ordnung zuvor,
sondern entsteht im Projekt der Kooperation des Vielen. Wie das Recht zwischen subjektiver
Setzung und objektiver Aussetzung oszilliert und just in diesem Nexus Autonomie und He-
teronomie verschrinkt, strebt das politische Denkens Habermas’ an, die Spannungen der
Moderne produktiv aufzunehmen und in spezifische Formen, Formate und Strukturen
umzulegen. Der Ordnungskonsens kann einerseits im Sinne der kommunikativen Verstindi-
gung und ihrer rationalen Imperative verstanden werden, andererseits als Praxis ethisch-
politischer Selbstbestimmung und der kollektiven Ausgestaltung eines verbindlichen wie

525 Andiesem Postulat des Authentischen konnte wiederum eine Analyse der Entfremdung ansetzen.
526 Im Denken Nancys werden diese spezifischen Formen einer Welt im Mit entwickelt.
527 Der Stoff bleibt abwesend, uneinsichtig und unzugénglich und ist doch priagend.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

347


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

348

Tobias Braun: Der politische Konsens

verbindenden Rechtsraums. Verweist die rationale Qualitit auf eine antezedente Uberein-
stimmung, lassen sich die Praxen kooperativer Partizipation eher im Sinne einer performa-
tiven Ubereinkunft verstehen. Die institutionellen und prozeduralen Strukturen der de-
liberativen Demokratie, Diskurs- und Rechtstheorie konnen im Weiteren als Aspekte des
Verfahrenskonsens gewertet werden. Das deliberative Demokratiemodell hat daneben ei-
nen spezifischen normativen Anspruch, dem auch ein bestimmtes Biirgerverstindnis
entspricht. Geteilte Werte und Einstellungen biirgerlicher Praxis beruhen auf einer ent-
gegenkommenden politischen Kultur, die letztlich das Integrationspotential im Sinne des
Wertkonsenses verbiirgt und neben den biirgerlichen Tugenden der Solidaritit und Loya-
litdt auch die Grundwerte liberaler Gesellschaft garantiert.

Im Denken Habermas lassen sich diverse Annahmen des Einen ausmachen, wobei die Ra-
tionalitit die konzeptionelle Grundlage bildet und mit der Koordination des Handelns ei-
ne integrale Funktion iibernimmyt, in der sie die Praxen intersubjektiver Verstindigung und
Einverstindniserzeugung organisiert. Wie bei Rawls liegt dem Modus der Ubereinkunft ei-
ne antezedente Ubereinstimmung inform der Ausrichtung an der kommunikativen Ratio-
nalitit zuvor, der Habermas basale Potentiale der Integration und Koordination attes-
tiert. Die rationale Kommunikation iibersetzt die Ubereinstimmung in einen Prozess der Ei-
nigung im Sinne der Ubereinkunft: Als Medium fungiert die Rationalitit als einzige adiqua-
te Struktur intersubjektiven Austauschs. Die Ubereinstimmung schreibt sich in die Einigung
ein: Sie bildet den Grund, prigt den Weg und dient als verbindende Vision, ohne dabei
selbst je fassbar zu werden. Das Eine der Rationalitit ist ein Werden und besteht zugleich
in dem Potential der Verstindigung der Vielen.

Die kom-positionelle Qualitit kommunikativer Rationalitit bildet den Kern dieses Den-
kens, auch im Abgleich mit dem Entwurf Rawls kommt op-positionellen Aspekten eine
geringere Bedeutung zu. Habermas zielt auf die Ordnung des kommunizierten Einen, sei-
ne intersubjektive Koordination und Korrelation. Auch wenn sich die Status der Vernunft in
den Konzepten Rawls und Habermas durchaus dhneln, ist der formale Anspruch im Falle
des Letzteren rigider. Bezog Rawls den Vernunfigebrauch zuvorderst auf den 6ffentlichen
Diskurs und wies ihn als Modus der politischen Beratung aus, so stellt die kommunikative
Vernunft auf sprachliche Vermittlung selbst ab. Dem entspricht Rawls Ambition, umfas-
senden Lehren noch einen Weg in den offentlichen Raum zu ebnen und mit den Biirden
der Vernunft einen Moment des Falliblen einzubeziehen: Er limitierte den dffentlichen Ver-
nunftgebrauch just auf den Bereich kollektiver Verbindlichkeit, also die substantiellen po-
litischen Grundstrukturen, deren Neutralitit er iiber die Verpflichtung auf Reziprozitiit
garantierte. Habermas verschiebt den Bereich des Vernunfigebrauchs auf die intersubjek-
tive Verstindigung, die der universalen Logik der Rationalitit ebenso wie der Reflexivitit,
Reziprozitit und Neutralitit geniigen muss. Gelingende Kommunikation setzt diese Qua-
litdt voraus, woran sich die Rigiditit der Rationalitit verdeutlicht. Auch wenn Habermas
die kommunikative Rationalitit als intersubjektive Struktur begreift, blieb das Erbe Kants in
dem Individualismus hypothetischer Verallgemeinerung am Rande bestehen, wie sich auch
anhand der diffizilen Bestimmung des Teilnehmerkreises an den Diskursen zeigte.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

Zugleich wies Habermas Konflikt eine weniger relevante Position und Funktion als
Fraenkel zu: Wenn es diesem darum ging, Dissens soweit wie moglich zuzulassen, will
Habermas die Sphire der Ubereinstimmung absichern. Wo Fraenkel essentialistische Hy-
postasen politisch-ideologischer Provenienz unterbinden wollte, sieht sich Habermas
mit den Zerfallsprozessen der Moderne, der fehlenden Einheit, Einigkeit und Eindeutig-
keit sowie dem Aufldsen in fraktale Partikularismen konfrontiert, die jeder Verséhnung,
jeder Form kollektiver Identitit widerstreben und widersprechen. Die Einheit, gegen die
sich Fraenkel verwahren will, ist Habermas wie Rawls bereits abhandengekommen: Die
Substanz des Demos, die Intimitit einer Gemeinschaft, ist eine dhnlich obsolete Annah-
me wie das Kaisertum. Das Eine bekundet sich gleichsam als Mangel, als Liicke: Haber-
mas beabsichtigt keinen Riickschritt hin zu Annahmen der Essenz, vielmehr vermeint er
die Integration im abstrakten Formalismus eines prozeduralen Arrangements rationaler
Diskurse einholen und garantieren zu kénnen. Folglich geht es ihm um den Prozess der
Einigung in der Verstindigung, der einzig noch eine Form des Konsenses (Ubereinkunft) ver-
sichern kann. Dabei bleibt das Eine als Projekt seiner Produktion stets im Kommen: Sein
Status ist weder ante- noch postzedent, sondern rein performativ. Dem Einen gehen weder
Formen der Ubereinstimmung zuvor noch kann es aus Praxen der Ubereinkunft entstehen,
vielmehr besteht es einzig als und in einem infiniten Prozess der Mit-Bestimmung. Die
Prominenz der konsensualen Ausrichtung wird wiederum im Abgleich mit Rawls deut-
lich: Wollte dieser einen verniinftigen Streit um geteilte Grundlagen erméglichen und
konnte somit noch eine Pluralitit verniinftiger Abwigungen zulassen, verbiirgt nach Ha-
bermas gerade die universale Evidenz und Validitit der Rationalitit deren Potentiale von
Integration, Koordination und Konvention. Dissens kann es in der Verstindigung nicht ge-
ben, wiirde dieser doch auRerhalb jedes Bezugs stehen und schlicht zu Un- und Missver-
stindnis fihren. Weil Habermas diesen Anspruch der Kommunikation zugleich auf den
Raum des Politischen iibertrigt, wird das Fehlen des Dissenses so relevant wie problema-
tisch.

Die kommunikative Ubereinstimmung hat keinen Inhalt, sie besteht in der Praxis der
Verstandigung: Auch wenn sie Habermas als menschliche Disposition beschreibt, redu-
ziert sich der Konsens just auf den Prozess des Austauschs. Das integrale Potential der
Kommunikation steht dabei vor allem Handeln und auflerhalb menschlicher Verfigbar-
keit, zugleich beabsichtigt Habermas durch die Aufklirung iiber ihre Imperative, Kon-
ditionen und Optionen den Akteuren eine reflexive Einsicht in und einen aufgeklirten
Umgang mit dieser Anlage zu erméglichen. Aus der Situation der Moderne resultiert ein
rationaler Anspruch an die Individuen, ihre intersubjektiven Umgangsformen und kol-
lektiven Setzungen: Wie sich anhand des modernen Modells der Lebenswelt zeigt, erfor-
dertund erlaubt die Einsicht in ihre Funktionsmechanismen subjektive Aneignungspra-
xen. Zugleich bedarf es keiner bewussten Intention, um den Modus der kommunikativen
Verstindigung zu initialisieren oder zu implementieren: Das Telos der Verstindigung ist der
Sprache inhirent. Die Ubereinstimmung wird so zu einer objektiven, externen Struktur:
Die Einigkeit entsteht nicht in der Einigung der Akteure, vielmehr stimmen sie schon in
ihr diberein. Auch wenn die Verstindigung durch die Einsicht in die rationale Ubereinstim-
mung und der Annahme ihrer Bedingungen unterstiitzt wird, bedarf das kommunikative
Handeln weder einer Ein- noch einer Ausrichtung, sondern ist schon je mit und in der

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

349


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

350

Tobias Braun: Der politische Konsens

Sprache gegeben. Mit dem spezifischen kollektiven Fundus der Kommunikation ist eben-
so ein intersubjektiver Konnex wie der Logos und Nomos der Verstindigung verbunden.

Auch mit der Lebenswelt gehen Annahmen des Einen inform kollektiver Kontexte ein-
her, denen Habermas Potentiale der Koordination attestiert. Im Sinnraum einer Lebens-
welt sind latente Annahmen des Wahren, Wirklichen und Richtigen ebenso angelegt wie
Vorgaben des Denk- und Sagbaren, des Moglichen und Unméglichen. Die Inhaltslosig-
keit dieses Kontextes ist eine andere als die der Kommunikation: Entzog sich letztere als
formale Abstraktion inhaltlicher Setzungen, enthebt sich die Lebenswelt eher durch ih-
ren subtilen und ambigen Status und ihren damit einhergehenden Charakter materieller
Aufladungen. Die Lebenswelt bleibt im Hintergrund, unfassbar und diffus: Ihre Ausrich-
tung ist unzuginglich, weder kontrollier- noch steuerbar. Zugleich geht sie dem Han-
deln als orientierender Fundus voran. Die Kommunikation kennt keine Grenzen ihres
Anspruchs, die Lebenswelt dagegen schon, auch wenn sie kein Kriterium ihrer Definiti-
on (Bestimmung und Begrenzung) anzugeben vermag. Die Infegration der Lebenswelt ist
somit konkreter als die der Kommunikation, im Gegensatz zu deren Universalitit ist sie
besonders, bestimmt, eigen: Sie formiert sich in einem konkreten Konnex, aus dem Mit-
Sein im Sinne Nancys, einer gemeinsamen Prisenz/s, aus deren Bezug sie sich nicht lsen
kann. So kann sich die Lebenswelt durchaus verindern, die kommunikative Vernunft hin-
gegenist iiberzeitlich und iiberriumlich. Wenn Habermas die lebensweltliche Integration
reflexiv umstellt und sie als intendierte und bewusste Praxis der Akteure kennzeichnet,
die sich wie andere Praxen auszuweisen habe, unterstellt er die Lebenswelt wiederum
der rationalen Ubereinstimmung. So vermag aber sie ihrer urspriinglichen Kontextstiftung
nicht mehr nachzukommen und b3t ihre genuinen integrativen und koordinativen Po-
tentiale ein.

Der Status des Einen im Horizont des Politischen verbleibt in einer Ambivalenz aus
einem Be- und Entzug: In der doppelten Rolle von Adressat und Urheber des Rechts, von
Setzung und Aussetzung, beabsichtigt Habermas beide Aspekte und ihre integrativen Po-
tentiale einzuholen: Die Erzeugung des kollektiv Verbindenden und Verbindlichen situ-
iert im Recht, in dem sich beide Momente und ihre Geltung verschrinken. Das Recht ist
mithin Ausdruck gemeinsamen Wollens und gemeinsamer Gestaltung, als dieses ver-
sieht sie jede Setzung mit dem Anspruch entgegengebrachter Zustimmung. Somit kann
das Recht im Sinne einer Ubereinkunft verstanden werden, als ein Prozess der Selbst-Be-
stimmung, an dessen Anfang wie Ende Einigkeit steht: Die Einigkeit des Anfangs ist die
gemeinsame Annahme der politischen Ordnung und ihrer Bedingungen, die Einigkeit des
Endes besteht in der geteilten Akzeptanz kollektiver Bindung. Zwischen diesen beiden
Einvernahmen behauptet sich gleichwohl eine Vielstimmigkeit, ein Dissens um Vorschlige,
Ansichten und Meinungen: Diese Polyphonie steht in einem ambivalenten Bezug zum
harmonischen Einklang des kommunikativen Handelns. Der Frage, wie sich die Anspriiche
unbedingter Allgemeinheit und kollektiver Autonomie vermitteln liefden, gingen wir des-
wegen so intensiv nach, weil sie zwei unterschiedliche Logiken des Konsenses markieren:
Der kommunizierte Konsens verlangt die Universalitit jeder Setzung, jeder beanspruchten
Geltung und Rechtfertigung, der Konsens kollektiver Autonomie stiftet sich in der Praxis
der Selbstbestimmung, dem Wollen eines bestimmten und sich bestimmenden Kollek-
tivs. Das Eine steht unentschieden zwischen einer (kommunikativen) Struktur und ei-
nem (politischen) Potential. Als dritte Quelle kann noch der lebensweltliche Kontext ange-

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

II. Die Prévalenz des Vielen. Konsensuale Implikationen liberaler Demokratietheorie

fithrt werden, der sich als hintergriindiger und doch konkreter Rahmen von den beiden
anderen integrativen Strukturen abhebt. Das Eine changiert so letztlich zwischen einem
antezedenten, einem peripheren und einem postzedenten Ursprung, ohne deren Spannun-
gen losen zu konnen.

Der Ortlosigkeit universaler Vernunft, die Rawls wie Habermas zur Grundlage einer
validen und rechtfertigbaren politischen Ordnung erhoben, begegnen kommunitaris-
tische Entwiirfe mit einer Akzentuierung kommunaler Kontexte, die in politischen Kon-
zeptionen zu beachten seien. Die Integration politischer Ordnung wird nicht durch ei-
ne Ausrichtung am Verniinftigen und der Einholung von Neutralitit, Reziprozitit und
Reflexivitit eingelost, sondern stellt sich um auf partizipative Formen politischer An-
eignung und Gestaltung konkreter Gemeinwesen, deren integrale und substantielle Ver-
wirklichung sich in kooperativen Projekten bestimmter und sich bestimmender Kollek-
tive, in konkreten Praxen politischer Mitsprache, Teilnahme und -nahme, manifestiert.
Politik sterbe in der Leere abstrakter Reflexivitit ab, vielmehr bediirfe sie konkreter Riu-
me, Gemeinschaften und Materien. Der Ausweis kollektiver Identitdt wird uns in Benjamin
Barbers Modell der Starken Demokratie ebenso beschiftigen wie seine dezidierten Abset-
zungsversuche vom liberalen, schwachen Modell der Demokratie.

4. Demokratie als Existenz im Ko - Benjamin Barbers Starke Demokratie

»Politik bezeichnet den Bereich des Wir.«
(SD, S.107)

»Politik ist freilich der Lumpensammlerstank
des Praktischen und Konkreten, des Alltiglichen
und Mehrdeutigen, des Formbaren und
Fliichtigen.«

(SD, S.118f)
Siglen
« [SD] Barber, Benjamin, Starke Demokratie. Uber die Teilhabe am Politischen, Ham-
burg 1994.

- [TCoP] Ders., The Conquest of Politics. Liberal Philosophy in Democratic Times, 1988
Princeton.

. [KEA] Haus, Michael, Kommunitarismus. Einfithrung und Analyse, Wiesbaden
2003.

« [KRD] Kaiser, Andreas, Der Kommunitarismus und seine Rezeption in Deutschland,
Gottingen 2007.

« [Kl Reese-Schifer, Walter, Kommunitarismus, dritte, vollst. iiberarb. Aufl., FaM
2001.

- [FG] Malowitz, Klaudia, Freiheit in Gemeinschaft. Selbstverwirklichung und Selbst-
regierung in der politischen Philosophie des Kommunitarismus, Hamburg 2007.

12.02.2026, 22:28:51. /de/s Access

351


https://doi.org/10.14361/9783839472026-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

