
Eigene Rechte für die Natur? - Eine 
Kontroverse 

Vom Regen in die Traufe: Natur als Rechtssubjekt 
Anmerkungen zum Aufsatz von Klaus Bosselmann* 

Unbehagen an der Stellung der Natur im Recht motiviert Bosselmann. § I Abs. I 

des Bundesnaturschutzgesetzes begreife die Natur »anthropozentrisch« (85, 347f., 

352-357, 359 f.) als bloße •• Lebensgrundlage des Menschen« und bestimme sie damit 
als eine •• Funktion« zur •• Ressourcensicherung« des Menschen (86, I, 6 f., 18). Um 
hier Abhilfe zu schaffen, fordert B. die •• juristische Emanzipation der Natur« (86, 
22), die Überwindung des anthropozentrischen Prinzips •• zugunsten eines ökozen­

trischen Ansatzes« (86, 2of.; vgl. a. 85, 347), in dem die »Eigenrechte der Natur« 
(85, 348; 86, I2 f., 16) gewahrt wären und der »SubjektsteIlung der Natur« durch 

»Zuerkennung« »eigener Rechte« Genüge getan wäre (86, 3> 9 ff.). 

Nun machen sich in B.s Argumentation verschiedene Pferdefüße möglicherweise 
auch schmerzhaft bemerkbar. Versucht doch B. das, was er als »Anthropozentrik« 

diagnostiziert, durch Anthropomorphismen zu ersetzen, den Teufel also mit dem 
Beelzebub auszutreiben. Denn auch die Einsetzung der Natur als Subjekt von 
Rechten kann nur durch den Menschen vollzogen werden. B. spricht auch dauernd 
von solcher »Zuerkennung« von Rechten (s.o.), ohne zu realisieren, daß nun der 
Mensch auch definiert, was Natur für sich selbst, als Subjekt, sei. Er prätendiert, die 
Stimme der Natur zu sein, wenn er seine juristische Exekutive über die in ihr 
herrschenden Prinzipien, über ihre Ordnung und ihr Chaos setzt. Wie will er 
Tausendfüßler, Tiger und Pantoffeltierchen, Wolfsmilch gewächse und Edelrosen in 

ihren Rechten als Subjekte gegeneinander abgrenzen? Sie alle dem »natürlichen« 
Kampf ums Dasein mit dem Menschen überlassen und dem jeweiligen Sieger als 
dem Träger der Evolution die Lizenz erteilen? Das ist der herrschende Naturzu­
stand, in den allerdings der Mensch, die Landmaschinenfabriken, die chemische 

Industrie und die Landwirtschaftsunternehmer eingeschlossen sind . Zudem, nicht 
zuletzt die Verselbständigung des Kernspaltungsprozesses im Atomreaktor von 
Tschernobyl hat es gezeigt, ist »die gängige imago von Natur ... begrenzt, bürger­
lich, eng, geeicht auf die winzige Zone, in der geschichtlich vertrautes Leben 
gedeiht; der Feldweg ist Kulturphilosophie«.I Was ist also mit Wirbelstürmen, 
Erdbeben, Hochwasser, Vulkanausbrüchen, mit den »natürlichen« giftigen Abfall­
produkten chemischer und physikalischer Prozesse unter dem Aspekt der »Eigen­
rechte der Natur«, die Masse der Krankheiten und Seuchen nicht zu vergessen? 
Nein, diese Natur meint B. nicht. Er will die Angelegenheiten der Natur im Sinne 

'. Teil I »Wendezeit Im Umweltrecht. Von der Verrechtlichung der ÖkologIe zur Öko logJSlerung des 
Rechts«, m K] 1985, 345-361. Teil Il »Eigene Rechte für die Natur? Ansätze emer ökologIschen 
Rechtsauffassung., in K] 1986, 1-22. Die Seltenangaben Im folgenden Text beZiehen SIch auf Teil I (85) 
und Teil II (86). 

1 Theodor W. Adorno, Aus Sils Mana, In: Ohne LeItbild, Frankfurt a. M. 1968, S. 49. 

339 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


34° des Menschen, des Feldwegs, der Kulturphilosophie anthropomorph regeln. Sonst 
wäre seine Formulierung der "prinzipielle(n) Gleichstellung der Rechte des Men­
schen und der Natur« (86, 20) die blanke Selbstzerstörung: »Art.2 Abs. I GG 
könnte ( ... ) lauten: 'Jeder hat das Recht auf freie Entfaltung seiner Persönlichkeit, 
soweit er nicht die Rechte anderer oder die Rechte der natürlichen Umwelt verletzt 
und nicht gegen die verfassungsmäßige Ordnung oder das Sittengesetz verstößt. «< 
(86, 20) 
Im Sinne des Feldwegs »wäre damit« »das anthropozentrische Prinzip« »zugunsten 
eines ökozentrischen Ansatzes überwunden«. (86, 20) Eine anthropomorphe Kor­
rektur der Natur wäre allerdings dort notwendig, wo diese »gegen die verfassungs­
mäßige Ordnung oder das Sittengesetz verstößt«, denn sonst ist es wieder nichts mit 
der postulierten »Gleichstellung<<. Aber so wörtlich darf man das alles nicht 
nehmen. Auch bei B. meldet sich der Positivismus des Pragmatikers . Das Prinzip ist 
die reine und die Praxis ist die Sache der Mischungen: 

»Was zur natürlichen Umwelt gehört und welche Rechte im einzelnen gewährleistet 
sind, kann grundgesetzlieh jedoch nicht festgeschrieben werden. Die prinzipielle 
Anerkennung solcher Rechte kann selbstverständlich nicht bedeuten, allen Wesen 
alle denkbaren Rechte oder auch nur Elementarrechte auf Leben und körperliche 
Unversehrtheit pauschal zuzuerkennen. Das wäre das Ende des fleisch- und pflan­
zenessenden Menschen. 
Aufgabe des einfachen Gesetzgebers wäre es aber, das Verfassungsgebot der Wah­
rung der Rechte der natürlichen Umwelt in der Weise umzusetzen, daß das Prinzip 
der Gleichrangigkeit von Mensch und Natur erhalten bleibt. Die Beachtung dieses 
Prinzips verlangt z. B., die Würde des Tieres als gleichberechtigtes Lebewesen 
gesetzlich so zu formulieren, daß der Verzehr zwar möglich bleibt, aber jede Form 
der Behandlung des Tieres als ,Sache< verboten wird. ( ... ) Der gesamte Bereich 
umweltrelevanten Handelns ( . . . ) wäre daran zu messen, ob der Eigenwert der 
natürlichen Umwelt gewahrt bleibt .« (86, 21) 
Schlachtung, die Würde des gleichberechtigten Opfers wahrend, nach vorheriger 
Entschuldigung, - gefressen wird nachher gleich? Gegen die anthropomorph gese­
hene Natur wird hier ein naturalisierter Mensch, das bevorrechtete Raubtier mit 
schlechtem Gewissen - anthropozentrisch? ökozentrisch? - gesetzt. Das Prinzip ist 
die reine und die Praxis die »selbstverständlich« unreine regressive Sache. Natur 
wird abhängig von der Zuerkennung der Lebens- und Daseinsrechte durch den 
Menschen, Usurpator ihres Geistes, ihrer Subjektivität. Als hätte er die Macht! 
Dieser Usurpator dient sich als Mittelsmann an . Er will betrügen, wie der gute 
Onkel, der dem Kind Schokolade verspricht, wenn er es vergewaltigen will. 

Aber diese schrankenlose Herrschaft als Konsequenz seiner onkelhaften Usurpie­
rung der Subjektivität der Natur meint B. nicht. Er läßt sie bloß zu. Er sieht sich 
bloß genötigt, mit dem Anthropos des verworfenen anthropozentrischen Prinzips 
zu paktieren und mit dem herrschenden gesellschaftlichen Naturzustand. Er ist 
angelangt im Reich der Notwendigkeit, bei der materiellen Basis. Er sieht: Der 
Anthropos muß essen, um zu leben. Das ist die wahre Bedeutung der von ihm als 
Wende geforderten »Gleichrangigkeit von Mensch und Natur«. Das haben wir, das 
Reich der Notwendigkeit, gesellschaftliche Verhältnisse, in denen der Mensch 
tatsächlich ein Teil der Natur ist, genötigt seit damals, als die Schlange Eva und Eva 
Adam verführte, herausgefallen aus dem Reich der Ganzheit und Einheit, seit 
damals genötigt, schwitzend zu arbeiten, um zu essen und zu leben, versehen vor 
allem mit dem Wunsch, zurückzukehren in diesen Zustand und immer weniger 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


arbeiten zu müssen und immer besser zu essen und zu leben, versehen mit der 

Vorstellung eines Fortschritts, der zugleich Rückkehr sein sollte. Und gleichzeitig 

war dieser Anthropos auf dem Weg zur Realisierung eines Neuen, eines Humanum, 

eines Reichs der Freiheit und Wahrheit, das mit dem der Notwendigkeit zunehmend 

in Widerspruch geriet, und da sind wir heute noch. 

Der essen müssende Anthropos, der Mensch als Natursubjekt, soll nun aber nach 

B., das bleibt als Residuum des Humanum, den "Eigenwert« der Natur wahren. Das 

geht weit hinter § 1 Abs. 1 Nr. 4 des Bundesnaturschutzgesetzes zurück, den doch 

B. so heftig attackiert. Zur Vergegenwärtigung sei er zitiert: 

»§ 1 Ziele des Naturschutzes und der Landschaftspflege. (1) Natur und Landschaft 

sind im besiedelten und unbesiedelten Bereich so zu schützen, zu pflegen und zu 

entwickeln, daß ( ... ) 

4. die Vielfalt, Eigenart und Schönheit von Natur und Landschaft als Lebensgrund­

lagen des Menschen und als Voraussetzung für seine Erholung in Natur und 
Landschaft nachhaltig gesichert sind.« 

Mit der Forderung, den »Eigenwert« der Natur zu wahren, setzt B. ein abstraktes 

Allgemeines an die Stelle des qualitativ bestimmten Besonderen» Vielfalt, Eigenart 

und Schönheit«, die zudem nicht nur gewahrt werden sollen, sondern auch ge­

schützt, gepflegt und entwickelt. Ganz gewiß ist das menschliche Schützen, Pflegen 

und Entwickeln der Natur in Verdacht geraten, bloß die Herrschaft, Ausbeutung 

und Zerstörung der Natur zu sein, weil es so war. Aber dagegen hilft keine 

Beschwörung, sondern nur ein Insistieren auf den Qualitäten. Auch hier ist die 

abstrakte Wertkategorie, die B. als Gebot der Umweltethik ableitet, wiederum 

anthropomorph, ein reines Verstandespostulat, während die qualitativ bestimmte 

"Vielfalt, Eigenart und Schönheit« auf sinnliche Eindrücke und Erfahrungen bezo­

gen ist, als Grundlage für Reflexion und Erkenntnis eben des jeweils Besonderen, 

das Natur im konkreten Zusammenhang auszeichnet. Das, was Natur, erste oder 

zweite, für sich ist, macht ihre "Eigenart« als gebildete, entwickelte, geschützte und 

gepflegte Natur - oder eben nicht - aus. Um diese zu bestimmen, muß das 

erkennende Subjekt in größtmöglicher Annäherung an sein Objekt (was nichts 
weiter heißt als »Gegenstand der Erkenntnis«; ob es bei dieser Erkenntnis sich um 

eine Vergegenständlichung des Objekts handelt, ist eine zweite Sache) sich auf 

dessen Beschaffenheit in differenzierter Beschreibung und Analyse einlassen. In der 

Bestimmung der qualitativen Besonderheit des Gegenstands, seiner "Eigenart« oder 

»Schönheit« oder" Vielfalt«, muß dessen Subjektivität zum Ausdruck gelangen, aber 

nicht abstrakt und gegenständlich allgemein als folgenloses und unverbindliches 

Reden von "Subjekt« und »Eigenwert«. In der Orientierung auf das Sichtbare ist der 

§ 1 Abs . 1 des Bundesnaturschutzgesetzes aber auch problematisch, denn fast alles, 

womit wir es bei der Umweltzerstörung zu tun haben, bl eibt lange unsichtbar oder 

wird erst sichtbar, wenn es für eine Rettung zu spät ist. Goethes Mephisto verweist 

darauf den Kanzler im 2. Teil des Faust: 

"Daran erkenn' ich den gelehrten Herrn! 

Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern, 

Was ihr nicht faßt, das fehlt euch ganz und gar, 

Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr, 

Was ihr nicht wägt, hat für euch kein Gewicht, 

Was ihr nicht münzt, das, meint ihr, gelte nicht. « (Vv 491 7-4921.) 
Trotzdem sind es heute auch »gelehrte Herren«, Biologen, Ökologen, Physiker und 

Chemiker, auf die die Gesellschaften und die Menschheit zur Rettung der »Grund­

lagen menschlichen Lebens« angewiesen sind. 

34 1 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


342 Auch in der Grundlagenfrage argumentiert B. nicht am Gesetzestext. Sein Verzicht 
auf genaue Gesetzesauslegung hat Züge einer Fluchtpanik, der Flucht in die Wende, 
ins ganz Andere oder zumindest in die leere Weite des immerhin reinen Prinzips. -
»Grundlagen« sind nicht bloß auszubeutende Ressourcen. Wenn die erschöpft sind, 
muß man sich nach etwas anderem umsehen. Ressourcen sind prinzipiell ersetzbar. 
»Grundlagen« sind auch nicht Funktionen, d. h. abhängige Variable. Vielmehr 
werden sie genannt als materielle Bedingungen, die menschliches Leben erst möglich 
machen. Damit ist das menschliche Leben als eine Funktion dieser Grundlagen 
bestimmt, somit auch B.s Vorwurf der Anthropozentrik hinfällig. »Conditiones 
sine qua non« - wer die Bedingungen zerstört, auf denen menschliches Leben 
basiert, ruiniert damit dessen Möglichkeit. Es geht also bei dem in § I Abs. I des 
Bundesnaturschutzgesetzes unter Nr. I und 2 genannten Interesse an der »Lei­
stungsfähigkeit des Naturhaushalts« und der »Nutzungsfähigkeit der Naturgüter« 
nicht um Nutzen und Leistung für den Einzelnen, ob Viehzüchter, Jäger, Bauer, 
Holzkaufmann, Waldbesitzer, Erholungssuchender, Spaziergänger, Naturfreund 
usw., es geht nicht um die Interessen der Einzelnen an Profit und Prosperität, 
sondern um das Bestehen der Menschheit insgesamt. Das Kultivieren der privaten 
Parzelle als Keimzelle einer besseren Welt, wohin noch Voltaires Candide auswei­
chen konnte, nachdem er erkannt hatte, daß er nicht in der besten aller möglichen 
Welten lebe, ist vorbei. Der private Garten ist kein Fluchtort mehr. Wo es um den 
Schutz oder die Zerstörung der Bedingungen menschlichen Lebens geht, ist der 
Begriff der Menschheit, des Gattungssubjekts konkret geworden: 
»Das menschliche Wesen der Natur ist erst da für den gesellschaftlichen Menschen; 
denn erst hier ist sie für ihn da als Band mit dem Menschen , als Dasein seiner für den 
andren und des andren für ihn, wie als Lebenselement der menschlichen Wirklich­
keit, erst hier ist sie da als Grundlage seines eignen menschlichen Daseins. Erst hier 
ist ihm sein natürliches Dasein sein menschliches Dasein und die Natur für ihn zum 
Menschen geworden. Also die Gesellschaft ist die vollendete Wesenseinheit des 
Menschen mit der Natur, die wahre Resurrektion der Natur, der durchgeführte 
Naturalismus des Menschen und der durchgeführte Humanismus der Natur.«' 

Karin Keller 

Schrecken und Komik der juristischen Tierverehrung 
Eine Kritik der Bosselmann'schen Wende':' 

Das Gegenteil von gut ist gut gemeint. In bester Absicht sucht Bosselmann eine 
grundsätzliche Neuorientierung der Umweltpolitik und des Umweltrechts, da er die 
Mißerfolge und das Versagen auf diesem Gebiet für offensichtlich hält (85, 360; 86, 
12). Die Wurzel des Übels wird darin gesehen, daß das Umweltrecht Teil einer 
Rechtsordnung ist, die »ausschließlich von und für den Menschen geschaffen ist, 

mithin die Umwelt als Ressource begreift« (85, 347)' Das Heil besteht deshalb in 

2 Kar! Marx, ÖkonomIsch-philosophIsche Manuskripte. MEW. Erg. Bd. I, S. 5)7 f. 
* Selten angaben Im Text bezIehen SIch auf den zweIteiligen Aufsatz von Klaus Bosselmann. I. Teil: 

Wendezelt Im Umweltrecht - Von der Verrechtlichung der ÖkologIe zur Ökologlslerung des Rechts, KJ 
1985.345-361; 2. Teil: Eigene Rechte für die Natur? - Ansätze emer ökologIschen Rech tsauffassung, KJ 
1986. 1-22. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


einem nicht mehr anthropozentrisch, sondern ökozentrisch ausgerichteten Umwelt­

recht (85, 347)· 
Unter der Überschrift »klassische Umweltgesetze« legt er überzeugend die aus­
schließlich auf den Menschen bezogene Zielsetzung des Bundesimmissionsschutz­
gesetzes, Chemikaliengesetzes, Bundesnaturschutzgesetzes, Bundeswaldgesetzes, 
Abfallgesetzes, Tierkörperbeseitigungsgesetzes, Altölgesetzes, Wasserhaushaltsge­
setzes, Abwasserabgabengesetzes und Atomgesetzes dar (85, 353 f.). Das Wort 
»klassisch« wird hierbei im Sinne von »anthropozentrisch« verwendet. Wichtige 
Unterschiede zwischen den Gesetzen verschwinden dabei . Versteht man unter 
einem klassischen Umweltgesetz die Fortsetzung im Kern materiell-polizeirechtli­
cher Regelungen in einem sich aus der allgemeinen Gefahrenabwehr herausdifferen­
zierenden Bereich Umweltpolitik, so ist das Abwasserabgabengesetz eindeutig kein 
klassisches Umweltgesetz. Die darin erfolgte Ersetzung des Ordnungsrechts durch 
eine ökonomische Lenkung ist höchst umstritten. Das Abwasserabgabengesetz steht 
im Verdacht, durch den Tausch von Abgabe gegen Gewässerverschmutzung Le­
benswerte zu monetarisieren und damit zur verkürzten Durchsetzung von Gewäs­
serschutzbelangen zu führen.' Das Chemikaliengesetz ist durch seinen umfassenden 
Schutzanspruch neuartig. Es erfaßt chemische Stoffe unabhängig von bestimmten 
Lebensbereichen und Verwendungszwecken. Es ist auf die Verhütung langfristiger 
und mittelbarer Schadwirkungen ausgerichtet. Reziprok zum Schutzanspruch sind 
die Mittel der Durchsetzung allerdings bescheiden. Das G esetz enthält kein Produk­
tionsverbot mit Erlaubnisvorbehalt, sondern nur eine Anmeldepflicht. Es soll 
zunächst einen Lern- und Problemlösungsprozeß in Gang bringen.' An solchen 
Feinheiten ist Bosselmann nicht interessiert. Er untersucht sogleich als nicht­
klassische Umweltgesetze die Rechtsnormen zum Schutz von Tieren und Pflanzen. 
Das Washingtoner Artenschutzabkommen von 1973 und das Pflanzenschutzgesetz 
sind leicht als anthropozentrisch zu entlarven (85, 355). 
Schwieriger wird es beim Tierschutzgesetz von 1972. Aber Bosselmann gelingt es 
letztlich doch, die Einschätzung von Meyer-Abichl, wonach das Tierschutzgesetz 
eine »wahre Pionierleistung für die nicht anthropozentrische Wahrnehmung der 
natürlichen Mitwelt« darstellt, zu widerlegen. Da »anthropozentrisch« synonym 
mit »böse« und »ökozentrisch« synonym mit »gut« gebraucht wird, ist BosseI­
manns Einordnung des Tierschutzgesetzes als anthropozentrisch geradezu zwin­
gend . Denn: »Die Fahnen (des Tierschutzes) hoch, die Reihen fest geschlossen ... « ­
gleich im Jahr der Machtergreifung präsentieren die Nazis das Reichstierschutzge­
setz. Nach der von Bosselmann (85, 356) zitierten amtlichen Begründung fand in 
diesem Gesetz »der Gedanke Raum, daß das Tier des Tieres wegen geschützt 
werden muß«. Da damals nicht nur Gedanken Raum beanspruchten, sondern auch 
das deutsche Volk, war humanistische Gefühlsduselei nicht angesagt. Dissertations­
fähig waren dagegen im Jahr der Reichskristallnacht »Der Schutz des Tieres im 
geltenden deutschen Recht unter Berücksichtigung seiner geschichtlichen Entwick­
lung« sowie im Jahr des Überfalls auf die Sowjetunion »Die Entwicklung des 
Tierschutzes von der Mitte des r8.Jahrhunderts bei zum Reichsstrafgesetz von 
r87r« (85 , 356 Fn. 62 bzw. 66). Bereits imJahr nach den Nürnberger Gesetzen hatte 
die »Deutsche Justiz« unter der Rubrik »Blick in die Presse« einen Artikel aus der 

1 Gerd Winter, T. uschförm'ges Recht, zum BeIspIel WohnungssubventIon und Abwasser.bg.be, KJ 
'978, 254, 261 ff. ; optimIstIsch zur Verh.ltenslenkung durch Tausch dagegen Günter Hartkopf/ 
Eberhard Bohne, Umweltpolitik, Band I, Opladen '98), S. 200-202, )98f. 

2 HartkopfiBohne, (Fn. I) S. ) J J. 

) Klaus Michael Meyer-Ablch, Wege zum Fneden mll der Natur. PraktISche NaturphilosophIe für die 
Umweltpolitik, München/Wien 1984, S. 59. 

343 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


344 Berliner Börsenzeitung nachgedruckt, der die rhetorische Frage stellte: »Gebührt 
einem Tier Rechtspersönlichkeit?« (85, 357 Fn. 72). Darin heißt es voller Unschuld: 
»Ist nicht vielleicht die Seele eines treuen Arbeitstieres, das zum Weggenossen des 
Menschen geworden ist, im Augenblick einer tüchtigen Tat rechtlich wertvoller als 
eines menschlichen Verbrechers Seele im Augenblick einer Untat?«4 Tierschutz »des 
Tieres wegen« ist also, berücksichtigt man die Begleitumstände, zumindest ambiva­
lent, wenn nicht tendenziell menschenfeindlich. Möglicherweise ist das menschliche 
Mitgefühl ein Nullsummenspiel. Die Verlagerung auf die Tierwelt ist verbunden mit 
dem Abzug vom Humanen. Der fabrikmäßig organisierte Völkermord läßt somit die 
Gefühlswelt intakt. Der KZ-Arzt streichelt seinen Hund während der Arbeit. Diese 
Art Tierschutz ist katastrophal. Bosselmann merkt dies selbst, wenn er in kritischer 
Absicht auf des Deutschen »Tierliebe«, insbesondere auf den Schäferhund-Mythos 
hinweist (85,357). Es ist mehr als verständlich, wenn er diese Art Tierschutz nicht 
dem positiven Ideal der Ökozentrik zuordnet, sondern als bloß »ethischen Tier­
schutz« abqualifiziert (85, 356). Zu widersprechen ist jedoch seiner Behauptung, der 
ethische Tierschutz im Grundgesetz und im Tierschutzgesetz 1972 setze "lediglich 
den allgemeinen Gedanken des Respekts vor der Kreatur fort, der zum festen 
Bestand der Rechtsgeschichte gerechnet werden muß« (85, 357). Die Bezeichnung 
»ethischer Tierschutz« sowohl für das Reichstierschutzgesetz als auch für den 
Tierschutz unter dem Grundgesetz schüttet den tiefen Graben zu zwischen dem 
faschistischen Staat des Deutschen Reichs und dem sozial, demokratisch und 
rechtsstaatlich verfaßten Staat der BRD: Als ob beide den gleichen Respekt vor der 
Kreatur hätten, zu der ja wohl auch der Mensch gehört. 
Aufgrund des weit gefaßten anthropozentrischen Tierschutzes stellt sich die Frage, 
welche Aufgaben für den ökozentrischen Tierschutz noch verbleiben. Anthropo­
zentrisch ist nach Bosselmann (85, 357). 
- der ökonomische Tierschutz, der das Tier als wirtschaftliches Produkt und 

Produktionsmittel schützt, 
- der ästhetische Tierschutz aus Empfindsamkeit des Menschen vor dem Anblick 

mißhandelter Tiere, 
- der kulturelle Tierschutz 
- sowie der ethische Tierschutz, d. h. die Anerkennung des Tiere als Teil der 

Schöpfung, das Wissen um die Leidensfähigkeit des Tieres und das Mitgefühl mit 
seinem Leiden (85,356). 

Für die Ökozentrik verweist Bosselmann auf die Traditionslinie von Leibniz, 
Herder, Schopenhauer bis zu Albert Schweitzer, die die Gemeinsamkeiten von 
Mensch und Tier betont und die Ehrfurcht vor dem Leben als allgemeines Prinzip 
versteht (85,356). Ein Unterschied dieser Position zur Anerkennung des Tieres als 
Teil der göttlichen Schöpfung wird jedoch auch nicht andeutungsweise sichtbar. 
Angeblich bleibt das Tier im ethischen Tierschutz auf einzelne verfügungsbeschrän­
kende Schutznormen angewiesen, während es im ökologischen Tierschutz mit 
Rechtssubjektivität auszustatten ist (85,357). Zu welchem Unfug die Anerkennung 
der Rechtspersönlichkeit des Tieres im deutschen Stammesrecht des Mittelalters 
geführt hat, zeigt Bosselmann selbst auf (85, 356): »SO konnte z. B. ein Schwein 
verurteilt und hingerichtet werden, wobei andere Schweine zur Abschreckung 
zusehen mußten.« Dieses Beispiel nimmt er aber nicht zum Anlaß, die Tragfähigkeit 
seiner ökologischen Konzeption zu überprüfen, sondern steckt es in die Schublade 
des ethischen Tierschutzes, der damit im Widerspruch zu Bosselmanns Behauptun­
gen an anderer Stelle das Tier doch nicht stets als bloßes Rechtsobjekt sieht. 

4 Elster, Deutsche JUStiZ 19}6, 2 }o. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


Übrigens zeugen die Rauchfahnen der Scheiterhaufen, auf denen Ketzer, Hexen und 
ihre Katzen bei lebendigem Leibe verbrannten, allenfalls auf dialektische Weise vom 

"allgemeinen Gedanken des Respekts vor der Kreatur« (85, 357). Auch hier erzeugt 
der Tierschutz eine beklemmende Atmosphäre. 
Zur Verteidigung von Bosselmann sei allerdings in aller Deutlichkeit gesagt, daß es 

ihm in Wirklichkeit gar nicht in erster Linie um Tierschutz geht. Die prinzipielle 
Anerkennung der Rechtssubjektivität der Tiere sowie auch der Pflanzen und damit 

der Natur (86, 9) "kann selbstverständlich nicht bedeuten, allen Wesen alle denkba­
ren Rechte oder auch nur die Elementarrechte auf Leben und körperliche Unver­
sehrtheit pauschal zuzuerkennen. Das wäre das Ende des f1eisch- und pflanzenes­

senden Menschen« (86, 21). Wenn der Hunger regiert, werden die Elementarrechte 

des Viehs und der Pflanzen aufgehoben. Für die Rechte des AIDS-Virus und der 

Pest-Bazillen sieht es aus anderen Gründen noch schlechter aus . Niemand schlachtet 
die Kuh, die man melken will. Aber über das spurlose Verschwinden der AIDS­
Erreger wäre gewiß niemand traurig. Hier offenbart sich ein anthropozentrischer 
Standpunkt in Reinkultur. Dies läßt sich auch anderen Äußerungen Bosselmanns 

entnehmen (85, 359): "Das Interesse des Menschen am Tierschutz ist daher zu eng 
gefaßt, wenn es lediglich ökonomische, ästhetische oder allgemein ethische Interes­

sen umfaßt und nicht auch ökologische Bedingungen einschließt.« Oder (86, 5 f.): 
"Die Alternative >um der Natur willen oder um des Menschen willen< ist in 
Wirklichkeit ein Scheingegensatz, da der Schutz der Natur immer auch dem 
Menschen nützt. « Betroffen macht Bosselmann das an Pseudo-Krupp erkrankte 

Kind, das vom Rechtssystem im Stich gelassen wird (86, 12). Die Rechtssubjektivität 
der Natur wird aus taktischen Gründen postuliert. Sie soll im Abwägungsprozeß 
staatlicher Planungs- und Genehmigungsentscheidungen ein Gegengewicht schaffen 
gegen die ökonomischen Interessen mächtiger Gruppen (86, 11). Bosselmann baut 
auf einen Additionseffekt bei der Abwägung. Der grundrechtlich geschützten 
Unternehmerfreiheit stehen nicht mehr allein Leben und Gesundheit der Bürger, 
sondern zusätzlich das Recht der Natur gegenüber. Er nimmt das Bild der Justitia 
mit der Waage allzu wörtlich. Jedoch wußten schon die Römer: Iudex non calculat. 
Der Richter zählt nicht die Argumente bzw. Rechte, er gewichtet und wertet sie. 

Wie wenig mit der Konzeption Bosselmanns anzufangen ist, zeigt sich vollends bei 
seinen Schlußfolgerungen für Umweltrecht und Rechtsprechung. 

Die Forderung nach einer aJlgemeinen Bürger- oder Verbandsklage im Umweltrecht 
soll durch die Anerkennung der Rechtssubjektivität der Natur gestärkt werden (86, 
13). Die Beachtung ökologischer Belange, die nicht zugleich als subjektive Rechte 
betroffener Bürger geschützt sind, läßt sich jedoch genauso gut als Allgemeininteresse 
verstehen, das vor Gericht von Bürgern oder Verbänden vertreten werden muß, um 

im Abwägungsprozeß wirksam zu sein . Rechte der Natur sind hier überflüssig. 
Die Hoffnung, die Anerkennung der Rechtssubjektivität der Natur lasse in jedem 
Einzelfall und bei jeder Genehmigungs- oder Planungsentscheidung deutlicher 
zutage treten, zu wessen Gunsten die Rechtsgüterabwägung ausschlägt, und erhöhe 
damit die Transparenz der Entscheidung (86, 17), kann nicht geteilt werden. Die 

Bezunahme auf juristische Fiktionen verdunkelt vielmehr den sozialen Konflikt. 
Transparenz entsteht, wenn z . B. Geheimverträge zwischen staatlichen Stellen und 
Industriebetrieben bekannt werden. 5 Diese Information erleichtert die Entschei­
dung der Wähler. 

s Siehe den Bencht der Frankfurter Rund schau vom lI.Juli 1986, 5.18: »Es gibt emen geheimen Vertrag 
mIt Daimler. ; 5tuttgarter Regierung räumt Zusage über eventuellen Ankauf des Testgeländes In Boxberg 
em. 

345 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


Bosselmanns verfassungs rechtlichen Überlegungen sind geradezu abenteuerlich. 
Die Verankerung des Rechts der Natur im Grundgesetz als Grundpflicht lehnt er 
u. a. ab, da sie »im Rang wesentlich höher angesiedelt« sein müßte als etwa die 
Erziehungspflicht nach Art. 6 Abs. 2 GG (86, 20). Eine Hierarchie der Rechte und 
Pflichten hat uns gerade noch gefehlt. An der strikten Ranggleichheit sämtlicher 
Verfassungsbestimmungen ist festzuhalten. Bosselmanns Vorschlag besteht in der 
Erweiterung der Schrankentrias des Art. 2 Abs. I GG: >,Jeder hat das Recht auf freie 
Entfaltung der Persönlichkeit, soweit er nicht die Rechte anderer oder die Rechte 
der natürlichen Umwelt verletzt und nicht gegen die verfassungsmäßige Ordnung 
oder das Sittengesetz verstößt.« Damit wären angeblich alle nachfolgenden Grund­
rechte als spezielle Ausformungen der allgemeinen Handlungsfreiheit an die Wah­
rung der Rechte der Natur gebunden (86, 20). Hier wird, um Fortschritte in der 
Umweltpolitik zu erzielen, die konservative Schrankendogmatik von Dürig6 einge­
setzt, der die Schranke der verfassungsmäßigen Ordnung in Art. 2 Abs. I GG in 
unterschiedlichen Interpretationen durch den Grundrechtsteil geistern läßt und 
somit jeweils das politisch genehme juristische Ergebnis gewinnen kann. Dieser 
Spuk mißachtet die grundgesetzliche Unterscheidung zwischen schrankenlos ge­
währten Grundrechten, solchen mit besonderem und solche mit einem allgemeinen 
Gesetzesvorbehalt.l Im übrigen bleibt anzumerken, daß die Erweiterung der 
Schrankentrias die Natur lediglich handlungs beschränkend schützt, diese aber 
keinesfalls - wie angestrebt - in eine Subjektrolle versetzt. 
Wer die Umweltpolitik und das Umweltrecht vorantreiben will, muß die Hinder­
nisse so genau wie möglich benennen. Höhenflüge, daß es um die Gattung Mensch 
oder gar um die Natur in ihrem Eigenwert geht, führen zur Bruchlandung. Die 
Hervorhebung der im Privateigentum stehenden Großindustrie als großer Bremser 
ist zwar schon etwas konkreter, übersieht aber die Gewinnmöglichkeiten der 
Industrie an der Umweltschutztechnik, beachtet nicht die Umweltzerstörungen 
durch die weitgehend in öffentlicher Hand stehenden Energieversorgungsunterneh­
men und verschweigt das Interesse der Arbeitnehmer am Erhalt ihres Arbeitsplat­
zes. Der Gegensatz zwischen Kapital und Arbeit erklärt die umweltpolitischen 
Konfliktlinien nur ansatzweise. Das gegenseitige Mißtrauen zwischen dem Deut­
schen Gewerkschaftsbund einerseits und der Öko bewegung sowie der Partei DIE 
GRÜNEN andererseits schwindet nur langsam. 
Die Großorganisation DGB ist aber durchaus lernfähig. Am 5. März 1985 beschloß 
der Bundesvorstand des DGB seine Grundposition »Umweltschutz und qualitatives 
Wachstum; Bekämpfung der Arbeitslosigkeit und Beschleunigung des qualitativen 
Wachstums durch mehr Umweltschutz. 8 Geschockt vom Super-GAU in Tscherno­
byl, beschloß der 13. Ordentliche Bundeskongreß des DGB in Hamburg mit nur 
einer Gegenstimme, »so rasch wie möglich auf den Einsatz der Kernenergie zu 
verzichten«.9 Die Umsetzung des Beschlusses wird die am Organisationsbereich 
Energiewirtschaft beteiligten Einzelgewerkschaften vor innere Zerreißproben stel­
len. lo Die Entscheidung zugunsten einer an langfristigen Interessen orientierten 
Umweltpolitik muß ihre Sozialverträglichkeit beweisen. Anfang der 70er Jahre hat 

6 Vgl. Günter Düng, In: Theodor Maunz/Günter Düng/Roman Herzog/Rupert Scholz, Grundgesetz, 
Kommentar, Band I, München, Stand April 1985, Art. 2 Abs. I, Rn. 69 H., 84. 

7 Die GeIster werden argumentativ gründlich ausgetneben durch Hans-Ingo von Pollern, Immanente 
Grundrechtsschranken - eine Bestandsaufnahme, JuS 1977,644-648. 

8 Herausgegeben vom DGB-Bundesvorstand, Düsseldorf 1985. 
9 Der Wortlaut des Beschlusses Nr. 1 I) Ist mIt einem einleItenden Kommentar abgedruckt In: Die Quelle, 

FunktIonärszeltSchrift des Deutschen Gewerkschaftsbundes, Heft 6h986, S. 346-349· 
10 Vgl. den VOrsIchtIgen Artikel von Kar! HeInz Hoffmann, Gegensätze respektIeren, In: ÖTV-MagazIn, 

Heft 7h986, S. 4 f. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339


die ehemalige sozialliberale Regierungskoalition in Bonn den Fehler begangen, auf 
ihre Bundestagsfraktionen, ihre Parteimitglieder, ihre Wähler und vor allem auf die 
Gewerkschaftsbewegung als politischen und sozialen Träger der Umweltpolitik zu 
verzichten. So konnte sich als Perspektive sozialliberaler Reformpolitik eine primär 
auf die Umweltmedien Wasser, Luft, Boden usw. ausgerichtete mediale Entsor­
gungsstrategie durchsetzen, aber nicht die vom DGB bevorzugte Innovationsstrate­
gie, die durch eine medienübergreifende ökologisch systemare Politik Umwelt- und 
Gesundheitsschäden von vornherein vermeiden will. 11 Diese Weichenstellung 
wurde verpaßt. 
Auf der Tagesordnung von heute steht der Ausstieg aus der Atomenergie. Das kann 
nur durch einen lebendigen politischen Prozeß erreicht werden. Die Gerichte 
können diesen Kurswechsel weder ohne noch mit einem Recht der Natur einleiten. 
Dazu haben sie weder die rechtliche Befugnis noch die faktische Durchsetzungs­
macht. Das Recht kann den politischen Prozeß aber immerhin unterstützen. Nach 
Art. 20 Abs. 2 5.2 GG übt das Volk die Staatsgewalt nicht nur in Wahlen, sondern 
auch in Abstimmungen aus. Hierzu muß vom Bundesgesetzgeber ein Abstim­
mungsgesetz geschaffen werden, das die Voraussetzungen und das Verfahren regelt. 
Damit die vom demokratisch legitimierten Gesetzgeber geschaffenen Umweltge­
setze in der sozialen Wirklichkeit greifen, müssen die Hindernisse für den Gesetzes­
vollzug analysiert und in einer »intelligenten Gesetzgebungspraxis« vorausschauend 
berücksichtigt werden." 
Zusammengefaßt: Bosselmanns ökologischer Tier- und Naturschutz ist eine 
Sprachhülse ohne Inhalt. Damit teilt auch sein Konzept die Ambibalenz jeder Tier­
und Naturverehrung. Um solche Verehrung geht es ihm in Wirklichkeit aber gar 
nicht, sondern um das an Pseudo-Krupp erkrankte Kind, das vom Umweltrecht im 
Stich gelassen wird. Die Ökozentrik setzt er taktisch ein, um das Umweltrecht im 
Interesse der Menschen zu verändern. Die Ergebnisse dieser Bemühungen sind 
leider mager. 

Gerhard Uebersohn 

II Knut Krusewltz, Umweltpolitik m der BRD (1970-1980), In: Alternative Umwe!tpolitik, Argument­
Sonderband 56, Berlin 1981, S. 52,65-67. 

12 Wolfgang Seibe!, »Gesetzesflut«, konservative Staatsrechtslehre und krItische SozIalwissenschaft - Ein 
Plädoyer für Verrechtlichung durch Implementatlonsforschung, DuR 1980, 123, 125. 

347 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

