339

Eigene Rechte fiir die Natur? — Eine
Kontroverse

Vom Regen in die Traufe: Natur als Rechtssubjekt

Anmerkungen zum Aufsatz von Klaus Bosselmann*

Unbehagen an der Stellung der Natur im Recht motiviert Bosselmann. § 1 Abs. 1
des Bundesnaturschutzgesetzes begreife die Natur »anthropozentrisch« (85, 347f.,
352-357, 359 f.) als blofle »Lebensgrundlage des Menschen« und bestimme sie damit
als eine »Funktion« zur »Ressourcensicherung« des Menschen (86, 1, 6f., 18). Um
hier Abhilfe zu schaffen, fordert B. die »juristische Emanzipation der Natur« (86,
22), die Uberwindung des anthropozentrischen Prinzips »zugunsten eines kozen-
trischen Ansatzes« (86, 20f.; vgl. a. 85, 347), in dem die »Eigenrechte der Natur«
(85, 348; 86, 121., 16) gewahrt wiren und der »Subjektstellung der Natur« durch
»Zuerkennung« »eigener Rechte« Geniige getan wire (86, 3, 9 ff.).

Nun machen sich in B.s Argumentation verschiedene Pferdefiifle méglicherweise
auch schmerzhaft bemerkbar. Versucht doch B. das, was er als »Anthropozentrik«
diagnostiziert, durch Anthropomorphismen zu ersetzen, den Teufel also mit dem
Beelzebub auszutreiben. Denn auch die Einsetzung der Natur als Subjekt von
Rechten kann nur durch den Menschen vollzogen werden. B. spricht auch dauernd
von solcher »Zuerkennung« von Rechten (s.0.), ohne zu realisieren, daff nun der
Mensch auch definiert, was Natur fiir sich selbst, als Subjekt, sei. Er pritendiert, die
Stimme der Natur zu sein, wenn er seine juristische Exekutive iiber die in ihr
herrschenden Prinzipien, iiber ihre Ordnung und ihr Chaos setzt. Wie will er
Tausendfiifler, Tiger und Pantoffeltierchen, Wolfsmilchgewichse und Edelrosen in
ihren Rechten als Subjekte gegencinander abgrenzen? Sie alle dem »natiirlichen«
Kampf ums Dasein mit dem Menschen iiberlassen und dem jeweiligen Sieger als
dem Triger der Evolution die Lizenz erteilen? Das ist der herrschende Naturzu-
stand, in den allerdings der Mensch, die Landmaschinenfabriken, die chemische
Industrie und die Landwirtschaftsunternehmer eingeschlossen sind. Zudem, nicht
zuletzt die Verselbstindigung des Kernspaltungsprozesses im Atomreaktor von
Tschernobyl hat es gezeigt, ist »die gangige imago von Natur ... begrenzt, biirger-
lich, eng, geeicht auf die winzige Zone, in der geschichtlich vertrautes Leben
gedeiht; der Feldweg ist Kulturphilosophie«." Was ist also mit Wirbelstiirmen,
Erdbeben, Hochwasser, Vulkanausbriichen, mit den »naturlichen« giftigen Abfall-
produkten chemischer und physikalischer Prozesse unter dem Aspekt der »Eigen-
rechte der Natur«, die Masse der Krankheiten und Seuchen nicht zu vergessen?

Nein, diese Natur meint B. nicht. Er will die Angelegenheiten der Natur im Sinne

* Teil 1 »Wendezeit 1im Umweltrecht. Von der Verrechtlichung der Okologie zur Okologisierung des
Rechts«, in K] 1985, 345—361. Teil 1l »Eigene Rechte fiir die Natur? Ansitze ewner Skologischen
Rechtsauffassunge, in K] 1986, 1—22. Die Seitenangaben 1im folgenden Text beziehen sich auf Teil 1 (85)
und Teil II (86).

Theodor W. Adorno, Aus Sils Maria, in: Ohne Lentbild, Frankfurt a. M. 1968, S. 49.

—

htpsildol.

20,01.2028, 05:52:51. geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderts
\halts ir it fiir o Y "

der i


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

340

des Menschen, des Feldwegs, der Kulturphilosophie anthropomorph regeln. Sonst
wire seine Formulierung der »prinzipielle(n) Gleichstellung der Rechte des Men-
schen und der Natur« (86, 20) die blanke Selbstzerstorung: »Art.2 Abs.1 GG
konnte (...) lauten: sJeder hat das Recht auf freie Entfaltung seiner Personlichkeit,
soweit er nicht die Rechte anderer oder die Rechte der natiirlichen Umwelt verletzt
und nicht gegen die verfassungsmiflige Ordnung oder das Sittengesetz verstof3t.««
(86, 20)

Im Sinne des Feldwegs »wire damit« »das anthropozentrische Prinzip« »zugunsten
eines 6kozentrischen Ansatzes iiberwunden«. (86, 20) Eine anthropomorphe Kor-
rektur der Natur wire allerdings dort notwendig, wo diese »gegen die verfassungs-
miflige Ordnung oder das Sittengesetz verstofit«, denn sonst ist es wieder nichts mit
der postulierten »Gleichstellung«. Aber so wortlich darf man das alles nicht
nehmen. Auch bei B. meldet sich der Positivismus des Pragmatikers. Das Prinzip ist
die reine und die Praxis ist die Sache der Mischungen:

»Was zur natiirlichen Umwelt gehdrt und welche Rechte im einzelnen gewihrleistet
sind, kann grundgesetzlich jedoch nicht festgeschrieben werden. Die prinzipielle
Anerkennung solcher Rechte kann selbstverstindlich nicht bedeuten, allen Wesen
alle denkbaren Rechte oder auch nur Elementarrechte auf Leben und korperliche
Unversehrtheit pauschal zuzuerkennen. Das wire das Ende des fleisch- und pflan-
zenessenden Menschen.

Aufgabe des einfachen Gesetzgebers wire es aber, das Verfassungsgebot der Wah-
rung der Rechte der natiirlichen Umwelt in der Weise umzusetzen, daf} das Prinzip
der Gleichrangigkeit von Mensch und Natur erhalten bleibt. Die Beachtung dieses
Prinzips verlangt z.B., die Wirde des Tieres als gleichberechtigtes Lebewesen
gesetzlich so zu formulieren, daf} der Verzehr zwar méglich bleibt, aber jede Form
der Behandlung des Tieres als >Sache< verboten wird. (...) Der gesamte Bereich
umweltrelevanten Handelns (...) wire daran zu messen, ob der Eigenwert der
natiirlichen Umwelt gewahrt bleibt.« (86, 21)

Schlachtung, die Wiirde des gleichberechtigten Opfers wahrend, nach vorheriger
Entschuldigung, — gefressen wird nachher gleich? Gegen die anthropomorph gese-
hene Natur wird hier ein naturalisierter Mensch, das bevorrechtete Raubtier mit
schlechtem Gewissen — anthropozentrisch? 8kozentrisch? — gesetzt. Das Prinzip ist
die reine und die Praxis die »selbstverstindlich« unreine regressive Sache. Natur
wird abhingig von der Zuerkennung der Lebens- und Daseinsrechte durch den
Menschen, Usurpator ihres Geistes, ihrer Subjektivitit. Als hitte er die Macht!
Dieser Usurpator dient sich als Mittelsmann an. Er will betriigen, wie der gute
Onkel, der dem Kind Schokolade verspricht, wenn er es vergewaltigen will.

Aber diese schrankenlose Herrschaft als Konsequenz seiner onkelhaften Usurpie-
rung der Subjektivitdt der Natur meint B. nicht. Er lifit sie blof§ zu. Er sieht sich
blofl gendtigt, mit dem Anthropos des verworfenen anthropozentrischen Prinzips
zu paktieren und mit dem herrschenden gesellschaftlichen Naturzustand. Er ist
angelangt im Reich der Notwendigkeit, bei der materiellen Basis. Er sieht: Der
Anthropos muf} essen, um zu leben. Das ist die wahre Bedeutung der von ihm als
Wende geforderten »Gleichrangigkeit von Mensch und Natur«. Das haben wir, das
Reich der Notwendigkeit, gesellschaftliche Verhiltnisse, in denen der Mensch
tatsichlich ein Teil der Natur ist, gendtigt seit damals, als die Schlange Eva und Eva
Adam verfiihrte, herausgefallen aus dem Reich der Ganzheit und Einheit, seit
damals genétigt, schwitzend zu arbeiten, um zu essen und zu leben, versehen vor
allem mit dem Wunsch, zuriickzukehren in diesen Zustand und immer weniger

hitps:/idol 2001206, 0525251, geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
is ist e it, fir o¢ , i)

Inhalts im der i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

arbeiten zu miissen und immer besser zu essen und zu leben, versehen mit der
Vorstellung eines Fortschritts, der zugleich Riickkehr sein sollte. Und gleichzeitig
war dieser Anthropos auf dem Weg zur Realisierung eines Neuen, eines Humanum,
eines Reichs der Freiheit und Wahrheit, das mit dem der Notwendigkeit zunehmend
in Widerspruch geriet, und da sind wir heute noch.

Der essen miissende Anthropos, der Mensch als Natursubjekt, soll nun aber nach
B., das bleibt als Residuum des Humanum, den »Eigenwert« der Natur wahren. Das
geht weit hinter § 1 Abs. 1 Nr. 4 des Bundesnaturschutzgesetzes zuriick, den doch
B. so heftig attackiert. Zur Vergegenwirtigung sei er zitiert:

»§ 1 Ziele des Naturschutzes und der Landschaftspflege. (1) Natur und Landschaft
sind im besiedelten und unbesiedelten Bereich so zu schiitzen, zu pflegen und zu
entwickeln, dafd (...)

4. die Vielfalt, Eigenart und Schénheit von Natur und Landschaft als Lebensgrund-
lagen des Menschen und als Voraussetzung fiir seine Erholung in Natur und
Landschaft nachhaltig gesichert sind.«

Mit der Forderung, den »Eigenwert« der Natur zu wahren, setzt B. ein abstraktes
Allgemeines an die Stelle des qualitativ bestimmten Besonderen »Vielfalt, Eigenart
und Schonheit«, die zudem nicht nur gewahrt werden sollen, sondern auch ge-
schiitzt, gepflegt und entwickelt. Ganz gewif ist das menschliche Schiitzen, Pflegen
und Entwickeln der Natur in Verdacht geraten, bloff die Herrschaft, Ausbeutung
und Zerstérung der Natur zu sein, weil es so war. Aber dagegen hilft keine
Beschworung, sondern nur ein Insistieren auf den Qualititen. Auch hier ist die
abstrakte Wertkategorie, die B. als Gebot der Umweltethik ableitet, wiederum
anthropomorph, ein reines Verstandespostulat, wihrend die qualitativ bestimmte
»Vielfalt, Eigenart und Schonheit« auf sinnliche Eindriicke und Erfahrungen bezo-
gen ist, als Grundlage fiir Reflexion und Erkenntnis eben des jeweils Besonderen,
das Natur im konkreten Zusammenhang auszeichnet. Das, was Natur, erste oder
zweite, fir sich ist, macht ihre »Eigenart« als gebildete, entwickelte, geschiitzte und
gepflegte Natur — oder eben nicht — aus. Um diese zu bestimmen, muff das
erkennende Subjekt in grofitmoglicher Annaherung an sein Objekt (was nichts
weiter heiflt als »Gegenstand der Erkenntnis«; ob es bei dieser Erkenntnis sich um
eine Vergegenstindlichung des Objekts handelt, ist eine zweite Sache) sich auf
dessen Beschaffenheit in differenzierter Beschreibung und Analyse einlassen. In der
Bestimmung der qualitativen Besonderheit des Gegenstands, seiner »Eigenart« oder
»Schénheit« oder »Vielfalt«, mufl dessen Subjektivitat zum Ausdruck gelangen, aber
nicht abstrakt und gegenstindlich allgemein als folgenloses und unverbindliches
Reden von »Subjekt« und »Eigenwert«. In der Orientierung auf das Sichtbare ist der
§ 1 Abs. 1 des Bundesnaturschutzgesetzes aber auch problematisch, denn fast alles,
womit wir es bei der Umweltzerstérung zu tun haben, bleibt lange unsichtbar oder
wird erst sichtbar, wenn es fiir eine Rettung zu spit ist. Goethes Mephisto verweist
darauf den Kanzler im 2. Teil des Faust:

»Daran erkenn’ ich den gelehrten Herrn!

Wias ihr nicht tastet, steht euch meilenfern,

Was ihr nicht faflt, das fehlt euch ganz und gar,

Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr,

Wias ihr nicht wigt, hat fiir euch kein Gewiche,

Was ihr nicht miinzt, das, meint ihr, gelte nicht.« (Vv 4917-4922)

Trotzdem sind es heute auch »gelehrte Herren«, Biologen, Okologen, Physiker und
Chemiker, auf die die Gesellschaften und die Menschheit zur Rettung der »Grund-
lagen menschlichen Lebens« angewiesen sind.

hitps:/idol 2001206, 0525251, geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
is ist e it, fir o¢ , i)

Inhalts im der i

341


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

342

Auch in der Grundlagenfrage argumentiert B. nicht am Gesetzestext. Sein Verzicht
auf genaue Gesetzesauslegung hat Ziige einer Fluchtpanik, der Flucht in die Wende,
ins ganz Andere oder zumindest in die leere Weite des immerhin reinen Prinzips. -
»Grundlagen« sind nicht bloff auszubeutende Ressourcen. Wenn die erschopft sind,
mufl man sich nach etwas anderem umsehen. Ressourcen sind prinzipiell ersetzbar.
»Grundlagen« sind auch nicht Funktionen, d.h. abhingige Variable. Vielmehr
werden sie genannt als materielle Bedingungen, die menschliches Leben erst moglich
machen. Damit ist das menschliche Leben als eine Funktion dieser Grundlagen
bestimmt, somit auch B.s Vorwurf der Anthropozentrik hinfillig. »Conditiones
sine qua non« — wer die Bedingungen zerstdrt, auf denen menschliches Leben
basiert, ruiniert damit dessen Moglichkeit. Es geht also bei dem in § 1 Abs. 1 des
Bundesnaturschutzgesetzes unter Nr.1 und 2 genannten Interesse an der »Lei-
stungsfihigkeit des Naturhaushalts« und der »Nutzungsfahigkeit der Naturgiiter«
nicht um Nutzen und Leistung fiir den Einzelnen, ob Viehziichter, Jager, Bauer,
Holzkaufmann, Waldbesitzer, Erholungssuchender, Spazierginger, Naturfreund
usw., es geht nicht um die Interessen der Einzelnen an Profit und Prosperitit,
sondern um das Bestehen der Menschheit insgesamt. Das Kultivieren der privaten
Parzelle als Keimzelle einer besseren Welt, wohin noch Voltaires Candide auswei-
chen konnte, nachdem er erkannt hatte, dafl er nicht in der besten aller méglichen
Welten lebe, ist vorbei. Der private Garten ist kein Fluchtort mehr. Wo es um den
Schutz oder die Zerstérung der Bedingungen menschlichen Lebens geht, ist der
Begriff der Menschheit, des Gattungssubjekts konkret geworden:

»Das menschliche Wesen der Natur ist erst da fiir den gesellschaftlichen Menschen;
denn erst hier ist sie fiir thn da als Band mit dem Menschen, als Dasein seiner fiir den
andren und des andren fiir ithn, wie als Lebenselement der menschlichen Wirklich-
keit, erst hier ist sie da als Grundlage seines eignen menschlichen Daseins. Erst hier
ist thm sein natsrliches Dasein sein menschliches Dasein und die Natur fiir ihn zum
Menschen geworden. Also die Gesellschaft ist die vollendete Wesenseinheit des
Menschen mit der Natur, die wahre Resurrektion der Natur, der durchgefiihrte
Naturalismus des Menschen und der durchgefithrte Humanismus der Natur.«*

Karin Keller

Schrecken und Komik der juristischen Tierverehrung

Eine Kritik der Bosselmann’schen Wende*

Das Gegenteil von gut ist gut gemeint. In bester Absicht sucht Bosselmann eine
grundsitzliche Neuorientierung der Umweltpolitik und des Umweltrechts, da er die
Miferfolge und das Versagen auf diesem Gebiet fiir offensichtlich hilt (85, 360; 86,
12). Die Wurzel des Ubels wird darin gesehen, daR das Umweltrecht Teil einer
Rechtsordnung ist, die »ausschlieflich von und fiir den Menschen geschaffen ist,
mithin die Umwelt als Ressource begreift« (85, 347). Das Heil besteht deshalb in

2 Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte, MEW, Erg. Bd. 1, S. §37f.

* Seitenangaben 1m Text beziehen sich auf den zweteiligen Aufsatz von Klaus Bosselmann, 1. 7Teil:
Wendezeit m Umweltrecht - Von der Verrechtlichung der Okologie zur Okologisierung des Rechts, K|
1985, 345—361; 2. Teil: Eigene Rechte fiir die Natur? — Ansitze emner dkologischen Rechtsauffassung, KJ
1986, 1—22.

https:/dol. - P 20012028, 05:52:51.
-, d b y ° i, i o

gaschiltzter Inhalt, Ohne gesonderte
Inhalts im Y "

der i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

einem nicht mehr anthropozentrisch, sondern &kozentrisch ausgerichteten Umwelt-
recht (85, 347).

Unter der Uberschrift »klassische Umweltgesetze« legt er iiberzeugend die aus-
schliefllich auf den Menschen bezogene Zielsetzung des Bundesimmissionsschutz-
gesetzes, Chemikaliengesetzes, Bundesnaturschutzgesetzes, Bundeswaldgesetzes,
Abfallgesetzes, Tierkorperbeseitigungsgesetzes, Altolgesetzes, Wasserhaushaltsge-
setzes, Abwasserabgabengesetzes und Atomgesetzes dar (85, 353f.). Das Wort
»klassisch« wird hierbei im Sinne von »anthropozentrisch« verwendet. Wichtige
Unterschiede zwischen den Gesetzen verschwinden dabei. Versteht man unter
einem klassischen Umweltgesetz die Fortsetzung im Kern materiell-polizeirechtli-
cher Regelungen in einem sich aus der allgemeinen Gefahrenabwehr herausdifferen-
zierenden Bereich Umweltpolitik, so ist das Abwasserabgabengesetz eindeutig kein
klassisches Umweltgesetz. Die darin erfolgte Ersetzung des Ordnungsrechts durch
eine 6konomische Lenkung 1st hochst umstritten. Das Abwasserabgabengesetz steht
im Verdacht, durch den Tausch von Abgabe gegen Gewisserverschmutzung Le-
benswerte zu monetarisieren und damit zur verkiirzten Durchsetzung von Gewis-
serschutzbelangen zu fiihren.' Das Chemikaliengesetz ist durch seinen umfassenden
Schutzanspruch neuartig. Es erfafit chemische Stoffe unabhingig von bestimmten
Lebensbereichen und Verwendungszwecken. Es ist auf die Verhiitung langfristiger
und mittelbarer Schadwirkungen ausgerichtet. Reziprok zum Schutzanspruch sind
die Mittel der Durchsetzung allerdings bescheiden. Das Gesetz enthilt kein Produk-
tionsverbot mit Erlaubnisvorbehalt, sondern nur eine Anmeldepflicht. Es soll
zunichst einen Lern- und Problemlsungsprozefl in Gang bringen.” An solchen
Feinheiten ist Bosselmann nicht interessiert. Er untersucht sogleich als nicht-
klassische Umweltgesetze die Rechtsnormen zum Schutz von Tieren und Pflanzen.
Das Washingtoner Artenschutzabkommen von 1973 und das Pflanzenschutzgesetz
sind leicht als anthropozentrisch zu entlarven (85, 355).

Schwieriger wird es beim Tierschutzgesetz von 1972. Aber Bosselmann gelingt es
letztlich doch, die Einschitzung von Meyer-Abich?, wonach das Tierschutzgesetz
eine »wahre Pionierleistung fiir die nicht anthropozentrische Wahrnehmung der
natiirlichen Mitwelt« darstellt, zu widerlegen. Da »anthropozentrisch« synonym
mit »bose« und »6kozentrisch« synonym mit »gut« gebraucht wird, ist Bossel-
manns Einordnung des Tierschutzgesetzes als anthropozentrisch geradezu zwin-
gend. Denn: »Die Fahnen (des Tierschutzes) hoch, die Reihen fest geschlossen . . .« —
gleich im Jahr der Machtergreifung prisentieren die Nazis das Reichstierschutzge-
setz. Nach der von Bosselmann (85, 356) zitierten amtlichen Begriindung fand in
diesem Gesetz »der Gedanke Raum, dafl das Tier des Tieres wegen geschiitzt
werden mufl«. Da damals nicht nur Gedanken Raum beanspruchten, sondern auch
das deutsche Volk, war humanistische Gefiihlsduselei nicht angesagt. Dissertations-
fihig waren dagegen im Jahr der Reichskristallnacht »Der Schutz des Tieres im
geltenden deutschen Recht unter Beriicksichtigung seiner geschichtlichen Entwick-
lung« sowie im Jahr des Uberfalls auf die Sowjetunion »Die Entwicklung des
Tierschutzes von der Mitte des 18.Jahrhunderts bei zum Reichsstrafgesetz von
1871« (85, 356 Fn. 62 bzw. 66). Bereits im Jahr nach den Niirnberger Gesetzen hatte
die »Deutsche Justiz« unter der Rubrik »Blick in die Presse« einen Artikel aus der

1 Gerd Winter, Tauschférmiges Recht, zum Beispiel Wohnungssubvenuon und Abwasserabgabe, K]
1978, 254, 261ff.; optimistisch zur Verhaltenslenkung durch Tausch dagegen Giinter Hartkopf/
Eberhard Bohne, Umweltpolitik, Band 1, Opladen 1983, S. 200-202, 3981.

2 Hartkop{/Bohne, (Fn. 1) S. 331.

3 Klaus Michael Meyer-Abich, Wege zum Frieden mit der Natur. Prakusche Naturphilosophie fiir die
Umweltpolitik, Miinchen/Wien 1984, S. 59.

https:/dol. - P 20012028, 05:52:51.
-, d b y ° i, i o

gaschiltzter Inhalt, Ohne gesonderte
Inhalts im Y "

der i

343


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

344

Berliner Borsenzeitung nachgedruckt, der die rhetorische Frage stellte: »Gebiihrt
einem Tier Rechtspersdnlichkeit?« (85, 357 Fn. 72). Darin heifit es voller Unschuld:
»Ist nicht vielleicht die Seele eines treuen Arbeitstieres, das zum Weggenossen des
Menschen geworden ist, im Augenblick einer tiichtigen Tat rechtlich wertvoller als
eines menschlichen Verbrechers Seele im Augenblick einer Untat?«* Tierschutz »des
Tieres wegen« ist also, beriicksichtigt man die Begleitumstinde, zumindest ambiva-
lent, wenn nicht tendenziell menschenfeindlich. Moglicherweise ist das menschliche
Mitgefiihl ein Nullsummenspiel. Die Verlagerung auf die Tierwelt ist verbunden mit
dem Abzug vom Humanen. Der fabrikmiflig organisierte Volkermord lif8t somit die
Gefuhlswelt intakt. Der KZ-Arzt streichelt seinen Hund wihrend der Arbeit. Diese
Art Tierschutz ist katastrophal. Bosselmann merkt dies selbst, wenn er in kritischer
Absicht auf des Deutschen »Tierliebe«, insbesondere auf den Schiferhund-Mythos
hinweist (85, 357). Es ist mehr als verstindlich, wenn er diese Art Tierschutz nicht
dem positiven Ideal der Okozentrik zuordnet, sondern als bloff »ethischen Tier-
schutz« abqualifiziert (85, 356). Zu widersprechen ist jedoch seiner Behauptung, der
ethische Tierschutz im Grundgesetz und im Tierschutzgesetz 1972 setze »lediglich
den allgemeinen Gedanken des Respekts vor der Kreatur fort, der zum festen
Bestand der Rechtsgeschichte gerechnet werden mufi« (85, 357). Die Bezeichnung
ethischer Tierschutz« sowohl fiir das Reichstierschutzgesetz als auch fiir den
Tierschutz unter dem Grundgesetz schiittet den tiefen Graben zu zwischen dem
faschistischen Staat des Deutschen Reichs und dem sozial, demokratisch und
rechtsstaatlich verfafiten Staat der BRD: Als ob beide den gleichen Respekt vor der
Kreatur hitten, zu der ja wohl auch der Mensch gehort.
Aufgrund des weit gefafiten anthropozentrischen Tierschutzes stellt sich die Frage,
welche Aufgaben fiir den 6kozentrischen Tierschutz noch verbleiben. Anthropo-
zentrisch ist nach Bosselmann (85, 357).
— der 6konomische Tierschutz, der das Tier als wirtschaftliches Produkt und
Produktionsmittel schiitzt,
— der isthetische Tierschutz aus Empfindsamkeit des Menschen vor dem Anblick
miflhandelter Tiere,
— der kulturelle Tierschutz
— sowie der ethische Tierschutz, d.h. die Anerkennung des Tiere als Teil der
Schépfung, das Wissen um die Leidensfihigkeit des Tieres und das Mitgefiihl mit
seinem Leiden (85, 356).
Fiir die Okozentrik verweist Bosselmann auf die Traditionslinie von Leibniz,
Herder, Schopenhauer bis zu Albert Schweitzer, die die Gemeinsamkeiten von
Mensch und Tier betont und die Ehrfurcht vor dem Leben als allgemeines Prinzip
versteht (85, 356). Ein Unterschied dieser Position zur Anerkennung des Tieres als
Teil der gottlichen Schopfung wird jedoch auch nicht andeutungsweise sichtbar.
Angeblich bleibt das Tier im ethischen Tierschutz auf einzelne verfiigungsbeschrin-
kende Schutznormen angewiesen, wihrend es im okologischen Tierschutz mit
Rechtssubjektivitit auszustatten ist (85, 357). Zu welchem Unfug die Anerkennung
der Rechtspersonlichkeit des Tieres im deutschen Stammesrecht des Mittelalters
gefiihre hat, zeigt Bosselmann selbst auf (85, 356): »So konnte z.B. ein Schwein
verurteilt und hingerichtet werden, wobei andere Schweine zur Abschreckung
zusehen mufiten.« Dieses Beispiel nimmt er aber nicht zum Anlaf}, die Tragfahigkeit
seiner 6kologischen Konzeption zu iiberpriifen, sondern steckt es in die Schublade
des ethischen Tierschutzes, der damit im Widerspruch zu Bosselmanns Behauptun-
gen an anderer Stelle das Tier doch nicht stets als blofies Rechtsobjekt sicht.

4 Elster, Deutsche Justiz 1936, 230.

hitps:/idol 2001206, 0525251, geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
is ist e it, fir o¢ , i)

Inhalts im der i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

Ubrigens zeugen die Rauchfahnen der Scheiterhaufen, auf denen Ketzer, Hexen und
ihre Katzen bei lebendigem Leibe verbrannten, allenfalls auf dialektische Weise vom
»allgemeinen Gedanken des Respekts vor der Kreatur« (85, 357). Auch hier erzeugt
der Tierschutz eine beklemmende Atmosphire.

Zur Verteidigung von Bosselmann sei allerdings in aller Deutlichkeit gesagt, daf} es
ihm in Wirklichkeit gar nicht in erster Linie um Tierschutz geht. Die prinzipielle
Anerkennung der Rechtssubjektivitit der Tiere sowie auch der Pflanzen und damit
der Natur (86, 9) »kann selbstverstindlich nicht bedeuten, allen Wesen alle denkba-
ren Rechte oder auch nur die Elementarrechte auf Leben und korperliche Unver-
sehrtheit pauschal zuzuerkennen. Das wire das Ende des fleisch- und pflanzenes-
senden Menschen« (86, 21). Wenn der Hunger regiert, werden die Elementarrechte
des Viehs und der Pflanzen aufgehoben. Fiir die Rechte des AIDS-Virus und der
Pest-Bazillen sieht es aus anderen Griinden noch schlechter aus. Niemand schlachtet
die Kuh, die man melken will. Aber iiber das spurlose Verschwinden der AIDS-
Erreger wiare gewif} niemand traurig. Hier offenbart sich ein anthropozentrischer
Standpunkt in Reinkultur. Dies lifit sich auch anderen Auflerungen Bosselmanns
entnehmen (85, 359): »Das Interesse des Menschen am Tierschutz ist daher zu eng
gefaflt, wenn es lediglich konomische, dsthetische oder allgemein ethische Interes-
sen umfafit und nicht auch okologische Bedingungen einschliefit.« Oder (86, 5{.):
»Die Alternative sum der Natur willen oder um des Menschen willen« ist in
Wirklichkeit ein Scheingegensatz, da der Schutz der Natur immer auch dem
Menschen niitzt.« Betroffen macht Bosselmann das an Pseudo-Krupp erkrankte
Kind, das vom Rechtssystem im Stich gelassen wird (86, 12). Die Rechtssubjektivitit
der Natur wird aus taktischen Griinden postuliert. Sie soll im Abwigungsprozefl
staatlicher Planungs- und Genehmigungsentscheidungen ein Gegengewicht schaffen
gegen die Skonomischen Interessen michtiger Gruppen (86, 11). Bosselmann baut
auf einen Additionseffekt bei der Abwigung. Der grundrechtlich geschiitzten
Unternehmerfreiheit stehen nicht mehr allein Leben und Gesundheit der Biirger,
sondern zusitzlich das Recht der Natur gegentiber. Er nimmt das Bild der Justitia
mit der Waage allzu wértlich. Jedoch wufiten schon die Rémer: Iudex non calculat.
Der Richter zihlt nicht die Argumente bzw. Rechte, er gewichtet und wertet sie.
Wie wenig mit der Konzeption Bosselmanns anzufangen ist, zeigt sich vollends bei
seinen Schlufifolgerungen fiir Umweltrecht und Rechtsprechung.

Die Forderung nach einer allgemeinen Biirger- oder Verbandsklage im Umweltrecht
soll durch die Anerkennung der Rechtssubjektivitit der Natur gestirkt werden (86,
13). Die Beachtung Gkologischer Belange, die nicht zugleich als subjektive Rechte
betroffener Biirger geschiitzt sind, lifit sich jedoch genauso gut als Allgemeininteresse
verstehen, das vor Gericht von Biirgern oder Verbinden vertreten werden muff, um
im Abwigungsproze§ wirksam zu sein. Rechte der Natur sind hier tiberfliissig.

Die Hoffnung, die Anerkennung der Rechtssubjektivitit der Natur lasse in jedem
Einzelfall und bei jeder Genehmigungs- oder Planungsentscheidung deutlicher
zutage treten, zu wessen Gunsten die Rechtsgiiterabwigung ausschligt, und erhshe
damit die Transparenz der Entscheidung (86, 17), kann nicht geteilt werden. Die
Bezunahme auf juristische Fiktionen verdunkelt vielmehr den sozialen Konflikt.
Transparenz entsteht, wenn z. B. Geheimvertrige zwischen staatlichen Stellen und
Industriebetrieben bekannt werden.f Diese Information erleichtert die Entschei-
dung der Wihler.

s Siehe den Bericht der Frankfurter Rundschau vom 11.Juli 1986, S. 18: »Es gibt einen geheimen Vertrag
mut Daimler«; Stuttgarter Regierung riumet Zusage iiber eventuellen Ankauf des Testgelindes in Boxberg
ein.

hitps:/idol 2001206, 0525251, geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
is ist e it, fir o¢ , i)

Inhalts im der i

345


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

346

Bosselmanns verfassungsrechtlichen Uberlegungen sind geradezu abenteuerlich.
Die Verankerung des Rechts der Natur im Grundgesetz als Grundpflicht lehnt er
u.a. ab, da sie »im Rang wesentlich héher angesiedelt« sein miifite als etwa die
Erziehungspflicht nach Art.6 Abs.2 GG (86, 20). Eine Hierarchie der Rechte und
Pflichten hat uns gerade noch gefehlt. An der strikten Ranggleichheit samtlicher
Verfassungsbestimmungen ist festzuhalten. Bosselmanns Vorschlag besteht in der
Erweiterung der Schrankentrias des Art. 2 Abs. 1 GG: »Jeder hat das Recht auf freie
Entfaltung der Personlichkeit, soweit er nicht die Rechte anderer oder die Rechte
der natiirlichen Umwelt verletzt und nicht gegen die verfassungsmiflige Ordnung
oder das Sittengesetz verstofit.« Damit wiren angeblich alle nachfolgenden Grund-
rechte als spezielle Ausformungen der allgemeinen Handlungsfreiheit an die Wah-
rung der Rechte der Natur gebunden (86, 20). Hier wird, um Fortschritte in der
Umweltpolitik zu erzielen, die konservative Schrankendogmatik von Diirig? einge-
setzt, der die Schranke der verfassungsmifligen Ordnung in Art.2 Abs.1 GG in
unterschiedlichen Interpretationen durch den Grundrechtsteil geistern liflt und
somit jeweils das politisch genehme juristische Ergebnis gewinnen kann. Dieser
Spuk miflachtet die grundgesetzliche Unterscheidung zwischen schrankenlos ge-
wiahrten Grundrechten, solchen mit besonderem und solche mit einem allgemeinen
Gesetzesvorbehalt.” Im ibrigen bleibt anzumerken, dafl die Erweiterung der
Schrankentrias die Natur lediglich handlungsbeschrinkend schiitzt, diese aber
keinesfalls — wie angestrebt — in eine Subjektrolle versetzt.

Wer die Umweltpolitik und das Umweltrecht vorantreiben will, muff die Hinder-
nisse so genau wie moglich benennen. Hohenfliige, dafl es um die Gattung Mensch
oder gar um die Natur in threm Eigenwert geht, filhren zur Bruchlandung. Die
Hervorhebung der im Privateigentum stehenden Groflindustrie als groffer Bremser
ist zwar schon etwas konkreter, iibersicht aber die Gewinnmdglichkeiten der
Industrie an der Umweltschutztechnik, beachtet nicht die Umweltzerstdrungen
durch die weitgehend in 6ffentlicher Hand stehenden Energieversorgungsunterneh-
men und verschweigt das Interesse der Arbeitnehmer am Erhalt ihres Arbeitsplat-
zes. Der Gegensatz zwischen Kapital und Arbeit erklirt die umweltpolitischen
Konfliktlinien nur ansatzweise. Das gegenseitige Mifltrauen zwischen dem Deut-
schen Gewerkschaftsbund einerseits und der Okobewegung sowie der Partei DIE
GRUNEN andererseits schwindet nur langsam.

Die Groflorganisation DGB ist aber durchaus lernfihig. Am 5. Mirz 1985 beschlof}
der Bundesvorstand des DGB seine Grundposition »Umweltschutz und qualitatives
Wachstum; Bekdmpfung der Arbeitslosigkeit und Beschleunigung des qualitativen
Wachstums durch mehr Umweltschutz.? Geschockt vom Super-GAU in Tscherno-
byl, beschlofl der 13.Ordentliche Bundeskongref des DGB in Hamburg mit nur
einer Gegenstimme, »so rasch wie méglich auf den Einsatz der Kernenergie zu
verzichten«.? Die Umsetzung des Beschlusses wird die am Organisationsbereich
Energiewirtschaft beteiligten Einzelgewerkschaften vor innere Zerreiffproben stel-
len.”® Die Entscheidung zugunsten einer an langfristigen Interessen orientierten
Umweltpolitik mufl ihre Sozialvertriglichkeit beweisen. Anfang der 7oer Jahre hat

6 Vgl. Ginter Diing, in: Theodor Maunz/Ginter Diing/Roman Herzog/Rupert Scholz, Grundgesetz,
Kommentar, Band 1, Miinchen, Stand April 1985, Art.2 Abs. 1, Rn.69ff., 84.

7 Die Geister werden argumentativ griindlich ausgetrieben durch Hans-Ingo von Pollern, Immanente
Grundrechtsschranken — eine Bestandsaufnahme, JuS 1977, 644-648.

8 Herausgegeben vom DGB-Bundesvorstand, Diisseldorf 1985.

9 Der Wortlaut des Beschlusses Nr. 113 tst mut einem einleitenden Kommentar abgedruckt in: Die Quelle,
Funkuonirszeitschrift des Deutschen Gewerkschaftsbundes, Heft 6/1986, S. 346-349.

10 Vgl. den vorsichugen Artikel von Karl Hewnz Hoffmann, Gegensitze respekueren, in: OTV-Magazin,
Heft 7/1986, S.41.

hitpsildol. - [ 20.01.2026, 0552551, geschitzter Inhalt, Ohne gesonderte
is ist j ic i i halts i it, fir o Y i

der i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

die ehemalige sozialliberale Regierungskoalition in Bonn den Fehler begangen, auf
ihre Bundestagsfraktionen, ihre Parteimitglieder, ihre Wihler und vor allem auf die
Gewerkschaftsbewegung als politischen und sozialen Trager der Umweltpolitik zu
verzichten. So konnte sich als Perspektive sozialliberaler Reformpolitik eine primir
auf die Umweltmedien Wasser, Luft, Boden usw. ausgerichtete mediale Entsor-
gungsstrategie durchsetzen, aber nicht die vom DGB bevorzugte Innovationsstrate-
gie, die durch eine medieniibergreifende Skologisch systemare Politik Umwelt- und
Gesundheitsschiden von vornherein vermeiden will."" Diese Weichenstellung
wurde verpafit.

Auf der Tagesordnung von heute steht der Ausstieg aus der Atomenergie. Das kann
nur durch einen lebendigen politischen Prozef} erreicht werden. Die Gerichte
konnen diesen Kurswechsel weder ohne noch mit einem Recht der Natur einleiten.
Dazu haben sie weder die rechtliche Befugnis noch die faktische Durchsetzungs-
macht. Das Recht kann den politischen Prozefl aber immerhin unterstiitzen. Nach
Art. 20 Abs. 2 S.2 GG {ibt das Volk die Staatsgewalt nicht nur in Wahlen, sondern
auch in Abstimmungen aus. Hierzu muff vom Bundesgesetzgeber ein Abstim-
mungsgesetz geschaffen werden, das die Voraussetzungen und das Verfahren regelt.
Damit die vom demokratisch legitimierten Gesetzgeber geschaffenen Umweltge-
setze in der sozialen Wirklichkeit greifen, missen die Hindernisse fiir den Gesetzes-
vollzug analysiert und in einer »intelligenten Gesetzgebungspraxis« vorausschauend
berticksichtigt werden.**

Zusammengefalt: Bosselmanns okologischer Tier- und Naturschutz ist eine
Sprachhiilse ohne Inhalt. Damit teilt auch sein Konzept die Ambibalenz jeder Tier-
und Naturverehrung. Um solche Verehrung geht es ihm in Wirklichkeit aber gar
nicht, sondern um das an Pseudo-Krupp erkrankte Kind, das vom Umweltrecht im
Stich gelassen wird. Die Okozentrik setzt er taktisch ein, um das Umweltrecht im
Interesse der Menschen zu verindern. Die Ergebnisse dieser Bemiihungen sind
leider mager.

Gerbhard Uebersobn

11 Knut Krusewitz, Umweltpolitik 1n der BRD (1970-1980), in: Alternative Umweltpolitik, Argument-
Sonderband 56, Berlin 1981, S. 52, 65-67.

12 Wolfgang Seibel, »Gesetzesflut«, konservatuve Staatsrechtslehre und kritische Sozialwissenschaft — Ein
Plidoyer fiir Verrechtlichung durch Implementationsforschung, DuR 1980, 123, 125.

hitpsildol. - [ 20.01.2026, 0552551, geschitzter Inhalt, Ohne gesonderte
is ist j ic i i halts i it, fir o Y i

der i

347


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1986-3-339

