6. Ordo amoris

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Ein Problem erster Wichtigkeit ist noch zu behandeln. Wir
wollen es mit ein paar abschlieSenden Uberlegungen umrei-
3en. In einer spéteren Arbeit werden wir es mit der gebotenen
Genauigkeit analysieren und die Wege einer moglichen Lo-
sung ausfiihrlich erértern.

Einerseits haben wir gesehen, dass das Liebesbewusstsein
die in der Wahrnehmung der Dinge enthaltenen Werte ordnet
und ihrem Rang gemifs aufstellt. Die Liebe erleuchtet die Wer-
te, ist ihr Herr und Richter. Durch die Liebe lernen wir sie erst
kennen und schitzen. Ohne Liebe gibt es keinen Wert. Eine
Sache, die sich auflerhalb der Liebessphire — in einem Kosmos
ohne Liebe — befinde, wire ein gleichgiiltiges Wesen, das sich
letztendlich auf das Prinzip der Unbewegtheit und die Grund-
sitze von Identitit und Konservierung verkiirzen liefSe. Die
Liebe ist daher der hochste Wert, die Quelle und der Ursprung
aller Werte.

Andererseits, wenn es eine objektive Werthierarchie gibt
und unsere Umwelt von einer gesetzmdfsigen Ordnung regiert
wird, die durch sich selbst und in sich giiltig ist, dann ist nur
schwer zu begreifen, inwiefern die Liebe weiterhin als eine ra-
dikale schopferische Tatigkeit verstanden werden kann. Denn
in diesem Fall ist es nicht die Liebe, die die Werte beurteilt,
sondern die Werte beurteilen die Liebe, befinden sie fiir gut
oder schlecht, je nach Fall und Umstanden. Die Liebe ist nicht
das Gute. Es gibt gute und schlechte Liebesarten, legitime und

146



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

perverse. Es gibt in der Welt ein eigenstandiges Gutes, das un-
abhingig von der Liebe existiert.

Es geht um den Konflikt zwischen den Handlungen und
den Inhalten, zwischen der liebenden Titigkeit und der objek-
tiven Wirklichkeit der Werte und Giiter. Es ist schwer zu
erkennen, ob die erstgenannte die zweiten beurteilt und be-
stimmt, oder ob die zweitgenannten die erste lenken, einord-
nen und ihr Normen geben. Jedenfalls laufen in beiden Fallen
unsere soeben aufgezeigte Beschreibung und die daraus resul-
tierenden Schlussfolgerungen ernsthaft Gefahr.

Es handelt sich um einen analogen Konflikt, dem auch die
Theologie gegeniiberstand, namlich zwischen der Erkenntnis
und dem Willen Gottes, zwischen der hochsten Weisheit und
der hochsten Freiheit bzw. Macht. Wenn Gott die oberste
Weisheit ist, miissen seine Handlungen rigoros durch die Ord-
nung und die Verkniipfung der Ideen geregelt sein, d.h. der
gottliche Wille wird durch die Forderungen der Wahrheit be-
stimmt. Wenn aber die Ideen den gottlichen Willen leiten und
beschranken, wird sein Wille beschnitten und seine Macht be-
grenzt. Die hochste Macht und Freiheit Gottes fordern hin-
gegen, dass die Ideen sich seiner Schiedsgewalt unterwerfen.
Es kann nicht sein, dass die Ordnung der Ideen die Wahrheit
und Giite Gottes bestimmen und beurteilen. In diesem Fall wa-
re Gott nichts anderes als ein Demiurg. Die Wahrheit und die
Giite hangen vom Willen ab. Wahr und gut ist, was Gott aus
freiem Willen als solches bestimmt hat.

Wenn man von der theologischen Betrachtung absieht, ist
offensichtlich, dass sich die Werteordnung und die Schopfer-
kraft der Liebe in unserer Beschreibung in einem &hnlichen
Konflikt befinden.

Wir werden im Folgenden jeden Fall getrennt betrachten.
Nehmen wir zunichst einmal an, dass die liebende Tatigkeit in
enger Abhingigkeit zu einer objektiven Ordnung steht, die in
der Welt unabhingig von jener existiert. Dann miisste der

147



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Wertehierarchie eine Hierarchie der Handlungen entsprechen.
Die Legitimitit der Liebe hinge von ihrer Angleichung an die
Ordnung und die Verkniipfung der wahrgenommenen und be-
werteten Eigenschaften ab. Es gibe eine gute und eine schlech-
te Liebe, Dinge, die der Liebe wiirdig sind, und Dinge, die sie
nicht verdienen oder sogar Hass verdienen und verlangen.
Dem grofsten Wert gebiihrt die grofSte und tiefste Liebe. Das
scheint der »Ordo amoris« zu verlangen. Alles, was davon ab-
weicht, ist eine ungeordnete Liebe. Ein hoherer Wert verdient
und fordert eine grofiere Liebe. Eine Ordnung setzt voraus,
dass jedem Ding das zugeordnet wird, was ihm gebiihrt.

Es gibt also eine Konsistenz der Eigenschaften, eine
Werteordnung, die aus sich selbst heraus giiltig ist, ganz
gleich, ob wir sie anerkennen und achten oder ablehnen und
verwerfen. Die »Wertetabelle«, die der Liebe vorausgeht und
nachfolgt, verlangt von ihr eine bedingungslose Unterwer-
fung. Die Liebe beschrankt sich darauf, die Werte freizulegen.
Weder fordert noch erschafft sie die Werte. Im Gegenteil, die
Objektivitdt der Werte ist es, die der Liebe einen Wert zu- oder
abspricht. Die Liebe und der Hass sind beide gut oder schlecht,
je nachdem, ob sie richtig angewendet werden. Den Genuss zu
lieben, ist gut. Den Genuss zum Nachteil der Gesundheit zu
lieben, ist schlecht. Die korperliche Stirke zu lieben, ist gut.
Sie zum Nachteil der Gerechtigkeit und tiber diese hinaus zu
lieben, ist schlecht. Die Kraft zu hassen, ist schlecht. Jene Kraft
hassen, die sich der Gerechtigkeit widersetzt, ist gut. Es gibt
eine gerechte und eine ungerechte Liebe, einen perversen Hass
und einen heiligen Hass.

Nattirlich setzt das die Fahigkeit voraus, die Werte unab-
hangig vom Liebesbewusstsein zu erkennen und zu ordnen.
Wenn die Handlungen des Liebesbewusstseins durch die
Wertinhalte beurteilt werden, muss es eine hohere Tatigkeit
geben, die die Inhalte bestimmt. Wenn die Giiltigkeit des Lie-
besbewusstseins an die »Wertetabelle« gebunden ist, kann die

148



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Wertetabelle ihrerseits nicht vom Liebesbewusstsein abhan-
gen. Wenn das stimmt — welches sind dann die Handlungen,
in Bezug auf die sich urspriinglich die Werte bilden und ord-
nen? Woher stammt ihre erste grundsitzliche Rangordnung?
Was kann es aufserhalb der Liebe geben, das die Liebe beurteilt
und rechtfertigt?

Soll man glauben, dass sich die Herzensbewegungen
letztendlich nach einem intellektuellen Maf$stab richten und
dass die Erkenntnis der Werte eigentlich nichts anderes ist,
als eine Ableitung der bloBen Wahrnehmung der »Dinge«?
Das aber steht im genauen Widerspruch zu dem, was wir wei-
ter oben ausgefiihrt haben, und damit befanden wir uns wieder
im reinen Intellektualismus. Sobald wir auf die urspriingliche
Qualitit der Herzensvernunft verzichten, miissen wir auf eine
genetische und kausale Deutung der Liebe und der Werte zu-
riickgreifen und auf einen »Naturalismus«, wie wir ihn zuvor
beschrieben haben.

Wenn andererseits die Rangfolge der Handlungen von
der Ordnung der Inhalte bestimmt wird, ist es notwendig,
wie wir gesehen haben, in bestimmten Fillen den Hass als
einen positiven Wert, d. h. ein Gut, zu begreifen. Wenn es eine
objektive Hierarchie der Werte gibt und dieser eine Rangfolge
von Handlungen entspricht, muss am unteren Ende der Skala
der Hass zu einem positiven Wert werden, und zwar sobald er
sich gegen das Bose wendet.

Wenn innerhalb der kordialen Haltung des Bewusstseins
und Lebens dem Hass eine zerstorerische Funktion zuerkannt
wird im Sinne einer Deutung und Unterwerfung der hohen
und hochsten Dinge unter die niedrigsten und unwiirdigsten,
also im Grenzfall des Seins unter das Nichtsein (so wie wir das
weiter oben ausgefiihrt haben), dann stiitzt die positive Bewer-
tung des Hasses, wenn er namlich als reiner Groll vorliegt, die
»akosmische« Ausrichtung des »Naturalismus« und verkiirzt
die reiche Vielfalt unserer Umwelt auf Gleichgiiltigkeit und

149

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Identitdt. Die Liebe bringt Liebe hervor. Der Hass den Hass.
Jede korrektive Haltung ist im Grunde negativ. Wird der Groll
auf eine Sache angewandt, so geschieht es leicht, dass er nach
und nach auf alles angewandt wird.

Auf diese Weise rettet die vermeintliche Abhéingigkeit
der Liebeshandlungen von den Wertinhalten nicht nur nicht
die Hierarchie der Handlungen — wie sie vorgibt —, sondern
zerstort schlussendlich auch die Hierarchie der Inhalte und
zwingt uns zu einer komplizierten genetischen Erklarung und
fithrt zu einer Reihe unlosbarer Widerspriiche.

Aber selbst wenn wir die Inhalte von den Handlungen ab-
hingig machen, wenn die objektive Hierarchie eine Funktion
der liebenden Tatigkeit ist und der Liebe die letzte Entschei-
dung und das hochste Kriterium zustehen, sind damit noch be-
trachtliche Schwierigkeiten verbunden, und genauso schwer
ist es, den Sinn und die Ordnung der Welt kohérent beizube-
halten.

In der Tat, wenn die Liebe der hochste Wert und der Quell
aller Werte ist, ist es durchaus moglich, dass die hochste Liebe
nicht das hochste Ding verdient, sondern das geringste und
unbedeutendste. Die Hierarchie der Liebe wird nicht durch
die objektive Werteordnung bestimmt und streng genommen
macht es nicht einmal Sinn, von einer objektiven Hierarchie
zu sprechen. Die einfachen Wesen konnen Gegenstand einer
legitimen Liebe sein, und zwar nicht, weil sie einfache Wesen
sind, sondern bezogen auf ihr Sein selbst, und weil sie diese
Liebe in ihrem Ungliick brauchen. Es ist positiv und in gewis-
sen Fallen sogar ein Zeichen hochster Liebe, sich zu den nied-
rigsten Werten herabzulassen, sogar zu dem, was selbst keinen
Wert besitzt. So wird jede bestehende Hierarchie vermieden.
Es gibt damit schon keine Personen und Dinge mehr, die Liebe
verdienen und andere, die Hass verdienen. Alles braucht, ver-
langt und verdient gleichermaflen Liebe. Die Liebe schafft den
Wert und das Gute. Wohin sie sich auch wendet, bringt sie

150



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Werte hervor. Das ist der Sinn der Schopfung aus Liebe, der
augustinischen Tradition und der Gnade Gottes, die weder ver-
dient noch geschuldet ist. Die Liebe sucht den Wert in den Per-
sonen und Dingen, und allein, weil sie ihn sucht, offenbart und
erschafft sie ihn.

Folglich ist jede Art von Liebe gut, und das Gute an der
Liebe ist nichts anderes als die Liebe selbst. Es ist schon nicht
mehr moglich, von einer geordneten oder ungeordneten Liebe
zu sprechen, ebenso wenig besteht aufSerhalb der Liebe ein Im-
perativ. Der einzige Imperativ ist, alles zu lieben und in allem
den Wert zu suchen. Ama et fac quod vis. Daraus ergibt sich
die Nichtexistenz des Bosen — man denke an die ontologische
Doktrin der Nichtexistenz des »positiven« Ubels —, denn ge-
nau wie die Liebe des Bosen »an sich« nicht moglich ist, ist
auch die Illegitimitat des Hasses in allen Fallen und allen sei-
nen Formen nicht méglich. Das einzig positive Ubel ist der
Groll.

Aber wie lasst sich dann eine Hierarchie aufstellen?
Wenn alles Liebe verdient, verdient alles den gleichen Anteil
an Liebe. Und wenn damit die Hierarchie obsolet wird, wo fin-
den wir dann den Wert? Ein positiver Pol — Wert — scheint
nicht denkbar zu sein ohne einen negativen Pol — den Nicht-
wert oder Unwert —, und ebenso wenig eine Hierarchie, die
sich nicht zwischen beiden bewegt. Wenn aber alles den glei-
chen Wert besitzt, weil alles gleichermaflen Liebe verdient —
wie ldsst sich dann zwischen einem Spinnengewebe und einem
Gemalde El Grecos unterscheiden?

Da sind zwei scheinbar widerspriichliche und inkompati-
ble Elemente eingeschlossen in dieselbe Beschreibung. Und fiir
sich betrachtet fithrt uns jedes einzelne dieser Elemente zur
Verwerfung einer jedweden Hierarchie und damit zur Ver-
nichtung des Wertes. Die Gleichgiiltigkeit, im ersten Fall, und
die Liebe, im zweiten Fall, fiihren auf verschiedenen Wegen zu
vergleichbaren Folgen. Mit Blick auf die erste ist da z.B. die

151

16.01.2026, 08:40:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

»selbstlose« Betrachtung der positiven Wissenschaften: Un-
veranderlichkeit, Aquivalenz, Identitit. Stellvertretend fiir
die zweite ist die asketische Gleichgiiltigkeit in ihrer aufsersten
Form oder die »intellektuelle Gottesliebe« Spinozas. Beide ver-
treten auf unterschiedliche Weise eine rigoros »akosmische«
Haltung. Ob man die Dinge auf den niedrigsten Wert zuriick-
stuft — also zu irgendwelchen Dingen macht — oder auf den
hochsten — also zum allerhochsten Ding —, es handelt sich je-
denfalls um genau entgegengesetzte Bewegungen, die sich
letztendlich gleich sind. Die Umwelt wird aufgehoben und re-
duziert auf eine »andere Welt«.

Man hat sicherlich ohne Schwierigkeiten die Ausgangs-
punkte dieser inkompatiblen Elemente erkannt: den platoni-
schen Hintergrund des ersten, den christlichen des zweiten.
Trotz ihres scheinbaren Gegensatzes sind Eros und Caritas
unverzichtbare Komponenten des wirklichen Liebeslebens
schlechthin.

Tatsdchlich befinden sich in jedem dieser Elemente impli-
zit beide, und beide verweisen auf den Weg zu einer moglichen
Losung. Die Eindeutigkeit des gerade beschriebenen Gegensat-
zes beruht auf der Tatsache, dass sie bis zu ihren duflersten
Konsequenzen gefithrt wurden, was in gewissem Sinne eine
Deformierung bedeutet.

Der platonische Eros ist in Wirklichkeit nicht nur die Be-
wegung vom Nichtsein zum Sein. Er zeichnet sich durch eine
Dialektik der Gegensitze aus. Als Sohn von Poros und Penia —
Einfallsreichtum und Armut —, immer enttiauscht und entmu-
tigt, immer iiberschaumend von Begeisterung und Leben, arm
an dauerhaften und bestindigen Befriedigungen, reich an Be-
gehren und unstillbaren Sehnsiichten, ist er ein Damon, der
das Unsterbliche mit dem Sterblichen verbindet und unent-
wegt auf die Ewigkeit abzielt. Im Korper und in der Seele stellt
die Liebe ein Prinzip der Fruchtbarkeit und Fortpflanzung dar,
das den sterblichen Dingen Unsterblichkeit verleiht. In allen

152



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Liebe und die Hierarchie der Werte

Bereichen der Materie und des Geistes weist die Individualitdt
einen immanenten Widerspruch auf, anhand dessen wir uns
schrittweise auf eine hohere Stufe erheben. Durch den Lie-
bes»wahnsinn« erlangen wir die Einheit der Vielheit und des
Widerspriichlichen. In ihm finden wir die Inspiration und die
Begeisterung, die uns vermdoge der dialektischen Synthese der
Gegensitze zur Anschauung der wahren Natur der Dinge
fithrt. Der Wahn bewegt sich zwischen Wissen und Unwissen;
er ist der Quell aller Weisheit und alle Weisheit ist Liebe zur
Weisheit — Philosophie.

Da ist also eine Bewegung hin zum hochsten Wert, die
von den niedrigsten Werten ihren Ausgang nimmt. Aber diese
Bewegung ist ihrerseits der Reflex und Riickfluss des Wertes
auf das Subjekt und seine allmahliche Erleuchtung. Ein Auf-
stieg, eine Bewegung von unten nach oben, aber auch ein Ab-
stieg, eine Bewegung von oben nach unten. Das Zusammen-
flieBen der beiden bringt zugleich die Liebe und den Wert
hervor.

Dasselbe ldsst sich von der Caritas sagen. Auch in ihr
bringt die Gottesliebe durch die Gnade die Liebe zu Gott her-
vor, und die Schopfungskraft, die sich herunterneigt und he-
rabsteigt, schafft Raum und ermoglicht alle Skalen, durch die
das Leben sich erhéht und zu seinem »ersten erleuchteten Ur-
sprung« zuriickkehrt.

Im ersten Fall indes steht die Fiille am Schluss; von der
Armut kommend erlangen wir den Reichtum. Im zweiten
steht sie am Anfang; die liebende Bewegung ist Zuneigung
und Hingabe des Geistes. Im ersten Fall gehen wir auf die Fiille
zu. Im zweiten kommen wir von ihr. Im ersten Fall ist die
Schopfung Aufstieg; die Vollkommenbheit ist ein »Fortschritt.
Im zweiten ist sie Schopfung oder Nachschopfung, ein Abstieg
und eine Riickkehr. Dabei handelt es sich um die notwendige
Riickkehr zum Urquell, dem alles entspringt. Die Perfektion
ist ein »Riickschritt«.

153



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Und dennoch wihrt der Konflikt fort. Beide Bewegungen
bekdmpfen und verneinen sich. Bei der ersten wird der Gegen-
stand herausgestellt, bei der zweiten die Handlung; in der ers-
ten herrschen die »Dinge« vor, die Gesetze; in der zweiten die
Personen, die personlichen Handlungen. Die Gesetze 16sen den
Geist auf. Der Geist kennt kein Gesetz. Alles entstromt dem
Subjekt und dem geistigen Reichtum in der zweiten Bewe-
gung. Alles wird in der ersten Bewegung auf den Gegenstand
und die objektive Universalitit gerichtet. Denkt man beide Fal-
le bis an ihre dufSerste Konsequenz, bringt uns die Annédhe-
rung an die Vollkommenheit zum Nichts. Die reine Handlung
fithrt leicht zur Willkiir. Das reine Sein endet notwendigerwei-
se in der gleichmiitigen Legalitat. Und in beiden Fallen ist das
Sein mit dem Nichtsein identisch und der Wert mit dem Un-
wert.

Sein durch Bezug

Die Unvereinbarkeit ist letztendlich eine Folge der Anwen-
dung logischer oder intellektualistischer Kriterien auf ein Pro-
blem, das sich nicht auf die intellektuelle Logik beschrianken
ldsst. Die Losung wird darin zu suchen sein, dass genau zu er-
forschen ist, wie beide Elemente sich trotz ihrer scheinbaren
Widerspriichlichkeit nicht nur vereinbaren lassen, sondern ge-
meinsam im Rahmen einer Beschreibung notwendig sind.
Trotz aller Vorsichtsmafinahmen hat sich die Logik der Identi-
tat auf leisen Sohlen herangeschlichen und versucht, die Un-
flexibilitat ihrer abstrakten Schemata zu etablieren. Es sei an-
gemerkt, dass wir in unseren selbstkritischen Bemerkungen
von vorhin iiber Handlungen, Inhalte und Hierarchien gespro-
chen haben, so als wiirde es sich um reale und in gewisser Wei-
se unabhingige Elemente handeln, und dabei haben wir nicht
bedacht, dass sie nur die abstrakten Elemente eines vital-dyna-

154

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein durch Bezug

mischen Prozesses sind, in dem und durch den die logischen
Widerspriiche anhand einer integrativen Dialektik iiberwun-
den werden.

»Alle Dinge, die sind, sind in sich oder in einem anderen
Ding«, sagt Spinoza. Dieses Axiom, das anscheinend vollkom-
men einleuchtend ist, stellt und 16st zugleich die grofsten Pro-
bleme. Keiner der Kernpunkte dieses Dilemmas ist in sich klar.
Thr uniiberwindbarer Gegensatz ergibt nur Sinn vor dem Hin-
tergrund eines Seinsbegriffs wie dem, der von Aristoteles ver-
treten wurde. Dieser naive Realismus, der auf einer rationalen
Bestimmung des »Ding«-Begriffs griindet und auf der onto-
logischen Hypothese, die ein Identitits- und Widerspruchs-
prinzip voraussetzt, zeigt deutlich, dass der Substanz das Ak-
zidens gegeniibersteht, den Dingen ihre Eigenschaften, dem
Subjekt seine Attribute. Ein physisches oder metaphysisches
»Ding« wird vorausgesetzt, dem sich alles Ubrige wie einem
Subjekt zugehorig anschliefdt. Die gesamte Welt wird als eine
Vielzahl von Gefif3en oder Substraten betrachtet, denen man-
nigfaltige Qualititen entspringen oder sich hinzufiigen — die
Gesamtheit der Erscheinungen. Spinoza ersetzt die Vielheit
der Gefifle — die Mannigfaltigkeit der Substanzen — durch ein
einziges Gefdfs, das alles hervorbringt und zu dem alles zu-
riickkehrt. In ithm ist alles andere enthalten.

Diese Auffassung, die dem Empfinden der meisten Men-
schen sehr nahekommt, gerdt mit Descartes und schon bei Spi-
noza in eine tiefe Krise. Keiner von beiden war sich der Trag-
weite der Verdnderung bewusst, die sie einleiteten und zu der
sie mit hochster Effizienz beitrugen.

In Wirklichkeit gibt es in der Welt kein Gefafd oder ein
untergriindiges Substrat. Nichts existiert allein in sich, nichts
allein in einem anderen Ding. Beide Behauptungen sind streng
korrelativ. Die Verneinung der ersten bringt notwendigerweise
die Verneinung der zweiten mit sich. Schon friih in der Ge-
schichte wurde darauf hingewiesen, dass das Bewusstsein ein

155

16.01.2026, 08:40:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

intentionales Wesen, eine Transzendenz in der Immanenz ist.
Zuletzt hat Husserl diese Auffassung vom Bewusstsein als
einem Sein auflerhalb seiner selbst bis zu den dufSersten Kon-
sequenzen gefithrt. Wenn wir die Dinge genau betrachten, se-
hen wir, dass nichts selbststindig existiert, was nicht in ge-
wisser Weise auch unselbststindig ist. Natiirlich verfiigt alles
tiber seine eigene Substanz und seine eigene Konsistenz. Aber
subsistieren bedeutet nicht, in sich selbst verschlossen und
nach den anderen hin begrenzt und abgeschlossen zu sein.
Auch findet nichts seine Konsistenz im statischen Ausdruck
eines abgezirkelten Bereichs. Das Sein »an sich« der Wirk-
lichkeit insgesamt ist und kann nichts anderes sein, als das
Aus-sich-Herausgehen, das Projiziert- und zugleich Begrenzt-
werden von allen und jeder einzelnen der anderen Wirklich-
keiten. Jedes Sein findet im Aus-sich-Herausgehen, im Sich-
verbinden und Sichhingeben die Bestitigung seiner selbst.
Alles ist durch die Beziehung und den Bezug. Alles ist Zen-
trum der Ausstrahlung und Sammelbecken der Konfluenz.
Und im Verstromen und in der Hingabe ist alles Richtung
und Weg. Die Konsistenz und Fiille eines Seienden hiangt von
seiner Projektionskraft ab. Schon Leibniz hat gesagt, dass die
wahre Substanz die Intension ist, also Intensitit, Tendenz,
Streben. Aber die Leibniz’sche Monade hat noch viel gemein
mit der alten, statischen Substanz. Und das macht sie so pro-
blematisch.

Das Tintenfass, das Papier und der Tisch, auf die ich
schaue, sind in gewissem MafSe durch mich und dank meiner
Anwesenheit. Sie bilden den Zielpunkt einer Reihe von Be-
zugshandlungen, die mir entstromen. Thre Farbe, Grofse,
Form, Glanz, Schirfe sind grofitenteils bedingt durch meinen
psychologischen und organischen Zustand und seine Schwan-
kungen. Ohne meine Anwesenheit wire keins dieser Dinge,
was es ist. Ich meinerseits werde eingeschriankt und geleitet
von einer Reihe von Beziigen, die das Buch, das Papier und

156

16.01.2026, 08:40:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein durch Bezug

der Tisch auf mich projizieren. Ohne ihre Anwesenheit wire
auch ich nicht, was ich bin. Und so, wie sich ihre Struktur und
ihr Zustand mit meiner Anwesenheit oder Abwesenheit, mei-
ner Aufmerksamkeit oder Unaufmerksamkeit verandern (und
zu anderen werden konnen), genauso veriandere ich mich und
werde zu einem anderen in Anwesenheit oder Abwesenheit
des Tischs oder des Buchs und je nachdem, welche Anreize
oder Antriebe sie auf mich projizieren. Die einen und die an-
deren — sie und ich — sind das Irradiationszentrum einer un-
endlichen Reihe von Strahlungen und Projektionen, die mich
aus mir herausfiihren und sie aus sich. Ich halte mich zurtick
oder gebe mich an sie aus, und deshalb werden sie zu einem
Teil von mir oder entfremden sich und umgekehrt; wir ver-
einigen oder trennen uns. Und weil wir aus uns selbst heraus-
gehen, uns vereinigen und vermischen, werden sie und ich zu
dem, was wir sind.

Wenn wir den Weg der gegenseitigen Bezogenheit reka-
pitulieren, d.h. wenn wir den Radius von der letzten Vereini-
gung, in der sich die Handlung ganz vollzieht, bis zu seinem
Ausgangspunkt — also vom Radius der Dinge zu ihrem und
von meinem Radius zu meinem Mittelpunkt — Schritt fiir
Schritt zurtickverfolgen, also versuchen, das Seiende auf sein
reines »In-sich-Sein« zu beschranken, werden wir feststellen,
dass sich jedes davon allmahlich verringert, verkiirzt und ver-
armt und an der Grenze beide zu nichts werden. Diese Verrin-
gerung des Seins durch sein eigenes SichverschliefSen und sei-
nen Riickzug ist die Folge und der eindeutigste Beweis seiner
im Wesentlichen projektiven expansiven Natur. Wenn ich
mich selbst suche, finde ich mich nicht. Wenn ich mein eigenes
Sein »auf sich selbst« verkiirze, zerfillt es. Ich finde mich erst,
wenn ich mich hingebe, und zwar in genau dem Maf3 meiner
Befdhigung zur Hingabe. Dem Sein ist das Sichhingeben, das
Sichgeben wesenhaft. Und durch das Sichhingeben ernihrt es
sich. Indem ich mich der Welt gebe, assimiliere ich die Welt,

157

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

verleibe sie mir ein und mache aus ihrer Substanz meine Sub-
stanz. Jeder Kosmos ist gewissermaflen ein Mikrokosmos. Das
ganze Universum lasst sich anhand jedes einzelnen seiner
kleinsten Teilstiicke finden. Wenn ich also in etwas »seine ei-
gene Substanz« suche, bemiihe ich mich ganz umsonst. Ich
werde sie nicht finden. Das ist das Geheimnis der klassischen
Kritiken zum Substanz- und Kausalititsprinzip. Eine detail-
lierte Untersuchung des »Dings an sich« oder meines Seins
»an sich« pulverisiert das eine und das andere. Das Ding und
ich, wir verschwinden. Beide werden wir zu einem Nebel von
Sensationen. Das wurde schon von Hume, vor allem aber von
Mach herausgestellt. Aber auch die Sensationen sind nichts in
und durch sich selbst. Thr Sein stiitzt sich ebenfalls auf die Be-
ziehung und den Bezug. Wenn alles Weif$ wire, gibe es das
Weif$ nicht. Das Weifs existiert nur im Zusammenspiel mit
und im Kontrast zu den tibrigen Farben. Wissen und Sein be-
ruhen auf der »Fahigkeit, Unterschiede zu erkennenc.

Wir haben gesehen, dass das Tintenfass und der Tisch von
mir abhdngen und ich von ihnen. Sie — von meinem Blick, mei-
ner Liebe und meiner Stimmung. Ich — von den Farben, For-
men und Bedeutungen, mit denen sie meine Erfahrung be-
reichern, meine Aufmerksamkeit oder meine Abneigung
erregen. Indes werden sie und ich durch das Zimmer bedingt,
in dem wir uns befinden, und das Licht, das durchs Fenster
tillt, und die Sonne, die Sterne, die fernsten Gerausche sowie
die gesamte Resonanz des Universums. »Das Beben der Erde
und Sonne ist in unserem Schéddel bewahrt wie im Schnecken-
haus das Meeresrauschen«. Und die Sonne und Sterne werden
gleichfalls durch das Buch und meinen Blick und das im Di-
ckicht verborgene Glithwiirmchen bedingt.

Das Sein der Dinge und mein eigenes Sein bilden sich im
Zusammenspiel der unendlichen Projektionen und Beziige, die
alles hervorbringen und alles empfangen. Daher ihre Resis-
tenz, Konsistenz und zugleich ihre Fliichtigkeit, ihr verging-

158

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein durch Bezug

liches kurzlebiges Wesen. Was wiren das Tintenfass, der Tisch
oder das Licht »an sich«? Streng genommen kénnen wir nicht
behaupten, dass sie »hier« oder »dort« oder irgendwo sind.
Was heifst tiberhaupt »hier« sein? Das »hier« wird vom gegen-
seitigen Standort bestimmt, von der Entfernung und dem
Wechselbezug zur Gesamtheit der anderen Dinge ringsum, al-
so vom Tisch, auf dem das Tintenfass steht, bis hin zu den Son-
nenstrahlen und den fernsten Sternen. In gewisser Weise ldsst
sich wohl sagen, dass sie da sind. Genauso gut konnten wir
sagen, dass sie sich auf dem Mond befinden. Gewissermafden
und in gewisser Hinsicht befinden sie sich auch »dort«. Es han-
delt sich um eine Abstraktion der mathematischen Physik, zu
sagen, dass die Dinge unergriindlich und nicht allgegenwirtig
sind. In gewissem Sinne sind sie es, sogar aus grundsitzlicher
Notwendigkeit. Gewissermafsen befindet sich alles in allem.
Das Tintenfass in jenem Stern und der Stern in mir. Will man
diese Art Allgegenwirtigkeit und Durchdringung vermeiden,
ist es notwendig, einen abstrakten Raum zu denken, der wie
ein Koordinatensystem beschaffen ist, und die Dinge anhand
von Zahlen in diesen idealen Rahmen einzubinden. Wie der
Schmetterling von der Nadel gehalten wird, so fasse und fixie-
re ich die Dinge in der Irrealitit eines Schemas. Aber die leben-
dige Wirklichkeit wirft weiter durch die Liicken ihren all-
gegenwirtigen Schein.

Diese Gegenwart in der Ferne — die ich der »Wirkung aus
der Ferne« entleihe, die so sehr die Physiker beschiftigte — be-
schrinkt sich nicht auf den Raum allein. Sie betrifft ebenfalls
den zeitlichen Bezug. Der Stern, den ich in diesem Augenblick
sehe und der, wie die Astronomen sagen, von jener Stelle
schon seit tausenden von Jahren verschwunden ist, steht
swirklich« vor mir. Was war, bevor ich ihn sah? Wo war er
»wirklich«? Natiirlich war er nicht »dort«, und es fillt schwer,
zu prézisieren, was diese raumliche und zeitliche Bestimmung
iber eine mathematische Gleichung hinaus bedeuten soll. Wo

159

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

befindet sich »jetzt« der Ort und die Zeit, die ihn »damals«
bestimmten? Und was heifdt genau »dort«? Im Grunde scheint
es sich doch um eine ideale Zufalligkeit zu handeln, die »jetzt«
von mir gedacht und idealerweise auf eine vorausgesetzte Ver-
gangenheit in Form eines geometrischen Schemas projiziert
wird. Das »dort«, von dem hier die Rede ist, macht nur Sinn
in Verbindung zum Ort und zur Zeit, in denen sich meine ak-
tuelle Erfahrung vollzieht. Moglicherweise stimmt das »dort«
von damals mit meinem jetzigen »hier« tiberein. Besser ge-
sagt, da die Orte fiir die astronomische Berechnung unerheb-
lich sind, macht es in Wirklichkeit keinen Sinn, von hier oder
dort zu sprechen. Die Gleichzeitigkeit, die Ubereinstimmung
und gegenseitige Begrenzung der »Dinge« 16st sich in einem
Nebel von Gleichungen auf oder verkiirzt sich auf meine ge-
genwirtige Erfahrung mit den samtlichen Erinnerungen und
Erwartungen, die in ihr enthalten sind.

Noch einmal: Alles ist Bezug und Intention. Das Sein fin-
det seine Bestitigung im Uber-sich-Hinausgehen und in der
Selbstausdehnung. Sich zuriickziehen, zuriickhalten, zusam-
menziehen heifit sich vernichten. Die »Dinge« und die objek-
tiven Wirklichkeiten leiten sich im Allgemeinen aus ihrem
Zusammenspiel, der Uberlappung und Verzweigung einer der
gesamten Wirklichkeit eigenen Dynamik ab. Nichts ist in sich
selbst statisch. Die Substanzen im traditionellen Sinne sind ei-
gentlich hypothetische Wirklichkeiten, Konstrukte und ideale
Artikulationen der schopferischen Geistestitigkeit. Genau wie
sich in der Uberschneidung vieler Lichtquellen eine virtuelle
Konfigurierung ausbildet, deren Umrisse sich je nach Intensi-
tat und Einfallswinkel der Strahlen, die an der Formung ihrer
Silhouette beteiligt sind, verwandeln, taucht plotzlich vor dem
Bewusstsein und im Zusammenspiel der unendlichen Strah-
lungen des Kosmos eine Sinngestalt auf, eine »objektive«
Wirklichkeit, die dem Gefiige einer universellen notwendigen
Gesetzgebung unterworfen ist.

160

16.01.2026, 08:40:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein und Objektivitat

Sein und Objektivitit

Der Geist hebt aus der flieBenden Wirklichkeit unverdnder-
liche ewige Elemente heraus, wesentliche Wirklichkeiten, die
seinen Weg lenken, im raschen Fluss der Zeit immer wieder-
kehren und dem Entstehen der Wirklichkeit eine stete Rich-
tung weisen. Die ewige Wiederkehr der gleichen Motive — Far-
ben, Laute, Diifte, Zahlen, Vierecke, Beziehungen, Werte ... —
fiigt die Wirklichkeit in ein ideales ewiges Schema, macht sie
transparent und intelligibel. Um etwas zu begreifen oder zu
verstehen, greife ich die idealen oder irrealen Elemente heraus,
die eine Sache definieren und die zugleich das Ergebnis eines
ihrer méglichen Modi von Zusammenspiel oder Uberschnei-
dung darstellen.

Das konkrete Seiende ist demnach das Ergebnis der Ko-
operation zweier Ewigkeiten: der Ewigkeit des intensiven dy-
namischen Flielens und der Ewigkeit der unverinderlichen
Elemente, die sie beschreiben und einfassen. Daher seine
dunkle Tiefe und sein leuchtender Riickfluss, sein ganzes Ge-
heimnis und seine Strahlung.

Man darf auch aus diesem Grund Seiendes und »Objek-
tivitit« nicht verwechseln. Das »Objekt« ist nichts anderes als
das Resultat dynamischer Krifte und unverianderlicher Sche-
mata. Der Kosmos ist ein stindiges Werden, ein ewiges
Blithen. Und in diesem konstanten Blithen, dieser ewigen Dy-
namik, die immer gleich, immer verschieden ist, sind Erneue-
rung und Schopfung konstant dem Gesetz unterworfen. Die
Substanz insgesamt, die ganze Subsistenz des Seienden wire
demnach an die Fahigkeit gebunden, den Veranderungen zum
Trotz eine Richtung, einen Sinn und eine grundlegende Orien-
tierung beizubehalten. Gott wire die hochste Einheit, die
grundlegende letzte Richtung, die oberste Macht und ideale
Ewigkeit; also hier wie dort: Intellekt und Liebe.

Die Wirklichkeit ist wesentlich »subjektiv«. Die »Objek-

161



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

tivitit« ist nichts anderes als eine vorlaufige Fixierung, ein
Schema oder ein idealer Schnitt in die schopferische Dynamik
der Dinge.

Deshalb liegt ein schwerwiegender Irrtum in jeder Auf-
fassung vor, die auf dem naiven Realismus des »Sensus com-
munis« oder den wissenschaftlichen Untersuchungen beruht,
die ihre Theorie von der Wirklichkeit als einem »Ding« unter
allen Umstédnden durchsetzen wollen. Solche Ansitze verfech-
ten eine wesentlich statische Welt, ein Gefif3 oder einen Behal-
ter, der, eingefasst in die Koordinaten von Zeit und Raum, sich
selbst immer gleich ist, also eine Welt, in der »man nichts ge-
winnt und nichts verliert«. Auflerhalb der gelebten Zeit und
des gelebten Raums, in denen unendliche Umkehrungen und
unendliche »Allgegenwirtigkeiten« vorkommen, sind der
Raum und die Zeit — die geometrischen Koordinaten und al-
gebraischen Gleichungen — irreale Elemente, Instrumente zur
Fixierung und Ordnung.

Aus der absoluten Hypostase dieser »Wirklichkeit« leiten
sich die irreduziblen Antinomien ab, die jeder Metaphysik
eigen sind, die sich in Formen und Inhalte, Substanzen und
Akzidenzien, Immanenzen versus Transzendenz gliedert.

Man wird vielleicht einwerfen, dass die Bezugsstruktur,
die eindeutig die intentionale Natur des Bewusstseins kenn-
zeichnet, auf die Gesamtheit der Wesen angewandt, nicht un-
bedingt als solche erscheint, und letztendlich nur tiber eine
analogische Interpretation erfasst werden kann, da ich sie un-
mittelbar nur tiber die personliche Erfahrung feststelle, darii-
ber hinaus jedoch keinerlei gesicherte Aussage machen kann.
Wenn wir uns die Eckpunkte des Problems genauer anschauen,
stellen wir schnell fest, dass die Skizze, die wir soeben entwor-
fen haben, in Wirklichkeit nicht die Bewusstseinsstruktur als
Interpretation der Wirklichkeit der Dinge zeigt, sondern die
Reduktion der einen und anderen auf eine grundsitzlichere
Tatsache, namlich, dass die wesenhafte Seinsstruktur — das

162

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sein und Objektivitat

Sein an sich — gerade in der Fahigkeit besteht, aus sich heraus-
zugehen. Mit anderen Worten: Die Dinge nehmen effektiv an
der intentionalen Bewusstseinsstruktur teil. Damit wird aber
nicht eine Art kosmischer Animismus oder Personalismus vo-
rausgesetzt. Wir wollen nur sagen, dass, was die unmittelbare
Erfahrung angeht, jedes Seiende eine Bezugswirklichkeit ist,
oder, wenn man so will, eine transzendentale Wirklichkeit.
Jede Immanenz enthilt implizit eine Transzendenz; umge-
kehrt ist die Transzendenz eine wesenhafte definitorische Be-
dingung der Immanenz. Jede Wirklichkeit ist immanent, aber
die innere Struktur der Immanenz besteht in ihrer Befihi-
gung, sich selbst zu transzendieren. Das Sein eines jeden Sei-
enden wurzelt urspriinglich im dynamischen FliefSen seiner
Ausstrahlung und findet in dieser seine Vollendung.

Beweis dafiir ist, dass die Dinge mir gegentiberstehen,
mich beschrinken, meinen Rahmen bilden und in der Dyna-
mik ihres Widerstandes finde ich die Grundlage fiir meine
Selbstbestitigung. Wenn die Wirklichkeit der Welt meiner Be-
miihung, sie zu ergriinden, keinerlei Widerstand bote, wiirde
ihre Existenz in Bezug auf mich zu einer rein spektralen Ge-
genwart, und es wire unmdoglich, ihrer kaleidoskopischen Evo-
lution einen Sinn zu verleihen, es sei denn, man »erklirte sie«
durch eine nicht minder spektrale »substanzielle« Wirklichkeit
— die nie anwesend und immer verborgen ist —, und aufSerdem
miisste man sie im idealen Dunst komplizierter Gleichungen,
die in der Leere schweben, auflsen. In beiden Fillen wiirde sie
ihre feste Konsistenz, die doch den offensichtlichsten Beweis
ihrer realen Gegenwart darstellt, verlieren. Demgemaf3 ist jede
»wissenschaftliche Erklarung« eine ausdriickliche Absage an
eine wirkliche Erklirung, oder, wenn man so will, an Intelli-
genz und Verstand, also die Reduktion des Patenten auf das
Latente, der Gegenwart auf die Abwesenheit und der Verweis
des Ganzen auf ein ausgesprochen banales, unerhebliches Ge-
heimnis.

163

16.01.2026, 08:40:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Das Bewusstsein

Wie lassen sich dann die Intentionalitit des Bewusstseins und
das System der Beziehungen und Beziige, die die wesenhafte
Seinsstruktur bilden, unterscheiden? Die erste Wirklichkeit,
die sich eindeutig nicht auf die »substanzielle« Beschaffenheit
reduzieren lisst, ist die Wirklichkeit des Bewusstseins. Das hat
Brentano deutlich gesehen und Husserl hat das Problem unge-
achtet der Traditionen des »substanzialistischen« Spiritualis-
mus bis an seine Grenzen gedacht. Bei genauer Betrachtung
stellen wir fest, dass dieser Prozess der »Entsubstanzialisie-
rung« das Sein insgesamt betrifft und die innere Struktur
einer jeden Wirklichkeit konstituiert. Es besteht jedoch nicht
die Gefahr, das Sein der Welt mit der im eigentlichen Sinne
intentionalen Tatigkeit, die dem Geist, genauer, dem mensch-
lichen Geist spezifisch ist, zu verwechseln. Der Unterschied
liegt nicht darin, dass das Bewusstsein ein Bezug ist und die
restliche Wirklichkeit nichts weiter als sein Zielpunkt, sondern
in der Tatsache, dass der Geist die Fahigkeit besitzt, die Dinge
zum Ziel seiner geistigen Intention zu machen, sie zu erhellen,
zu objektivieren und zu Gegenwarten zu machen. Vermoge
der Geistestitigkeit werden mir die Dinge gegenwirtig, zeigen
mir ihre objektive Gestalt und ihren inneren Sinn. Das ist der
einzige intelligible Unterschied zwischen dem Bewussten und
dem Unbewussten. Vermoge des Intellekts und der Liebe
taucht vor mir eine ganze Welt auf. Das ist die Wirklichkeit
des Geistes. Unseres Erachtens macht das Gesagte schon deut-
lich, dass die Wirklichkeit ein Bezugssystem ist. Nicht ganz so
evident ist, dass die gesamte Wirklichkeit die Fahigkeit zu lie-
ben besitzt oder eine mathematische Berechnung anzustellen
vermag oder ein moralisches oder unmoralisches Verhalten
zur Schau stellen kann. Nur der Geist verfiigt tiber ein speku-
latives oder aktives Bewusstsein, sucht oder erforscht das Sein
der Dinge, verleiht ihnen Objektivitat und Gegenwart. Die Ge-

164

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Bewusstsein

genwart und die personliche Erfahrung sind das Spezifische
und Besondere des Bewusstseins und Geisteslebens.

Noch einmal: Das Sein ist ein dynamisches Werden. Die
Anstrengung, die eine derartige Dynamik voraussetzt und be-
ansprucht, ist, was das Seiende in seinem Sein hilt und im Zu-
sammenspiel aller Wesen bestitigt. Indem es sich aus sich he-
rauswirft, projiziert es sich auf das gesamte Universum und
schafft sich einen Platz und einen Bereich. Es handelt sich um
den »Drang alles Seienden, in seinem Sein zu verhalten«. Die-
se Bemiihung ist vornehmlich Streben, Hingabe und, in gewis-
ser Weise, Liebe. Deshalb verneint sich das Sein in der wahren
Liebe und findet in der Tatsache der Selbstverneinung seine
Bestdtigung. Deshalb auch ist die Liebe eine Tugend der Star-
ken und deshalb entspricht der grofiten Stirke die grofite Lie-
be. Das hochste Wesen in seiner hochsten Vollendung gibt sich
ganz in einem Akt hochster Liebe, und allein aus diesem
Grund erschafft, bewahrt und beherrscht es alles andere.

In der Projektion und Hingabe zeigt sich die Dauerhaftig-
keit des Seins. In der Begrenztheit und im Zusammenspiel
liegt die Erklarung fiir seine Fliichtigkeit und Zeitlichkeit. Die
Wesen verindern sich, weil sie zusammenleben und sich ent-
leben. Und in der Gemeinschaft und im Wandel begrenzen sie
einander, fithlen sich endlich und beschrinkt.

Aus der Begegnung mit den anderen ergibt sich meine
eigene Begrenztheit. Aber dank ihrer werden meine eigenen
Grenzen und mein eigenes Profil deutlich, d.h., meine Besta-
tigung als personliches Sein. Unendliches Sehnen, vorlaufige
Begrenztheit, das sind die konstitutiven definitorischen Ele-
mente des konkret Seienden. In der Dialektik der Projektion
und des ZusammenfliefSens ist jedes Ding in jedem Augen-
blick, was es ist. Das einzelne Leben ist ein unendliches Aben-
teuer, das kontinuierlich von den unzihligen Umstianden, die
es begrenzen, bestimmt und eingerahmt wird.

In der gegenseitigen Abhingigkeit der Wesen, die aus die-

165



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

sem »Existenzkampf« resultiert, formt sich fiir jeden seine
Welt, die Welt, die er in seiner Seele triagt. Beim Herausgehen
aus sich selbst taucht die Intentionalitdt in die dichte Fiille des
Universums ein, bahnt sich den Weg in der Welt, entdeckt eine
Perspektive und einen Horizont. Dieser stindig variierende
Horizont begrenzt in jedem Moment die Welt, die der Einzel-
ne vor sich sieht. Anhand der Liebe durchbricht die Personlich-
keit die elastische Masse der Dinge, eroffnet Wege und Land-
schaften, die sich leuchtend nah zeigen, die aber angefiillt sind
mit Virtualitdten und Distanzen.

Deshalb ist das Leben Entdeckung, Innovation, Erneue-
rung des Geistes vermoge der Durchdringung und Eréffnung
neuer, ungeahnter Perspektiven. Unter jedem Grasbiischel der
griinen Wiese pulsieren unendliche Welten. Jeder Punkt des
Universums — der Objekttrager des Mikroskopes, die Aus-
diinstungen des abgestandenen Wassers, die zerfurchten Kam-
me der kahlen Gebirge, die Gestirne im All ... — zeigt sich der
energischen Erforschung durch eine dynamische und liebende
Personlichkeit zuginglich und bereit, sich in unendliche An-
sichten und Horizonte aufzufachern.

Der Geist wirft sein Licht auf das Geheimnis des Seins.
Und allein diese Tatsache macht aus dem Raum ein architekto-
nisches Gebilde, aus der Perspektive einen Bogen. Das ist der
Bogen des Bewusstseins. Das Licht erhellt die Dunkelheit. Das
Bewusstsein zeigt sich dort, wo sich die Wesen tiberschneiden,
und aufgrund des Widerstandes, den sie der liebenden Durch-
dringung entgegenstellen. Wenn es diesen Widerstand nicht
mehr gibe, wiirde gleichfalls seine Konsistenz verschwinden
und das endlose Sehnen der personlichen Projektion verlore
sich in der Leere wie der Rauch in der Luft. Angesichts des
Widerstandes der Welt zieht sich das Bewusstsein in sich selbst
zuriick, bildet eine eigene Konsistenz aus, wird seiner selbst
bewusst und errichtet sich eine objektive, von ewigen Geset-
zen gelenkte Welt. Auf analoge Weise bricht sich der hypothe-

166



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Bewusstsein

tische, dunkle, durch die Physik geschaffene und berechnete
Lichtstrahl am Widerstand und Zusammenspiel der Wesen,
nimmt Gestalt an und ergief3t sich in die Flut der Lichtstrahlen
und in die Farben, die vor dem wachen Blick auftauchen. Die
unendlichen Projektionen, die dem ganzen Universum ent-
stromen, formen vor dem geistigen Auge eine leuchtende
Welt, in der sich die Perspektiven in den unverletzbaren Ge-
stalten und Formen der Objektivitdt schematisieren und ver-
kiirzen.

Deshalb auch legt sich fiir mich eine ideale, lichtdurch-
wobene Objektivitit auf die unendliche, geheimnisvolle Strah-
lung. Das haben wir schon erortert. Die Strahlung und der Zu-
sammenfluss vollziehen sich »einer Ordnung gemif3«, sind
unabdinglichen Notwendigkeiten, Formen und Gesetzen un-
terworfen. Die Dinge wandeln sich und werden, aber bei ihrem
Werden verkorpern sie zeitlose Elemente, die fortwihrend
wiederkommen. Das Griin der griinen Dinge ist immer griin.
Die Schonheit der schonen Dinge ist immer schon. Die Um-
stinde, die Bedingungen, die Beziehungen und die wechselsei-
tigen Positionen kehren wieder und wiederholen sich. Das sind
die platonischen Ideen oder, wenn man so will, die kantschen
Formen, die dem Geist ewig gegenwirtig sind, und anhand de-
rer die Bewusstseinstatigkeit die Wirklichkeit strukturiert und
definiert. Eine ideale Ewigkeit aus Strukturen und Formen
pragt die Dynamik der Wirklichkeit und verleiht ihr eine archi-
tektonische, transzendentale Ordnung. Auf dieser griindet das
gesamte kategoriale System des Bewusstseins und des Kosmos.

Wenn wir unter Wirklichkeit die feste, umfassende Kon-
sistenz der Welt verstehen, dann gehoren die kategorialen Ele-
mente der Erfahrung nicht zur Wirklichkeit. Die Objektivitdt
ist eine Idealitat. Das Reale ist im Wesentlichen subjektiv. An-
ders ausgedriickt: Die reale Existenz ist Konfluenz und durch
die Konfluenz Wirklichkeit und Idealitat. Der Gegenstand an
sich ist ein reines Nichts. Die idealisierende Abstraktion er-

167



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

moglicht es, den Gegenstand abzusondern und zu begrenzen,
zu einem Objekt der reinen Anschauung zu machen. Doch
dann ist seine Irrealitit perfekt. Seine ganze Konsistenz be-
steht in der Tatsache, das Korrelat oder Ziel des intentionalen
Bewusstseinsbezugs zu konstituieren. Daher der spektrale
Charakter des Husserl’schen Idealismus. Seine strahlende
Welt besteht aus Licht und Schatten — Schwarz und Weif3,
Schwarz-Weifs und Grau. Es fehlt die Farbe, der warme Puls
von Fleisch und Blut. Denn die rein intellektuelle Subjektivitit
ist eigentlich keine Subjektivitdt. Die Abstraktion fordert das
ideale, spektrale und leuchtende Wesen zu Tage. Die Wirklich-
keit ist lebendige Intensitit, Geheimnis und Licht, oder, wenn
man so mochte, ein leuchtendes Geheimnis. Und das Licht ent-
ziindet sich und leuchtet erst, wenn es vom liebenden Be-
wusstsein durchdrungen wird.

Wenn wir von Subjektivitit sprechen, meinen wir an die-
ser Stelle noch nicht das personale Subjekt und umso weniger
die empirische Subjektivitit. Man darf, was wir eben aus-
gefiihrt haben, nicht mit irgendeiner Art subjektivistischem
Idealismus verwechseln, noch mit einem vorschnellen ober-
flaichlichen Animismus. Eine umfassendere Untersuchung
miisste erschlieflen, inwieweit es zulassig ist, beide Begriffe ei-
nander anzundhern bzw. in der Riickstrahlung der Dinge den
Ausdruck einer Personlichkeit zu sehen. An dieser Stelle ver-
wenden wir das Wort Subjektivitat in seiner urspriinglichen
etymologischen Bedeutung. So betrachtet, bezeichnet es den
Ersatz der geschlossenen Substanz, die am Beispiel der »Dinge«
konzipiert wurde, das Element der Subsistenz, das der Wirk-
lichkeit ihre feste, tiefe Konsistenz verleiht. Als Zentrum der
Strahlung und Projektion ist es die Grundlage jeden Seins. Das
objektive Sein wird nur wirklich, wenn es in eine subjektive
Projektion einbezogen und zum Reflex, zum Konvergenz- und
Intelligenzpunkt im Zusammenspiel der Subjektivitdten wird.

Mit anderen Worten: Wenn wir von der rein objektiven

168

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Bewusstsein

Wirklichkeit und ihrer idealen und spektralen Konsistenz zu
einer subsistenten, umfassenden Wirklichkeit vorstof3en wol-
len, muss jene sich auf etwas stiitzen und griinden konnen.
Wenn ihr das Subjekt fehlt, das sie stiitzt und néhrt, projiziert
sie sich auf die Leere oder fallt auf mich herunter. Das ist der
reine »Subjektivismus« im Sinne der reinen Immanenz. Der
Gegenstand wird auf eine Idee oder eine Empfindung verkiirzt.
Die »Dinge« verschwinden und schliefSlich l6se ich selbst mich
in ihnen auf, werde zu einem weiteren Ding — Hume, Mach.
Indessen kann die Welt nur fortbestehen und ich ihr gegen-
tiberstehen, wenn sie vor mich ihr subjektives Sein stellt. Thre
tiefe Wirklichkeit befindet sich auch in der Subjektivitat. Folg-
lich transzendiert sich die Immanenz selbst. Die Transzendenz
liegt in der Immanenz. Aufgrund ihrer engen Korrelation ste-
hen Bewusstsein und Welt vor mir.

Wir fassen zusammen: Die Konfluenz der unendlichen
Strahlungen und die Dynamik ihres wechselseitigen Durch-
dringens und ihrer Widerstande bilden die Welt in ihrem zeit-
lichen Verlauf. Aber in diesem Verlauf finden sich zwei be-
standige Elemente: die Beharrung in einer Richtung, die dem
Seienden eine ihm eigene Personlichkeit verleiht und ihm den
Weg weist, und die Fortdauer der idealen Elemente, die seinen
Weg siumen, es bestimmen und zu dem machen, was es ist.
Anders ausgedriickt: Im Wandel bleiben die Richtungen und
Wege bestehen, die sich aus der Konvergenz der Krifte ablei-
ten. Die Subjektivitit strebt nach ihrer vollkommenen Ver-
wirklichung, sie will die Welt ergriinden und ihrer eigenen
Substanz einverleiben. Aber in diesem Streben nach Unsterb-
lichkeit, das sich in der Zeit vollzieht, kehren stindig ewige
Momente wieder, die die Grundlage ihrer objektiven Bestim-
mung sind. Aufgrund des einen und der anderen nimmt die
Zeitlichkeit an der Ewigkeit teil. In jedem kraft- und span-
nungsgeladenen Leben ist die Unendlichkeit gegenwirtig. Die
Erschlaffung und das In-sich-zurtick-Ziehen lassen die Welt zu

169



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

einer Haufung von in der Leere von Zeit und Raum verlorenen
»Dingen« werden, bringen die negative Unendlichkeit hervor
und durch diese — im Hinblick auf das Maximum und Mini-
mum und die unendliche Teilbarkeit der statischen diskreten
Wirklichkeit — die Verkiirzung des Grofen auf das Kleine, des
Kleinen auf das GrofSe, sowie die fortschreitende Auflgsung
der »Substanz« in einem unerschopflichen Jenseits, in dem
sich das Sein im Nichtsein verliert, die Fiille in der Leere und
das Ganze im Nichts. Im Gegensatz zu diesem sinnlosen end-
losen Prozess, fiillt die sich transzendierende Immanenz jeden
Augenblick der Unendlichkeit, und ihr ewiges Streben richtet
sich nach den idealen Gesetzen der Ewigkeit. Die Prisenz der
aktuellen Unendlichkeit unterbricht den Auflosungsprozess
und verleiht der ganzen Welt in jedem Augenblick einen um-
fassenden organischen Sinn.

Innen und AuB3en

Um zu dieser dialektischen, dynamischen Perspektive vom
Universum zu gelangen, ist eine Vorkenntnis des Innenlebens
und seiner erforderlichen Gliederungen nétig. Nur diese Vor-
kenntnis ermdglicht es uns, von einer Betrachtung der Welt
»von auflen«, d.h. ihrer mit »Gewohnheiten« und Topoi be-
schichteten Oberflache, zu einer tieferen Inbesitznahme zu ge-
langen, in der ihre schopferische Dynamik und die »Gesetzes-
tafeln« sich restlos in den Dienst des Geistes stellen. Man darf
nicht vergessen, dass die Weisheit sapientia ist, also Ge-
schmack, und um Weisheit zu erlangen, muss man schmecken,
kosten, und nicht zuletzt fiihlen. In der Sprache der Bibel heif3t
eine Frau »kennenc, sie zu besitzen. Nur in der intimen Inbe-
sitznahme kann es zu einem authentischen Erkennen kom-
men. Und die Inbesitznahme ist nur durch die Vereinigung
und die Liebe moglich.

170

16.01.2026, 08:40:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Innen und AuBen

Die Entdeckung der Innerlichkeit und ihrer geheimen
Wirklichkeit ist die letzte schwerste Eroberung des mensch-
lichen Geistes. Eine primire Sorge des Menschen besteht in
der Sicherung seiner Subsistenz in einer Welt, die voll feindli-
cher Wirklichkeiten ist. Deshalb ist das menschliche Denken in
seinen Grundschichten durch dringliche Notwendigkeiten be-
stimmt und geformt, die ihm der »alltigliche Lebenskampf«
abfordert. Und dieser Kampf findet in einer Welt der »Dinge«
statt, die sich der menschlichen Tatigkeit heftig widersetzen
und unter denen man sich einen Weg bahnen und einen eige-
nen, bewohnbaren Bereich sichern muss. Deshalb tendieren al-
le primitiven Metaphysiken dahin, die Welt zu erhirten und
zu versteinern und sie im Sinne fester »Substanzen« zu be-
greifen. Erst wenn »die Welt« iiberkommen und besiegt ist,
ldsst sich in den Besitz ihrer geheimen Wohnungen gelangen.
Der Christianismus 6ffnet diesen neuen Weg. Die grofien
mystischen Lehren und der moderne Idealismus in allen sei-
nen Formen tragen mutig zur Ergriindung ihres Geheimnisses
und zur Formulierung ihrer innersten Notwendigkeiten bei.
Allein eine energische und geduldige Bemiihung bringt die al-
ten Gertiste zu Fall. Nur auf diese Weise ldsst sich zur Formu-
lierung einer authentisch christlichen Philosophie gelangen.

Das erkliart, warum die Worte, die die Innerlichkeit zu be-
schreiben und erklaren suchen, ausschliefllich Metaphern aus
dem Leben der » Auflenwelt« sind. Die Seele ist ein »Spiegel,
der die Dinge wiedergibt«, eine »Wachstafel«, in der sie sich
einschreiben, eine »Hand, die die Dinge fasst und bertihrt.
Wie die »Dinge« so hat auch der Geist ein Innen und Auflen,
eine Innerlichkeit und eine Auferlichkeit. Die Innerlichkeit
befindet sich in ihm. Die Auferlichkeit bleibt drauflen vor.
Der Geist ist ein in einem fast raumlichen Sinne geschlossener
Kreis. Es gibt innere und dufsere Wirklichkeiten. Wenn er »Tii-
ren und Fenster« besitzt, ist es einfach, eine Verbindung zwi-
schen den beiden herzustellen. Wenn er sie nicht hat, lasst sich

171

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

grundsitzlich nicht erkennen, was auflerhalb von uns vor sich
geht.

Diese Metaphern begriinden einige der schwierigsten
Probleme der abendlédndischen Metaphysik. Und diese Schwie-
rigkeiten ergeben sich in erster Linie aus der Tatsache, dass
angesichts der neuen Wirklichkeiten das an alte Kategorien ge-
wohnte philosophische Denken dazu tendiert, diese Wirklich-
keiten durch die formale Anwendung der den »Dingen« eige-
nen exklusiven Charakteristika gemaf ihrer urspriinglichen
Bedeutung zu verformen. Auf diese Weise hat der Geist die
Tendenz, sich in ein »Ding« zu verwandeln und seine Tatigkeit
in eine »natiirliche« Kraft.

Die Verwirrung ist so grofs, das Wesen des Seelenlebens
und die in ihm waltende Liebe sind dermaflen der Natur der
»Aufsendinge« entgegengesetzt, dass, wenn wir mit Klarheit
dasjenige umreifien konnten, was es bestimmt und kennzeich-
net, alle Verwirrung beseitigt wiirde und es mit unvermuteter
Eindeutigkeit ins Licht trite.

Die weitestgefasste Vorstellung, die jeder x-beliebige
Mensch und sogar der Wissenschaftler auf mehr oder minder
explizite Weise hat, geht dahin, zu denken, dass sich das Innen
im Korper abspielt und das AufSen durch ihm dufSerliche Ursa-
chen hervorgerufen wird. Entsprechend spricht man von inter-
nen und externen, propriozeptiven und heterozeptiven Gefiih-
len, und die Psychophysiologie prazisiert die Voraussetzungen
ihres normalen Funktionierens und die Ursachen fiir ihre St6-
rungen und Anomalien.

Ohne den Wert der psychophysiologischen Forschungen
im Mindesten infrage stellen zu wollen, lasst sich leicht be-
greifen, dass dieses Kriterium nicht niitzlich ist, um zu einer
prazisen Abgrenzung zu gelangen. Von einem GrofSteil der
Dinge, die »in mir« ablaufen, weifs ich iberhaupt nichts. Mei-
ne Organe funktionieren, ohne dass ich davon Kenntnis neh-
me. Normalerweise spiire ich sie nicht und zudem interessie-

172

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Innen und AuBen

ren sie mich nicht. Im Gegensatz dazu spiire ich »im Innersten
meiner Seele« Wirklichkeiten, die in mehr oder weniger gro-
er Entfernung zu mir liegen: ein Sonnenuntergang, die Erin-
nerung an einen geliebten Menschen. Hinzu kommt, dass die
Unterscheidung keineswegs leicht zu treffen ist zwischen dem
Wasser, das ich sehe, und dem Wasser, das mich verbriiht, dem
Blitz, der mich blendet, und dem Blitz, der mich erschreckt,
zwischen dem Schmerz eines Messerstichs und dem Zahn-
schmerz ... Allem Anschein nach gibt die Haut kein gutes Kri-
terium ab, um zwischen Innen und Auf3en zu unterscheiden.

Alle Dinge — die wirklichen und die unwirklichen, mogli-
chen oder unmoglichen, gegenwirtigen oder abwesenden, ak-
tuellen, vergangenen oder kiinftigen — konnen innerlich oder
duflerlich sein, die physische Distanz hat nichts damit zu tun.
Im Lauf des Lebens gehen sie in mich ein, l6sen sich von mir ab
und distanzieren sich. Die entfernteste Wirklichkeit kann mir
die inniglichste sein. Die naheste Wirklichkeit kann mir
gleichgiiltig oder fremd sein. Die erste Bedingung, damit sich
mir eine Wirklichkeit verinnerlicht, ist, dass sie mir irgendwie
gegenwirtig war oder ist und mir personlich bedeutsam wur-
de. Der Stern ist in mir, wenn ich ihn sehe, er mich riithrt oder
ich seine Umlaufbahn berechne, genau wie der Tisch mir ver-
innerlicht wird, wenn ich ihn berithre oder betrachte, der
Schmerz, wenn ich ihn fithle. Wenn ich diese Dinge nicht sehe
oder beriihre oder fiihle oder erinnere oder denke, sind sie eo
ipso auBserlich.

Man wird fragen, was denn die Dinge sind, wenn sie auf-
hoéren, mir gegenwirtig zu sein, wenn ich sie nicht mehr sehe
und mich nicht mehr fiir sie interessiere und sie in den Ab-
grund meiner Gleichgiiltigkeit fallen? An dieser Stelle interes-
siert uns nicht, was sie sind, wie sie sind oder ob sie iiberhaupt
sind. Thre »dufSere« Wirklichkeit ist ein Problem fiir die Physik
oder die naturalistische Kosmologie. Vielleicht sind sie Atome
oder Elektronen oder Kraftfelder ... Ein paar davon werden

173

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

tatsachlich etwas sein, andere wiederum maoglicherweise
nichts. Thre kontinuierliche oder momentane Existenz stellt
die Giiltigkeit unserer Ausfiihrungen nicht infrage. Was wir
hier festhalten wollen, ist, dass alle Dinge, ungeachtet ihrer
Position und kosmischen Konsistenz, in mich hinein- und aus
mir herausgehen, sich mir verinnerlichen oder aus dem Be-
reich meiner Innerlichkeit verschwinden.

Man wird einwerfen, dass, genau wie es Dinge gibt, die
beim Verschwinden aus meiner Innerlichkeit ihre eigene un-
abhingige Konsistenz beibehalten und fiir sie ihr Hinein- und
Hinausgehen aus meiner Gegenwart eine akzidentelle Tat-
sache darstellt, es Wirklichkeiten gibt, die bei ihrer Verinner-
lichung ihr Wesen verlieren und immer und in jedem Augen-
blick eine innerliche Konsistenz besitzen. Wie zum Beispiel die
Dinge des Liebes-, Gefiihls- und Trieblebens. Hoffnung,
Angst, Kummer, Neid, Groll ... sind scheinbar ausschlief3lich
mir eigene Wirklichkeiten.

Und doch, bei genauerer Betrachtung stellen wir fest, dass
das streng genommen nicht stimmt. Wenn wir einmal von den
spezifischen Charakteristika des Gefiihls- und Trieblebens ab-
sehen, wird deutlich, dass, wenn ich eine Gefiihlsregung ver-
spiire, etwas Ahnliches geschieht, wie wenn ich den Tisch be-
rithre oder an die Niagarafille denke. Der Tisch und die
Niagarafille stellen fiir mich eine Mischung aus Farben, For-
men, Schattierungen, Gedanken, Erinnerungen und Fantasien
dar. Das Gefiihl ist fiir mich eine Reihe mehr oder minder
komplexer Sensationen und Eindriicke (Herzklopfen, Beklem-
mung, Spannung, Lust zu springen oder zu tanzen, Nachdenk-
lichkeit, Sehnsucht, vielfdltige Sensationen der korperlichen
Organe u.a.). Genau wie die Ansicht des Tischs oder der Ge-
danke an die Niagarafille aufkommen und wieder verschwin-
den, in mir oder auflerhalb von mir sind, treten Freude und
Schmerz, Mitleid, Sympathie, Verlangen und Abneigung auf
oder verschwinden, werden mir gegenwirtig oder verfliichti-

174



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die personale Innerlichkeit

gen sich, betreten oder verlassen den Bereich meiner Inner-
lichkeit.

Natiirlich ist mir das Gefiihl auf eine besondere spezi-
fische Weise eigen, und genauso ist es mit der Wahrnehmung.
Es ist tiberdies nicht leicht, sie genau zu unterscheiden noch im
Leben ein reines Gefiihl zu finden oder eine Wahrnehmung
und einen Gedanken, die nicht auch gefiihlsbedingt wiren.
Man darf zudem nicht vergessen, dass schon die Stoiker, vor
allem aber die groflen Essayisten des 17. und 18. Jahrhunderts,
zu Recht in den Leidenschaften passive Zustinde sahen, Bewe-
gungen, die mich tiberkommen, unter denen ich leide und die
ich »erleide«, wie etwas, das nicht eigentlich ein Teil von mir
ist, sondern unabhingig von meiner personlichen Tatigkeit in
mir vonstattengeht und mir geschieht, d.h., mir zum Trotz
und als meine offensichtlichste Begrenztheit. Und solche »Pas-
sionen« stellen einen bedeutenden Teil meines Gefiihlslebens
dar.

Was sind die Gefiihle, wenn sie sich auflerhalb meiner be-
finden? Energien oder dunkle Michte, die sich im Innern des
Unbewussten abspielen? Das ist einerlei und interessiert uns
an dieser Stelle nicht. Genau wie uns nicht interessiert, was
der Tisch oder die Gerechtigkeit oder die Infinitesimalrech-
nung sind. Thre abwesende Wirklichkeit ist fiir mich eine tote
Wirklichkeit. Es gibt lebendige und tote Gefiihle, aktuelle oder
mogliche, gegenwirtige oder abwesende. Wie gemeinhin im
Seelenleben fallt ihr Leben mit ihrer Gegenwart zusammen
und ihr Tod mit ihrer Abwesenbheit.

Die personale Innerlichkeit
Wir haben gesehen, dass die Dinge und die unterschiedlichste

Wirklichkeit in mich hinein- und aus mir herausgehen, sich
mir verinnerlichen oder veriuferlichen, sich innerhalb oder

175

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

auflerhalb meiner Innerlichkeit befinden. Wir wissen noch
nicht, worin dieses Hinein- und Herausgehen, dieses Drinnen-
und Draufensein, dieses Zugehorig- oder Gleichgiiltigsein be-
steht. Auf vergleichbare Weise wissen wir noch nichts iiber
eine Kammer, nur weil wir wissen, was sich darin befindet
und was nicht. Vielleicht befinden sich in dem Raum Stiihle
und Blumen, Personen und Dinge, Liebe und Hass. Die Dinge
im Innern der Kammer sind nicht die Kammer. Ebenso wenig
sind die Dinge in meinem Innern meine Innerlichkeit. Wir
kennen die Dinge, die sich im Zimmer befinden und sogar das
Zimmer selbst anhand einer Reihe qualitativer, rdaumlicher
und zeitlicher Bestimmungen. Wie erkenne ich die Dinge, die
sich in mir befinden, und das Innere, in das sie hinein- und aus
dem sie herausgehen?

Der Vergleich mit der Kammer ist anschaulich und steht
in einer wunderbaren Tradition. Die »Wohnungen« der hl.
Therese sind dafiir ein ausgezeichnetes Beispiel. In unserer In-
nerlichkeit befindet sich nicht nur eine, sondern mehrere
Kammern, und in ihrer warmen Immanenz fiigen sie sich in
eine hierarchische Ordnung, die von der minimalen bis zur
maximalen — der verborgensten — Innerlichkeit reicht, in wel-
cher der »Freund« mit dem »Geliebten« in Verbindung tritt.

Was sind diese Kammern, diese inneren »Wohnungen«?
Welcher wesenhafte Unterschied besteht zwischen ihrem Be-
reich und den Abteilungen, die die »Dinge« der Auflenwelt
beherbergen?

Die als gewohnliche, gleichgiiltige »Dinge« betrachteten
Beziige stehen einfach so vor mir: der Tisch, die Rose, der
Stern. Sie sind ein Ding, das in einem Bezug zu vielen anderen
Dingen und vielleicht zum gesamten Universum steht. Aber
ungeachtet ihrer vielfiltigen Beziige ist jedes davon ein
»Ding«, durch sich und in sich selbst. Das Aufserhalb-von-
sich-Leben ist ihnen nicht wesenhaft. Die Beziehungen tiber-
kommen das Ding und geben ihm einen kategorialen Rahmen.

176

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die personale Innerlichkeit

Es selbst ist nicht die Gesamtheit seiner Beziehungen und vor
allem ist es keine Beziehung. Die »Dinge« sind in sich und
durch sich selbst. AufSerhalb ihrer selbst besitzen sie kein Sein.
Als Resultat der objektivierenden Geistestatigkeit sind sie ein
Stiick der gegenwirtigen Wirklichkeit.

Aber die Dinge sind dazu befdhigt, sich mir zu verinner-
lichen. Auf diese Weise erlangen sie einen Sinn im Universum
und Leben sowie eine Tiefendimension. Die Individuen, die
durch die Strafle gehen oder die ich in der StrafSenbahn treffe,
sind fiir mich Angestellte, Soldaten, Héandler oder einfach
Minner, Frauen und Kinder. Jeder Einzelne von ihnen ist
schlechthin ein Mensch, irgendein Mensch, ein Mensch wie
jeder andere. Aus diesem Blickwinkel betrachtet werden die
Personen zu »Dingen«. Wir unterscheiden sie allein durch ihre
duflerlichen Kennzeichen. Sie sind grofS oder klein, dunkelhaa-
rig oder blond, schnell oder langsam. Eine schematische Reihe
objektiver Kategorien klassifiziert und beschreibt sie. Aber
durch einen Zufall kann mich plotzlich eines oder mehrere
der Individuen, die an mir vorbeigehen, interessieren und
durch die Bekanntschaft oder den Blick verinnerlichen und
enthiillen. Unversehens oder durch einen mehr oder weniger
dauerhaften Umgang verinnerlichen sie sich mir. Hinter dem
Individuum oder dem Biirger entdecke ich eine Seele und in
seiner Seele eine Welt, eine andere Welt, die in eine intime
Beziehung zu meiner eigenen Welt tritt. Durch die Liebe er-
offnet sich mir ein geheimer Bereich und hinter einem Aus-
druck enthiillt sich eine Person. Was ich »von auflen sahc,
erscheint mir jetzt mit dem ganzen Reichtum seiner Innerlich-
keit.

Was mit den Personen geschieht, das kann in mehr oder
minder groflem Mafle mit allen Dingen der Welt geschehen.
Eine Landschaft, ein Strafichen, eine Stadt muten dem gleich-
giiltigen Auge unbedeutend an. Dem leidenschaftlichen Blick
erschliefen sie ihre Innerlichkeit und Personlichkeit. Nicht

177



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

umsonst spricht man hinsichtlich der Seele von einer Burg
oder einer Landschaft. »Alles ist mit Geist durchdrungen,
wenngleich in verschiedenem MafSe«, hat Spinoza gesagt. Die
Funktion der Kunst, der Moral, der Wissenschaft, der Reli-
gion, der Philosophie und sogar des ganzen Lebens ist es, den
geistigen Sinn eines jeden Dings zu ergriinden.

Natiirlich kann alles, was wir als Person, als eine mit einer
Bedeutung und einem Ende versehenen Innerlichkeit begrei-
fen, ebenso gut als »Ding« aufgefasst werden. Dafiir muss
man nur auf die Dynamik seiner Ausstrahlung verzichten
und es auf die objektive Struktur verkiirzen, die ihm eine rein
intellektuelle Ordnung verleiht. Das betrifft die Dinge des tig-
lichen Lebens, denen wir keine besondere Aufmerksamkeit
schenken. Und noch mehr die Dinge und Personen, die wir
nummerisch betrachten, wie die auf den Wiahlerlisten, oder
die Teile eines Geschwaders. Beim Militdr werden die Per-
sonen zu einer Nummer oder zu Massen. Die positive Wissen-
schaft betreibt besonders akribisch die Untersuchung der rein
objektiven Wirklichkeitsstrukturen. Sie verkiirzt sie damit auf
die Zahl und das Maf3, auf Ideen und Gleichungen. Die physio-
logische Analyse oder die naturalistische Psychologie verrin-
gert den Sinn der Personlichkeit auf ein Nichts.

Deshalb gibt es zwei vollig verschiedene Bedeutungen
von Klarheit und Transparenz. Anhand der intellektuellen
Durchleuchtung tritt das ideale Gefiige der Wirklichkeit scharf
und deutlich hervor. Was dem fliichtigen Blick dunkel er-
schien, wird transparent und evident. Aber die rein objektive
Helligkeit bekommt erst Farbe und Sinn, wenn sie im Dienst
einer tieferen Riickstrahlung steht. Das ist der personliche un-
tibertragbare Sinn, der sich allein dem liebenden Blick ent-
hiillt. Die Objektivitit selbst, unbewegt und gleichgiiltig, er-
scheint somit als der notwendige Ausdruck einer tieferen,
dichteren und lebendigeren Wirklichkeit.

Im Gegensatz zur reinen Objektivitat der »Dinge« ist das

178



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die personale Innerlichkeit

Innenleben eine Wirklichkeit aufSerhalb seiner selbst, reine
Virtualitit oder Bezug. Je mehr ich in mir bin, je umfassender
mein Geistesleben ist, desto mehr lebe ich auf3erhalb meiner
selbst, naher an den Dingen und mehr in ihnen. Die »Dinge«
leben in sich beschlossen, an ihre nackte » AufSerlichkeit« ge-
bunden. Ich lebe in mir. Und in mir leben bedeutet, mich ent-
leben, mich hingeben. Die tiefsten »Wohnungen«, die der Lie-
be, also des Gefiihls par excellence, sind die, in denen die
Waurzeln meines Seins freigelegt sind.

Innenleben ist inniges Leben. Und ein inniges Leben ist
eine personliche Erfahrung. Die geistige Monade kann weder
Tiiren noch Fenster haben, weil sie nimlich keine Winde hat.
Sie ist kein geschlossener Bereich, sondern eine extreme Off-
nung. Alles geht in sie hinein und enthiillt sich in ihr. Sie
nimmt alles auf und trdgt alles in sich. Liebe und Hass, Angst
und Hoffnung, Glaube und Zweifel ... versenken die Dinge in
meine Innenwelt. Indem ich mich der Welt hingebe, erschliefst
sich mir die Welt und wird zu einem Teil von mir. Leben be-
deutet iiber sich hinausgehen, aus dem hypothetischen Kos-
mos der Wissenschaft einen lebendigen Mikrokosmos machen.

Je mehr ich mich zuriickziehe, desto mehr schrumpft mein
Innenleben. Je mehr ich mich in mir selbst verschliefle, umso
enger wird mein Lebensradius und umso weniger bin ich.
Wenn ich meine Interessen und Sehnsiichte, meine Liebe und
meinen Schmerz einschrianke, verliert sich fiir mich die Welt,
ich trockne und schrumpfe, ich verliere allméhlich das klare Be-
wusstsein, ich verliere mich selbst. Der Egoismus und die
Kleinlichkeit lassen mich zur primaren Animalitdt zuriickkeh-
ren und ich ndhere mich allméhlich der nackten Einsamkeit der
»Dinge«. Die Steine leben alleine inmitten des Universums,
ohne Resonanz, in einem totalen »Egoismus«. Erst wenn ich
aus mir herausgehe, finde ich zur Vollkommenheit meines per-
sonlichen Lebens. Das ganze Universum hallt und spiegelt sich
in mir. Ich erhohe und rette mich in und durch die Dinge.

179

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

Der innere Reichtum ist niemals das Resultat einer Isolie-
rung. Ein einzelner Mensch, ein einzelner Geist, wenn das
denn vorstellbar wire, wire das, was dem Nichts am nichsten
kidme. Das reine Ich ist ein Hirngespinst. Nichts ist geistig dr-
mer als eine verschlossene Seele. Der Reichtum des Innen-
lebens beruht voll und ganz auf der Fahigkeit zur Verinnerli-
chung. Hunger und Durst sind wesenhafte Symbole des
Geistes. Man hungert und diirstet nach Gerechtigkeit, Schon-
heit, Wahrheit, Freude, nach allem. Die Fiille des Lebens ist die
Kommunion mit allem. »Wer mein Fleisch nicht isst und mein
Blut nicht trinkt, wird das ewige Leben nicht erlangen.« Das
wahre Leben — die Wahrheit und das Leben — vollziehen sich
erst in der Kommunion. Durch sie wird alles verinnerlicht, al-
les wird Fleisch meines Fleisches und Blut meines Blutes, alles
erhélt Sinn und Leben.

Der Einsame, der die Einsamkeit in der Isolierung sucht,
sucht sich selbst und findet nichts. Der Mensch des geistigen
Lebens findet in der Einsamkeit die Fiille. Es handelt sich um
eine fruchtbare Einsamkeit, angefiillt mit Wegen und Licht.
Die Dinge sprechen zu mir in der Einsamkeit meiner Kammer,
wenn ich sie zuvor drauflen gesucht und mittels Liebe und Be-
harrlichkeit erobert habe.

Das geistige Leben ist kein vorgefertigtes Ding, das er-
halten und beschiitzt werden miisste, und ebenso wenig das
Produkt oder Ergebnis der Uberschneidung der Dinge. Es ist
Intention und Bezug, Projekt, Weg und Verlauf. Uber die Din-
ge sucht es sich seinen Weg. Jeder Augenblick ist ein Kreuz-
weg, jeder Schritt eine Entscheidung.

Die unwiderrufliche Entscheidung erfiillt das Leben mit
Angst und Hoffnung, Gewissensbissen oder Wonne. Nichts,
was geschieht, vergeht. Alles wird verinnerlicht und wirksam.
Der Versuch, eine gelebte Erfahrung loszuwerden, ist ein eitles
Unterfangen. Alles, was ich erlebe, wird ein Teil von mir. Nie
wieder werde ich, was ich einmal war. Die Freude von morgen

180



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebesdialektik

kann niemals die Freude von heute sein. Zwischen die eine und
die andere stellt sich alles, was ich getan habe, alles, was ich
geworden bin, alles, was ich gefiihlt habe, alles, was ich geliebt
oder gehasst habe.

Die tatsichliche Reue wire Tod oder Wahnsinn. Nichts
ldsst sich aufheben, nur verinnerlichen und ldutern: aus dem
Bosen ein Werkzeug des Guten machen. Bescheidenheit und
Demut sind der Quell allen Strebens. Das Wiirdigsein zeigt
sich in dem Vermogen, niederzuknien und die Augen zum
Licht zu heben. Wie das Meer bewahrt der Geist in seiner Tiefe
Leichen und Schitze, Wunder und Ungeheuer. Der Versuch,
sie zu sortieren und zu filtern, wire Irrsinn. Sie werden mit
verhaltenen Bewegungen von der Dunkelheit des Himmels
und vom Licht der Sterne assimiliert, integriert und reflek-
tiert.

Liebesdialektik

Nach dem Gesagten wird der implizite Irrtum augenschein-
lich, der einer exklusiven Betrachtung der Handlungen und
Inhalte des liebenden Bewusstseins zugrunde liegt. Nur ver-
moge der Abstraktion kann es zu ihrer getrennten Betrach-
tung kommen. Das Sein und der Wert ergeben sich aus dem
Widerspruch und der Konfluenz. Durch das Ja und das Nein
fithrt die Logik der Identitdt und des Widerspruchs unweiger-
lich zur Reduktion des Maximums auf das Minimum, des
Sinnvollen und Wertvollen auf das, was weder Sinn noch Wert
hat. Die Forderung nach Identitét identifiziert die Gegensitze
und verkiirzt alles auf nichts. Das konkrete Sein besteht — im
Bewusstsein und in der Wirklichkeit — in der soliden Einheit,
die sich aus der Konfluenz, der Uberschneidung und der wech-
selseitigen Begrenzung der widerstreitenden Gegensitze er-
gibt. Die Logik der Identitdt, die auf alle und jedes einzelne

181



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

der idealen Elemente anwendbar ist, die ununterbrochen in der
konkreten Wirklichkeit erscheinen und die die Abstraktion in
Form von »Objektivitit« heraushebt, setzt eine Dialektik der
Gegensitze voraus, in der Ja und Nein, Sein und Nichtsein,
Wert und Unwert in der Konfluenz der konkreten Ausstrah-
lungen der lebendigen Wirklichkeit Gestalt annehmen.

Die konkrete Wirklichkeit und der Wert konnen niemals
im reinen »Subjekt« vorkommen, das selbst ein reines Nichts
ist, noch im reinen »Objekt«, das selbst auch nur ein anderes
Nichts ist, sondern gemeinsam mit dem einen und dem ande-
ren, in der Dynamik ihrer wechselseitigen Konfluenz. Ich fiih-
le alles in mir, und ich finde mich in allem. Nichts ist der Sub-
jektivitit absolut fremd. Noch in der reinsten Abstraktion ist
ein Akt der Liebe enthalten. Durch diese wird ihre »Objektivi-
tat« in die Subjektivitit geleitet und damit zu einem Teil von
mir. Der Bogen vom Subjekt zum Objekt ist die hochste Kate-
gorie, die die dynamische Wirklichkeit von Sein und Wert
moglich macht.

Die Wirklichkeit des liebenden Bewusstseins trigt in sich
schon implizit den reinen Wert und den gesamten Sinn der
Welt. Der Inhalt der Liebe ist der von jeder Spezifizierung be-
freite Wert. Sein offener, unbestimmter Bereich enthalt virtu-
ell und dialektisch alle moglichen konkreten Inhalte. Genau
wie die Handlung des Intellekts das Sein implizit mit sich
fithrt, enthalt das liebende Bewusstsein implizit den Wert. Es
ist nicht eigentlich ein Wert, sondern der Bereich, in dem sich
die Werte befinden, anders gesagt, die Voraussetzung der
Maglichkeit der Werte im Allgemeinen sowie parallel und
analog zu dem Sinn, der gemidfs dem transzendentalen Be-
wusstsein Kants und seinem Kategoriensystem die apriorische
Voraussetzung fiir die Moglichkeit der physischen Welt bildet.
Nur unter dem Bogen des liebenden Bewusstseins sind die
Werte und der Sinn der Welt mdoglich. Die reine Liebe ist im
Grunde nichts anderes als das reine Streben nach dem Wert. In

182



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebesdialektik

meiner Wahrnehmung dieses Zimmers, in dem ich mich befin-
de, ist implizit die Wirklichkeit der ganzen Welt enthalten,
und im Sinn des Zimmers der Sinn der Welt. Der Beweis dafiir
ist, dass, wenn ich aus dem Zimmer hinausginge und da nichts
wire, ich einen todlichen Schrecken bekime. Genau wie in der
bloSen Wahrnehmung das Sein begriffen ist, befindet sich in
der liebenden Wahrnehmung der Wert und Sinn der Wirklich-
keit.

Die bestdndigen Merkmale des Subjekts und Objekts, ihre
idealen Elemente in ihrer ewigen Wiederkehr konstituieren
die Rinne ihres zeitlichen Verlaufs und geben dem Voriiber-
gehen den dynamischen Umriss einer Gestalt in Bewegung.
In dieser verkorpern sich die »Dinge« und die »Werte«. Der
Ubergang vom Nichtsein zum Sein, vom Sein zum Nichtsein,
vom Unwert zum Wert, vom Wert zum Unwert vollzieht sich
in der Zeit und besitzt eine voriibergehende Konsistenz. Es
lasst sich kein Leben vorstellen, das auf die Gegenwart be-
schrinkt ist, noch eine rigide oder statische Werteordnung.
Sich wirklich in der Gegenwart befinden, den Augenblick ganz
ausleben heif3t in Wirklichkeit den Ubergang umfassend erle-
ben, den stindigen Ubergang des Augenblicks in die Ewigkeit,
die ewige Projektion der Ewigkeit auf den Augenblick. »Der
Freund erkannte in seinem Geliebten ein ewiges Werden«
(Lull). Und in dem ewigen Werden, ewige Schopfung. Der
Mensch ist ein transitives Wesen. Aber der Ubergang setzt
eine Projektion der Vergangenheit auf die Zukunft voraus so-
wie unendliches Streben und Hoffen.

Zwischen der Vergangenheit, die schon nicht mehr ist,
und der Zukunft, die noch nicht ist, ist das geistige Leben ewi-
ge Gegenwart. In ihm und durch es wird der Augenblick zu
einer Ewigkeit und die Wirklichkeit nimmt Gestalt an. Das
Leben ist das Ergebnis der Dialektik und des Voriibergehens.
Die Akte und Inhalte sind in ihm in einer dynamischen Ein-
heit gegeben, in der und durch die sie sich aufgrund einer zeit-

183



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

lichen schopferischen Dialektik gegenseitig begrenzen und be-
dingen.

Natiirlich handelt es sich nicht um eine konstruktive kon-
zeptuelle Dialektik, wie sie von Hegel in seiner Logik ent-
wickelt wurde, sondern um eine Dialektik der Wirklichkeit
und des Seins, die sich in der konkreten Erfahrung und im un-
mittelbaren Kontakt mit der Welt, in der wir leben, entwickelt.
Hegel selbst hat tiberraschende Beispiele fiir diese in der Er-
fahrung verwurzelte Dialektik gegeben. Man denke zum Bei-
spiel an seine Analyse der Beziehung zwischen Herr und
Knecht, die zu einem Fundament der marxistischen Theorie
wurde.

Weder was die Erfahrung noch was das Leben anbelangt,
ldsst sich sinnvoll von Handlungen und Inhalten als unabhén-
gigen isolierten Wirklichkeiten sprechen. Es gibt keine Tabelle
fester unverdnderlicher Werte genau wie es keine »Dinge« im
wahren, umfassenden Sinne gibt. Die einen und die anderen
sind rein abstrakte Schemata. In Wirklichkeit und Wahrheit
gibt es sie nur in der Zeit. Sie sind nichts anderes als die Posi-
tion und konkrete Ausrichtung des Augenblicks bezogen auf
die Vergangenheit, die Zukunft und das Ewige. Die Liebe ist
immer die Liebe einer konkreten, personlichen und zeitlichen
Einheit, die durch die Liebe Kontakt mit der Ewigkeit auf-
nimmt. So ldsst sich verstehen, dass die Liebe der abstrakten
Werte an sich nichts anderes ist bzw. sein kann als eine Flucht
vor der Wirklichkeit und letztendlich vielleicht insgeheim eine
Hassbekundung. Fiir die Beschreibung des lebendigen Be-
wusstseins und der darin enthaltenen Welt ldsst sich also kein
unveranderliches Schema noch eine Tabelle erstellen.

Es leuchtet somit ein — ohne dass es sich dabei um Relati-
vismus handelt —, dass ein beliebiger Ort, eine beliebige Wirk-
lichkeit der Welt, auch die scheinbar unbedeutendste (ein
Stiick Brot, ein Blick, ein schimpfliches Kreuz ...), in den Mit-
telpunkt des Universums riicken, zum Symbol der hochsten

184



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebesdialektik

Dinge werden und die tiefsten Griinde im spirituellen Leben
des Menschen und der ganzen Menschheit bestimmen und
lenken koénnen. Ein Blick, eine Geste, ein Liacheln kann ein Le-
ben retten oder zerstoren. Das Biiflergewand des hl. Franziskus
hat die hochsten Wiirdentrager der Erde beschamt. Alles ist
dazu befdhigt, den hochsten Wert zu erlangen. Mit der Sub-
jekt-Objekt-Dialektik — der Verinnerlichung der Welt in der
Person — wird jeder Widerspruch in einem integrativen unauf-
haltbaren Aufstieg tiberwunden.

In gewissem Sinne und mdoglicherweise im tiefsten und
letzten Sinn ist die Liebe die Liebe zum Sein, einem Sein, das
insgeheim einen Sinn und eine personliche Bedeutung birgt.
In der umfassenden Gegenwart des Seins hebt die Liebe den
Wert hervor, den es notwendigerweise auszeichnet, da es indi-
viduell und unersetzlich ist. Alle Liebe ist Liebe zum personli-
chen, urspriinglichen Sein und seinem untibertragbaren Sinn.
Die Liebe personifiziert die Dinge, hebt ihre Eigenheiten her-
vor, wiirdigt und wertet sie in der Fiille ihres Seins.

Es ist daher notwendig und ganz im Sinne der groflen hel-
lenischen und christlichen Tradition, eine innerliche Verbin-
dung zwischen dem Wert und dem Sein herzustellen und da-
mit den ersten als die umfassende Verwirklichung des zweiten
zu betrachten. Es gibt kein reines Sein. Das reine Sein ent-
spricht dem Nichtsein. Hegel hat das auf klare, tiefe Weise
erkannt. Um ihm seine positive konkrete Bedeutung wieder-
zugeben, muss es einer transzendentalen Betrachtung unter-
zogen werden, in welcher der Wert und das Sein, das Sein
und der Wert sich in der dialektischen Einheit des Lebens ge-
genseitig moglich machen.

Hier erhilt der Gegensatz zwischen der aufsteigenden
Dialektik, in der die Dinge, jedes fiir sich und gemeinsam, nach
der Fiille ihres Seins streben, und der absteigenden Dialektik,
durch die sie sich losmachen und in die Leere fallen, seine volle
Bedeutung. Durch die erste verwirklicht das Seiende seine Per-

185

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

sonlichkeit — sein Wesen und sein Schicksal — und erlangt eine
Funktion und einen Sinn in der kosmischen Fiille. Durch die
zweite bleibt das Seiende von sich selbst entfernt, verliert den
Glauben an seine Aufgabe, gibt seinen Platz auf, und da es nur
diesen hat, zerstort es sich selbst. Der Kosmos wird zum Chaos
— ein undifferenziertes oder indifferentes Sein. Das Leben ver-
liert damit seine Ilusionen. Ein Leben ohne Ilusion, ohne
Glauben und Hoffnung ist, was dem Tod am nédchsten kommt.
Es ist »der Weg ins Verderben«. Wer den Glauben verloren
hat, kann nicht wieder in Gnade kommen. Alles wird un-
interessant. Ein Ding ist so gut wie jedes andere. »In 50 Jahren
ist alles vorbei.« Das ist der Anfang und das Ende eines »zer-
riitteten Lebens«.

Liebe und Intellekt

Wir miissen erneut feststellen, dass das intellektuelle Leben in
enger Abhingigkeit zum liebenden Leben steht, genau wie das
»blofle Sein« zum sinnvollen Sein, die Logik der Identitét zur
lebendigen Dialektik, d.h., zur radikalen Bedeutung des Wor-
tes, denn das ist die urspriingliche Bedeutung von Logos. Von
den intensiven Strahlungen des Kosmos kennen wir unmittel-
bar nur eine, unsere eigene. Die anderen erscheinen uns zu-
nichst als Widerstidnde oder als Prasenzen. Nur vermoge der
Liebe durchdringe ich sie wirklich und erfahre ihre tiefe Be-
deutung. »Vom Liebespfeil durchbohrt« ergeben sich die Din-
ge —wie der indische Elefant —, geben sich hin, offenbaren ihre
Innerlichkeit und mit der Erfahrung ihres authentischen Seins
nihren und vervollkommnen sie unsere personliche Erfah-
rung. Die Liebe eroffnet Wege und Perspektiven. Der Intellekt
braucht Konturen, sondert und fixiert ewige Elemente in der
erhellenden Perspektive. Angesichts der brennenden Liebe
eines Franziskus wird die Welt durchsichtig und aufgrund der

186



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe und Intellekt

Transparenz offenbart sich hinter den grofSen und kleinen Din-
gen das Antlitz Gottes.

Urspriinglich bedeutet Logos nicht analytische Berech-
nung sondern Sinn, lebendige Bedeutung der Worte, und nur
zweitrangig und abgeleitet syllogistische oder mathematische
Demonstration, Identitit und ausgeschlossener Widerspruch.
Nur im liebenden Bewusstsein und in dem ihm korrelativen
Wert zeigt sich das Sein in seiner Urspriinglichkeit. Die Wis-
senschaft ist im Grunde nichts anderes als eine »Forderung«
des Logos. Die Wahrheit ist das Ziel eines tiefen Strebens,
einer unerzwingbaren Geisteshaltung und erscheint uns als
ein Imperativ oder eine Pflicht des intellektuellen Bewusst-
seins.

Das Gesagte stellt uns in die alte, platonisch-sokratische
Tradition. Die Grundlage der Wissenschaft ist die Liebe. So-
krates erklirt, allein auf diesem Gebiet bewandert und erfah-
ren zu sein. Und an diesem Hohepunkt befindet sich die helle-
nische Tradition in vélligem Einklang mit der christlichen.
Néamlich, dass »die Liebe uns geschenkt wurde, um nach-
zudenken« (Lull). Und die Weisheit hiangt wie alles andere
von der Gnade ab, und die Vernunft — die reine Vernunft —
vom Glauben.

Im Anschluss an das Gesagte wird die Funktion des Has-
ses im Dienst der Liebesdialektik verstindlicher. Jeder Liebes-
akt bringt notwendigerweise einen unversohnlichen Hass mit
sich. Cum ira et studio. Die Liebe ist immer bewaffnet mit
einem tiefen Zorn gegen alles, was sich ihrem Schopferwerk
entgegenstellt, gegen alles, was dazu neigt, den Wert und spi-
rituellen Sinn der Welt zu verringern, zu zerstoren oder zu
vernichten. Nur das Bose verdient und verlangt wirklich Hass,
und das Bose ist schlichtweg der Mangel an Liebe.

Um diesen Hass im Dienste der Liebe von der negativen
zerstorerischen Haltung abzugrenzen, von der wir vorhin ge-
sprochen haben, habe ich fiir letztere die Bezeichnung Groll

187

16.01.2026, 08:40:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ordo amoris

verwendet. Allein der Groll ist der Liebe entgegengesetzt. Ty-
pisch dafiir ist das Ressentiment, das von Nietzsche und Sche-
ler behandelt wird. Demgegentiber bringt die Liebe unver-
meidlicherweise das Gefiihlskorrelat des Hasses mit sich,
gegen alles, was ein Hindernis fiir die Verwirklichung des ma-
ximalen Wertes der Person oder der geliebten Sache darstellt.
Der Freund »hasste, um lieben zu konnen« (Lull). In diesem
Sinne sagt Jesus, dass er »nicht Frieden, sondern Krieg« bringt,
und wirft die Handler gewaltsam aus dem Tempel, weil sie
»verabscheuungswiirdig« sind, weil sie den Wert des Tempels
verfilschen und zerstoren und seinen Sinn aufheben.

Der im Dienst der Liebe stehende Hass erlangt eine pra-
zise, bestimmte Funktion. Er erhellt die negativen Aspekte der
Wirklichkeit und leitet seine Energie in die Vernichtung des-
sen, was im Sein zum Nichtsein tendiert. Die Verneinung der
Verneinung fithrt zur Bejahung. Im Gegensatz dazu ist der
Groll nur nihilistisch. Seine Tatigkeit ist wesenhaft zerstoreri-
scher Art.

Seine alleinige Gegenwart zerstort und vernichtet das
Sein. Und da das Bose in der Auflosung des Seins und seiner
Bedeutung besteht, ist der Groll selbst der Quell alles Bosen.

Der Groll ist Unordnung. Die Ordnung der Liebe ist die
Liebe. In einer Welt, in der die Liebe in aller Reinheit herr-
schen wiirde, wire eine »Unordnung des Herzens« nicht mog-
lich. Es gibt keine gute und schlechte Liebe. Die Liebe selbst ist
das Gute. Deshalb beschrinkt sich der Christianismus bei der
Wesensbestimmung des obersten Seins nicht darauf, die Liebe
als seine mehr oder weniger fundamentale Eigenschaft heraus-
zustellen, sondern behauptet resolut, dass Gott die Liebe ist.

188



https://doi.org/10.5771/9783495997314-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die Liebe und die Hierarchie der Werte
	Sein durch Bezug
	Sein und Objektivität
	Das Bewusstsein
	Innen und Außen
	Die personale Innerlichkeit
	Liebesdialektik
	Liebe und Intellekt

