
Grundlagen einer Ästhetik der Deutlichkeit

1. sapheneia und perspicuitas in der antiken Rhetorik

Die aus dem Altertum überlieferten Abhandlungen über Rhetorik haben 
die Deutlichkeit durchweg als höchste Tugend der Rede postuliert und 
damit die sprachnormative Vorstellung vom nüchternen, unmissverständ-
lichen und glasklaren Ausdruck maßgeblich und auf lange Zeit geprägt. 
Von anderen Stilprinzipien unterscheidet sich diese bis heute geltende 
Vorgabe durch eine gewisse Nähe zur Logik. Entsprechend ist die Deut-
lichkeit im 17. und 18. Jahrhundert, der Epoche ihrer diskursübergreifen-
den Inthronisierung, vom engen rhetorischen Rahmen aus zum obersten 
Prinzip vernunftgeleiteter Erkenntnis erhoben worden. Eine genauere 
Lektüre der antiken Texte, wie sie nachfolgend vorgeschlagen wird, ist im 
Hinblick auf die Genealogie dieser Erfolgsgeschichte keineswegs entbehr-
lich. Das Ideal der verständlichen und anschaulichen Rede, das gemäß 
Michel Foucault die »vollkommene Transparenz der Repräsentationen« 
im Zeitalter der klassischen episteme von Descartes bis Kant gewährleisten 
soll,1 tritt dabei als eine ebenso grundlegende wie in sich spannungsreiche 
Richtlinie hervor. Die ernsthaften Turbulenzen, die in der neuzeitlichen 
Epistemologie des Deutlichen zutagetreten, zeichnen sich bereits mit dem 
rhetorischen System der Antike ab.

Ursprung und Systematik der rhetorischen Deutlichkeit

Die Griechen nennen das oberste Stilprinzip sapheneia, die Lateiner per-
spicuitas  – beide Begriffe sind, abgesehen von wenigen Variationen, mit 
bemerkenswerter terminologischer Konsequenz eingesetzt worden und 
gründen in der erkenntnistheoretisch herausragenden Metaphorik des 
hellen Lichts und der ungebrochenen Durchsicht.2 Dass die perspicuitas 
»summa virtus est«, erwähnt Quintilians Hauptwerk Institutio Oratoria  – 

1	 Vgl. Foucault 1999.
2	 σαφήνεια bzw. σαφήϛ (›bestimmt, zuverlässig, offenbar, deutlich, klar‹) wird bei aller 

etymologischen Unsicherheit in der Regel in σα-φήϛ zerlegt und als verstärkende Form 
von φάοϛ (›Licht‹) bzw. φαίνω (›scheinen‹) abgeleitet (vgl. Frisk 1991, Bd. 2, S. 684). 
Sapheneia kann entsprechend als gesteigerte Form von Helligkeit verstanden werden. 
Perspicuitas leitet sich von perspicere (›hindurchschauen‹) ab und wird am besten mit 
›Durchsichtigkeit‹ wiedergegeben. Vgl. ausführlicher: Asmuth 2003, S. 819f. Vgl. zur 
metaphysischen Tradition vom Licht als Metapher der Wahrheit: Blumenberg 1957.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22

diejenige Redelehre des Altertums, die der Stilqualität der Durchsichtig-
keit erstmals ein eigenes Kapitel widmet – schon im Rahmen der Ausfüh-
rungen zur grammatikalischen Richtigkeit des sprachlichen Ausdrucks,3 
ohne damit der jahrhundertealten rhetorischen Tradition etwas Neues zu 
bieten. 
Spätestens seit Aristoteles ist der Stil erst dann tugendhaft (ἀρετὴ τη̑ς 
λέξεως), wenn die Rede das Kriterium der sapheneia erfüllt4 – das Wort hat 
der Schüler Platons in der berühmten Sophistenschelte Phaidros an signifi-
kanter Stelle vorfinden können. Hier tadelt Sokrates die wortgewandten 
Reden des Lysias, weil sie zwar den Schein erwecken, gründlich und deut-
lich zu sein (ἡγούμενον καὶ σαφήνειαν5), allerdings nicht sachgerecht, d.h. 
in wahrheitsgetreuer Kenntnis der betreffenden Dinge (τἀληϑέϛ6) verfasst 
worden sind und damit dem Bereich der Überredung7 bzw. der Lüge und 
der Täuschung8 zugerechnet werden müssen. Ohne »philosophischen« 
Verstand (διάνοια), so Platons bekannte Kritik, kann keine gute Rede ent-
stehen.9 Zwar trifft es zu, dass Aristoteles die polemische Abgrenzung der 
Philosophie von der Sophistik durch seinen Lehrer wesentlich mit- und 
weitergetragen und dem Aufbau seiner Rhetorik unter anderem mit dem 
Einschluss der breit angelegten Argumentations- und Beweislehre eine 
entsprechende Prägung gegeben hat. Dieser Umstand kann aber nicht 
als Erklärung für die Genese des Stilideals vorgebracht werden, so nahe 
dies auf den ersten Blick auch liegen mag. In der Forschung ist demnach 
die Position vertreten worden, dass die aristotelische sapheneia ebenso für 
die philosophische Aufwertung wie auch für eine Domestizierung der 
Beredsamkeit einstehe: Indem der sprachliche Ausdruck auf Deutlich-
keit verpflichtet werde, sei die Rede von den persuasiven Absichten und 
verführerischen Wirkungen befreit und ›philosophisch‹ – im platonisch-
aristotelischen Wortsinne als streng auf Wahrheit ausgerichtete Disziplin 
verstanden – rehabilitiert.10 Diese These scheint dadurch gestärkt werden 

3	 Quintilian, Inst. Orat. I 6, 41.
4	 Aristoteles, Rhet. III 2, 1.
5	 Platon, Phdr. 277d.
6	 Ebd., 259e.
7	 »[…] denn hierauf gründe sich das Überreden (πείϑειν), nicht auf der Sache wahre 

Beschaffenheit (ἀλήϑεια)« (ebd., 260a). – Auf der anderen Seite ist Platon im Phaidros 
so frei, sapheneia auch in der Bedeutung ›zuverlässige Erkenntnis‹ zu verwenden (ebd., 
242c).

8	 Ebd., 260e.
9	 »[…] wenn er nicht gründlich philosophiert [φιλοσοφήσῃ], er auch niemals gründlich 

über irgend etwas reden wird« (ebd., 261a).
10	 So die philologisch nicht abgestützte Darstellung von Erhard Schüttpelz: »[Das Sapheneia-

Postulat] entstand im Kampf der entstehenden Philosophie mit der abgelehnten 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


23

zu können, dass Aristoteles an anderer Stelle die Regeln des philosophi-
schen Sprachgebrauchs im Sinne einer restriktiv bestimmten Deutlichkeit 
ausrichtet: Der Topik zufolge erhält eine Argumentation terminologische 
Schärfe erst dann, wenn die Definitionen unmissverständlich sind und 
wenn der undeutliche Ausdruck (τὸ ἀσαφει̑ τῃ̑ ἑρμηνείαι) der Erkennt-
nis nicht im Weg steht. Demnach sind namentlich Homonyme, Mehr-
deutigkeiten, Metaphern und ungebräuchliche Wörter zu vermeiden.11 
Allerdings ist dabei zu beachten, dass Aristoteles in diesem Kontext auf 
die formalen Regeln der logischen Argumentation Bezug nimmt, denen 
zufolge Definitionen zur dialektischen Erörterung der betreffenden Ge-
genstände eindeutig zutreffen müssen, und dass er sich im Gegensatz dazu 
in der Rhetorik nicht daran hindern lässt, ungewohnte und metaphorische 
Ausdrücke – wie noch genauer zu sehen sein wird – gleichwohl mit einem 
epistemischen Index zu versehen und für eine Steigerung der sapheneia 
sogar ausdrücklich zu empfehlen.
Aus diesem Grund kann die Zähmung der Rede nach dem Modell der in 
der Topik entfalteten Methodenlehre nicht ursächlich mit der Entstehung 
des Stilideals in Verbindung gebracht werden – obwohl Aristoteles τέχνη 
ῥητορική als gleichberechtigtes »Gegenstück zur Dialektik« eingeführt und 
philosophisch ausgerichtet hat.12 Das topisch gewordene Vorurteil, dass die 
Forderung nach Deutlichkeit den normativen Ansprüchen des auf Wahrheit 
ausgerichteten philosophischen Diskurses entspringe,13 ist durch den Nach-
weis zu widerlegen, dass sapheneia im antiken Wortgebrauch vor Aristoteles 
zwar durchaus auch mit der Bedeutung von ›Wahrheit‹ und ›Erkenntnis‹ 
auftritt – allerdings in einem Kontext, der seinerseits keinen Unterschied 
zwischen »Sophistik« und »Philosophie« kennt, nämlich bei den Sophisten 
selbst.14 Unter diesen verwendet beispielsweise Isokrates, der sich durch 
seinen besonders schlichten Stil einen Namen gemacht hat,15 sapheneia im 
Rahmen des rhetorischen Erziehungsprogramms mit Bezug auf die Deut-
lichkeit der Stimme und koppelt damit die Überzeugungskraft(συμπείϑειν) 

Sophistik. […] Seinem [i.e. Aristoteles] theoretischen Sieg mußte sich auch die Rhetorik 
beugen, sie nahm die Forderung der ›sapheneia‹ unter die ersten und unverzichtbaren 
Forderungen jeder ›elocutio‹ auf« (Schüttpelz 1996, S. 336).

11	 Aristoteles, Top. VI, 2–7 (139b–140a).
12	 Aristoteles, Rhet. I, 1 (1354a). Vgl. hierzu Groddeck 1995, S. 44f.
13	 Vgl. Derrida 1971, S. 32: »Cet idéal aristotélicien, aucune philosophie, en tant que telle, 

n’y a jamais renoncé. Il est la philosophie«.
14	 Vgl. für die Nachweise aus Antiphon und Alkmaios: Liddell/Scott 1958, S. 1586.
15	 Vgl. zu Isokrates: Fuhrmann 1990, S. 24–27; ausführlicher: Blass 1962, Bd. 2, S. 101ff.; 

Baumhauer 1986, S. 78f.; Steidle 1952.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24

der Rede an die Diktion.16 Aber auch in dem kurz vor der Abhandlung 
des Aristoteles entstandenen, lange Zeit diesem zugeschriebenen und als 
Rhetorik an Alexander überlieferten Werk des Sophisten Anaximenes von 
Lampsakos gehört es zu den obersten Eigenschaften der Rede, deutlich und 
verständlich (σαφω̑ς), mithin glaubhaft und überzeugend (πιστω̑ς) zu wir-
ken.17 Folglich ist die Behauptung, wonach sapheneia als genuin aristotelische 
Prägung und als Antwort der philosophischen Rhetorik auf die sophistische 
Beredsamkeit zu begreifen wäre, schlicht unzutreffend. Vielmehr ist davon 
auszugehen, dass der rhetorische Begriff der Deutlichkeit aus der sophis-
tischen Tradition stammt und bereits in der griechischen Antike ein Dop-
pelgesicht erhält: Einerseits scheint sapheneia bestens geeignet, den logisch-
grammatikalischen Anforderungen etwa eines Aristoteles entsprechen zu 
können, wonach die deutliche Rede der wahren Erkenntnis dienen soll. An-
dererseits wird dieses Postulat, das fälschlicherweise als Implementierung 
der Sophistenkritik ins System der Rhetorik hergeleitet wird, von Anfang 
an als Maßstab der sophistischen Redekunst selbst konzipiert, nämlich als 
glaubhaftes Mittel der Persuasion. Im Deutlichkeitsbegriff zeichnet sich so-
mit früh schon eine grundlegende Spannung zwischen erkenntnisgeleitetem 
und wirkungsorientiertem Reden ab, die in der Folge für die gesamte Ge-
schichte der Rhetorik prägend bleiben wird.
In Ciceros Abhandlungen, die nicht nur systematisch verfahren, sondern 
auch die philosophische Tradition referieren und in mancherlei Hinsicht 
als Übersetzungen der griechischen Überlieferung zu verstehen sind, wird 
die sokratische Abgrenzung der Philosophie von der Sophistik an einer 
scharfsinnigen Stelle aus dem rhetorischen Hauptwerk De oratore als »nutz-
lose und tadelnswerte Trennung gleichsam zwischen Zunge und Gehirn« 
beschrieben.18 Indem Cicero darauf hinweist, dass im selben Maße die 
Wissenschaft des philosophischen Denkens (scientia sapienter sentiendi) von 
derjenigen des wirkungsvollen Ausdrucks (scientia ornate dicendi) abgekop-
pelt worden sei,19 lässt sein kritischer Gestus eine offene Sympathie für 
die sophistischen Redekünstler hervortreten20 – darüber hinaus verrät Ci-
ceros Terminologie, dass die Spannung von Reden und Erkennen dem 
System der Rhetorik selbst eingelagert ist:21 Die auf die sokratische Philo-

16	 τὴν δὴ φωνὴν καὶ τὴν του̑ στόματος σαφήνειαν (Isokrates 1882, Bd. 2, S. 146).
17	 Anaximenes, Ars Rhet. 30, 4f.
18	 Cicero, De orat. III, 61.
19	 Ebd., 60.
20	 Vgl. Michel 1960, S. 87f.
21	 Alain Michels Studie verankert Ciceros Synthese der platonischen und der sophistischen 

Tradition in der philosophischen Skepsis gegenüber der Ideenlehre: »L’éloquence est la 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


25

sophie gemünzte Unterscheidung zwischen ratio inornata und oratio ornata 
spiegelt sich im tiefen Graben wider, der in Ciceros Stillehre den Bereich 
der Deutlichkeit (perspicuitas) von demjenigen des Redeschmucks (ornatus) 
trennt. Die darin angelegte Gegenüberstellung von sachorientierter Mo-
notonie einerseits und publikumszugewandter, emotionaler Wucht der 
Rede andererseits prägt freilich über Cicero hinaus die spannungsreiche 
Architektur der gesamten antiken Lehre vom Ausdruck (lexis/elocutio). Or-
natus und perspicuitas stehen darin bei aller grundsätzlichen Ausschließlich-
keit in einem Verhältnis der gegenseitigen Verschränkung zueinander.22

Seit der verloren gegangenen Schrift Vom Stil des Aristoteles-Schülers Theo-
phrast kennt die Stillehre vier kanonische Eigenschaften der Rede, die um 
eine virtuelle Trennlinie zwischen nüchterner und affektiver Rede angeord-
net sind: die Korrektheit (hellenismos/latinitas), die Deutlichkeit (sapheneia/perspi-
cuitas), der Redeschmuck (kataskeué/ornatus) und die Angemessenheit (prépon/
aptum). Von den ersten beiden Qualitäten – die grammatikalisch definierte 
Richtigkeit und die zusätzlich semantisch bestimmte Verständlichkeit des 
Ausdrucks – werden die letzten beiden nicht nur von Cicero, sondern auch 
in der zeitgleich entstandenen anonymen Rhetorik ad Herennium23 und spä-
ter bei Quintilian24 als besonders wirkungsvolle Eigenschaften abgetrennt. 
Richtigkeit und Deutlichkeit stellen für Cicero noch keine nennenswerten 
Probleme dar und erfordern demnach keine gesonderten Ausführungen: Es 
handelt sich um sprachliche Fertigkeiten, die zwar durch »wissenschaftliche 
Kenntnisse« verfeinert werden können, die allerdings nach genau benennba-
ren Regeln grammatikalisch-semantischer Natur einfach zu erwerben sind 
und die daher einer Selbstverständlichkeit gleichkommen.25 Im Gegensatz 

langue des sages dans un monde qui doute de la sagesse« (vgl. ebd., S. 99). Vor diesem 
Hintergrund ist Ciceros Ideal vom wissenschaftlich gebildeten Redner gerade nicht 
als Unterordnung der Rhetorik unter die Philosophie zu verstehen, wie Wilamowitz-
Möllendorff gemeint hat (Wilamowitz-Möllendorff 1900, S. 18f.).

22	 Vgl. Wagner-Egelhaaf 1997, S. 203: »Das Prinzip der perspicuitas kollidiert nämlich vom 
Ansatz her mit dem des ornatus, mit dem es dialektisch verschränkt ist. Da die perspicuitas 
keinesfalls, so will es die Redelehre, in rationale Eintönigkeit verfallen darf, benötigt sie 
den ornatus, die Ausschmückung der Rede«. Vgl. zudem Fuhrmann 1990, S. 123: »Der 
stilistische Schmuck findet seine Grenze an den Geboten der sprachlichen Korrektheit 
und der Klarheit, an dem Gebot der Klarheit allerdings nur bedingt: wer schmücken 
will, muß vom Gewöhnlichen, vom Nächstliegenden abweichen, was wohl stets eine 
gewisse Einschränkung der Klarheit mit sich bringt. Schmuck und Klarheit stehen 
zueinander in einem gewissen Spannungsverhältnis«.

23	 Hier werden latinitas und perspicuitas – Letztere wird von der Herennius-Rhetorik explanatio 
genannt – unter dem Begriff der elegantia zusammengefasst: Vgl. Rhet. ad Herenn. IV, 17.

24	 Quintilian ordnet anfänglich sogar das aptum dem ornatus zu: Vgl. Quintilian, Inst. Orat. I, 
5,1. Zum ornatus als wirkungsvollem Glanz der Rede vgl. ebd., VIII 3, 1–6.

25	 Cicero, De orat. III, 39–50.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26

dazu entspringt für Cicero der angemessene Schmuck dem Talent (ingenium) 
des tugendhaften Redners und begründet den eigentlichen Ruhm der Be-
redsamkeit, weil nur die »verlockenden, verschwenderischen«26 Kunstmittel 
eine fast unbegrenzte Macht auf den Zuhörer ausüben können.27 Der Deut-
lichkeit hingegen ist die in sich unproblematische Vorstellung eines affektlo-
sen, nüchternen Redens zugeordnet – so implizieren Ciceros Ausführungen 
das, was nach der Schrift Peri hermeneias des Pseudo-Demetrios ausdrücklich 
ohne Pathos (ἀπαϑές) gesprochen wird.28 
In dieser über Jahrhunderte hin wohl fälschlicherweise Demetrios von 
Phaleron zugeschriebenen und schwer datierbaren Abhandlung Über den 
Stil29 wird die sapheneia im Rahmen der Lehre von den Stilarten bespro-
chen, von denen klassischerweise drei zu unterscheiden sind: der schlich-
te (charaktèr ischnós/genus subtile), der mittlere (charaktèr mésos/genus medium) 
und der hohe oder erhabene Stil (charaktèr megaloprepés/genus grande oder 
sublime).30 Den Maßstab für diese folgenreiche Einteilung, die zudem für 
die Poetik auf lange Sicht bestimmend gewesen ist, bietet auch hier der 
Grad des mit der Rede verbundenen Affekts: Der einfache Stil soll beleh-
ren (docere), der mittlere unterhalten (delectare) und der hohe erregen (move-
re). Weil es zu den Aufgaben der schlichten Stilart gehört, zu unterrichten 
und zu beweisen, zeichnet sie sich nach Pseudo-Demetrios dadurch aus, 
dass sie deutlich ist und jeden auffälligen Schmuck vermeidet.31 Die Rheto-
rik ad Herennium ordnet dem oberen bzw. dem unteren Ausdruck schema-
tisch den Schmuck (ornatus) bzw. »den allgemein üblichen Gebrauch der 
reinen Umgangssprache« zu.32 Auch Cicero zählt in der Abhandlung Ora-
tor zu den obersten Merkmalen der einfachen Redensart den deutlichen 
Ausdruck (dilucidus) und die Nüchternheit (ieiunitas)33 – Eigenschaften, die 
26	 Cicero, Orat. 79.
27	 »Denn niemand hat ja einen Redner je dafür bewundert, daß er korrekt sprach; 

andernfalls lacht man ihn aus und glaubt nicht nur, er sei kein Redner, sondern auch kein 
Mensch. Niemand hat einen dann gerühmt, wenn er so sprach, daß die Anwesenden 
verstanden, was er meinte, vielmehr verachtete man einen, der dazu nicht imstande war. 
Bei wem erschauern dann die Menschen? Wen blicken sie als Redner starr vor Staunen 
an? Bei wem erhebt sich ihr Beifallsgeschrei? Wer ist in ihren Augen sozusagen ein Gott 
unter Menschen? Es sind diejenigen, die ausgewogen, klar, wortreich, mit wirkungsvoller 
Stilisierung des Inhalts und der Formulierung reden […]. Das ist es, was ich glanzvoll 
(ornate) nenne« (Cicero, De orat. III, 52f.). Vgl. dazu: Michel 1960, S. 339–343.

28	 Ps.-Demetrios, De eloc. 194.
29	 Vgl. ebd. (Einleitung des Herausgebers).
30	 Ps.-Demetrios kennt noch eine vierte Stilart, das deinon, den »heftigen« Stil.
31	 μάλιστα δὲ σαφη̑ χρὴ τὴν λέξιν εἰ̑̑ναι (ebd. 191). – Vgl. ausführlicher zum einfachen Stil 

Volkmann 1963, S. 542f.
32	 Rhet. ad Herenn. IV, 11.
33	 Cicero, Orat. 5, 20.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


27

im Unterschied zum überbordenden »asianischen« schon den sogenann-
ten »attischen« Stil eines Lysias oder eines Isokrates geprägt haben.34 
Allerdings wird bei Cicero ebenso wie bei Demetrios klar, dass die schlich-
te Stilart bei aller Vielfalt der Schattierungen und Erscheinungsweisen 
nicht eine rein schmucklose Redensform darstellt. Während dem hohen 
Ausdruck die Funktion zukommt, mit großen und wuchtigen Worten »die 
Herzen zu erschüttern und umzustimmen« (ad permovendos et convertendos 
animos),35 entfaltet sich der einfache Stil dann am besten, so Cicero, wenn 
bei aller Nüchternheit ein »Anflug wirkungsvollen Schmucks« (leviter ornati) 
am Werk ist.36 Auch Quintilian bestimmt die oratio inornata nicht etwa mit 
der Deutlichkeit, sondern mit dem Fehlerhaften (vitium),37 beispielsweise 
bei obszönen Ausdrücken38 – Einfachheit hingegen definiert er als beson-
ders gepflegten und reinen Schmuck (ornatum purum).39 Demzufolge ist we-
der der schlichte Stil noch die Deutlichkeit über eine simple Opposition 
zum ornatus zu fassen. Vielmehr ist in allen Stillehren der Antike zu beob-
achten, dass die Deutlichkeit grundlegend auf den Redeschmuck angewie-
sen ist und dass die Bestimmung der perspicuitas bei aller Abstinenz von 
der wirkungsvoll gestalteten Rede wiederholt auf den Bereich des ornatus 
zurückgreift und persuasive Funktionen umfasst. Die Kraft der Überzeu-
gung (oder der Überredung), so pointiert etwa Pseudo-Demetrios, hängt 
von einer möglichst ungekünstelt wirkenden Deutlichkeit ab.40

Es ist im Hinblick auf eine auch nur technische Bestimmung und Beschrei-
bung der rhetorischen Deutlichkeit von entscheidender Bedeutung, als 
Prämisse festzuhalten, dass die in der Stillehre schematisch abgegrenzten 
Bereiche perspicuitas und ornatus nicht nur intim verbunden sind, sondern ein 
Spannungsverhältnis hervortreten lassen, das im Innern der Deutlichkeit 
selbst am Werk ist und das die ambivalente Struktur der antiken Bered-
samkeit – die Indifferenz von Überreden (Rhetorik) und Überzeugen (Phi-
losophie) – widerspiegelt. Dieses Problem wird in der Regel situativ veran-
schaulicht und aus einem psychologischen Argument abgeleitet. Schon für 

34	 Vgl. zu den Anfängen der Stillehre und zur attischen Beredsamkeit bei Isokrates: Cicero, 
De orat. II 3, 10; Blass 1962, Bd. 2, S. 107ff. Als höchsten Vorzug der Rede nennt Isokrates 
die Klarheit bzw. Reinheit (καϑαρότης) (ebd., S. 115). Zum Kampf des Asianismus und 
Attizismus vgl. Wilamowitz-Möllendorff 1900; Norden 1958, S. 126–152; Blass 1977.

35	 Cicero, Orat. 5, 20.
36	 Ebd.  – Entsprechend qualifiziert Cicero auch den attischen Stil des Lysias nicht als 

schmucklos (inornatus) vgl. ebd., 9, 29.
37	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 3, 41–59.
38	 Ebd., VIII 3, 38.
39	 Ebd., VIII 3, 87.
40	 Ps.-Demetrios, De eloc. 221.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28

Aristoteles schließt die Forderung nach sapheneia keineswegs aus, dass es nö-
tig sei, der Rede etwas »Fremdartiges« zu verleihen, weil die Menschen das 
Entlegene bewundern.41 Nach Quintilian kommt die durchsichtige Rede 
nicht ohne Schmuckmittel aus, weil sie sonst in trockene Monotonie zu 
verfallen und die Unaufmerksamkeit der Zuhörer hervorzurufen droht.42 
Die Rhetoriker haben sich aus diesem Grund durchweg dazu veranlasst 
gesehen, für die deutliche Rede den mehr oder weniger maßvollen Einsatz 
von Figuren und Tropen zu empfehlen – damit ist freilich etwas eingefor-
dert worden, das die Deutlichkeit übersteigt und in einen Konflikt mit den 
eigenen Mitteln führt. Dieser innere Widerstreit geht aus der Schlusspas-
sage von Quintilians Kapitel über die perspicuitas besonders prägnant her-
vor: Gleichsam als Überleitung zum Thema Wortschmuck geht Quintili-
an hier auf das Problem ein, dass die Aufmerksamkeit des Richters nicht 
vorausgesetzt werden kann und dass sich die Rede folglich nicht nur um 
Verständlichkeit, sondern um eine möglichst nachdrücklich vorgetrage-
ne Deutlichkeit bemühen muss: Der Zuhörer darf die Worte »keinesfalls 
nicht verstehen«, und die »Rede [muss] in sein Inneres eindring[en], wie 
die Sonne in die Augen«:43 Die deutliche Rede soll nicht nur bezwecken, 
»daß man versteht, sondern daß man mehr versteht«.44 Diese für die gesam-
te antike Rhetorik repräsentative Forderung nach perspicuitas zeigt, dass die 
Deutlichkeit per se mangelhaft ist und auf einen Überschuss angewiesen ist. 
Das Wirkungsmoment aber, das die Defizienz der perspicuitas beheben soll, 
droht – um in Quintilians Bild von der blendenden Sonne zu bleiben – aus 
übergroßer Helligkeit das Gegenteil hervorzurufen.45 Gerade am persisten-
ten Beharren auf Verständlichkeit wird erkennbar, dass der durchsichtigen 
Rede die Dunkelheit nicht äußerlich, sondern inhärent ist:46 Ohne im tech-
nischen Sinne den vitia der Rede zu verfallen,47 trägt die perspicuitas die als 
mangelhaft verpönte obscuritas potenziell stets mit sich.

41	 Aristoteles, Rhet. III, 2.
42	 Quintilian, Instit. Orat. VIII 3, 1–3.
43	 Ebd., VIII 2, 23f.
44	 Ebd., VIII 2, 11.
45	 Vgl. Göttert 1991, S. 2f.: »Verständlichkeit oder auch Klarheit, Deutlichkeit, 

Durchsichtigkeit […] überschneidet sich vielmehr mit ihrem Widerspiel, ist ohne ein 
gewisses Maß an Dunkelheit nicht zu haben«.

46	 Vgl. Fohrmann 1994, S. 199.
47	 Quintilian nennt ausführlich die ungebräuchlichen Worte, Homonyme, verschachtelte 

Perioden und die Ambiguität (Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 12–21). Vgl. hierzu Fuhrmann 
1966.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29

Diese Spannung im Innern des deutlichen Redens, die für die Stillehre 
bis weit in die Neuzeit als konkretes Problem virulent geblieben ist,48 be-
zeichnet aber nicht nur eine praktische Verlegenheit um den richtigen 
Grad an Helligkeit, sondern betrifft weit grundlegender die systematische 
Ordnung der Rhetorik. Während sich die kanonischen Beschreibungen 
der Deutlichkeit bislang darauf beschränkt haben, die höchste Tugend 
der Rede in Opposition zur fehlerhaften obscuritas zu definieren und jede 
Art der Einschränkung billigend in Kauf zu nehmen oder als Lizenz zu 
motivieren,49 muss eine umfassende Bestimmung von sapheneia/perspicuitas 
dezidierter auf den Bereich der Tropen und Figuren ausgedehnt werden. 
Dass nämlich die perspicuitas auf den ornatus angewiesen ist, stellt nicht die 
Ausnahme,50 sondern die Regel dar. Die Deutlichkeit, so lässt sich aus den 
bisherigen Ausführungen ableiten, ist stets geschmückte Deutlichkeit. Die 
Besonderheit dieser kunstvoll gestalteten Rede besteht im Unterschied 
zum würdevollen hohen Ausdruck darin, möglichst ungekünstelt und 
nüchtern zu wirken. Deutliche Rede ist oratio ornata im Gewand einer ratio 
inornata.

Zweierlei Deutlichkeiten

Obwohl sapheneia/perspicuitas in der Rhetorik vorwiegend als Stilqualität 
abgehandelt wird, betrifft die übergreifende Forderung nach Deutlichkeit 
nicht nur im engeren Sinne die Lehre vom Ausdruck (elocutio), sondern 
alle Redeteile (partes orationis) und reicht von der klaren und verständlichen 
Gedankenkonzeption und -gliederung (inventio und dispositio)51 bis hin zur 
artikulierten Vortragsweise durch volle Aussprache der Wörter und maß-
haltende Mimik und Gestik (pronuntiatio und actio).52 Als kunstvolle Technik 

48	 Vgl. das Kapitel Stilistik des Denkens nach 1700 dieser Arbeit.
49	 Vgl. zur partiellen oder graduellen obscuritas als Lizenz: Lausberg 1990, S. 275. Vgl. auch 

Ueding/Steinbrink 1986, S. 209: »Der der perspicuitas gegenüberstehende Fehler ist die 
obscuritas, die Dunkelheit. Als Ausnahme mag gelten, wenn der dunkle Ausdruck die 
eigentliche Wirkungsabsicht nicht etwa behindert, sondern gar unterstützt«.

50	 So z.B. bei Fuhrmann 1990, S. 116.
51	 Quintilian, Inst. Orat. IV 2, 31.
52	 Ebd., XI 3, 33–39: »Deutlich nun ist der Vortrag erstens dann, wenn die Wörter ihre 

vollen Ausgänge erhalten, die ja gewöhnlich teils verschluckt, teils entstellt werden, da die 
meisten die Schlußsilbe nicht voll bringen […]. So notwendig aber die volle Entfaltung 
der Wörter ist, so lästig und abstoßend ist es, alle Buchstaben in Rechnung zu stellen 
[…]; denn sowohl die Vokale verschmelzen oft genug, und auch bestimmte Konsonanten 
schwinden, wenn ein Vokal folgt. […] Die zweite Voraussetzung der Deutlichkeit besteht 
darin, daß die Rede deutlich gegliedert ist [oratio distincta], d.h. daß der Redende an der 
gehörigen Stelle anfängt und aufhört«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30

umfasst die deutliche Rede eine ganze Reihe von spezifischen, im Folgenden 
genauer zu erörternden Mitteln, die dem Zweck des besseren Verständnis-
ses dienen. Dazu gehören der grammatikalisch korrekte und eindeutige 
Ausdruck, die detailgetreue, nicht sprunghafte Erzählung von Vorgängen 
und ein mehr oder weniger dezenter Glanz. Die Verschränkung von gram-
matikalisch-sprachlogischen Kriterien mit der darstellungstechnischen For-
derung nach sachgemäßer Wiedergabe und genuinen Wirkungskategorien 
wie den Redeschmuck lässt im Ansatz schon die Spannung im Innern der 
Deutlichkeit erkennen, nämlich die – potenziell brüchige – Koppelung von 
intellektueller Verständlichkeit und sinnlicher Anschaulichkeit. Wie hier zu 
zeigen ist, sind die durchaus heterogenen Verfahrensweisen der perspicuitas 
im Rahmen dieses Gefüges genauer zu beschreiben. 
Die antike Beredsamkeit geht im Blick auf die Deutlichkeit von einer be-
grifflichen Binnenunterscheidung aus. Bereits Anaximenes von Lampsa-
kos differenziert zwischen einer Deutlichkeit der Dinge (σαφω̑ς ἀπὸ 
τω̑ν πραγμάτων) und einer Deutlichkeit der Worte (σαφω̑ς ἀπὸ τω̑ν 
ὀνομάτων).53 Im Kern ist hier die später von Quintilian aufgegriffene 
funktionale Aufteilung in eine durchsichtige und anschauliche Wiederga-
be von Sachverhalten (perspicuitas in rebus) einerseits und eine wirkungsvol-
le Stilisierung von verständlichen Worten (perspicuitas in verbis) andererseits 
enthalten.54 Entsprechend werden die beiden Deutlichkeiten an verschie-
denen Orten im System der Rhetorik besprochen – einmal als Richtlinie 
für die affektfreie Beschreibung und einmal als Kunst des durchsichtigen 
Ausdrucks. In beiden Fällen ist den antiken Lehrbüchern allerdings zu 
entnehmen, dass die deutliche Rede, die gerade durch ihre Nüchternheit 
überzeugen will, nicht ohne Redeschmuck auskommt und die ganze Am-
biguität im Begriff der Persuasion ausmisst.55

Transparente Erzählung

1. – Die transparente Darstellung der Dinge wird – mit Ausnahme von 
Aristoteles – in der dispositio unter dem Teil der narratio erörtert. Die Er-
zählung bildet in der Abfolge der partes orationis die Grundlage der fol-
genden argumentatio und dient dem Zweck einer überzeugenden Rede.56 

53	 Anaximenes, Ars Rhet. 30, 6.
54	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 1.
55	 πείϑω kann im Deutschen bekanntlich sowohl mit ›überreden‹ als auch mit ›überzeugen‹ 

wiedergegeben werden (Groddeck 1995, S. 29).
56	 »Die Schilderung des Sachverhalts muß nämlich so klar sein wie das übrige; doch sollte 

man sich dabei umso mehr anstrengen, als es bei der Erzählung schwerer fällt, Unklarheit 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31

Als Element der rhetorischen Erzähltheorie ist die durchsichtige Mittei-
lung des Sachverhalts mit der spezifischen Funktion der Unterrichtung 
und Belehrung (docere) verbunden.57 Da sich die perspicuitas in rebus an den 
Verstand der Zuhörer richtet, verbieten die Rhetoriker in der Regel den 
Gebrauch der Affekte, denn der Redner spricht dann am besten, »wenn 
er die Wahrheit zu sagen scheint«.58 Den Vorgaben der Veridiktion fol-
gend, soll der Sprecher die direktesten Wörter und Ausdrucksformen be-
nutzen und auf jeden Redeschmuck verzichten (verbis propriis), damit die 
Zuhörer eine deutliche Vorstellung vom Sachverhalt gewinnen können 
(cognitio).59 Schon Anaximenes hält deshalb – einem Vorschlag des Isokra-
tes folgend – fest, dass die Darstellung von Vergangenem, Geschehendem 
oder Künftigem »kurz, deutlich und nicht unglaubwürdig« sei, damit sie 
sich ins Gedächtnis der Zuhörer einpräge.60 Während die Kürze (brevi-
tas) dem Zweck der Aufnahmebereitschaft dient und dazu anhält, alles 
Überflüssige zu übergehen, ohne dass die Anschaulichkeit darunter leidet 
und sich heraklitische Dunkelheit breit macht, und die Glaubwürdigkeit 
(credibilitas) dahin wirkt, die mögliche Unwahrscheinlichkeit von realen 
oder erfundenen Geschehnissen zu plausibilisieren, kommt Deutlichkeit 
dadurch zustande, dass ein Vorgang nicht sprungweise, sondern in der 
natürlichen, d.h. sachgemäßen Reihenfolge und ohne Unterbrechungen 
eins zu eins wiedergegeben wird. Diesem bei Anaximenes vorgeprägten 
Kriterium für die perspicuitas in rebus folgen auch Cicero und die Rhetorik an 
Herennius, wenn sie die narratio aperta oder perspicua einfordern.61 
Allerdings ist die Lehre von der affektfreien Erzählung keineswegs kon-
sistent. Quintilian beispielsweise sieht die Gefahr, dass die Darstellung 
des Sachverhalts das taedium, also eine nachlassende Aufmerksamkeit des 
Publikums bewirkt.62 Die Institutio Oratoria hält daher, wie zuvor schon 
die Rhetorik des Aristoteles,63 mit Entschiedenheit und gegen alle Vor-

zu vermeiden, als bei der Einleitung, der Beweisführung oder dem Epilog und weil bei 
diesem Teil der Rede Unklarheit gefährlicher als bei den anderen ist. Denn wenn man 
sich sonst irgendwo zu unklar ausgedrückt hat, so kostet das nur den Gedanken, der so 
unklar formuliert ist, eine unverständliche Erzählung [narratio obscura] aber verdunkelt die 
gesamte Rede« (Cicero, De orat. II 329).

57	 Ebd., IV 2, 35.
58	 Ebd., IV 2, 38.
59	 Ebd., IV 2, 36.
60	 Anaximenes, Ars Rhet. 30, 5.
61	 Cicero, De Orat. II, 329; De inv. I 28f. – Rhet. ad Herenn. I 15.
62	 Quintilian, Inst. Orat. IV 2, 103. Vgl. auch ebd., 111: »Umso mehr muß ich mich wundern 

über die Gelehrten, die der Meinung sind, die Erregung von Empfindungen dürfe in der 
Erzählung nicht angewendet werden«.

63	 Aristoteles, Rhet. III 16.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32

gaben der Nüchternheit fest, dass die narratio »mit jedem nur möglichen 
Schmuck und Liebreiz ausgestattet werden« muss (exornanda).64 So erlaubt 
Quintilian beispielsweise auch den Gebrauch von wirkungsvoll eingesetz-
ten Exkursen.65 Weil aber die Rede dadurch Gefahr läuft, zu ausführlich 
zu geraten, in Dunkelheit umzuschlagen und die cognitio zu verhindern, 
empfiehlt Quintilian als Regulativ den purissimus sermo, d.h. eine Kunst des 
Ausdrucks (oratio ornata), die sich an eine – freilich nicht weiter präzisier-
te – Vernunft des Redens (ratio loquendi) hält.66 
Das Argument, dass die narratio perspicua zugleich geschmückte Rede zu 
sein hat, gibt nicht nur eine funktionale Indifferenz zwischen docere und 
movere zu bedenken67 – es ist auch im Hinblick auf den Spielraum entschei-
dend, den Quintilian in diesem Kontext der perspicuitas verleiht und der 
sich bei einem signifikanten Problem der begrifflichen Klassifikation zu 
erkennen gibt. Mit Bezug auf den Reiz der Darstellung (iucunda expositio) 
erwägt Quintilian  – einem Vorschlag Ciceros folgend68 –, nach Kürze, 
Deutlichkeit und Wahrscheinlichkeit als vierte Tugend der Erzählung die 
Evidenz (evidentia) aufzulisten. Gemeint ist die Anschaulichkeit, die sich 
Quintilian zufolge aus dem wundersamen Effekt ergibt, dass die Rede 
nicht zu reden scheint (non dicendum) und das Erzählte gleichsam vor Au-
gen gestellt wird (sed ostendendum).69 Der Sprachcharakter der Rede soll 
dadurch aufgehoben werden, dass Nicht-Gegenwärtiges präsent gemacht 
und aus dem Zuhörer ein Zuschauer wird. An Wirkung verspricht die-
se »kategoriale Transposition des Redens zum Zeigen«70 ungleich mehr 
als die einfache perspicuitas, weil die evidentia das sinnliche Ereignis einer 
unmittelbaren Präsenz am Geschehen herbeiführen, während die narratio 
perspicua nur die intellektuell nachvollziehbare Durchsicht auf Ereignisse 
gewährleisten soll – dennoch entscheidet sich Quintilian im Rahmen sei-
ner Erzähltheorie dafür, die Anschaulichkeit zur deutlichen Erzählung zu 
rechnen. 
Diese Begriffspolitik schließt mit dem evidenziellen Effekt etwas in die 
Deutlichkeit ein, was den durchsichtigen Ausdruck zu übersteigen 

64	 Quintilian, Inst. Orat. IV 2, 116.
65	 Ebd., IV 2, 104.
66	 Ebd., IV 2, 118.
67	 Ebd., IV 2, 111.
68	 Cicero, Top. 26, 97.
69	 Quintilian, Inst. Orat. IV 2, 64: »Anschaulichkeit ist zwar, wenn ich recht sehe, in der 

Erzählung ein großer Vorzug, indem etwas Wahres nicht nur ausgesprochen, sondern 
gewissermaßen vorgeführt zu werden verdient, doch kann man sie zur Deutlichkeit 
rechnen«.

70	 Campe 1997, S. 219.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33

scheint. Gleichsam geht in systematischer Hinsicht ein innerer Riss durch 
die perspicuitas und gewinnt eine sinnliche Seite im nüchternen Reden Pro-
fil. Denn die Institutio Oratoria bestimmt die evidentia in der Lehre von den 
Affekten als dasjenige Mittel, auf das »die Gefühlswirkungen so [folgen], 
als wären wir selbst zugegen«.71 Wie genauer zu sehen sein wird, löst 
sich schließlich in Quintilians Stillehre die Evidenz – wenigstens schein-
bar – von der perspicuitas und findet bei den wirkungsvollen Figuren der 
Vergegenwärtigung die ursprüngliche Heimat wieder.72 In struktureller 
Perspektive bedeuten diese intime Affinität und Verschränkung von Deut-
lichkeit und Evidenz zunächst einmal, dass die Veranschaulichung als das 
kunstvolle Verfahren der transparenten Erzählung hervortritt, das eine 
Sprachvergessenheit bezweckt, um die Wiedergabe des Geschehens zu 
einem visuellen Ereignis zu steigern. Die belehrende Darstellung, die als 
Inbegriff höchster Überzeugungskraft gilt und an den Verstand der Zu-
hörer gerichtet ist, scheint an das affektive Moment der sinnlichen Reprä-
sentation gekoppelt zu sein. Gerade Quintilians Einordnung der evidentia 
unter die perspicuitas lässt nicht nur die porösen Grenzen im rhetorischen 
Begriff der Deutlichkeit, sondern auch eine charakteristische Spannung 
erkennen: Die transparente Erzählung – so muss man schließen – ist stets 
auf etwas angewiesen, das über sie hinaus zeigt und das sich als Effekt 
möglicherweise nur jenseits des Redens ereignet.
Was die unsicheren terminologischen Grenzen der Deutlichkeit betrifft, 
erweist sich Quintilian wieder einmal als guter Leser Ciceros, wenn er 
auf den griechischen Ursprung im Begriff der evidentia hinweist. Cicero 
hat das Wort in erkenntnistheoretischem Umfeld als Übersetzung von 
ἐνάργεια geprägt und mit perspicuitas synonym gesetzt.73 In skeptischer 
Absicht bestreitet er im zweiten seiner akademischen Bücher unter dem 
Titel Lucullus die bei Epikureern und Stoikern anzutreffende dogmatische 
Konzeption von enargeia als Wahrheitskriterium für unmittelbar gewisse 
Sinneseindrücke.74 Obwohl man meinen könnte, dass perspicuitas und evi-
dentia hier ausschließlich als philosophische Begriffe verstanden werden,75 
weist Cicero subtil darauf hin, dass das skeptische dem rhetorischen Den-
ken verwandt ist, wenn er die dogmatische Position referiert und dabei 
das Urteil über die Gewissheit nicht nur auf einleuchtende Vorstellungen, 

71	 Quintilian, Inst. Orat. VI 2, 32.
72	 Vgl. zur Herkunft des Vor-Augen-Stellens aus dem Kontext der energetischen Metapher 

bei Aristoteles: Campe 1997.
73	 Cicero, Acad. lib. II 17.
74	 Vgl. Usener 1966, S. 11 bzw. Epikur 1983, S. 71.
75	 So Kemmann 1996, Sp. 43.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34

sondern auch auf die evidente Rede bezieht: »Jedenfalls waren sie der 
Ansicht, keine Aussage (orationem nullam) könne als einleuchtender gelten 
als die Evidenz selbst; das, was derart klar sei, brauche man nicht noch 
zu definieren«.76 Das philosophisch-rhetorische Janusgesicht der Begriffe 
evidentia und perspicuitas, das sich hier pointiert zeigt, begünstigt die skepti-
sche Strategie Ciceros, wonach die Evidenz als unmittelbare Wahrheit der 
sinnlichen Eindrücke aus dem Bereich der Erkenntnislehre demjenigen 
der Rhetorik angenähert wird und mit Blick auf die mittelbare Faktur der 
Rede an Selbstverständlichkeit einbüßt. Zugleich – und dieser Punkt ist 
im Hinblick auf Quintilians begriffliche Probleme entscheidend – geben 
Ciceros Schwierigkeiten, enargeia angemessen zu übersetzen,77 und die da-
ran anschließende Gleichsetzung von evidentia und perspicuitas den Blick 
frei auf die im griechischen Original bereits innewohnende Spannung der 
deutlichen Rede.
In der griechischen Rhetorik taucht der Begriff der enargeia schon im frü-
hen 4. Jahrhundert v. Chr. auf und meint die Technik der detaillierten 
und sachlichen Schilderung. Ein Geschehen soll in allen Einzelheiten so 
erzählt werden, dass es durch die Worte sinnlich vergegenwärtigt und 
gleichsam vor Augen geführt wird.78 Eingehend wird die enargeia im Trak-
tat des Pseudo-Demetrios als eines von mehreren Mitteln diskutiert, die 
Deutlichkeit der einfachen Rede – sapheneia – herzustellen. Die Anschau-
lichkeit, der hier überdies schon eine prägnante Nähe zur poetischen Mi-
mesis zugesprochen wird,79 besitzt nicht nur die Funktion der genaueren 
Beschreibung des Sachverhalts, sondern auch und vor allem der gestei-
gerten Wirkung der Rede. Pseudo-Demetrios bietet für die enargeia eine 
ganze Reihe von spezifischen Verfahren an, denen leicht anzusehen ist, 
dass sie einen emotionalen Effekt beim Publikum zeitigen sollen: Neben 
die genaue und lückenlose Vergegenwärtigung von Gegenständen, Per-
sonen und Handlungen stellt Pseudo-Demetrios die gliedernde Wieder-
holung von Redeteilen (epanalepsis) und so ungewöhnliche Mittel wie die 
Kakophonie oder onomatopoetische Wörter zur Steigerung der Aufmerk-
samkeit.80 Ganz ausdrücklich peilt er mit diesen Techniken das Pathos der 

76	 Cicero, Acad. lib. II 17.
77	 »[…] weil ja nichts einleuchtender sei als die ἐνάργεια, wie es die Griechen nennen – 

ich nenne es, wenn Ihr erlaubt, ›Klarheit‹ [perspicuitatem] oder ›Evidenz‹ [evidentiam] und 
werde, wenn nötig, noch andere Wörter bilden […].« (Ebd.) Die Etymologie von enargeia 
führt vom Adjektiv ἐναργής ›sichtbar, erkennbar, klar‹ vermutlich auf ein ἄργος ›von 
Glanz umgeben‹ zurück (vgl. Frisk 1991, Bd. 1, S. 510).

78	 Vgl. Liddell/Scott 1958, S. 556; Graf 1995, S. 145.
79	 Ps.-Demetrios, De eloc. 219.
80	 Ebd., 209–220.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35

Darstellung (ἐναργείας πάϑος) gerade dort an,81 wo man es am wenigsten 
erwarten würde, nämlich im Rahmen des einfachen, nüchternen Stils. 
Quintilians Entscheidung, die Evidenz in der Lehre von der narratio unter 
den Begriff der Deutlichkeit zu stellen, beerbt also eine in der rhetorischen 
Tradition mehrfach vorgeprägte Spannung im referenziellen Reden. Da 
die Deutlichkeit der Dinge – so kann man zusammenfassen – im Dienst 
des Überzeugens steht, ist sie auf bestimmte Mittel angewiesen, die ihr 
Anschaulichkeit und Aufmerksamkeit garantieren: eindeutige Wörter, na-
türliche und lückenlose Reihenfolge der Darstellung, detaillierte Beschrei-
bung des Sachverhalts, Wiederholung von Aussagen, wo es der Verständ-
lichkeit dient, bis hin zur lebhaften Vergegenwärtigung von vergangenen 
oder künftigen Geschehnissen. Die nüchterne und sachliche Wiedergabe 
schließt kunstvolle Verfahren keineswegs aus, sondern konstitutiv ein, 
derart, dass sie stets auch die Funktion des Überredens erfüllen kann. 
Schon in der narratio reicht die extreme Spannweite der Deutlichkeit vom 
einen Ende der Rhetorik zum anderen, von der belehrenden Funktion 
bis zur dramatischen Wirkung der Rede. Im Falle der Evidenz gar, die 
als Begriff bereits auf figurale Techniken vorausweist, richtet sich die nar-
rative Durchsichtigkeit – man ist versucht zu sagen: mit aller Kraft der 
Suggestion – auf ein sinnliches und kognitives Ereignis aus, das sich erst 
jenseits des Redens zeigt und über das die Rhetorik nicht direkt verfügen 
kann. Damit ist letztlich auch die deutliche Erzählung nie mit Sicherheit 
ganz zu haben.

Eindeutigkeit der Wörter

2. – Im Bereich der elocutio wird die Deutlichkeit der sprachlichen Formu-
lierung (perspicuitas in verbis) durchweg in zweierlei Hinsicht präzisiert  – 
einmal mit Bezug auf die einzelnen Wörter (in verbis singulis) und einmal 
auf den Kontext (in verbis coniunctis). Vor dem Hintergrund der bislang 
gewonnenen Einsichten in die Doppelnatur der Durchsichtigkeit dürfte es 
nicht mehr überraschen, dass der deutliche Ausdruck sowohl in paradig-
matischer als auch in syntagmatischer Hinsicht nicht ohne maßgebliche 
Beteiligung kunstvoller Mittel realisiert werden kann. Der Überschuss, 
den die Deutlichkeit stets benötigt, ist strukturell bedingt und auch und 
gerade dort am Werk, wo sie sich auf ihr eigenstes Terrain zu besinnen 
scheint, nämlich bei der Proprietät der einzelnen Wörter und der Eindeu-
tigkeit der Satzkonstruktion. Quintilians zusammenfassende Bestimmung 

81	 Ebd., 214.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36

des transparenten Stils – gerade weil sie ihrer Griffigkeit wegen so kano-
nisch geworden ist82 – bleibt sowohl nach den detailreichen Darlegungen 
in der Institutio Oratoria selbst, als auch im Rückblick auf die griechische 
Rhetorik-Tradition erklärungsbedürftig und muss im Einzelnen erörtert 
werden: 

Für uns gelte die Durchsichtigkeit (perspicuitas) als Haupttugend des Ausdrucks 
(prima virtus), die eigentliche Bedeutung im Gebrauch der Wörter (propria verba), 
ihre folgerichtige Anordnung (ordo), kein Schluß, der zu lang hinausgeschoben 
wird, nichts, das fehle, und nichts, das überflüssig sei […].83

2. a – Von den griechischen Abhandlungen bis zu Quintilian und darüber 
hinaus herrscht Einigkeit darüber, dass neben dem korrekten Sprechen 
die eindeutige Bezeichnung (ὄνομα κύριον/verbum proprium) die Grundlage 
der perspicuitas in verbis singulis bildet. Durch die mehr oder weniger konse-
quente Vermeidung von uneindeutigen Wörtern (ἄκυρον/verba inpropria) – 
vornehmlich von ungewohnten Ausdrücken, Archaismen, Ambiguitäten 
und Metaphern – und dem daraus sich ergebenden Fehler der dunklen 
Rede sei der univoke Ausdruck ohne besondere Kunstgriffe zu erzielen. 
Besonders die lateinische Beredsamkeit hat die proprietas in aller Regel als 
eine sprachnotwendige Selbstverständlichkeit begriffen und nicht als be-
sondere rhetorische Leistung betrachtet. »Wozu noch viele Worte? Die 
Sache ist so einfach«  – mit diesem Ausruf schließt Cicero die wenigen 
Bemerkungen zum Thema unmittelbar ab.84 
Allerdings stimmen die Meinungen darüber, mit welchen Mitteln die Ein-
deutigkeit des Wortes zu erzielen sei, keineswegs in allen rhetorischen 
Lehrbüchern überein. Besonders im Vergleich der griechischen mit der 
römischen Überlieferung sind entscheidende konzeptuelle Differenzen 
zu verzeichnen. Die verbreitete Reduktion auf die sprachlogische Bestim-
mung der Eigentlichkeit jedenfalls, wonach verba propria diejenigen Wörter 
sind, die – nach dem idealen Modell des Eigennamens (nomen proprium) – 
für nur eine Sache zutreffen und ein unzweideutiges Verhältnis von Be-
zeichnung und Bezeichnetem besitzen,85 entspringt einer arglosen Lektüre 
der lateinischen Abhandlungen. Jedoch hält Quintilian bei der ersten Er-
wähnung sogleich mit einigermaßen scharfsinnigem Problembewusstsein 

82	 Vgl. Fuhrmann 1990, S. 117; Lausberg 1990, S. 274 (§ 528); Ueding/Steinbrink 1986, 
S. 211.

83	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 22.
84	 Cicero, De orat. III 49.
85	 Rhet. ad Herenn. IV 17: »propria, quae eius rei verba sunt«. Vgl. zum univoken Verhältnis 

von Eigennamen: Lausberg 1963, S. 52f. (§ 135–137).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37

fest, dass die proprietas »nicht nur in einer Bedeutung verstanden« wird86 
und als Begriff – so muss man schließen – dem Kriterium der Univozität 
selbst nicht genügt. Gerade den Ausführungen der Institutio Oratoria ist zu 
entnehmen, dass die Eigentlichkeit zum Gegenstand verschiedenartigster 
Bestimmungsversuche wird und dass sich das Verhältnis von verbum pro-
prium und verbum inproprium keineswegs dem Schema der gegenseitigen 
Exklusion von unfigürlichen und schmuckvollen Wörtern fügt. Vielmehr 
muss bei aller Anstrengung Quintilians, den Bereich des Eigentlichen von 
demjenigen des Ornats zu trennen, festgestellt werden, dass die Proprietät 
mehr und mehr ihr scheinbar angestammtes Gebiet verliert und dasjenige 
des Uneigentlichen grundlegend miteinschließt. Wieder einmal ist sich 
die Institutio Oratoria über die Grenzen der eigenen Begriffe im Unklaren, 
wieder einmal artikuliert sie bei aller vorgegebenen Sicherheit Definitions-
schwierigkeiten.
Zur Bestimmung der proprietas vernetzt Quintilian im Wesentlichen vier 
denkbar heterogene Argumentationsebenen, die sich an strukturellen ei-
nerseits, an pragmatischen Begründungsmustern andererseits orientieren: 
Ein sprachlogischer Aspekt zielt erstens auf die eindeutige semantische 
Verbindung von res und verba, die ontologisch fundiert wird, indem sie 
sich der Vorstellung verdankt, dass der Name die ihm wesensgemäß zu-
gehörige Sache regelrecht ruft (appellatio rei).87 Für Quintilian stellt sich 
nicht nur sogleich das moralische Problem, dass obszöne, schmutzige und 
›niedrige‹ Wörter zwar vorzügliche Beispiele für eigentliches Sprechen ab-
geben, aber tunlichst zu vermeiden sind und in der Folge als nackte Na-
men (nuda nomina) zur ungeschmückten, d.h. fehlerhaften Rede (inornata) 
gezählt werden88 (hier zeigt sich wieder einmal, dass der deutliche Aus-
druck keineswegs in Übereinstimmung mit dem schmucklosen konzipiert 
ist). Es tritt darüber hinaus die systematisch relevante Feststellung in den 
Vordergrund, dass die Sprache in all den Fällen, wo der ursprüngliche 
Ausdruck fehlt, notwendigerweise auf uneigentliche Verwendungen zu-
rückgreifen muss (abusio/κατάχρησις). Der metaphorische Gebrauch der 
Wörter erweist sich im Fall der Katachrese – zu der Quintilian immer-
hin gleich »tausend Beispiele« zur Hand liegen89 – als produktiv. Damit 
geht ein Nadelöhr auf, durch das die Tropen in das Feld des Eigentlichen 
drängen. Quintilian muss im Anschluss für das deutliche Reden auch die 

86	 Quintilian, Inst Orat. VIII 2, 1.
87	 Ebd.: »Es hat nämlich erstens den Sinn der Benennung, die jedem Ding eigen ist [sua 

cuiusque rei appellatio]«.
88	 Ebd., VIII 3, 38.
89	 Ebd., VIII 6, 35.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38

Verwendung des Metaphorischen (translatio) konzedieren, in der »ja wohl 
der wichtigste Schmuck der Rede (orationis ornatus) besteht«90 – ein Zuge-
ständnis, das in der Folge durch die Ermahnung eingeschränkt wird, dass 
der maßvolle und passende Gebrauch der Metapher die Rede zwar erhellt 
(inlustrat orationem), das häufige Auftreten allerdings zur Verdunkelung füh-
ren könne.91 Zweitens tritt eine sprachhistorische Erklärung hinzu, wenn 
bei Wörtern, die auf mehrere Sachen zutreffen, das verbum proprium nach 
dem Gesetz der Etymologie auf einen ursprünglichen Gebrauch (initium) 
zurückgeführt und festgelegt wird.92 Drittens nimmt Quintilian die in der 
rhetorischen Tradition vor ihm dominierende pragmatische Bestimmung 
der Proprietät auf, wenn er bei mehrdeutigen (figürlichen oder homony-
men) Ausdrücken das eigentliche Wort durch die Konvention des Ge-
brauchs, also durch eine Norm, festlegt.93 Und viertens schließt sich daran 
doch noch eine individuelle virtus des Redners an – nämlich die, für eine 
Sache, die kein proprium oder gleich mehrere davon kennt, den treffenden 
Ausdruck zu finden – das heißt das Wort, das wie kein anderes die res bes-
ser bezeichnet und das sich demnach als eigentliches erst aus der prekären 
Situation der Konkurrenz zu anderen Wörtern konstituiert. Gute Meta-
phern (bene translata) werden hier ausdrücklich zum Eigentlichen gezählt.94 
Quintilians Bestimmung des proprium, das sich selbst in keinem Punkt ge-
nug zu sein scheint, liest sich als Organisation von lauter Verlegenheiten. 
Die Proprietät findet durch die Hinzunahme des Wortschmucks nicht 
einfach eine Ergänzung, sondern ist im Grundstock auf ihn angewiesen 
und von ihm durchsetzt. Daher kann die für Quintilian gleichwohl gültige 
Maxime, »die Durchsichtigkeit erfodere mehr eigentliche, Schmuck mehr 
übertragene Wortbedeutungen«,95 keinen systematischen Stellenwert be-
anspruchen und erweist sich als instabile Konstruktion: Tatsächlich kann 
der Leitsatz nur mit der Einschränkung formuliert werden, »daß es keinen 
Schmuck gibt, wo die eigentliche Bedeutung fehlt«,96 dass mit anderen 
Worten die Katachrese – also die lexikalische Lücke – zum proprium der 
Sprache erklärt und aus dem Bereich des Figürlichen entfernt wird. Aber 
auch dieses Vorgehen wird durch Quintilian selbst widerlegt, wenn er 
im Abschnitt über den Wortschmuck die Katachrese zwar von der Me-
90	 Ebd., VIII 2, 6.
91	 Ebd., VIII 6, 14.
92	 Ebd., VIII 2, 7.
93	 Ebd., VIII 2, 8.
94	 Ebd., VIII 2, 9f.: »Auch was treffend übertragen gebraucht wird, pflegt ›eigentlich‹ 

genannt zu werden«.
95	 Ebd., VIII 3, 15.
96	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


39

tapher unterscheidet,97 Letztere allerdings gleich im Anschluss als eine 
»mißbräuchliche« Vorliebe der Dichter und – ebenso wie die abusio – als 
Supplementierung eines grundlegenden Sprachmangels beschreibt.98 Die 
Versuche, die proprietas zu bestimmen, sind durchweg Symptome einer 
sachlichen und argumentativen Not.
Ungleich entschiedener als seine Vorgänger hat Quintilian die Konzeption 
der Eigentlichkeit an die metaphorisch gefasste und metaphysisch begrün-
dete Vorstellung des Eigenen und des originären Eigentums gebunden.99 
Gleichsam hat er einen strengen und folgenreichen Gegensatz von Über-
tragenem und Unfigürlichem geprägt, ohne diese Gegenüberstellung in 
der Institutio Oratoria freilich konsistent begründen und durchhalten zu 
können. Quintilians systematische Probleme, die sich u.a. aus der kon-
fliktträchtigen Verbindung von sprachlogischen und pragmatischen Ele-
menten ergeben, sind bei Cicero im terminologischen Nexus verbis usitatis 
et propriis vorgeprägt.100 Die griechische Überlieferung hingegen hat sich 
für die Begründung der sapheneia mehrheitlich am pragmatischen Maß-
stab des Gebrauchs orientiert und den Einsatz von Figuren und Tropen 
für die deutliche Rede keineswegs ausgeschlossen, sondern aus epistemo-
logischen Gründen sogar bevorzugt.
Aristoteles geht von einer vorherrschenden Sprachkonvention als Garant 
von Eindeutigkeit und Verständlichkeit aus (kyrion) und grenzt davon das 
Fremdartige ab (allotrion).101 Für die Bestimmung der sprachlichen Null-
stufe hält er folgende Definition bereit: »Als üblichen Ausdruck bezeichne 
ich das Wort [ὄνομα], das ein jeder selbst gebraucht«.102 Die Abweichung 
davon wird vor allem durch die »Metapher« – verstanden als Gattungsbe-
griff für eine Mehrzahl von Tropen103 – erreicht, und zwar indem das No-

97	 Ebd., VIII 6, 35: »Hiervon [i.e. von der Katachrese] ist alles, was zur Art der 
metaphorischen Übertragung gehört, fernzuhalten; denn um Katachrese handelt es sich 
da, wo die Benennung fehlte, um Metapher, wo sie eine andere war«.

98	 Ebd.: »Dichter gebrauchen nämlich gern mißbräuchlicherweise auch bei solchen Dingen, 
die eigene Namen besitzen, lieber solche aus benachbarten Gebieten« (nam poetae solent 
abusive etiam in his rebus, quibus nomina sua sunt, vicinus potius uti). Vgl. hierzu Parker 1998, 
S. 314.

99	 Derrida 1971, S. 31ff.; Derrida 1998, S. 212f.
100	 Cicero, De orat. III 49: »verbis usitatis ac proprie demonstratibus«; Rhet. ad Herenn. IV 17: 

»usitatis verbis et propriis«.
101	 Aristoteles, Poet. 1457b.  – Die griechische Überlieferung hält allerdings auch das 

ökonomische Bild bereit: In der Alexander-Rhetorik wird von ›eigentlichen‹ Wörtern 
gesprochen (ὀνόμαζε τοι̑ϛ οἰκείοιϛ ὀνόμασιν: Anaximenes, Ars rhet. 25). Aristoteles selbst 
verwendet neben kyrion auch oikeion (Rhet. III 2; 1404b) und idion (Rhet. III 5; 1407a).

102	 Aristoteles, Poet. 1457b.
103	 Vgl. Eco 1985, S. 138.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40

men als Ausdruck mit Bedeutung (φωνὴ σημαντική)104 von einem Gebiet 
auf ein anderes bewegt, übertragen wird.105 Der aristotelische Gegensatz 
fügt sich nicht in denjenigen von ›eigentlichen‹ und ›uneigentlichen‹ Be-
deutungen bei den Lateinern,106 weil die Vorstellung vom gewöhnlichen 
Sprachgebrauch nicht notwendigerweise diejenige einer ›eigentlichen‹, 
also einem Nomen wesentlich zugehörigen Bedeutung enthält und Aristo-
teles im Unterschied zu Quintilian die Metapher nicht auf der Grundlage 
einer Theorie der Bedeutungsveränderung, sondern der Bedeutungsre-
lation entfaltet, mithin die Rede von ›uneigentlichen‹ Bedeutungen bei 
Aristoteles kein Fundament besitzt.107 
Auf den ersten Blick bleibt die deutliche Rede strikt auf die Verwendung 
von üblichen Ausdrücken beschränkt. In der Topik wird festgehalten, 
dass »alles, was nicht gewohnt ist [namentlich Metaphern, Homonyme, 
Mehrdeutigkeiten u.a.], undeutlich« wirkt,108 und in der Poetik ist dersel-
be Gedanke formuliert, wonach der Ausdruck dann am deutlichsten ist, 
wenn die sprachliche Form nur aus üblichen Wörtern besteht.109 So setzt 
Aristoteles auch in der Rhetorik mit der Forderung ein, dass man von den 
allgemein gebräuchlichen und verständlichen Ausdrücken auszugehen 
habe. Allerdings schließt er in diesem Kontext den Gebrauch des Me-
taphorischen für die Deutlichkeit der Rede an keiner Stelle aus.110 Nicht 
nur sieht Aristoteles eine Notwendigkeit darin, der Rede durch Figuren 
etwas Fremdes zu verleihen, sondern er stellt als Gepflogenheit der All-

104	 Vgl. die Definition des Nomens: Aristoteles, Herm. 2, 16a 19ff.
105	 Vgl. die Definition der Metapher in Aristoteles, Poet. 1457b: »Eine Metapher ist eine 

Übertragung eines Wortes, und zwar entweder von der Gattung auf die Art oder von 
der Art auf die Gattung, oder von einer Art auf eine andere, oder nach den Regeln der 
Analogie«.

106	 Derrida 1971, S. 31. Später auch Ricoeur 1986, S. 23f.
107	 Der in den deutschen Übersetzungen der aristotelischen Texte notorisch anzutreffende 

Nexus »in uneigentlicher Bedeutung« stellt eine Übetragung der von Quintilian geprägten 
Theorie der Bedeutungsveränderung auf die Theorie der Metapher bei Aristoteles dar 
und hat in der Aristoteles-Rezeption immer wieder zu Mißverständnissen geführt. Vgl. 
z.B. die einschlägige Übersetzung der kanonischen Stelle aus der Poetik (1457b 6–9) 
durch Manfred Fuhrmann: »Eine Metapher ist die Übertragung eines Wortes (das somit 
in uneigentlicher Bedeutung verwendet wird) […]« (Aristoteles 1982, S. 67). Im Original 
ist weder im Wortlaut noch konzeptuell von ›uneigentlichen‹ Bedeutungen die Rede.

108	 Aristoteles, Top. VI, 2.
109	 Aristoteles, Poet. 1457v.
110	 Auch nicht bei der grundlegenden ersten Definition des Deutlichen: »Von den Nomina 

und Verba aber machen die allgemein gebräuchlichen [τὰ κύρια] die Rede deutlich, 
während die anderen Nomina, über die in der Poetik gehandelt wurde, bewirken, dass 
der Ausdruck nicht niedrig, sondern schmuckreich ist [κεκοσμημένην]« (Aristoteles, 
Rhet. III, 2; 1404b).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41

tagssprache fest, dass der verbreitete Gebrauch ungewöhnlicher Wörter 
dem deutlichen Sprechen keineswegs im Wege stehe.111 Die Metapher – so 
schließt Aristoteles grundsätzlich und für lateinische Ohren überaus über-
raschend – besitzt »in größtem Umfang Deutlichkeit (τὸ σαφέϛ), Annehm-
lichkeit (τὸ ἡδύ) und Fremdartigkeit (τὸ ξενικὸν)«.112 Das, was vom nor-
malen Sprachgebrauch abweicht, läuft zwar stets Gefahr, ins Undeutliche 
umzuschlagen,113 gehört für die aristotelische Rhetorik allerdings nicht 
grundsätzlich zur dunklen Rede, sondern in den Bereich der hohen, sich 
durch einen fremden Ton auszeichnenden Stilart. Als privilegiertes Mit-
tel der Erkenntnis (μανϑάνειν), das zudem an einen ästhetischen Genuss 
(ἡδύ) gebunden wird,114 stellt die Metapher eine grundlegende – nicht aus-
schließlich auf das Gebiet des Poetischen beschränkte – Realität der Spra-
che dar und gibt eine spezifische sapheneia des Figürlichen zu bedenken.
Diese geschmückte Deutlichkeit entspringt dem epistemologischen Mehr-
wert, der Aristoteles zufolge dem Erfassen der in der metaphorischen Re-
lation hergestellten Analogien entspringt. Die Ähnlichkeit von zwei Berei-
chen aufleuchten zu lassen, zwischen denen Wörter transportiert werden, 
ist die herausragende Leistung der geistreichen Metapher (τὰ ἀστει̑α). Die 
damit verbundene Annehmlichkeit betrifft deshalb ausschließlich einen 
Genuss des Erkennens.115 Genau aus diesem Grund kann die vertraute 
Festlegung des deutlichen Ausdrucks auf den gewöhnlichen Sprachge-
brauch später von Pseudo-Demetrios regelrecht auf den Kopf gestellt wer-
den: »Manches wird durch Metaphern deutlicher ausgedrückt als durch 
den vorherrschenden Ausdruck«.116 Aristoteles koppelt dieses kognitive 
Moment, das er der Analog-Metapher in besonderem Maße, aber auch 
dem Vergleich, den Bildern der Dichter (τω̑ν ποιητω̑ν εἰκόνες) und dem 
Enthymem zuweist,117 mit dem Aspekt der Anschaulichkeit, dem Vor-Au-

111	 Vgl. ebd.: »denn alle gebrauchen in der Unterredung Metaphern, eigentümliche und 
allgemein gebräuchliche Ausdrücke. Folglich ist es klar, daß wenn jemand dies recht 
bewerkstelligt, das Fremdartige und die unauffällige Anwendung der Kunst sich von 
selbst einstellen und man sich deutlich ausdrücken kann«.

112	 Ebd. 1405a.
113	 So können Metaphern zum sogenannten »frostigen Stil« (τὸ ψυχρόν) führen (Rhet. 

III, 3; 1406b). Vgl. auch Aristoteles, Top. VI 2: »πα̑ν γὰρ ἀσαφὲς τὸ κατὰ μεταφορὰν 
λεγόμενον« (»Alles ist undeutlich, was in Metaphern gesprochen wird«).

114	 Aristoteles, Rhet. III, 10.
115	 »Auf leichte Weise nämlich zu Wissen zu gelangen, ist für alle von Natur aus angenehm. 

[…] Folglich sind die Worte, die uns Wissen verschaffen, am angenehmsten. […] Die 
Metapher aber versetzt uns am ehesten in diesen Zustand« (ebd.).

116	 Übersetzung von mir. Pseudo-Demetrios, De eloc. 82: »῎Ενια μέντοι σαφέστερον ἐν ται̑ς 
μεταφοραι̑ς λέγεται καὶ κυριώτερον«.

117	 Aristoteles, Rhet. III 10, 2–4.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42

gen-Stellen (πρὸ ὀμμάτων ποιει̑ν) und drückt diese Verbindung mit dem 
Begriff der energeia aus.118 Die energetische Wirkung der Metapher be-
steht demzufolge darin, im Reden Erkenntnis zu realisieren und im selben 
Zug das theoretische Wissen vor Augen zu führen. Die epistemologische 
Lektüre der aristotelischen Rhetorik hat diesen Gleichschritt von Sprache 
und Denken betont, und so profiliert etwa Pseudo-Demetrios den figürli-
chen Ausdruck nicht nur als »wahreren (ἀληϑέστερον) und deutlicheren 
(σαφέστερον)«,119 sondern lässt ihn auch restlos in der Vergegenwärti-
gungskraft der energetischen Metapher aufgehen. 
Allerdings resultiert die Anschaulicheit bei Aristoteles nicht einfach aus 
der epistemischen und bildgebenden Kraft der »lebendigen« Metapher.120 
Vielmehr tut sich in der Darstellung der aristotelischen Rhetorik ein Hiat 
zwischen Metapher und Vor-Augen-Stellen auf, der auf ein »Problem im 
Verhältnis zwischen dem Anschauungs- und dem Analogiemoment« des 
deutlichen Ausdrucks hinweist.121 Bei Aristoteles löst sich das Vor-Augen-
Stellen begrifflich von der Metapher und besitzt im Unterschied zu dieser 
selbst keine »ausdrückliche Rückbindung[ ] an die Erkenntnis«.122 Die An-
schaulichkeit des Metaphorischen, die traditionell ontologisch ausgelegte 
Kraft der energeia,123 geht nicht in der epistemischen Funktion auf und 
bleibt an die rhetorische Eigenart der affektiven Wirkung und des poten-
ziell trügerischen Effekts gebunden.124 Die argumentative Persuasion der 
philosophischen Rhetorik und mithin der deutliche Ausdruck sind bei 
Aristoteles in herausragender Weise auf das Figürliche angewiesen – da-
bei zeichnet sich ab, dass es als brüchige Koppelung von kognitiv-intellek-
tuellen und sinnlich-anschaulichen Komponenten zu verstehen ist.
In den rhetorischen Abhandlungen der Lateiner wird der Bereich der Tro-
pen (Metapher, Katachrese, Gleichnis) – aber auch derjenige der Figuren – 
wiederholt in den Dienst der deutlichen Rede gestellt. Gerade Quintilian 
stößt bei seinen Bestimmungsversuchen der perspicuitas immer wieder – wie 
118	 Ebd., III 10, 6.
119	 Ebd.
120	 So die Auffassung bei Ricoeur 1986, S. 43.
121	 Campe 1997, hier S. 215.
122	 Vgl. grundlegend ebd., S. 213. Campe gibt den entscheidenden Hinweis darauf, dass 

Aristoteles in Rhet. III 10–11 die Begriffe »μεταφορά« und »πρὸ ὀμμάτων ποιει̑ν« 
syntagmatisch nebeneinanderstellt, bei aller Nähe aber trennt und gesondert abhandelt. 
Während die Metapher als ontologischer Begriff im epistemologischen Rahmen 
verharrt, tritt im Vor-Augen  – etwa im Bezug auf die Einbildungskraft des Dichters 
(Aristoteles, Poet. 1455a) oder auf das memoriale Vorstellungsbild (phantasma) (De an. III, 
3; 427b 18–20) – die Poetik auf.

123	 Ricoeur 1986, S. 55.
124	 Derrida 1971, S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


43

beispielsweise im Fall der Emphasis – auf ein überschüssiges Moment, das 
ihn beim Wortschmuck landen lässt.125 Folgerichtig bestimmt die Institutio 
Oratoria den Ornat als gesteigerte Deutlichkeit: »Das Schmuckvolle [ornatum] 
ist das, was mehr ist als nur durchsichtig [perspicuo]«.126 Dabei findet eine 
für die römische Beredsamkeit und ihre Dualismen charakteristische be-
griffliche und metaphorische Verschiebung statt, die Cicero vorgeprägt hat: 
Während die perspicuitas die helle Durchsicht auf die benannten Dinge ge-
währt, ist es dem guten Wortschmuck vorbehalten, die Rede mit dem Licht 
des Anschaulichen zu erleuchten (lumen orationis)127 und gleichsam die Sinne 
der Zuhörer – vornehmlich den Gesichtssinn – anzuregen.128 Beispielsweise 
wird von der Metapher gesagt, dass sie klarer (clariora) macht,129 und das 
Gleichnis (similitudo) wird als derjenige Wortschmuck gelobt, der die Dinge 
ins hellste Licht (praeclare lucem) rückt.130 Im Gegensatz zur durchdringenden 
sapheneia/perspicuitas wird die durch den Ornat realisierte Erhellung der Rede 
als claritas (auch splendor oder nitor) bestimmt und die Vorstellung eines – 
immer wieder als schön (pulchrius) qualifizierten – Oberflächeneffekts evo-
ziert.131 Den lateinischen Abhandlungen zufolge bildet die ›Klarheit‹ (claritas) 
oder der Glanz (nitor) der Wortfiguren die sinnliche und kunstvolle – des-
halb aber auch äußerliche – Ergänzung zum rational Deutlichen und wird 
systematisch abgetrennt. Vor dem Hintergrund der eigenen argumentati-
ven Aporien, die sich die römischen Rhetoriker dabei einhandeln, und der 
sapheneia der Metapher bei den griechischen Vorgängern muss die claritas al-
lerdings als inhärenter Bestandteil der perspicuitas verstanden werden – näm-
lich als ebenso notwendiger wie ambiger und auf Wirkung ausgerichteter 
Überschuss der angeblich ›eigentlichen‹ Durchsichtigkeit. 
Im Hinblick auf das einzelne Wort, der perspicuitas in verbis, von der sich 
herausgestellt hat, dass sie den Bereich der Wortfiguren aus ihrem Inners-
ten nicht ausschließen kann, ist die Eindeutigkeit des sprachlichen Aus-
drucks – ohne jegliche ontologische Gewähr – der Sphäre des Gebrauchs 
überantwortet. 

125	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 11: »Es könnte so scheinen, als sollte man auch Worte, 
die mehr bezeichnen als sie aussprechen, in den Bereich der Durchsichtigkeit stellen, 
unterstützen sie doch das Verständnis; ich möchte aber doch lieber die Form der 
›Emphasis‹ zum Schmuck der Rede stellen, weil sie nicht bezweckt, daß man versteht, 
sondern daß man mehr versteht«.

126	 Ebd., VIII 3, 61.
127	 Ebd., VIII 6, 7. Vgl. Cicero, De orat. III 96.
128	 Cicero, De orat. III 160f.
129	 Ebd., III 157.
130	 Quintilian, Inst. Orat., VIII 3, 72.
131	 Z.B. ebd., VIII 3, 16–18; 70.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44

Figurale Techniken der Deutlichkeit

2.b – Die perspicuitas in verbis coniunctis zielt auf die grammatikalische Rich-
tigkeit und überschaubare Ordnung von syntaktischen Wortverbindun-
gen. Zu vermeiden sind daher Überlänge des Satzes ebenso wie allzu 
prägnante Kürze, Wortsperrungen, die das Ausmaß des Hyperbatons 
überschreiten, zu ausführliche Parenthesen und zweideutige Konstruktio-
nen.132 Sobald es allerdings darum geht, die Aufmerksamkeit der Zuhörer 
zu fesseln, zeichnet sich darüber hinaus ab, dass die syntagmatische Deut-
lichkeit den strikten ordo durchbrechen und auf figurale Techniken zur 
affektbetonten Intensivierung der Rede zurückgreifen kann.133 Schon zum 
Schluss des Kapitels über die Durchsichtigkeit empfiehlt Quintilian – wie 
zuvor auch Pseudo-Demetrios – den Einsatz von Wiederholungen dessel-
ben Satzteils oder Wortes (die Epanalepse) für das bessere Verständnis.134 
Im Bereich des ornatus bieten die lateinischen Rhetoriker eine ganze Reihe 
von Verfahren an, die über die grammatikalische Richtigkeit und Ver-
ständlichkeit hinausgehen und eine glanzvolle Steigerung der Deutlichkeit 
zu einer dramatisch wirksameren Anschaulichkeit anstreben. Quintilian 
hat diesen Überschuss des Durchsichtigen schon im Bezug auf die trans-
parente Erzählung mit dem Begriff der evidentia gefasst und sich dafür 
entschieden, die Transzendierung des Redens zum Sehen in die termino-
logischen Schranken der Deutlichkeit einzuschließen. Dahinter verbirgt 
sich ein klassifikatorisches Problem, das mit der Trennung von perspicuitas 
und ornatus in der Stillehre eng verbunden ist und das bezeugt, dass die 
Institutio Oratoria bei der programmatischen Ausrichtung des Ornats auf 
die affektive Kraft der Vergegenwärtigung zurückkommt und scheinbar 
eine Kehrtwende vollzieht, denn die evidentia wird hier von der Deutlich-
keit abgesondert: »Deshalb wollen wir die ἐνάργεια, deren ich schon bei 
der Erzählung Erwähnung getan habe, zu den Schmuckmitteln stellen«.135 
Quintilian rechtfertigt seine begriffliche Revision im Rahmen der Stilleh-
re mit dem Argument, dass »die Veranschaulichung (evidentia) oder, wie 
andere sagen, Vergegenwärtigung (repraesentatio)« – ebenso wie der Wort-
schmuck insgesamt – »mehr ist als die Durchsichtigkeit, weil nämlich die 
Letztere nur den Durchblick gestattet, während die Erstere sich gewisser-
maßen selbst zur Schau stellt [se ostendit]«.136 Der evidenzielle Überschuss 

132	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 14–16.
133	 Vgl. Fuhrmann 1990, S. 117f.
134	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 24.
135	 Ebd. VIII 3, 61.
136	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45

der Deutlichkeit, der an dieser Stelle aus dem begrifflichen Rahmen der 
perspicuitas ausgelagert wird, gewinnt bei Quintilian als ein eigenmächtiges 
und nicht kontrollierbares visuell-kognitives Ereignis jenseits des Redens 
Kontur und begründet – ohne Gewähr des Gelingens137 – die erwünschte 
Suggestionskraft des Ornats. Dem Wortschmuck obliegt es, das sinnli-
che Ereignis der unmittelbaren Vergegenwärtigung als affektive Seite der 
sonst trockenen Deutlichkeit zu realisieren, »die Dinge, von denen wir re-
den, klar und so darzustellen, daß es ist, als sähe man sie deutlich vor sich 
(clare videantur)«.138 Allerdings darf trotz der begrifflichen Trennung bei 
Quintilian, die derjenigen von perspicuitas und ornatus geschuldet ist, nicht 
aus den Augen verloren gehen, dass die nachträgliche Absonderung der 
Evidenz von der Durchsichtigkeit vom originären Zusammenhang der 
beiden divergenten Begriffe aus stattfindet. Die Abtrennung der eviden-
tia als Schmuckmittel spiegelt vielmehr symptomatisch den der perspicuitas 
inhärenten Mangel wider. Die Deutlichkeit ist nie ganz ohne Affekt, son-
dern ursprünglich von einer sinnlich-wirkungsvollen Seite durchdrungen. 
In diesem Sinne hat Pseudo-Demetrios zuvor schon die enargeia als pathe-
tisches Mittel zur Realisierung und als integraler Bestandteil der sapheneia 
besprochen.139 Mit der Entfaltung des Wortschmucks unter dem Aspekt 
der Evidenz begründet Quintilian die rhetorische Technik als Versuch, 
die perspicuitas mit kunstvollen Mitteln ›mehr-als-deutlich‹ zu produzieren. 
Was sich bei Aristoteles als Vor-Augen-Stellen im Rahmen der Ausfüh-
rungen zur energetischen Metapher entwickelt hat, wird in der lateini-
schen Rhetorik als Grundpfeiler der gesamten Lehre vom Wortschmuck 
angelegt und betrifft eine Vielzahl von figuralen Verfahren.140

Auf Cicero geht die Forderung zurück, die verständliche und korrekte 
Wortverbindung durch Figuren zu beleben, die eine gesteigerte Wirkung 
dadurch erzielen (amplificatio), dass sie die Dinge lichtvoll verdeutlichen 
(inlustris explanatio rerum) und gleichsam vor den Augen der Zuhörer dra-
matisch vergegenwärtigen (sub aspectum subiectio).141 Denn – so stilisiert Ci-
cero den idealen, d.h. den in der Handhabung des Schmucks talentierten 
Redner – man »kann das wahre Wesen einer Sache (natura rei) […] nur 

137	 In dieser Hinsicht kann Blumenbergs anthropologischer Annäherung an die Rhetorik 
zugestimmt werden, wenn er den Mangel an Evidenz im Sinne einer epistemologischen 
Verlassenheit zur Begründung der Beredsamkeit als »letzte und verspätete Disziplin der 
Philosophie« ansetzt: »Rhetorik schafft Institutionen, wo Evidenzen fehlen. […] Alles, 
was diesseits der Evidenz übrig bleibt, ist Rhetorik« (Blumenberg 1981, S. 110f.).

138	 Quintilian, Inst. Orat. VIII 3, 62.
139	 Ps.-Demetrios, De eloc. 208.
140	 Campe 1997, S. 218.
141	 Cicero, De orat. III 202.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46

erkennen (intellegi), wenn man sie in Vollendung vor Augen führt (ante 
oculos ponitur)«.142 Demnach »macht es großen Eindruck, bei einer Sache zu 
verweilen, die Dinge anschaulich auszumalen (explanatio rerum) und fast so 
vor Augen zu führen, als trügen sie sich wirklich zu«.143 Um diesen eviden-
ziellen Effekt zu erzielen, ruft Cicero in der Folge – gleichsam als »Waffen« 
des Redners – »unzählige Figuren des Ausdrucks und des Gedankens« 
auf.144 Dieser offene Katalog von Verfahren, die gerade dort aufgeboten 
werden, wo »die deutliche Darlegung (inlustris explanatio) fehlt«,145 wird von 
Quintilian in toto übernommen146 und als Grundstein für das in der Institu-
tio Oratoria ausgebaute Inventar der figuralen Techniken gelegt. »Reden«, 
so resümiert Cicero nach seiner ausufernden Aufzählung, »heißt ja nichts 
anderes, als alle oder jedenfalls die meisten Gedanken durch irgendein 
wirkungsvolles Mittel ins rechte Licht zu setzen (illuminare sententias)«.147 
Im Hinblick auf die perspicuitas in verbis coniunctis werden bei Cicero und in der 
Folge mehrere Wortfiguren zur wirkungsvollen Verdeutlichung des Sach-
verhalts aufgeführt: Verdoppelung (geminatio) und häufige Wiederholung 
von Worten und Klängen (repetitio) etwa geben der Rede Kraft (vim) – sogar 
der Pleonasmus kann die Rede verständlicher gestalten.148 Ebenso gehören 
beispielsweise Steigerung (gradatio), Antithese (contrapositio), Unterscheidung 
(distinctio),149 die Aufzählung (dinumeratio), die begriffliche Zergliederung (dis-
sipatio), der Exkurs (digressio), die Umschreibung (circumscriptio) u.a. zu den 
Figuren, die auf die effektvolle Durchsichtigkeit der Rede zielen.150 Unter 
den Gedankenfiguren hingegen stechen die überschaubare Gliederung der 
Rede (Ankündigung des Beweiszieles/propositio, Absetzen der Punkte/seiunc-
tio oder divisio,151 bündige Schlussfolgerung/rationis apta conclusio), das Defi-
nieren (definitio),152 die Aufzählung von Details (digestio), die Beschreibung 
(descriptio) oder anschauliche Schilderung (demonstratio)153 und insbesondere 

142	 Ebd., III 85.
143	 Ebd., III 202.
144	 Ebd., III 200ff.
145	 Quintilian, Inst. Orat. IX 2, 2.
146	 Ebd., IX 1.
147	 Cicero, Orat. 136.
148	 Quintilian, Inst. Orat. IX 3, 46.
149	 Ebd., IX 3, 65.
150	 Cicero, De orat. III 206–208.
151	 Rhet. ad Herenn. IV 52.
152	 »Die Begriffsbestimmung ist das Stilmittel, welches die irgendeiner Sache eigentümlichen 

Eigenschaften (propria) kurz und bündig umfaßt […]. Diese Ausschmückung wird 
deshalb für vorteilhaft gehalten, weil sie den ganzen Sinn und die ganze Bedeutung eines 
jeden beliebigen Ausdrucks klar und kurz darlegt (dilucide)« (ebd. IV 35).

153	 »Schilderung wird das Stilmittel genannt, welches von den folgenden Ereignissen eine 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47

das Gleichnis (similitudo)154 und das Beispiel (exemplum)155 hervor. Diese Stil-
mittel sind zwar funktional dem Unterrichten (docere) zugeordnet und zielen 
auf eine nachvollziehbare und unmissverständliche Darstellung, die sich an 
den logischen Parametern der argumentatio bzw. der durchsichtigen Beweis-
führung (probatio distincta ac perspicua) orientiert.156 Allerdings diskutiert die 
antike Rhetorik diese Techniken im Kontext der schmuckvollen Rede und 
hält darüber hinaus eine Reihe weiterer, genuin affektiver Gedankenfiguren 
zur Herstellung von glanzvoller Deutlichkeit bereit. Obwohl sie stets Ge-
fahr laufen, den strikten ordo zu stören und die Rede durch Überlänge zu 
verdunkeln, werden die Steigerungsformen wie beispielsweise Emphase, re-
kapitulierende Zusammenstellung (frequentatio),157 Verweilen (commoratio),158 
Ausrufung (exclamatio), offene Rede (licentia/parrhesia), Beschreibung von 
Örtlichkeiten (topographia), Geständnis (confessio)159 u.a. in den Dienst der 
deutlichen und anschaulichen Rede gestellt. 
Als Höhepunkt und Zusammenführung dieser affektiven Techniken kehrt 
in Quintilians Lehre der figurae sententiae auch die Evidenz als Begriff wie-
der – unter dem Namen der Hypotypose (hypotyposis, Ausprägung) über-
setzt die Institutio Oratoria Ciceros sub oculos subjectio und wirft die evidentia 
dieses Mal nicht als transparente Erzählung, sondern als effektvolle Figur 
in das dezidiert dramatische Gewand des Vor-Augen-Stellens, wonach die 
Rede zurücktreten und die Dinge sich mehr als handgreiflich (manifestius) 
zeigen sollen (non enim narrari res, sed agi videtur).160 Gleichsam stellt Quin-
tilian den gesamten Apparat der Stilmittel im Hinblick auf dieses visuelle 
Ereignis jenseits des Redens auf und konfiguriert damit eine Vielzahl von 
Techniken des Über-Deutlichen. Die perspicuitas bleibt konstitutiv auf ei-
nen effektvollen Überschuss angewiesen, den die Rhetorik nur organisie-
ren, nicht aber kontrollieren kann.

durchschaubare und klare Darstellung (perspicuam et dilucidam) voller Feierlichkeit enthält« 
(ebd. IV 51, 68).

154	 »Der Vergleich ist eine Redeweise, welche etwas Ähnliches aus einem verschiedenen 
Gebiet auf irgendeinen Sachverhalt übeträgt. Man nimmt ihn, um zu schmücken, um zu 
beweisen, um offener zu sprechen oder um etwas vor Augen zu stellen« (ebd. IV 59).

155	 »Ein Beispiel […] stellt […] vor Augen, wenn es alles klar ausdrückt, so daß man die 
Sache sozusagen mit der Hand berühren kann« (ebd. IV 62).

156	 Quintilian, Inst. Orat. V 14, 33.
157	 Rhet. ad Herenn. IV 52f.
158	 Ebd. IV 58.
159	 Quintilian, Inst. Orat. IX 2, 1–107.
160	 Ebd., IX 2, 40.  – Im Rahmen der Ausführungen zur narratio hat Quintilian schon 

deutlich gemacht, dass die Hypotypose nicht für eine Erzählung gehalten werden darf 
(ebd., IV 2, 3). Vgl. dazu Campe 1997, S. 219.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48

Kunst der Deutlichkeit

Aus der Lektüre der antiken Rhetorik-Abhandlungen – so kann man als 
Fazit festhalten – geht hervor, dass die Deutlichkeit eine ebenso grund-
legende und folgenreiche wie in sich spannungsvolle Richtlinie für die 
Beredsamkeit darstellt. Sowohl die sapheneia der Griechen als auch die per-
spicuitas der Lateiner – Begriffe, mit denen gelegentlich ein hoher erkennt-
nistheoretischer Anspruch verbunden worden ist  – stehen zwar für die 
oberste Tugend der affektlosen und durchsichtigen Rede und werden bis-
weilen als eine selbstverständliche und jederzeit verfügbare Norm behan-
delt. Besonders die römischen Traktate unterstützen die Vorstellung, dass 
mit dem deutlichen Ausdruck gleichsam das von Cicero so getaufte lumen 
naturale der Vernunft, also das natürliche Licht der menschlichen Erkennt-
nis unmittelbar durchscheint.161 Entsprechend werden die Rhetoriker 
nicht müde, für die verständliche und überzeugende Rede einzufordern, 
dass sie möglichst ungekünstelt und natürlich (πεφυκότως) erscheinen 
soll, während derjenige Vortrag, der sein Gemachtsein verrät, fehlerhaft 
ist – »wie wenn Wein gepanscht wird«162 – und »den Sinn verdunkelt«.163 
Auch an dieser Begründungsweise ist allerdings erkennbar, dass die deut-
liche Rede von den rhetorischen Lehrbüchern im Wesentlichen als eine 
Technik, d.h. als eine ›Kunst‹ im klassischen Sinn des Wortes, konzipiert 
wird. Gerade weil Verständlichkeit und Klarheit nicht gewährleistet wer-
den können, sind sie mit handwerklicher Geschicklichkeit zu suggerieren 
und stellen das erwünschte Ergebnis jenes ciceronischen, aus den Wir-
kungen des kunstvollen Redens leuchtenden lumen orationis dar. Gegen 
alle Implikationen des Begriffs, wonach für die ratio loquendi möglichst 
auf jeden Wortschmuck zu verzichten ist, gewinnt der durchsichtige Aus-
druck in vollem Umfang als etwas originär Gemachtes, als oratio ornata 
Profil. Immer wenn die perspicuitas als ein nüchterner Zustand der Sprache 
(Eigentlichkeit, Transparenz) gefasst wird, tritt der Widerspruch hervor, 
dass im Innersten der Deutlichkeit schmuckvolle Verfahren am Werk sind 
(Metapher, Evidenz). Das Ideal der unfigürlichen Rede ist konstitutiv dar-
auf angewiesen, mit Tropen und Figuren realisiert zu werden. Die raffi-
nierte Besonderheit der geschmückten Deutlichkeit besteht darin, dass 
der Ausdruck ungekünstelt wirken soll und dass sich dieser Effekt nur 
dann einstellen kann, wenn das Gemachtsein der Rede verborgen bleibt 
(λανϑάνειν ποιου̑ντας). 
161	 Cicero, Acad. lib. II 20.
162	 Aristoteles, Rhet. III 2, 4.
163	 Quintilian, Inst. Orat. VIII Prooemium 23.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49

Bei allen Widersprüchen, die sich in den antiken Traktaten aus der Be-
stimmung von sapheneia bzw. perspicuitas in systematischer Hinsicht zeigen, 
wäre es allerdings ungenau und zu einfach, daraus abzuleiten, dass die 
Helligkeit der Rede im Grunde immer dem kanonischen Gegenteil, der 
obscuritas, verfallen ist. Ihrem Anspruch nach sind Deutlichkeit und Dun-
kelheit durchaus begrifflich auseinanderzuhalten. Jenseits eines oppositä-
ren Dualismus geht es hier jedoch darum zu sehen, dass das Versprechen 
der Deutlichkeit an spezifische Verfahren geknüpft ist und dass offen blei-
ben muss, ob es auch tatsächlich eingelöst werden kann. Im Innern der 
Deutlichkeit sind widerstrebende Momente am Werk, die darauf schlie-
ßen lassen, dass sie – auch im technischen Sinne – nicht ohne ein gewisses 
Maß an Dunkelheit realisiert werden kann. 
Tatsächlich hat sich bei der Lektüre der rhetorischen Abhandlungen her-
ausgestellt, dass die Kunst der verständlichen und affektfreien Rede durch 
eine Reihe charakteristischer Mittel zur Erzeugung von Evidenz bestimmt 
ist. Die figuralen Verfahren lassen sich im Wesentlichen nach zwei Grup-
pen einteilen: Der aristotelischen Tradition der energeia entspringt die dra-
matisch-affektive Vergegenwärtigungskraft der Rede (repraesentatio) – die 
deskriptive Veranschaulichung hingegen, die auf die griechische enargeia 
zurückgeht, feiert ihren nüchternen Exzess in der möglichst detaillierten 
und vollständigen Beschreibung von Personen oder Geschehnissen.164 Im 
einen wie im anderen Fall zeigt die Rhetorik zwei Gesichter der Deut-
lichkeit, die sich gegenseitig bedingen und ergänzen: Der durchsichtige 
Ausdruck stellt keine selbstverständliche Gegebenheit dar, vielmehr muss 
ein problembewusstes Verständnis davon ausgehen, dass die rhetorische 
Deutlichkeit stets zweiwertig ist und das potenziell brüchige Gefüge von 
intellektuell-nüchternen und sinnlich-anschaulichen Elementen umfasst. 
Weil sich das Ideal der univoken und transparenten Rede erst in der nicht-
kontrollierbaren Zustimmung eines Publikums erfüllen kann, enthält die 
sapheneia bzw. perspicuitas einen Mangel, der durch einen Überschuss von 
Über-Deutlichem – ohne Gewähr des Gelingens – supplementiert wird. 
›Kunst der Deutlichkeit‹ ist der Name für die einer strukturellen Not ge-
schuldete zwielichtige Praxis, ›mehr-als-deutlich‹ zu reden.

164	 Vgl. zum Doppelgesicht der evidentia mit Bezug auf die ›poetische Malerei‹ des 
18. Jahrhunderts: Mülder-Bach 1998, S. 105–109.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50

2.	 Deutlichkeit in der deutschen Frühaufklärung

Rhetorik und Poetik der Aufklärung übersetzen die oberste Tugend der 
durchsichtigen und eindeutigen Rede aus der Antike durchweg mit dem 
Wort »Deutlichkeit«. Damit übernehmen sie einen Begriff, in dem sich das 
Programm des Vernunftzeitalters auf den Punkt bringen lässt. Deutlich-
keit meint im Zuge der wissenschaftlichen Neubegründung im 17. Jahr-
hundert und der anschließenden, im deutschsprachigen Raum maßgeb-
lich durch Christian Wolff bestimmten philosophischen Terminologie 
die höchste Qualität begrifflicher Erkenntnis. In analytischer Hinsicht 
ist es entscheidend zu sehen, dass dadurch zwei im Ansatz kollidieren-
de Konzepte zusammengefasst worden sind: Während die großen meta-
physischen Systeme des 17. Jahrhunderts eine Denkstruktur adressieren, 
die »klare und deutliche« Erkenntnis durch den strikten Ausschluss der 
sinnlichen Wahrnehmung gewährleisten soll, kann dieser Prämisse zufol-
ge die Rede als Äußerung in Raum und Zeit strukturell nur eine Quelle 
von Verworrenheit und Dunkelheit darstellen. Es handelt sich bei dieser 
seit Beginn des 18. Jahrhunderts allseits anzutreffenden Ambiguität des 
Wortes »Deutlichkeit« nicht um ein kontingentes Phänomen. Man könnte 
eher von einer Ironie der Begriffsgeschichte sprechen, wenn der Umstand 
nicht erahnen ließe, wie sehr der philosophische Wortgebrauch über 
seinen diskursiven Rahmen hinaus dominierend gewirkt hat. Die damit 
verbundenen massiven Anstrengungen etwa im Rahmen sprach- und bil-
dungspolitischer Programme entspringen dem Anliegen, die Deutlichkeit 
des Denkens und die Deutlichkeit des Redens deckungsgleich zu koppeln, 
und müssen als Versuche eingestuft werden, die Begriffe konvergieren zu 
lassen. Allerdings übt die Rhetorik der Aufklärung mit ihrem zentralen 
Konzept der transparenten Rede den Umgang mit einem epistemisch he-
terogenen Gefüge. Als diejenige Redequalität, durch die der ungetrübte 
Blick auf die res gewährleistet werden soll, betrifft diese Spannung die 
keineswegs selbstverständliche Koppelung von Wissen und Reden.

Deutlichkeit als Leitbegriff der Aufklärung

Die Deutlichkeit ist nicht nur in der Rhetorik, sondern auch im philoso-
phischen Diskurs des 17. und 18. Jahrhunderts durchgehend von einer 
systematischen Unruhe gekennzeichnet. In der Tat erhält die cognitio di-
stincta von Descartes über Leibniz und Wolff zwar den für das Denken 
und Handeln der Aufklärung unbestrittenen Stellenwert eines universa-

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51

len Leitbegriffs  – doch wird diese epochale Aufwertung von anhalten-
den und keineswegs einmütigen Auseinandersetzungen begleitet, die bis 
in die ästhetischen Theorien des 18. Jahrhunderts hinein zu einer Mehr-
zahl von konzeptuellen Differenzierungen und Verschiebungen geführt 
haben. Ist die »klare und deutliche« Erkenntnis bei Descartes noch als 
eingeborene Idee und als gnoseologische Prämisse in der menschlichen 
Vernunft (und nur hier) verwurzelt, bereiten die einschlägigen Revisionen 
bei Leibniz und Wolff dem übergreifenden anthropologischen Programm 
des 18. Jahrhunderts den Boden. So wie hier der Mensch als sinnlich-ver-
nünftiges Doppelwesen begriffen wird,165 so steht Deutlichkeit nicht mehr 
für eine der menschlichen Seele ewig mitgegebene Erkenntnis vor aller 
Erfahrung, sondern steuert als regulative Idee den in der Extension unab-
schließbaren Wissenserwerb, ohne deshalb den Stellenwert als Maßstab 
für die Perfektionierung des Menschen einzubüßen: »Die Deutlichkeit der 
Erkentnis entsteht bey uns nicht auf einmal, sondern nur nach und nach. 
In der ersten Kindheit haben wir noch keine deutliche Erkentnis. Wir be-
kommen dieselbe erst mit den Jahren«,166 schreibt Georg Friedrich Meier 
in seiner 1752 erschienenen Vernunftlehre und gibt mit diesen Worten die 
vorherrschende Meinung seiner Zeit wieder. Wenn er im Anschluss daran 
die Unmöglichkeit einer absoluten, von jeder Dunkelheit freien, letztlich 
nur in Gott verbürgten Deutlichkeit und damit die grundlegende Unvoll-
kommenheit der menschlichen Erkenntnis bekräftigt, so knüpft er nahtlos 
an die bei Leibniz gewonnenen Positionen Wolffs an:167

[Es] ist unmöglich, daß wir irgends eine Erkentnis solten ganz deutlich machen 
können, und das Bemühen nach derselben würde bey uns Menschen ein rasendes 
Unternehmen seyn. Alle unsere deutliche Erkentnis, ist nur eines Theils deutlich, 
oder, wenn wir eine Sache deutlich erkennen, so unterscheiden wir nur einige 
ihrer Merkmale von einander, und sehr viele bleiben uns dunkel. In allen unsern 
deutlichen Vorstellungen ist noch viel Verwirrung und Dunkelheit. Es verhalten 
sich unsere deutlichen Vorstellungen, wie die Gemälde, welche nach dem Perspec-
tive gemalt werden. Dieselbe enthalten viele Dinge, die sich hinten in der Aussicht 
zu verlieren scheinen.168

Anders als seine Vorgänger hat Meier die Kritik an der cartesianischen 
Philosophie aus der tiefen Einsicht geschöpft, dass im aufklärerischen 

165	 Vgl. etwa die Beiträge in Schings 1994.
166	 Meier, Vern. § 170.
167	 Bäumler hingegen hat Meiers Position von derjenigen des angeblich dogmatischen Wolff 

abgegrenzt: Bäumler 1967, S. 204. Vgl. hierzu Adler 1988, S. 202f.
168	 Meier, Vern. § 175.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52

Projekt eine »rasende« Dynamik am Werk ist. Der Wissensmaschine, die 
sich aus der rationalistischen Vorstellung von der anthropologischen Per-
fektibilität beschleunigt und die Meiers Worten gemäß in ihrem Innern 
außer sich ist, hält der Baumgarten-Schüler eine ästhetische Position ent-
gegen. Der konstitutiven Erweiterung des gnoseologischen Systems um 
den dunklen Bereich der sinnlichen Wahrnehmung entspringt dabei eine 
neue, gemessen an den erkenntnistheoretischen Vorgaben überaus span-
nungsvolle Modellierung des Deutlichkeitsbegriffs. Sein Konzept erläu-
tert Meier gezielt in bildlicher Redeweise, indem er das sinnliche Prinzip 
der Sichtbarkeit auf die höchste Qualität geistiger Einsicht überträgt und 
gleichsam die für die frühe Ästhetik programmatische Verschränkung von 
Erkenntnis und sinnlicher Wahrnehmung vor Augen stellt. Der Vergleich 
der Deutlichkeit mit einem optischen Instrument, durch das entfernte Ge-
genstände genauer erkannt werden können, definiert die intelligible Deut-
lichkeit über ein mediales Dispositiv.169 Die Möglichkeit von Erkenntnis 
wird mit Entschiedenheit an spezifische Techniken und Hilfsmittel ge-
koppelt, die Meier zufolge sogar derart bestimmend sind, dass erst sie 
die Gegenstände in den Gesichtskreis treten lassen – die realen »Dinge« 
jedenfalls scheinen nicht in Reichweite des natürlichen Sehapparats zu 
liegen. In der deutlichen »Vorstellung« (das ist die deutsche Übersetzung 
von repraesentatio) wird keine vorgegebene Wirklichkeit getreu wiederge-
geben – vielmehr konstituieren sich »Objekt« und »Subjekt« überhaupt 
erst in der technisch gerüsteten Wahrnehmung.170 Der Blick durchs Fern-
rohr stellt indes nur das eine Moment des Wissenserwerbs dar – die so 
erfassten Dinge müssen zudem aufgezeichnet werden. Deutliche Erkennt-
nis hängt damit grundsätzlich auch von einer ästhetischen Praxis ab und 
wird entsprechend als »Gemälde« figuriert. Hier scheint im Bild von der 
per-spektivischen Zeichnung unter der Hand das Redeprinzip der per-spicui-
tas als strukturierendes Verfahren der Gegenstandsrepräsentation durch 
und nimmt im Zentrum eines epistemisch erweiterten rhetorischen Pro-
gramms Platz.171 Die cartesianische Vernunft als das System der »klaren 

169	 Vgl. zum wissenschaftlichen Einsatz von Mikroskop und Teleskop im 17. und 
18. Jahrhundert: Lepenies 1978, S. 17; Alpers 1985, S. 64, S. 89; Steinmann/Witthaus 
2003; Witthaus 2005.

170	 Vgl. hierzu Wellbery 1994, S. 176f.: »Die theoretische Produktion der ästhetischen 
Vorstellung läßt sich nicht vom isolierten Begriff und dessen unmittelbarem Sinn 
(Vorstellung bedeute Wiedergabe eines vorgegebenen Objektes) her erfassen; sie 
ist vielmehr zu begreifen als Herrichtung einer Bühne, auf der sich das Subjekt zum 
Objekt verhält, Inszenierung des vorstellenden Subjekts als eines, das über ästhetische 
Gegenständlichkeiten verfügt und dadurch sich selber hervorbringt«.

171	 Vgl. Wagner-Egelhaaf 1997.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53

und deutlichen Erkenntnis« und die Gegenstände der Welt sind bei Meier 
nicht mehr wie in der Metaphysik des 17. Jahrhunderts durch eine prästa-
bilierte Einheit des Seins verbunden,172 sondern klaffen auseinander – im 
ästhetisch potenzierten Deutlichkeitsbegriff der Aufklärungszeit feiern sie 
ihre vielleicht letzte Hochzeit.
Diese neue ›Kunst der Deutlichkeit‹, die sich im Herzen des 18. Jahrhun-
derts abzeichnet und der das Interesse im vorliegenden Kapitel maßgeblich 
gilt, scheint dem Ansatz nach nicht nur die Gleichschaltung von Wissen-
schaft, Ästhetik und Rhetorik zu betreiben. Indem das Ideal logisch-be-
grifflicher Erkenntnis um den konstitutiven Aspekt der transparenten und 
evidenten Darstellung erweitert wird, gewinnt im ästhetischen Projekt, 
das sich als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis gerade durch den 
Ausschluss des deutlichen Begriffs definiert hat, eine zur gnoseologischen 
Architektur der Aufklärungszeit schief stehende »ästhetische Deutlichkeit« 
Profil. Kant wird dieses Moment zwar begrifflich rahmen – aber auch im 
Innersten seiner Logik stellt die in der Forschung noch unbeachtet ge-
bliebene »ästhetische Deutlichkeit« eine nicht unerhebliche Inkonsequenz 
dar. Im zentralen Begriff der Aufklärung spiegelt sich so die grundlegen-
de Spannung im Unternehmen des Vernunftzeitalters wider: Die Deut-
lichkeit besitzt ein Janusgesicht und spaltet sich in die widerstrebenden 
Komponenten von programmatischem Anspruch und – gemessen an den 
Vorgaben – zwielichtiger rhetorischer und/oder ästhetischer Praxis.
Meiers Ausführungen zur Deutlichkeit bilden nur den vorläufigen Hö-
hepunkt der vorangegangenen Recodierungen im 17. Jahrhundert und 
der daran anschließenden Diskussionen bei Leibniz und Wolff. Bevor im 
folgenden Abschnitt die Prämissen der »ästhetischen Deutlichkeit« und 
deren systematisch bedingte Spannung nachvollzogen werden können, ist 
es daher unabdingbar, die schon vor dem Auftreten der Ästhetik in sich 
problematische Konzeption der begrifflichen Deutlichkeit zu analysieren.

»klar und deutlich« (Descartes)

Die Wendung »klar und deutlich«, die im deutschsprachigen Raum auf 
Luthers Heilige Schrifft (1545) zurückgeht173 und die ebenso in Rhetorik wie 

172	 Vgl. Cassirer 1932, S. 126.
173	 Vgl. Mos. 5, 27,8: »Und solt auff die Steine alle wort dieses Gesetzes schreiben klar und 

deutlich.« Luther gibt damit die genuin rhetorischen Begriffe der griechischen und 
lateinischen Überlieferung wieder (die Septuaginta schreibt an der betreffenden Stelle 
σαφῶς σφόδρα ›sehr deutlich‹, die Vulgata »plane et lucide«). 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54

in Poetik des Barock als Merkmal der durchsichtigen Rede zirkuliert,174 
verfestigt sich im ausgehenden 17. Jahrhundert als Übersetzung für das 
zentrale Kriterium der cartesischen Philosophie – die revolutionäre Forde-
rung nach einem Denken, das sich »clare et distincte« selbst zu vergewis-
sern weiß, avanciert gleichsam zum Signum einer neuen Epoche. Zwar ist 
der lateinische Ausdruck bereits in der Scholastik geläufig,175 erhält aber 
erst bei René Descartes den grundlegenden Stellenwert für die Errichtung 
eines zuverlässigen Wissenssystems. Im Unterschied zu den dunklen und 
verworrenen (»confuse et obscure«) können nur die klaren und deutlichen 
Perzeptionen als wahr gelten – wie Foucault auch mit Blick auf die Lo-
gik von Port-Royal hervorgestrichen hat, orientiert sich über den engeren 
Rahmen der Philosophie hinaus ein ganzes Zeitalter an dieser universalen 
Maxime.176 
Sein methodologisches Projekt stellt Descartes bereits in den frühen Regu-
lae ad directionem ingenii vor. Klarheit und Deutlichkeit werden hier in einem 
bestimmten Erkenntnisbereich verortet, den Descartes mit dem Begriff 
der »Intuition« bezeichnet. Neben der Fähigkeit zum diskursiven Denken 
besitzt der Mensch das Vermögen zu kontemplativer Einsicht. Descartes 
ist allerdings darum bemüht, intuitive Erkenntnis nicht psychologisch zu 
konzipieren, sondern als grundlegenden terminus technicus seines neuen me-
thodischen Verfahrens zu prägen: 

Unter Intuition verstehe ich nicht das schwankende Zeugnis der sinnlichen Wahr-
nehmung oder das trügerische Urteil der verkehrt verbindenden Einbildungs-
kraft, sondern ein so müheloses und deutlich bestimmtes Begreifen [tam facilem 
distinctumque conceptum] des reinen und aufmerkenden Geistes [mentis purae et 
attentae], daß über das, was wir erkennen, gar kein Zweifel zurückbleibt, oder, was 
dasselbe ist: eines reinen und aufmerkenden Geistes unbezweifelbares Begreifen, 
welches allein dem Lichte der Vernunft [luce rationis] entspringt und das, weil ein-
facher, deshalb zuverlässiger ist als selbst die Deduktion, die doch auch […] vom 
Menschen nicht verkehrt gemacht werden kann.177

Zur Erlangung zuverlässigen Wissens müssen demnach zwei Grundre-
geln berücksichtigt werden. Den Ausgangspunkt bildet das durch Intu-
ition deutlich und zweifelsfrei Erkannte. Mit Hilfe der Deduktion kann 
in der Folge das abgeleitet werden, was notwendigerweise aus dem in-

174	 Vgl. Harsdörffer 1650, S. 105: »Die ganze Rede soll verständlich-zierlich und den Sachen 
gemäß seyn. Die Wort klar und deutlich gesetzet werden«.

175	 Vgl. Gabriel 1976, S. 846.
176	 Vgl. Foucault 1999, bes. S. 82–91.
177	 Descartes, Reg. III, 5.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55

tuitiven Begreifen hervorgeht. Alles hängt demnach von der originären 
Einsicht ab, die als Tätigkeit des reinen Geistes vorgestellt wird. Losgelöst 
von allen Sinneseindrücken und von der Einbildungskraft, die unsicheren 
Wahrnehmungsbedingungen unterliegen, zielt das reine Denken auf letz-
te, unabhängig von aller Erfahrung erkannte Begriffe. Diese erschließen 
sich deutlich, wenn sie durch Unterscheidung (›Distinktion‹) getrennt von 
allen anderen identifiziert und zu einer einfachen, nicht weiter teilbaren 
Vorstellung zerlegt werden. Die konstruktive Entfaltung dieser intuitiven 
Wahrheit durch Deduktion gestattet – ganz nach dem Vorbild der Mathe-
matik – mittelbare Gewissheit.
Descartes’ methodologisches Programm adressiert eine analytische Struk-
tur des menschlichen Geistes, die er im reinen Denken hervortreten sieht 
und die er zu operationalisieren bemüht ist – das Vermögen, deutlich zu 
erkennen, steht allerdings unter dem Vorzeichen einer erheblichen meta-
physischen Absicherung.178 Wie die Rede vom Licht der Vernunft als letz-
ter Quelle menschlichen Wissens zeigt, schließt sich Descartes mit seinem 
Postulat vom intuitiven geistigen ›Sehen‹ einer platonisch-augustinischen 
Tradition an. Dieses Licht, das den Weg der Erkenntnis erhellt, stammt 
nicht von außen, sondern von innen, ohne deshalb der Vernunft selbst 
anzugehören. Es zeigt die Region der Ideen und der ewigen Wahrhei-
ten in dem Maße, in dem es »auf eine andere und höhere Lichtquelle« 
zurückverweist,179 auf das göttlich verbürgte lumen naturale. Die Lehre von 
der Klarheit und Deutlichkeit gründet auf der metaphorischen Vorstel-
lung eines angeborenen Lichts der Vernunft, das es freizulegen gilt, damit 
die Ideen und deren repräsentativer Gehalt erkannt werden können.180 
Zugänglich wird diese originäre Quelle des Intelligiblen nur unter völliger 

178	 Vgl. Descartes, Disc. IV, 7: »Denn [es] ist sogar das, was ich gerade als Regel angenommen 
habe, daß nämlich Dinge, die wir uns klar und deutlich vorstellen, alle wahr sind, nur 
gesichert, weil Gott existiert und weil er ein vollkommenes Wesen ist und alles in uns 
von ihm herkommt«. Dieses Argument, so führt Descartes in der vierten Meditation aus, 
kann nur unter der Voraussetzung Geltung beanspruchen, dass Gott als vollkommenes 
Wesen den Menschen nicht täuschen kann (vgl. Descartes, Med. IV). 

179	 Cassirer 1932, S. 128.
180	 Vgl. Descartes, Med. III, 15: »Und so ist es mir also durch das natürliche Licht ganz 

augenscheinlich [perspicuum], dass die Vorstellungen [ideas] in mir gleichsam Bilder 
[imagines] sind, die zwar leichtlich hinter der Vollkommenheit der Dinge zurückbleiben 
mögen, denen sie entlehnt sind, die aber nicht irgend etwas Größeres oder 
Vollkommeneres enthalten können«. Zu Descartes Ideenlehre vgl. ausführlich Perler 
1996.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56

Ausschaltung der sinnlichen Welt im Denkakt.181 Die von Descartes 
breitangelegte Kritik der Einbildungskraft, der Anschauung und des Ge-
dächtnisses entspringt der Annahme, dass die Sinneswahrnehmungen 
verworren und dunkel sind (»confuse et obscure«) und das dem Men-
schen angeborene Licht der Vernunft trüben.182 Nur diejenigen Perzep-
tionen können »clare et distincte« sein, die als klare und deutliche Ideen 
im lumen naturale präsent und die daher als wahr einzustufen sind. Ganz 
im Sinne des ›cartesischen Zirkels‹183 bildet so die göttliche Idee der Deut-
lichkeit selbst die Prämisse für die deutliche Erkenntnis: »[Die Vorstellung 
Gottes] ist die wahrste, klarste und deutlichste aller meiner Gedanken«.184 
Es erstaunt kaum, dass in den Grundfesten des großen Säkularisierungs-
prozesses, in dem die Aufklärung ihre wesentliche Aufgabe sieht, religiöse 
Metaphern und Motive am Werk sind. Wie auffallen muss, konzipiert 
Descartes an programmatisch zentraler Stelle seines Discours de la méthode 
(1637) das Vermögen zu klaren und deutlichen Perzeptionen mit einer 
passivischen Konstruktion: 

Die erste [Vorschrift] besagte, niemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der 
ich nicht evidentermaßen erkenne, daß sie wahr ist: d.h. Übereilung und Vorur-
teile sorgfältig zu vermeiden und über nichts zu urteilen, was sich meinem Denken 
nicht so klar und deutlich darstellte [se présenterait si clairement et si distinctement à mon 
esprit], daß ich keinen Anlaß hätte, daran zu zweifeln.185

Demnach konstituiert sich das autonom denkende Subjekt über ein ur-
sprüngliches Evidenzerlebnis. Als angeborene Erkenntnisgaben zeigen sich 
Klarheit und Deutlichkeit dem aufmerksamen Geist von selbst. Gleichsam 
scheint an dieser Stelle im Begriff der »clarté« jene claritas dei durch,186 die 
für den mystischen ebenso wie für den ästhetischen Diskurs des Mittelal-

181	 Vgl. Descartes, Med. III, 1: »Ich werde jetzt meine Augen schließen, meine Ohren 
verstopfen und alle meine Sinne ablenken, auch die Bilder körperlicher Dinge sämtlich 
aus meinem Bewußtsein tilgen, oder, da dies wohl kaum möglich ist, sie doch als eitel 
und falsch für nichts achten; mit mir allein will ich reden, tiefer in mich hineinblicken 
und so versuchen, mir mein Selbst nach und nach bekannter und vertrauter zu machen«.

182	 Vgl. z.B. Descartes, Med. III, 19.
183	 Vgl. Loeb 1992, hier S. 223: »The illusion consists in the irresistible belief in the thruth 

of a proposition for which one lacks good evidence. Any clear and distinct perception 
is implicated in the illusion. There is no clear and distinct perception for which one has 
good evidence, if good evidence a non-question-begging argument against the skeptical 
supposition«.

184	 Descartes, Med. III, 25.
185	 Descartes, Disc. II, 7.
186	 Vgl. die Offenbarung des Johannes: »et civitas non eget sole neque luna ut luceant in ea 

nam claritas Dei inluminavit eam et lucerna eius est agnus« (Offb. 21, 23).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


57

ters zentral gewesen ist.187 Descartes benötigt diese metaphysische Grund-
lage, um das denkende Subjekt auf sicherem Boden agieren zu lassen. 
Daher baut die Selbstvergewisserung im Cogito-Argument – der paradig-
matische Fall für etwas, das klar und deutlich erfasst wird188 – auf einer als 
selbst-evident gesetzten Prämisse auf.189 Erst vor dem Hintergrund dieser 
vermeintlich absolut sicheren Erkenntnisgrundlage kann Descartes die 
Begriffe Klarheit und Deutlichkeit epistemisch ausrichten und ihnen eine 
methodische Bedeutung für die Wahrheits- bzw. Urteilstheorie verleihen.
Descartes misst der intuitiven Erkenntnis über die psychologischen Mo-
tive hinaus (aufmerkender Geist, Evidenzerlebnis) einen technischen Stel-
lenwert bei. Seine Lehre von der Klarheit und Deutlichkeit als Wahrheits-
kriterium erhebt einen allgemeinen Anspruch. Wie also kommt man zu 
einer klaren und deutlichen Idee? Die zweite Meditation hält ein Beispiel 
bereit, an dem Descartes’ Anleitung anschaulich wird: 

Betrachten wir diejenigen Gegenstände, von denen man für gewöhnlich annimmt, 
sie von allen würden am deutlichsten begriffen, d.h. Körper, die wir betasten und 
sehen […], z.B. dieses Stück Wachs. […] seine Farbe, Gestalt, Größe liegen offen 
zutage, es ist hart, auch kalt, man kann es leicht anfassen, und schlägt man mit 
dem Knöchel darauf, so gibt es einen Ton von sich, kurz – es besitzt alles, was er-
forderlich scheint, um irgendeinen Körper ganz deutlich [distinctissime] erkennbar 
zu machen. Doch sieh! Während ich noch so rede, nähert man es dem Feuer, – was 
an Geschmack da war, geht verloren, der Geruch entschwindet, die Farbe ändert 
sich, es wird unförmig, wird größer, wird flüssig, wird warm, kaum mehr läßt es 
sich anfassen, und wenn man darauf klopft, so wird es keinen Ton mehr von sich 
geben. Bleibt es denn noch dasselbe Wachs? Man muß zugeben – es bleibt, keiner 
leugnet es, niemand ist darüber anderer Meinung. Was an ihm also war es, das 
man deutlich erkannte?190

Für Descartes besteht kein Zweifel daran, dass die deutliche Erkenntnis 
des Gegenstandes nicht im Bereich der Sinne liegen kann, da sich die 
äußerlichen Merkmale, wie das Beispiel zeigt, verändern können. Was 
es erlaubt, das Wachs an zwei verschiedenen Zeitpunkten als dasselbe zu 
identifizieren, ist nicht die Konzentration auf die partikulären Sinneseigen-
schaften. Das Wachsstück ist weder durch die Sinne noch, wie Descartes 

187	 Vgl. Eco 1993, S. 67–78; S. 137–140.
188	 Vgl. Descartes, Disc. IV, 3: »Nun hatte ich beobachtet, daß in dem Satz: ›Ich denke, also 

bin ich‹ überhaupt nur dies mir die Gewißheit gibt, die Wahrheit zu sagen, daß ich klar 
einsehe [je vois très clairement], daß man, um zu denken, sein muß, und meinte daher, 
ich könne als allgemeine Regel annehmen, daß die Dinge, die wir ganz klar und deutlich 
[fort clairement et fort distinctement] begreifen, alle wahr sind«.

189	 Vgl. Perler 1996, S. 164f.
190	 Descartes, Med. II, 11.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58

an dieser Stelle ausführt, durch die Vorstellungskraft zu erkennen. Nur 
über den Geist, über eine inspectio mentis, eine Einsicht des Verstandes, ist 
es möglich, zwar nicht den Gegenstand selbst, aber die Idee vom Gegen-
stand klar und deutlich zu erfassen.191 Vom Wachs bleibt dann als deutli-
che Erkenntnis nichts anderes übrig, als dass es ausgedehnt, biegsam und 
veränderlich ist – dies erschließt sich schlicht aus dem Umstand, dass für 
den materiellen Körper der Begriff der Ausdehnung bestimmend ist. Es 
geht bei diesem Verfahren aber nicht einfach darum, von den Akzidenzien 
zu abstrahieren, wie Descartes selbst in einem Brief an Clerselier betont 
hat.192 Um eine Idee von der Substanz des Wachsstückes zu bilden, sind 
sinnliche Wahrnehmungen prioritär.193 In diesen erschließen sich nämlich 
die Merkmale überhaupt erst, bevor das erkennende Subjekt die begriff-
liche Analyse des Gegenstandes durchführt. Gleichwohl lässt Descartes’ 
Ontologie keinen Zweifel daran, dass klare und deutliche Erkenntnis des 
Wachses bedeutet, die substanziellen Eigenschaften zu denken und es als 
Idee – in Descartes Metaphorik gesprochen – ›nackt auszuziehen‹.194 
Descartes’ Lehre von der Klarheit und Deutlichkeit – soviel lässt sich zu-
sammenfassend festhalten – baut auf metaphysisch-ontologischen Prämis-
sen auf und bildet als Grundlage der Methodenlehre das dogmatische 
Herzstück seiner Philosophie. Bemerkenswert ist, dass ›Klarheit‹ und 
›Deutlichkeit‹ dabei begrifflich weitgehend unbestimmt bleiben. Die Wen-
dung »clare et distincte« kehrt in Descartes’ Schriften – als wäre sie der 
Refrain seines Denkens – fast ohne Variationen wieder. Der formelhafte 
Gebrauch verrät bei näherem Hinsehen eine ungenaue Bestimmung, die 
bereits im 17. Jahrhundert dazu Anlass gegeben hat, eine präzisere De-
finition zu reklamieren. In dieser Perspektive betrachtet, greift Charles 
Sanders Peirce gut zweieinhalb Jahrhunderte später eine wohlbekannte 
Schwachstelle auf, wenn er mit Bezug auf die Lehre von der Klarheit und 
Deutlichkeit festhält, dass sich Descartes begrifflich »nicht genau erklärt« 
habe195 – freilich zieht Peirce daraus ungleich drastischere Konsequenzen 
als seine Vorgänger, indem er die Formel als vielbewunderte »Zierde der 
Logik« qualifiziert und den veralteten »Edelstein« in das Kuriositätenkabi-

191	 Ebd., 12. – Vgl. Beckermann 1986.
192	 Vgl. Perler 1996, S. 272.
193	 »Ohne [einen körperlichen] Kontakt«, so hält Jean-Luc Nancy in seiner Descartes-

Lektüre mit weitreichenden Konsequenzen fest, »würde meine inspectio mentis nichts 
sehen« (Nancy 2010, S. 85).

194	 Vgl. Descartes, Med. II, 14: »Wenn ich nun aber das Wachs von seinen äußeren Formen 
unterscheide, ihm gleichsam seine Kleider ausziehe und es nackt betrachte […]«.

195	 Vgl. Peirce 1968, S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59

nett der Philosophiegeschichte verbannt.196 Folgt man dieser Beschreibung 
nur so weit, dass man die grundlegende Wendung von der klaren und 
deutlichen Erkenntnis tatsächlich als Schmuckstück von Descartes’ Den-
ken betrachtet, so wird man auf eine rhetorische Eigentümlichkeit seines 
zentralen Ausdrucks aufmerksam. Ohne zu unterscheiden, setzt Descartes 
»clare et distincte« von den ersten Abhandlungen an wie ein Hendiadyoin 
ein. »Klar« und »deutlich« werden von ihm zu einer Wiederholungsfigur 
zusammengeschweißt, die traditionell im Dienst der perspicuitas steht und 
die man unter dem Namen synonymia kennt. Diese Figur wiederholt die 
gleiche Wortbedeutung durch ein Synonym oder einen Tropus und folgt 
u.a. der Absicht, einen »dunkeln« Ausdruck zu erläutern.197 Descartes For-
mel für das oberste Prinzip seines Denkens erweckt daher den Verdacht, 
dass der einfache Begriff »clare« insgeheim eine Unklarheit enthält, der 
durch die Verdoppelung mit »distincte« – gleichsam zur Verdeutlichung – 
nachgeholfen werden muss. 
Descartes’ begriffliche Schwierigkeiten treten allerdings nicht nur an die-
sen rhetorischen Symptomen zutage – in einer späteren Schrift ist er selbst 
darauf aufmerksam geworden. In den Principia Philosophiae (1644) versucht 
er, die synonymische Wendung begrifflich zu entzerren und zwischen 
›Klarheit‹ und ›Deutlichkeit‹ zu differenzieren:

Denn zu einer Erkenntnis (perceptio), auf die ein sicheres und unzweifelhaftes 
Urteil gestützt werden kann, gehört nicht bloß Klarheit, sondern auch Deutlich-
keit. Klar (clara) nenne ich die Erkenntnis, welche dem aufmerkenden Geiste 
gegenwärtig [praesens] und offenkundig [aperta] ist, wie man das klar gesehen nennt, 
was dem schauenden Auge gegenwärtig ist und dasselbe hinreichend kräftig und 
offenkundig erregt. Deut l ich (distincta) nenne ich aber die Erkenntnis, welche, 
bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit, von allen übrigen so getrennt und un-
terschieden (sejuncta et praecisa) ist, daß sie gar keine andren als klare Merkmale 
in sich enthält.198

Descartes verzichtet an dieser Stelle darauf, ein objektives Kriterium dafür 
anzubieten, wann eine Idee dem Geiste gegenwärtig ist und wann nicht. 
Der methodische Sinn seiner Lehre gründet hier wieder in einem originä-
ren Erlebnis von offenkundiger Gegenwärtigkeit, das Descartes aus dem 
Bereich sinnlicher Wahrnehmungen zu veranschaulichen versucht. Ein 
»heftiger Schmerz«199 zum Beispiel könne als klar qualifiziert werden – dies 

196	 Ebd., S. 41.
197	 Vgl. Lausberg 1963, §   284.
198	 Descartes, Princ. I, 45.
199	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60

gilt aber nur in dem Maße, in dem er als Vorstellung von der sinnlichen 
Erfahrung im Bewusstsein erfasst wird.200 Klare Erkenntnis erschließt sich 
also nicht in der Heftigkeit des sinnlichen Eindrucks – dieser ist selbst 
dunkel und verworren –, sondern konstituiert sich durch begriffliche Ab-
straktion. Da diese Operation allerdings auch das Zustandekommen der 
deutlichen Erkenntnis definiert,201 stellt sich die Frage, wo genau die Dif-
ferenz zwischen klarem und distinktem Begreifen liegen könnte – schon 
die Logik von Port-Royal hat in der Folge luzide herausgestellt, dass der 
Qualität nach kein Unterschied festzumachen ist.202 Für Descartes scheint 
an dieser Differenz indes viel zu liegen: »Im Kindesalter ist der Geist so 
sehr mit dem Körper verschmolzen, dass er zwar vieles klar, aber nichts 
deutlich erkennt«.203 Der Weg von der Klarheit zur Deutlichkeit gibt die 
Koordinaten eines anthropologischen Programms vor, das für die Aufklä-
rungszeit richtungsweisend wird und das im Prozess der Menschwerdung 
nach rest- und rastloser Ausschaltung von Dunkelheit und Verworren-
heit, nach totaler ›Klarheit‹ strebt. Es ist Leibniz gewesen, der als erster 
auf Descartes’ inkonsistente Terminologie aufmerksam gemacht und im 
Anschluss daran versucht hat, ›Klarheit‹ von ›Deutlichkeit‹ genauer zu 
differenzieren.

Grade deutlicher Erkenntnis (Leibniz)

Die frühen Systementwürfe Gottfried Wilhelm Leibniz’ entstehen in kri-
tischer Auseinandersetzung mit Descartes’ Schriften und betreffen die 
universale Erkenntnisformel des neuen Zeitalters auf entscheidende Art 
und Weise. In einer Reihe von Texten, die um die Mitte der 80er-Jahre 
erschienen und deren Grundlagen bis zu den späten Schriften verbind-

200	 Vgl. allgemein für den Bereich der Wahrnehmungen, der Affekte und der Gefühle ebd., 
66.

201	 Vgl. die verschiedenen Distinktionsarten (distinctio realis, distinctio modalis und die 
Unterscheidung nach der Beziehung: ebd., 60–62).

202	 Vgl. Arnauld 1972, S. 60f.: »Man kann in einer Idee die Klarheit von der Deutlichkeit 
und die Dunkelheit von der Verworrenheit unterscheiden. Denn man kann sagen, daß 
eine Idee klar ist, wenn sie uns lebhaft berührt, obgleich sie nicht deutlich ist, wie die Idee 
des Schmerzes sehr lebhaft berührt und demgemäß klar genannt werden kann. Trotzdem 
ist sie sehr verworren, insofern als sie uns den Schmerz als ein in der verwundeten Hand 
Vorhandenes vorstellt, obgleich er nur in unserem Geist ist. Man kann jedoch sagen, 
daß jede Idee deutlich ist, insofern sie klar ist, und daß ihre Dunkelheit nur von ihrer 
Verworrenheit herkommt, wie bei Schmerz allein das Gefühl, das uns berührt, klar und 
auch deutlich ist […]. Indem wir also die Klarheit und die Deutlichkeit der Ideen für ein 
uns dasselbe ansehen […]«.

203	 Descartes, Princ. I, 47.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61

lich geblieben sind, wird die cartesianische Lehre einer radikalen Revisi-
on unterzogen und regelrecht vom Kopf auf die Füße gestellt. Während 
Descartes die Formel »clare et distincte« als sichere Prämisse des Denkens 
voraussetzt, präzisiert Leibniz die in der Passage aus den Principia Philo-
sophiae vorgenommene terminologische Unterscheidung und richtet die 
Begriffe auf dem Boden der sinnlichen Wahrnehmung neu aus. Gleich-
sam als Rahmen seines gnoseologischen Projekts stecken ›Dunkelheit‹, 
›Klarheit‹, ›Verworrenheit‹ und ›Deutlichkeit‹ die Etappen eines infinitesi-
malen, nach Vollendung strebenden Erkenntnisprozesses ab. Wie in der 
Folge genauer erörtert werden muss, bildet die deutliche Erkenntnis als 
höchstes Ziel und verbindliche Norm der Vernunft den idealen Endpunkt 
und nunmehr unerreichbaren »Leitstern« für das menschliche Wissen.204 
Was Descartes als unbezweifelbare Gegebenheit einer Denkstruktur vor 
aller Erfahrung postuliert, droht bei Leibniz am Horizont einer unendlich 
fortschreitenden Erkenntnis zu verschwinden. 
In der 1684 erschienenen Schrift Meditationes de Cognitione, Veritate et Ideis 
legt Leibniz die erkenntnistheoretischen Grundlagen seines Systems. Wie 
er in einer brieflichen Anmerkung zu dieser ersten seiner Publikationen 
durchblicken lässt, beanstandet Leibniz die Formel »klar und deutlich« als 
leere Phrase: Descartes’

Prinzip (daß alles, was man aus der Idee, die man von einer Sache besitzt, schlie-
ßen kann, ihr wahrhaft zugeschrieben werden kann) muß mit sehr großer Vorsicht 
behandelt werden, und wenn man keine Kennzeichen eines deutlichen Begriffes 
angibt, so ist es nutzlos zu sagen, daß alles, was man klar und deutlich erkennt, 
wahr ist […].205 

Der frühe Text setzt ganz im Zeichen dieser Kritik ein und schlägt über 
eine Reihe von binären Unterscheidungen eine Hierarchie von Erkennt-
nisstufen vor:

Die Erkenntnis ist also entweder dunkel oder klar und die klare Erkenntnis wie-
derum ist entweder verworren oder deutlich, die deutliche Erkenntnis aber entweder 
inadaequat oder adaequat und gleichfalls entweder symbolisch oder intuitiv; wenn aber 
die Erkenntnis zugleich adaequat und intuitiv ist, so ist sie am vollkommensten.206 

204	 Vgl. Cassirer 1932, S. 39.
205	 Vgl. den Brief an den Landgrafen Ernst zu Hessen-Rheinfels vom 24. Dezember 1684: 

Leibniz 1996, Bd. 1, S. 28f. – Vgl. ausführlicher zu Leibniz’ kritischer Auseinandersetzung 
mit Descartes: Belaval 1960.

206	 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62

Leibniz ist bei seinem Entwurf zu einem neuen Organon der Vernunft 
vom wissenschaftlichen Glücksempfinden über die einschneidenden tech-
nischen Errungenschaften der Zeit getragen und konzipiert den mensch-
lichen Erkenntnisapparat nach dem Modell optischer Geräte wie Mik-
roskop oder Fernrohr.207 Vom neuen visuellen Erlebnis geprägt, stilisiert 
Leibniz die menschliche Vernunft zum »Instrument der Instrumente« 
und verbindet damit die Vorstellung, dass die Ideen wie durch eine im-
mer feiner geschliffene Linse schrittweise schärfer bis zu vollkommener 
Deutlichkeit wahrzunehmen sind. Im Unterschied zu Descartes versucht 
Leibniz die einzelnen Erkenntnisstufen nach genauen Maßstäben begriff-
lich zu definieren. Das formale Kriterium bildet dabei der Grundsatz der 
Identität, der auch Leibniz’ erste Unterscheidung zwischen Dunkelheit 
und Klarheit bestimmt. Wenn es nicht gelingt, eine in der Idee darge-
stellte Sache wiederzuerkennen (»recognoscere«), so ist der Begriff dunkel 
(»notio obscura«) – wenn die Sache hingegen identifiziert und von etwas 
ihr Nahestehendem unterschieden werden kann, ist eine klare Erkennt-
nis gegeben. Wird beispielsweise das Meeresrauschen vom Rascheln des 
Laubes gesondert wahrgenommen, ist die Erkenntnis klar, andernfalls 
ist sie dunkel. Zwar konzentriert sich Leibniz in der Folge auf eine ge-
nauere Differenzierung der Klarheit – das bedeutet aber nicht, dass die 
Dunkelheit abgetan wäre, denn diese bleibt immer dort wirksam, wo das 
Urteil auf Sinnliches bezogen ist und dadurch verworren wird. Der Be-
griff von Farben, Gerüchen oder Geschmacksempfindungen – so führt 
Leibniz weiter aus – ist klar, wenn beispielsweise Rot als Rot wiederer-
kannt und von anderen Farben unterschieden wird. Da sich dieses Urteil 
allerdings nur auf »sinnliche Zeugnisse« stützt, ist die Erkenntnis nicht 
deutlich, sondern verworren. Dieses klar-verworrene Wissen (»cognitio 
clara et confusa«) belegt den hohen Anteil an Dunklem, den Leibniz der 
menschlichen Vernunft konzediert – in Abgrenzung zu Descartes ist das 

207	 Vgl. Leibniz, Elemente der Vernunft (1686): »Unser Verstand ist aber von unsicherer 
Zuverlässigkeit, wenn er nicht von einem höheren Lichte erleuchtet oder von einem 
gewissen Ariadnefaden geleitet wird, wie ihn bisher allein die mathematischen 
Wissenschaften verwendet haben. Sonst wird er, sobald er sich nur von der Erfahrung 
entfernt, sogleich von der Dunkelheit der Dinge und ihrer Vielfalt verwirrt, er wird 
beherrscht von trügerischen Mutmaßungen und eitler Meinung und vermag kaum ohne 
Widerwärtigkeit voranzukommen. Deshalb müssen wir vor allem darüber nachdenken, 
auf welcher Grundlage dem Verstand irgendein Organon zu bereiten ist, so wie der 
Feldmesser Diopter und Meßseil, die Münzmeister die Waage und der Mathematiker die 
Zahl besitzt, oder wie dem Auge das Teleskop dient – ein Organon also, durch das wir 
nicht nur in Bildung von Urteilen geleitet, sondern auch zu neuen Erfindungen gebracht 
werden« (Leibniz 1999, S. 717). Vgl. zu Geschichte und Epistemologie des Mikroskops: 
Wilson 1995; Kosenina 2001; Steinmann/Witthaus 2003; Schuller/Schmidt 2003.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63

sinnliche Urteil jedoch nicht a priori täuschend, sondern besitzt für Leib-
niz durchaus die Dignität von Erkenntnis. Allerdings fehlt dieser Stufe 
die analytische Schärfe. Erst wenn die Idee einer Sache nicht nur nach 
Maßgabe der sinnlichen Wahrnehmung, sondern in rein begrifflicher Ab-
straktion unterscheidbar wird, liegt klar-deutliche Erkenntnis vor (»cog-
nitio clara et distincta«). Leibniz veranschaulicht dies an einem Beispiel: 
»Ein deutlicher Begriff aber ist ein solcher, den die Münzwardeine vom 
Golde haben, auf daß sie die Sache durch Merkmale und ausreichende 
Prüfungen von allen anderen ähnlichen Körpern unterscheiden«.208 Dem-
nach lässt sich das Gold klar-verworren erkennen, wenn man es als etwas 
Goldfarbenes und Funkelndes wahrnimmt – jedoch erst dann, wenn man 
es chemisch analysiert und in einzelne Merkmale zerlegt, kann man es 
vom Katzengold unterscheiden und deutlich erkennen. Diese analytische 
Arbeit kann ins Unendliche weitergeführt werden und ist von Leibniz 
im metaphysischen Gebiet der Vernunftwahrheiten nach dem logischen 
Satz vom Widerspruch, im empirischen Bereich der Tatsachenwahrhei-
ten nach dem Satz vom zureichenden Grund auf eine vollkommene und 
restlose Aufklärung des Begriffs hin ausgerichtet. Selbst die deutliche Er-
kenntnis kann noch ein Körnchen an Undeutlichem enthalten, wenn die 
einzelnen Merkmale – wie beispielsweise die Schwere oder die Farbe des 
Goldes – noch nicht »bis zum Ende« analysiert sind.209 Sobald die Sache 
restlos im Begriff erfasst ist, spricht Leibniz von einer deutlich-adäquaten 
Erkenntnis (»cognitio adaequata«). Den Unterschied zwischen der sym-
bolischen und der intuitiven Deutlichkeit schließlich bestimmt die Kom-
plexität des analysierten Gegenstandes. Während bei einfachen, d.h. nicht 
weiter zerlegbaren Begriffen (z.B. ›Gott‹) das »ganze Wesen der Sache« 
auf einmal (»simul«) eingesehen werden kann (»cognitio intuitiva«), ist die 
analytische Arbeit an zusammengesetzten Begriffen (z.B. ein tausendsei-
tiges Vieleck) auf den Gebrauch von Zeichen als Hilfsmittel des Denkens 
angewiesen und somit beschränkt. Deshalb nennt Leibniz die symboli-
sche Deutlichkeit auch eine blinde Erkenntnis (»cognitio symbolica vel 
etiam caecam«), weil die Entäußerung der begrifflichen Konstruktion an 
ein (sinnliches) Zeichensystem die unmittelbare Schau verhindert und 
die Gefahr des Dunklen birgt.210 Nicht als Prämisse (wie bei Descartes), 

208	 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 35.
209	 Ebd., S. 37.
210	 Obwohl Leibniz an dieser Stelle die Verwendung von Zeichen als potenzielle Quelle 

von Unklarheit zur Diskussion stellt, ist nicht zu vernachlässigen, dass er das Problem 
der Semiotik im Bereich der adäquaten Deutlichkeit (und nicht etwa auf dem Feld 
des Verworrenen) aufreißt. Dieser Umstand lässt erahnen, dass sich Leibniz von den 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64

sondern gleichsam als Endpunkt des nach den Regeln der Logik voran-
schreitenden Erkenntnisprozesses misst Leibniz an dieser Stelle nur dem 
intuitiven und gleichsam göttlichen Denken die Qualität rein begriffli-
cher Erkenntnis bei.211 Der Zugang zu wahren Ideen ist demnach nicht 
unmittelbar und mit Sicherheit gegeben – die Möglichkeit dieser Ideen 
muss widerspruchsfrei und schlüssig hergeleitet und bewiesen werden. 
Die metaphysische Einbettung und Stoßrichtung des Unternehmens, das 
Denken zu einer immer vollkommeneren Deutlichkeit zu bewegen, wird 
am Schluss der Schrift gleichwohl zum Ausdruck gebracht. Dabei zeichnet 
sich ab, dass das letzte Ziel des menschlichen Strebens in unerreichbare 
Ferne rückt: »Ob von den Menschen jemals eine vollkommene Analyse 
der Begriffe durchgeführt werden kann, sei es ob sie ihre Gedanken bis zu 
ersten Möglichkeiten und unauflöslichen Begriffen, sei es (was auf dassel-
be hinausläuft) bis zu den absoluten Attributen gottes, nämlich zu den 
ersten Ursachen und dem letzten Grund der Dinge zurückführen können, 
wage ich jetzt nicht zu bestimmen«.212

Im Hinblick auf die Ausfaltung dieses Projekts, die Leibniz in den fol-
genden Schriften vorgenommen hat, lässt sich zusammenfassend festhal-
ten: Leibniz passt die cartesischen, dualistisch organisierten Erkenntnis-
qualitäten in eine quantitative Skala ein, die nach der Vorstellung eines 

philosophischen Positionen der Zeit, wonach Zeichen  – wie etwa bei Descartes  – 
nur als mnemonische und kommunikative Hilfsmittel für das Denken Beachtung 
finden, emanzipiert hat. Davon zeugen nicht nur Leibniz’ zeitlebens betriebene 
Sprachforschungen, sondern auch die Überzeugung, dass Zeichen bei der Herausbildung 
von Deutlichkeit eine konstitutive Rolle spielen. Sprachen gelten Leibniz nicht einfach 
als dunkle Barrieren des Denkens, sondern werden als Medium konzipiert, das wie 
eine Linse poliert werden muss und dem eine tragende Rolle im Erkenntnisprozess 
zukommt: So resümiert Leibniz im ausführlichen Kapitel über die Worte und die 
Sprachen im Allgemeinen aus den Neue[n] Abhandlungen über den menschlichen Verstand: »[…] 
ich glaube, daß die Sprachen der beste Spiegel des menschlichen Geistes sind und daß 
eine exakte Analyse der Bedeutung der Wörter mehr als alles andere die Tätigkeitsweise 
des Verstandes erkennen läßt […]. Um zum Schluß zu kommen: die Worte dienen, 1.) 
um unsere Gedanken verständlich zu machen, 2.) um dies auf leichte Weise zu tun, und 
3.) um einen Zugang zur Kenntnis der Dinge freizulegen« (Leibniz 1996, Bd. 3/2, S. 163, 
S. 205). Vgl. zu Leibniz’ sprachbezogenen Arbeiten ausführlicher: von der Schulenburg 
1973; Rutherford 1995; Poser 1997. Mit Hinweis auf die Rolle der Rhetorik: Beetz 1980; 
Dascal 1987; Campe 1998; Gaier 2003.

211	 In den Neue[n] Abhandlungen über den menschlichen Verstand wird Leibniz fünfzehn Jahre 
später seine frühen Ausführungen wieder aufnehmen und dabei die Begriffe der 
symbolischen und der intuitiven Deutlichkeit nicht mehr berücksichtigen. Stattdessen 
handelt das entsprechende Kapitel, in dem die frühe metaphysische Schrift im Kontrast 
zur Auseinandersetzung mit Locke rekapituliert wird, von den »klaren und dunklen, 
deutlichen und verworrenen Ideen«: Leibniz 1996, Bd. 3/1, S. 450–473.

212	 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65

voranschreitenden Prozesses der Analyse konzipiert ist.213 Dadurch ge-
winnt neben dem Satz der Identität das Prinzip der Kontinuität an Bedeu-
tung214 – es äußert sich auch in der Art und Weise, mit der Leibniz an der 
zitierten Stelle zu Beginn seines Essays die verschiedenen Erkenntnisarten 
als gradatio aneinandergereiht hat, nämlich über mehrere Anadiplosen.215 
Mit dieser Wiederholungsfigur wird der originäre Zusammenhang der 
nahtlos aufeinander folgenden Erkenntnisarten betont. Im Unterschied 
zu Descartes’ statischem Dualismus von klar-deutlicher Erkenntnis (See-
le) einerseits und dunkel-verworrenen Perzeptionen (Körper) andererseits 
fächert Leibniz indes eine dynamische Mannigfaltigkeit der menschlichen 
Wahrnehmung auf. Die vollständige Abstraktion, die am idealen Ziel des 
Erkenntnisprozesses winkt, vermag diesen zwar konzeptuell zu rahmen, 
denn die in der Idee dargestellten Sachen lassen sich nur durch die Rück-
führung auf allgemeine Begriffe überhaupt ›denken‹ – die Wegstrecke zur 
Vollkommenheit erhält aber ein epistemologisches Eigenrecht. Die damit 
einhergehende Aufwertung der an sich dunklen sinnlichen Wahrnehmun-
gen stellt insofern eine im Hinblick auf die Ästhetik des 18. Jahrhunderts 
einschlägige »Erweiterung des Begriffs vom Menschen« dar,216 als ein Er-
kenntnissubjekt ohne Sinne für Leibniz nur noch im Göttlichen denkbar 
ist. Das Streben nach einer vollständig deutlichen Erkenntnis führt den 
Menschen konstitutiv über den Weg des Klar-verworrenen – mithin ist 
Leibniz’ Rede von der Vernunft als optischer Vorrichtung nicht nur meta-
phorisch zu verstehen, denn die Sinne verhindern den Erkenntnisprozess 
nicht, sondern sind grundlegend an ihm beteiligt.217 Wie Leibniz in den 
Neue[n] Abhandlungen über den menschlichen Verstand (1704) ausführt, bleibt 
für die menschliche Erkenntnis immer ein kleines »Ich-weiß-nicht-was« 
zurück. Diese »unmerklichen Perzeptionen« – der mikroskopisch geübte 
Leibniz nennt sie schlicht auch »das Kleine« – verursachen eine episte-
mologische »Unruhe«, die nie restlos auszuräumen ist.218 Dieser grund-

213	 Vgl. zu dem von Leibniz inaugurierten »Denkmodell der Gradierung«: Kleinschmidt 
2004, S. 15ff.

214	 Vgl. Cassirer 1932, S. 38f.
215	 Im lateinischen Original ist diese Figur deutlicher zu sehen: »Est ergo cognitio vel 

obscura vel clara; et clara rursus vel confusa vel distincta; et distincta vel inadaequata vel 
adaequata, item vel symbolica vel intuitiva; et quidem si simul adaequata et intuitiva sit, 
perfectissima est« (Leibniz 1999, S. 585f.).

216	 Adler 1988, S. 201.
217	 Vgl. Bredekamp 2008, S. 12–14.
218	 »Aber es eignet nur der höchsten Vernunft, welcher nichts entgeht, die ganze 

Unendlichkeit deutlich zu begreifen und alle Ursachen und Folgen zu überschauen. 
Alles was wir dagegen über die Unendlichkeiten vermögen, ist, sie verworren zu 
erkennen und wenigstens das deutlich zu wissen« (Leibniz 1996, Bd. 3/1, S. XXXI).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66

sätzlichen Undeutlichkeit des Daseins hat Leibniz mit dem Gedanken 
der Theodizee und der Annahme einer rational strukturierten Realität 
als harmonisch geordnetem Ganzem zwar einen Rahmen verliehen – die 
verworrene Mannigfaltigkeit des Erkennens ist dabei aber keineswegs als 
mangelhafter Zustand herabgesetzt, sondern als eigentlicher Reichtum 
des Menschen aufgewertet worden.219 Wie Leibniz zuletzt in der Mona-
dologie (1714) zuspitzt, kennt die »cognitio clara et confusa« eine Tendenz 
zum Unendlichen und wird durch die analytische Arbeit des deutlichen 
Begriffs geradezu »begrenzt«: »In verworrener Weise erstrecken sich [die 
Monaden] alle auf das Unendliche, auf das Ganze; aber sie sind begrenzt 
und unterschieden durch den Grad der deutlichen Perzeptionen«.220 
Im Unterschied zum Empiriker Locke ergibt sich für Leibniz die ›Klar-
heit‹ jedoch nicht einfach aus den äußeren Daten, sondern erschließt 
sich über eine begrifflich vermittelte sinnliche Wahrnehmung. Da für 
das Zustandekommen klarer Erkenntnis das Kriterium der Distinktion 
vorausgesetzt werden muss, ist in qualitativer Hinsicht kein Unterschied 
zwischen ›Klarheit‹ und ›Deutlichkeit‹ auszumachen. Bei aller terminolo-
gischen Stringenz, die Leibniz’ Schriften charakterisiert, bleibt ihnen diese 
entscheidende Unstimmigkeit nicht erspart. Als metaphysische Prämisse 
ist der distinkte Begriff, obwohl er vom Menschen nicht erreicht werden 
kann, formal immer schon strukturierend und normbildend am Werk. 
Aus diesem Grund können sich Klarheit und Deutlichkeit auf der Ska-
la der Erkenntnis nur graduell unterscheiden – mit allen systematischen 
Problemen, die sich daraus ergeben und die darin gipfeln, dass deutliche 
Erkenntnis nunmehr zu einer Sache des Messens und vielleicht auch des 
Ermessens geworden sind. 
219	 So führt Leibniz in der Theodizee (1710) aus: »Aus all diesen Neigungen [Gottes] ergibt 

sich das höchstmögliche Gute, und daraus ergibt sich, daß es, wenn es nur Tugend 
und nur vernünftige Geschöpfe gäbe, weniger Gutes geben würde. Midas fühlte sich 
weniger reich, als er nur noch Gold hatte. Die Vervielfältigung nur eines Dinges, so edel 
es auch sein möchte, wäre etwas Überflüssiges, wäre Armseligkeit. […] Die Natur hatte 
Tiere, Pflanzen, leblose Körper nötig; und in diesen nicht vernünftigen Geschöpfen sind 
Wunder vorhanden, die der Vernunft zur Übung dienen. Was sollte ein mit Einsicht 
ausgestattetes Geschöpf anfangen, wenn es keine Dinge ohne Einsicht gäbe? Hätte es 
nur deutliche Gedanken, so wäre es ein Gott und seine Weisheit ohne Schranken; das ist 
eine der Folgen meiner Erwägungen. Erst sobald eine Mischung verworrener Gedanken 
vorhanden ist, sind die Sinne, ist die Materie da. Denn diese verworrenen Gedanken 
entspringen der Beziehung aller Dinge untereinander nach Dauer und Ausdehnung. 
Das ist der Grund, weshalb es in meiner Philosophie kein vernünftiges Geschöpf ohne 
organischen Körper und keinen erschaffenen Geist gibt, der völlig von der Materie 
getrennt ist« (Leibniz 1996, Bd. 2/1, S. 413). – Vgl. zur Theorie der Falte, des Vielfältigen 
und Mannigfaltigen bei Leibniz: Deleuze 2000.

220	 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 407 (Mon. 60).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

Im 1686 erschienenen Discours de Métaphysique hat Leibniz den Gedanken 
von der graduellen Deutlichkeit bereits ausgesprochen und diese dabei in 
den schwindelerregenden Wirbel eines unabschließbaren Erkenntnispro-
zesses gezogen: »Aber die deutliche Erkenntnis hat Grade, denn gewöhn-
lich bedürfen die in die Definition eingehenden Begriffe selbst wieder der 
Definition und werden nur in verworrener Weise erkannt«.221 Es ist kei-
neswegs unangemessen, an dieser Stelle für die progressive Konstitution 
der Deutlichkeit die Annahme einer unendlichen Semiose vorauszusetzen. 
Mit dem Begriff der ›symbolischen Deutlichkeit‹ hat Leibniz – zusammen 
mit John Locke einer der Gründungsväter der modernen Semiotik – das 
große epistemologische Interesse an Zeichensystemen markiert. Zeitlebens 
hat es Leibniz’ sprach- und wissenschaftstheoretische Überlegungen gelei-
tet und in der Annahme gegründet, dass Zeichen nicht nur psychotechni-
sche Hilfsmittel des Denkens darstellen, sondern eine dezidiert produkti-
ve Rolle für die Vervollkommnung der Erkenntnis übernehmen.222 Wie 
noch zu sehen sein wird, bestimmt diese Vorstellung in Leibniz’ deutschen 
Schriften auch die sprachpolitischen Interventionen zur Stilistik. So sehr 
die Linsen der Vernunft auch geschliffen werden mögen – im Unterschied 
zum göttlichen ist das menschliche Denken nach Leibniz qua definitionem 
entäußert. Es befindet sich stets auf dem durch Zeichen strukturierten 
Weg zur Deutlichkeit, ohne das äußerste Ziel der Erkenntnis erreichen zu 
können. Im Sinne der »cognitio symbolica vel caecaem«, von der Leibniz 
sagt, dass wir uns ihrer »fast überall bedienen«,223 muss die Deutlichkeit 
für den Menschen konstitutiv ›blind‹ sein  – ohne diese Blindheit kann 
nicht ›klar und deutlich‹ gedacht werden.

Semiotik des Deutlichen und Figürliche Erkenntnis (Wolff)

Deutlichkeit bezeichnet nach Leibniz einen hochdifferenzierten und gra-
duell nach unterschiedlichen Stufen gegliederten Erkenntnisbereich. Weil 
sie für den Menschen niemals frei von Sinnen und Einbildungskraft ist, 
enthält die cognitio distincta immer ein bestimmtes Maß an Dunkelheit, 
das durch analytisches Denken fortschreitend reduziert werden soll. Den 
höchsten Rang nimmt die intuitive Erkenntnis ein, von der zu bezweifeln 
ist, ob sie vom Menschen jemals erreicht werden kann. Da diese göttliche 

221	 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 125f.
222	 Vgl. Dascal 1978; Ungeheuer 1990, S. 493–521; Meier-Oeser 1997, S. 384–425; 

Ingenhoff 2006.
223	 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

Einsicht das begriffliche Wesen einer Sache restlos, unmittelbar und auf 
einmal erfasst, ist der absolute Verstand jeder Art vermittelter Erkennt-
nis scharf gegenübergestellt. Leibniz bemerkt jedoch, dass das Denken 
des Menschen immer an ein Medium gebunden ist. Gemessen am phi-
losophischen Ideal sind semiotische Systeme zwar unvollkommen – mit 
dem Begriff der symbolischen Deutlichkeit hat ihnen Leibniz gleichwohl 
eine tragende Rolle im Erkenntnisprozess zugewiesen. Der Gebrauch von 
Zeichen fällt nicht, wie man nach der cartesischen Philosophie erwarten 
müsste, in den Bereich des Dunklen und Verworrenen,224 sondern beför-
dert die progressive Aufklärung der Begriffe. Je deutlicher unsere Vorstel-
lungen werden – so muss man aus den Meditationes de Cognitione, Veritate et 
Ideis ableiten –, desto mehr sind wir auf Sprachen als Medien des Denkens 
angewiesen. Der Wissenserwerb ist nunmehr untrennbar an seine Struk-
turierung durch möglichst deutliche Zeichensysteme, Epistemologie an 
Sprachtheorie gekoppelt. Die paradoxe Situation, die dabei hervortritt, 
besteht darin, dass die symbolische Erkenntnis zwar an einen sinnlichen 
Träger gebunden und daher ›blind‹ ist, aber dennoch als höchstmögliche 
Stufe menschlichen Wissens profiliert wird. Diesem in Leibniz’ früher und 
einflussreicher Schrift hervortretendem Balanceakt ist nicht nur die Arbeit 
am utopischen Projekt einer lingua universalis oder rationalis – einem von 
allen Zweideutigkeiten befreiten »Alphabet der Gedanken«  – entsprun-
gen.225 Die Philosophie des 18. Jahrhunderts hat die cognitio symbolica – und 
damit die Frage nach der zugleich kommunikativen und kognitiven Rolle 
des (sprachlichen) Zeichens – immer wieder als eines ihrer zentralen Pro-
bleme betrachtet.226 Wie Foucault mit Nachdruck herausgestrichen hat, ist 
für die Aufklärungszeit die innige Verbindung von Wissen und Sprache 
insofern charakteristisch, als das Zeichen seine Relevanz nun im Innern 
der Erkenntnis entfaltet.227 Diese Koppelung ist derart fundamental, dass 

224	 Descartes formuliert das Problem vor dem Hintergrund des Dualismus von res 
cogitans und res extensa: Da unser Denken unkörperlich, die menschliche Seele jedoch 
mit einem Körper vereint ist, muss die Vermittlung der Gedanken auf körperliche 
Zeichen zurückgreifen. Die Wörter sind daher in struktureller Hinsicht eine ständige 
Behinderung absoluter Erkenntnis. In diesem Sinn formuliert die Logik von Port-Royal 
eine grundlegende Skepsis gegenüber der Sprache: »Wir haben schon gesagt, daß wir 
aus der Notwendigkeit heraus, äußere Zeichen zu verwenden, um uns verständlich zu 
machen, unsere Ideen so fest mit den Wörtern verknüpfen, daß wir oft viel stärker die 
Wörter berücksichtigen als die Sachen. Das ist nun eine der gewöhnlichsten Ursachen 
der Verworrenheit in unseren Gedanken und unseren Reden« (Arnauld 1972, S. 74).

225	 Vgl. Cassirer 1974, S. 141–165; Couturat 1979; Poser 1979; Poser 1997.
226	 Vgl. Arndt 1979a; Ungeheuer 1990; zu Herder und Lambert vgl. vor allem die Arbeit 

von Schiewer 1996.
227	 Vgl. Foucault 1999, S. 91–97.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

auch die begriffliche Konzeption der Deutlichkeit nach Leibniz in ent-
scheidender Art und Weise neu ausgerichtet wird.
Ausgehend vom Gedanken der symbolischen Erkenntnis setzt Christian 
Wolff mit einer tiefgreifenden Neubestimmung der Deutlichkeit ein. Im 
Anschluss an die Leibniz’sche Begriffsarchitektur und der semiotischen 
Wende im philosophischen Diskurs um 1700228 definiert er die cognitio 
distincta nicht mehr nur nach dem Satz der Identität, sondern zusätzlich 
auch nach dem Kriterium der Mitteilbarkeit.229 Demzufolge ist distinkte 
Erkenntnis erst dann gegeben, wenn etwas durch Unterscheidung nach 
möglichst vielen Merkmalen analysiert und wenn der deutliche Begriff zu-
sätzlich in Worte gefasst bzw. ausgesprochen werden kann. Wolffs Deutsche 
Logik von 1713 hält eingangs fest: 

Ist unser Begrif klar; so sind wir entweder vermögend, die Merckmale, daraus wir 
eine Sache erkennen, einem andern herzusagen, oder wenigstens uns selbst diesel-
be besonders nach einander vorzustellen, oder wir befinden uns solches zu thun 
unvermögend. In dem ersten Falle ist der klare Begrif deutlich, in dem andern aber 
undeutlich. […] Derowegen kan man einen deutlichen Begrif einem andern mit 
blossen Worten beybringen.230

Um diese im Kontrast zu den philosophischen Vorgängern stehende Defi-
nition des distinkten Begriffs in ihrer systematischen Spannung verstehen 
zu können, bedarf es einer ausführlichen Erörterung. Wolff leitet die be-
griffliche Deutlichkeit auf der Grundlage von Leibniz’ Lehre aus dem obe-
ren Erkenntnisvermögen des Menschen ab.231 Während die Sinne und die 
Einbildungskraft ein Objekt als konkretes wahrnehmen und daher nur 
dunkel, verworren oder klar erfassen,232 ist es allein dem Verstand (»intel-
lectus«) vorbehalten,233 eine Sache in der Idee (»idea«) oder im abstrakten 

228	 Vgl. Ricken 1985.
229	 Die kommunikative Rekodierung philosophischer Begriffe findet sich vor Wolff schon 

bei Tschirnhaus: »[…] hinc certo concludo, me tantum hujus rei partem cognoscere, eam 
nimirum, quam cum alio poteram communicare, reliquam vero, quam non poteram, 
solum imaginari« (Tschirnhaus 1964, S. 46). – Vgl. dazu Cassirer 1974, S. 200.

230	 Wolff, Dt. Log. §  13.
231	 Vgl. Wolff, Psych. Emp. §  55: »Facultatis cognoscendi pars superior est, qua ideas & 

notiones distinctas acquirimus«.
232	 Wolff argumentiert nicht ohne Widersprüche, wenn er im Bereich der sinnlichen 

Erkenntnis von »deutlichen Empfindungen« spricht: vgl. Bissinger 1970, S. 86f.
233	 Vgl. Wolff, Psych. Emp. §  275: »Facultas res distincte repraesentandi dicitur Intellectus«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

Begriff (»notio«) allgemein zu repräsentieren.234 Diese deutliche Vorstel-
lung, die Wolff zufolge für die Philosophie als strenger Wissenschaft eben-
so wie für die natürliche Theologie von fundamentaler Bedeutung ist,235 
muss graduell perfektioniert werden. Dazu sind neben dem Verstand noch 
weitere obere Vermögen erforderlich: Aufmerksamkeit (»attentio«),236 
Überdenken (»reflexio«),237 Tiefsinnigkeit (»profunditas«),238 Scharfsicht 
(»acumen«),239 Gründlichkeit (»soliditas«),240 Vernunft (»ratio«).241 Der 
zielorientierte Weg der Erkenntnis führt dabei über mehrere Etappen: 
Indem wir eine Sache wahrnehmen (»perceptio«), dann mit Bewusstsein 
wahrnehmen (»apperceptio«), über das wahrgenommene Ding reflektie-
ren, es mit anderen Sachen vergleichen und von ihnen unterscheiden, 
die Aufmerksamkeit auf das richten, was mehreren Dingen gemeinsam 
ist, d.h. abstrahieren, und die Analyse mit größtmöglicher Gründlichkeit 
verfeinern, können wir zu deutlicher Erkenntnis gelangen und auf der 
Grundlage von allgemeinen Begriffen den Zusammenhang universaler 
Wahrheiten vernunftgemäß durchschauen. Dem durch die cartesianische 
Tradition geprägten Ideal nach ist dieser, den Gesetzen der Logik folgen-
de Erkenntnisprozess wesentlich inkommunikativ.
Für Wolff steht jedoch ebenso wie für Leibniz außer Frage, dass der Ge-
brauch von Zeichen nicht nur äußerliche Hilfsmittel des Denkens her-
anzieht. Deswegen stehen Wolffs Ausführungen zur »Zeichen-Kunst« im 
Kontext der oberen Erkenntnisvermögen.242 Während Leibniz’ Semiotik 
bei der symbolischen Deutlichkeit vornehmlich an Zahlen denkt, konzen-
triert sich Wolff auf die Verwendung von verbalen Zeichen. Was deutlich 
erkannt wird, ist – so lautet ja Wolffs Definition – mit »blossen Worten« 

234	 Wolff bestimmt den »Begriff« nur in leichter Differenz zur »Idee« (»repraesentatio rei 
singuli«) als »repraesentatio rerum in universali seu generum et speciorum« (Wolff, Psych. 
Emp. § 48f.).

235	 Vgl. Bissinger 1970; Schneiders 1986. – Vgl. Wolffs Definition von Gott: »Gott erkennet 
alles deutlich: der Mensch vieles undeutlich« (Wolff, Dt. Met. § 956). »Da Gott alles, was 
möglich ist, auf einmahl deutlich erkennet, nichts aber von ihm undeutlich bleibet; so 
hat er keine Sinnen und Einbildungs-Kraft« (ebd. § 959).

236	 Wolff, Psych. Emp. § 237–256.
237	 Ebd., § 257–265.
238	 Ebd., § 340f.
239	 Ebd., § 332.
240	 Ebd., § 440.
241	 Ebd., § 483ff.
242	 Der Entwurf zu einer umfassenden »Zeichen-Kunst« mit Berücksichtigung mathe

matischer, astronomischer, chemischer u.a. Notationssysteme (z.B. Tanzkunst) findet 
sich in: Wolff, Dt. Met. § 317f.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71

artikulier- und einem Gegenüber kommunizierbar.243 Da für Wolff die 
Wörter der Struktur nach »nichts als Zeichen der Gedancken« sind,244 
muss der Weg der Erkenntnis notwendigerweise über die Sprache füh-
ren, und zwar so, dass die Vorstellung gerade durch Wörter deutlicher 
werden kann.245 Im Unterschied zur cartesischen Philosophie erweist sich 
der logische Erkenntnisprozess als eine überaus kommunikative Ange-
legenheit. Den dadurch entstehenden systematischen Widerspruch, der 
darin besteht, dass sich das deutliche Denken erst über eine sinnliche 
Entäußerung vollzieht und realisiert, meint Wolff durch einen epistemolo-
gischen Optimismus gegenüber der Sprache aufheben zu können. So sehr 
für den Wissenserwerb ein Primat des Wortes vor dem Denken Profil zu 
gewinnen beginnt, so sehr muss unterstrichen werden, dass Wolff für den 
Sprachgebrauch – einer wenig originellen metaphysischen Prämisse fol-
gend – den Vorrang des Begriffs reklamiert. Gleichsam als dogmatisches 
Herzstück von Wolffs Lehre ist der Gedanke leitend, dass Wörter nur 
dann erkenntnisfördernd wirken können, wenn sie auf einen sie bestim-
menden Begriff hin durchsichtig sind. Weil aber das deutliche Denken 
überhaupt erst durch Wörter perfektioniert werden kann, ist offensicht-
lich, dass sich Wolffs Argumentation im Kreis bewegt. Aller Zuversicht 
zum Trotz verbirgt sich hinter der Semiotik des Deutlichen die Schwierig-
keit, die im Ansatz kollidierende Verbindung von Zeichen und Begriff zu 
organisieren.
Wolff entfaltet das semiotische Problem in seinem System dort, wo er 
das Konzept von der cognitio symbolica vel caecam ausführt und die verba-
len Zeichen einer »besonderen Art der Erkäntnis […], welche wir die fi-
gürliche nennen«, zugrundelegt. Diese wird der »intuitiven« Deutlichkeit 
gegenübergestellt. Im Unterschied zur anschauenden stellt die figürliche 
Erkenntnis die Repräsentation einer Sache in der Idee nicht als »Bild« vor 
das Auge des Bewusstseins, sondern durch bloße Wörter vor.246 Das ana-

243	 So auch die Bestimmung in der Psychologia Empirica: »Si in re percepta plura sigillatim 
enunciabilia distinguimus, perceptio clara digitur distincta« (Wolff, Psych. Emp. § 38). 
»Si quid vocabulis indigitare valemus, id enunciare dicimur: ut adeo enunciabile dicatur, 
quod verbis indigitari potest. […] Quicquid in idea rei distingui ab alio potest, id etiam 
enunciabile est« (ebd., § 281).

244	 Wolff, Dt. Met. § 291. Vgl. auch Dt. Log. II, § 1: »Durch die Wörter pflegen wir unsere 
Gedancken zu erkennen zu geben. Und also sind sie nichts anders, als Zeichen unserer 
Gedancken, daraus nemlich ein anderer dieselbe erkennen kann«.

245	 Vgl. grundlegend die Ausführungen zu Wolff bei: Wellbery 1984, S. 32ff.
246	 Wolff, Dt. Met. § 316: »Es ist nehmlich zu mercken, daß die Worte der Grund von einer 

besonderen Art der Erkäntniß sind, welche wir die figürliche nennen. Denn wir stellen 
uns die Sachen entweder selbst, oder durch Wörter, oder andere Zeichen vor. Z. E. 
Wenn ich an einen Menschen gedencke, der abwesend ist und mir sein Bild gleichsam 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72

lytische Potential der zeichenhaften Vermittlung kann Wolff zufolge der 
intuitiven Erkenntnis Hilfe leisten:

Es hat aber die figürliche Erkäntnis viele Vortheile für der anschauenden, wenn 
diese nicht vollständig ist, das ist, alles deutlich gleichsam vor Augen leget, was ein 
Ding in sich enthält, und wie es mit anderen verknüpfet ist und gegen sie sich ver-
hält. Denn da jetzund unsere Empfindungen größten Theils undeutlich und dunc-
kel sind; so dienen die Wörter und Zeichen zur Deutlichkeit, indem wir durch sie 
unterscheiden, was wir verschiedenes in denen Dingen und unter ihnen antreffen 
[…]. Und wird demnach die allgemeine Erkäntnis durch die Wörter deutlich.247

Wolff wird nicht müde zu unterstreichen, dass die cognitio symbolica etwa 
durch Wort- und Sacherklärungen der anschauenden Erkenntnis nicht 
nur von Nutzen ist, sondern in einigen Bereichen  – wie beispielsweise 
beim Urteil und bei den Vernunftschlüssen – sogar zu bevorzugen ist.248 
Freilich setzt Wolff für die Bestimmung der symbolischen Deutlichkeit 
die inuitive immer schon voraus.249 Zeichenvermittelte und anschauende 
Erkenntnis sind für ihn eng verflochten. Zwar nennt Wolff die figürliche 
Erkenntnis an einer Stelle insofern ›blind‹, als die sprachlich indizierten 
Ideen nicht ›gesehen‹ werden können250 – an einer anderen traut er den 
Wörtern unter bestimmten Umständen aber gleichwohl zu, einen eviden-
ziellen Effekt zu erzielen und die begriffliche Struktur einer Sache vor 
Augen zu stellen: »Es ist möglich, daß auch in die figürliche Erkäntniß 
eine Klarheit und Deutlichkeit gebracht wird, und sie eben dasjenige vor 
Augen stellet, was in einer Sache anzutreffen ist, und dadurch man sie von 

vor Augen schwebet; so stelle ich mir seine Person selbst vor. Wenn ich mir aber von 
der Tugend diese Worte gedencke: Sie sey eine Fertigkeit seine Handlungen nach dem 
Gesetze der Natur einzurichten; so stelle ich mir die Tugend durch Worte vor. Die 
erste Erkäntniß wird die anschauende Erkäntniß genennet: die andere ist die figürliche 
Erkäntniß«.

247	 Wolff, Dt. Met. § 319.
248	 Vgl. Wolff, Dt. Met. § 321f. Vgl. auch Psych. Rat. § 461: »Usu sermonis faciliatur atque 

amplificatur usus rationis: absque sermonis usu rationis vix conceditur. […] Quamobrem 
cum in cognitione symbolica ratiocinia sint magis distincta, quam in intuitiva, nec minus 
distincta magis sint judicia, si vocabulis efferantur«. Vgl. ausführlicher Bissinger 1970, 
S. 115.

249	 Damit ist auch der Unterschied zu Leibniz markiert: »In der Erkenntnis a priori stellt 
die Anschauung bei Leibniz das Endergebnis der ›wahren Analyse‹ dar, während die 
Anschauung bei Wolff den Prozeß der Begriffsbildung begründet und durchläuft« 
(Pimpinella 2001, S. 280).

250	 So die Definition in Psych. Emp. § 289: »Quodsi cognitio nostra terminatur actu, quo verbis 
tantum enunciamus, quae in ideis continetur, vel aliis signis eadem repraesentamus, ideas 
vero ipsas verbis aut signis aliis idigitatas non intuemur; cognitio symbolica est« (Hervorh. d. 
Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

anderen unterscheidet«.251 Wie sich an dieser Stelle zeigt, modelliert Wolff 
die figürliche Erkenntnis nach dem Vorbild der rhetorischen evidentia, also 
nach Maßgabe jenes Veranschaulichungs- und Vergegenwärtigungszau-
bers der Rede, durch den das sprachliche Gemachtsein der Äußerung 
zugunsten eines unmittelbaren Präsenzerlebnisses zurücktritt. Dieser Be-
fund ist verblüffend, wenn man bedenkt, dass Wolff eine dezidiert anti-
rhetorische Semiotik entwirft. Den Kern seines folgenreichen Programms 
bildet die in der Psychologia Empirica angestrebte »reductio cognitionis sym-
bolicae ad quasi intuitivam«.252 Wolff postuliert die Möglichkeit, dass die 
»trockenen« Zeichen unter bestimmten Umständen eine anschauende 
Erkenntnis der Idee liefern. Zwar ist der Mensch immer von Wörtern 
abhängig – folgt er aber dem logisch konzipierten perspicuitas-Ideal, ist der 
Weg von der symbolischen zur intuitiven Erkenntnis geebnet. Um abso-
lute Deutlichkeit erlangen zu können, muss der Gebrauch von Wörtern 
nach dem Vorbild der natürlichen Zeichen und das heißt: nach dem Kri-
terium der Univozität geregelt werden.253

Damit trägt Wolff die im philosophischen Denken der Zeit längst sedimen-
tierte Sprachskepsis weiter. Er moniert nachdrücklich, dass die Wörter 
in der »gewöhnlichen Sprache« als System willkürlicher Zeichen »nichts 
deutliches« von einer Sache vorstellen und daher »leer« sind. Zwar kann 
durch Worte »Verständlichkeit«, aber keine Klarheit und Deutlichkeit mit 
Gewissheit gewährleistet werden.254 Wie Wolff medienanalytisch heraus-
stellt, ist das verbale Zeichen nämlich in eine lautliche – das System dis-
kreter und deshalb deutlich artikulierter »Töne«255 – und in eine signifika-
tive Komponente – die bedeutete »Sache« – gespalten. Aus diesem Grund 
können wir zwar miteinander reden und uns verstehen,256 allerdings ist 
Deutlichkeit erst dann gegeben, wenn die Wörter auf einen Begriff hin 
transparent werden bzw. wenn »die eigentliche Bedeutung der Wörter« ge-
funden ist und das Zeichen den Gedanken exakt anzeigt (»indigitare«). Die 
cognitio symbolica ist nur dann von Vorteil, wenn das arbiträre Zeichen mit 

251	 Wolff, Dt. Met. § 324 (Hervorh. d. Verf.).
252	 Wolff, Psych. Emp. § 312.
253	 Vgl. hierzu ausführlicher Campe 1990, S. 98–102. Ferner Kimpel 1986, S. 217ff.
254	 Wolff, Dt. Met. § 323.
255	 »Denn wenn man das Wort für sich ansieht; so ist es ein deutlicher Ton, der aus andern 

einfachen klaren Tönen zusammen gesetzet worden« (Wolff, Dt. Met. § 299).
256	 Wolff, Dt. Log. I § 9–15: »Hieraus ist nun sonnenklar, daß man miteinander reden, und 

einander verstehen, und doch keiner einen Begrif von dem haben kan, was er redet, 
oder höret, indem von lauter nichts geredet wird. […] Daher entstehet viel Streit unter 
den Gelehrten, wenn sie die Bedeutung der Wörter nicht durch deutliche Begriffe in 
richtige Schrancken einschließen«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

einem bestimmten Begriff verknüpft ist,257 wie dies im Notationssystem 
der Algebra modellhaft realisiert ist.258 Entsprechend stellt Wolff eine ars 
characteristica in Aussicht, die den Gebrauch der Wörter regelt und die eine 
für das Fortschreiten der deutlichen Erkenntnis produktive lingua universa-
lis bereitstellen soll.259 Angestrebt wird eine philosophische Idealsprache, 
in der die Wörter »eine wesensmäßige Bedeutung haben« (»significatum 
essentialem«) und deutliche Begriffe (»notionum distinctarum«) zu erken-
nen geben, eine Sprache, die kurzum die Kluft zwischen Zeichen und Be-
deutung aufzuheben vermag.260 Die symbolische Deutlichkeit kann dann 
auf die intuitive Erkenntnis quasi-reduziert werden, wenn die arbiträren 
Zeichen wie von Gott eindeutig codierte natürliche Zeichen funktionie-
ren.261 Erst in diesem Fall ist es Wolff zufolge möglich, dass die Sache 
störungsfrei ›wie von selbst‹ angeschaut wird. Die rhetorisch-logische per-
spicuitas, die Wolff seinem semiotischen Projekt zugrunde legt, zeigt aber 
gerade dort, wo sie auf einen evidenziellen Effekt hin ausgerichtet wird, 
dass sie als normatives Ideal der nicht-figürlichen Rede auf die Figur des 
Vor-Augen-Stellens angewiesen bleibt. Anders ist nicht zu erklären, war-
um Wolff die symbolische Erkenntnis von Leibniz trotz jeden Vorbehalts 
gegen terminologische Ambiguitäten als »figürliche« weitergeschrieben 
hat – so sehr sie nach mathematischem Vorbild auf die ›Eigentlichkeit‹ des 
Ausdrucks verpflichtet wird, so sehr umfasst Wolffs Begriff auch den Sinn 
rhetorischer ›Uneigentlichkeit‹.262

257	 Ebd. II § 3.
258	 Vgl. Wolff, Dt. Met. § 324.
259	 Vgl. Wolff, Psych. Emp. § 294–302. Vgl. Arndt 1979b.
260	 Ebd. § 303.
261	 Vgl. Wellbery 1984, S. 28f.: »Natural signs express the perfection and order of the natural 

world and they make this order transparent and knowable to man. […] And this brings 
us to what I consider the decesive point regarding the distinction between arbitrary and 
natural signs: they are not essentially different from one another. Indeed, natural signs 
are themselves arbitrary, that is, chosen, instituted by an intelligent being. The distinction 
between the two types of sign lies solely in the breadth, thoroughness and transparency 
of each, in short in their respective degrees of perfection. For this reason, the system of 
natural signs is the telos of all our culturally instituted systems of arbitrary signs. The 
point where the two types of sign coincice, where natural and arbitrary signs become 
indistinguishable, is the mind of God. To perfect human language would be to render 
it equivalent to (acomplete translation of) that divinely instituted nexus of signification 
through which nature exhibits itself. The point of convergence where the arbitrary signs 
of human institution attain to the status of natural signs remains, needless to say, an ideal. 
Yet, as an ideal, it is culturally efficacious, serving as a constant stimulation to research 
and speculation. In my view, this ideal of a fully perfected, quasi-divine language is one 
of the most profound imperatives of Englightenment«.

262	 Laut Adelung verbindet der Wortgebrauch eine mathematische und eine rhetorische 
Bedeutung: »Figürlich, -er, -ste, adj. et adv. einer Figur gleich, in der Gestalt einer Figur, 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

Abschließend lässt sich festhalten, dass Wolffs Semiotik, die grundlegend 
für die deutsche Aufklärung ist,263 im Hinblick auf die graduelle Verdeut-
lichung des Denkens das Projekt eines im Gleichschritt zu perfektionie-
renden Zeichengebrauchs umreißt. Dieses Unternehmen besitzt in John 
Lockes doctrine of signs einen einschlägigen Vorgänger.264 Da Wörter nicht 
mehr nur Instrumente zur Mitteilung vorgegebener Gedanken, sondern 
zugleich als Mittel des Denkens selbst zu konzipieren sind, gewinnt die 
strukturierende und analytische Eigenschaft artikulierter Sprache an Ge-
wicht. Erkenntnis vollzieht sich nicht mehr nur im ›inneren Gespräch‹ 
des Denkers, sondern auch über kommunikative Entäußerung. In Wolffs 
Logik ist damit eine Rhetorik des deutlichen Denkens angelegt, das in der 
Evidenz der intuitiven und gleichsam göttlichen Erkenntnis ihr Ziel hat. 
In dieser gnoseologischen Aufwertung der figürlichen Deutlichkeit liegt 
das übergreifende sprachpolitische Programm der Aufklärung begründet. 
Aus Wörtern soll anschauende Erkenntnis werden – das bedingt im ide-
alen Fall, dass die Blindheit der Zeichen ausgeblendet wird, damit diese 
eine ungetrübte Durchsicht auf die mit ihnen verknüpften Begriffe freige-
ben. Weil die figürliche aber auch für Wolff nicht restlos, sondern nur fast 
(»quasi«) in die anschauende Erkenntnis überführt werden kann, bleibt 
die Vermitteltheit des Denkens als Problem präsent.265 Volle Transparenz 
bleibt auch bei Wolff ein Ideal. Er ist hellsichtig genug festzuhalten, »daß 

in der 2 ten Bedeutung des Hauptwortes. 1) In Gestalt eines Bildes, der Abbildung 
eines Dinges, doch nur im Oberdeutschen. Die figürliche Beschreibung des Elephanten, 
dessen Abbildung. 2) Die figürliche Bedeutung eines Wortes, wenn ein Wort, welches 
etwas Körperliches oder Sinnliches bedeutet, zur Bezeichnung einer unkörperlichen 
Sache gebraucht wird; die uneigentliche, verblümte Bedeutung, im Gegensatze der 
eigentlichen. Siehe Figur 2. 3) In der Arithmetik hat man figürliche Zahlen, d. i. solche, 
welche ihre Benennung von gewissen geometrischen Figuren erhalten. Dergleichen 
sind die Summen der arithmetischen Progressionen, die Polygonal-Zahlen, Pentagonal-
Zahlen u. s. f. Daher die Figürlichkeit, plur. inus. besonders in der zweyten Bedeutung« 
(Adelung 1808, Bd. 2, Sp. 149f.).

263	 Vgl. Roeder 1927. Zur Rezeption von Wolffs Semiotik bei Sulzer und Herder vgl. 
Schiewer 1996, S. 33ff.

264	 Lockes Essay concerning human understanding (1690) trägt in einem der vier Hautteile 
die Überschrift »Of Words«. Zur cartesischen Vorstellung, dass der »Mißbrauch der 
Wörter« einen schwerwiegenden Mangel der menschlichen Erkenntnis darstellt, gesellt 
sich jedoch die Annahme von der wechselseitigen Bedingtheit von Zeichen und Begriff – 
derart, dass »die Untersuchung der Ideen und der Wörter als der großen Instrumente 
unseres Wissens wichtig für die Erfassung des menschlichen Wissens in seinem ganzen 
Umfang« wird (Locke Essay IV, XXI § 4).

265	 Wie Wolff in der Theologia naturalis ausführt, ist die anschauende Erkenntnis allein Gott 
vorbehalten: »Deus omnia intuitive cognoscit« (Theol. nat. I, § 207).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76

unser Verstand niemahls gantz reine ist, sondern bey der Deutlichkeit 
beständig noch viel Undeutlichkeit und Dunckelheit übrig bleibet«.266 
Wolffs Semiotik des Deutlichen betrifft vornehmlich das später von Her-
der im Kontext sensualistischer Sprachtheorien so genannte »Werkzeug 
der Vernunft« und die eminente Bedeutung des verbalen Zeichens für 
den Erkenntnisprozess.267 Da die Kunst des Denkens auf zweckmäßig 
ausgebildete Zeichensysteme zurückgeführt wird, ist ohne eine (mög-
lichst) durchsichtige Sprache nunmehr keine eigentliche Erkenntnis mehr 
zu haben. So sehr Wolff im Unterschied zu Leibniz darum bemüht ist, 
gleichsam als Abschluss des Erkenntnisgeschehens die cognitio symbolica auf 
die cognitio intuitiva zu reduzieren, um eine Theorie des reinen Begriffs als 
Grundlage und Rahmen seiner Abstraktionslogik zu gewinnen, so sehr 
muss unterstrichen werden, dass dieser Lehre eine von Leibniz gepräg-
te, raumgreifende und ins Infinitesimale weisende Methodologie der Be-
griffsbildung vorangeht. Die Hypothese von der konstitutiven Funktion 
der Zeichen für das Denken vergisst die Schwierigkeit vom Hiat zwischen 
den Wörtern und den bezeichneten Dingen nicht. Die arbiträren Zeichen 
bilden daher zwar ein Problem, aber sie – und nur sie – verheißen zugleich 
auch die Lösung dieses Problems. Die normativen Auswirkungen dieses 
Gedankens sind bekannt: Die natürlichen Sprachen sind nun auf ihre 
epistemologische Tauglichkeit hin zu überprüfen und zu optimieren.268 
Wie im Folgenden zu sehen sein wird, schließen Rhetorik, Poetik und Äs-
thetik des 18. Jahrhunderts direkt an dieses Projekt an. Im Zentrum steht 

266	 Wolff, Dt. Met. § 285. – Eine Neubewertung von Wolff, dessen Logik und Methodenlehre 
lange als Vereinfachung der leibnizschen Philosophie betrachtet (vgl. Cassirer 1932, 
S. 44; Bäumler 1967, S. 198–206) und der entsprechend als staubiger ›Buchhalter der 
Frühaufklärung‹ eingeschätzt worden ist (Adler 1988, S. 202), hat seit mehr als zwei 
Jahrzehnten eingesetzt (vgl. die Beiträge in Schneiders 1983).

267	 Herder übersetzt damit den von John Locke stammenden und für die sensualistische 
Tradition (Condillac, Maupertuis, Diderot, d’Alembert, Euler, Lambert u.a.) 
wegweisenden Begriff »the instrument of knowledge« (Locke, Essay II, X, § 21). Vgl. 
Herders Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft aus dem Jahr 1899, die sich in ihrer Polemik 
gegen Kant zudem ausdrücklich auf Leibniz beruft: »Die menschliche Seele denkt mit 
Worten; sie äußert nicht nur, sondern sie bezeichnet sich selbst auch und ordnet ihre 
Gedanken mittels der Sprache. Sprache sagt Leibniz, ist der Spiegel des menschlichen 
Verstandes und, wie man kühn hinzusetzen darf, ein Fundbuch seiner Begriffe, ein nicht 
nur gewohntes, sondern unentbehrliches Werkzeug seiner Vernunft. Mittels der Sprache 
lernen wir denken […]. […] wie sollte der Vernunftrichter das Mittel übersehen, durch 
welches die Vernunft eben ihr Werk hervorbringt, festhält, vollendet?« (Herder 1955, 
S. 25). Im Unterschied zu Herder sind für Wolff die Wörter erst dann von Nutzen, wenn 
sie auf Begriffe hin transparent werden. Für Herder hingegen ist die Sprache ein »Schatz 
von Begriffen, die sinnlich klar an Worten kleben« (Herder 1877, S. 417).

268	 Vgl. Wolffs »recensio verborum« in Psych. Emp. § 328f.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

dabei immer wieder die begriffliche Modellierung der Deutlichkeit. Nach 
Leibniz und Wolff kann der Primat des abstrakten Begriffs nicht mehr 
widerspruchslos vorausgesetzt, sondern nur noch als metaphysische Prä-
misse postuliert werden. Der dogmatischen Auslegung der Schulphiloso-
phie zufolge ist das Deutliche zwar selbstverständliches und handhabba-
res Instrument der deduktiven Logik geworden – in kritischer Entfaltung 
der im philosophischen Diskurs unbewältigten Aufgaben zeigen aber die 
Debatten in Rhetorik, Poetik und Ästhetik der Aufklärung, dass es bis zur 
Herrschaft der Vernunft ein langer Weg ist, der ohne Wörter und ohne 
Einbildungskraft nicht an das ideale Ziel der intuitiven Erkenntnis gelan-
gen kann. Für dieses Projekt ist eine neue Rhetorik vonnöten. Ihren Platz 
besitzt sie nicht jenseits, sondern im Inneren der Logik. Da nach Wolff die 
Sprache dem Denken nicht äußerlich ist, geben die Anleitungen zur ›phi-
losophischen Oratorie‹ aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts nicht 
nur die polemisch gegen die rhetorische Tradition gerichtete Vorstellung 
eines logisch domestizierten Redens wieder, sondern formulieren in erster 
Linie praktische Anweisungen für die Verwirklichung der Vernunft auf 
dem Feld der figürlichen Erkenntnis.269 

Stilistik des Denkens nach 1700 

Ein Topos der Geschichtsschreibung ist der Umstand, dass die gnoseolo-
gische Neuausrichtung des Sprachgebrauchs das zentrale kulturpolitische 
Anliegen der Aufklärung darstellt.270 Vor dem Hintergrund der zugleich 
produktiven und störenden Stellung, die der Sprache als Organon des 
Denkens im philosophischen Diskurs um 1700 zugewiesen wird, kann 
es nicht erstaunen, dass der epistemologische Begriff von Deutlich-
keit über den engeren disziplinären Rahmen hinaus dominiert und in 
Rede- und Dichtkunst des 18. Jahrhunderts zu einer Recodierung anti-
ker Stilforderungen geführt hat. Die in der Folge Descartes’ vorgebrach-
te Rhetorik-Kritik271 kann allerdings nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
sich die philosophische Terminologie der deutschen Überlieferung selbst 
im Rückgriff auf den Sprachschatz der Rhetorik formiert hat. Das Wort 

269	 Vgl. auch Menninghaus 1994, S. 221: »Man hat immer wieder übersehen, daß die erklärte 
Verabschiedung des rhetorischen Diskursmodells nur die eine Seite eines Prozesses ist, 
auf dessen Rückseite eine genuin rhetorische Auffassung der Sprache als intransparenter 
Handlung in die Grundannahmen der Poetik und Philosophie einwandert. Die verpönte 
Rhetorik setzt sich unterirdisch umso nachhaltiger fort«.

270	 Z.B. Ueding/Steinbrink 1986, S. 100f.
271	 Göttert 1991a, S. 171ff.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

»deutlich«, mit dem Wolff »distinctus« übersetzt, ist aus der deutschen 
Sprachlehre des 16. und 17. Jahrhunderts als kanonische Übersetzung 
für die antike perspicuitas bestens bekannt.272 So verrät der philosophische 
Leitbegriff des deutschen Vernunftzeitalters, der wie kein anderer für 
den Ausschluss der Redekunst aus dem Bereich wahrer Erkenntnis steht, 
eine genuin rhetorische Genealogie. Um die begrifflich-rationale Qualität 
des Denkens nach den von Descartes und Leibniz ausgeführten Diffe-
renzierungen wiederzugeben, hat Wolff somit eine für die deutschspra-
chige Terminologie schillernde Ambiguität in Kauf genommen und im 
Unterschied etwa zum Englischen oder Französischen nicht unerhebliche 
Verwirrung gestiftet, da sich durchsichtige Rede und distinktes Denken 
im Ansatz ausschließen.273 Vor dem Hintergrund der Ausführungen zur 
figürlichen Erkenntnis leuchtet allerdings ein, dass Wolffs Begriffspolitik 
einem genauen Kalkül folgt, reduziert er doch die Deutlichkeit – wie ge-
sehen – nicht auf die oberste Qualität des Denkens,274 sondern konzipiert 
die distinkte Erkenntnis zusätzlich nach dem Kriterium der Mitteilbarkeit. 
Die philosophische Neubestimmung der rhetorischen perspicuitas hat da-
her zwar eine irritierende Mehrdeutigkeit produziert  – allerdings bildet 
diese Ambiguität der Deutlichkeit insofern ein Programm, als der Begriff 
die erwünschte Synthese divergenter Elemente zum Ausdruck bringt. Die 
deutsche ›Deutlichkeit‹  – im Rahmen der gewaltigen sprachpolitischen 
Anstrengungen um die deutsche Sprache im 18. Jahrhundert wird diese 
Alliteration immer wieder nahegelegt275 – definiert das die Aufklärung be-
stimmende Vorhaben, im heterogenen Ensemble von Logik und Rhetorik 
eine restlose Konvergenz herzustellen. 
In der deutschen Redekunst des 18. Jahrhunderts koppelt der Begriff 
›Deutlichkeit‹ durchweg die rhetorische perspicuitas an das cartesianische 
distinctus und meint die ideale Einheit von Wissen und Sprache. Diese Ver-

272	 Z.B. Meyfart 1634, S. 63; Schottelius 1663, S. 188; Stieler 1691, S. 1.
273	 In Frankreich und England bleiben der philosophische (»distinct«) und der rhetorische 

Begriff (»perspicuité«/»clarté« bzw. »plain«) getrennt (vgl. Weinrich 1961, S. 531; 
allgemeiner Faudemay 2001).

274	 Diese Meinung wird vertreten von Asmuth 2003, S. 857.
275	 In sprachpuristischen Kontexten ist durchweg die Vorstellung präsent, dass die deutsche 

per se eine deutliche Sprache sei: vgl. z.B. Kinderling 1795, S. 18f: »Die Neuerungssucht 
ist seit wenigen Jahren ebenso ausschweifend geworden, fremde Wörter ohne Noth 
einzumischen, als neue Wörter zu erschaffen und sprachwidrig zu verbinden. […] 
Ebenso haben neuere Sprachschöpfer (um sie mit einem neu geprägten Worte zu 
benennen) verschiedene neue Wörter aufgebracht, die der Reinigkeit der Sprache ebenso 
sehr entgegen sind, als der Deutlichkeit: z.B. skitzieren, skitzenmäßig, copeylich, chimärisch, 
interimistisch, notorisch u.s.w. Viele dergleichen Wörter könnten, wo nicht eben so kurz, 
doch gewiß deutlicher Deutsch gegeben werden«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


79

bindung soll in der aus einer Art Neuauflage der antiken Sophistenschelte 
hervorgegangenen Anstrengung gewonnen werden, den Unterschied der 
rhetorisch wirksamen zur wahren Rede aufzuheben. Ohne die begriffli-
chen Differenzierungen des philosophischen Diskurses im Einzelnen ge-
treu zu übernehmen, steht Deutlichkeit in der Rhetorik und Popularphi-
losophie der Aufklärung zusammen mit oftmals synonym verwendeten 
Ausdrücken wie ›Klarheit‹ und ›Verständlichkeit‹ für die erste Tugend des 
nüchternen und sachlichen, auf rationale Überzeugung ausgerichteten 
Stilideals.276 Verdächtig wird die Beredsamkeit auf dem Feld der »allgemei-
nen Schreibart« nur dort, wo der Ausdruck den nach grammatikalischen 
Kriterien eng gesetzten Rahmen der perspicuitas verlässt und dementspre-
chend als schein- und lügenhaft, als Überredungskunst denunziert wird.277 
Ohne die traditionelle Lehre von den Stilarten zu verlassen, konzentriert 
sich die logische Rhetorik auf den schlichten Ausdruck (genus humile), der 
mit gewissen Konzessionen an die mittlere Lage in allen prosaischen Re-
degattungen dominiert. Die epochale Verlagerung von der als kunstge-
mäß und schwülstig kritisierten Redeweise des Barock zur aufklärerischen 
Forderung nach einem logischen und natürlichen Ausdruck entspringt 
einer präsupponierten Priorität des Denkens gegenüber der Sprache.278 
Die »Philosophische Oratorie« im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts, 
die im Geiste Wolffs entsteht und allein die volle Daseinsberechtigung 
beansprucht, folgt diesem Postulat einstimmig.279 Allerdings erhellt diese 
Sicht der Dinge keineswegs den epistemologischen Rang, den die Bered-
samkeit in der Aufklärung trotz der scharfen Rhetorik-Kritik gewonnen 
hat. Die gnoseologische Aufwertung der Rede gründet in der nach Lo-
cke von Leibniz und Wolff vertretenen These, dass die Vernunfttätigkeit 
vom Sprachgebrauch abhängig ist und dass mithin die verbalen Zeichen 
mehr als nur das Ausdrucksmedium des Denkens darstellen. Der Um-
stand, dass Gottsched seine Ausführliche Redekunst von 1736 explizit an 
den Begriff der symbolischen Erkenntnis anschließt, belegt das Selbst-

276	 Mit Bezug auf Christian Garve: Fohrmann 1994.
277	 Vgl. ausführlich Campe 1990, S. 102–106.
278	 Vgl. Beetz 1980, S. 36; Göttert 1991a, S. 179.
279	 Vgl. z.B. Fabricius 1724, S. 2: »Die Oratorie ist eine vernünftige anweisung zur 

beredsamkeit, das ist, zu der geschicklichkeit, solche wörter zu gebrauchen, welche 
mit unsern gedancken genau überein kommen. […] Also bestehet das wesen der 
beredsamkeit in dem accuraten ausdruck der gedancken.« Vgl. auch Müller 1722; 
Hallbauer 1725, S. 211f. Vgl. zur »Philosophischen Oratorie« um Fabricius, Müller, 
Hallbauer und Gottsched: Grimm 1983; Grimm 1983a; Klassen 1974; Scholl 1976. – 
Für einen differenzierten Blick auf das Verhältnis von Logik und Rhetorik in Spätbarock 
und Frühaufklärung mit Blick auf Christian Weise vgl. Beetz 1980.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80

verständnis der Rhetorik als epistemologische Disziplin.280 Menschliches 
Wissen kann konsequenterweise nur über den Weg der Rede produziert 
werden – den rhetorischen Anleitungen der frühen Aufklärung zufolge 
kann dies allerdings erst unter der Bedingung einer vom Redeschmuck 
befreiten Ausdrucksweise gelingen. Der Schauplatz, auf dem die Rhetorik 
philosophisch legitimiert und auf dem umgekehrt das erkenntnistheore-
tische Problem von der Vermitteltheit des Denkens gelöst werden soll, 
fällt somit genau in den Bereich der elocutio. Die strikte Trennung der an-
tiken perspicuitas vom ornatus verfolgt das Ziel der »Wohlredenheit«, d.h. 
den verständlichen Ausdruck des zuvor deutlich Gedachten zum Zweck 
der wahrheitsgetreuen Überzeugung (»convictio«), nicht dasjenige der 
»Beredsamkeit« im Sinne persuasiver Künste.281 Allein die Stilqualität der 
durchsichtigen Rede verspricht, die Diskrepanz zwischen Wörtern und 
Dingen zu überwinden und distinktes Wissen zu perfektionieren. 
Das Ziel dieser Stilistik des Denkens, nämlich die restlose Koinzidenz 
von Begriff und Wort für die vollständige Erkenntnis der Sache, trägt 
den zweiwertigen Namen »Deutlichkeit«.282 Das rhetorisch-logische Ja-
nusgesicht der deutschen Deutlichkeit zeigt der analytischen Brille zwar 
eine systematisch bedingte Spannung im angestrebten Entsprechungs-
verhältnis von Reden und Denken an – gleichwohl ist die Undeutlich-
keit des Begriffs in der rhetorischen Stillehre des 18. Jahrhunderts kaum 
aufgefallen. Während er in den erkenntnistheoretischen Texten um 1700 
terminologisch differenziert und problematisiert worden ist, wirkt er in 
Rhetorik und Poetik der Aufklärung als unbestrittene Leitidee und fest-
stehende Größe. So wie im philosophischen Diskurs das deutliche Wissen 
zum Maßstab für die anthropologische Perfektionierung erhoben worden 
ist, geht die aufklärerische Beredsamkeit von der Annahme aus, dass die 
Fähigkeit, Gedanken durch deutliche Worte ausdrücken zu können, die 
differentia specifica des Menschen zu anderen Lebewesen bestimmt. Gott-

280	 Vgl. Gottsched 1975, S. 60f.: »Folglich waren auch ihrer [der alten Völker] Worte nicht 
viel; folglich dachten sie mehr, als sie sprachen: wofern das noch denken heißt, wenn 
man ein bloß anschauendes, und kein symbolisches Erkenntnis von Dingen hat. Denn 
so viel ist wenigstens ausgemacht, daß unsre Gedanken, durch den Gebrauch der 
Wörter, zu weit größerer Deutlichkeit gelangen«.

281	 Diese begriffliche Unterscheidung führt Gottsched ein, wenn er der »Beredsamkeit der 
Poeten« die »Wohlredenheit der Weltweisen« entgegenstellt (Gottsched 1975, S. 64; auch 
S. 88f.). Vgl. dazu Ludwig 1988, S. 132ff.

282	 Vgl. Gottscheds Definition im Handlexicon: »Deutlichkeit in der Schreibart. Wer diese 
erhalten will, der muß erst selbst deutlich und ordentlich denken, damit er wisse, was 
er sagen will. Hernach muß er sich bekannter, üblicher und nicht zweydeutiger Wörter, 
und zwar in ihrem gewöhnlichen Verstande, bedienen« (Gottsched 1760, Sp. 525).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81

sched beginnt seine Ausführliche Redekunst mit einer für die philosophische 
Oratorie des 18. Jahrhunderts repräsentativen Setzung:

Dasjenige, was den Menschen zur Beredsamkeit geschickt und fähig macht, das ist 
die Gabe, die er vor allen andern Thieren besitzet, seine Empfindungen, Gedan-
ken und Gemüthsbewegungen mit deutlichen und vernehmlichen Wörtern auszu-
drücken. Ich sage mit Wörtern, und schließe dadurch alle anderen Gattungen der 
Zeichen aus.283

Charakteristisch für den Menschen soll demzufolge sein, die Deutlich-
keit des Denkens mit derjenigen der Sprache beim Reden in vollkomme-
nen Einklang bringen zu können.284 Was für die Erkenntnistheorie eines 
Leibniz oder Wolff ein letztlich ungelöstes Problem darstellt, wird in der 
Rhetorik zum Ausgangspunkt eines Rede- und Bildungsprogramms. Wer 
deutlich redet und schreibt, der denkt auch deutlich, und wer zuvor nicht 
deutlich gedacht hat, der redet oder schreibt dunkel und verworren – so 
lautet das Credo durchgängig. Die Bestimmung des Menschseins erfüllt 
sich nicht darin, Sprache zu besitzen, sondern erst dann, wenn vernünftig 
geredet und Wahres gesagt wird: »Eine jede Periode muß einen deutli-
chen, vernünftigen und wahren Gedanken zum Grunde haben«.285 Zwar 
führt diese weitreichende normative Prämisse eine ausgedehnte Schelte 
des schlechten Stils nach sich – »die dunkle, undeutliche, oder unverständ-
liche Schreibart« bestimmt Gottsched nach dem Vorbild der antiken Rhe-
torik technisch genau286 –, doch greift die darauf folgende Festlegung der 
Deutlichkeit vornehmlich auf Metaphern zurück: 

Nachdem wir nun die verwerfliche Schreibart nach allen ihren Arten beschrieben, 
[…] so kann es nicht schwer fallen, auch von der guten eine Beschreibung zu ge-
ben. Es ist nämlich dieselbe eine Art, seine Gedanken, deutlich, sinnreich und leb-
haft auszudrücken. Wenn man von einem Baume alle wilden Aeste abgeschnitten 
hat: so sind die übrigen Zweige gut. Wenn man aus einem Garten alles Unkraut 

283	 Gottsched, Aus. Red., Historische Einleitung §  1 (Gottsched 1975, S. 59).
284	 Hallbauer 1725, S. 464: »Es kann der Mensch alle Wirckungen seines Verstandes 

und Willens, alle Gedancken und Regungen andern mittheilen. Er ist darinne weit 
vollkommener, als die übrigen belebten Creaturen, welche zwar auch durch einen Laut 
und durch ihre Bewegung, was in ihnen vorgehet, vorstellen […]: allein nicht mit solcher 
Deutlichkeit und Nachdruck, als der Mensch zu thun fähig ist, als welcher nicht nur 
weit mehr hierzu geschicktere Geberden und Minen, sondern auch eine deutliche und 
veränderliche Stimme hat«.

285	 Gottsched, Aus. Red. XII, §  9 (Gottsched 1975, S. 337).
286	 Vgl. ebd., XV (Gottsched 1975, S. 361–392).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82

ausgejätet hat: so ist alles übrige, so darinnen hervor schießt, gut. Eben so ist es 
mit unseren Gedanken, nach der Vernunftlehre davon zu urtheilen.287 

Eine positive Bestimmung der rhetorischen Deutlichkeit soll sich demzu-
folge über den Ausschluss des Negativen wie von selbst ergeben288 – und 
tatsächlich werden die von Quintilian bekannten Kriterien für die Defini-
tion der unfigurierten Rede ohne Variationen übernommen.289 Gottsched 
und mit ihm die ›Philosophische Oratorie‹ des frühen 18. Jahrhunderts 
setzen sich damit in aller Selbstverständlichkeit und Autorität über die 
Kluft zwischen Denken und Reden hinweg.290 Natürlich handelt es sich 
dabei ›nur‹ um ein Ideal, allerdings um ein kulturhistorisch wirksames. 
Darin mag begründet liegen, warum die Deutlichkeit als ›eigentlicher‹ 
Ausdruck der Wahrheit, d.h. als restlose Koppelung von Wort und Be-
griff, in der Forschung bis heute unhinterfragt geblieben ist – und zwar 
auch dort, wo der dogmatische Anspruch kritisiert und in Frage gestellt 
wird. Es ist für eine Genealogie des Begriffs indes unerlässlich, den Fokus 
auf diejenigen Texte der Aufklärungszeit zu richten, in denen die Brüchig-
keit des Deutlichkeitsbegriffs reflektiert wird oder sich wider Willen zu er-
kennen gibt. Nur im Bewusstsein dieser Divergenz, die von der zentralen 
Schwierigkeit der Neuen Wissenschaft Zeugnis ablegt, kann der epistemo-
logische Rang und die technische Reichweite der perspicuitas angemessen 
bestimmt werden.
Leibniz hat in seinen frühen sprachpolitischen Schriften Von deutscher Sprach-
pflege (vermutlich 1682/83) und Ermahnung an die Deutschen (1697/1709), de-
ren zweite 1717 erschienen ist und für die aufklärerische Stilistik prägend 
gewirkt hat,291 als einer der wenigen das Bewusstsein über den Unter-
schied der rhetorischen perspicuitas von der logischen Distinktion zu er-
kennen gegeben. Vor dem Hintergrund der Annahme, dass »die Sprache 
ein rechter Spiegel des Verstandes« sei292 und dass, wollte man auf Worte 
verzichten, man »den Lauf der Gedanken notwendig hemmen und also 
im Reden und Denken nicht weit kommen« würde,293 ist die Bemühung 
um eine Verbesserung der deutschen Sprache vom neuen wissenschaftli-

287	 Gottsched, Aus. Red. XVI, § 1 (Gottsched 1975, S. 393).
288	 Vgl. Schumacher 2000, S. 37.
289	 Gottsched, Aus. Red. XVI, § 2 (Gottsched 1975, S. 394).
290	 Zur institutionellen Einrahmung von Gottscheds rhetorischem Programm vgl. Campe 

1990, S. 19f.
291	 Von deutscher Sprachpflege ist erst 1846 veröffentlicht worden. Vgl. genauer Böckmann 

1967, S. 478ff.
292	 Leibniz 1967, S. 20.
293	 Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83

chen Ideal motiviert. Nach dem Vorbild der Engländer und Franzosen, 
deren Sprache wie »ein rein poliertes Glas gleichsam die Scharfsichtigkeit 
des Gemüts befördert und dem Verstand eine durchleuchtende Klarheit 
gibt«,294 muss die deutsche Rede in jedem Teil regelrecht entbarbarisiert, 
d.h. von Dunkelheit und Verworrenheit befreit werden – zu diesem Zweck 
reformuliert Leibniz das rhetorische Programm: 

[…] welches alles ich nicht nur von der Reinigkeit der Worte [puritas], sondern von 
den Arten der Vernunftschlüße [topica], von den Erfindungen [inventio], der Wahl 
[aptum], der eigentlichen Deutlichkeit [perspicuitas], der selbstgewachsenen Zierde 
[ornatus] und summa der ganzen Einrichtung der Rede [dispositio] will verstanden 
haben, wobei es uns allenthalben mangelt.295

Diese philosophische Recodierung der Redekunst entspricht nicht einfach 
einer »unrhetorischen Sprachauffassung«,296 sondern enthält im Kern eine 
funktional differenzierte Stilistik des Denkens. Die von Leibniz so ge-
nannte »eigentliche Deutlichkeit« scheint der wissenschaftlichen Selbstver-
ständlichkeit zu entsprechen, dass die trockene und nackte Wahrheit ohne 
Figuren oder Tropen gesagt werden kann. Wie Leibniz’ feines Sprachbe-
wusstsein jedoch durchblicken lässt, muss in Anbetracht einer implizit vo-
rausgesetzten ›uneigentlichen Deutlichkeit‹ davon ausgegangen werden, 
dass er die philosophische Distinktion als Abweichung von der rhetori-
schen perspicuitas konzipiert und dass er damit einen – wenn auch noch so 
kleinen – Hiatus zwischen Reden und Denken festhält. Wie der Begriff 
der cognitio symbolica in der Tat gezeigt hat, ist für Leibniz das menschliche 
Denken stets an ein Medium entäußert – die in den deutschen Schriften 
vorgeführte Spaltung im Konzept der Deutlichkeit bezeugt zum wieder-
holten Mal diese Schwierigkeit. Daher muss für die erkenntnistheoretisch 
frisierte neue perspicuitas des wissenschaftlichen Redens davon ausgegan-
gen werden, dass Leibniz sie nicht als vollkommenen Ausdruck, sondern 
als erste grundlegende Abweichung vom Denken eingestuft hat. In die-
ser Hinsicht ist der Unterschied zwischen der rhetorischen Deutlichkeit 
und dem ornatus kein kategorialer, sondern ein gradueller. Wie der Be-
griff der selbstgewachsenen, d.h. ungekünstelten und natürlichen Zierde 
belegt, schließt Leibniz den Gebrauch von Figuren und Tropen keines-
wegs aus dem Bereich der philosophischen Rede aus – vielmehr wird der 
Redeschmuck nach Maßgabe der Deutlichkeit in Dienst genommen: im 

294	 Ebd., S. 14.
295	 Leibniz 1967, S. 20.
296	 So Böckmann 1967, S. 482.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84

Bereich der wissenschaftlichen Prosa, »um die Wahrheit klar werden zu 
lassen«, im Bereich der Poesie hingegen, »um [diese Wahrheit] ergreifend 
zu machen«.297 Die rhetorische Deutlichkeit erstreckt sich Leibniz zufolge 
vollumfänglich auf die Kunst des Ornats – während sich die philosophi-
sche Oratorie auf eine nicht näher bestimmte »eigentliche Deutlichkeit« 
beruft und Figuren dort einsetzt, wo die verblümten Redensarten den Ver-
stand erleuchten, erhält der figürliche Überschuss des Deutlichen, ohne 
den die Rede für Leibniz »weder Kraft noch Saft« besitzt,298 den adäquaten 
Ort in der Poesie zugewiesen. Diese funktional differenzierende Stilistik 
des Denkens  – trockene und gewitzte Wissenschaftsprosa da, lebhafte 
und affektive Dichtung dort – bleibt für Rhetorik und Poetik der Aufklä-
rung in der Folge verbindlich.299 Die Gegengestalten des methodischen 
Analytikers und des Dichters werden beide auf rhetorische Deutlichkeit 
verpflichtet – einmal in Form der unfigürlichen und belehrenden, einmal 
in Form der geschmückten und ergötzenden Rede. Da allerdings beide 
Ausdrucksweisen nicht restlos mit dem Denken übereinstimmen können 
und die Divergenz des Deutlichkeitsbegriffs für Leibniz ein ungelöstes 
philosophisches Problem bleibt, markiert das Verhältnis zwischen wissen-
schaftlicher Prosa und poetischem Stil eine kontinuierliche Abfolge von 
Abweichungen des Denkens von sich selbst.300 Vor dem Hintergrund die-

297	 Leibniz hat Lockes berühmte Schelte auf den figürlichen Mißbrauch der Sprache in den 
Neuen Abhandlungen zwar aufgegriffen und wiedergegeben: »[…] die ganze rhetorische 
Kunst mit allen diesen künstlichen und bildhaften Verwendungen der Worte [dient] 
nur dazu, falsche Ideen hervorzurufen, die Leidenschaften zu erwecken und das Urteil 
irrezuleiten, derart daß dies nur reine Täuschungen sind. Indessen gewährt man dieser 
trügerischen Kunst den ersten Rang und belohnt sie. Die Menschen kümmern sich nicht 
um die Wahrheit und lieben es sehr, zu täuschen und getäuscht zu werden. […] Denn 
gleich dem schönen Geschlechte hat die Beredsamkeit Reize, die zu mächtig sind, als daß 
es gestattet sein könnte, sich ihnen zu widersetzen« (Leibniz 1996, Bd. 3/2, S. 208f.) Dass 
nichts »eloquenter sein [könnte] als diese Denunziation der Eloquenz« (de Man 1996, 
S. 416), hat allerdings bereits Leibniz in seiner Antwort auf Locke vermerkt und daraus 
einen epistemologischen Nutzen von rhetorischen Figuren abgeleitet: »Weit davon 
entfernt, Ihren Eifer für die Wahrheit zu tadeln, finde ich ihn gerecht. Und es wäre zu 
wünschen, daß er die Menschen anrühren würde. Daran verzweifle ich nicht gänzlich, 
weil es scheint, mein Herr, daß Sie die Eloquenz mit ihren eigenen Waffen bekämpfen 
und daß Sie selbst eine Beredsamkeit […] haben. […] Das selbst aber beweist, daß Ihre 
These einer Mäßigung bedarf und daß gewisse Schmuckelemente der Beredsamkeit 
wie ägyptische Vasen sind, deren man sich beim Kult des wahren Gottes bedienen darf. 
[Denn] sie können auch nutzbringend angewandt werden, die eine um die Wahrheit klar 
werden zu lassen, die andere, um sie ergreifend zu machen, und diese letztere Wirkung 
ist auch die der Poesie, die an der Rhetorik und an der Musik Anteil hat« (ebd., S. 209).

298	 Leibniz 1967, S. 21.
299	 Vgl. Campe 1990, S. 5.
300	 Vgl. ebd., S. 48.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85

ser gnoseologisch grundlegenden Prämisse haben beide Ausdrucksweisen 
die Aufgabe, den Hiatus zu überwinden und die Deutlichkeit des Den-
kens mit derjenigen des Redens konvergieren zu lassen. 

Poetiken des Deutlichen (Gottsched, Breitinger)

So sehr die Wohlredenheit der Aufklärung dem philosophischen An-
spruch gehorcht, durch nüchtern überzeugende Rede die Erkenntnis zu 
vervollständigen, so sehr bereitet die genuin rhetorische Publikumswirk-
samkeit Kopfzerbrechen.301 Diese Schwierigkeit wird für die poetologi-
schen Entwürfe Gottscheds und der Schweizer von zentraler Bedeutung 
und hält die Frage wach, wo genau die Grenzen der perspicuitas verlaufen. 
Bereits Gottscheds Rhetorik legt den Gedanken nahe, dass die Differenz 
der Rede zum Denken gegen jeden programmatischen Anspruch allen-
falls mit der ›Kraft‹ und dem ›Saft‹ der Poesie überbrückt werden kann. 
In der Tat erscheint die nüchterne Überzeugung durch logische Vernunft-
schlüsse und Demonstrationen in Gottscheds Ausführliche[r] Redekunst im-
mer wieder als ein Ideal, das in der Praxis nicht ohne Psychologie aus-
kommt und stets mit der Überredung verstrickt ist.302 Auch für Gottsched 
ist Wahrheit nicht ohne Persuasion zu haben, kommt Wohlredenheit im 
Ansatz nicht ohne Beredsamkeit aus. Um dieses Problem zu beheben und 
den Primat der Logik aufrecht zu erhalten, unterscheidet Gottsched eine 
»wahre« von einer »falschen« Beredsamkeit.303 Damit meint er, die syste-
matischen Schwierigkeiten ethisch lösen zu können. Schlechte Rhetorik 
fußt demzufolge auf sophistischen Scheingründen und betrügt das Pu-
blikum vorsätzlich – die gute Rede hingegen entfaltet »durch eine Reihe 
unumstößlicher Vernunftschlüße« Wahrheiten für die Glückseligkeit des 

301	 Vgl. hierzu grundlegend: Wetterer 1981.
302	 »Einen überführen, heißt einen durch eine Reihe unumstößlicher Vernunftschlüße, die 

aus den ersten Gründen hergeleitet werden, oder durch eine Demonstration, zum Beyfalle 
bewegen, ja dazu nöthigen und zwingen. Diese Art, andern Wahrheiten beyzubringen, 
gilt nur da, wo man sein Erkenntnis auf den höchsten Grad der Gründlichkeit getrieben; 
und zugleich solche Zuhörer vor sich hat, die eine so geübte Vernunft besitzen, daß sie 
eine lange Kette von Schlußreden fassen, und einsehen können. Nun ist es leicht zu 
denken, daß ein Redner weder allezeit so viel Einsicht von den Sätzen, die er vorträgt, 
haben kann; noch auch, wenn er sie gleich hätte, überall solche geschickte Zuhörer 
antreffen würde, die eines so gründlichen Vortrages gewohnt wären. Daher schicket 
sich für uns nichts besser, als die Ueberredung; das ist ein Vortrag der Wahrheit durch 
wahrscheinliche Gründe« (Gottsched, Aus. Red. I, § 10; Gottsched 1975, S. 95). Vgl. auch 
Göttert 1991a, S. 181–188.

303	 Zur Unterscheidung der »wahren« von der »falschen« Beredsamkeit vgl. Gottsched, Aus. 
Red. I, § 7 (Gottsched 1975, S. 92f.).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86

Menschen und die Wohlfahrt des Staates. Mit logisch nachvollziehbaren 
Sätzen soll der Redner seine Zuhörer zum Beifall bewegen  – »ja dazu 
nöthigen und zwingen«, wie Gottsched nicht eben frei von Ambivalenzen 
hinzufügt.304 Gegen die strukturelle Indifferenz von nüchterner Überzeu-
gung und überwältigender, hier geradezu gewaltsamer Überredung funk-
tionalisiert Gottsched in der Folge die gnoseologische Unabdingbarkeit 
psychologisch-sinnlicher Aspekte als ornamentale »Zierde« und relegiert 
den geschmückten Ausdruck weitgehend in das Gebiet der Poetik. Ob-
wohl er Figuren und Tropen nicht aus der philosophischen Rede aus-
schließen kann – wie gesehen argumentiert Gottsched an entscheidenden 
Stellen selbst metaphorisch –, koppelt er die verblümte Schreibart von der 
wissenschaftlichen Prosa ab, um ganz auf die philosophische und prak-
tische Effizienz der unfigurierten Persuasion zu setzen. Vor diesem Hin-
tergrund wird auch die dichterische Rede nach den wissenschaftlichen 
Vorgaben der philosophischen Methode bestimmt und erhält als »ver-
nünftige Poesie« nichts anderes zur Aufgabe, als einen vorgängigen Lehr-
satz auszuschmücken und an einem konkreten Beispiel lebhaft zu illust-
rieren.305 Derart am Projekt der populären Wissensvermittlung beteiligt, 
kann Poesie dem Programm gemäß freilich nichts sagen, was sich nicht 
auch unverblümt mitteilen ließe. Die dichterische ist von der logischen 
Rede nur insofern zu unterscheiden, als die stilistischen Eigentümlichkei-
ten des Literarischen abgesondert und aus dem Bereich der Wissenschaft 
vertrieben werden. Da aber umgekehrt, wie Gottsched konzedieren muss, 
auch die wahre Rede im Ansatz nicht ohne psychologische Wirksamkeit 
auskommt, muss die Dichtung nicht bloß als anschauliche Ergänzung 
zur Erkenntnislehre, sondern als derjenige ›critische‹ Schauplatz bertrach-
tet werden, auf dem die systematischen Widersprüche überhaupt erst 
im vollen Umfang hervortreten.306 Erst in der Poetik, die in der frühen 
Aufklärung als »Arm der Philosophie« konzipiert wird,307 gelangen die 
strukturellen Inkongruenzen zwischen Logik und Rhetorik entgegen allen 
Harmonisierungsversuchen zur Anschauung.
Wie Gottsched im Versuch einer Critischen Dichtkunst (1730) herausstellt, ist 

304	 Ebd. I, § 10 (Gottsched 1975, S. 95).
305	 Zu diesem Konzept und der damit verbundenen Forderung nach einer stilistisch 

natürlichen und auf den glücklichen Gebrauch von verblümten Redensarten beschränkte 
Dichtung, die gleichwohl von der »magern prosaischen Schreibart« zu unterscheiden ist, 
vgl. Gottsched, Crit. Dicht. VIII, § 3ff.

306	 Die Inflation des Wortes »critisch« in den poetologischen Texten der 30er- und 40er-
Jahre erschließt sich aus der philosophisch-wissenschaftlichen Untersuchung der ›freyen 
Künste‹ (vgl. Wetterer 1981, S. 21f.).

307	 So Bodmer in der Einleitung zu Breitingers Poetik; vgl. Breitinger, Crit. Dicht. I, Bl. 6.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87

die strenge Wissenschaft dahingehend von der Poesie zu unterscheiden, 
dass Letztere auf dem Gebiet des Sinnlichen agiert. Der rhetorischen 
Tradition verpflichtet, gilt Dichtung weiterhin als eine wirkungsbezoge-
ne Kunst. Gottsched qualifiziert daher den literarischen Geschmack im 
Unterschied zum philosophischen Urteil und im Einklang mit Wolffs er-
kenntnistheoretischen Begriffen als »klar, aber nicht ganz deutlich«.308 Für 
die Dichtung besteht das Problem folglich darin, dass sie zwar vernünftig 
zu sein hat und Wahrheiten vermitteln soll, dies allerdings in Form von 
definitionsgemäß ›klaren‹, aber ›nicht deutlichen‹ Anschauungen leisten 
muss.309 Poetische Bildlichkeit appelliert an die Sinne und ist daher als 
epistemologisch minderwertig einzustufen. In der doppelten Funktion, 
die Gottsched der Dichtung nach horazischer Tradition zuweist (prodes-
se et delectare),310 tritt somit eine systematisch bedingte Spannung hervor, 
denn der didaktische Anspruch der ethisch-moralischen Bildung wird auf 
dem Feld des Klar-Verworrenen ausgetragen.311 Die dadurch angezeigte 
Differenz von philosophischem Wahrheitsanspruch und persuasivem Be-
zug, deren Überwindung die Poetiken der Aufklärung anstreben, schlägt 
sich terminologisch nieder. Auch Gottscheds Sprachgebrauch zeigt, dass 
die rhetorische von der gnoseologischen Deutlichkeit abweicht. Obwohl 
die vernünftige Poesie im Unterschied zur analytischen Wissenschaft, wie 

308	 »Von dem metaphorischen Geschmacke unsrer Seele bemerket man; daß man sich dieses 
Wortes fast ganz allein in freyen Künsten, und in etlichen andern sinnlichen Dingen 
bedienet: hergegen wo es auf die Vernunft allein ankömmt, da pflegt man dasselbe nicht 
zu brauchen. […] Diese Anmerkung ist von großem Nutzen. Sie lehrt uns nämlich, 
daß der metaphorische Geschmack, eben so wohl, als der gemeine, nur mit klaren, 
aber nicht ganz deutlichen Begriffen der Dinge zu thun hat; und nur solche Dinge von 
einander unterscheidet, die man nach der bloßen Empfindung beurtheilet« (Gottsched, 
Crit. Dicht. III, § 6). – »Nunmehr wird es leicht seyn, die Beschreibung des guten und 
übeln Geschmackes zu machen. Jener ist nämlich der von der Schönheit eines Dinges 
nach der bloßen Empfindung richtig urtheilende Verstand, in Sachen, davon man kein 
deutliches und gründliches Erkenntniß hat; dieser hergegen, ist ebenfalls der Verstand, 
der nach der bloßen Empfindung von undeutlich erkannten Sachen urtheilet; aber sich 
in solchen seinen Urtheilen betrüget« (ebd., § 9).

309	 Dieses Problem hat bereits Dubos in seinen Réflexions critiques (1719) beschäftigt und zum 
Schluss geführt, dass Poesie nicht auf vernünftige Regeln zurückgeführt werden kann 
(Dubos 1760, Bd. 2, S. 302f.).

310	 »Die gründliche Sittenlehre ist für den großen Haufen der Menschen viel zu mager und 
zu trocken. Denn die rechte Schärfe in Vernunfftschlüssen ist nicht für den gemeinen 
Verstand unstudirter Leute. Die nackte Wahrheit gefällt ihnen nicht: es müssen schon 
philosophische Köpfe seyn, die sich daran vergnügen sollen. […] Die Poesie hergegen ist 
so erbaulich, als die Morale, und so angenehm, als die Historie; sie lehret und belustiget, 
und schicket sich für Gelehrte und Ungelehrte« (Gottsched, Crit. Dicht. IV, § 28).

311	 Eine Harmonisierung von Anschauung und Begriff strebt Gottsched bekanntlich im 
hochgeschätzten, spezifisch literarischen Begriff der Fabel an: Vgl. ebd., § 6ff.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88

Gottsched gesagt hat, ›nicht deutlich‹ sein kann, fordert er unbeirrt für die 
Dichtung das oberste Stilmerkmal der ›Deutlichkeit‹:

Eine von den allervornehmsten Tugenden, eines guten poetischen Satzes, ist die 
Deutlichkeit desselben. […] Es entsteht sonst die Deutlichkeit aus Wörtern und 
Redensarten, die jedermann geläufig und bekannt sind, auch in ihrem natürlichen 
und eigentlichen Verstande gebraucht werden: sodann aber auch aus einer or-
dentlichen und gewöhnlichen Wortfügung, die der Art einer jeden Sprache gemäß 
ist. Wären aber diese Stücke zur Deutlichkeit eines Satzes ganz unentbehrlich so 
würde folgen, daß ein Poet entweder keine neue Wörter, verblümte Redensarten 
und neue Wortfügungen machen müsse: oder daß er unmöglich deutlich würde 
schreiben können. Denn wir haben schon oben gewiesen, daß man in gebundener 
Rede nicht die gemeinsten und bekanntesten, sondern ungemeine, zuweilen auch 
alte, zuweilen gar neuzusammengesetzte Wörter, und viel verblümte Redensarten 
anbringen solle: um edler und erhabner als ein prosaischer Scribent, zu schreiben. 
Und wir werden bald hören, daß man auch in der Wortfügung viele Neuerungen 
wagen könne, um sich dadurch von der gemeinen Art zu reden zu entfernen. Allein 
bey diesem allen kann die Deutlichkeit gar wohl bestehen. […] Die verblümten 
Redensarten, wenn sie glücklich ausgesonnen werden, geben dem Verstande noch 
mehr Licht, als die eigentlichen; wenn man sie nur nicht gar zu häufig brauchet.312

Gottscheds poetologisches Projekt unternimmt die Koppelung von dis-
tinktem Denken und durchsichtiger Rede gegen alle selbst artikulierten 
Hürden. Zwar muss rhetorische Deutlichkeit als sinnliche Artikulation 
und Entäußerung des Denkens philosophisch grundsätzlich undeutlich 
sein – als Homonym wird der Begriff jedoch ganz nach Wolff zu dem 
Zweck eingesetzt, die Disjunktion von Logik und Rhetorik zu verbergen. 
Im Hinblick darauf, dass Gottsched in seinen Ausführungen eine produk-
tive Rolle von gut gewählten Figuren und Tropen für den Erkenntnispro-
zess und damit das Phänomen einer poetisch generierten Wahrheit im-
merhin zu bedenken gibt (»die verblümten Redensarten geben dem Verstand noch 
mehr Licht, als die eigentlichen«), zeichnet sich darüber hinaus das Konzept 
einer spezifisch dichterischen perspicuitas ab. Im Gegensatz zum trockenen 
und schläfrigen Stil des Prosaikers attestiert Gottsched der nachdrück-
lichen Schreibart ganz im Sinne der von ihm hoch geschätzten Kunst zu 
reden von Bernard Lamy (1675),313 die Seele des Zuhörers aufmerksam 
und dunkle Gedanken über die Aktivierung der Einbildungskraft deutlich 
machen zu können.314 Von der Hypotypose oder der Beschreibung (de-

312	 Gottsched, Crit. Dicht. IX, § 18.
313	 Lamy 1980, S. 124.
314	 Die Einbildungskraft steht bei Gottsched im Rahmen der ars memorativa und erlaubt 

dem Dichter, gespeicherte Erfahrungen in literarische Erfindungen zu übersetzen: »Die 
Einbildungskraft nämlich bringet, bey den gegenwärtigen Empfindungen, sehr leicht 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89

scriptio) beispielsweise heißt es, dass sie »die deutlichsten Bilder von sinnli-
chen Sachen hervorbringet«.315 Gottsched zufolge können die figürlichen 
Ausdrücke wie die Metapher in durchaus privilegierter Art und Weise 
zur Deutlichkeit beitragen, indem sie den Gesetzen der Logik folgen und 
eine Sache wirksam vor die Augen des Publikums führen. Mit dieser Ein-
sicht, dass sich Deutlichkeit über sinnliche Wahrnehmungen konstituie-
ren kann, melden sich indes erhebliche Widersprüche an. Zwar müsste 
aus der produktiven Kraft der Tropen und Figuren eine erkenntnistheo-
retische Aufwertung der poetischen Mittel folgen, doch drängt Gottsched 
dieses Vermögen an den Rand, um den Primat einer ohne alle Blumen 
sagbaren, in der Dichtung bloß noch auszuschmückenden Wahrheit un-
angetastet zu belassen. Im Unterschied zum Dichter sagt der deutliche 
Prosaiker, darauf beharrt Gottsched, »die nackte Wahrheit […] ohne alle 
Schminke«.316 Gegen diese Prämisse und allen Anstrengungen zum Trotz 
geht aus der Critische[n] Dichtkunst jedoch hervor, dass die Deutlichkeit des 
Denkens grundlegend vom Reden entkoppelt ist und dass dieser struktu-
relle Mangel auch im Bereich der Prosa mit der Veranschaulichungskraft 
der (poetischen) Bilder supplementiert werden muss. Es bedarf auch für 
Gottsched einer ›Kunst der Deutlichkeit‹, in der sich die perspicuitas auf den 
gesamten Bereich des Ornats erstreckt und die evidenziellen Effekte mit-
einschließt. Der logische Widerspruch besteht darin, dass sich begriffli-
che Abstraktion mit Hilfe von sinnlichen, im Besonderen: von poetischen 
Bildern formieren soll – zwar überführt Gottsched diese Unstimmigkeit 
mit aller Selbstverständlichkeit in das ethische Konzept einer erbaulichen 
und moralisch nützlichen Poesie, in systematischer Hinsicht aber ist keine 
Lösung in Sicht. Die Critische Dichtkunst bleibt mit der nicht unerheblichen 
erkenntnistheoretischen Schwierigkeit der spezifisch rhetorischen Indiffe-
renz von Wahrheit und Täuschung belastet.
Das Problem zeitigt in der poetologischen Debatte mit den Schweizern, 
die auf die logische Strenge der Wolff’schen Philosophie keineswegs ver-
zichten wollen, eine neue terminologische Prägung. Die Ausgangslage ist 
für beide Positionen zunächst gleich: Wie Breitingers Critische Dichtkunst 
(1740) festhält, gelten die prosaische ebenso wie die poetische Rede als 
»Dollmetscherinnen der Wahrheit« und bedienen sich zur Vermittlung 

wiederum die Begriffe hervor, die wir sonst schon gehabt« (Gottsched, Crit. Dicht. II, 
§ 11).

315	 Gottsched, Crit. Dicht. X, § 17f. – Vgl. zur »lebhaften Schilderey«, die »klar und deutlich 
vor die Augen malet«, ebd. IV, § 1.

316	 Ebd. XI, § 9.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90

philosophischer und moralischer Einsichten einer »unschuldigen List«.317 
Die systematische Schwierigkeit, die bereits Gottscheds Dichtkunst cha-
rakterisiert hat und die darin besteht, Erkenntnisse in sinnliche Anschau-
ungen zu übersetzen und die Vernunft mit der Wirksamkeit zu harmoni-
sieren, bleibt auch den Schweizern nicht erspart. Jedes dichterische Werk 
ist zweigeteilt und besteht aus einer »Seele« (Lehrsatz) und einem »Cör-
per« (sinnliche Außenseite) – die Deutlichkeit des poetischen Ausdrucks 
erhält die moralisch, epistemologisch und anthropologisch zentrale Auf-
gabe, eine vollkommene Harmonie zwischen diesen heterogenen Berei-
chen herzustellen. Wie Breitinger – mit Gottsched ganz auf der Linie der 
zeitgenössischen Philosophie  – hinzufügt, ereignet sich das Menschsein 
erst in der »deutlichen« Übereinstimmung von Denken und Reden.318 Die 
paradoxe Struktur dieses Postulats, die den Poetikern freilich nicht als 
Problem bewusst ist, wird erst im Bereich der Dichtung vollends erkenn-
bar: Ohne eine ›unschuldige List‹, d.h. ohne täuschende Hilfsmittel ist der 
(wahre) Mensch nicht zu haben. 
Die gute Beredsamkeit steht daher auch für die Schweizer ganz im Zei-
chen der perspicuitas319 – wie die wiederkehrende Verbindung »deutlich und 
lebhaft« verrät,320 werten sie den Rekurs auf rhetorische Wirkung jedoch 
insofern auf, als erst mit einer kraftvollen, vom gewöhnlichen Gebrauch ab-
weichenden Sprache »Tugend und Wahrheit allgemein« Verbreitung finden 
können.321 In ihrer moralischen Funktion können Rede- und Dichtkunst eine 
»Macht« erst dann ausüben, wenn das menschliche Gemüt den poetischen 
Bildern »nicht leicht widerstehen mag«.322 Während Gottsched die Rolle der 
figuralen Rede für die Vermittlung des deutlichen Begriffs nur als eine Art 
Notlösung eingesteht, gewinnt der auf sinnliche Anschauung zielende Aus-

317	 Breitinger, Crit. Dicht. I, S. 6, S. 8.
318	 Vgl. ebd., S. 169f.: »[…] eben so ist die Lehre die Haupt-Absicht der Fabel, und die 

Erzehlung wird alleine um der Lehre willen erfunden, selbige gantz sichtbar, und auch 
den Sinnen und der Einbildung vernehmlich zu machen: Wie nun die Vereinigung dieser 
zween Haupttheile, der Seele und des Leibes, die in einer vollkommenen Harmonie ihrer 
Empfindungen und Würckungen bestehet, erst einen Menschen ausmachet, bestehet auf 
gleiche Weise das Wesen der Fabel darinnen, daß die Erzehlung in ihren Umständen, 
eben wie der Menschliche Cörper durch seine Bewegungen, den Schlüssen und den 
Willen der Seele so deutlich zu offenbaren aufgelegt sey, daß man den moralischen 
Lehrsatz […] aus derselben unzweifelhaft ersehen könne«.

319	 »Die Worte sollen die Gedancken und Bilder, gleichwie diese die Sachen deutlich und 
lebhaft ausdrücken« (Breitinger, Crit. Dicht. II, S. 289).

320	 Vgl. etwa Bodmer 1741, S. 86ff.
321	 Breitinger stuft Rede- und Dichtkunst daher im Unterschied zu den wissenschaftlichen 

Disziplinen als »artes populares« ein (vgl. Breitinger, Crit. Dicht. I, S. 9).
322	 Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91

druck bei Bodmer und Breitinger eine selbstständige philosophische Digni-
tät. Im Unterschied zu Gottscheds Deduktionslogik interessieren sie sich – 
den Impulsen der empirischen Naturerkenntnis folgend  – für den Weg, 
d.h. für die sinnlichen Bedingungen und Verfahren des Wissenserwerbs.323 
Zusehends leiten die Schweizer daraus eine philosophische Aufwertung der 
Einbildungskraft ab – die Fantasie wird nicht mehr nur als reproduktive, 
sondern auch als produktive Kraft eingestuft.324 Da Geschmack und Poesie 
für die Schweizer nicht etwa in Konkurrenz zur Vernunft stehen, sondern 
diese ergänzen, findet der Literaturstreit zwischen ›Einbildungskraft‹ und 
›Verstand‹ innerhalb der Logik statt. Während die Dichtung für den Leipzi-
ger in einem akzidenziellen und rein instrumentellen Verhältnis zum philo-
sophischen Gedanken steht, gewinnt sie bei den Schweizern den Rang eines 
Supplements. Die in der Poetik zur Diskussion stehenden »Kunstgriffe« des 
Redens, von denen im Ansatz davon auszugehen ist, dass sie ein vernunft-
widriges Element darstellen, bilden nun auf dem Weg zur Vervollständi-
gung des Erkennens eine unabdingbare Voraussetzung, befördern sie doch 
die »Fortpflanzung der Wahrheit und Weisheit«.325 Fantasie und Dichtung, 
Rührung und Affekt sollen der vernünftigen Einsicht dort helfen, wo die 
abstrakte Doktrin und der bloße Begriff nicht ausreichen. Es handelt sich 
dabei nur vordergründig um eine pragmatische Maxime: Zwar gehen die 
Schweizer von einem ungebildeten Publikum, vom »gemeinen Haufen« aus, 
den es wirkungsvoll zu belehren gilt,326 doch streichen sie ebenso unermüd-
lich hervor, dass das Denken und der verbale Ausdruck in struktureller 

323	 »Die Sinnen sind die ersten Lehrer des Menschen. Alle Erkenntnis kömmt von ihnen« 
(Bodmer, Crit. Betr., S. 4).

324	 Bodmers frühe Schrift über die »Einbildungs-Krafft« (1727) geht im Wesentlichen noch 
von Wolffs Psychologie aus und konzipiert die Einbildungskraft als dasjenige intellektuelle 
Vermögen, Eindrücke zu speichern und aus dem Gedächtnis zu rekonstruieren, indem 
sie »die Gegenstände wenn sie gleich abwesend so lebendig vor das Gesicht« stellt 
(Bodmer 1727, S. 118). Erst in den späteren Schriften (Bodmer 1736; Bodmer 1740; 
Bodmer 1741) wird die Fantasie unter dem Einfluss von Pseudo-Longins Schrift über das 
Erhabene (Ps.-Longin, Peri hyp. 15) als eine eigenständige ästhetische Kraft gesehen (vgl. 
genauer: Herrmann 1970 S. 190f.; Alt 2001, S. 80ff.). Wohlverstanden: Die Wahrheit 
der Einbildungskraft ist von derjenigen der Vernunft weiterhin zu unterscheiden (vgl. 
Breitinger, Crit. Dicht. I, S. 138f.). Während Letztere Breitinger zufolge um deutliche 
Begriffe bemüht ist und in das Gebiet der Philosophie fällt, ist Erstere auf sinnliche und 
daher undeutliche Bilder verwiesen. Gleichwohl sind die Schweizer darum bemüht, die 
Fantasie nicht in das Gebiet des bloß Wahrscheinlichen zu verbannen, sondern als eine 
spezifische ›Wahrheit‹ zu profilieren (vgl. ausführlicher Wetterer 1981, S. 217ff.).

325	 Breitinger, Crit. Dicht. I, S. 13.
326	 Ebd., S. 8f.: »[…] da die dogmatische und schließende Lehrart hingegen viel zu 

mühsam, beschwerlich, und für den größten Haufen der Menschen gantz dunckel und 
unvernehmlich gefunden ward«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92

Hinsicht defizient sind. Da »die Sprachen [als] viel zu arm und mangelhaft« 
eingestuft werden,327 entsteht die »Deutlichkeit« und der »Nachdruck einer 
Sprache größtentheils« überhaupt erst durch den Gebrauch von Figuren – 
allen voran durch die Katachrese,328 aber auch durch »Bilder, Gleichnisse, 
Parabeln«.329 Der Reichtum der Sprache und des Denkens wird von Grund 
auf mit Hilfe rhetorischer Abweichungen gewonnen.330 »Die Erweiterung 
unserer Erkenntnis geschieht darum niemahls ohne Ergetzen«, sagt Breitin-
ger ganz in der Tradition der aristotelischen Rhetorik.331 
Diese Prämissen, die von einem grundlegenden Missverhältnis zwischen 
Mitteln und Zweck der Erkenntnis zeugen, haben entscheidende Auswir-
kungen auf die Modellierung des Deutlichkeitsbegriffs. Neben die dog-
matische Vorstellung vom ungeschmückten Ausdruck tritt bei Breitinger 
die Notwendigkeit einer spezifisch poetischen perspicuitas. Im Rückgriff 
auf Aristoteles’ energeia bzw. Quintilians evidentia führt die Critische Dicht-
kunst des Schweizers das Konzept der »lebhaften Deutlichkeit« ein.332 Da 
Dichtung sich dadurch auzeichnet, deskriptiv Bilder hervorzurufen und 
abwesende Gegenstände (wirkliche oder erfundene) dramatisch zu verge-
genwärtigen, wird sie von den Schweizern durchweg als »poetische Mah-
lerey« verstanden.333 Der evidenziellen Kraft der Literatur, das Gemüt zu 
bewegen und Bilder in der Fantasie zu erzeugen, soll eine genuin poeti-
sche ›Wahrheit‹ entspringen. Diese wird als »deutliche Übereinstimmung« 
von Nachahmung und Nachgeahmtem (wirklichem oder erfundenem) 

327	 Breitinger, Crit. Abh., S. 24.
328	 Breitinger, Crit. Dicht. II, S. 48; ebd., S. 309f.: »[…] weil man gezwungen ist, sich [der 

figürlichen Ausdrücke] zu bedienen, so oft man die Sache, die keinen eigenen Nahmen 
hat, benennen will. Und also findet man in allen Sprachen eine große Menge solcher 
Figuren und verblühmter Gleichniß-Reden, welche die Noth und der Mangel eingeführet 
hat«.

329	 Ebd., S. 10.
330	 »[…] daß die Sprachen insgemein an eigenen Wörtern sehr arm sind, und daß ihr größter 

Reichthum in figürlichen Ausdrückungen bestehet« (Breitinger, Crit. Dicht. II, S. 307f.).
331	 Ebd., S. 61.
332	 Breitinger, Crit. Dicht. I, S. 66f.: »Aus dieser Ähnlichkeit und Uebereinstimmung 

der Nachahmung der Natur beruhet nun einestheils die lebhafte Deutlichkeit der 
Schildereyen, von welcher die wunderbare Kraft der Phantasie zu rühren entstehet, die 
uns nöthigt, bey Anschauung einer Schilderey bey uns selbst zu sagen: In Wahrheit es ist 
eben das, was ich gesehen, was ich gehöret habe; oder was ich mit meinen Augen sehen, 
mit meinen Ohren hören würde, wenn mir das Original von dieser Sache vor Augen 
oder zu hören käme. Die alten Kunst-Lehrer haben diese lebhafte Deutlichkeit eben 
darum ἐνεργειαν und Evident iam genennet«. – Zur gewichtigen Rolle der Rhetorik 
bei Breitinger vgl. Bender 1980; insbesondere zur Rezeption der evidentia: Möller 1983, 
S. 55–60.

333	 Vgl. zu der für das 18. Jahrhundert bis Lessing ungebrochenen Tradition der rhetorischen 
enargeia: Mülder-Bach 1998, S. 105–108.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


93

bestimmt und konstituiert sich im Unterschied zur Wahrheit der Philoso-
phen nicht durch Vernunft, sondern durch Einbildungskraft:334 

Der Poet begnüget sich nicht bloß damit, daß seine Rede deutlich sey, und jeder-
mann seine Gedancken ohne Mißverstand leicht errathen könne; er will den Leser 
nicht nur unterrichten; sondern seiner Phantasie durch eine geschickte Nachah-
mung die Sachen gantz sichtbar vor Augen stellen, und eben diejenigen Eindrücke 
in ihm erwecken, die von der wahren Gegenwart der würcklichen Gegenstände 
entstehen würden, und die allemahl von einem empfindlichen Ergetzen begleitet 
werden, wenn sie von der Kunst der Nachahmung herrühren. Wie nun der gantze 
Ausdruck zu diesem mahlerischen Betrug behülflich seyn muß, so wird der Nach-
druck der poetischen Vorstellungen vornehmlich durch den geschickten Gebrauch 
der poetischen Beywörter befördert. Dieses sind die poetischen Farben […]. In 
der gemeinen Rede dienen sie zwar, die Deutlichkeit des Verstandes zu befördern; 
aber in der Poesie haben sie überdas noch einen gantz besondern Gebrauch, in-
dem sie dienen, uns die Sachen so lebhaft vorzustellen, als ob wir sie vor Augen 
sähen, und uns mit unvermutheten und angenehmen Begriffen zu überraschen.335

Davon ausgehend, dass die Einbildungskraft im Unterschied zu den Er-
kenntnissen der Vernunftlehre nicht begrifflich, sondern bildlich struk-
turiert ist, verfolgt Breitinger das Projekt, die eigentümliche »Logik« der 
Fantasie im Rahmen der Erkenntnislehre systematisch zu erfassen.336 Wie 
er in seiner Critische[n] Abhandlung von der Natur, den Absichten und dem Gebrau-
che der Gleichnisse (1740) ausführt, ist es zwar der philosophischen Disziplin 
vorbehalten, als Lehrerin des Verstandes zu wirken und zu einer »deutli-
chen Einsicht des Wahren« zu führen337 – während die Bildnisse der Ein-
bildungskraft die ersten Elemente von Rede- und Dichtkunst darstellen 
und daher nicht über den Bereich des Wahrscheinlichen gelangen kön-
nen, d.h. wesentlich undeutlich sind, zeugen Gleichnisse von »Geist« und 
»Witz« (lat. ingenium, fr. esprit). Bildhafte Vergleiche vereinen den Verstand 
mit der Imagination und erlauben es, Ähnlichkeiten zwischen den Dingen 
wahrzunehmen. Entgegen der cartesianischen Annahme, dass Gleichnisse 
die Klarheit des Gedankens trüben, nobilitiert Breitinger – gleichsam als 
Vorläufer der philosophischen Ästhetik – die auf Anschaulichkeit ausge-
richteten Ausdrücke mit dem Hinweis darauf, »daß der Begriff von ei-
nem dienen könne, den Begriff des andern deutlich und mit Nachdruck 

334	 Breitinger, Crit. Dicht. I, S. 67.
335	 Ebd. II, S. 260f.
336	 Breitinger, Crit. Abh., S. 6: »Es ist mir manchmal in den Sinn gekommen, daß die 

Einbildungs-Krafft eben so wohl als der Verstand einer gewissen Logik vonnöthen 
habe«.

337	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94

abzubilden«.338 Vor dem Hintergrund der Annahme schließlich, dass sich 
»eine Menge« Begriffe überhaupt nicht anders als durch »ähnliche Bil-
der und Gleichnisse erklären« lassen, folgert Breitinger eine nicht bloß 
vermittelnde, sondern entschieden epistemische Funktion der poetischen 
Hilfsmittel für die begriffliche Deutlichkeit: 

Gleich die erste Absicht der Gleichnisse, von der ich in diesem ersten Abschnitte 
zu handeln habe, bestehet darin, daß sie einen Gedancken in ein volles Licht 
setzen, damit der Leser von demjenigen was man vorstellig machet, einen deut-
lichern und lebhaftern Eindruck bekomme, so fern ist es, dass ein Redner oder 
Poet derselben entbähren könne. Es gibt eine Menge Dinge, von welchen niemand 
andere als dunckele Begriffe haben kan, und welche sich nicht beschreiben las-
sen, weil keine Merckmale in denselben vorhanden sind, die man voneinander 
unterscheiden könne. Da ist kein anderer Weg, diese dunckele Begriffe andern 
beyzubringen, als daß man ihnen die Sachen selbst in ihrer Natur, oder wenigst in 
einem ähnlichen Bilde, vor Augen leget.339

Ebenso wie die figürlichen Ausdrücke tragen Gleichnisse als evidenzielle 
Elemente ästhetischer Persuasion zur Verdeutlichung bei, obwohl sie qua-
litativ nicht mit begrifflicher Erkenntnis konkurrieren können. Das poeti-
sche Ergötzen, auf dem Breitinger beharrt, ist gleichwohl epistemologisch 
gegründet, es ist wesentlicher und privilegierter, der Struktur nach aber 
paradoxer Bestandteil des Wissenserwerbs.340 Dabei handelt es sich, das 
sollte man nicht vergessen, um einen programmatischen Anspruch, der 
an der schulphilosophischen Hierarchie zwischen Sinnlichkeit und Ver-
nunft weiterhin festhält. Inwiefern dieser Anspruch auch eingelöst werden 
kann, muss offenbleiben  – die evidentia ereignet sich, wenn überhaupt, 
erst jenseits der Rede. In struktureller Hinsicht entsteht die spezifische 
›Wahrheit‹ der Poesie daher aus einer potenziell trügerischen Wirkung 
und kommt nicht über den Rang als bloße Wahrscheinlichkeit hinaus.

338	 Ebd., S. 11.
339	 Ebd., S. 13f.
340	 Bei den Schweizern gewinnt poetische Bildlichkeit den Rang von natürlichen Zeichen im 

Unterschied zu den willkürlichen des allgemeinen Sprachgebrauchs: »Dagegen sind die 
figürlichen Wörter und Redensarten nothwendige, natürliche und würckliche Zeichen« 
(Breitinger, Crit. Dicht. II, S. 312). »Die gantze Betrachtung nun führet uns auf den 
Schluß, daß die figürliche und verblühmte Schreibart einen großen Vorzug so wohl in 
Absicht auf die Annehmlichkeit, als auf den Nachdruck der Rede, über die gemeine und 
eigene verdiene, welcher hauptsächlich daher rühret, weil sie die Sachen nicht nur durch 
willkührliche Zeichen, die mit den Bedeutungen nicht die geringste Verwandtschaft 
haben, zu verstehen giebt; sondern dieselben über das noch durch ähnliche Bilder so 
deutlich vor Augen mahlet, daß man sie nicht ohne Ergetzen unter einem so richtigen 
und durchscheinenden Bilde erkennen und entdecken muß« (ebd., S. 315f.).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95

Es handelt sich dabei um ein epistemologisches Problem, das entgegen 
der Meinung der Poetiker – und erst recht der Logiker – nicht auf den 
Bereich der Dichtung beschränkt bleibt. Wie aus der bisherigen Argu-
mentation hervorgeht, resultiert es aus den inneren Schwierigkeiten im 
philosophischen Projekt der Aufklärung. Da die absolute Deutlichkeit 
des Begriffs Leibniz und Wolff zufolge auch im Denken letztlich nicht 
erreicht werden kann und stets an zeichenhafte Vermittlung gekoppelt ist, 
verlagert sich das Interesse dort, wo die Deutlichkeit nicht einfach dog-
matisch vorausgesetzt wird, allmählich auf die konstitutive Unabdingbar-
keit der sinnlichen Hilfsmittel bei der Herausbildung distinkten Denkens. 
Insofern ist Deutlichkeit nicht nur eine Sache des abstrakten Verstandes, 
sondern auch eine des Gemüts und der Einbildungskraft. Als dynami-
sches Konzept vom menschlichen Wissensprozess ist Deutlichkeit, da sie 
immer etwas Dunkles in sich trägt, auf einen Überschuss angewiesen. 
Die Deutlichkeit ist nie ganz bei sich und zeichnet sich durch eine supple-
mentäre Struktur aus. Bei Breitinger hat sich diese Gesetzmäßigkeit im 
Begriff von der ›lebendigen Deutlichkeit‹ manifestiert. Damit ist klar ge-
worden, dass allen Paradoxien zum Trotz der programmatische Anspruch 
auf vollkommene Erkenntnis, der das Zeitalter der Aufklärung wie kein 
anderes prägt, eine spezifisch rhetorische und ästhetische Praxis bedingt. 
In der funktionalen Stilistik der Aufklärung erhält diese Technik den Na-
men »Dichtung«. Nach und neben der vernünftigen Poetik setzt auch die 
entstehende Ästhetik als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis an 
dieser Stelle ein – bei der dunklen Diagnose also, dass eine ›Kunst der 
Deutlichkeit‹ ersonnen werden muss.

3.	 ›Ästhetische Deutlichkeit‹ (1750–1800)

Folgt man den programmatischen Vorgaben der aufklärerischen Gnoseolo-
gie, ist es alles andere als selbstverständlich, von einer ästhetisch bestimmten 
Deutlichkeit zu sprechen. Wie sich bei Descartes, Leibniz und Wolff gezeigt 
hat, fällt die cognitio distincta in den Zuständigkeitsbereich der oberen Er-
kenntnisvermögen und ist dem Anspruch nach strikt von der unteren Sphä-
re getrennt. Reines Wissen realisiert sich den cartesischen Vorgaben zufolge 
erst dann, wenn die Sinne ›anästhesiert‹ sind. Diese Vorstellung bleibt bei 
Leibniz und Wolff allen Vorbehalten zum Trotz bestehen – zwar kann das 
klare und deutliche Denken nur noch in metaphysischer Art vorausgesetzt 
werden, besitzt aber als höchstes Ideal eine weitgreifende kulturelle Gel-

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96

tung. Zum Inbegriff für die logische Abstraktionsfähigkeit des Menschen 
erhoben, bleibt die vollkommene Distinktion jeder Art sinnlicher Wahr-
nehmung entgegengesetzt. Vor diesem Hintergrund ist der Umstand, dass 
sich um die Mitte des 18. Jahrhunderts im poetologischen ebenso wie im 
philosophischen Diskurs die Vorstellung einer ›ästhetischen Deutlichkeit‹ 
zu formieren beginnt, erklärungsbedürftig. Fast möchte man sagen, dass 
die Genealogie dieses paradoxen Begriffs, die im Folgenden rekonstruiert 
werden soll, geheim geblieben ist und vielleicht auch unbemerkt bleiben 
sollte – sie spielt sich, kaum sichtbar, im Schatten der Logik ab. Während 
Kant den Terminus ganz nebenbei festschreibt und die ästhetische der ›lo-
gischen Deutlichkeit‹ gegenüberstellt, erhält das Konzept eines über die 
Schärfung der Sinne gewonnenen Wissens in der philosophischen Ästhetik 
Alexander Gottlieb Baumgartens seine erste und – verglichen mit Kant – 
weitaus fasslichere Gestalt. In gewisser Hinsicht geschieht aber auch dies 
wider Erwarten. Folgt man nämlich den Grenzlinien, die der innovative 
Leser Wolffs um seine neue Disziplin gezogen hat, nimmt man erhebliche 
Widersprüche in Kauf, wenn man die Deutlichkeit zu einer Sache der Sinne 
(Aisthetik) oder sogar der schönen Kunst (Ästhetik) erklärt. Baumgarten 
steht zunächst ganz auf der Linie seiner philosophischen Vorgänger, wenn 
er im Gegensatz zur Vernunftlehre die Ästhetik als eine Wissenschaft vom 
Undeutlichen inauguriert.
Den Baumgarten-Schüler Georg Friedrich Meier haben die systemati-
schen Schwierigkeiten um eine ästhetische Deutlichkeit zu einer kleinen 
Erörterung veranlasst. In seiner zwar kurz vor Baumgartens Aesthetica er-
schienenen, aber ausdrücklich nach dem Vorbild des Lehrers verfassten 
Schrift Anfangsgründe aller schönen Wissenschaften (Bd. 1, 1748) nimmt Meier 
den Vorwurf der Logiker vorweg, die Ästhetik befasse sich als Wissen-
schaft von der sinnlichen Erkenntnis nicht mit der vernünftigen Distinkti-
on, sondern nur mit dem Dunklen, Klaren und Verworrenen: »Weil […] 
sinliche Vorstellungen aber undeutlich sind: so könte jemand auf die Ge-
danken gerathen, als wenn alle Deutlichkeit in den schönen Gedanken 
verabsäumet werden, und in denselben nichts als Verwirrung angetrof-
fen werden müste«.341 Diesem erwartbaren Bedenken hält Meier Argu-
mente entgegen, die sich keineswegs über den Rahmen der Wolff’schen 
Gnoseologie hinwegsetzen. Grundlegend bleibt auch für Meier die Leh-
re der stufenweise von der Dunkelheit zur Klarheit bis zur Deutlichkeit 
fortschreitenden Erkenntnis. Er rechtfertigt das Programm der Ästhetik 
im Wesentlichen damit, dass er die neue Disziplin als Propädeutik zur 

341	 Meier, Anfangsgründe I, § 121.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

Vernunftlehre profiliert.342 Zwar bewegt sich die Ästhetik diesseits des 
Deutlichen und verfolgt nicht wie die Logik das Ziel, die Begriffe durch 
Abstraktion adäquat zu vervollständigen – dies meint aber keineswegs, 
dass die sensitiven Wahrnehmungen des »schönen Geistes« irrational und 
dunkel bleiben sollen. Als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis 
beansprucht auch die frühe Ästhetik einen möglichst hohen Grad an Klar-
heit. Die neue Disziplin hat es zwar qua definitionem mit Undeutlichem zu 
tun, kann aber, wie Meier formuliert, durchaus auf die mittelbare Herstel-
lung von Deutlichkeit gerichtet sein. Für die Entwicklung der distinkten 
Begriffe stellen die sinnlichen Vorstellungen nämlich die unabdingbare 
Voraussetzung dar. Empfindungen bilden Meier zufolge »die Grundlage 
der ganzen menschlichen Erkenntniß«343 und können sukzessive zur Bil-
dung von abstrakten Begriffen führen. Der Logiker, der diesem Umstand 
keine Rechnung trägt, bleibt allemal ein trockener Philosoph und nur ein 
halber Wissenschaftler. Eine theoretische Abhandlung mag terminolo-
gisch noch so klar und deutlich sein – fehlt ihr die Anschaulichkeit, lässt 
sich das Denken ästhetische Dunkelheit zuschulden kommen. Das sinn-
lich begründete Wissen wird von Meier derart aufgewertet, dass er gerade 
der ihrer Qualität nach undeutlichen Lebhaftigkeit des schönen Geistes 
eine Deutlichkeit zutraut:

Mittelbarer Weise mus und kan, aus der Lebhaftigkeit der Gedanken, eine Deut-
lichkeit entstehen. Ein deutlicher Begrif ist ja ein Begrif, der viele klare Merkmale 
und Theile hat. Wenn also der Gegenstand eines Gedankens sehr viele Theile 
enthält, von denen ein jedweder lebhaft gedacht wird: so entsteht ein deutlicher 
Begrif des Ganzen. Der Verstand ist das Vermögen deutliche Begriffe zu machen, 
und es heißt ein schöner Verstand, in so ferne er deutliche Begriffe erzeugt, die aus 
vielen Merkmalen zusammengesetzt sind. Folglich ist die Deutlichkeit der Begriffe 
manchmal, eine nothwendige Folge der aesthetischen Lebhaftigkeit, die derjeni-

342	 Ebd. I, § 5: »Alle unsere Erkenntnis ist entweder deutlich vernünftig philosophisch, oder 
undeutlich und sinnlich. Mit der ersten beschäftiget sich die Vernunftlehre, und mit 
der letzten die Aesthetick. […] Ja man kan sagen, daß die Vernunftlehre die Aesthetick 
voraus setze. Unsere ersten Begriffe sind sinnlich, und die Vernunftlehre zeigt, wie wir 
dieselben deutlich machen sollen. Die Aesthetick mus aber der Vernunftlehre den Stof 
zubereiten, und einen Menschen geschickt machen, ein guter Locikus zu werden. […] 
Ein Mensch, der beyde Wissenschaften versteht, kan seine ganze Erkentnis ausbessern, 
wer aber nur eine versteht, kan nur ohngefehr die Helfte verbessern. Ja, weil sehr leicht 
erwiesen werden kan, daß nur der geringste Theil unserer Erkentnis deutlich ist, so 
getraue ich mir zu behaupten, dass ein bloßer practischer Aestheticus unendliche mal 
vollkommener sey, als ein bloßer practischer Logicus«.

343	 Ebd. I, § 21 (Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98

ge so schön denkt, nicht hindern kan und darf; sondern sie vielmehr als Mittel 
braucht, die Theile eines Ganzen zu malen.344 

Dem Vorwurf, dass sich die Ästhetik allein mit Undeutlichem und Ver-
worrenem beschäftige, hält Meier eine kritische Analyse der cognitio distincta 
entgegen. Die Deutlichkeit der Logiker gilt dem Schüler Baumgartens nur 
als halbe Wahrheit – es bedarf für die epistemische Vollkommenheit auch 
des Sinnlichen. Um diese Mitwirkung der Wahrnehmung am Erkennt-
nisprozess zu erfassen, entwickelt die ästhetische Disziplin einen neuen 
Begriff von Deutlichkeit und verschaltet dabei gnoseologische mit rhetori-
schen Denkfiguren. Meiers Rede von den lebhaften Gedanken korrespon-
diert mit Breitingers Begriff der lebhaften Deutlichkeit, steht allerdings 
nicht im Kontext didaktischer Persuasion, sondern modelliert die Vorstel-
lungskraft des Geistes (vis repraesentativa). Ein lebhafter Gedanke meint die 
epistemische Energie, sich eine sinnliche Wahrnehmung möglichst genau 
und lückenlos zu vergegenwärtigen. Die Vollkommenheit der sensitiven 
Perzeption kommt allerdings nicht durch die logische Methode der Ana-
lyse und der Abstraktion, sondern durch Synthese und Konkretion der 
Merkmale zustande. Über die vollständige und detaillierte Erfassung der 
einzelnen Teile kann ein sinnlich wahrnehmbares Ganzes nicht bloß ›klar 
und verworren‹, sondern auch – so postulieren Meier und Baumgarten – 
›deutlich‹ erkannt werden. Diese Annahme ist erstaunlich, denn sie legt 
im Widerspruch zur herkömmlichen Distinktion der Logiker eine genuin 
ästhetische Deutlichkeit frei. Der Umstand muss im Folgenden genau-
er erörtert werden, denn er zeitigt nicht unerhebliche Konsequenzen. In 
seinem Zeichen werden die scheinbar starren disziplinären Grenzen zur 
Vernunftlehre fließend. Wenn sich die Ästhetik zwar als Wissenschaft 
des Undeutlichen bestimmt hat, aber gleichwohl an der Herausbildung 
verbindlicher Erkenntnis beteiligt weiß, so bleibt die distinkte Wahrheit 
der Logiker davon nicht unberührt. Der philosophische Beitrag der frü-
hen Ästhetik besteht nicht nur einer weit verbreiteten Meinung gemäß 
darin, der intelligiblen Deutlichkeit eine sinnliche Komponente zur Seite 
gestellt, sondern vornehmlich darin, das Ästhetische im Innersten der Lo-
gik platziert zu haben. Man darf nicht übersehen, dass Baumgarten und 
Meier diese Konsequenz getreu aus den Ansätzen bei Leibniz und Wolff 
gezogen haben. Meier sagt nichts Neues, wenn er aus dem dunklen Geist 
der anthropologischen Unvollkommenheit eine konstitutive Undeutlich-
keit des menschlichen Wissens bekräftigt: »Und da wir Menschen keinen 

344	 Ebd. I § 121.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

einzigen deutlichen Begrif haben, der ganz und gar deutlich wäre, so be-
steht der deutliche Begrif endlich aus sinlichen, als aus seinen allerersten 
Theilen«.345 Die Entdeckung, die man Baumgarten anrechnen muss, be-
steht vielmehr darin, dass aus der Analyse des Deutlichkeitsbegriffs ein 
sinnlicher, dem Logischen nicht homogener Anteil des Logischen hervor-
bricht und dass diese Komponente als integraler Bestandteil des Wissens 
genauer unter die Lupe genommen werden muss. ›Erkenntnis‹ wird nach 
Baumgarten als ein antinomischer Prozess verständlich und beschreibbar. 

Logik des Undeutlichen und ›sinnliche Deutlichkeit‹ (Baumgarten)

Unter allen Schülern Wolffs überblickt Baumgarten das gnoseologische 
System der Aufklärung wie kein Zweiter in begrifflicher Schärfe. Der 
Grundstruktur der Schulphilosophie folgend, unternimmt es Baumgartens 
Werk von der frühen Dissertation Meditationes philosophicae de nonnulis ad po-
ema pertinentibus (1735) über die Metaphysica (1739), die Aesthetica (1750/58) 
und die Acroasis Logica (1761), das gesamte Gebiet der Erkenntnis von den 
unteren bis zu den oberen Vermögen mit einem fein gesponnenen Netz 
von Begriffszergliederungen und -bestimmungen differenziert zu erfassen. 
Die Einsicht, dass die sinnliche Mannigfaltigkeit der Erscheinungen eine 
zwar inferiore, aber unabdingbare Rolle für den epistemischen Prozess 
spielt, geht bereits aus der Leibniz-Wolff’schen Vernunftlehre hervor  – 
den Schluss, dass die philosophische Dignität der unteren Erkenntniskräf-
te zur Begründung eines eigenständigen Spezialgebietes führen muss, hat 
erst Baumgarten konsequent gezogen. 
Für das Projekt der Ästhetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis 
bildet Leibniz’ Lehre von der Stufenfolge des Denkens den Rahmen. Im 
Vergleich mit seinen Vorgängern beharrt Baumgarten ungleich entschie-
dener auf dem Umstand, dass das letzte Ziel des Wissens auf Erden nicht 
erreicht werden kann. Im Frieden mit der metaphysischen Unvollkom-
menheit des Menschen346 leitet Baumgarten davon die Notwendigkeit ab, 
die sinnlichen Bedingungen der Erkenntnis zum Gegenstand einer Wis-
senschaft zu machen. Wie hervorzuheben ist, entsteht die Ästhetik zwar 
in Abgrenzung zur Vernunftlehre, aber aus einem logischen Interesse. So 
hält Baumgarten in den Prolegomena zur Aesthetica fest, dass er sich bei 
der cognitio sensitiva auf das Feld des Verworrenen begibt, weil auf diesem 

345	 Ebd. I § 21.
346	 Vgl. zu der allein Gott vorbehaltenen vollkommenen Deutlichkeit Baumgarten, Met. 

§ 863: »Ergo in deo est cognitio omnium distincta, eademque distinctissima«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

Boden die cognitio distincta ungleich vollkommener gedeihen kann: 

Obi. 5) confusio mater erroris. Rsp. a) sed conditio, sine qua non, inveniendae 
veritatis, ubi natura non facit saltum ex obscuritate in distinctionem. Ex nocte per 
auroram meridies. b) ideo curanda est confusio, ne inde errores, quot et quanti 
penes incurios, c) non commendatur confusio, sed cognitio emendatur, quatenus 
illi necessario admixtum est aliquid confusionis.347

Der Weg des Denkens, so veranschaulicht es Baumgartens berühmt ge-
wordenes Bild, führt nicht sprunghaft von der Nacht der dunklen Per-
zeptionen zum hellen Mittag des Deutlichen, sondern graduell über die 
Morgenröte einer verbesserten Sinnlichkeit. Baumgarten verteidigt die 
Ästhetik mit dem Argument, dass die Deutlichkeit nach der Struktur des 
Menschseins zu begreifen ist und daher stets einen Rest von Dunkelheit 
beinhaltet. Wie Baumgarten schon in seiner Dissertation und in der Me-
taphysica hervorstreicht, gehört zu dieser grundlegenden Bedingtheit der 
Erkenntnis nicht nur deren Sprachlichkeit,348 sondern auch die Körper-
lichkeit des Denkens.349 Die vis repraesentativa – also die Kraft der Seele, 
sich eine Vorstellung der Welt zu bilden – ist perspektivisch durch die 
Position des Körpers und semiotisch durch das Zeichensystem bestimmt, 
wie Baumgarten in enger Anlehnung an Leibniz festhält. Als dogmatische 
Voraussetzung gilt gleichwohl, dass die repräsentierende Kraft der Seele 
auf der Wahrheitsmöglichkeit der menschlichen Erkenntnis gegründet 
ist.350 Zwar verursachen die Zeichen stets einen schwankenden Geist und 
bestimmt die Stellung des Körpers eine konstitutiv eingeschränkte Wahr-
nehmung  – die Seele bleibt für Baumgarten aber grundlegend zu ver-
schiedenen Graden der wahrheitsgetreuen Wiedergabe objektiver Sach-
verhalte fähig. Vor Kants transzendentalphilosophischer Wende tritt die 

347	 Baumgarten, Aesth. § 7 (»Die Verworrenheit ist die Mutter des Irrtums. Meine Antwort: 
a) Aber sie ist eine unerläßliche Voraussetzung für die Entwicklung der Wahrheit, da die 
Natur keinen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Deutlichkeit des Denkens. Aus 
der Nacht führt der Weg nur über die Morgenröte zum Mittag. […] Es wird nicht das 
verworrene Denken empfohlen, sondern es geht darum, die Erkenntnis überhaupt zu 
verbessern, soweit ihr notwendigerweise ein Rest verworrenen Denkens anhaftet«).

348	 Vgl. Baumgarten, Med. § 1: »Wenn indessen die Bedeutung eines Ausdrucks, dem wir 
folgen, nicht deutlich [distinctus] herausgestellt wird, dann schwankt der unstete Geist 
hin und her [mens vaga fluctuat]. Mit einem Wort: Er weiß nicht, welchen Begriff und 
welche Bedeutungskraft er dem Wort im Augenblick zuerteilen soll«.

349	 Vgl. Baumgarten, Met. § 512: »Aus der Stellung meines Körpers in dieser Welt kann 
erkannt werden, warum ich mir diese Dinge dunkler, jene klarer, andere deutlicher 
vorstelle, das heißt: Meine Vorstellungen richten sich nach der Stellung meines Körpers 
in dieser Welt«.

350	 Vgl. Scheer 1997, S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

dunkle Sinnlichkeit nicht als Gegensatz, sondern als Grundlage und fester 
Bestandteil des deutlichen Begriffs hervor – die ästhetische Versenkung in 
die sinnlichen Erscheinungen, so folgert Baumgarten, muss eine Verbesse-
rung des distinkten Wissens nach sich ziehen und ist für die Vernunftlehre 
von Nutzen.351 Es trifft daher nur gemäß eines vordergründigen Urteils 
zu, dass Baumgarten die absolute Deutlichkeit unberührt lässt.352 Die 
neue Disziplin – so wird zu zeigen sein – wirft ihren Schatten vielmehr bis 
weit in die Logik hinein und hat zur Folge, dass die cognitio distincta in zwei 
heterogene Bestandteile gespalten wird, nämlich in eine logische und in 
eine ästhetische Deutlichkeit. Baumgarten formalisiert begrifflich als Ers-
ter den im Innern des Denkens verlaufenden Riss zwischen dem Sinnlichen 
und dem Intelligiblen.
Nach einer solchen wissenschaftskritischen Bedeutung von Baumgartens 
Werk sieht es auf den ersten Blick indes nicht aus. Denn die Ästhetik, 
die nicht weniger als eine Theorie der freien Künste, eine empirische 
Psychologie, eine Metaphysik des Schönen und eine theoretische Logik 
kurzschließt,353 entsteht über die strikte Abgrenzung zur Deutlichkeit der 
Vernunftlehre. Der herkömmlichen Ordnung der aufklärerischen Gno-
seologie gemäß bestimmt Baumgarten den angestammten Ort der Logik 
im oberen Erkenntnisbereich und trennt davon die Ästhetik als Wissen-
schaft von den unteren Seelenvermögen ab: 

So wie man nun von λογικος, von dem, was deutlich ist, λογικη gemacht, das die 
Wissenschaft des Deutlichen anzeigt, so machen wir nun von αισθητος αισθητικη 
die Wissenschaft von allem, was sinnlich ist.354

Zwar hat Baumgarten diese Gegenüberstellung mit dem Hinweis auf die 
propädeutische Funktion der Ästhetik relativiert und die Bedeutsamkeit 
des Sinnlichen so raumgreifend ins Gebiet der Logik ausgedehnt, dass 
die Möglichkeit einer reinen Deutlichkeit weit entrückt scheint,355 doch 

351	 Baumgarten, Aesth. § 8.
352	 So Cassirer 1932, S. 460.
353	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 1: »aesthetica (theoria liberalium artium, gnoseologia 

inferior, ars pulchre cogitandi, ars analogi rationis) est scientia cognitionis sensitivae«.
354	 Baumgarten, Koll. § 1.
355	 Vgl. ebd: »Wenn man bei den Alten von der Verbesserung des Verstandes redete, so 

schlug man die Logik als das allgemeine Hilfsmittel vor, das den ganzen Verstand 
verbessern sollte. Wir wissen jetzt, daß die sinnliche Erkenntnis der Grund der 
deutlichen ist; soll also der ganze Verstand gebessert werden, so muß die Ästhetik der 
Logik zu Hilfe kommen. […] Diese Wissenschaft und der Inbegriff ihrer Wahrheiten ist 
so neu nicht, daß man niemals zuvor schön gedacht hätte. […] wir wollen nur bei denen 
stehen bleiben, die sich besonders auf die deutliche Erkenntnis legten. Wir werden 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

erlaubt die grundlegende Unterscheidung, zwei gesonderte Qualitäten 
des Wissens begrifflich zu erfassen und zu beschreiben. Neben der im 
engeren Sinn logischen Fähigkeit, über die fortschreitende Analyse einer 
Perzeption abstrakte Begriffe zu erwerben, gewinnt in der Ästhetik eine 
entgegengesetzte Perfektion der Vorstellungskraft an Gewicht. Diese Er-
kenntnis bezieht sich auf die sinnlich vollständige Erfassung der Phäno-
mene und bleibt Baumgarten zufolge stets unterhalb der Schwelle zum 
Deutlichen stehen.356 Obwohl ästhetisches Wissen im Vergleich mit den 
Ergebnissen der Vernunft lückenhaft ist, kann eine spezifisch ›sensitive 
Vollkommenheit‹ erreicht werden: »Ubertas, magnitudo, veritas, claritas, 
certitudo et vita cognitionis […] dant omnis cognitionis perfectionem«,357 
sagt Baumgarten in Anlehnung an die Terminologie der rhetorischen Stil-
lehre. Die unteren Seelenkräfte – dazu gehören nicht nur Empfindungen, 
sondern auch das scharfsinnige Vermögen, Ähnlichkeiten zu entdecken, 
die Erinnerung, die Einbildungskraft, Geschmack, Dichtung, Urteil und 
Vorhersehung358 – besitzen die Fähigkeit, Repräsentationen für die kon-
krete Fülle der Erscheinung zu schärfen und nach Maßgabe des sinnlich 
Wahrnehmbaren zu vervollständigen. Während die Vernunftlehre die 
Merkmale einer ganzen Vorstellung je einzeln zergliedert, legt die Ästhe-
tik das Gewicht auf die synthetische Wahrnehmung von möglichst vielen 
Merkmalen. Im Unterschied zu den allgemein distinkten Vorstellungen 
sind sensitive Repräsentationen individuell übersättigt, reich an Merk-
malen und entsprechend komplex. Der Begriffsarchitektur der aufklä-
rerischen Philosophie zufolge kann die Ästhetik aus diesem Grund nur 
›klar-verworrene‹, nicht aber ›klar-deutliche‹ Perzeptionen bereitstellen, 
wie Baumgarten wiederholt bekräftigt: 

sehen, daß sie mehrenteils praktische Ästhetiker gewesen sind; und dann können wir 
schließen: haben diese, die sozusagen Profession von der deutlichen Kenntnis machten, 
mehrenteils sinnlich gedacht, wie vielmehr die andern, denen die deutliche unbekannt 
war«.

356	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 17: »cognitio sensitiva est potiori desumpta denominatione 
complexus repraesentationum infra distinctionem subsistentium«. Vgl. auch Baum
garten, Acr. Log. § 14: »Cognitio, cuius obiecti conscii sumus, clara (eine klare); non 
clara obscura (eine dunkle) est. Clara clarorum in obiecto variorum distincta (eine 
deutliche); obscurorum confusa (eine verworrene); non distincta indistincta (eine 
undeutliche Erkenntnis), seu sensitiva est«.

357	 Baumgarten, Aesth. § 22 (»Aus dem Reichtum, der Größe, der Wahrheit, der Klarheit 
und Gewißheit, der lebendigen Bewegtheit der Erkenntnis erwächst die Vollkommenheit 
jeder Erkenntnis«).

358	 In der Metaphysica zählt Baumgarten auf: phantasia, perspicacia, memoria, facultas fingendi, 
iudicio, praevisio, praesagitatione, facultas characteristica (vgl. Baumgarten, Met. § 534–623).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

Deutliche Vorstellungen, vollständige, adäquate, durch alle Stufen tiefgehende 
Vorstellungen sind nicht sensitiv, folglich auch nicht poetisch. […] Dies aber ist der 
vorzügliche Grund, warum man kaum einmal erwägt, daß die Philosophie und 
die Dichtung in einem gemeinsamen Wohnsitz verweilen können: Jene erstrebt 
vor allem die Deutlichkeit der Begriffe, um die diese sich freilich nicht sorgt, da sie 
über ihre Sphären hinaussteigt.359 

So wie Kunst und Dichtung im Besonderen, so wird auch sinnliche Er-
kenntnis im Allgemeinen dem intelligiblen Wissen der Philosophen unter-
geordnet. Während die höchste Erkenntnisstufe der göttlichen Vernunft-
lehre vorbehalten ist,360 kommt die veritas aesthetica nicht über den Rang 
der Wahrscheinlichkeit hinaus.361 Doch will Baumgarten die neue Diszip-
lin, deren Konturen er bereits in der poetologisch orientierten Dissertation 
umreißt, keinesfalls als Apologie des Dunklen verstanden haben.362 Da 
es auch im Bereich des Sinnlichen verschiedene Grade des Wissens und 
ein Streben nach Wahrem gibt, wird die ästhetische Erkenntnis – obwohl 
sie qua definitionem undeutlich ist – auf die Vollkommenheit der sinnlichen 
Perzeptionen, und das heißt: auf eine in sich widerspruchsfreie Schönheit 
ausgerichtet. Fast möchte man meinen, Baumgarten habe »alles getan, um 
eine Vermischung des Ästhetischen mit dem Logischen zu vermeiden«.363 
Dies trifft jedoch nur in formaler Hinsicht zu. Da die Wahrheit in ihrer 
höchsten Vollkommenheit unerreichbar bleibt, ist auch das Denken der 
Philosophen sinnlich bestimmt. Im Unterschied zum idealen Wesen der 
vernünftigen Wissenschaft involviert die Ästhetik den ganzen Menschen 
mit all seinen Erkenntnisvermögen. Für diesen Umstand prägt Baumgar-
ten den hybriden Terminus der ›ästhetikologischen Wahrheit‹.364 Dieser 

359	 Baumgarten, Med. § 14.
360	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 424.
361	 »Die ästhetische Wahrheit ist also in ihrer wesentlichen Bedeutung Wahrscheinlichkeit, 

jene Stufe der Wahrheit, auf der man, auch wenn man nicht zur vollständigen Gewißheit 
geführt worden ist, dennoch keine Falschheit beobachten kann« (Baumgarten, Aesth. 
§ 483).

362	 »Daher wird der Irrtum derer zurückgewiesen, die sich einbilden, umso poetischer 
zu sprechen, desto dunkler und undurchdringlicher sie es verstehen, in den Tag 
hineinzuschwatzen« (Baumgarten, Med. § 13).

363	 So Bäumler 1967, S. 225.
364	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 557: »Ich glaube nicht, daß es nötig ist, darauf hinzuweisen, daß 

1) keine höchste Wahrheit ästhetikologisch, sondern logisch im engern Sinne ist, 2) daß 
keine solche höchste Wahrheit dem Menschen zuteil wird, daß nichts von irgendeinem 
menschlichen Verstand auf der Stufe der höchsten, logischen Wahrheit erkannt wird, 
denn wer nur einen Gegenstand in dieser Weise erfaßt, der kennt alle zugleich. Daher ist 
der Abstand jeder dem Menschen zugänglichen ästhetikologischen Wahrheit gegenüber 
der höchsten, logischen Wahrheit, die nur der Allwissenheit zugänglich ist, infolge einer 
metaphysischen Unvollkommenheit unendlich groß«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104

Begriff, der von der faktischen Untrennbarkeit der beiden antagonisti-
schen Teilgebiete und vom konstitutiven Anteil des Sinnlichen an der Er-
kenntnis Zeugnis ablegt, unterstreicht die epistemologische Relevanz des 
Ästhetischen über deren disziplinäre Grenzen hinaus.365 Mit der Wissen-
schaft von der sensitiven Erkenntnis hat Baumgarten ein gnosoelogisches 
System entworfen, das zwar den Bereich unterhalb der Distinktion ins Vi-
sier nimmt, das aber den sinnlichen Anteil des Denkens parallel zur Ver-
nunftlehre zu erfassen erlaubt (analogon rationis). Wie sich in Baumgartens 
begrifflich stringenter Ordnung noch zeigen wird, entspringt der Analyse 
des ästhetischen Wissens auch auf der Ebene der oberen Seelenkräfte eine 
durchaus schillernde und vielschichtige Konzeption der Deutlichkeit. 
Baumgartens Ästhetik widmet sich einer spezifischen, von der analyti-
schen zu unterscheidenden Qualität der Erkenntnis. Im Gegensatz zu dem 
auf allgemeine Begriffe ausgerichteten Denken verschreibt sich die neue 
Disziplin den je singulären und mannigfaltigen Repräsentationen von 
Dingen. Baumgarten will diese sinnliche Erkenntnis als eine Logik des 
Undeutlichen systematisch erschließen. In Ana-Logie zur Vernunftlehre 
ist das ästhetische Wissen nach der Vorstellung von der graduellen Ver-
vollkommnung gegliedert und umfasst das Kontinuum von den dunklen 
bis zu den klaren und verworrenen Perzeptionen. Das letzte Ziel dieses an 
der sinnlich wahrnehmbaren Konkretion orientierten Denkens erfüllt sich 
in der vollständigen Erfassung der Merkmale zu einem Ganzen und trägt 
den Namen der cognitio intuitiva – ein Begriff, den Baumgarten von seinen 
philosophischen Vorgängern übernimmt und radikal neu interpretiert.366 
Der Umstand, dass die bei Descartes, Leibniz und Wolff (je unterschied-
lich) als höchste Stufe der Deutlichkeit verhandelte Intuition ins Gebiet 
der niederen Seelenkräfte verlagert und damit unter das Vorzeichen einer 
strukturellen Undeutlichkeit gestellt wird, zeigt eine einschneidende Ver-
schiebung im aufklärerischen Begriffssystem an. Für diesen im Grunde 
genommen skandalösen Schritt haben indes Wolffs Ausführungen zur in-
tuitiven Erkenntnis schon den Weg gewiesen. Als zentrale Schwierigkeit 
der Logik hat Wolff die Semiotik des Wissens mit dem Programm einer 
Quasi-Reduktion der Zeichen (cognitio symbolica) auf eine bildlich struk-

365	 Vgl. Baumgarten, Med. § 115: »Dann wäre den Philosophen die Gelegenheit gegeben, 
nicht ohne außerordentlichen Vorteil auch diejenigen Künste zu untersuchen, bei denen 
die niederen Erkenntniskräfte verfeinert, geschärft und glücklicher zum Nutzen der Welt 
geübt werden könnten«.

366	 Vgl. Wellbery 1984, S. 61f.  – Wellbery versäumt es allerdings, für den Begriff der 
intuitiven Erkenntnis auf die tiefgreifenden konzeptuellen Unterschiede zwischen Wolff 
und Baumgarten einzugehen.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


105

turierte Anschauung (cognitio intuitiva) zu bewältigen versucht. Baumgar-
ten, der die konstitutive Medialität des Deutlichen ohne Einschränkung 
anerkennt,367 folgt dieser Problemstellung, wenn er den Begriff der an-
schauenden Erkenntnis im Kontext der Zeichenlehre (facultas characteristica) 
einführt. In der Metaphysica koppelt Baumgarten die intuitive derart eng 
an die symbolische Erkenntnis, dass die Anschauung als Ergebnis einer 
medialen Strategie hervortritt. Erst wenn der Bedeutungsträger in seiner 
materialen Präsenz ausgeblendet und das Zeichen transparent wird, ist 
eine vollständige Sicht auf das Bezeichnete möglich: »Si signum et signa-
tum coniungitur et maior est signi quam signati perceptio, cognitio talis 
symbolica dicitur, si maior signati repraesentatio quam signi, cognitio 
erit intuitiva (intuitus)«.368 In seiner Wolff-Lektüre analysiert Baumgar-
ten scharfsinnig, dass die anschauende Erkenntnis einer besonderen Form 
von Zeichenpolitik entspringt und von genuin ästhetischer Qualität ist. Im 
Unterschied zu seinen Vorgängern meint die Intuition für Baumgarten 
nicht mehr das Vor-Augen-Stellen einer begrifflichen Struktur, sondern 
die Vergegenwärtigung der konkreten Merkmalsfülle eines singulären Ge-
genstandes. Mit anderen Worten: Während die gnoseologischen Texte 
nach Descartes eine apriorische, fast göttliche Deutlichkeit des abstrakten 
Denkens adressieren, profiliert Baumgarten die cognitio intuitiva als eine 

367	 In der Acroasis Logica hat Baumgarten die mittelbare Verfasstheit des Denkens auf 
verschiedenen Ebenen des Mediengebrauchs angesetzt – sowohl die Sprache (1.), als 
auch die technischen Hilfsmittel (2.) werden für die Optimierung der Deutlichkeit 
veranschlagt: 1. »terminus (symbolum) (ein Ausdruck) est signum repraesentationis seu 
perceptionis. Terminus per vocem humanam usitatior est vocabulum (ein Wort). […] 
termini etiam perutiles sunt ad notiones, ad cognitionem rationalem necessarias, et ad 
conceptus distinctos formandos. […] Termini media sint ad cognitionem intellectualem 
perficiendam« (Baumgarten, Acr. Log. § 127 und § 134f.). 2. Die »Waffen der Sinne«, 
von denen Baumgarten im zweiten philosophischen Brief gesprochen hat (im speziellen 
die »Vergößerungs- und Ferngläser, künstlige Ohren und Sprach-Röhre«); Baumgarten 
1983b, S. 72: »Sensu armato multorum notae clarae sunt sensu nudo non appercipiendae. 
Hinc sensum armare promovet etiam distinctionem conceptuum« (Baumgarten, Acr. Log. 
§ 115).

368	 Baumgarten, Met. § 620 (»Wenn das Zeichen und das Bezeichnete in der Vorstellung 
verbunden werden und die Vorstellung des Zeichens bedeutender ist als diejenige des 
Bezeichneten, wird die entsprechende Erkenntnis symbolisch genannt. Wenn dagegen 
die Vorstellung des Bezeichneten bedeutender ist als diejenige des Zeichens, so handelt 
es sich um eine anschauende Erkenntnis«). Die Begriffe »Symbol« bzw. »symbolisch« 
stehen bei Baumgarten ganz im Rahmen der aufklärerischen Zeichenlehre und benennen 
ein genuin semiotisches Problem, das nach Leibniz (und Wolff) den Namen der cognitio 
symbolica trägt. Die damit angezeigte konstitutive Medialität des Denkens wird in der 
Folge als epistemische Schwierigkeit zu einem Hauptschauplatz der Ästhetik (vgl. vor 
allem die Ausführungen zu Kants Symbolbegriff bei: Berndt/Drügh 2008, S. 21–37).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106

aposteriorische Erfahrungserkenntnis.369 Nur dieses vollkommene ästhe-
tische Wissen verspricht, die Medialität des Denkens im Zeichen einer 
›unmittelbaren‹ sinnlichen Repräsentation zu überwinden. 
Baumgarten hat seinen Lehrer auch dort genau gelesen, wo sich für diese 
epistemische (Im-)Perfektion die Notwendigkeit einer Rhetorik des Den-
kens angekündigt hat. Wie Wolff mit seinem doppeldeutigen Begriff der 
»figürlichen Erkenntnis« nahelegt, ist für die Überschreitung des sym-
bolischen auf das intuitive Wissen nach dem Modell der evidenziellen 
Veranschaulichungskraft der Rede eine besondere Kunst vonnöten. In 
diesem systematischen, von seinem Lehrer herausgestellten Mangel der 
Erkenntnis liegt begründet, warum Baumgarten die Psychologie der Vor-
stellungskraft – in überaus ambiger Manier – durchweg nach rhetorischen 
Kategorien strukturiert hat.370 Während sich diese Kunst des Denkens bei 
Wolff wider Willen nur in Ansätzen abgezeichnet hat, wird sie in Baum-
gartens Gnoseologie zum Ausgangspunkt einer breitangelegten Lehre der 
ästhetischen Praxis. Im zweiten, 1758 erschienenen und wenig beachteten 
Band seines Hauptwerks entwirft Baumgarten mit Hilfe eines beträchtli-
chen terminologischen und textuellen Imports aus der antiken Rhetorik 
eine zur Aesthetica theoretica des ersten Teils supplementär sich verhaltende 
Kunst der Vorstellung (ars propondendi).371 Unter dem Titel lux und persuasio 
aesthetica wird Quintilians Stillehre, die neben den ciceronischen Quellen 
im Vordergrund steht, nach epistemologischen Kriterien reformuliert. 
Baumgarten hat damit nicht nur eine ästhetische Lektüre der Redekunst 
vorgelegt, sondern umgekehrt auch eine rhetorische Performanz des Den-
kens zu bedenken gegeben. Das vorrangige Ziel der Rede, deren ästhe-
tisch vollkommene Form Baumgarten als ›Poesie‹ bestimmt,372 liegt jedoch 
nicht mehr darin, ein Publikum mit wirksamen Mitteln zu bewegen und 
zu überreden – im Sinne der cognitio intuitiva besteht die Kunst vielmehr 
darin, das Gemachtsein des Vortrags zugunsten einer epistemisch über-
zeugenden und anschaulichen Vergegenwärtigung als Technik unsichtbar 
werden zu lassen.373 Allerdings, so weiß Baumgarten seinen Lehrer zu le-
sen, stellt diese ›unmittelbare‹ Sicht den schönen Effekt einer Mittelbarkeit 

369	 Vgl. Pimpinella 2001, S. 287f.
370	 Vgl. zur unauflöslichen Verknüpfung von rhetorischen und epistemologischen Begriffen 

bei Baumgarten: Berndt 2009.
371	 Vgl. zu Baumgartens Aufnahme der rhetorischen Tradition ausführlich: Linn 1974; 

Niehues-Pröbsting 1981.
372	 Vgl. Baumgarten, Med. § 9: »Oratio sensitiva perfecta est poema«.
373	 Vgl. Wellbery 1984, S. 69–72.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107

dar.374 Daher fährt Baumgartens Ästhetik in ihrem praktischen Teil ohne 
falsche Scheu mit dem gesamten Katalog der rhetorischen Verfahren 
auf und stellt die Logik des Undeutlichen gleichsam auf wissenschaft-
liche Beine.375 Um sich ein Ding in seiner sinnlichen Individualität und 
Mannigfaltigkeit an Merkmalen möglichst genau vor Augen zu stellen, 
ist der menschliche Erkenntnisprozess auf rhetorisch fassbare Strategien 
der deutlich-anschaulichen Repräsentation angewiesen. Die Vielfalt dieser 
Methoden, die für die Ästhetik ebenso wie für die Logik von Bedeutung 
sind, gruppiert Baumgarten unter dem Namen der antiken perspicuitas. In 
diesem Kontext wird die zentrale Stilqualität der deutlichen Rede in einer 
für die Zeit der Aufklärung bis heute unübertroffenen Art und Weise sys-
tematisch auseinandergelegt.
Es ist hilfreich, die gnoseologischen Koordinaten präsent zu haben, um 
zu verstehen, mit welcher Scharfsichtigkeit Baumgarten die perspicuitas 
aus Quintilians Rhetorik aufgreift und einer philosophischen Analyse 
unterzieht. Im Unterschied zu den aufklärerischen Zeitgenossen hält sei-
ne Terminologie – wenigstens dem lateinischen Wortlaut zufolge – eine 
strikte Differenz der epistemischen zur rhetorischen Deutlichkeit fest.376 
Während distinctus nach der cartesischen Schule eine Qualität des Begriffs 
bezeichnet, kommt perspicuitas auf der Ebene der Vorstellungskraft zum 
Einsatz und modelliert die Verfahrenslogik des durch Zeichen vermittel-
ten Erkenntnisvermögens. Ausgehend von der Annahme einer unüber-
windbaren Entäußerung des Denkens an die Sprache – und das heißt in 
der Konsequenz: unter dem Vorzeichen einer grundlegenden philosophi-
schen Undeutlichkeit – nehmen in Baumgartens Zeichentheorie zwei sti-
listische Deutlichkeiten Gestalt an, die das weite Feld der Künste und der 
374	 Vgl. Campe 2001, S. 253: »Die […] Rhetorik geht unter im Schein, den sie selbst von 

sich erzeugt. Aber es ist sie selbst als Rhetorik, die den Schein erzeugt. Man hat es mit 
einer ästhetischen Rhetorik oder mit einer rhetorisch herzustellenden Ästhetik zu tun«.

375	 Vgl. Haverkamp 2002, S. 13f.: »Nichts ist deshalb irriger als der bis heute maßgebliche 
Ästhetik-Artikel Joachim Ritters, in dem Baumgarten als die entscheidende, ›umwälzende‹ 
Leistung bescheinigt wird, ›die nicht mehr auf Logik reduzierbare sinnliche Erkenntnis 
in das System der Philosophie hineingenommen‹ zu haben. Im Gegenteil ist die 
›sinnliche Erkenntnis‹ bei Baumgarten analog zur Logik der reinen noeta deduzierbar, 
und das heißt rhetorisch reduzierbar: In der Ästhetik ist die grundlegende Transparenz 
der rhetorischen Verfahren qua Verfahren wissenschaftlich zugänglich«.

376	 Dies hat Baumgarten jedoch nicht daran gehindert, in seinen deutschsprachigen 
Ausführungen den Begriff der ›Deutlichkeit‹ – wie alle seine Zeitgenossen – in doppelter 
Bedeutung zu verwenden und ebenso auf das distinkte Denken wie auf die durchsichtige 
Rede zu beziehen. Die Acroasis Logica beispielsweise, in der Baumgarten den lateinischen 
Begriffen deutsche Übersetzungen beigegeben hat, bietet als synonyme Entsprechungen 
für die perspicuitas ›Verständlichkeit‹, ›Fasslichkeit‹ und ›Deutlichkeit‹ an (vgl. Acr. Log. 
§ 145).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108

Wissenschaften gliedern.377 Im Sinne der cognitio symbolica ist auf der einen 
Seite die diskursive Verstandeserkenntnis der Philosophie an abstrakten 
Begriffen orientiert. Der Struktur der Sprache gemäß realisiert sich dieses 
analytische Wissen in der Kongruenz des Wortes mit dem kognitiven Ge-
halt und in der Sukzession der Zeichen (facultas characteristica intellectualis).378 
Auf der anderen Seite formiert sich die Erfahrungserkenntnis der histo-
rischen Disziplinen durch die Konkretion der sinnlichen Wahrnehmung. 
Auch das ästhetische Wissen hängt von Zeichen ab, strebt jedoch der 
cognitio intuitiva zufolge eine unmittelbar scheinende Repräsentation indivi-
dueller Dinge an. In ihrer vollkommenen Form, die sich in den Künsten 
herstellen soll, ist die schöne Erkenntnis simultan, bildlich und synthe-
tisch (facultas characterstica sensitiva).379 Diese beiden Zeichentechniken sind, 
wie Baumgarten am Schluss seiner Dissertation hervorgehoben hat, nicht 
kategorial, sondern graduell auseinanderzuhalten380 – sowohl der sinnli-
che als auch der intellektuale Stil bilden gestufte Abweichungen des Den-
kens von sich selbst. Der schematischen Gegenüberstellung von Logik 
und Ästhetik gemäß leitet Baumgarten zwei unterschiedliche rhetorische 
Deutlichkeiten ab: Während die perspicuitas intellectualis die nüchterne und 
formelhafte Begriffsprache der Wissenschaft meint, nimmt sich die perspi-
cuitas sensitiva die mit anschaulicher Kraft ausgestattete Sprache der Künst-
ler zum Vorbild. Indem Baumgarten derart die rhetorische Deutlichkeit 
in eine intelligible und in eine sinnliche Komponente zerlegt, erfasst er – 
vor und nach ihm als Einziger – die bei Quintilian austarierte Spannung 

377	 Vgl. die Ausführungen zum Zeichenvermögen: Baumgarten, Met. § 619.
378	 Vgl. Baumgarten, Acr. Log. § 106: »Conceptus distincti notae, si enumerentur alteri per 

vocabula, in eodem oriri potest conceptus distinctus. Jam hae a vocabula cognoscente sic 
possunt enumerari. Ergo conceptus distinctus a vocabula cognoscente potest proponi«.

379	 Zu dieser Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis der Zeichen (aesthetica characteristica) 
gehören neben der Grammatik (Etymologie, Lexikografie, Prosodie, Philologie, 
Graphik) vornehmlich die Rhetorik und die Poetik (vgl. Baumgarten Met. § 622).

380	 Baumgarten, Med. § 117: »Der Philosoph stellt seinen Gedanken so dar, wie er ihn 
denkt [ut meditatur, ita proponit]. Er hat daher beim Darstellen keine oder sehr wenige 
Regeln zu beachten. Die Ausdrücke, sofern sie artikulierte Laute sind, kümmern ihn 
nicht. Insoweit gehören sie nämlich zu den αἰσθητά. In bezug auf diese ist derjenige, 
welcher sensitiv darstellt, gehalten, ihnen mehr Rechnung zu tragen. Über das 
Darstellen dürfte daher der Teil der Ästhetik umfangreicher als der Teil der Logik 
sein. Da nun das Darstellen vollkommen und unvollkommen geschehen kann, so lehrt 
dies die allgemeine rhetorik als die Wissenschaft, wie man im allgemeinen sensitive 
Vorstellungen unvollkommen darstellt. Jenes lehrt die allgemeine poetik als die 
Wissenschaft, wie man im allgemeinen sensitive Vorstellungen vollkommen darstellt. 
[…] Die Philosophen sollten sich damit beschäftigen, sie im allgemeinen zu umreißen 
und speziell zwischen Poesie und einfacher Beredsamkeit genaue Grenzen zu definieren. 
Sie unterscheiden sich allein graduell«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109

innerhalb der durchsichtigen Rede. Zugleich wird das Problem der antiken 
Stilistik, den unfigurierten Ausdruck ohne jeden Rückgriff auf den Re-
deschmuck zu bestimmen, systematisch hervorgekehrt. Die ›eigentliche‹ 
Deutlichkeit ist wieder einmal auf eine ›uneigentliche‹ Praxis verwiesen.381

Im Unterschied zu den ›kalten‹ symbolischen Zeichen der Philosophen 
wird allein den Künsten eine vita cognitionis, eine Lebhaftigkeit der Er-
kenntnis eingeräumt. Während die perspicuitas intellectualis auf den Glanz 
(nitor ac splendor) der Rede zu verzichten hat, der die Tiefe und Reinheit 
des Verstandes nur trüben würde, zeichnet sich die sensitive Deutlichkeit 
durch den ästhetischen Einsatz der Kunstmittel aus.382 Es handelt sich 
bei dieser Neuauflage der elocutio-Lehre weder um einen von den Zeitge-
nossen beklagten Rückfall in die alte Beredsamkeit noch um eine Über-
gangsstellung Baumgartens zwischen herkömmlicher Redetechnik und 
moderner Ästhetik,383 sondern um die luzide Analyse und Ausfaltung der 
originären Rhetorizität der auf die Tilgung der Rhetorik zielenden ästhe-
tischen Repräsentation.384 Der Zweck des sinnlichen Erkenntnisprozesses 
besteht ja darin, ein Ding in seiner mannigfaltigen Einzigartigkeit intui-
tiv vollständig zu erfassen. Baumgarten entwirft daher die Figurenlehre 
(der Erkenntnisvermögen) als eine neue Theorie von der schmuckvollen 
Deutlichkeit und beschneidet das Programm der persuasiven Rede um 
den rhetorischen Aspekt der Wirkung. Weil der Zuhörer nicht geblendet 
werden soll, darf die sinnliche Deutlichkeit, so hält Baumgarten vorab 
fest, nicht im dem Maße grell sein, wie dies Quintilian vorgeschlagen 
hat.385 Vielmehr untersteht der Gebrauch der Figuren dem Gebot der 

381	 Oder in Baumgartens Worten: »Eine uneigentliche Bedeutung [significatus improprius] 
finden wir in einem uneigentlichen Wort [voce impropria]. Da aber die uneigentlichen 
Ausdrücke [improprii termini] meistens die eigentlichen Bezeichnungen [termini proprii] 
für eine sensitive Vorstellung sind, so sind die Figuren poetisch« (Baumgarten, Med. 
§ 79).

382	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 629.  – Baumgarten hat im engeren Sinn von Breitingers 
Rhetorik auch für die praktische Redesituation einigen Wert auf den lebhaften 
Ausdruck gelegt. Zum Vortrag gehört laut der Frankfurter Antrittsvorlesung von 1740, 
sich »verständlich, lebhaft und deutlich auszudrucken«: »Doch mag der Vortrag seyn, 
welcher und wovon er will, wenn er gleich Deutlichkeit und Tieffe der Einsicht zur 
wichtigsten Absicht hat ein geschickter Lehrer darff des lebhafften nie gantz vergessen« 
(Baumgarten, Ged. vern. Bei. § 6).

383	 Vgl. Linn 1974, S. 106.
384	 Vgl. zu Baumgartens Umdeutung von Quintilians Rhetorik: Haverkamp 2002; ders. 

2007, bes. S. 44ff.
385	 So kommentiert Baumgarten das berühmte Gleichnis aus der Institutio Oratoria: »Daß alle 

Dinge, die wir gemäß den Regeln des Geschmackvollen denken, ›so klar‹ sein müssen, 
›daß die Rede in die Seele des Zuhörenden dringt, wie das Sonnenlicht in die Augen, 
auch wenn seine Aufmerksamkeit nicht auf sie gerichtet ist‹, das werde ich wohl nicht 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110

Natürlichkeit – die Kunstmittel sollen als solche unsichtbar bleiben. Ein 
Zuviel würde störend wirken und den ästhetischen Schein durchbrechen, 
aus diesem Grund gewinnen die Gedanken ihre Konturen erst im Kon-
trast von Licht und Schatten.386 Der zweite Teil der Aesthetica ist daher 
keinesfalls nach dem Zufallsprinzip aufgebaut: Ausgehend von der an die 
Institutio Oratoria anschließenden Erörterung der kanonischen perspicuitas in 
rebus387 spannt Baumgarten den Bogen bis zum traditionellen Supplement 
der transparenten Erzählung – als Figur der unmittelbaren, anschaulichen 
und von selbst offenbar werdenden, den Zeichencharakter gleichsam 
transzendierenden Darstellung bildet die Evidenz die ideale Erfüllung der 
sinnlichen Deutlichkeit (evidentiam immediatam, intuitivam et per se patentem).388 
Auf diesen Schein der evidenziellen Rede jenseits der Zeichen, von dem 
bei Baumgarten ebenso wie bei Quintilian systematisch offen bleiben 
muss, ob er sich als Effekt tatsächlich ereignet (se patentem), sind alle auf-
gelisteten Veranschaulichungsmittel ausgerichtet. Die Lehre vom ästheti-
schen Licht, das graduell im Sinne eines fortschreitenden Reichtums an 
Merkmalen gestuft ist,389 greift die Repräsentationskraft der schönen Seele 
im Wesentlichen nach den Figuren der detaillierten Beschreibung (amplifi-
catio) und denjenigen der Vergegenwärtigung (hypotyposis) – hervorzuheben 

ohne Grund verneinen. Es mag die Aufgabe eines Verteidigers vor Gericht sein, ›dafür 
zu sorgen, nicht daß‹ der Richter die Rede ›versteht, sondern dafür, daß er sie überhaupt 
nicht mißverstehen kann‹. Doch nicht jeder, der anmutig denken will, ist ein Verteidiger 
vor Gericht« (Baumgarten, Aesth. § 616). Vgl. dazu Meier, Anfangsgründe I, § 122: »Indem 
man also einen Begrif gar zu klar machen wil, so verdunkelt man ihn. Es verhält sich 
mit der Aufmerksamkeit, wie mit unsern Augen. Ist das Licht zu stark, so werden wir 
geblendet, und wir sehen gar nichts«.

386	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 684: »Wer das Licht und den Schatten richtig einteilt, wird 
schon um der Durchsichtigkeit willen [perspicuitas] dazu angehalten sein, keine Sache 
aufs Geratewohl, gleichsam ganz abgesondert [abstractatissima] und in geringster 
Weise bestimmt [minime determinata] zu denken, die nicht allein innerlich im Gemüt 
bestimmter aufgefaßt, sondern auch mit einem gewissen Schatten begleitet werden 
kann«.

387	 Vgl. ebd., § 614.
388	 Vgl.  ebd., § 847: »Verisimilibus eiusmodi, dum aesthetica suada, circumfundit per

spicuitatem sensitivam, nascitur inde evidentia«. Vgl. zu Baumgartens Evidenz 
grundlegend: Campe 2001, hier S. 253: »[…] hier meint die Figur der Evidenz nun in 
der Tat die rhetorische Figur dieses Namens am Punkt ihrer möglichen Beziehung oder 
sogar Umdeutung zum Begriff des Scheins in der Tradition der ontologischen Rede des 
Schönen«.

389	 So Baumgarten bereits in der Dissertation: »Die allgemeine Regel der lichtvollen 
Methode lautet: Die poetischen Vorstellungen sollen einander so folgen, daß das Thema 
nach und nach extensiv klarer und klarer vorgestellt wird. Da das Thema sensitiv 
vorgebracht werden muß, wird seine extensive Klarheit angestrebt« (Baumgarten, Med. 
§ 71).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111

sind die argumenta illustrantia, zu denen die Diatypose, das Gleichnis, die 
Erklärung, die Beschreibung, die Antithese und das Beispiel gezählt wer-
den.390 Je genauer und je präsenter die Dinge vor Augen gestellt werden, 
desto reichhaltiger ist die Erkenntnis. Derart macht Baumgarten die sinn-
liche Deutlichkeit in Bezug auf ihre rhetorisch differenzierbaren Verfahren 
einer wissenschaftlichen Beschreibung zugänglich.
Die ästhetische Erkenntnis – so bestimmt Baumgarten zunächst im Ein-
klang mit den Vorgaben der aufklärerischen Gnseologie – kann auf der 
Stufenleiter des Wissens nicht über den Bereich der klar-verworrenen 
Vorstellungen gelangen. Sofern ihr eine sinnliche Komponente anhaftet, 
ist auch die perspicuitas von Dunklem durchdrungen – selbst im idealen 
Fall der poetisch-intuitiven Evidenz kann das Denken nur nach Maßgabe 
des Sensitiven vollkommen sein und bleibt unterhalb der Schwelle zur Di-
stinktion. Der systematischen Ordnung von Baumgartens Epistemologie 
zufolge ist das ästhetische Wissen deshalb undeutlich, weil sich die Fülle 
der partikularen Merkmale nicht auf einen allgemeinen Begriff reduzieren 
lässt. Die Mannigfaltigkeit des Konkreten widerstrebt der Anstrengung 
um Abstraktion. Bei dieser vordergründigen Unterordnung der Ästhe-
tik unter die Logik bleibt Baumgarten jedoch nicht stehen. Seine Analy-
se des sinnlichen Wissens entfaltet ihr innovatives Potential erst, wo sie 
über die Grenzen der neuen Disziplin hinaus im Gebiet der Vernunftlehre 
einschneidende Folgen für die cognitio distincta zeitigt. Im Rahmen seiner 
Ausführungen zur lux aesthetica entdeckt Baumgarten nämlich, dass sich 
die philosophische Distinktion auch über eine spezifisch sinnliche Kom-
ponente zusammensetzt: 

Claritatis intensio per distinctionem, adaequationem, profunditatem, intelligenti-
aeque veluti puritatem, prorsus non est lux aesthetica, […] sed logica. Hinc nec 
intenditur directo, tanquam finis primarius, a pulcre cogitaturo, licet et prodesse 
non nunquam eidem inter venuste cogitandum possit, si eam de themate suam 
fecerit, et per indirectum, quando partes thematis non ita paucae sensitiva in luce 
refulgent, obtineatur simul totius conceptus extensive distinctus, intellectui pulcro.391

390	 Die perspicuitas intellctualis hält sich hingegen an die argumenta explicantia: vgl. Baumgarten, 
Aesth. § 730ff. Eine Zusammenfassung gibt Meier unter dem Kapitel Von der Lebhaftigkeit 
der Gedancken in: Anfangsgründe I, § 119–150.

391	 Baumgarten, Aesth. § 617: »Die Steigerung der Klarheit durch Deutlichkeit, durch 
die Angleichung an den Gegenstand, die Tiefe und gleichsam die Reinheit der 
Verstandesgabe, ist ganz und gar nicht das ästhetische Licht, […] sondern ein logisches 
Licht. Daher wird es von demjenigen, der schön denken will, nicht direkt, wie wenn 
es sein erstes Ziel wäre, beabsichtigt, wenngleich es ihm auch bisweilen während des 
anmutigen Denkens nutzen können mag, wenn er sich im Hinblick auf ein bestimmtes 
Thema zu eigen gemacht haben wird, und wenngleich, auf indirektem Wege, wenn 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112

Im Unterschied zur gegenstandsadäquaten Deutlichkeit der Logiker kann 
mit der Vervollständigung der sinnlichen Erkenntnis durch das ästheti-
sche Licht nicht nur Klarheit, sondern als Steigerungsform dieser claritas 
auch eine sinnliche distinctio erlangt werden. Diese ›extensive Deutlichkeit‹, 
die der Lebhaftigkeit des schönen Denkens entspringt und die Baumgar-
ten schon in der Metaphysica bei den oberen Seelenkräfte eingeführt hat,392 
bezeichnet eine spezifisch ästhetische Erkenntnisstruktur im Innern des 
distinkten Denkens. Was hat es mit diesem paradox anmutenden Um-
stand auf sich? Baumgarten rekurriert mit der Unterscheidung zwischen 
intensivem und extensivem Wissen auf eine in der Logik von Port-Royal 
getroffene Differenzierung.393 Während das ›intensive‹ Denken auf eine 
qualitative Vollkommenheit zielt, wird die ›extensive‹ Erkenntnis quan-
titativ über die Fülle der Merkmale bestimmt.394 Die Intension oder der 
Inhalt eines Begriffs besteht aus seinen je einzeln analysierbaren Bestand-
teilen, die Extension oder der Umfang des Begriffs hingegen aus der ein-
heitlichen Mannigfaltigkeit der Merkmale. Entsprechend ist im Bereich 
der Logik zwischen einer intensiven und einer extensiven Deutlichkeit zu 
unterscheiden. Baumgarten beschreibt damit zwei konträre Formen des 
Wissens: Eine Vorstellung kann nicht nur nach formallogischen Kriteri-
en exakt in die begrifflichen Merkmale zerlegt, sondern genausogut nach 
Maßgabe der sinnlichen Wahrnehmung für die vollständige Erfassung 
der konkreten Eigenschaften eines individuellen Einzeldings geschärft 
werden. Dem entspricht in der Aesthetica die gewichtige Unterscheidung 
der ›formalen‹ zur ›materialen‹ Vollkommenheit der Erkenntnis. Erstere 
bestimmt sich über die Methode der begrifflichen Verallgemeinerung, 
letztere über die Aufwertung der konkreten Einzelheiten. Im Begriff der 
veritas aestheticologica hat Baumgarten nicht nur die umfassende Aufwertung 
der unteren Seelenkräfte für die Erkenntnislehre formalisiert, sondern 
auch das für den Menschen konstitutive Zusammenwirken der beiden 
epistemischen Qualitäten bedacht. Indem Baumgarten die Ästhetik nicht 

nicht gerade wenige Teile des Themas in sinnlichem Licht erstrahlen, zugleich ein extensiv 
deutlicher Begriff des Ganzen für den schönen Verstand erlangt werden kann« (Hervorh. 
d. Verf.).

392	 Vgl. Baumgarten, Met. § 634; bes. § 637: »Perfectio intellectus notas intensive distinctas 
formandi est profunditas, et maior profunditas puritas. Perfectio eiusdem notas 
extensive distinctas formandi est intellectus pulcritudo«.

393	 Vgl. Pimpinella 2001, S. 276. Vgl. zu Baumgartens extensiver Deutlichkeit auch Bäumler 
1967, S. 202ff.; Schmidt 1982, S. 229.

394	 »extensio cognitionis (die Ausdehnung oder Weite) est perfectio, qua multa 
quomodocunque cognoscuntur; qua quotacunque melius, est intensio cognitionis (die 
mehrere Guete der Erkenntnis)« (Baumgarten, Acr. Log. § 24).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


113

einfach der Logik zur Seite stellt, sondern das Sinnliche in der Vernunft 
verortet, hat er die Aporien der intensional bestimmten Erkenntnistheorie 
seiner Vorgänger als erster konsequent erfasst. Für Leibniz und Wolff soll 
sich das Wissen paradoxerweise über eine fortschreitende analytische Re-
duktion vermehren, um zu einem allgemeinen genus summum emporzustei-
gen – für Baumgarten realisiert sich die Erkenntnis umgekehrt erst über 
die Konzentration auf die konkrete infima species. Als Teilgebiet der Logik 
führt die Ästhetik so zur Einsicht, dass im Erkenntnisprozess strukturell 
widerstreitende Bewegungen am Werk sind. Das Verhältnis von formal-
intensiver und material-extensiver Vollkommenheit des Wissens fasst 
Baumgarten keineswegs als ein harmonisches, sondern als ein dezidiert 
agonales. Während die Abstraktion für ihn einen »Verlust« bedeutet,395 
weil die individuelle Repräsentation im allgemeinen Begriff nicht aufge-
hen kann, erleidet umgekehrt die logische Wahrheit unter dem Gewicht 
des Konkreten einen »Schaden«.396 An dieser Antinomie des Wissens 
zeigt sich für Baumgarten ein regelrechter epistemischer Riss – entspre-
chend wird auch die philosophische distinctio in eine logisch-intensive und 
in eine ästhetisch-extensive Komponente gespalten. Die Deutlichkeit ist 
wider Erwarten nicht mehr nur eine Sache der Logik, sondern auch der 
Ästhetik  – eine Konsequenz, die in der Nachfolge Baumgartens weder 
der philosophische noch der kunsttheoretische Diskurs des ausgehenden 
18. Jahrhunderts gezogen hat.

›Deutlichkeit‹ versus ›Klarheit‹ in der Kunsttheorie nach Baumgarten 
(Herder, Mendelssohn, Lessing, Sulzer)

Baumgartens Gnoseologie stellt einen begrifflichen Rahmen bereit, dem 
der nachfolgende ästhetische Diskurs einmal mehr (wie etwa Mendels-
sohn), einmal weniger treu (wie etwa Lessing) folgt.397 Bei aller »Ent-Ter-
minologisierung«, die sie im Zuge einer umgreifenden Befreiung vom Sys-
temzwang der Schulphilosophie erfahren haben,398 bilden Baumgartens 
Koordinaten durch den Filter von Meiers populärer Übertragungsleistung 
einen durchaus bleibenden Orientierungspunkt. In der Kunsttheorie führt 

395	 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 560: »Quid enim est abstractio, si iactura non est?«.
396	 Vgl. ebd. § 558: »Daher lenkt der Mensch in dem Streben nach Wahrheit seine 

Aufmerksamkeit bald mehr auf die formale Vollkommenheit, was nicht möglich ist ohne 
Einbuße an materialer, bald legt er den größten Wert auf die materiale, und auch das ist 
nicht möglich, ohne daß die formale Schaden leidet«.

397	 Vgl. Nivelle 1971.
398	 Vgl. Mülder-Bach 1998, S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114

die Rezeption der Aesthetica jedoch durchweg zu einer bedeutsamen Ak-
zentverschiebung. Während Baumgarten eine feingegliederte Analyse der 
philosophischen (distinctio) und der rhetorisch-ästhetischen Deutlichkeit 
(perspicuitas) vorlegt, um die sensitive Erkenntnis als ebenso dunkles wie 
notwendiges Supplement zum logischen Denken zu profilieren, verfestigt 
sich in der Nachfolge die Vorstellung einer grundsätzlichen Unverein-
barkeit von Sinnlichkeit und abstrakt-rationalem Denken – wie gesehen, 
fügt sich diese schematische Gegenüberstellung indes nur einer oberfläch-
lichen Lektüre der komplexen Ausführungen Baumgartens. Im vierten 
Kritischen Wäldchen (1769) klagt Herder beispielsweise den Begründer der 
modernen Ästhetik an, ›Schönheit‹ begrifflich eingefangen zu haben, und 
trennt demgegenüber mit Entschiedenheit ein »Ich weiß nicht was« des 
Ästhetischen, die »schöne Verwirrung«, von der deutlichen Theorie ab.399 
Bereits mit den ersten Fragmenten Über die neuere deutsche Literatur (1767) 
bringt Herder die Dichtkunst gegen die trockene Prosa der Philosophie in 
Stellung und verbannt jede cognitio aus dem Bereich der schönen Künste.400 
Ausgehend von der gegen Baumgarten gerichteten Unterscheidung von 
›Schönheit‹ (Empfindung) und ›Vollkommenheit‹ (Erkenntnis) lautet die 
bestimmende Alternative: »Entweder zur […] dichterischen Sprache, damit 
der Stil vielseitig, schön und lebhafter werde; oder zur […] philosophischen 
Sprache, damit er einseitig, richtig und deutlich werde«.401 Die Künste 
und die Wissenschaften greifen demzufolge nicht antinomisch ineinander, 
sondern stehen sich per Exklusion gegenüber – »[w]er das Schöne denkt, 
kann es nicht gleichzeitig empfinden«.402 Dieses Ausschließungsprinzip 
zwischen ästhetischer und epistemologischer Kritik geht in der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts damit einher, dass sowohl die sinnliche Kons-
titution des gründlichen Wissens (distinctio extensiva) verschwindet, als auch 
der ebenso bei Baumgarten wie bei Meier angelegte Begriff der ›ästheti-
schen Deutlichkeit‹ (perspicuitas sensitiva) bis zu Kants Reformulierung fast 

399	 Herder 1985, Bd. 2, S. 267–272, hier S. 270: »Weder liebt diese [i.e. Baumgartens 
Ästhetik] die verworrenen Ideen, nicht als Conditio sine qua non, nicht als Morgenröte 
zur Wahrheit; noch sucht sie geradehin vor Irrtümern zu sichern: dies ist das Werk 
abgeleiteter Theorien; noch will sie die Verwirrung verbessern und aufheben, daß man 
die Wahrheit künftighin nicht mehr verworren, sondern deutlich fühlen soll, als welches 
ein Widerspruch wäre«.

400	 Vgl. Herder 1985, Bd. 1, S. 184–186 (Frag. I, 3), hier S. 184f.: »So wie Schönheit 
und Vollkommenheit nicht einerlei ist: so ist auch die schönste und vollkommenste 
Sprache nicht zu einer Zeit möglich. […] So ist Poesie und Prose in ihrem Ursprunge 
unterschieden«.

401	 Ebd., S. 187 (Frag. I, 4).
402	 Mülder-Bach 1998, S. 53f.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


115

restlos in Vergessenheit gerät  – hingegen wird die Erkenntnis durchge-
hend auf die logisch-rationale Komponente reduziert (distinctio intensiva). 
Erst vor dem Hintergrund dieser Operation wird verständlich, mit wel-
cher Entschiedenheit die ›Deutlichkeit‹ zu einer Sache allein der philo-
sophischen Wissenschaft bestimmt und demgegenüber für die Künste 
im ausgehenden 18. Jahrhundert die ›Klarheit‹ zum Leitbegriff gekürt 
worden ist. Diese Opposition baut auf den begrifflichen Grundlagen der 
schulphilosophischen Erkenntnislehre auf und ist ohne diesen Rahmen 
nicht in der gebotenen Trennschärfe zu erfassen. Wenn Herder festhält, 
dass sich die – weiblich konnotierte – Dichtkunst in ›sinnlich klaren‹ Wor-
ten artikuliert und die Poesie nach einer lebhaften Sprache strebt, während 
die  – männlich codierte  – Philosophie mit ihrer analytischen Methode 
auf distinkte Begriffe ausgerichtet und stilistisch »zum Gähnen deutlich« 
ist,403 so fasst er sich in hergebrachter Terminologie.404 Im Unterschied 
zu den unter dem Vorzeichen der ›Deutlichkeit‹ stehenden Regelpoetiken 
Gottscheds und der Schweizer sind die Künste Herder zufolge von der 
didaktischen Funktion befreit und nicht mehr auf die schmuckvolle Über-
mittlung abstrakter Botschaften verpflichtet  – vom gründlichen Wissen 
entkoppelt, findet die eingeforderte ›Klarheit‹ der Kunst ihre epistemische 
und darstellungstechnische Begrenzung auf der einen Seite an der ›Dun-
kelheit‹ (Mangel an Klarheit) und auf der anderen Seite an der ›Deutlich-
keit‹ (Überfluss an Klarheit). Wie Herder in der Plastik-Schrift (1768/70) 
ausführt, schadet eine zu detaillierte Nachahmung der Kunst: 

Man hat […] gefraget: ›ob Myrons Kuh mehr gefallen würde, wenn man sie mit 
Haaren bekleidete?‹ und es scharfsinnig verneinet, weil sie sodann einer Kuh zu 
ähnlich wäre. Kuh einer Kuh zu ähnlich? das ist Kuh, aber zu sehr Kuh? ich ant-
worte gerade hin, weil sie sodann für die Kunst gar nicht mehr Kuh, sondern ein 
ausgestopfter Haarbalg wäre. Schließ das Auge und fühle: da ist weder Form noch 
Gestalt mehr, geschweige schöne Form, schöne Gestalt. Wenn dort der Hirte, My-
rons eherne Kuh wegtreiben wollte, so wird diese weder Hirte noch Künstler be-
rühren, denn sie ist ›einer Kuh zu ähnlich und doch nicht Kuh‹, das ist, Popanz.405 

403	 Herder 1985, Bd. 1, S. 235 (Frag. I, 16).
404	 Ebd., S. 423–428 (Frag. III, 11). Vgl. auch Frag. III, 5: »Da nun auf diesem Wege die 

menschliche Erkänntnis fortschreitet, mittels Sachen zugleich Worte zu lernen, so möchten 
zweitens, alle die Gegenstände des Lebens, die ich sinnlich klar unterscheide, ohne mir des 
unterscheidenden Merkmals deutlich bewußt zu sein, noch den Gedanken mit dem 
Ausdruck paaren. […] Warum? sie [das Frauenzimmer] ist gewohnt, über ihre Welt klar, 
aber nicht logischdeutlich zu denken, verständlich und schön, aber nicht gelehrt und abgezirkelt 
zu sprechen« (ebd., S. 395f.).

405	 Herder 1985, Bd. 4, S. 268.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


116

Trotz der alliterierenden Ähnlichkeit muss Herder zufolge zwischen ›Kuh‹ 
und ›Kunst‹ ein entscheidender Unterschied bestehen bleiben. Während 
die ästhetische Nachahmung auf eine schöne Form zielt, führt der mi-
metische Überfluss geradewegs zur Hässlichkeit, weil durch die genaue 
Wiedergabe die einheitliche Mannigfaltigkeit des dargestellten Gegen-
stands in »losgelöste Stücke« zergliedert wird.406 Anstatt »[d]iese Adern 
an Händen, diese Knorpel an Fingern, diese Knöchel an Knien« »abgesetzt, 
bestimmt und deutlich« abzubilden,407 soll sich der Bildhauer an eine von den 
Griechen vorgegebene Kunst der Andeutung halten und das Detail in der 
»Fülle des Ganzen verkleide[n]«.408 Es handelt sich bei dieser Verpönung 
ästhetischer Deutlichkeit, das sollte man sich gegenwärtig halten, um eine 
Positionierung von epochaler, bis weit ins 19. Jahrhundert reichender 
Tragweite. Herder ist in seiner Zeit bei Weitem nicht der einzige, der die 
Deutlichkeit aus dem Gebiet der Kunst ausgeschlossen und entsprechend 
auf ihre abstrakt-rationale Seite beschränkt hat. 
Den Schlachtruf hat Moses Mendelssohn in einem Brief an Lessing vom 
Dezember 1756 verkündet: »Weg also mit der deutlichen Überzeugung 
von der Nichtigkeit eines halsstarrigen Heldenmuts!«409 Die folgenreiche 
Verbannung der herzlosen Deutlichkeit aus der Ästhetik hat Mendels-
sohn bereits in den frühen Briefen über die Empfindungen (1755) ausgeführt. 
Das Argument ist ein psychologisches und folgt der Strategie, die Kunst 
im schroffen Gegensatz zur Vernunftlehre zu profilieren. Während erstere 
lebhafte Gefühle zur Glückseligkeit des Menschen erwecken soll, wird 
die trockene Analyse als Kopfgeburt einer affektlosen und unglücklichen 
Seele denunziert. Der Genuss der Schönheit, die mit überraschenden 
Empfindungen die Sinne »dahin reißt«, verschwindet schlagartig im Au-
genblick der nüchternen Aufklärung über die – von Mendelssohn trotz 
allem in ihrer rhetorischen Faktur anerkannten – Verfahren zur Generie-
rung ebendieses ›unmittelbaren‹ Lustempfindens.410 Wir »fühlen […] nicht 
mehr, sobald wir denken, […] sobald die Begriffe deutlich werden«.411 

406	 Ebd., S. 269.
407	 Ebd., S. 278.
408	 Ebd., S. 269f.
409	 Lessing 1996b, S. 181.
410	 Vgl. Mendelssohn 2006, S. 12: »Die, welche die Schriften der unsterblichen Alten nur 

deswegen lesen, um sie zu zergliedern und rhetorische Figuren, so wie ein Insektenkenner 
die getrockneten Gerippe der Würmer, zu sammeln; sind zu bedauern. Sie erfinden die 
Regeln der Beredsamkeit; sie werden Gesetzgeber in den schönen Wissenschaften; aber 
sie empfinden die Schönheiten nicht mehr, die sie uns anpreisen. Ihr Gefühl verwandelt 
sich in einen logischen Schluß«.

411	 Ebd., S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


117

Entsprechend definiert Mendelssohn die Schönheit mit Baumgarten als 
»undeutliche Vorstellung einer Vollkommenheit«412 und die angenehme 
Empfindung als das »klare, aber undeutliche Anschauen der Vollkommenheit«.413 
Während sich die wahre und distinkte Einsicht in der Vernunft über sym-
bolische Zeichen formiert, ordnet Mendelssohn das sinnliche Urteil – den 
›Geschmack‹ – den unteren Seelenkräften zu und begreift es als intuitive 
Erkenntnis. Anders als bei Baumgarten treten Empfindungs- und Erkennt-
nisvermögen jedoch strikt auseinander und sind im Ansatz nicht vermit-
telbar, ja sie stören einander, weil das analytische Denken die ästhetische 
Wahrnehmung dort behindert, wo diese der obersten Aufgabe der Kunst 
zufolge eine »Täuschung« zu erfahren hat.414 Diese ›ästhetische Illusion‹, 
die Mendelssohn auch einen – zwar nicht für die praktische Sittenlehre, 
aber im Hinblick auf eine übergeordnete Vollkommenheit der Tugend 
moralisch doch überaus nützlichen415 – »Betrug« nennt, besteht darin, das 
Verhältnis von symbolischer zu intuitiver Erkenntnis nach Maßgabe ei-
ner medialen Strategie zu organisieren.416 Baumgartens Semiotik folgend, 
entsteht die anschauende Erkenntnis für Mendelssohn dadurch, dass die 
Nachahmung der Natur den sinnlichen Effekt erzielt, der erlaubt, »das 
Urbild selbst zu sehen«.417 Zu den Voraussetzungen dieser Wirkung ge-
hört auf Seiten des Kunstwerks die Vermeidung all dessen, was die Täu-

412	 Ebd., S. 13.
413	 Ebd., S. 166.
414	 Vgl. ebd., S. 281: »Wer bei der Vorstellung des Schönen all zu sehr auf das Wahre 

sieht, begehet […] den Fehler, daß er sein Erkenntnisvermögen wirken läßt, wo bloß 
das Empfindungsvermögen wirken sollte; und macht sich dadurch aller Täuschung 
unfähig«.

415	 Vgl. Mendelssohns Schrift Von der Herrschaft über die Neigungen (1756), 3. Abschnitt, § 8–10 
(ebd., S. 86–88).

416	 Vgl. Wellbery 1984, S. 54–68.
417	 Wie Mendelssohn in Von der Herrschaft über die Neigungen, § 11, ausführt, sind die oberen 

Erkenntniskräfte bei der ästhetischen Illusion keineswegs ausgeschaltet: »Soll eine 
Nachahmung schön sein, so muß sie uns ästhetisch illudieren; die obern Seelenkräfte 
aber müssen überzeugt sein, daß es eine Nachahmung, und nicht die Natur selbst sei. 
Denn das Vergnügen, das uns die Nachahmung gewährt, besteht in der anschauenden 
Erkenntnis der Übereinstimmung desselben mit dem Urbilde« (Mendelssohn 
2006, hier S. 88). Zwar ist die symbolische Erkenntnis, das heißt das Wissen um die 
Differenz zwischen Nachahmung und Wirklichkeit, Mendelssohn zufolge der Intuition 
nachträglich  – allerdings entspringt diese ›unmittelbare‹ Anschauung, in der sich die 
Täuschung einstellt, einer Zeichenvergessenheit und ist somit durchweg zeichenvermittelt. 
Auch darin folgt Mendelssohn konsequent Baumgarten und nicht seinem angeblichen 
»Gewährsmann« Wolff (so Mülder-Bach 1998, S. 26f.). Wie im Kapitel Semiotik des 
Deutlichen und Figürliche Erkenntnis (Wolff) dieser Arbeit ausgeführt, bildet für Letzteren die 
intuitive Erkenntnis auf der Ebene der oberen Seelenkräfte noch den höchsten Grad der 
Distinktion und bedeutet keineswegs einen »Mangel an Deutlichkeit« (ebd., S. 27).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


118

schung ablenken könnte, auf Seiten des Rezipienten die Bereitschaft zu 
einer ›Zeichenvergessenheit‹.418 Mit Blick auf diesen »Zauber«, den Men-
delssohn nach der Vergegenwärtigungskraft der energetischen Evidenz 
modelliert und der sich konsequent erst dann produziert, wenn das Ge-
machtsein der Rede im Schatten steht, wird für die Dichtkunst eine geziel-
te Strategie der Abschattung eingefordert. Dem Schlachtruf im Brief an 
Lessing gehen folgende Worte voran: 

Wir verdunkeln gern die deutlichen Vernunftschlüße, die sich unsrer Illusion wi-
dersetzen; so wie wir uns vermittelst der Illusion in ein ander Klima, in andre 
Umstände, und unter andre Menschen versetzen, um die Stärke der Nachahmung 
recht nachdrücklich zu fühlen […].419 

Weit davon entfernt, eine obskure Kunst zu verlangen, positioniert Men-
delssohn die Schönheit passgenau »zwischen den Grenzen der Klarheit«, 
das heißt in der verworrenen Sinnlichkeit.420 Die Deutlichkeit hingegen, 
die nichts anderes als ein Zuviel an Klarheit bietet, würde den schönen 
Schein in der Dichtung brechen. Das Argument, mit dem Mendelssohn 
zu diesem Schluss gelangt, ist auf die Zeitlichkeit der Empfindung gegrün-
det. Da es für den menschlichen Geist nicht möglich ist, alle einzelnen 
Details einer sinnlichen Mannigfaltigkeit auf einmal zu erfassen, muss 
die deutliche Erkenntnis nach der Sukzession von Merkmal zu Merkmal 
voranschreiten. Wo die Kunst aber auf den »Augenblick des Genusses« 
einer anschauenden Erkenntnis ausgerichtet wird, wie dies Mendelssohns 

418	 So steht in einer zentralen Passage von Mendelssohns Rhapsodie (1761): »Es ist wahr, 
die sinnliche Erkenntnis- und Begehrungskräfte der Seele werden durch die Kunst 
getäuscht, und die Einbildungskraft so mit fortgerissen, daß wir zuweilen aller Zeichen 
der Nachahmung vergessen, und die wahre Natur zu sehen wähnen. Allein dieser Zauber 
dauert nur so lange, als nötig ist, unserm Begriffe von dem Gegenstande das gehörige 
Feuer und Leben zu geben. Wir haben uns gewöhnt, zu unserm größten Vergnügen, 
die Aufmerksamkeit von allem, was die Täuschung stören könnte, abzulenken, und 
nur auf das zu richten, wodurch sie unterhalten wird. So bald aber die Beziehung auf 
den Gegenstand unangenehm zu werden anfängt; so erinnern uns tausend in die Augen 
fallende Umstände, daß wir eine bloße Nachahmung vor uns sehen« (Mendelssohn 
2006, S. 150).

419	 Lessing 1996b, S. 181.
420	 Mendelssohn 2006, S. 15: »Die Wahrheit stehet fest, kein deutlicher auch kein völlig 

dunkler Begriff, verträgt sich mit dem Gefühle der Schönheit. Jener, weil unsere 
eingeschränkte Seele keine Mannigfaltigkeit auf einmal deutlich zu fassen vermag. 
Sie muß notwendig ihre Aufmerksamkeit von dem Ganzen gleichsam abziehen, und 
einen Teil des Gegenstandes nach dem andern überdenken. Dieser hingegen, weil die 
Mannigfaltigkeit des Gegenstandes in seine Dunkelheit gleichsam verhüllt, und unsrer 
Wahrnehmung entzogen wird. Zwischen den Grenzen der Klarheit müssen also alle 
Begriffe der Schönheit eingeschlossen sein«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


119

Lehre von der ästhetischen Illusion besagt, wirken detaillierte Ausführun-
gen vornehmlich im Bereich der Dichtkunst nicht nur als zu langwierig, 
sie zergliedern und zerstückeln außerdem die Totalität. Der Schein von 
der harmonischen Einheit der Vielheit zerfällt. Die erwünschte Lebhaftig-
keit stellt sich nicht ein,421 und die Mittelbarkeit der toten Zeichen drängt 
hervor – die anschauliche Darstellung wird mit anderen Worten auf die 
Bedingungen der symbolischen Erkenntnis zurückbuchstabiert und als 
Folge davon unanschaulich. Darin liegt begründet, warum Mendelssohn
nun auch auf der Ebene der elocutio Regeln vorgibt, die insofern der ›Klar-
heit‹ verpflichtet sind, als sie ein Übermaß an Deutlichkeit strikt verbieten. 

Aber deutlich müssen die besondern Begriffe in dem Augenblicke des Genusses 
nicht bleiben; so lange wir uns noch mit dem Irdischen schleppen, so lange un-
sere Seele noch zu eingeschränkt ist, eine Mannigfaltigkeit auf einmal deulich zu 
fassen. Hätten die Dichter dieses durchgehends bedacht; so würden wir weniger 
Epopeen habe, die den strengsten Regeln Gnüge leisten, und dennoch den Zweck 
zu gefallen, so sehr verfehlen. […] Die Regeln sind Vorbereitungen, dadurch der 
Dichter sich und seinen zu bearbeitenden Gegenstand in die Verfassung setzen 
soll, die Schönheiten in ihrem mächtigsten Reize zu zeigen. Bei der Ausarbeitung muß 
er sich hüten, sie allzudeutlich vor Augen zu haben. Er muß seine ganze Achtsamkeit nur 
mit der Schönheit des Vorwurfs beschäftigen.422 

Mit diesen Vorgaben greift Mendelssohn die Lehre vom ›ästhetischen 
Schatten‹ aus dem zweiten Teil von Baumgartens Aesthetica auf.423 Wie Mei-
er den Kommentar seines Lehrers zu Quintilians perspicuitas paraphrasiert, 
werden wir geblendet, wenn das Licht zu stark ist. Daraus ergibt sich für die 
ästhetische Repräsentation die Notwendigkeit, auf Detailreichtum zu ver-
zichten, weil »hernach […] wir nicht im Stande seyn [würden], alle Theile 
des Ganzen mit einemmale zu übersehen«.424 Für die poetische Deutlichkeit 
bedeutet dies, dass ihre enargetisch-deskriptive Seite zugunsten der ener-
getisch-vergegenwärtigenden Komponente Maß zu halten hat, damit der 
beschriebene Gegenstand in seiner Ganzheit auf einmal wahrgenommen 
werden kann. Einzelnes muss im Dunkeln bleiben, damit das Wesentliche 
im Kontrast umso deutlicher erscheinen kann. Dieser Gedanke hat Karriere 
gemacht. An den wenigen Stellen, an denen in der Folge auf die ›ästhetische 

421	 Vgl. Mendelssohn 2006, S. 179: »Die deutlichen Begriffe der Vernunft können die 
Lebhaftigkeit, oder die Menge der Merkmale nicht haben, die einem sinnlichen Begriffe 
zukommen«.

422	 Mendelssohn 2006, S. 19 (Hervorh. d. Verf.).
423	 Vgl. Mendelssohns begeisterte Rezension des zweiten Teil der Ästhetik: Mendelssohn 

1977.
424	 Meier, Anfangsgründe I, § 122.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120

Deutlichkeit‹ reflektiert worden ist, findet sich diese auf darstellungstechni-
scher Ebene konstitutiv von der Dunkelheit durchdrungen. Wenn Hamann 
kurz nach dem Tod Mendelssohns in einem Brief an Jacobi suggeriert, dass 
»unter Deutlichkeit eine gehörige Vertheilung des Lichts und Schattens« zu 
verstehen ist, dann erhellt sich diese – später von Goethe in den Maximen 
und Reflexionen (1816) aufgenommene und affirmierte  – Aussage weniger 
aus einem dem Magus im Norden notorisch nachgesagten Obskurantismus 
denn in einer über alle Entfernung hinweg bestehenden Verbundenheit mit 
Mendelssohns Lehre von der ästhetischen Klarheit.425

Damit ist der Weg zu Lessings wirkungsmächtiger Beschreibungskritik 
im 17. Abschnitt seines Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poe-
sie (1766) geebnet. Mendelssohns Illusionstheorie wird dabei nicht ohne 
markante Verschiebungen übernommen – wie sich bereits der unmittelba-
ren Antwort auf den Brief vom Dezember 1756 entnehmen lässt, entsteht 
Lessing zufolge der ästhetische Effekt nicht zeitlich vor der »deutlichen 
Erkenntnis«, sondern durch deren Mitwirkung und ist stets in einen refle-
xiven Prozess involviert.426 Ohne Denken ist keine vernünftige ästhetische 
Wahrnehmung zu haben. Der an zeitgenössische Autoren wie beispiels-
wiese Albrecht von Haller gerichtete Vorwurf der »Schilderungssucht« 
ist folglich keineswegs einem Vorbehalt gegenüber dem philosophischen 
Begriff der Distinktion geschuldet,427 sondern gründet in einer poetologi-
schen Kritik an ästhetischer Deutlichkeit – in diesem Kontext analysiert 
Lessing das Zustandekommen einer sinnlich »deutlichen Vorstellung« mit 
dem Ziel, die Beschreibung auf dieser Grundlage aus dem Gebiet der 
Poesie zu vertreiben. Auch Lessing greift auf die rhetorische Tradition der 
enargeia zurück, um seine Lehre vom ›poetischen Gemälde‹ vorzutragen.428 
So wie sich die Illusion in der ästhetischen Theorie über eine Zeichen-
vergessenheit einstellt, so entsteht die ›poetische Malerei‹ Lessing zufolge 

425	 Vgl. zu Goethes Rezeption von Hamanns Diktum: Henkel 1983; Henkel 1993. Zum 
Vorwurf der Dunkelheit gegen Hamann vgl. Schumacher 2000, S. 152f.

426	 Vgl. Lessings Brief vom 18. Dezember 1756: »Aus der Bewunderung entspringt der 
Vorsatz der Nacheiferung: aber, wie Sie selbst sagen, dieser Vorsatz ist nur augenblicklich. 
Wenn er zur Wirklichkeit kommen soll, muß ihn entweder die darauf folgende deutliche 
Erkenntnis dazu bringen, oder der Affekt der Bewunderung muß so stark fortdauern, 
daß der Vorsatz zur Tätigkeit kommt, ehe die Vernunft das Steuer wieder ergreifen 
kann. Das ist doch ihre Meinung? – Nun sage ich: in dem ersten Falle ist die Wirkung 
nicht der Bewunderung, sondern der deutlichen Erkenntnis zuzuschreiben; und zu dem 
andern Falle werden nichts geringeres als Fantasten erfordert« (Lessing 1996b, S. 188f). 
Vgl. grundlegend zu Lessings Illusionstheorie: Mülder-Bach 1998, S. 42–48.

427	 Vgl. zu Lessings »Neigung zu deutlicher Erkenntnis«: Dietzsch 2000.
428	 Lessing 1996a, S. 100f. (Laokoon XIV). Vgl. hierzu Mülder-Bach 1998, S. 103–109.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


121

über eine Ausblendung dessen, was er »materielles Bild« nennt.429 Die das 
Material transzendierende Energie der Dichtung besteht darin, dass in 
der Einbildungskraft eine lebendige Vorstellung bewirkt und – mit aktiver 
Beteiligung ebendieser Imagination – ein ›poetisches Gemälde‹ generiert 
wird. Poetische Nachahmung ereignet sich so überhaupt erst jenseits des 
Textes und der Wirklichkeit in der Fantasie des Lesers oder Zuhörers. 
Diese täuschende Abstraktion erfährt Lessing zufolge mit der Kunst der 
genauen Beschreibung eine irreversible Störung:

Der Poet will nicht bloß verständlich werden, seine Vorstellungen solen nicht bloß 
klar und deutlich sein; hiermit begnügt sich der Prosaist. Sondern er will Ideen, die 
er in uns erweckte, so lebhaft machen, daß wir in der Geschwindigkeit die wah-
ren sinlichen Eindrücke ihrer Gegenstände zu empfinden glauben, und in diesem 
Augenblicke der Täuschung, uns der Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte 
bewußt zu sein aufhören. Hierauf lief oben die Erklärung des poetischen Gemäl-
des hinaus. Aber der Dichter soll immer malen; und nun wollen wir sehen, in wie 
ferne Körper nach ihren Teilen neben einander sich zu dieser Malerei schicken.
Wie gelangen wir zu der deutlichen Vorstellung eines Dinges im Raume? Erst be-
trachten wir die Teile desselben einzeln, hierauf die Verbindung dieser Teile, und 
endlich das Ganze. Unsere Sinne verrichten diese verschiedene Operationen mit 
einer so erstaunlichen Schnelligkeit, daß sie uns nur eine einzige zu sein bedünken, 
und diese Schnelligkeit ist unumgänglich notwendig, wann wir einen Begriff von 
dem Ganzen, welcher nichts mehr als das Resultat von den Begriffen der Teile und 
ihrer Verbindung ist, bekommen sollen. Gesetzt nun also auch, der Dichter führe 
uns in der schönsten Ordnung von einem Teile des Gegenstandes zu dem andern; 
gesetzt, er wisse uns die Verbindung dieser Teile auch noch so klar zu machen: wie 
viel Zeit gebraucht er dazu?430 

›Deutlichkeit‹ – darin kommt Lessing mit seinen Zeitgenossen Mendels-
sohn und Herder überein  – ist in stilistischer Hinsicht eine Sache des 
Prosaikers, nicht des Poeten.431 Im Unterschied zur lebhaft malenden 

429	 Ebd.: »Ein poetisches Gemälde ist nicht notwendig das, was in ein materielles Gemälde 
zu verwandeln ist; sondern jeder Zug, jede Verbindung mehrerer Züge, durch die uns 
der Dichter seinen Gegenstand so sinnlich macht, daß wir uns dieses Gegenstandes 
deutlicher bewußt werden, als seiner Worte, heißt malerisch, heißt ein Gemälde, weil 
es uns dem Grade der Illusion näher bringt, dessen das materielle Gemälde besonders 
fähig ist, der sich von dem materiellen Gemälde am ersten und leichtesten abstrahieren 
läßt«. Vgl. hierzu Campe 2006, S. 36–38.

430	 Lessing 1996a, S. 110.
431	 Ebd., S. 113: »Überall, wo es daher auf das Täuschende nicht ankömmt, wo man nur 

mit dem Verstande seiner Leser zu tun hat, und nur auf deutliche und so viel möglich 
vollständige Begriffe gehet: können diese aus der Poesie ausgeschlossene Schilderungen 
der Körper gar wohl Platz haben, und nicht allein der Prosaist, sondern auch der 
dogmatische Dichter (denn da wo er dogmatisiert, ist er kein Dichter), können sich ihrer 
mit vielem Nutzen bedienen«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122

Dichtung wirkt die noch so genaue Beschreibung mortifizierend. Da die 
sinnlich »deutliche Vorstellung« Lessing (und Mendelssohn) zufolge über 
eine zeitraubende Sukzession von Merkmalen zustandekommt, zerstü-
ckelt die genaue Deskription die für die ästhetische Illusion unabdingba-
re augenblickshafte und ganzheitliche Übersicht. Die Ablenkung durchs 
Detail wirft die Vergegenwärtigung auf ihre zeichenhafte Faktur zurück: 
Statt Bilder zu sehen, so lässt sich Lessings Kritik pointieren, muss der 
Rezipient Buchstaben und Wörter lesen. Wie Inka Mülder-Bach hervor-
gestrichen hat, darf bezweifelt werden, ob sich die Beschreibung jemals 
von dieser Kritik erholt hat.432 Lessings Position hat gerade auch dort 
nachgewirkt, wo sich die Literatur in der Moderne die Zerstörung des 
schönen Scheins vorgenommen hat – die Analyse der nicht nur auf die 
descriptio beschränkten Verfahren der ›ästhetischen Deutlichkeit‹ gewinnt 
erst vor der Folie dieser Niederlage im 18. Jahrhundert ein genaueres 
Profil. Im Hinblick auf die in dieser Arbeit nachfolgend interessierenden 
literarischen Texte des 19. Jahrhunderts ist damit der systematische Ort 
der angstrebten ›Ästhetik der Deutlichkeit‹ benannt – sie bezeichnet einen 
ebenso störenden wie nüchternen Exzess der Darstellung. 
Es ist vor diesem Hintergrund kein Zufall, dass sich der ästhetische Dis-
kurs im ausgehenden Jahrhundert der Aufklärung mit Entschiedenheit auf 
den Begriff der ›Klarheit‹ verpflichtet hat. Wie Sulzers Allgemeine Theorie der 
schönen Künste (1771–1774) unter dem entsprechenden Lemma verzeichnet, 
ist damit in der Nachfolge der schulphilosophischen Terminologie ein – 
verglichen mit der schattenlosen Helle der Distinktion – geringerer Grad 
der Repräsentation adressiert. Klarheit ist etwas dunkler als Deutlichkeit:

Von der Deutlichkeit ist die Klarheit darin unterschieden, daß diese den Gegen-
stand nur im Ganzen kenntlich macht, da bey jener auch das Besondre und seine 
Theile klar sind.433

Es ist zu Unrecht behauptet worden, dass der eklektische und pragmati-
sche Sulzer das Ästhetische im Unterschied zu seinen Lehrern Baumgar-
ten und Meier vom epistemischen Geschehen entkoppelt habe.434 Wie 
man Sulzers philosophischen Schriften entnehmen kann, hat er den Denk-
prozess nach Maßgabe der symbolischen Erkenntnis, das heißt: in der 

432	 Mülder-Bach 1998, S. 109.  – Dass die Beschreibung trotzdem nicht auf ewig von 
der literarischen Bühne verdrängt worden ist und in der Nachfolge gerade vor dem 
Hintergrund von Lessings Kritik als »Katalysator literarischer Modernität« gewirkt hat, 
zeigt: Drügh 2006, hier S. 2.

433	 Sulzer 1970, Bd. 1, S. 43.
434	 So Nivelle 1971, S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


123

sprachlichen Bedingtheit verstanden und daraus abgeleitet, dass die »Ein-
bildungskraft zuweilen […] ebenso tiefdenkend als der scharffsinnigste 
Verstand« ist und dass entsprechend der metaphorische Sprachgebrauch 
die Schranken der Erkenntnis erweitern kann.435 Allerdings leitet auch er 
für die nach rhetorischen Maßstäben konzipierte ästhetische Praxis ab, 
dass diese dann am klarsten vor Augen stellt, wenn sie die Erfassung 
der Gegenstände ungestört erlaubt. Als Technik soll die Herstellung ei-
ner klaren Ordnung und eines harmonischen Ganzen natürlich möglichst 
zurücktreten. Das kann am besten gelingen, wenn gewisse Einzelheiten 
im Schatten bleiben, damit der Gesamteindruck nicht angetastet wird. 
Diese Richtlinie gilt auf jeder Ebene des Produktionsprozesses: Vom 
genauen Plan oder Entwurf des Werkes (inventio), über die einfache An-
ordnung (dispositio) bis hin zum unmissverständlichen Ausdruck (elocutio) 
dürfen die sogenannten »Nebenbegriffe« »nicht heller als die wesentlichen 
hervorleuchten«.436 Ohne sich einer unverständlichen ›Dunkelheit‹ zu ver-
schreiben – diese versetze in »Unruhe«� – gewährleistet Sulzer zufolge in 
den Künsten allein die sinnliche und das heißt: verworrene Klarheit eine 
einheitliche und aus diesem Grund schöne Wahrnehmung. Weil die so 
gefasste Klarheit für Sulzer immer »Klarheit des Ganzen« ist – beispiels-
weise eine in sich zusammenhängende Handlung mit Anfang und Ende 
und einer erkennbaren Hierarchie von Haupt- und Nebenumständen –, 
bedeutet die Überschreitung ins Detail nichts anderes als eine »Sammlung 
von Trümmern«.437 Die autonome Ästhetik der Goethezeit hat sich bei al-
ler Entfernung vom schulphilosophischen Vokabular an diese Regeln ge-
halten.438 Karl Philipp Moritz, für den »das erste Erforderniß des Schönen 
[…] eben seine Klarheit« ist,439 hält in seinem 1792 erschienenen Artikel 
Einfachheit und Klarheit fest, dass alles, was die leichte Übersicht des Ganzen 
stört, der Schönheit der Kunst abträglich ist:

So wie der gebildete Geist im Denken Ordnung, Licht und Klarheit liebt, so muß 
auch in der Kunst das Wohlgeordnete, was leicht zu durchschauen und ohne 

435	 Vgl. Sulzer 1773, S. 191: »Diese Anmerkungen zeigen, daß der Fortgang der Vernunft 
sehr von der Vollkommenheit des metaphorischen Theils der Sprachen abhängt. Der 
Philosoph vermehret den Vorrath unsrer Kenntnisse durch erweisliche Vernunftschlüße, 
und der schöne Geist setzet die Schranken derselben durch die Erfindung glücklicher 
Metaphern hinaus. Die Einbildungskraft ist zuweilen eben so tiefdenkend als der 
scharffsinnigste Verstand. […] Der Philosoph suchet stets die Wahrheit, und versehet sie 
oft; der schöne Geist findet sie oft, ohne sie zu suchen«.

436	 Ebd., S. 47.
437	 Ebd., S. 44.
438	 Vgl. zu Goethes ›Klarheit‹ vgl. Asmuth 2003, S. 858.
439	 Moritz 1962, S. 95 (Die Signatur des Schönen, 1788).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124

Mühe zu umfassen ist, vor dem Verwickelten, Verwirrten, und Unbehülflichen 
nothwendig den Vorzug haben. […] Dieser erste Grundsatz ist so fest, daß gar kein 
Zweifel dagegen stattfindet: Wer die einzelnen Theile oder Verzierungen in einem 
Kunstwerke so hervorstechend macht, daß meine Aufmerksamkeit dadurch zer-
streuet, und die Übersicht des Ganzen mir dadurch erschwert wird, der hat auch 
gewiß das Ganze selbst verunstaltet, statt es zu verschönern. […] Sobald man sich 
dieß erlaubt, wird freilich die Mannichfaltigkeit grenzenloß, aber eben deswegen 
wird sie auch langweilig und fade werden, weil sie keinen Vereinigungspunkt mehr 
hat, woran man das Einzelne knüpfen könnte.440

Nichts ist tötender für den Geist, so Moritz, als die planlose und nicht zum 
Ganzen sich fügende Mannigfaltigkeit von »Kleinigkeiten«.441 Gerade im 
Detail, auf das es der ›ästhetischen Deutlichkeit‹ ankäme, steckt die Ge-
fahr einer – überklaren – Verunstaltung.

›Logische‹ versus ›ästhetische Deutlichkeit‹ (Kant)

Auch im philosophischen Diskurs ist die ›ästhetische Deutlichkeit‹ kaum 
in Betracht gezogen worden, und wo sie auftaucht, tritt sie – unter ganz 
anderen Prämissen freilich – als Störfaktor in Erscheinung. Kant hat den 
Begriff aus der Lektüre von Baumgartens und Meiers Schriften abgeleitet 
und terminologisch festgelegt.442 Im Unterschied zu den Vorgängern re-
formuliert Kant die Verknüpfung von begrifflicher Präzision und anschau-
licher Prägnanz indes nach Maßgabe eines nicht mehr kontinuierlichen, 
sondern dichotomen Verhältnisses von Logik und Ästhetik. Den epistemi-
schen Bruch, der sich bei Baumgarten durch die Grundlegung des Den-
kens in den Sinnen gezeigt hat, negiert Kant keineswegs im Namen eines 
reinen Rationalismus – wie die transzendentale Ästhetik darlegt, richten 
sich auch die Verstandesbegriffe nach den subjektiven Anschauungsfor-
men, nämlich den a priori verfügbaren Raum- und Zeitvorstellungen.443 
Der Hiatus soll jedoch nicht mehr im Innern des Begrifflichen klaffen, son-
dern bestimmt die transzendentalphilosophische Differenz der sinnlichen 
Wahrnehmung von Dingen, wie sie erscheinen (phaenomena), zum verstan-
desmäßigen Begreifen der Dinge, wie sie sind (noumena). Das Verhältnis 

440	 Ebd., S. 149.
441	 Ebd., S. 150.
442	 Es ist also mitnichten so, dass der Begriff erst von Jakob Friedrich Fries im 1811 

erschienenen System der Logik geprägt worden wäre, um der zuvor angeblich »rein logisch« 
konzipierten Deutlichkeit das Moment der Anschauung beizufügen und um damit 
»einen wichtigen Schritt über Kant hinaus« zu gehen, wie Anna-Sophia Heinemann 
meint (Heinemann 2007, hier S. 331).

443	 Vgl. Höffe 2004, S. 72f.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


125

von Denken und Sein, die in Baumgartens Metaphysik über die Vermitt-
lung der vis repraesentativa bei aller Antinomie noch verbunden sind, wird 
konsequent nach den Erkenntnisbedingungen der Subjektivität bestimmt. 
Nur die rationale Urteilskraft ermöglicht begrifflich-objektive Allgemein-
gültigkeit, während das ästhetische Urteil strukturell davon differiert und 
keine bestimmte Erkenntnis bieten kann.444 Vor diesem Hintergrund fristet 
der Begriff der ›ästhetischen Deutlichkeit‹ in Kants System zunächst ein 
randständiges Dasein – nicht nur wird sie aus dem eigentlichen Gebiet der 
reinen Vernunft ausgeschlossen, die Koinzidenz von Anschauung und Be-
griff erscheint im Lichte der transzendentalen Kritik auch als nachgerade 
paradoxe Konstruktion. Da Kant die strenge Wissenschaft kategorial von 
den Künsten zu trennen versucht, ist die Vorstellung, dass philosophische 
Erkenntnisse auf ästhetische Weise zustande kommen könnten, dem An-
satz nach ebenso undenkbar wie umgekehrt das nach 1800 im Anschluss 
um sich greifende Phantasma von der ›intellektuellen Anschauung‹.445 
Deswegen setzt Kant mit seinem frühen Werk alles daran, die ästhetische 
Deutlichkeit als sekundäres und äußerliches Moment für das Wissen zu 
konzipieren. Das epistemologische Problem, das Baumgartens Ästhetik in 
der Vernunftlehre freigelegt hat, wird dadurch aber nur vordergründig ge-
löst. Sinnliche Anschauungen werden zwar als Akzidens des seinem We-
sen nach nicht intuitiven, sondern diskursiven Denkens bestimmt, stellen 
aber für Kant nicht nur ein notwendiges Komplement der Erkenntnis dar, 
um den an sich leeren Begriffen eine gegenständliche Dimension zu un-
terlegen – das Verhältnis von reiner Vernunft und sinnlicher Anschauung 
wird auch mit Blick auf die Schwierigkeit der fasslichen Darstellung, auf 
die grundsätzliche Frage mithin nach der Möglichkeit der Versinnlichung 
von intellektueller Erkenntnis bedacht. Da dem Ästhetischen Kant zufol-
ge kein Begriff adäquat sein kann, trägt der Umstand, dass jedes Wissen 
auf eine Kunst der Darstellung angewiesen ist und umgekehrt jede Kunst 
eine Erkenntnis produzieren kann, entschieden krisenhafte Züge. Diesen 
Bruch gesehen zu haben, ist als ein Vorzug von Kants Philosophie zu ver-

444	 Vgl. Scheer 1997, S. 87–92.
445	 Kant, Mund. sens. § 10: »Eine Anschauung des Intellektuellen gibt es (für den Menschen) 

nicht, sondern nur eine symbolische Erkenntnis, und die Verstandestätigkeit ist uns 
durch allgemeine Begriffe in abstracto verstattet, nicht durch einen einzelnen in concreto. 
Denn alle unsere Anschauung ist an einen gewissen Grund einer Form gebunden, unter 
der allein etwas unmittelbar, oder als Einzelnes, von der Erkenntniskraft geschaut und 
nicht diskursiv durch allgemeine Begriffe erfaßt werden kann. Dieser formale Grund 
aber unserer Anschauung (Raum und Zeit) ist die Bedingung der sinnlichen Erkenntnis, 
kein Mittel zu einer intellektuellen Anschauung«. Vgl. dazu Peters/Schäfer 2006, bes. 
S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126

stehen. Wo der Begriff der ›ästhetischen Deutlichkeit‹ in Kants Schriften 
zur Sprache kommt, wird ein zwar unumgänglicher, aber zugleich unbe-
quemer Gast vorstellig.
Kants philosophisches Hauptanliegen zielt in vorkritischer Zeit auf eine 
von ästhetischen Fragen abgekoppelte, strictu sensu ›logische‹ Deutlichkeit 
der Begriffe. Diese Absicht formuliert er in kritischer Auseinandersetzung 
mit den dogmatischen Prämissen der Schulphilosophie, die im zeitgenös-
sischen Diskurs zusehends zur Debatte gestellt werden. Als Antwort auf 
die von Johann Georg Sulzer für das Jahr 1763 formulierte Preisfrage der 
Berliner Akademie der Wissenschaften – »ob die Metaphysischen Wahr-
heiten überhaupt, und besonders die ersten Grundsätze der Theologiae 
naturalis, und der Moral, eben der deutlichen Beweise fähig sind, als die 
geometrischen Wahrheiten, und welches, wenn sie besagter Beweise nicht 
fähig sind, die eigentliche Natur ihrer Gewißheit ist, zu was vor einem 
Grade man gemeldete Gewißheit bringen kann, und ob dieser Grad zur 
völligen Ueberzeugung zureichend ist?« – verfasst Kant 1762 die zwei Jah-
re später zusammen mit der Arbeit des ersten Preisträgers Moses Men-
delssohn veröffentlichte Schrift Untersuchung über die Deutlichkeit der Grund-
sätze der natürlichen Theologie und der Moral. Zur öffentlichen Diskussion steht 
nichts weniger als das in der Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts 
vorherrschende Paradigma vom mos geometricus, also die auch von Leibniz 
und Wolff genährte Zuversicht, im Gebiet der Metaphysik und der Moral 
mit Mitteln der mathematischen Methode wissenschaftliche Strenge und 
Gewissheit erreichen zu können. Bereits die Fragestellung lässt erahnen, 
dass der Annahme, im Bereich der Philosophie ließe sich eine den ma-
thematischen Wissenschaften vergleichbare Deutlichkeit der Erkenntnis 
gewinnen, mit einer zusehends skeptischen Einschätzung begegnet wird. 
Zwar fallen die eingereichten Schriften in ihrer Antwort denkbar unter-
schiedlich aus446 – Mendelssohn etwa bejaht in der Kontinuität zur Schule 
Wolffs grundsätzlich die Möglichkeit, historisch-moralische Gewissheit 
mithilfe der mathematisch-naturwissenschaftlichen Methode erzielen zu 
können und sieht in der bekannten Schwierigkeit von der symbolischen 
Erkenntnis den Grund dafür, dass die Philosophie ihre Aufgabe vornehm-
lich auf dem Feld der Semiotik zu bewältigen hat.447 Doch ist es gerade 

446	 Ein kritisches Referat von vier eingereichten Schriften, besonders derjenigen 
Mendelssohns und Kants gibt: Resewitz 1765.

447	 Vgl. Mendelssohn 1972, bes. S. 290f.: »Aber so faßlich [perspicuus/evidens] können 
die Grundsätze dieser Wissenschaft [d.i. der Philosophie] nicht vorgetragen werden. 
[…] Denn [es] fehlet der Weltweisheit bis jetzo noch das Hülfsmittel der wesentlichen 
Zeichen. Alles ist in der Sprache der Weltweisen noch willkührlich«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


127

Kant, der dafür plädiert, von einem spezifischen Gegensatz zwischen Me-
taphysik und Mathematik auszugehen, und der damit den Weg zu einer 
neuen und revolutionären Philosophie geebnet hat. Kants Diagnose, der 
diese Teilung entspringt, bezieht sich auf die mangelnde Wissenschaft-
lichkeit der Metaphysik seiner Zeit: Alles, was auf diesem Gebiet »bis 
dahin gewesen ist«, wird als unsicher ausgewiesen, weil die Philosophie 
ihre Begriffe allzu selbstverständlich als sichere Grundlage für das Den-
ken vorausgesetzt hat – eine Gewissheit, die Kant zufolge nur im Bereich 
der Naturerkenntnis angenommen werden darf.448 Wie er ausführt, ergibt 
sich die Deutlichkeit der mathematischen Wissenschaften daraus, dass 
Erkenntnis auf der Grundlage von sicheren Begriffen und fasslichen Zei-
chen synthetisch generiert wird – demgegenüber geht die philosophische 
Analyse notgedrungen von verworrenen Begriffen aus und operiert mit 
unvollkommenen Sprachen.449 Kant zweifelt grundsätzlich daran, dass die 
Philosophie – im Unterschied zur Mathematik – jemals eine Konvergenz 
von Zeichen und Begriff gewährleisten kann.450 Auf der Suche nach einer 
neuen Grundlegung der Metaphysik geht Kant daher vorerst nicht den 
Weg über die Semiotik. ›Deutlichkeit‹, so hält der vorkritische Kant viel-
mehr fest, kann nur auf der Ebene der rein begrifflichen Analyse erreicht 
werden: »Das Vornehmste, worauf ich gehe, ist dieses: daß man in der 
Metaphysik durchaus analytisch verfahren müsse, denn ihr Geschäfte ist 
in der Tat, verworrene Erkenntnisse aufzulösen«.451 Erst wenn die Phi-
losophie ihre Begriffe nicht metaphysisch voraussetzt, sondern kritisch 
geklärt hat, wird sie, der Mathematik vergleichbar, synthetisch verfahren 
können.452

Es ist nicht nur im Hinblick auf die Grundlegung der Transzendentalphilo-
sophie von Nutzen, sich diese frühe Auseinandersetzung mit der Leibniz’-
Wolff’schen Lehre gegenwärtig zu halten, sondern auch um zu verste-
hen, mit welchen strategischen Abweichungen Kant die Modellierung des 

448	 Kant, Untersuchung über die Deutlichkeit, Einleitung (Kant 2003, S. 743).
449	 Vgl. zu dieser Unterscheidung schon: Baumgarten, Acr. Log. § 510.
450	 Kant, Untersuchung über die Deutlichkeit, § 2: »Die Zeichen der philosophischen Betrachtung 

sind niemals etwas anders als Worte, die weder in ihrer Zusammensetzung die 
Teilbegriffe, woraus die ganze Idee, welche das Wort andeutet, besteht, anzeigen, noch 
in ihren Verknüpfungen die Verhältnisse der philosophischen Gedanken zu bezeichnen 
vermögen«.

451	 Ebd. Zweite Betrachtung (Kant 2003, S. 759).
452	 Ebd., S. 761: »Es ist noch lange die Zeit nicht, in der Metaphysik synthetisch zu 

verfahren, nur wenn die Analysis uns wird zu deutlich und ausführlich verstandenen 
Begriffen verholfen haben, wird die Synthesis den einfachsten Erkenntnissen die 
zusammengesetzte, wie in der Mathematik, unterordnen können«.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128

Deutlichkeitsbegriffs durch die frühen Ästhetiker fortschreibt. In seinen 
Vorlesungen zur Logik, die den Gepflogenheiten der Zeit gemäß nicht die 
eigene Philosophie referieren, sondern den Unterricht auf der Grundlage 
aktueller Lehrbücher gestalten und die erst 1800 von Gottlob Benjamin 
Jäsche in Buchform herausgegeben worden sind, kommentiert Kant resü-
mierend Meiers Vernunftlehre. Den Fluchtpunkt der Diskussion bildet die in 
der frühen Preisschrift unternommene Unterscheidung der ›analytischen 
Deutlichkeit‹ (Erkenntnis durch logische Abstraktion) zur ›synthetischen 
Deutlichkeit‹ (Erfahrungserkenntnis) – entsprechend bekräftigt Kant die 
Trennung der Disziplinen: Zur Aufgabe der Mathematiker und Naturphi-
losophen gehört die »Deutlichmachung der Objekte«, die Philosophen hin-
gegen widmen sich der Analysis zur »Deutlichmachung der Begriffe«.453 
Im Hinblick auf diese Differenz fasst Kant die schulphilosophische Lehre 
der graduellen Erkenntnis nach einer einschneidenden Verschiebung zu-
sammen. Von der Bestimmung der Vorgänger ausgehend, wonach die 
Deutlichkeit rein quantitativ als höherer Grad der Klarheit zu verstehen 
ist, unterscheidet Kant zwei Formen:

Die erste Stufe der Vollkommenheit unsers Erkenntnisses, der Qualität nach, ist 
also die Klarheit desselben. Eine zweite Stufe, oder ein höherer Grad der Klarheit, 
ist die Deutlichkeit. Diese besteht in der Klarheit der Merkmale. Wir müssen zuvörderst 
die logische Deutlichkeit überhaupt von der ästhetischen unterscheiden. […] Jene ist 
eine Klarheit durch Begriffe, diese eine Klarheit durch Anschauung. Die letztere Art der 
Deutlichkeit besteht also in einer bloßen Lebhaftigkeit und Verständlichkeit, d.h. in einer 
bloßen Klarheit durch Beispiele in concreto (denn verständlich kann vieles sein, was 
doch nicht deutlich ist, und umgekehrt kann vieles deutlich sein, was doch schwer 
zu verstehen ist, weil es bis auf entfernte Merkmale zurückgeht, deren Verknüpfung 
mit der Anschauung nur durch eine lange Reihe möglich ist).454

Während Baumgarten und Meier das ästhetische Wissen als integralen 
Bestandteil der stufenweise zu vervollständigenden Erkenntnis von objek-
tiv gegebenen Dingen bestimmt und gleichberechtigt neben die analytisch 
gewonnene Distinktion gestellt haben, zieht Kant die Grenzen der Logik 
so eng, dass die sinnliche Anschauung aus dem eigentlichen Gebiet der 
Vernunftlehre herausfällt und keine tragende Rolle für den epistemischen 
Prozess mehr spielt. Allein die logische Deutlichkeit, die ihrem Wesen 
nach diskursiv ist, gehört zum Gegenstandsbereich des Philosophen: Die 
Analyse der Begriffe muss im Hinblick auf ›Ausführlichkeit‹ (extensiv), 
›Profundität‹ (intensiv), auf ›Vollständigkeit‹, ›Präzision‹ und ›Angemes-

453	 Kant, Log., Einleitung VIII C (Kant 1977, S. 492; Hervorh. im Orig. gesperrt).
454	 Ebd. (Kant 1977, S. 489f.).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


129

senheit‹ vollendet werden.455 Die ästhetische Deutlichkeit hingegen, die 
ihrer Natur nach intuitiv ist, kann für das begriffliche Wissen Kant zufolge 
gar nichts leisten, sondern allein zur Vergegenwärtigung (Lebhaftigkeit) 
und anschaulichen Vermittlung (Verständlichkeit) beitragen. Aus diesem 
Grund bildet die sinnliche Deutlichkeit ein der intellektuellen Erkennt-
nis äußerliches Moment, das im Rahmen der Logik zwar keiner weiteren 
Einlassung bedürfte, das jedoch mit Verweis auf sein störendes Potenzial 
weiter erörtert wird. Logische und ästhetische Deutlichkeit werden in ein 
Verhältnis zueinander gesetzt, das konträrer Natur ist:

Die objektive Deutlichkeit verursacht öfters subjektive Dunkelheit und umge-
kehrt. Daher ist die logische Deutlichkeit nicht selten nur zum Nachteil der ästhe-
tischen möglich und umgekehrt wird oft die ästhetische Deutlichkeit durch Bei-
spiele und Gleichnisse, die nicht genau passen, sondern nur nach einer Analogie 
genommen werden, der logischen Deutlichkeit schädlich. – Überdies sind auch 
Beispiele überhaupt keine Merkmale und gehören nicht als Teile zum Begriffe, 
sondern als Anschauungen nur zum Gebrauche des Begriffs. Eine Deutlichkeit 
durch Beispiele – die bloße Verständlichkeit – ist daher von ganz anderer Art als 
die Deutlichkeit durch Begriffe als Merkmale.456 

Die ›ästhetische Deutlichkeit‹, die Baumgartens perspicuitas sensitiva über-
setzt und die Kant hier auf die rhetorischen Figuren des Beispiels und des 
Gleichnisses reduziert, steht der Struktur nach im Widerstreit mit der rein 
logischen Distinktion. Bereits Meier und Baumgarten haben festgehalten, 
dass sich die Veranschaulichung auf die begriffliche Analyse »schädlich« 
auswirken und dass umgekehrt die vollkommene Abstraktion in ästheti-
scher Hinsicht unverständliche Dunkelheit verursachen kann. Während 
die frühen Ästhetiker davon ausgehen, dass die lebhafte Erkenntnis gleich-
wohl das logische Urteil kompensieren und Wissen generieren kann, 
strukturiert Kant seine Lektüre nach der strikten Trennung von Anschau-
ung und Begriff und schließt die Ästhetik in der Folge kategorial aus dem 
Gebiet der Erkenntnisurteile aus. Weil es keinen graduellen Übergang 
von sinnlicher Wahrnehmung zu vernunftmäßigem Denken geben und 
die »Zusammenstimmung des Mannigfaltigen zu Einem« nur vom Begriff 
geleistet werden kann, bekräftigt Kants Ästhetik in der direkten Auseinan-
dersetzung mit Baumgarten, dass die »sinnliche Vorstellung der Vollkom-
menheit […] ein[en] ausdrückliche[n] Widerspruch« darstellt.457 Für den 
Begriff der ›ästhetischen Deutlichkeit‹ bedeutet dies in der Konsequenz, 

455	 Ebd. (Kant 1977, S. 490).
456	 Ebd.
457	 Vgl. Kant, KdU, EE VIII (Anmerkung) (33).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


130

dass die sinnliche Prägnanz der Darstellung durch einen unüberbrückba-
ren Graben vom Begriff getrennt ist und der Struktur nach nichts anderes 
als die originäre Blindheit der Anschauung selbst vor Augen stellen kann: 

Anschauung […] und Begrif unterscheiden sich von einander specifisch; denn sie 
gehen in einander nicht über: das Bewußtsein beyder, und der Merkmale dersel-
ben, mag wachsen oder abnehmen, wie es will. Denn die größte Undeutlichkeit 
einer Vorstellungsart durch Begriffe […] läßt noch immer den specifischen Un-
terschied der letztern in Ansehung ihres Ursprungs im Verstande übrig, und die 
größte Deutlichkeit der Anschauung bringt diese nicht im mindesten den ersteren 
näher, weil die letztere Vorstellungsart in der Sinnlichkeit ihren Sitz hat. Die logische 
Deutlichkeit ist auch von der ästhetischen himmelweit unterschieden und die letztere findet statt, 
ob wir uns gleich den Gegenstand gar nicht durch Begriffe vorstellig machen, das heißt, ob-
gleich die Vorstellung, als Anschauung, sinnlich ist.458

Wie sich dieser Fußnote aus der Kritik der Urteilskraft (1790) entnehmen 
lässt, ist die ›ästhetische Deutlichkeit‹ nach Kant grundsätzlich von der 
Logik ausgeschlossen. Da die auf Anschauungen beruhende Vorstellung 
eines Gegenstandes für die rein intellektuelle Erkenntnis »nicht im min-
desten« von Nutzen sein kann, gibt Kant eine von sich aus begriffslose 
Kunst zu bedenken – in der ästhetischen Deutlichkeit ist ein Gegenstand 
nur unter dem Vorzeichen genau vergegenwärtigt, dass er nicht gedacht 
wird und dass die Repräsentation entsprechend blind ist.459 Im Rahmen 
von Kants dritter Kritik ist diese Schlussfolgerung systematisch begrün-
det. Aus Sicht der Transzendentalphilosophie leitet die Unvereinbarkeit 
von Bild und Begriff konsequent zur Feststellung, dass für die Anschau-
ungsmannigfaltigkeit kein adäquater Gedanke subsumptiv zur Verfügung 
stehen und dass umgekehrt kein Begriff durch Sprache völlig erreicht 
werden kann. Der Ort, an dem diese Schwierigkeit verhandelt wird, liegt 
Kant zufolge nicht in der Vernunftlehre, sondern in der »himmelweit« da-
von abgerückten Ästhetik. Für die Asymmetrie zwischen Sinnlichem und 
Begrifflichem greift die Kritik der Urteilskraft auf den Terminus der ›symbo-
lischen Hypotypose‹ zurück, den Kant sichtlich aus der Rhetorik entlehnt 
und mit ›Darstellung‹ übersetzt.460 Während die antiken Traktate jene 

458	 Ebd. (34) (Hervorh. d. Verf.).
459	 Vgl. Kant, KrV A 51: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe 

sind blind«.
460	 Vgl. Kant, KdU § 59: »Alle Hypotypose (Darstellung, subiectio sub adspectum) als 

Versinnlichung ist zwiefach: entweder schematisch, da einem Begriffe, den der 
Verstand faßt, die korrespondierende Anschauung a priori gegeben wird; oder 
symbol isch, da einem Begriffe, den nur die Vernunft denken, und dem keine sinnliche 
Anschauung angemessen sein kann, eine solche unterlegt wird« (B 255).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131

›mehr-als-deutliche‹ Vergegenwärtigungsfigur meinen, die auch evidentia, 
illustratio oder demonstratio heißt und die auf die lebendige Illusion von 
realer Präsenz zielt, überträgt Kant die Figur des Vor-Augen-Stellens in 
den Kontext einer spezifisch philosophischen Fragestellung.461 Kant adres-
siert damit im Besonderen all jene Versinnlichungen, die – anders als die 
›schematischen Hypotyposen‹ – den reinen Vernunftbegriffen (beispiels-
weise ›der Staat‹) nicht koorrespondieren und unangemessen sind. Damit 
streicht er ein ästhetisches Moment der Darstellung hervor, demzufolge 
sich diese nach Maßgabe einer epistemischen Begrenzung reflexiv zu-
rückbeugt, ohne das Unsinnliche direkt repräsentieren zu können. In der 
›bloßen‹, vom Denken losgelösten Anschauung lässt die geistreiche und 
als spezifisch poetisch qualifizierte Darstellung einen Hiat zum Begriffli-
chen hervortreten, der seinerseits jedes sichere Wissen verunmöglicht und 
»viel zu denken« gibt.462 Diese Hypotyposen führen keinen bestimmten 
Begriff vor Augen, sondern aktivieren das freie Spiel der Einbildungs-
kraft und regen das Gemüt an – in diesem Sinne bilden sie ein »Symbol 
für die Reflexion«.463 Kants Rückgriff auf den Topos der lebhaften Dar-
stellung meint daher bei aller Aufwertung der Rhetorik keine persuasive 
›Beredsamkeit‹ und keine pathetische Wirkung, sondern eine interesselos 
»ehrlich[e] und aufrichtig[e]« ›Wohlredenheit‹.464 Das Ziel der Darstellung 
besteht weder in der Überredung (nach der rhetorischen Tradition) noch 
in der aposteriorischen Vervollständigung der Begriffe (nach Baumgarten), 
sondern darin, die Reflexion im Subjekt zu beleben.465 Vor dem Hinter-

461	 Vgl. Menninghaus 1994, S. 216–219. Zu Kants komplexer Reformulierung der Rhetorik 
vgl. ausführlich besonders: Gasché 1994.

462	 Vgl. Kant, KdU § 49: »Nun behaupte ich, dieses Prinzip [d.i. der Geist in ästhetischer 
Bedeutung] sei nichts anderes als das Vermögen der Darstellung ästhetischer Ideen; unter 
einer ästhetischen Idee verstehe ich diejenige Vorstellung der Einbildungskraft die 
viel zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d. i. 
Begriff, adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völlig erreicht und verständlich 
machen kann.  – Man sieht leicht, daß sie das Gegenstück (Pendant) von einer 
Vernunftidee sei, welche umgekehrt ein Begriff ist, dem keine Anschauung (Vorstellung 
der Einbildungskraft) adäquat sein kann« (B 193; Hervorh. im Orig. gesperrt).

463	 KdU § 59 (B 257).
464	 Zur Unterscheidung der ›Wohlredenheit‹ zur »hinterlistigen Kunst« der ›Beredsamkeit‹ 

vgl. Kant, KdU § 53 (B 216f.). Ausführlicher dazu: Gasché 1994; Campe 1997, S. 210–
212. Zur Geneaologie dieser Unterscheidung in der Rhetorik Gottscheds vgl. das 
Kapitel Stilistik des Denkens nach 1700 dieser Arbeit.

465	 Im Kontext von § 59 vermeidet Kant bei seiner Reformulierung der antiken hypotyposis – 
darauf hat Campe zuerst hingewiesen (Campe 1997, S. 211) – konsequent das Adjektiv 
»lebendig«. Zwischen ›Lebhaftigkeit‹ und ›Anschaulichkeit‹ steht im Unterschied zur 
poetologisch-rhetorischen Tradition des 18. Jahrhunderts eine Differenz (vgl. dazu 
Menninghaus 2009).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132

grund dieser kunsttheoretischen Einbettung verleiht Kant auch der ›ästhe-
tischen Deutlichkeit‹ nach Baumgarten und Meier eine grundlegend neue 
Prägung. Indem die lebhafte Darstellung durch Beispiele und Gleichnis-
se vom rein intellektuellen Geschehen entkoppelt wird,466 profiliert Kant 
kein sinnliches Supplement zur logischen Erkenntnis. ›Lebendigkeit‹ und 
›Verständlichkeit‹ erfüllen nicht die Funktion, objektive Gegebenheiten zu 
repräsentieren und Begriffe durch Veranschaulichung nachvollziehbar zu 
vermitteln, sondern exponieren einen radikal amimetischen Zug der Wie-
dergabe. Die Kunst der sinnlich genauen Darstellung beruht daher auf 
keiner bildhaften Anschaulichkeit der Zeichen, sondern führt zuallererst 
die eigene Blindheit vor Augen, ist im Grunde unanschaulich. Das für das 
18. Jahrhundert wegweisende Projekt, die Deutlichkeit des Denkens (di-
stinctio) mit derjenigen des Redens (perspicuitas) konvergieren zu lassen, ist 
hier gleichsam auf die strukturellen Aporien durchleuchtet und vorläufig 
ans Ende gelangt. Die – bisweilen emphatische Formen annehmende – 
Vorstellung von der begrifflichen Inkommensurabilität des Ästhetischen 
hat den kunsttheoretischen Diskurs der Moderne bis heute maßgeblich 
geprägt. 
Mit dem Begriff der ästhetischen Deutlichkeit, so kann man zusammen-
fassend festhalten, verbindet sich nach Kant ein paradoxer Anspruch. 
Sowohl die Vorstellung, einen Gegenstand mit Rücksicht auf all seine ein-
zelnen Merkmale präzise zu vergegenwärtigen (›Lebhaftigkeit‹), als auch 
die Möglichkeit, einen abstrakten Begriff anschaulich zu vermitteln (›Ver-
ständlichkeit‹), stehen in Anbetracht der strukturellen Disjunktion von 
Anschauung und Gedanke vor einer unlösbaren Aufgabe. Jede noch so 
deutliche Darstellung steht als Versinnlichung schief zum Dargestellten 
und streicht etwas Undarstellbares hervor. Wenn Kant daher trotz allem 
am Begriff der ästhetischen Deutlichkeit festhält, so ist damit ein spezifi-
sches Problem benannt, das nicht allein Kunstprodukte qualifiziert, son-
dern das über das eigentliche Gebiet der Ästhetik hinaus ein störendes 
Potential entfaltet. Wie Kant auch im eigenen Umgang mit Beispielen und 
Gleichnissen erfahren hat, bildet die ästhetisch fassliche Darstellung einen 

466	 Anders als bei der symbolischen Hypotypose platziert Kant die ästhetische Deutlichkeit 
des Beispiels, das ja die Aufgabe hat, die Realität der empirischen Begriffe darzutun 
(KdU § 59), konsequent im funktionalen Rahmen der lebhaften Darstellung: »Auch 
hat der bloße deutliche Begriff dieser Arten von menschlicher Angelegenheit, mit einer 
lebhaften Darstellung in Beispielen verbunden und ohne Verstoß wider die Regeln 
des Wohllauts der Sprache oder der Wohlanständigkeit des Ausdrucks für Ideen der 
Vernunft (die zusammen die Wohlredenheit ausmachen) schon an sich hinreichenden 
Einfluß auf menschliche Gemüter, als daß es nötig wäre, noch die Maschinen der 
Überredung hierbei anzulegen« (KdU § 53, B 217).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


133

Überschuss der Darstellung, ein Zuviel an blinder Veranschaulichung, 
das die Deutlichkeit des Denkens geradezu angreift. In der Vorrede zur 
Kritik der reinen Vernunft (1781) beschreibt Kant den Widerstreit zwischen 
ästhetischer und logischer Deutlichkeit mit Bezug auf das eigene Schrei-
ben:

Was endlich die Deut l ichkei t  betrifft, so hat der Leser das Recht, zuerst die 
diskurs ive (logische) Deut l ichkei t , durch Begriffe, denn aber auch eine intui -
t ive (ästhetische) Deut l ichkei t , durch Anschauungen, d. i. Beispiele oder andere 
Erläuterungen, in concreto zu fodern. Vor die erste habe ich hinreichend gesorgt. 
Das betraf das Wesen meines Vorhabens, war aber auch die zufällige Ursache, 
daß ich der zweiten, obzwar nicht so strengen, aber doch billigen Foderung nicht 
habe Gnüge leisten können. Ich bin fast beständig im Fortgange meiner Arbeit 
unschließig gewesen, wie ich hiemit halten sollte. Beispiele und Erläuterungen 
schienen mir immer nötig und flossen daher auch wirklich im ersten Entwurfe 
an ihren Stellen gehörig ein. Ich sahe aber die Größe meiner Aufgabe und die 
Menge der Gegenstände, womit ich es zu tun haben würde, gar bald ein und, da 
ich gewahr ward, daß diese ganz allein, im trockenen, bloß scholast ischen Vor-
trage, das Werk schon gnug ausdehnen würden, so fand ich es unratsam, es durch 
Beispiele und Erläuterungen, die nur in populärer Absicht notwendig sind, noch 
mehr anzuschwellen, zumal diese Arbeit keinesweges dem populären Gebrauche 
angemessen werden könnte und die eigentlichen Kenner der Wissenschaft diese 
Erleichterung nicht so nötig haben, hier aber sogar etwas Zweckwidriges nach 
sich ziehen konnte. […] wenn man auf die Faßlichkeit eines weitläuftigen, dennoch 
aber in einem Prinzip zusammenhängenden Ganzen spekulativer Erkenntnis seine 
Absicht richtet, könnte man […] sagen: manches Buch wäre vie l  deut l icher 
geworden,  wenn es nicht  gar so deut l ich hät te  werden sol len. Denn 
die Hülfsmittel der Deutlichkeit helfen zwar in Tei len, zerstreuen aber öfters im 
Ganzen, indem sie den Leser nicht schnell gnug zur Überschauung des Ganzen 
gelangen lassen und durch alle ihre helle Farben gleichwohl die Artikulation, oder 
den Gliederbau des Systems verkleben oder unkenntlich machen.467

Allen Vorschriften zum Trotz, die Rhetorik und Philosophie traditionell 
mit dem Begriff verbunden haben, lässt sich Kant an dieser Stelle zu einer 
bedeutsamen Homonymie verleiten und streicht damit die fundamenta-
le Ambiguität der Deutlichkeit – man ist versucht zu sagen: umso deut-
licher  – hervor. Das agonale Verhältnis von logischer und ästhetischer 
Deutlichkeit kommt auf der Ebene der Darstellung zum Tragen und profi-
liert die paradoxe Situation, dass, je deutlicher sich ein Text in rhetorisch-
ästhetischer Hinsicht artikuliert, er in Bezug auf die logische Distinktion 
desto undeutlicher zu werden droht (und umgekehrt). Im Zuge einer epo-
chalen Verschiebung des rhetorischen Diskursmodells zerfällt so der phi-

467	 Kant, KrV, Vorrede (A XVIII; Kursive im Orig. fett).

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


134

losophische Leitbegriff der Aufklärung um die Mitte des 18. Jahrhunderts 
nach zwei nicht harmonisierbaren Seiten. Dem logisch Deutlichen tritt 
eine sinnliche perspicuitas zur Seite, die Kant anders als seine Vorgänger 
zwar aus dem engeren Bereich der intellektuellen Erkenntnis ausschließt, 
die aber als Störfaktor in den Vordergrund drängt – in Kants Spätwerk 
gewinnt diese Aporie zusehends an produktiver Kraft für die Reflexion 
und für die »Erkenntnis überhaupt«.468 Systematisch ändert dies nichts 
daran, dass reines Denken in der Anschauung, auf die es angewiesen ist, 
an begrifflicher Schärfe verliert, und umgekehrt die sinnliche Darstellung 
in ihrer ›Blöße‹, das heißt ohne intellektuelle Erkenntnis blind und un-
anschaulich ist. Wie man aus Kants durchweg reflektierter und luzider 
Problemstellung schließen muss, beleuchtet die ästhetische Deutlichkeit 
daher den Umstand, dass sich auch die Philosophie in einer ›hilflosen‹ 
Abhängigkeit von darstellungstechnischen Fragen befindet. Die Rede von 
den »Hülfsmitteln der Deutlichkeit« sollte nicht nur darauf aufmerksam 
machen, dass die rhetorisch-technische Dimension unter dem Deckmantel 
einer anti-rhetorischen Ästhetik umso mächtiger präsent geblieben ist,469 
sondern auch dazu anleiten, die zwielichtigen Verfahren der deutlichen 
Darstellung in concreto unter die Lupe zu nehmen.

Zusammenfassung und Ausblick

Es ist nach der begriffsgenealogischen tour de force an der Zeit, einen Au-
genblick innezuhalten und eine Rekapitulation zu versuchen, um dem 
Einsatz zu den Ausführungen der anschließenden Kapitel dieser Arbeit ei-
nen Rahmen zu geben. Dies scheint allein schon deshalb geboten, weil das 
Leitkonzept der deutschen Aufklärung – allen Ansprüchen zum Trotz – 
als undeutlicher Begriff Profil gewonnen hat. Sulzers Allgemeine Theorie der 
schönen Künste, die als Enzyklopädie der repräsentationslogischen Ästhetik 
im 18. Jahrhundert gelten darf und die den kunsttheoretischen Begriff der 
›Deutlichkeit‹ noch in aller Selbstverständlichkeit führt, stellt unter dem 
entsprechenden Lemma die beiden konträren Vorstellungen des genau-
en Wissens (distinctio) und der durchsichtigen Rede (perspicuitas) bruchlos 
nebeneinander.470 So sehr sich darin noch das Programm des Vernunft-
zeitalters widerspiegelt, so sehr sticht in analytischer Hinsicht hervor, dass 

468	 Kant, KdU § 9 (B 28). Vgl. dazu Scheer 1997, S. 83ff.
469	 Vgl. Menninghaus 1994, S. 219–222.
470	 Vgl. Sulzer 1970, Bd. 1, S. 603–605.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


135

unter dem Begriff der ›Deutlichkeit‹ die im 18. Jahrhundert immer wieder 
programmatisch gegenübergestellten Gebiete der Rhetorik, Philosophie 
und Ästhetik ineinandergreifen. Wie sich gezeigt hat, bildet das Schlag-
wort der deutschen Aufklärung innerhalb dieser Disziplinen das Zentrum 
eines lebhaften Diskussionszusammenhangs und hat von Descartes bis 
Kant zu einer ganzen Reihe von Differenzierungen, Verschiebungen und 
Neubestimmungen Anlass gegeben. Wegweisend für das 18. Jahrhundert 
ist die Einsicht, dass Descartes’ cognitio clara et distincta keine apriorische 
Gegebenheit mehr, sondern nunmehr das ideale Ziel eines stufenweise 
voranschreitenden Wissenserwerbs bildet. An die Stelle eines dualen Sys-
tems, wonach sich Klarheit und Dunkelheit ausschließen, treten graduel-
le, im Prozess einer sukzessiven Verfeinerung der Erkenntnis verschränk-
te Begriffe. Diese Kritik am Cartesianismus hat Leibniz ebenso wie Wolff 
zur wirksamen Grundlegung einer Semiotik des Deutlichen geführt. Im 
Unterschied zur göttlichen Vernunft ist das Wissen des Menschen stets an 
zeichenhafte Vermittlung gebunden und kann sich daher nicht vollstän-
dig, unmittelbar und simultan einstellen. Die paradoxe Situation besteht 
nun darin, dass Mittel und Zweck des epistemischen Prozesses im struktu-
rellen Widerstreit liegen. Zwar bilden Zeichen als sinnliche Entäußerung 
des Denkens ein Hindernis  – aber nur sie können die Erkenntnis zur 
Vollkommenheit befördern. Dieser Schwierigkeit ist bei Wolff das Pro-
jekt einer Quasi-Reduktion der symbolischen auf die intuitive Erkenntnis 
entsprungen. Allein mit evidenzieller Kraft vermag ein Zeichen auf den 
Begriff hin transparent zu werden und die allgemeine Struktur einer Sache 
›unmittelbar‹ vor das geistige Auge zu stellen. An diese Rhetorisierung des 
Denkens, der es nicht um die Überredung eines Publikums, sondern um 
die epistemische Potenzierung der Zeichen geht, lässt sich auch die auf 
Wirksamkeit ausgerichtete Rede- und Dichtungslehre des frühen 18. Jahr-
hunderts anschließen. Wie gezeigt, handelt es sich bei der gnoseologischen 
Neuausrichtung der Wortkünste in der Aufklärung nicht einfach um eine 
Übernahme der neuen wissenschaftlichen Maßstäbe, sondern um eine 
Weiterführung der systematischen Probleme auf dem Feld der Rhetorik 
und der Poetik. Deren gemeinsame Forderung nach Deutlichkeit recodiert 
die antike Tradition der perspicuitas nach Maßgabe der gnoseologischen Di-
stinktion und steht im Zeichen der Überzeugung. Das Programm, Logik 
und Rhetorik konvergieren zu lassen, hat so in der deutschen Aufklärung 
zu einer fundamentalen Ambiguität des Leitbegriffs geführt. ›Deutlichkeit‹ 
umfasst nach Wolffs Übertragung ein strukturell heterogenes Ensemb-
le und bezieht sich sowohl auf die Wörter (perspicuitas) als auch auf das 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136

Denken (distinctio). Auf beiden Ebenen hat sich gezeigt, dass der Begriff 
der Deutlichkeit durch eine supplementäre Struktur charakterisiert ist. Im 
Bereich der philosophischen Begriffsbildung ist die Dynamik einer stets 
zu verfeinernden Analyse am Werk – alles ist erst in der Unendlichkeit 
Gottes restlos erfasst. Im Bereich der Sprache gibt das Missverhältnis von 
res und verba den Blick frei auf die grundlegende Produktivität der Rede-
figuren. Die durchsichtige Rede ist, so hat sich bereits aus der Lektüre 
der antiken Traktate ergeben, stets auf eine mehr-als-deutliche Praxis an-
gewiesen. Gottsched und Breitinger haben dieser Kunst – einmal wider 
Willen, einmal programmatisch – eine epistemologische Relevanz zuge-
sprochen. Für beide bleibt jedoch allen moralischen Anstrengungen zum 
Trotz das Problem von der genuin rhetorischen Wirksamkeit (Psycholo-
gie) bestehen. Das Spannungsverhältnis im Leitbegriff der deutschen Auf-
klärung betrifft daher den nicht restlos zu reduzierenden Hiat zwischen 
Reden und Denken. Weil die Deutlichkeit nie deutlich genug sein kann, 
kommt sie in beiden Bereichen – in der Sprache und in der Erkenntnis – 
nicht ohne ein gewisses Maß an Dunkelheit aus. Diesen Umstand haben 
Leibniz und Wolff klar gesehen – vor allem Letzterer hat allerdings auch 
versucht, die grundsätzliche Undeutlichkeit des menschlichen Daseins im 
Bereich der Logik auf ein Minimum zu reduzieren. Mit der Begründung 
der Ästhetik hat Baumgarten bei der Diagnose seiner philosophischen 
Väter eingesetzt  – anders als seinen Vorläufern ist ihm jedoch die pro-
pädeutische Funktion der Sinnlichkeit zum Anlass geworden, die aisthe-
tische Wahrnehmung als einen grundlegenden Bestandteil des Wissens 
aufzuwerten. Die Undeutlichkeit der sensitiven Erkenntnis avanciert so 
zur unabdingbaren Voraussetzung des epistemischen Prozesses und er-
fasst neben der logisch-analytischen eine genuin ästhetische Struktur des 
Denkens. Daraus gewinnt die frühe Ästhetik den paradoxen Begriff der 
›sinnlichen Deutlichkeit‹. In der Folge hat diese Antinomie des Denkens 
sowohl im kunsttheoretischen als auch im philosophischen Diskurs kei-
ne Zustimmung gefunden und zu verschiedenen Konsequenzen geführt. 
Man könnte auch sagen, Baumgartens feingliedrige Analyse der Deutlich-
keit hat auf beiden Seiten Anstoß erregt. Während die Ästhetik im aus-
gehenden 18. Jahrhundert die Distinktion auf die logisch-rationale Seite 
reduziert und in der Folge auch die sinnliche Deutlichkeit zugunsten einer 
gemäßigteren, etwas dunkleren ›Klarheit‹ aus dem Gebiet der Künste ver-
bannt, hat Kants Philosophie die ›ästhetische Deutlichkeit‹ zwar durchaus 
ins Begriffsregister aufgenommen, jedoch an den Rand der Transzenden-
talphilosophie gestellt. In diesem wie in jenem Fall stellt die ästhetische 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137

Deutlichkeit einen Störenfried dar – darin mag begründet liegen, warum 
die Ästhetik bis heute den Begriff der Deutlichkeit nicht kennt.
Als gemeinsamen Nenner kann man hervorheben, dass sich die Deutlich-
keit, die nach ihrer rhetorisch-poetologischen Tradition nichts weniger als 
die effektvolle Aufhebung der Differenz zwischen Zeichen und Realität, 
zwischen sprachlicher Vermittlung und unmittelbarer Präsenz, anstrebt, 
durch eine supplementäre Dynamik auszeichnet. Sowohl auf der episte-
mischen als auch auf der ästhetischen Ebene hat sich so eine Struktur des 
Exzesses aus lauter Nüchternheit herausgestellt. Diese Maßlosigkeit ist 
nur insofern ›irrational‹, als sie das Rationale in genuiner Weise kennzeich-
net. Auf der philosophischen Seite unterscheidet sich die ›Deutlichkeit‹ 
von der bloßen ›Klarheit‹ durch ein Übermaß einer bis ins Infinitesimale 
reichenden begrifflichen Detaillierung – wie Meier hervorgestrichen hat, 
könnte man in Anbetracht der Unabschließbarkeit »rasend« werden. Im 
Hinblick auf die ästhetische Deutlichkeit hingegen, die sich in der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts allen systematischen Unmöglichkeiten zum 
Trotz begrifflich etabliert hat, führt die bei Baumgarten noch als Ergän-
zung zum mangelhaften Wissen konzipierte lebhafte Darstellung zuletzt 
nach Kant einen Überschuss der anschaulichen Verdeutlichung vor Au-
gen. Das Versprechen der Rhetorik, über die kunstvolle Selbst-Transzen-
dierung der Rede die phantasmatische, ›lebhafte‹ Evokation eines Gegen-
standes oder Ereignisses leisten zu können, überschreitet hier den engeren 
philosophischen Rahmen und führt eine konstitutive Blindheit mit sich. 
Referenzielle Akte, so kann man diese Konsequenz sprachanalytisch aus-
formulieren, können nur noch insofern über die Sphäre des Sprachlichen 
hinaus auf Welt Bezug nehmen, als sie im selben Zuge die eigene Geste 
reflexiv ausstellen. 
Diese epistemischen Aporien, die mit Bezug auf die spezifische Frage nach 
dem Deutlichkeitsbegriff seit Baumgarten, Hamann, Klopstock471 bis hin 
zu Kant und Friedrich Schlegel472 hervorteten und sich zum Ende des 
Repräsentationszeitalters zuspitzen, interessieren die im Folgenden be-
leuchteten Texte aus verschiedenen Gründen. Zum einen bieten Büch-
ners und Stifters Schriften die Gelegenheit, die theoretische Reflexion auf 

471	 Vgl. Giuriato 2012.
472	 Vgl. insbesondere die Schrift Über die Unverständlichkeit (1800): »[I]ch wollte beweisen, 

daß alle Unverständlichkeit relativ, und darstellen, wie unverständlich mir zum Beispiel 
Garve ist […]. Ich wollte zeigen, daß man die reinste und gediegenste Unverständlichkeit 
gerade aus der Wissenschaft und aus der Kunst erhält, die ganz eigentlich aufs 
Verständigen und Verständlichmachen ausgehn« (Schlegel, KFSA 2, S. 364). Vgl. hierzu 
Fohrmann 1994; Schumacher 2000.

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138

die Deutlichkeit in historisch-systematischer Hinsicht fortzuführen. Nach 
Kant, der die hergebrachten Begriffe des 18. Jahrhunderts  – wo er sie 
nicht ad acta legt  – transzendentalphilosophisch reformuliert hat, ist es 
um die ästhetische Deutlichkeit geschehen. Als Nebenschauplatz des Den-
kens erfahren die Hilfsmittel der Deutlichkeit im philosophischen Diskurs 
vorerst keine systematische Aufmerksamkeit mehr. Das Problem scheint 
sich hier nicht mehr zu stellen. Wie zu zeigen ist, rückt der angebliche 
Nebenschauplatz des Denkens jedoch gerade in der auf die ›Kant-Krise‹ 
reagierenden Literatur aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ins Zen-
trum eines reflektierten Interesses. Hinter Kants unversöhnliche Spaltung 
des Deutlichkeitsbegriffs in eine logische und eine davon abgekoppelte 
rhetorisch-ästhetische Dimension führt zwar kein Weg mehr zurück – die 
nachklassische Literatur, so die These, ist aber derjenige Ort, an dem 
der innere Widerstreit zwischen Logik, Ästhetik und Rhetorik, zwischen 
Wissen, Kunst und Reden nicht beiseite geschoben wird. In dieser Pers-
pektive sind Büchner und Stifter dem aufklärerischen Denken, das seit 
dem 18. Jahrhundert immer wieder um das Problem der (im Ansatz un-
möglichen) Konvergenz von Anspruch und Performanz kreist, durchaus 
verpflichtet, insofern sie von einer Verabschiedung der Deutlichkeit, bei 
aller Gebrochenheit, nichts wissen wollen. Soviel im Voraus zur histori-
schen Diagnose dieses Buches.
Zum anderen sind die Schriften Büchners und Stifters der ästhetikge-
schichtlichen Position wegen besonders als Gegenstand der Untersuchung 
geeignet, damit ›ästhetische Deutlichkeit‹ greifbar werden kann. Bedenkt 
man, dass die zeitgenössische Kritik, gerade aus dem Umkreis des ›poeti-
schen Realismus‹, beiden Autoren vorgehalten hat, den sinnlichen Genuss 
durch ein lästiges Zuviel an Einzelheiten und an Sichtbarkeit zu stören, so 
bietet sich die extreme Mimesis dieser Texte dank einer charakteristischen 
ästhetischen Qualität dafür an, die von Kant sogenannten »Hülfsmittel 
der Deutlichkeit« zu spezifizieren. Damit wird keineswegs behauptet, dass 
nicht auch andere Autoren (wie beispielsweise Brockes oder Haller) dafür 
in Frage kämen – im Gegenteil. Doch soll hier eine spezifisch historische 
Situation konturiert werden: Weil die anvisierten literarischen Schriften 
als Verstoß gegen die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ungebro-
chen fortwirkenden Normen des guten Geschmacks empfunden werden, 
rückt das Gemachtsein der Texte derart in den Vordergrund, dass die 
genuine Künstlichkeit der referenziellen Geste beklagt wird. In Anbe-
tracht dieser Rekursivität markiert die ›Kunst der Deutlichkeit‹ jedoch 
nicht nur eine ästhetische Irritation, sondern tritt als Technik offensiv aus 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


139

der Latenz heraus und gewinnt inszenatorischen Charakter. Gerade weil 
sich die für den schönen Schein unabdingbare Zeichenvergessenheit nicht 
einstellt, wird die ästhetische Deutlichkeit im Hinblick auf die rhetorisch 
beschreibbaren Verfahren greifbar, man möchte sagen: augenscheinlich. 
Büchner und Stifter folgen dabei je unterschiedlichen Strategien. Über-
wiegt beim Ersten eine Rhetorik, die sich an die aristotelische energeia an-
schließen lässt und die das Ringen um Deutlichkeit zu einem drastischen 
Imperativ führt, kann Letzterer als Modell der vermeintlich ruhigeren, 
indes nicht weniger obsessiven Figur der deskriptiven enargeia, der infini-
tesimalen Detaillierung, gelten. Wie die poetologischen Lektüren zeigen 
werden, ist literarische Referenz, das heißt der Anspruch, die Grenze von 
Wörtern und Dingen zu überschreiten, nach dem Ende des Repräsenta-
tionszeitalters für beide Autoren keineswegs obsolet, sondern im Wissen 
um das Moment des Undarstellbaren umso manifester und vehementer 
zum Gegenstand des Literarischen geworden. 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968217116-21 - am 13.01.2026, 08:32:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217116-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  sapheneia und perspicuitas in der antiken Rhetorik
	Ursprung und Systematik der rhetorischen Deutlichkeit
	Zweierlei Deutlichkeiten
	Transparente Erzählung
	Eindeutigkeit der Wörter
	Figurale Techniken der Deutlichkeit
	Kunst der Deutlichkeit

	2.  Deutlichkeit in der deutschen Frühaufklärung
	Deutlichkeit als Leitbegriff der Aufklärung
	»klar und deutlich« (Descartes)
	Grade deutlicher Erkenntnis (Leibniz)
	Semiotik des Deutlichen und Figürliche Erkenntnis (Wolff)
	Stilistik des Denkens nach 1700
	Poetiken des Deutlichen (Gottsched, Breitinger)

	3.  ›Ästhetische Deutlichkeit‹ (1750–1800)
	Logik des Undeutlichen und ›sinnliche Deutlichkeit‹ (Baumgarten)
	›Deutlichkeit‹ versus ›Klarheit‹ in der Kunsttheorie nach Baumgarten (Herder, Mendelssohn, Lessing, Sulzer)
	›Logische‹ versus ›ästhetische Deutlichkeit‹ (Kant)
	Zusammenfassung und Ausblick


