Franken und Syrer in der Kirchenchronik
des Gregor Barhebrius (1 1286)'

Peter Bruns

Der syrisch-orthodoxe Bischof Gregor (mit Taufnamen Johannes), im Abendland
besser bekannt unter seinem Beinamen Barhebrius?, wurde 1225/26 in Melitene
(Malatya) als Sohn des Aaron, eines Christen jiidischer Abstammung geboren. Um
seine eigene, von ihm wenig geschitzte Herkunft zu vertuschen, lie§ er sich in der
arabischen Welt zumeist nur Aba-l-Faraj® oder bei den Syrern Barahrun (arabisiert
Ibn Haran) nennen. Unter Anleitung seines einflussreichen Vaters genoss er eine
griindliche Ausbildung, welche neben der Profanbildung auch Kenntnisse der
Schrift und der Kirchenviter einschloss. 1244 verlief die Familie wegen der Wirr-
nisse der Mongolenzeit die alte Heimat und lief§ sich im frinkischen Antiochien
nieder. Es folgten weiterfithrende Studien (Rhetorik/Medizin/Naturkunde) in Tri-
polis bei einem nestorianischen Lehrer. Am Fest der Kreuzerhohung (14. Septem-
ber) 1246 wurde er, gerade erst zwanzig Jahre alt, zum Bischof von Gubos, einem
Flecken in der Nihe von Melitene, geweiht und nahm den Namen Gregor an. Das
binnenjakobitische Schisma (1253-1261) geschickt ausnutzend, wechselte er auf
den einflussreichen Sitz von Aleppo.* Gregor unterstiitzte nimlich Dionysius An-
gur gegen dessen Widersacher Johannes Barma‘adani.® Der dramatische Fortgang
der Ereignisse sollte zeigen, dass Barhebrius mit Dionysius Angur den richtigen

Die Liste der syrisch-orthodoxen Patriarchen und Maphriane folgt den Angaben bei Barhe-
brius, Gregorii Barhebrai Chronicon Ecclesiasticum (Chron. eccl.), Joannes Baptista Abbeloos
und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Lowen, 3, 649-652, und darauf basierend Asse-
mani, Guiseppe Simone 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd. 2: De scripto-
ribus Syris monophysitis, Rom, 321-414 (Patriarchae Jacobitarum), 414-472 (Maphriani, seu
Primates), sowie die Kataloge 479-484.

2 Einen Uberblick {iber Leben und Werk bieten Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syri-
schen Literatur mit Ausschluf§ der christlich-paléistinensischen Texte, Bonn, 312-320, und Assema-
ni 1721, 2,244-321. Zu den arabischen Werken resp. der Uberlieferung syrischer Traktate
in arabischer Ubersetzung vgl. Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Litera-
tur, Bd. 2: Die Schrifisteller bis zur Mitte des 15 Jabrbunderts, (Studi e Testi 133), Rom, 272-281;
Bibliographie bei Takahashi, Hidemi 2005, Barbebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway
(New Jersey); guter Ubersichtsartikel bei Hage, Wolfgang 1985, Art. ,Gregor Barhebrius®,
in: Theologische Realenzyklopdidie, Bd. 14, Berlin / New York, 158-164.

Bei koptisch-arabischen Autoren kdnnen wir eine analoge Entwicklung beobachten;
s. Fathi-Chelhod, Jean 2001, ,Corigine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire d’homony-
mes®, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1.

Lamy vermutet noch 1253, vgl. seine praefatio zu Barhebrius, Chron eccl. 1, IX.

Der Unglickliche wurde 1261 von seinen Gegnern am Altar des groflen Barsauma-
Klosters, von dem unten noch die Rede sein wird, erschlagen, vgl. Barhebrius, Chron. eccl.
2, 741. Es sollte jedoch nicht die einzige Bluttat in diesen heiligen Hallen sein.

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 PETER BRUNS

Kandidaten unterstiitzt hatte.® Nicht ganz unerwartet erfolgte daher nach dessen
Tod am 19. Januar 12647 die Erhebung des Barhebrius im kleinarmenisch-kiliki-
schen Sis auf der Patriarchalsynode zum ,,Maphrian von Tagrit und dem Osten®®
Von seiner Titular-Residenz Tagrit besuchte er auf ausgedehnten Pastoralreisen die
versprengte Herde in Bagdad, Kleinarmenien, Maraga und Tébris. Das gewaltsame
Ableben des letzten Kalifen und den Sturz der Abbasiden nahm man in christli-
chen Kreisen gelassen hin. Mit den neuen mongolischen Herren? tat sich die Kir-
che denn auch wesentlich leichter. Die Hauptstadt der Ilchanel® schitzte Barhe-

10

Von den Unersprie8lichkeiten der Patriarchenwahl handelt Barhebrius an mehreren Stel-
len seiner Kirchenchronik (Barhebrius, Chron. eccl. 2, 707, 711-721). 1253 hatte der Sultan
von Damaskus im Einvernehmen mit dem seldschukischen Herrscher und dem mongoli-
schen Statthalter Bayju den syrisch-orthodoxen Monchspriester Johannes Barma‘adani als
Patriarchen bestitigt, ohne dass dieser sich indes vor dem gewaltsamen Tode seines Rivalen
hitte durchsetzen konnen. Johannes Barma‘adani hatte seinerseits die weltliche Gewalt an-
gerufen. So lieR er sich 1261 vom ram-seldschukischen Sultanat in Konya die Jurisdikti-
onsgewalt iiber alle kleinasiatischen Bistimer und Kloster bestitigen.

Nach Barma‘adanis Tod verhinderte Barhebrius mit seinen Gesinnungsgenossen die Ein-
setzung des Theodor von Quplida zum Patriarchen und setzte die Bestallung Ignatius’ IIIL.
durch, der von Hiilagii ein spiter durch Abaga emeuertes Diplom erhielt. Ignatius IIL
fihlte sich nun seinerseits dem Barhebrius verpflichtet und ebnete ihm den Weg zum
Maphrianat, vgl. Barhebrius, Chron. eccl. 2, 755f. 759f. Eine weitere Bestitigung erhielt der
Kirchenmann 1269 durch Vermittlung des armenischen Kronprinzen Leo (Barhebrius,
Chron. eccl. 2, 765f.).

Die ,westsyrische® Kirche war bereits im sechsten Jahrhundert 6stlich des Tigris im damali-
gen Sasanidenreich stark vertreten. Die Verfolgung der Monophysiten unter Justin I. und
Justinian L. zwang viele zur Auswanderung ins Perserreich, wie ein Jahrhundert zuvor be-
reits die extrem diphysitische Partei ins benachbarte Nisibis ausgewandert war. Der Ma-
phrian, eigentlich der ,Befruchter” oder ordinator im geistlichen Sinne, war nach dem Pa-
triarchen der ranghdchste Kleriker im syrischsprachigen Osten (primas Orientis), vgl. Asse-
mani 1721, 2, dissertatio de monophysitis, Nr. VIII: De Maphriano seu Primate Jacobitarum.

Vgl. Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der lichanenzeit
1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl,, Berlin, 205-224. Hiildgiis erfolgreicher Vorsto nach
Westen musste die religiose Landschaft verindern. Die zu dieser Zeit noch betrichtlichen
christlichen Gemeinschaften bestanden inmitten der muslimischen Bevolkerung und wa-
ren auch politisch nicht ohne Bedeutung. Dem mongolischen Vormarsch stellten sich vor
allem islamische Staaten in den Weg, weshalb das Verhiltnis zwischen Mongolen und
Muslimen gespannt blieb, nicht zuletzt wegen des Widerstands im mamlukischen Agyp-
ten. Anders verhielt es sich jedoch mit den Christen. Unter den von den Mongolen absor-
bierten Uiguren waren ganze Stimme und Dorfer christlichen, d. h. nestorianischen Be-
kenntnisses. Nestorianische Monche und Schreiber waren als Prinzenerzieher und Uber-
setzer titig und sicherten so den christlichen Einfluss bei der politischen Fithrung. Nach
der Eroberung Bagdads genossen die Christen des Vorderen Orients Freiheiten, die ihnen
die Muslime seit Jahrhunderten vorenthalten hatten, etwa das Recht auf offentliche Dar-
stellung des christlichen Bekenntnisses in Gestalt von Prozessionen, Kreuzen auf den Kir-
chen, Glockengeldut etc. Die Riickkehr von Renegaten oder die Bekehrung von Muslimen
zum christlichen Glauben standen nicht mehr unter Strafe, die entehrende Kopfsteuer
wurde aufgehoben, und orientalische Christen wurden verstirkt in die mongolische Di-
plomatie mit den Abendlindern eingebunden.

Zur Residenz der Ilchane und den christlichen Zentren in Aserbaidschan vgl. Spuler 1968,
220ft., 332ff.

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 193

brius wegen ihrer relativen Ruhe und vor allem noch mehr wegen ihrer umfang-
reichen Bibliothek. Dort ereilte ihn auch am 30. Juli 1286 nach dreititigem
Krankenlager der Tod. Zunichst noch in der Bischofskirche von Maraga bestat-
tet, erfolgte zu einem spiteren Zeitpunkt die Uberfithrung des Leichnams ins
Kloster Mar Mattai.

Der in einer politisch unruhigen Zeit rastlos titige Kirchenmann hinterlie§ ein
gewaltiges literarisches (Euvre, das ihn zum Hauptvertreter der ,,Syrischen Renais-
sance” auf syrisch-orthodoxer Seite machte. Dieser literarische Nachlass besticht
nicht so sehr durch Originalitit als vielmehr durch den enzyklopadischen Geist des
Nachgeborenen, der die christlich-syrische und antike Tradition mit der arabischen
Gelehrsamkeit verbindet. Ausgedehnte Pastoralreisen in die versprengten Ditzesen
seiner stark geschrumpften Gemeinschaft hinderten den Maphrian nicht an der
Fortfiihrung seines chronistischen Mammutwerkes Maktbanit zabne (Beschreibung
der Zeiten), an dem er bereits 1275 gearbeitet hatte und das ihn bis zu seinem Le-
bensende beschiftigen sollte. Den Stoff entnahm Barhebrius vor allem der fast ein
Jahrhundert ilteren titelgleichen Weltchronik Michaels des Syrers (1 1199)!1, des-
sen synchronistisches Tabellenschema er zu einer geschlossenen Darstellung um-
formte, nicht ohne gelegentlich auch inhaltlich von ihm erheblich abzuweichen.
Der in Tagrit residierende Maphrian erweiterte aber das Geschichtswerk um das ne-
storianische Material!? aus dem Kitab al-mijdal (Liber turris) des Mari b. Sulayman
(t 1148) sowie fuir die neueste Zeit aus den syrischen, arabischen und persischen
Dokumenten seiner schier unerschopflichen Bibliothek in Maraga. Barhebrius
fasste den gesamten Stoff zu einer historia tripartita’ zusammen: zu einer nach
»Dynastien® verlaufenden Weltgeschichte, dem berithmten Chronicon Syriacum,
und parallel dazu, der weniger bekannten Kirchengeschichte, dem Chronicon eccle-
siasticum, welches wiederum den westlichen und den 6stlichen Zweig des syrischen
Kirchentums behandelt, und schliefflich einer arabischen Kurzfassung der syri-
schen Weltchronik (7arikh mukhtasar al-duwal), welche als eigenstindiges Werk be-
trachtet werden muss. Mit Riicksicht auf die iberwiegend muslimische Leserschaft
wurde der Stoff einerseits z. T. erheblich gekiirzt, andererseits aber auch um Le-
bensbeschreibungen berithmter Araber erweitert, so dass zum guten Schluss eine
vollig neue, politisch korrekte Version der urspriinglich rein syrischen Weltge-
schichte entstanden ist. An anderer Stelle ist bereits beziiglich der Eroberung An-
tiochiens'* durch die Kreuzfahrer auf die Figenarten der arabischen Version gegen-
tiber der syrischen hingewiesen worden. Fiir die hier zu behandelnde syrische Kir-
chenchronik entfillt indes eine solche arabische Paralleliiberlieferung.

1 Vel dazu Weltecke, Dorothea 2003, Die ,Beschreibung der Zeiten von Mor Michael dem
Grossen (1126-1199): Eine Studie zu threm historiographiegeschichtlichen Kontext, Lowen.

12 Zur Liste der nestorianischen Patriarchen vgl. Assemani 1721, 2, 387-472.

13 Zur Diskussion um die orientalischen Quellen vgl. Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg.
2005, Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-1204, Paderborn, 43-47.

14 Ebd. 50.

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 PETER BRUNS

Die Beziehungen zu den Franken's

Die Staatengrindungen in Syrien brachten die Franken in enge Berithrung mit der
einheimischen christlichen Bevolkerung. In diesen Verhaltnissen spielte die soge-
nannte ,jakobitische“!® Kirche oder das syrisch-orthodoxe Patriarchat von Antio-
chien eine hervorragende Rolle. Barhebrius’ Werken, vor allem seiner Kirchen-
chronik, lassen sich manche Angaben tiber das geistliche Leben der Franken und
ihre Beziehungen zur syrisch-orthodoxen Kirche entnehmen. Das Erscheinen der
Franken in Syrien fiihrte zu Spannungen mit den muslimischen Arabern, wihrend
im Gegensatz dazu die syrisch-orthodoxen Christen Beschiitzer hinzugewannen,
die sie in manchen innerkirchlichen Angelegenheiten nicht vergeblich um Beistand
anriefen. Barhebrius hilt fest, dass es seiner Kirche gegeniiber nur zu einer einzi-
gen groflen Ausschreitung gekommen sei, nimlich der Plunderung des Barsauma-
Klosters durch Joszelin II. 1148, wihrend die Zeugnisse fur ein friedliches Zusam-
menleben der beiden Konfessionen bei weitem tiberwiegen.

Die Mafinahmen der Franken bei der Errichtung ihrer lateinischen Erzbistiimer
und Bistiimer beriihrten die syrisch-orthodoxe Kirche in keinerlei Hinsicht, da die-
se einer anderen Oboddienz folgte. Auch kam es weder zu Zwangsunionen zwi-
schen Syrern und Lateinern, noch zu einer problematischen Latinisierung syrisch-
orientalischer Riten, was immer Komplikationen mit sich fihrt. Dass an verschie-
denen Stellen die griechische Hierarchie durch eine lateinische abgeldst wurde,
konnte den Syrern nur recht sein, solange sie selber davon unberiihrt blieben.
Zwar befanden sich die Franken als Anhinger der Zweinaturenlehre in formeller
dogmatischer Ubereinstimmung mit den Griechen, doch unterschied sich ihr Ritus
so sehr von dem ihrigen, dass die Syrer keine allzu enge Kooperation zwischen den
chalcedonischen Schwesterkirchen zu Lasten der Nichtchalcedonier zu beflirchten
hatten. Es mag aus heutiger Sicht vielleicht ein wenig verwundern, doch in der
Sicht Michaels des Syrers galten die Franken als dogmatisch weitherzig, da fiir sie
alle Christen seien, die das Kreuz anbeteten.!” In der Tat, sieht man einmal von
der Mia-Physis-Lehre ab, die ohnehin nur den gelehrten Fachtheologen vertraut
war, lief§ sich in der Glaubenspraxis der orthodoxen Syrer nichts Anstofiges fest-
stellen. Man verfugte Uiber eine ,katholische Kirchenstruktur®, d. h. man besaf§ ein
hierarchisches Priestertum und feierte eine giiltige Eucharistie, verwaltete auch die

15 Vgl. Liiders, Anneliese 1964, Die Kreuzziige im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Berlin,

66-72.

So benannt nach Jakob Baradaeus, der ,Zerlumpte®, in Anspielung auf sein Monchsge-
wand, der im sechsten Jahrhundert die monophysitische Gegenhierarchie in Kleinasien,
Syrien und Agypten begriindete. Im Gegensatz zu den anderen Bezeichnungen wie Julia-
nisten, Gaianiten, Acephalen, Eutychianern hielt sich der Begriff ,Jakobit“, urspriinglich
begrenzt auf die Anhinger des Jakob, als Sammelbezeichnung fiir alle Monophysiten syri-
scher und auch koptischer Zunge bei den erklirten Gegnern dieser Bewegung am lingsten.
17 Zur Diskussion der betreffenden Stellen im Werk Michaels vgl. Liiders 1964, 67f.; Weltecke

2003, 68-73.

16

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 195

ibrigen Sakramente, vor allem die Taufe, gliltig,!8 man verehrte das heilbringende
Kreuz und rief die Fursprache der allerseligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria!?
an. Da die Syrer wie die Griechen die pipstliche Jurisdiktion nicht anerkannten
und sich eigentlich nur im Ritus von den tbrigen Christen unterschieden, galten
sie den Lateinern eher als Schismatiker denn als Hiretiker.

In welchen Formen fand nun die Beziehung der Franken zur syrisch-orthodoxen
Kirche ihren Ausdruck? Die frinkische Oberherrschaft in einem Grofiteil des syri-
schen Ditzesangebietes erlegte dem Patriarchen die Pflicht auf, sich durch ein Di-
plom vom Koénig von Jerusalem in seinem Amte bestitigen zu lassen. So lief§ sich
schon Patriarch Michael von Balduin IV.20 in Akko das alte, noch von Balduin III.
ausgestellte Bestitigungsschreiben erneuern. Die Ubergabe eines solchen Diploms
beinhaltete eine rechtliche Unterstellung unter die frinkische Oberherrschaft,
machte es aber umgekehrt auch den Franken zur Pflicht, als Beschiitzer gegentiber
den syrischen Christen in inneren und dufleren Angelegenheiten aufzutreten.

Das Verhiltnis der Lateiner zu den orthodoxen Syrern beruhte auf einer gewis-
sen Achtung, die allerdings nicht einem diffusen 6kumenischen Goodwill ent-
sprang, sondern eher einem sehr bestimmten kirchenpolitischen Kalkiil folgte, mit
dem die traditionelle Sonderstellung der Griechen im Orient unterminiert werden
sollte. Barhebrius ist klug genug, diese Taktik zu durchschauen, wenn er schreibt:

Nachdem Michael (der Syrer) in Golgatha und am Heiligen Grabe gebetet hatte, feierte
er die dem Herrn gehorigen Feste und die Konsekration der geweihten Ole in unserer
Kirche St. Magdalena. Am Vorabend des GrofSen Sonntag (31.03.1168) traf er den frin-
kischen Patriarchen und wurde ehrenvoll empfangen. Von dort reiste er zuriick nach An-
tiochien und begab sich sogleich zum frinkischen Patriarchen in Qusair (stidlich von
Antiochien), der ihn freudig empfing. Da dieser wegen des griechischen Patriarchen in
Antiochien verirgert war, lief§ er unseren Patriarchen mit groffem Prunk einholen, so als
wolle er die Griechen demiitigen. Und wie auch immer, dem Rest unseres Volkes ge-
reichte dies zur Genugtuung.2!

18" Die lateinischen Kanonisten gingen, von Augustinus her argumentierend, in der Regel von

der Giiltigkeit der auflerhalb der katholischen Kirche gespendeten Taufe aus, auch wenn
deren Wirksamkeit sich innerhalb einer schismatischen Gemeinschaft notgedrungen nicht
vollkommen entfalten konnte. Bei den Orientalen sah dies grundsitzlich anders aus. So
bestritten die Armenier und Kopten grundsitzlich die Giiltigkeit der von den Nestorianern
gespendeten Taufen. Die Position der Syrer scheint wohl nicht einheitlich gewesen zu sein,
vgl. de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orientalia
Christiana Analecta 125), Rom, 116.

In der Bedeutung des Konzils von Ephesus (431) bestand zwischen Katholiken und Syrern
keine Kontroverse.

Vgl. Luders 1964, 68. Roger von Antiochien dringte den lateinischen Patriarchen, der den
Gegenkandidaten Basilius unterstiitzte, sich aus den Hindeln der Syrer herauszuhalten.
Die Approbation war Sache des weltlichen Herrschers, da die Syrer nicht der lateinischen
Jurisdiktion unterstanden, vgl. auch Weltecke 2003, 63ff.

Barhebrius, Chron. eccl. § 90 (2, 545f., eigene Ubersetzung) Nach einer lingeren Zeit der
Unterdriickung durch die Griechen, vor allem wihrend der byzantinischen Herrschaft tiber

19

20

21

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 PETER BRUNS

Da die ,,Jakobiten® in Antiochien von den Griechen als Ketzer nicht geduldet wur-
den, residierten ihre Hiupter in angrenzenden Stidten und Klostern, auch wenn
sie den klangvollen Titel ,,Patriarch von Antiochien und dem ganzen Osten“?? bei-
behielten. Es diirfte kein Zufall sein, dass nur unter der kurzen frinkischen Herr-
schaft in Antiochien in den Jahren 1222-1252%3 der syrische Patriarch, Ignatius II.,
in der Stadt am Orontes residierte. Michael I. und Barhebrius regierten ihre
Sprengel zumeist vom Sattel ihrer Reittiere und diverser Kloster aus. Die Franken
taten ihrerseits alles, um den Rang des syrischen Patriarchen aufzuwerten, was von
den Griechen, wohl nicht zu Unrecht, als Affront gewertet wurde. Thr Interesse am
innerkirchlichen Leben der Syrer bekundeten die neuen Herren, indem sie, sooft
wie moglich, an der Ordination des Patriarchen teilnahmen, auf dessen Wahl sie
einen gewissen Einfluss hatten, wie etwa im Falle Johannes’ XIIL, der am 17
Schewat 1440 Sel. (Februar 1129) in Gegenwart Joszelins in der frinkischen (sic!)
Kathedrale (der ,groflen Kirche®) geweiht wurde.2* Die Weihe fand also auf frinki-
schem Territorium in Gegenwart frinkischer Notabeln statt. Die Wahl war nicht
ganz zufillig auf Johannes Maudiana, den Archimandriten des Klosters Duair
(unweit von Antiochien), gefallen. Johannes galt als besonnen und friedfertig. Sei-
ne erste Amtshandlung als neuer Patriarch war die Entfernung des Syro-Armeniers
Johannes Barandreas vom Mabbuger Bischofssitz, obwohl oder weil dieser sich als
Kontroverstheologe gegen die Franken und Armenier hervorgetan hatte. Die
Spannungen innerhalb des syrischen Klerus waren enorm, und nicht jeder Wiir-
dentriger war tiber die 6kumenischen Anniherungsversuche seines Patriarchen
entziickt. Barhebrius berichtet fur die Amtszeit des Johannes von z. T. heftigen
Kontroversen auch mit der armenischen Schwesterkirche. Der armenische Katholi-
kos attackierte die Syrer wegen des Kreuzzeichens und des fermentums?, wihrend
die syrischen Kontroverstheologen ungeniert die Armenier ob ihrer lateinischen
Briuche als Judaisierer beschuldigten. Auf diesem Hintergrund ist es nachvollzieh-
bar, dass man sich in Joszelins Umgebung stets um kooperative Patriarchen be-
miihte.

Im Falle von Unklarheiten beanspruchten nimlich die Franken die Schiedsrich-
terrolle und fihrten, wenn noétig, auch eigenmichtig Untersuchungen durch. Als
1142 der Maphrian von Tagrit, der ehemalige Monch Lazarus aus dem Sergiusklo-

Antiochien, wurde das frinkische Regiment von den Altorientalen zunichst als willkom-

mene Erleichterung empfunden.

Zur Stellung des Patriarchen Michael 1. und seiner Politik gegentiber den weltlichen Herr-

schern und den Geistlichen anderer Konfession vgl. Weltecke 2003, 82-89.

23 Vgl. Liiders 1964, 68 Anm. 3.

24 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 88 (2, 483f)).

25 Die leidige Azymenfrage erschiitterte auch die syrische Kirche, vgl. de Vries 1940, 155-163.
In der Frithzeit ist fir Rabbula (1 435) der Brauch der Azymen auch fiir manche syrische
Konvente bezeugt. Doch verwendeten die Syrer wie die meisten Orientalen ausschlieflich
gesduertes Brot als eucharistische Materie. Die Armenier, politisch und religiés unabhin-
gig, kehrten ihre Sonderstellung gegeniiber den Griechen und Syrern auch in der Benut-
zung der Azymen bewusst hervor.

22

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 197

ster, die Nachfolge des verstorbenen Maphrian Dionysius von Bagdad antrat und
kurz darauf nach der Patriarchenwiirde griff und sich auf der Wahlsynode im Mar
Aaron-Kloster als Ignatius proklamierte, klagte die unterlegene Partei bei Joszelin
I1., dem Sohn von Joszelin L., in Edessa ihre Rechte ein.2¢ Streitigkeiten waren in
der kleinen syrischen Gemeinde an der Tagesordnung. Zu Unruhen kam es bei der
Wahl des Johannes Barma‘adani im ersten Kantn (Dezember) 1252 (Barhebrius
war in diesem Streit parteiisch);?” erst nachdem tppige Geschenke ihren Weg in die
frankischen Schatztruhen gefunden hatten, erklirte sich die weltliche Obrigkeit da-
zu bereit, den bereits gewihlten Patriarchen anzuerkennen. Bertold Spuler betont
in diesem Zusammenhang, dass die Simonie bei den Syrern auch in der Mongo-
lenzeit eine erhebliche Rolle gespielt habe, obwohl schon etliche Jahre zuvor Patri-
arch Michael durch entsprechende Kanones dem Missbrauch vergebens einen Rie-
gel vorzuschieben versucht hatte.?® Bereits im funften Jahrhundert mussten sich
die orientalischen Christen im Sasanidenreich das Wohlwollen des Groftkonigs
teuer erkaufen. Fiir die frithe Kalifenzeit berichtet Barhebrius, dass sich die Behor-
den das Diplom fiir den Patriarchen versilbern lieflen.?’ Johannes III. (1 873) bei-
spielsweise musste in den Wirren der Thronfolge nach dem Ableben des beriihm-
ten Vorgingers, Dionysius I. von Tell-Mahre (1 845), mit fiinfzig Kamelladungen
die Gunst des Kalifen al-Ma’miin erkaufen. Uber die anderen Patriarchen sind wir
nicht immer so gut informiert, doch waren hohe Zahlungen fiir die begehrten Di-
plome auch in der Kreuzfahrerzeit die Regel. Nur im Munde des lateinischen Pa-
triarchen, eines Reformgeistlichen, findet sich ein entriistetes Wort tiber die Simo-
nie: ,Simonis (scil. Magi, non Petri) est...“,30 der Orientale spricht da lieber vom
»Geschenkwesen31, das, wie wir gezeigt haben, auf eine lange vorislamische Tradi-
tion zuriickblicken kann. Die ,Schutzbefohlen befanden sich in prekirer Lage.
Denn den Zuschlag fir das Patriarchenamt erhielt in der Regel jener Geistliche, der
das meiste fiir den Kalifen aus den Glidubigen herauspressen konnte, kein Wunder
also, wenn Patriarchen wie Johannes Barma‘adani bei ihren eigenen Leuten bis auf
den Tod verhasst waren.3? Nun war die Kritik der Lateiner an der Simonie der Ori-
entalen nicht gerade sehr glaubwirdig, da jene nicht unbedingt als Vertreter einer

26 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 89 (2, 497f)

27 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712).

28 Vgl. Spuler 1968, 211. Aus Sicht des westlichen Reformmonchtums waren die von den Sy-
rern simonistisch gespendeten Sakramente zwar giltig, aber letztlich doch unerlaubt. Die
RechtmiRigkeit der Patriarchenwahl lieff sich daher hiufig anfechten.

29 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 58 (3, 307-312).

30 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 87 (2, 474f.).

31 Vgl. Spuler, Bertold 1952, Iran in frib-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und iffentli-

ches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055, Wiesbaden,

3671t

Spuler 1968, 210, konstatiert: ,Der Hauptfehler der syrisch-mesopotamischen Christenheit

lag vielmehr in der personellen Zwietracht und dem Mangel an Ehrfurcht vor den geistli-

chen Vorgesetzten.“ Aus diesem Grunde hat Michael mit seinen neuen Kanones einen er-

folglosen Kampf gegen die Simonie der Syrer gefiihrt, vgl. Liiders 1964, 69 Anm. 4.

32

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 PETER BRUNS

evangelischen Armut von sich reden machten. So stellte etwa das reiche Erbe des
frankischen Patriarchen von Antiochien3? selbst das nicht gerade bescheidene Auf-
treten einiger Orientalen in den Schatten. Wie das bereits erwihnte Beispiel des
Johannes Barma‘adani zeigt, waren auch die frankischen Fiirsten trotz des erbitter-
ten Widerstands einiger Kleriker gegen simonistische Praktiken grundsitzlich nicht
gefeit.34

Die Stellung der Franken als weltliche Schutzherren der syrisch-orthodoxen Kir-
che machte sich besonders fiir die Region um Edessa positiv bemerkbar. Dieses
Gebiet war der am weitesten nach Osten vorgeschobene Posten der Franken, der,
gleich einem verlorenen Eiland im muslimischen Meere, nur etwa vierzig Jahre in
frinkischem Besitz war. Wie bereits an anderer Stelle’> gezeigt, begann mit dem
Fall Edessas in die Hinde Nur ad-Dins ein langer Leidensweg fiir die christliche
Bevolkerung. Besonders fur die syrisch-orthodoxe Kirche bedeutete dieser Vorgang
bestindige Rechtsunsicherheit und unauthérliche Ubergriffe auf das Kirchengut.
Unter Joszelin war es noch ganz anders in der Stadt zugegangen. Die frinkischen
Schutzherren waren stets um den inneren und 4ufleren Frieden der syrisch-
orthodoxen Kirche bemiiht, wohl auch aus der klugen Einsicht heraus, dass sie
ohne Unterstiitzung der autochthonen christlichen Bevolkerung, Syrer wie Arme-
nier, dieses Territorium niemals hétten verteidigen konnen. Aus diesem Grunde in-
tervenierte Joszelin zugunsten syrisch-orthodoxer Schismatiker und zwang den Pa-
triarchen zur Aufhebung der Exkommunikation.3¢ 1130 intervenierten die Franken
beim seldschukischen Stadtherrn von Amid, nachdem es zu schweren Ubergriffen
auf das syrisch-orthodoxe Kirchengut gekommen war.3” Die gemeinsame Isolation
in einem muslimischen Umfeld zwang Syrer und Lateiner zur Kooperation iiber
die bekenntnismifligen Unterschiede hinweg. Wihrend des Streites um Theodor
bar Wahbun38, als Edessa vom syrisch-orthodoxen Patriarchen mit dem Bann be-
legt worden war, liefen die Edessener ihre Kinder in frinkisch-katholischen Kir-
chen taufen.3? Beinahe wire es hierbei zu einer Kirchenunion der Lateiner mit ei-
nem Teil der syrisch-orthodoxen Kirche gekommen. Die weithin getibte Praxis ei-
ner communicatio in sacris legte denn auch die Wiederherstellung einer vollstindi-
gen jurisdiktionellen Einheit beider Hierarchien nahe. Dazu kam es allerdings

33 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 90 (1192 n. Chr.; 2, 597-600). Das syrische Zumri ist unver-
stindlich; mit Lamy ist eine Form wie Aymerus/Heimerich hinter dem syrischen Konso-
nantenbestand zu vermuten.

34 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712). Bei aller Voreingenommenheit ist Barhe-
brius’ Beobachtung zutreffend, wonach Johannes nur mit grofen Spenden an die Franken
sich behaupten konnte.

35 Vgl. Bruns 2005, 51-58.

36 Vegl. Liiders 1964, 69.

37 Ibid.

38 Vgl. Kauthold, Hubert 1990, ,,Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts. Neue
Quellen tiber Theodoros bar Wahbun®, Oriens Christianus 74, 115-151.

39 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 87 (2, 477£.).

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 199

dann doch nicht. Wie eng das Band zwischen den beiden Kirchengemeinschaften
indes tatsichlich war, kann man dem Umstand entnehmen, dass der Maphrian
Mar Ignatius IV., der Primas Orientis und Bischof von Aleppo (1 1258), seinen pri-
vaten Nachlass zu gleichen Teilen den Lateinern wie den Syrern vermachte.40

Der Uberfall auf das Barsauma-Kloster

In den Augen des Barhebrius gab es lediglich einen einzigen gravierenden Vorfall,
der das Verhiltnis der beiden Schwesterkirchen nachhaltig belastete, nimlich den
Uberfall des Grafen Joszelin II. von Edessa 1148 auf das Barsauma-Kloster*!. Un-
ser Autor widmet den Vorgingen in seiner Kirchengeschichte breitesten Raum.*?
Entsprechend der hohen Verehrung, die das Kloster wegen seiner wundertitigen
Reliquien unter den Christen, ja selbst unter den Muslimen genoss, musste dieses
Vorgehen Joszelins groflen Anstofl erregen. Vorausgegangen waren der erste Fall
Edessas, die kurze Riickeroberung durch die Franken und schlieflich der endgiilti-
ge Verlust an die Turken 1146. Sowohl Michael als auch Barhebrius in seiner Welt-
chronik sind auf diese nicht nur fir das orientalische Christentum betriiblichen Er-
eignisse in aller Ausfiihrlichkeit eingegangen. Damals war es auch zu einem ernsten
Zerwiirfnis zwischen dem syrischen Bischof Basilius und Joszelin gekommen, dem
Barhebrius die Hauptschuld an dem Desaster anlastet. Die Franken hitten die
Stadt 1144 ohne nennenswerten Schutz zuriickgelassen und die Tirken damit
gleichsam eingeladen, von ihr Besitz zu ergreifen. Umgekehrt hatte Joszelin den
syrischen Bischof — wohl nicht ganz unbegriindet — im Verdacht, insgeheim mit
den Tiirken hinter dem Riicken des frinkischen Kommandanten die Ubergabe der
Stadt ausgehandelt zu haben, was auf Hochverrat hinauslief. Die Beziehungen zwi-
schen Syrern und Franken waren in jenen Tagen auf dem Tiefpunkt angelangt, und
wihrend der kurzen Riickeroberung Edessas 1144-1146 bekam Basilius die ganze
Waut des frinkischen Grafen zu spiiren. Als Joszelin nun 1148 mit einigen Rittern
zu einer Strafexpedition in Harran ausriickte, konnte er die festen Plitze nicht
mehr einnehmen und beschloss daher, das tiirkische Hinterland zu pliindern. Die
umliegende Bevolkerung, einschliefilich der muslimischen, hatte zufillig davon er-
fahren und einen nicht unbetrichtlichen Teil ihrer beweglichen Habe ins Barsau-

40 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 61 (3, 427£).

41 Der Name Barsauma begegnet in der syrischen Literatur sehr hiufig. Sicherlich war es
nicht der nestorianische Bischof von Nisibis gleichen Namens, vgl. Baumstark 1922, 108f.
Es handelt sich wohl um die sterblichen Uberreste jenes Begleiters des Eutyches, der auf
der sog. Riubersynode von Ephesus (449) an der Misshandlung des Konstantinopler Patri-
archen Flavian und der pépstlichen Legaten beteiligt war. Die orientalische Hagiographie
kennt mehrere Viten, eine ithiopische (BHO 149) und eine syrische Uberlieferung, vgl.
Baumstark 1922, 180. Unter den orientalischen Monophysiten war dieser Heilige sehr ver-
ehrt, bei den Chalcedoniern hingegen war er verhasst, was die Zuriickhaltung der Kreuz-
fahrer erkliren konnte.

42 Vgl. Barhebrius, Chron. eccl. § 89 (2, 503-510).

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 PETER BRUNS

ma-Kloster schaffen lassen. Am 18. Haziran (Juni) 1148 erschien Joszelin mit sei-
nen Rittern vor dem Stidtor der ummauerten Klosteranlage und verlangte die Her-
ausgabe nur der tiirkischen Giiter. Als der Abt, wohl aus nicht unbegriindeter
Furcht vor tiirkischen Racheakten, sich weigerte, wurde der gesamte Konvent in der
Klosterkirche eingesperrt, und Joszelins Priester hielten sich am Kirchenschatz der
Syrer schadlos. Der syrische Konvent wurde schliefflich ganz in einen nahen Wein-
berg ausquartiert, wihrend die frinkischen Truppen und ihre armenischen Ver-
biindeten das ganze Kloster einen Tag lang durchsuchten. Was Barhebrius in die-
sem Zusammenhang allerdings nicht erwihnt, was wir jedoch bei Michael Syrus
finden, ist der Hinweis auf das lobliche Verhalten der Templer, die, obwohl Beglei-
ter Joszelins I1., sich dennoch weigerten, ihre Hand nach Kirchengut auszustrecken,
da ,es ihre Aufgabe sei, Krieg gegen die Tiirken zu fihren® und nicht Christenbri-
der auszupliindern.¥ Zwolf Maultiere mit Beutegut sollen es gewesen sein, dazu
noch einige Kamele und schliefllich fiinfzig Moénche, die zwecks Losegeldforde-
rung abgefithrt wurden. Jetzt war der Zeitpunkt gekommen, wo nach den Gesetzen
orientalisch-christlicher Hagiographie der Heilige des Klosters als genius loci titig
werden musste. Der selige Mar Barsauma erschien drei besonders argen Kreuzziig-
lern des Nachts im Traum mit der Forderung an den frinkischen Fiirsten, von sei-
nem ungebiihrlichen Treiben unverziiglich abzulassen. Die Monche hitten zwar,
so der heilige Barsauma, gesiindigt und eine Ziichtigung verdient, doch hitten sie
nun genug gebiflt und missten unbedingt freigelassen werden. Doch Joszelin
ignorierte die Warnung des Heiligen, wie es heifit, in ,pharaonischer Manier” und
bestand auf der Zahlung von fiinftausend Dinaren, welche von den Monchen Da-
vid und Jakob von den Nachbardérfern eingesammelt werden sollten. Fromme
Seelen wollen in jenen Tagen denn auch gesehen haben, wie ein Flammenschwert
aus Barsaumas Schrein aufgestiegen sei, und gehort haben, wie die Stimme des
Heiligen Joszelin und seinen Gefihrten ein furchtbares Zorngericht androhte.
Doch lief$ sich dieser nicht beirren. Erst als im Elul 1460 Sel. (September 1149) die
geforderte Summe bereitlag, konnten alle Monche wieder ins Kloster zuriickkehren
und ihrer gewohnten Titigkeit nachgehen. So weit Barhebrius in seiner Kirchen-
chronik.

Die Plinderung des Barsauma-Klosters durch die Kreuzfahrer war indes kein
Einzelfall. Der weithin bekannte Wohlstand der Monche weckte die Begehrlichkei-
ten der Nachbarn, gleich welcher Religion oder Konfession. Schon vor Joszelin, so
erzahlt Barhebrius in seiner Weltchronik#, seien die reichen Viehbestinde, vor al-
lem Schafe und Ziegen, des Klosters von den Tiirken gepliindert worden. Als sich

43 Vgl. die Diskussion der betreffenden Stellen (Michael Syrus, Chronique de Michel le Syrien,
Patriarche Jacobite dAntioche (1166-1199), Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Ubers., 4 Bde., Pa-
ris 1899-1924, 3, 287; 1V, 644) bei Liiders 1964, 71.

44 Vgl. Barhebrius, The Chronography of Gregory Abi’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew Physici-
an, Ernest W. Budge, Hg. und Ubers., 2 Bde., London 1932, 1, 276; Barhebrius, Gregorii
Barbebrai Chronicon Syriacum, Paul Bed)an Hg., Paris 1890, 315.

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRAUS 201

die Hirten bei einer solchen Aktion zur Wehr setzten, seien drei Klostervasallen
und zwei Marodeure zu Tode gekommen. Zu allem Uberfluss hitten die Tiirken
dann noch Blutgeld vom Kloster verlangt, was aber verstindlicherweise nicht ge-
zahlt wurde. Darauthin kam es zur Eindscherung der umliegenden Weinberge. Ei-
ne Gerichtsklage beim Emir in Hisn Ziyad blieb indes nicht ohne Erfolg, so dass
Schadensersatz an das Kloster geleistet werden musste.

Ein Schmankerl fur die fromme Leserschaft hilt Barhebrius wiederum in seiner
Kirchenchronik bereit, wenn er mit einer gewissen Genugtuung davon berichtet,
wie Joszelin nach der Plinderung des Barsauma-Klosters in Tell-Bashir von einer
tiirkischen Ubermacht hoffnungslos eingeschlossen wurde. Fiir den Fall einer
gliicklichen Errettung aus Feindeshand gelobte Joszelin feierlich die Riickgabe aller
geraubten Kirchengiiter. Erst die Reliquie des Heiligen, die rechte Hand des Bar-
sauma (wie sie in die belagerte Festung kam, teilt uns Barhebrius nicht mit, ver-
mutlich als Beutegut), welche iiber die Mauer drohend gegen die Heiden gehalten
wurde, vertrieb die Feinde von den Willen. Mit dieser erbaulichen Erzihlung in-
des harmoniert nicht die Darstellung in der Weltchronik, wonach Joszelin nachts
mit zweihundert Mann die Festung Tell-Bashir in Richtung Antiochien verlief§ und
von den Turkmenen in einen Hinterhalt gelockt wurde. Von einer glorreichen
Schlacht ist hier nicht mehr die Rede, eher handelt es sich um einen verzweifelten
nichtlichen Ausbruchversuch, der jedoch durch die Wachsamkeit der Turkmenen
vereitelt wurde. Joszelins Truppe wurde aufgerieben, ihr Anfiihrer geriet in Gefan-
genschaft und wurde von den Tirken fur tausend Dinar an Nur ad-Din, den
Kriegsherm von Aleppo, weiterverkauft. Dieser erkannte sogleich den Wert des Ge-
fangenen und lief} ihn in Ketten legen. Doch blieb das erwartete Losegeld aus,
Barhebrius teilt uns leider nicht mit, warum. In den Augen des Maphrians hatte
Joszelin durch seine neunjihrige Kerkerhaft genug fiir seine Vergehen am Barsau-
ma-Kloster gebft. Ja, am Ende umleuchtete den Gemarterten die Gloriole christ-
lichen Bekennertums. So rithmt Barhebrius Joszelins Standhaftigkeit, der trotz
Drohungen und Schmeicheleien seitens der Kerkermeister sich beharrlich weigerte,
Christus zu verleugnen und den Islam anzunehmen, nur um Hafterleichterung zu
bekommen. Joszelin blieb dem christlichen Glauben treu und empfing gegen Ende
seines Lebens nach neunjihriger Haft im Kerker die Sterbesakramente aus der
Hand eines katholischen Bischofs. Damit endete fiir Barhebrius die Geschichte des
einzigen ernsten Zerwiirfnisses zwischen Syrern und Franken.

Bibliographie

Assemanus, Josephus Simonius 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd.
2: De scriptoribus Syris monophysitis, Rom.

Bar Hebraeus, Gregorii Barbebrai Chronicon Ecclesiasticum, Joannes Baptista Abbe-
loos und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Lowen 1872-1877.

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 PETER BRUNS

Bar Hebraeus, Gregorii Barhebrai Chronicon Syriacum, Paul Bedjan, Hg., Paris 1890.

Bar Hebraeus, The Chronography of Gregory Abi’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew
Physician, Ernest W. Budge, Hg. und Ubers., 2 Bde., London 1932.

Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syrischen Literatur mit AusschlufS der christlich-
paldistinensischen Texte, Bonn.

Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg. 2005, Vom Schisma zu den Kreuzziigen 1054-
1204, Paderborm.

Fathi-Chelhod, Jean 2001, ,Lorigine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire
d’homonymes®, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1.

Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Bd. 2: Die Schrifisteller
bis zur Miite des 15 Jabrbunderts, (Studi e Testi 133), Rom.

Hage, Wolfgang 1985, Art. ,,Gregor Barhebrius®, in: Theologische Realenzyklopdidie,
Bd. 14, Berlin / New York, 158-164.

Kauthold, Hubert 1990, ,Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts.
Neue Quellen tiber Theodoros bar Wahbun®, Oriens Christianus 74, 115-151.

Luders, Anneliese 1964, Die Kreuzziige im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Ber-
lin.

Michael Syrus, Chronigue de Michel le Syrien, Patriarche Jacobite dAntioche (1166-1199),
Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Ubers., 4 Bde., Paris 1899-1924.

Spuler, Bertold 1952, Iran in friih-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und jffent-
liches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055,
Wiesbaden.

Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der llcha-
nenzeit 1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl., Berlin.

Takahashi, Hidemi 2005, Barhebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway (New Jersey).

de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orien-
talia Christiana Analecta 125), Rom.

Weltecke, Dorothea 2003, Die ,Beschreibung der Zeiten von Mér Michael dem GrofSen
(1126-1199): Eine Studie zu ihrem historiographiegeschichtlichen Kontext, Lowen.

- am 22.01.2026, 04:10:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

