
Franken und Syrer in der Kirchenchronik  
des Gregor Barhebräus († 1286)1 

Peter Bruns 

Der syrisch-orthodoxe Bischof Gregor (mit Taufnamen Johannes), im Abendland 
besser bekannt unter seinem Beinamen Barhebräus2, wurde 1225/26 in Melitene 
(Malatya) als Sohn des Aaron, eines Christen jüdischer Abstammung geboren. Um 
seine eigene, von ihm wenig geschätzte Herkunft zu vertuschen, ließ er sich in der 
arabischen Welt zumeist nur Abū-l-Faraj3 oder bei den Syrern Barahrun (arabisiert 
Ibn Hārūn) nennen. Unter Anleitung seines einflussreichen Vaters genoss er eine 
gründliche Ausbildung, welche neben der Profanbildung auch Kenntnisse der 
Schrift und der Kirchenväter einschloss. 1244 verließ die Familie wegen der Wirr-
nisse der Mongolenzeit die alte Heimat und ließ sich im fränkischen Antiochien 
nieder. Es folgten weiterführende Studien (Rhetorik/Medizin/Naturkunde) in Tri-
polis bei einem nestorianischen Lehrer. Am Fest der Kreuzerhöhung (14. Septem-
ber) 1246 wurde er, gerade erst zwanzig Jahre alt, zum Bischof von Gubos, einem 
Flecken in der Nähe von Melitene, geweiht und nahm den Namen Gregor an. Das 
binnenjakobitische Schisma (1253-1261) geschickt ausnutzend, wechselte er auf 
den einflussreichen Sitz von Aleppo.4 Gregor unterstützte nämlich Dionysius An-
gur gegen dessen Widersacher Johannes Barmaʿadani.5 Der dramatische Fortgang 
der Ereignisse sollte zeigen, dass Barhebräus mit Dionysius Angur den richtigen 

1  Die Liste der syrisch-orthodoxen Patriarchen und Maphriane folgt den Angaben bei Barhe-
bräus, Gregorii Barhebræi Chronicon Ecclesiasticum (Chron. eccl.), Joannes Baptista Abbeloos 
und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Löwen, 3, 649-652, und darauf basierend Asse-
mani, Guiseppe Simone 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd. 2: De scripto-
ribus Syris monophysitis, Rom, 321-414 (Patriarchae Jacobitarum), 414-472 (Maphriani, seu 
Primates), sowie die Kataloge 479-484. 

2  Einen Überblick über Leben und Werk bieten Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syri-
schen Literatur mit Ausschluß der christlich-palästinensischen Texte, Bonn, 312-320, und Assema-
ni 1721, 2, 244-321. Zu den arabischen Werken resp. der Überlieferung syrischer Traktate 
in arabischer Übersetzung vgl. Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Litera-
tur, Bd. 2: Die Schriftsteller bis zur Mitte des 15.Jahrhunderts, (Studi e Testi 133), Rom, 272-281; 
Bibliographie bei Takahashi, Hidemi 2005, Barhebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway 
(New Jersey); guter Übersichtsartikel bei Hage, Wolfgang 1985, Art. „Gregor Barhebräus“, 
in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 14, Berlin / New York, 158-164. 

3  Bei koptisch-arabischen Autoren können wir eine analoge Entwicklung beobachten; 
s. Fathi-Chelhod, Jean 2001, „L’origine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire d’homony- 
mes“, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1. 

4  Lamy vermutet noch 1253, vgl. seine praefatio zu Barhebräus, Chron eccl. 1, IX. 
5  Der Unglückliche wurde 1261 von seinen Gegnern am Altar des großen Barsauma-

Klosters, von dem unten noch die Rede sein wird, erschlagen, vgl. Barhebräus, Chron. eccl. 
2, 741. Es sollte jedoch nicht die einzige Bluttat in diesen heiligen Hallen sein. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 192 

Kandidaten unterstützt hatte.6 Nicht ganz unerwartet erfolgte daher nach dessen 
Tod am 19. Januar 12647 die Erhebung des Barhebräus im kleinarmenisch-kiliki- 
schen Sis auf der Patriarchalsynode zum „Maphrian von Tagrit und dem Osten“8. 
Von seiner Titular-Residenz Tagrit besuchte er auf ausgedehnten Pastoralreisen die 
versprengte Herde in Bagdad, Kleinarmenien, Marāga und Täbris. Das gewaltsame 
Ableben des letzten Kalifen und den Sturz der Abbasiden nahm man in christli-
chen Kreisen gelassen hin. Mit den neuen mongolischen Herren9 tat sich die Kir-
che denn auch wesentlich leichter. Die Hauptstadt der Ilchane10 schätzte Barhe-

6  Von den Unersprießlichkeiten der Patriarchenwahl handelt Barhebräus an mehreren Stel-
len seiner Kirchenchronik (Barhebräus, Chron. eccl. 2, 707, 711-721). 1253 hatte der Sultan 
von Damaskus im Einvernehmen mit dem seldschukischen Herrscher und dem mongoli-
schen Statthalter Bayju den syrisch-orthodoxen Mönchspriester Johannes Barmaʿadani als 
Patriarchen bestätigt, ohne dass dieser sich indes vor dem gewaltsamen Tode seines Rivalen 
hätte durchsetzen können. Johannes Barmaʿadani hatte seinerseits die weltliche Gewalt an-
gerufen. So ließ er sich 1261 vom rūm-seldschukischen Sultanat in Konya die Jurisdikti-
onsgewalt über alle kleinasiatischen Bistümer und Klöster bestätigen. 

7  Nach Barmaʿadanis Tod verhinderte Barhebräus mit seinen Gesinnungsgenossen die Ein-
setzung des Theodor von Quplida zum Patriarchen und setzte die Bestallung Ignatius’ III. 
durch, der von Hülägü ein später durch Abaqa erneuertes Diplom erhielt. Ignatius III. 
fühlte sich nun seinerseits dem Barhebräus verpflichtet und ebnete ihm den Weg zum 
Maphrianat, vgl. Barhebräus, Chron. eccl. 2, 755f. 759f. Eine weitere Bestätigung erhielt der 
Kirchenmann 1269 durch Vermittlung des armenischen Kronprinzen Leo (Barhebräus, 
Chron. eccl. 2, 765f.). 

8  Die „westsyrische“ Kirche war bereits im sechsten Jahrhundert östlich des Tigris im damali-
gen Sasanidenreich stark vertreten. Die Verfolgung der Monophysiten unter Justin I. und 
Justinian I. zwang viele zur Auswanderung ins Perserreich, wie ein Jahrhundert zuvor be-
reits die extrem diphysitische Partei ins benachbarte Nisibis ausgewandert war. Der Ma-
phrian, eigentlich der „Befruchter“ oder ordinator im geistlichen Sinne, war nach dem Pa-
triarchen der ranghöchste Kleriker im syrischsprachigen Osten (primas Orientis), vgl. Asse-
mani 1721, 2, dissertatio de monophysitis, Nr. VIII: De Maphriano seu Primate Jacobitarum. 

9  Vgl. Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der Ilchanenzeit 
1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl., Berlin, 205-224. Hülägüs erfolgreicher Vorstoß nach 
Westen musste die religiöse Landschaft verändern. Die zu dieser Zeit noch beträchtlichen 
christlichen Gemeinschaften bestanden inmitten der muslimischen Bevölkerung und wa-
ren auch politisch nicht ohne Bedeutung. Dem mongolischen Vormarsch stellten sich vor 
allem islamische Staaten in den Weg, weshalb das Verhältnis zwischen Mongolen und 
Muslimen gespannt blieb, nicht zuletzt wegen des Widerstands im mamlukischen Ägyp-
ten. Anders verhielt es sich jedoch mit den Christen. Unter den von den Mongolen absor-
bierten Uiguren waren ganze Stämme und Dörfer christlichen, d. h. nestorianischen Be-
kenntnisses. Nestorianische Mönche und Schreiber waren als Prinzenerzieher und Über-
setzer tätig und sicherten so den christlichen Einfluss bei der politischen Führung. Nach 
der Eroberung Bagdads genossen die Christen des Vorderen Orients Freiheiten, die ihnen 
die Muslime seit Jahrhunderten vorenthalten hatten, etwa das Recht auf öffentliche Dar-
stellung des christlichen Bekenntnisses in Gestalt von Prozessionen, Kreuzen auf den Kir-
chen, Glockengeläut etc. Die Rückkehr von Renegaten oder die Bekehrung von Muslimen 
zum christlichen Glauben standen nicht mehr unter Strafe, die entehrende Kopfsteuer 
wurde aufgehoben, und orientalische Christen wurden verstärkt in die mongolische Di-
plomatie mit den Abendländern eingebunden. 

10  Zur Residenz der Ilchane und den christlichen Zentren in Aserbaidschan vgl. Spuler 1968, 
220ff., 332ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 193 

bräus wegen ihrer relativen Ruhe und vor allem noch mehr wegen ihrer umfang-
reichen Bibliothek. Dort ereilte ihn auch am 30. Juli 1286 nach dreitätigem 
Krankenlager der Tod. Zunächst noch in der Bischofskirche von Marāga bestat-
tet, erfolgte zu einem späteren Zeitpunkt die Überführung des Leichnams ins 
Kloster Mar Mattai.  

Der in einer politisch unruhigen Zeit rastlos tätige Kirchenmann hinterließ ein 
gewaltiges literarisches Œuvre, das ihn zum Hauptvertreter der „Syrischen Renais-
sance“ auf syrisch-orthodoxer Seite machte. Dieser literarische Nachlass besticht 
nicht so sehr durch Originalität als vielmehr durch den enzyklopädischen Geist des 
Nachgeborenen, der die christlich-syrische und antike Tradition mit der arabischen 
Gelehrsamkeit verbindet. Ausgedehnte Pastoralreisen in die versprengten Diözesen 
seiner stark geschrumpften Gemeinschaft hinderten den Maphrian nicht an der 
Fortführung seines chronistischen Mammutwerkes Maktbānūt zabnē (Beschreibung 
der Zeiten), an dem er bereits 1275 gearbeitet hatte und das ihn bis zu seinem Le-
bensende beschäftigen sollte. Den Stoff entnahm Barhebräus vor allem der fast ein 
Jahrhundert älteren titelgleichen Weltchronik Michaels des Syrers († 1199)11, des-
sen synchronistisches Tabellenschema er zu einer geschlossenen Darstellung um-
formte, nicht ohne gelegentlich auch inhaltlich von ihm erheblich abzuweichen. 
Der in Tagrit residierende Maphrian erweiterte aber das Geschichtswerk um das ne-
storianische Material12 aus dem Kitāb al-mijdal (Liber turris) des Mārī b. Sulaymān 
(† 1148) sowie für die neueste Zeit aus den syrischen, arabischen und persischen 
Dokumenten seiner schier unerschöpflichen Bibliothek in Marāga. Barhebräus 
fasste den gesamten Stoff zu einer historia tripartita13 zusammen: zu einer nach 
„Dynastien“ verlaufenden Weltgeschichte, dem berühmten Chronicon Syriacum, 
und parallel dazu, der weniger bekannten Kirchengeschichte, dem Chronicon eccle-
siasticum, welches wiederum den westlichen und den östlichen Zweig des syrischen 
Kirchentums behandelt, und schließlich einer arabischen Kurzfassung der syri-
schen Weltchronik (Tārīkh mukhtaṣar al-duwal), welche als eigenständiges Werk be-
trachtet werden muss. Mit Rücksicht auf die überwiegend muslimische Leserschaft 
wurde der Stoff einerseits z. T. erheblich gekürzt, andererseits aber auch um Le-
bensbeschreibungen berühmter Araber erweitert, so dass zum guten Schluss eine 
völlig neue, politisch korrekte Version der ursprünglich rein syrischen Weltge-
schichte entstanden ist. An anderer Stelle ist bereits bezüglich der Eroberung An-
tiochiens14 durch die Kreuzfahrer auf die Eigenarten der arabischen Version gegen-
über der syrischen hingewiesen worden. Für die hier zu behandelnde syrische Kir-
chenchronik entfällt indes eine solche arabische Parallelüberlieferung. 

                                                                                          
11  Vgl. dazu Weltecke, Dorothea 2003, Die ‚Beschreibung der Zeiten‘ von Môr Michael dem 

Grossen (1126-1199): Eine Studie zu ihrem historiographiegeschichtlichen Kontext, Löwen. 
12  Zur Liste der nestorianischen Patriarchen vgl. Assemani 1721, 2, 387-472. 
13  Zur Diskussion um die orientalischen Quellen vgl. Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg. 

2005, Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-1204, Paderborn, 43-47. 
14  Ebd. 50. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 194 

Die Beziehungen zu den Franken15 

Die Staatengründungen in Syrien brachten die Franken in enge Berührung mit der 
einheimischen christlichen Bevölkerung. In diesen Verhältnissen spielte die soge-
nannte „jakobitische“16 Kirche oder das syrisch-orthodoxe Patriarchat von Antio-
chien eine hervorragende Rolle. Barhebräus’ Werken, vor allem seiner Kirchen-
chronik, lassen sich manche Angaben über das geistliche Leben der Franken und 
ihre Beziehungen zur syrisch-orthodoxen Kirche entnehmen. Das Erscheinen der 
Franken in Syrien führte zu Spannungen mit den muslimischen Arabern, während 
im Gegensatz dazu die syrisch-orthodoxen Christen Beschützer hinzugewannen, 
die sie in manchen innerkirchlichen Angelegenheiten nicht vergeblich um Beistand 
anriefen. Barhebräus hält fest, dass es seiner Kirche gegenüber nur zu einer einzi-
gen großen Ausschreitung gekommen sei, nämlich der Plünderung des Barsauma-
Klosters durch Joszelin II. 1148, während die Zeugnisse für ein friedliches Zusam-
menleben der beiden Konfessionen bei weitem überwiegen.  

Die Maßnahmen der Franken bei der Errichtung ihrer lateinischen Erzbistümer 
und Bistümer berührten die syrisch-orthodoxe Kirche in keinerlei Hinsicht, da die-
se einer anderen Obödienz folgte. Auch kam es weder zu Zwangsunionen zwi-
schen Syrern und Lateinern, noch zu einer problematischen Latinisierung syrisch-
orientalischer Riten, was immer Komplikationen mit sich führt. Dass an verschie-
denen Stellen die griechische Hierarchie durch eine lateinische abgelöst wurde, 
konnte den Syrern nur recht sein, solange sie selber davon unberührt blieben. 
Zwar befanden sich die Franken als Anhänger der Zweinaturenlehre in formeller 
dogmatischer Übereinstimmung mit den Griechen, doch unterschied sich ihr Ritus 
so sehr von dem ihrigen, dass die Syrer keine allzu enge Kooperation zwischen den 
chalcedonischen Schwesterkirchen zu Lasten der Nichtchalcedonier zu befürchten 
hatten. Es mag aus heutiger Sicht vielleicht ein wenig verwundern, doch in der 
Sicht Michaels des Syrers galten die Franken als dogmatisch weitherzig, da für sie 
alle Christen seien, die das Kreuz anbeteten.17 In der Tat, sieht man einmal von 
der Mia-Physis-Lehre ab, die ohnehin nur den gelehrten Fachtheologen vertraut 
war, ließ sich in der Glaubenspraxis der orthodoxen Syrer nichts Anstößiges fest-
stellen. Man verfügte über eine „katholische Kirchenstruktur“, d. h. man besaß ein 
hierarchisches Priestertum und feierte eine gültige Eucharistie, verwaltete auch die 

15  Vgl. Lüders, Anneliese 1964, Die Kreuzzüge im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Berlin, 
66-72. 

16  So benannt nach Jakob Baradaeus, der „Zerlumpte“, in Anspielung auf sein Mönchsge-
wand, der im sechsten Jahrhundert die monophysitische Gegenhierarchie in Kleinasien, 
Syrien und Ägypten begründete. Im Gegensatz zu den anderen Bezeichnungen wie Julia-
nisten, Gaianiten, Acephalen, Eutychianern hielt sich der Begriff „Jakobit“, ursprünglich 
begrenzt auf die Anhänger des Jakob, als Sammelbezeichnung für alle Monophysiten syri-
scher und auch koptischer Zunge bei den erklärten Gegnern dieser Bewegung am längsten. 

17  Zur Diskussion der betreffenden Stellen im Werk Michaels vgl. Lüders 1964, 67f.; Weltecke 
2003, 68-73. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 195 

übrigen Sakramente, vor allem die Taufe, gültig,18 man verehrte das heilbringende 
Kreuz und rief die Fürsprache der allerseligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria19 
an. Da die Syrer wie die Griechen die päpstliche Jurisdiktion nicht anerkannten 
und sich eigentlich nur im Ritus von den übrigen Christen unterschieden, galten 
sie den Lateinern eher als Schismatiker denn als Häretiker.  

In welchen Formen fand nun die Beziehung der Franken zur syrisch-orthodoxen 
Kirche ihren Ausdruck? Die fränkische Oberherrschaft in einem Großteil des syri-
schen Diözesangebietes erlegte dem Patriarchen die Pflicht auf, sich durch ein Di-
plom vom König von Jerusalem in seinem Amte bestätigen zu lassen. So ließ sich 
schon Patriarch Michael von Balduin IV.20 in Akko das alte, noch von Balduin III. 
ausgestellte Bestätigungsschreiben erneuern. Die Übergabe eines solchen Diploms 
beinhaltete eine rechtliche Unterstellung unter die fränkische Oberherrschaft, 
machte es aber umgekehrt auch den Franken zur Pflicht, als Beschützer gegenüber 
den syrischen Christen in inneren und äußeren Angelegenheiten aufzutreten.  

Das Verhältnis der Lateiner zu den orthodoxen Syrern beruhte auf einer gewis-
sen Achtung, die allerdings nicht einem diffusen ökumenischen Goodwill ent-
sprang, sondern eher einem sehr bestimmten kirchenpolitischen Kalkül folgte, mit 
dem die traditionelle Sonderstellung der Griechen im Orient unterminiert werden 
sollte. Barhebräus ist klug genug, diese Taktik zu durchschauen, wenn er schreibt:  

Nachdem Michael (der Syrer) in Golgatha und am Heiligen Grabe gebetet hatte, feierte 
er die dem Herrn gehörigen Feste und die Konsekration der geweihten Öle in unserer 
Kirche St. Magdalena. Am Vorabend des Großen Sonntag (31.03.1168) traf er den frän-
kischen Patriarchen und wurde ehrenvoll empfangen. Von dort reiste er zurück nach An-
tiochien und begab sich sogleich zum fränkischen Patriarchen in Quṣair (südlich von 
Antiochien), der ihn freudig empfing. Da dieser wegen des griechischen Patriarchen in 
Antiochien verärgert war, ließ er unseren Patriarchen mit großem Prunk einholen, so als 
wolle er die Griechen demütigen. Und wie auch immer, dem Rest unseres Volkes ge-
reichte dies zur Genugtuung.21 

                                                                                          
18  Die lateinischen Kanonisten gingen, von Augustinus her argumentierend, in der Regel von 

der Gültigkeit der außerhalb der katholischen Kirche gespendeten Taufe aus, auch wenn 
deren Wirksamkeit sich innerhalb einer schismatischen Gemeinschaft notgedrungen nicht 
vollkommen entfalten konnte. Bei den Orientalen sah dies grundsätzlich anders aus. So 
bestritten die Armenier und Kopten grundsätzlich die Gültigkeit der von den Nestorianern 
gespendeten Taufen. Die Position der Syrer scheint wohl nicht einheitlich gewesen zu sein, 
vgl. de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orientalia 
Christiana Analecta 125), Rom, 116. 

19  In der Bedeutung des Konzils von Ephesus (431) bestand zwischen Katholiken und Syrern 
keine Kontroverse. 

20  Vgl. Lüders 1964, 68. Roger von Antiochien drängte den lateinischen Patriarchen, der den 
Gegenkandidaten Basilius unterstützte, sich aus den Händeln der Syrer herauszuhalten. 
Die Approbation war Sache des weltlichen Herrschers, da die Syrer nicht der lateinischen 
Jurisdiktion unterstanden, vgl. auch Weltecke 2003, 63ff. 

21  Barhebräus, Chron. eccl. § 90 (2, 545f., eigene Übersetzung) Nach einer längeren Zeit der 
Unterdrückung durch die Griechen, vor allem während der byzantinischen Herrschaft über 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 196 

Da die „Jakobiten“ in Antiochien von den Griechen als Ketzer nicht geduldet wur-
den, residierten ihre Häupter in angrenzenden Städten und Klöstern, auch wenn 
sie den klangvollen Titel „Patriarch von Antiochien und dem ganzen Osten“22 bei-
behielten. Es dürfte kein Zufall sein, dass nur unter der kurzen fränkischen Herr-
schaft in Antiochien in den Jahren 1222-125223 der syrische Patriarch, Ignatius II., 
in der Stadt am Orontes residierte. Michael I. und Barhebräus regierten ihre 
Sprengel zumeist vom Sattel ihrer Reittiere und diverser Klöster aus. Die Franken 
taten ihrerseits alles, um den Rang des syrischen Patriarchen aufzuwerten, was von 
den Griechen, wohl nicht zu Unrecht, als Affront gewertet wurde. Ihr Interesse am 
innerkirchlichen Leben der Syrer bekundeten die neuen Herren, indem sie, sooft 
wie möglich, an der Ordination des Patriarchen teilnahmen, auf dessen Wahl sie 
einen gewissen Einfluss hatten, wie etwa im Falle Johannes’ XIII., der am 17. 
Schewat 1440 Sel. (Februar 1129) in Gegenwart Joszelins in der fränkischen (sic!) 
Kathedrale (der „großen Kirche“) geweiht wurde.24 Die Weihe fand also auf fränki-
schem Territorium in Gegenwart fränkischer Notabeln statt. Die Wahl war nicht 
ganz zufällig auf Johannes Maudiana, den Archimandriten des Klosters Duair 
(unweit von Antiochien), gefallen. Johannes galt als besonnen und friedfertig. Sei-
ne erste Amtshandlung als neuer Patriarch war die Entfernung des Syro-Armeniers 
Johannes Barandreas vom Mabbuger Bischofssitz, obwohl oder weil dieser sich als 
Kontroverstheologe gegen die Franken und Armenier hervorgetan hatte. Die 
Spannungen innerhalb des syrischen Klerus waren enorm, und nicht jeder Wür-
denträger war über die ökumenischen Annäherungsversuche seines Patriarchen 
entzückt. Barhebräus berichtet für die Amtszeit des Johannes von z. T. heftigen 
Kontroversen auch mit der armenischen Schwesterkirche. Der armenische Katholi-
kos attackierte die Syrer wegen des Kreuzzeichens und des fermentums25, während 
die syrischen Kontroverstheologen ungeniert die Armenier ob ihrer lateinischen 
Bräuche als Judaisierer beschuldigten. Auf diesem Hintergrund ist es nachvollzieh-
bar, dass man sich in Joszelins Umgebung stets um kooperative Patriarchen be-
mühte. 

Im Falle von Unklarheiten beanspruchten nämlich die Franken die Schiedsrich-
terrolle und führten, wenn nötig, auch eigenmächtig Untersuchungen durch. Als 
1142 der Maphrian von Tagrit, der ehemalige Mönch Lazarus aus dem Sergiusklo-

Antiochien, wurde das fränkische Regiment von den Altorientalen zunächst als willkom-
mene Erleichterung empfunden.  

22  Zur Stellung des Patriarchen Michael I. und seiner Politik gegenüber den weltlichen Herr-
schern und den Geistlichen anderer Konfession vgl. Weltecke 2003, 82-89. 

23  Vgl. Lüders 1964, 68 Anm. 3. 
24  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 88 (2, 483f.). 
25  Die leidige Azymenfrage erschütterte auch die syrische Kirche, vgl. de Vries 1940, 155-163. 

In der Frühzeit ist für Rabbula († 435) der Brauch der Azymen auch für manche syrische 
Konvente bezeugt. Doch verwendeten die Syrer wie die meisten Orientalen ausschließlich 
gesäuertes Brot als eucharistische Materie. Die Armenier, politisch und religiös unabhän-
gig, kehrten ihre Sonderstellung gegenüber den Griechen und Syrern auch in der Benut-
zung der Azymen bewusst hervor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 197 

ster, die Nachfolge des verstorbenen Maphrian Dionysius von Bagdad antrat und 
kurz darauf nach der Patriarchenwürde griff und sich auf der Wahlsynode im Mar 
Aaron-Kloster als Ignatius proklamierte, klagte die unterlegene Partei bei Joszelin 
II., dem Sohn von Joszelin I., in Edessa ihre Rechte ein.26 Streitigkeiten waren in 
der kleinen syrischen Gemeinde an der Tagesordnung. Zu Unruhen kam es bei der 
Wahl des Johannes Barmaʿadani im ersten Kanūn (Dezember) 1252 (Barhebräus 
war in diesem Streit parteiisch);27 erst nachdem üppige Geschenke ihren Weg in die 
fränkischen Schatztruhen gefunden hatten, erklärte sich die weltliche Obrigkeit da-
zu bereit, den bereits gewählten Patriarchen anzuerkennen. Bertold Spuler betont 
in diesem Zusammenhang, dass die Simonie bei den Syrern auch in der Mongo-
lenzeit eine erhebliche Rolle gespielt habe, obwohl schon etliche Jahre zuvor Patri-
arch Michael durch entsprechende Kanones dem Missbrauch vergebens einen Rie-
gel vorzuschieben versucht hatte.28 Bereits im fünften Jahrhundert mussten sich 
die orientalischen Christen im Sasanidenreich das Wohlwollen des Großkönigs 
teuer erkaufen. Für die frühe Kalifenzeit berichtet Barhebräus, dass sich die Behör-
den das Diplom für den Patriarchen versilbern ließen.29 Johannes III. († 873) bei-
spielsweise musste in den Wirren der Thronfolge nach dem Ableben des berühm-
ten Vorgängers, Dionysius I. von Tell-Mahre († 845), mit fünfzig Kamelladungen 
die Gunst des Kalifen al-Maʾmūn erkaufen. Über die anderen Patriarchen sind wir 
nicht immer so gut informiert, doch waren hohe Zahlungen für die begehrten Di-
plome auch in der Kreuzfahrerzeit die Regel. Nur im Munde des lateinischen Pa-
triarchen, eines Reformgeistlichen, findet sich ein entrüstetes Wort über die Simo-
nie: „Simonis (scil. Magi, non Petri) est…“,30 der Orientale spricht da lieber vom 
„Geschenkwesen“31, das, wie wir gezeigt haben, auf eine lange vorislamische Tradi-
tion zurückblicken kann. Die „Schutzbefohlen“ befanden sich in prekärer Lage. 
Denn den Zuschlag für das Patriarchenamt erhielt in der Regel jener Geistliche, der 
das meiste für den Kalifen aus den Gläubigen herauspressen konnte, kein Wunder 
also, wenn Patriarchen wie Johannes Barmaʿadani bei ihren eigenen Leuten bis auf 
den Tod verhasst waren.32 Nun war die Kritik der Lateiner an der Simonie der Ori-
entalen nicht gerade sehr glaubwürdig, da jene nicht unbedingt als Vertreter einer 

                                                                                          
26  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 89 (2, 497f.) 
27  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712). 
28  Vgl. Spuler 1968, 211. Aus Sicht des westlichen Reformmönchtums waren die von den Sy-

rern simonistisch gespendeten Sakramente zwar gültig, aber letztlich doch unerlaubt. Die 
Rechtmäßigkeit der Patriarchenwahl ließ sich daher häufig anfechten. 

29  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 58 (3, 307-312). 
30  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 87 (2, 474f.). 
31  Vgl. Spuler, Bertold 1952, Iran in früh-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und öffentli-

ches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055, Wiesbaden, 
367ff.  

32  Spuler 1968, 210, konstatiert: „Der Hauptfehler der syrisch-mesopotamischen Christenheit 
lag vielmehr in der personellen Zwietracht und dem Mangel an Ehrfurcht vor den geistli-
chen Vorgesetzten.“ Aus diesem Grunde hat Michael mit seinen neuen Kanones einen er-
folglosen Kampf gegen die Simonie der Syrer geführt, vgl. Lüders 1964, 69 Anm. 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 198 

evangelischen Armut von sich reden machten. So stellte etwa das reiche Erbe des 
fränkischen Patriarchen von Antiochien33 selbst das nicht gerade bescheidene Auf-
treten einiger Orientalen in den Schatten. Wie das bereits erwähnte Beispiel des 
Johannes Barmaʿadani zeigt, waren auch die fränkischen Fürsten trotz des erbitter-
ten Widerstands einiger Kleriker gegen simonistische Praktiken grundsätzlich nicht 
gefeit.34 

Die Stellung der Franken als weltliche Schutzherren der syrisch-orthodoxen Kir-
che machte sich besonders für die Region um Edessa positiv bemerkbar. Dieses 
Gebiet war der am weitesten nach Osten vorgeschobene Posten der Franken, der, 
gleich einem verlorenen Eiland im muslimischen Meere, nur etwa vierzig Jahre in 
fränkischem Besitz war. Wie bereits an anderer Stelle35 gezeigt, begann mit dem 
Fall Edessas in die Hände Nūr ad-Dīns ein langer Leidensweg für die christliche 
Bevölkerung. Besonders für die syrisch-orthodoxe Kirche bedeutete dieser Vorgang 
beständige Rechtsunsicherheit und unaufhörliche Übergriffe auf das Kirchengut. 
Unter Joszelin war es noch ganz anders in der Stadt zugegangen. Die fränkischen 
Schutzherren waren stets um den inneren und äußeren Frieden der syrisch-
orthodoxen Kirche bemüht, wohl auch aus der klugen Einsicht heraus, dass sie 
ohne Unterstützung der autochthonen christlichen Bevölkerung, Syrer wie Arme-
nier, dieses Territorium niemals hätten verteidigen können. Aus diesem Grunde in-
tervenierte Joszelin zugunsten syrisch-orthodoxer Schismatiker und zwang den Pa-
triarchen zur Aufhebung der Exkommunikation.36 1130 intervenierten die Franken 
beim seldschukischen Stadtherrn von Amid, nachdem es zu schweren Übergriffen 
auf das syrisch-orthodoxe Kirchengut gekommen war.37 Die gemeinsame Isolation 
in einem muslimischen Umfeld zwang Syrer und Lateiner zur Kooperation über 
die bekenntnismäßigen Unterschiede hinweg. Während des Streites um Theodor 
bar Wahbūn38, als Edessa vom syrisch-orthodoxen Patriarchen mit dem Bann be-
legt worden war, ließen die Edessener ihre Kinder in fränkisch-katholischen Kir-
chen taufen.39 Beinahe wäre es hierbei zu einer Kirchenunion der Lateiner mit ei-
nem Teil der syrisch-orthodoxen Kirche gekommen. Die weithin geübte Praxis ei-
ner communicatio in sacris legte denn auch die Wiederherstellung einer vollständi-
gen jurisdiktionellen Einheit beider Hierarchien nahe. Dazu kam es allerdings 

33  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 90 (1192 n. Chr.; 2, 597-600). Das syrische Zumri ist unver-
ständlich; mit Lamy ist eine Form wie Aymerus/Heimerich hinter dem syrischen Konso-
nantenbestand zu vermuten. 

34  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 95 (2, 709-712). Bei aller Voreingenommenheit ist Barhe-
bräus’ Beobachtung zutreffend, wonach Johannes nur mit großen Spenden an die Franken 
sich behaupten konnte. 

35  Vgl. Bruns 2005, 51-58. 
36  Vgl. Lüders 1964, 69. 
37  Ibid. 
38  Vgl. Kaufhold, Hubert 1990, „Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts. Neue 

Quellen über Theodoros bar Wahbūn“, Oriens Christianus 74, 115-151. 
39  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 87 (2, 477f.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 199 

dann doch nicht. Wie eng das Band zwischen den beiden Kirchengemeinschaften 
indes tatsächlich war, kann man dem Umstand entnehmen, dass der Maphrian 
Mar Ignatius IV., der Primas Orientis und Bischof von Aleppo († 1258), seinen pri-
vaten Nachlass zu gleichen Teilen den Lateinern wie den Syrern vermachte.40 

Der Überfall auf das Barsauma-Kloster 

In den Augen des Barhebräus gab es lediglich einen einzigen gravierenden Vorfall, 
der das Verhältnis der beiden Schwesterkirchen nachhaltig belastete, nämlich den 
Überfall des Grafen Joszelin II. von Edessa 1148 auf das Barsauma-Kloster41. Un-
ser Autor widmet den Vorgängen in seiner Kirchengeschichte breitesten Raum.42 
Entsprechend der hohen Verehrung, die das Kloster wegen seiner wundertätigen 
Reliquien unter den Christen, ja selbst unter den Muslimen genoss, musste dieses 
Vorgehen Joszelins großen Anstoß erregen. Vorausgegangen waren der erste Fall 
Edessas, die kurze Rückeroberung durch die Franken und schließlich der endgülti-
ge Verlust an die Türken 1146. Sowohl Michael als auch Barhebräus in seiner Welt-
chronik sind auf diese nicht nur für das orientalische Christentum betrüblichen Er-
eignisse in aller Ausführlichkeit eingegangen. Damals war es auch zu einem ernsten 
Zerwürfnis zwischen dem syrischen Bischof Basilius und Joszelin gekommen, dem 
Barhebräus die Hauptschuld an dem Desaster anlastet. Die Franken hätten die 
Stadt 1144 ohne nennenswerten Schutz zurückgelassen und die Türken damit 
gleichsam eingeladen, von ihr Besitz zu ergreifen. Umgekehrt hatte Joszelin den 
syrischen Bischof – wohl nicht ganz unbegründet – im Verdacht, insgeheim mit 
den Türken hinter dem Rücken des fränkischen Kommandanten die Übergabe der 
Stadt ausgehandelt zu haben, was auf Hochverrat hinauslief. Die Beziehungen zwi-
schen Syrern und Franken waren in jenen Tagen auf dem Tiefpunkt angelangt, und 
während der kurzen Rückeroberung Edessas 1144-1146 bekam Basilius die ganze 
Wut des fränkischen Grafen zu spüren. Als Joszelin nun 1148 mit einigen Rittern 
zu einer Strafexpedition in Harran ausrückte, konnte er die festen Plätze nicht 
mehr einnehmen und beschloss daher, das türkische Hinterland zu plündern. Die 
umliegende Bevölkerung, einschließlich der muslimischen, hatte zufällig davon er-
fahren und einen nicht unbeträchtlichen Teil ihrer beweglichen Habe ins Barsau-

                                                                                          
40  Vgl. Barhebräus,Chron. eccl. § 61 (3, 427f.). 
41  Der Name Barsauma begegnet in der syrischen Literatur sehr häufig. Sicherlich war es 

nicht der nestorianische Bischof von Nisibis gleichen Namens, vgl. Baumstark 1922, 108f. 
Es handelt sich wohl um die sterblichen Überreste jenes Begleiters des Eutyches, der auf 
der sog. Räubersynode von Ephesus (449) an der Misshandlung des Konstantinopler Patri-
archen Flavian und der päpstlichen Legaten beteiligt war. Die orientalische Hagiographie 
kennt mehrere Viten, eine äthiopische (BHO 149) und eine syrische Überlieferung, vgl. 
Baumstark 1922, 180. Unter den orientalischen Monophysiten war dieser Heilige sehr ver-
ehrt, bei den Chalcedoniern hingegen war er verhasst, was die Zurückhaltung der Kreuz-
fahrer erklären könnte. 

42  Vgl. Barhebräus, Chron. eccl. § 89 (2, 503-510). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 200 

ma-Kloster schaffen lassen. Am 18. Hazirān (Juni) 1148 erschien Joszelin mit sei-
nen Rittern vor dem Südtor der ummauerten Klosteranlage und verlangte die Her-
ausgabe nur der türkischen Güter. Als der Abt, wohl aus nicht unbegründeter 
Furcht vor türkischen Racheakten, sich weigerte, wurde der gesamte Konvent in der 
Klosterkirche eingesperrt, und Joszelins Priester hielten sich am Kirchenschatz der 
Syrer schadlos. Der syrische Konvent wurde schließlich ganz in einen nahen Wein-
berg ausquartiert, während die fränkischen Truppen und ihre armenischen Ver-
bündeten das ganze Kloster einen Tag lang durchsuchten. Was Barhebräus in die-
sem Zusammenhang allerdings nicht erwähnt, was wir jedoch bei Michael Syrus 
finden, ist der Hinweis auf das löbliche Verhalten der Templer, die, obwohl Beglei-
ter Joszelins II., sich dennoch weigerten, ihre Hand nach Kirchengut auszustrecken, 
da „es ihre Aufgabe sei, Krieg gegen die Türken zu führen“ und nicht Christenbrü-
der auszuplündern.43 Zwölf Maultiere mit Beutegut sollen es gewesen sein, dazu 
noch einige Kamele und schließlich fünfzig Mönche, die zwecks Lösegeldforde-
rung abgeführt wurden. Jetzt war der Zeitpunkt gekommen, wo nach den Gesetzen 
orientalisch-christlicher Hagiographie der Heilige des Klosters als genius loci tätig 
werden musste. Der selige Mar Barsauma erschien drei besonders argen Kreuzzüg-
lern des Nachts im Traum mit der Forderung an den fränkischen Fürsten, von sei-
nem ungebührlichen Treiben unverzüglich abzulassen. Die Mönche hätten zwar, 
so der heilige Barsauma, gesündigt und eine Züchtigung verdient, doch hätten sie 
nun genug gebüßt und müssten unbedingt freigelassen werden. Doch Joszelin 
ignorierte die Warnung des Heiligen, wie es heißt, in „pharaonischer Manier“ und 
bestand auf der Zahlung von fünftausend Dinaren, welche von den Mönchen Da-
vid und Jakob von den Nachbardörfern eingesammelt werden sollten. Fromme 
Seelen wollen in jenen Tagen denn auch gesehen haben, wie ein Flammenschwert 
aus Barsaumas Schrein aufgestiegen sei, und gehört haben, wie die Stimme des 
Heiligen Joszelin und seinen Gefährten ein furchtbares Zorngericht androhte. 
Doch ließ sich dieser nicht beirren. Erst als im Elul 1460 Sel. (September 1149) die 
geforderte Summe bereitlag, konnten alle Mönche wieder ins Kloster zurückkehren 
und ihrer gewohnten Tätigkeit nachgehen. So weit Barhebräus in seiner Kirchen-
chronik. 

Die Plünderung des Barsauma-Klosters durch die Kreuzfahrer war indes kein 
Einzelfall. Der weithin bekannte Wohlstand der Mönche weckte die Begehrlichkei-
ten der Nachbarn, gleich welcher Religion oder Konfession. Schon vor Joszelin, so 
erzählt Barhebräus in seiner Weltchronik44, seien die reichen Viehbestände, vor al-
lem Schafe und Ziegen, des Klosters von den Türken geplündert worden. Als sich 

43  Vgl. die Diskussion der betreffenden Stellen (Michael Syrus, Chronique de Michel le Syrien, 
Patriarche Jacobite d’Antioche (1166-1199), Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Übers., 4 Bde., Pa-
ris 1899-1924, 3, 287; IV, 644) bei Lüders 1964, 71. 

44  Vgl. Barhebräus, The Chronography of Gregory Abû’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew Physici-
an, Ernest W. Budge, Hg. und Übers., 2 Bde., London 1932, 1, 276; Barhebräus, Gregorii 
Barhebræi Chronicon Syriacum, Paul Bedjan, Hg., Paris 1890, 315. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FRANKEN UND SYRER IN DER KIRCHENCHRONIK DES GREGOR BARHEBRÄUS 201 

die Hirten bei einer solchen Aktion zur Wehr setzten, seien drei Klostervasallen 
und zwei Marodeure zu Tode gekommen. Zu allem Überfluss hätten die Türken 
dann noch Blutgeld vom Kloster verlangt, was aber verständlicherweise nicht ge-
zahlt wurde. Daraufhin kam es zur Einäscherung der umliegenden Weinberge. Ei-
ne Gerichtsklage beim Emir in Ḥiṣn Ziyād blieb indes nicht ohne Erfolg, so dass 
Schadensersatz an das Kloster geleistet werden musste. 

Ein Schmankerl für die fromme Leserschaft hält Barhebräus wiederum in seiner 
Kirchenchronik bereit, wenn er mit einer gewissen Genugtuung davon berichtet, 
wie Joszelin nach der Plünderung des Barsauma-Klosters in Tell-Bāshīr von einer 
türkischen Übermacht hoffnungslos eingeschlossen wurde. Für den Fall einer 
glücklichen Errettung aus Feindeshand gelobte Joszelin feierlich die Rückgabe aller 
geraubten Kirchengüter. Erst die Reliquie des Heiligen, die rechte Hand des Bar-
sauma (wie sie in die belagerte Festung kam, teilt uns Barhebräus nicht mit, ver-
mutlich als Beutegut), welche über die Mauer drohend gegen die Heiden gehalten 
wurde, vertrieb die Feinde von den Wällen. Mit dieser erbaulichen Erzählung in-
des harmoniert nicht die Darstellung in der Weltchronik, wonach Joszelin nachts 
mit zweihundert Mann die Festung Tell-Bāshīr in Richtung Antiochien verließ und 
von den Turkmenen in einen Hinterhalt gelockt wurde. Von einer glorreichen 
Schlacht ist hier nicht mehr die Rede, eher handelt es sich um einen verzweifelten 
nächtlichen Ausbruchversuch, der jedoch durch die Wachsamkeit der Turkmenen 
vereitelt wurde. Joszelins Truppe wurde aufgerieben, ihr Anführer geriet in Gefan-
genschaft und wurde von den Türken für tausend Dinar an Nūr ad-Dīn, den 
Kriegsherrn von Aleppo, weiterverkauft. Dieser erkannte sogleich den Wert des Ge-
fangenen und ließ ihn in Ketten legen. Doch blieb das erwartete Lösegeld aus, 
Barhebräus teilt uns leider nicht mit, warum. In den Augen des Maphrians hatte 
Joszelin durch seine neunjährige Kerkerhaft genug für seine Vergehen am Barsau-
ma-Kloster gebüßt. Ja, am Ende umleuchtete den Gemarterten die Gloriole christ-
lichen Bekennertums. So rühmt Barhebräus Joszelins Standhaftigkeit, der trotz 
Drohungen und Schmeicheleien seitens der Kerkermeister sich beharrlich weigerte, 
Christus zu verleugnen und den Islam anzunehmen, nur um Hafterleichterung zu 
bekommen. Joszelin blieb dem christlichen Glauben treu und empfing gegen Ende 
seines Lebens nach neunjähriger Haft im Kerker die Sterbesakramente aus der 
Hand eines katholischen Bischofs. Damit endete für Barhebräus die Geschichte des 
einzigen ernsten Zerwürfnisses zwischen Syrern und Franken. 

Bibliographie 

Assemanus, Josephus Simonius 1721, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, Bd. 
2: De scriptoribus Syris monophysitis, Rom. 

Bar Hebraeus, Gregorii Barhebræi Chronicon Ecclesiasticum, Joannes Baptista Abbe-
loos und Thomas Josephus Lamy, Hg., 3 Bde., Löwen 1872-1877. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER BRUNS 202 

Bar Hebraeus, Gregorii Barhebræi Chronicon Syriacum, Paul Bedjan, Hg., Paris 1890. 
Bar Hebraeus, The Chronography of Gregory Abû’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew 

Physician, Ernest W. Budge, Hg. und Übers., 2 Bde., London 1932. 
Baumstark, Anton 1922, Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschluß der christlich-

palästinensischen Texte, Bonn. 
Bruns, Peter und Georg Gresser, Hg. 2005, Vom Schisma zu den Kreuzzügen 1054-

1204, Paderborn. 
Fathi-Chelhod, Jean 2001, „L’origine du nom Bar Ebroyo. Une vielle histoire 

d’homonymes“, Hugoye: Journal of Syriac Studies 4,1. 
Graf, Georg 1947, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, Bd. 2: Die Schriftsteller 

bis zur Mitte des 15.Jahrhunderts, (Studi e Testi 133), Rom. 
Hage, Wolfgang 1985, Art. „Gregor Barhebräus“, in: Theologische Realenzyklopädie, 

Bd. 14, Berlin / New York, 158-164. 
Kaufhold, Hubert 1990, „Zur syrischen Kirchengeschichte des 12. Jahrhunderts. 

Neue Quellen über Theodoros bar Wahbūn“, Oriens Christianus 74, 115-151. 
Lüders, Anneliese 1964, Die Kreuzzüge im Urteil syrischer und armenischer Quellen, Ber-

lin. 
Michael Syrus, Chronique de Michel le Syrien, Patriarche Jacobite d’Antioche (1166-1199), 

Jean-Baptiste Chabot, Hg. und Übers., 4 Bde., Paris 1899-1924. 
Spuler, Bertold 1952, Iran in früh-islamischer Zeit: Politik, Kultur, Verwaltung und öffent-

liches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055, 
Wiesbaden. 

Spuler, Bertold 1968, Die Mongolen im Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der Ilcha-
nenzeit 1220-1350, 3. verb. und erw. Aufl., Berlin. 

Takahashi, Hidemi 2005, Barhebraeus. A Bio-Bibliography, Piscataway (New Jersey). 
de Vries, Wilhelm 1940, Sakramententheologie bei den syrischen Monophysiten, (Orien-

talia Christiana Analecta 125), Rom. 
Weltecke, Dorothea 2003, Die ‚Beschreibung der Zeiten‘ von Môr Michael dem Großen 

(1126-1199): Eine Studie zu ihrem historiographiegeschichtlichen Kontext, Löwen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191 - am 22.01.2026, 04:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

