
T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen

126 | S+F (34. Jg.)  2/2016 DOI: 10.5771/0175-274X-2016-2-126

1.	Einleitung

Die weltpolitischen Konflikte des 21. Jahrhunderts 
sind durch gegensätzliche, gleichzeitige 
Entwicklungen gekennzeichnet. Die Globalisierung 

führt zum „Aufstieg der Anderen“ (Zakaria 2008) und einer 
multikomplexen Welt (Acharya 2010) aus Nationalstaaten, 
Nichtregierungsorganisationen, weltweit tätigen Institutionen 
sowie Global Players. Über alle einzelnen Konflikte hinaus 
beinhaltet dies die beiden folgenden Makroentwicklungen:

�� Eine Verschiebung des weltpolitischen Zentrums vom Nord-
Atlantik an die Anrainerstaaten des Nordpazifik sowie nach 
Zentralasien, da die Globalisierung den ehemaligen großen 
Reichen und Zivilisationen (China, Russland, Indien) ermög­
licht, wieder an ihren Status als Großmacht anzuknüpfen und 
den Aufstieg von Schwellenländern forciert (z.B. Brasilien);

�� Die Auflösung von traditionellen Identitäten und Herr­
schaftsformen (bedingt auch durch die gravierenden sozialen 
Ungleichheiten in der Welt); dies führt zu fragmentierten 
Gesellschaften und einer Re-Ideologisierung von innergesell­
schaftlichen Konflikten (Menzel 1998; Rulff 2006).

Der Aufstieg der Anderen (Zakaria 2008) wie die ideologische 
Segmentierung von Gesellschaften infolge der Globalisierung 
führen zu intensivierten Kämpfen um Anerkennung in der 
nationalen, somit innergesellschaftlichen, wie auch der inter­
nationalen Sphäre (zur Problematik wechselseitiger Anerken­
nung zwischen den USA und China siehe Terhalle 2015). Die 
Außenpolitik Chinas etwa wird in den USA vielfach durch die 
Brille des eigenen Verständnisses internationaler Beziehungen 
wahrgenommen und vice versa. Zum konstruktiven Umgang mit 
Kämpfen um Anerkennung ist es essentiell, das jeweilig andere 
Verständnis von außenpolitischem Handeln zu berücksichtigen.

Die sogenannten hybriden Kriege stellen aufgrund ihres Zwit­
tercharakters zwischen staatlichen und nichtstaatlichen Kriegen 
eine besondere Herausforderung für die Sicherheitspolitik von 
Staaten und insbesondere von Demokratien dar. Clausewitz hat 
den hybriden Charakter des Krieges in seiner von ihm sogenann­
ten „wunderlichen Dreifaltigkeit“ zur konstitutiven Bestimmung 
seines Resultates für die Theorie des Krieges gemacht. Die „wun­
derliche Dreifaltigkeit“ ist nicht mit ihrer Fehlinterpretation durch 

Martin van Creveld und Mary Kaldor (2000) zu verwechseln. Der 
einfache Unterschied ist derjenige, dass Clausewitz eine fließende 
und damit potenziell wechselsende der im Folgenden dargestell­
ten drei Tendenzen postuliert, während sie in der Interpretation 
von Kaldor und van Creveld als reine Hierarchie erscheint. Dies 
bedeutet, dass die „wunderliche Dreifaltigkeit“ zur Erklärung aller 
Kriege und gewaltsamen Konflikte von Gruppen, Gemeinschaf­
ten und Staaten herangezogen werden kann, die Konzeption 
des trinitarian warfare von van Creveld dagegen nur für Staaten 
Verwendung findet, in der eine Hierarchie zwischen „Regierung, 
Armee und Volk“ anzutreffen ist (Herberg-Rothe 2009).

Was macht den hybriden Charakter der Theorie des Krieges bei 
Clausewitz aus? Für ihn ist der Krieg nicht nur ein Chamäleon, 
das je nach den Umständen seine „Farbe“ wechselt. Vielmehr sei 
der Krieg eine „wunderliche Dreifaltigkeit“, die zusammengesetzt 
sei aus der ursprünglichen Gewaltsamkeit des Krieges, die wie 
ein blinder Naturtrieb anzusehen sei, aus dem Spiel der Wahr­
scheinlichkeiten und des Zufalls, wodurch der Krieg dem Spiel der 
Wahrscheinlichkeiten und des Zufalls angehöre, und schließlich 
der untergeordneten Natur des Krieges als politisches Instrument, 
wodurch er dem „bloßen Verstande“ zugeordnet werden könne.

An der „wunderlichen Dreifaltigkeit“ fällt sofort auf, dass Clause­
witz in der dritten der drei Tendenzen seine weltberühmte Formel 
vom instrumentellen Charakter des Krieges als eines Werkzeuges 
der Regierung bzw. der Politik wiederholt, diese aber in diesem 
Resultat für die Theorie nur eine von prinzipiell gleich berechtigten 
Tendenzen ist. Zudem argumentiert Clausewitz, dass der Krieg 
aus vollkommen entgegengesetzten Tendenzen zusammenge­
setzt sei: auf der einen Seite die ursprüngliche Gewaltsamkeit des 
Krieges – „wie ein blinder Naturtrieb“, auf der anderen Seite das 
Wirken des reinen Verstandes und damit der Rationalität. Dieser 
Gegensatz wird durch die zweite Tendenz vermittelt, den Kampf 
unterschiedlicher Armeen (wobei Clausewitz unter Armee jede 
Gruppe bewaffneter Kämpfer versteht). Der hybride Charakter 
des Krieges wird durch diesen Gegensatz begründet.

Hieraus ergibt sich, dass die weltberühmte Formel vom Krieg 
als Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln nur eine Be­
stimmung in einem grundlegenderen Gegensatzverhältnis 
darstellt. Dieser Gegensatz ist bei Clausewitz in der Unterschei­
dung der existentiellen Kriegsauffassung des frühen gegenüber 

Clausewitz und der Kampf um Anerkennung in 
hybriden Kriegen – zur Motivation von IS Kämpfern
Andreas Herberg-Rothe und Miriam Förstle

Abstract: Clausewitz’s concept of the „wondrous trinity“ understands war essentially as a hybrid form. The hybrid character 
of war is caused by the instrumental rationality of war as a tool of governments on the one side and its existential dimension 
on the other side. Clausewitz is well known for his formula of war as a continuation of politics by other means. However, this 
is a position of the very late Clausewitz; the early Clausewitz developed an existential understanding of warfare. The escalation 
of violence in existential warfare is caused by the denial of recognition between the fighting communities. Additionally, in 
existential warfare, violence presents an opportunity of young men with unstable identities in a fractured globalized world to 
give meaning to their seen-as miserable life.

Keywords: Clausewitz, recognition, identity, freedom and dying
Schlagworte: Clausewitz, Anerkennung, Identität, Freiheit und Sterben

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   126 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 127

Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen | T H E M E N S C H W E R P U N K T

1.1	 Existentielle Kriegsauffassung

In seiner Bekenntnisdenkschrift von 1812 ist der Krieg für 
Clausewitz von existentieller Bedeutung (Clausewitz in Hahlweg 
1967). Es handelt sich nicht um einen Akt, in dem ein „Volk“ 
seine Interessen verfolgt, sondern in dem es „zu sich selbst 
gelangt“. Hier wird Krieg noch nicht als zweckrationaler Akt 
der Gewalt definiert, der den Gegner zur Erfüllung des Willens 
zwingt, wie vom späten Clausewitz. Vielmehr geht es darum, 
sich selbst einen eigenen Willen zu beweisen. Seit Langem galt 
der Glaubenssatz der preußischen Heeresreformer, dass sogar 
eine Niederlage, wenn sie nur ehrenvoll erfolgte, die moralische 
Kraft erzeuge, um eine bessere Gesellschaft zu schaffen. Die 
Wiederaufnahme des Kampfes gegen Napoleon war in ihren 
Augen nicht nur eine moralische Pflicht. In dieser Forderung 
äußerte sich auch ihre geschichtliche Erfahrung, dass allein der 
verlorene Krieg von 1806 den Weg zu einem grundlegenden 
Wandel in Preußen freigemacht hatte.2

Clausewitz stuft Ehre, Moral und Anerkennung damit höher 
ein als die unmittelbare physische Existenz. Bereits vor den 
preußischen Niederlagen schrieb er, dass nicht eine völlige 
Unterwerfung zu befürchten sei. Vielmehr graute es ihm vor 
dem „schmachtenden Zustand“, in dem die bürgerliche Exi­
stenz noch nicht bedroht sei, die Unabhängigkeit und Würde 
des Staates aber verloren sei. Wird ein Krieg als existentiell 
begriffen, sind ganz verschiedene Formen zu unterscheiden:

a.	unmittelbar „körperliche“, gegenständliche oder substantielle 
Existenz3,

b.	Existenz als Identität eines bestehenden politischen Subjekts, 
also einer Gemeinschaft, Gesellschaft, Nation usw.,

c.	Existenz im Sinne einer herzustellenden, noch zu konstitu­
ierenden Identität,

d.	„moralische“ Existenz, die Anerkennung als gleicher Staat 
innerhalb der Staaten, gleicher Staatsbürger innerhalb eines 
Staates.

Der frühe Clausewitz nahm eine eindeutige Gewichtung die­
ser Formen von Existenz vor: Am höchsten rangierte bei ihm 
die „moralische“, gefolgt von der politischen Existenz. Um 
eine dieser beiden Formen zu erhalten, war er dazu bereit, die 
unmittelbare, körperliche Existenz seiner Person aufzugeben 
und die des Staates aufs Spiel zu setzen. 

Ganz ähnlich betont auch Johann Gottlieb Fichte, dass die 
Freiheit als Voraussetzung der Selbstverwirklichung des Men­
schen höher stehe als die physische Existenz. 

„Freiheit ist das höchste Gut. Alles andere nur das Mittel dazu, 
gut als solches Mittel, uebel, falls es dieselbe hemmt. Das zeit­
liche Leben hat darum selbst nur Werth, inwiefern es frei ist: 

2	 Münkler, Gewalt und Ordnung, S. 106; Paret, Staat, S. 268.
3	 Existenz in diesem Sinne ist für Clausewitz noch nicht relevant, da die 

französische Armee keinen Vernichtungskrieg gegen die preußische 
Bevölkerung führte. Im 19. und 20. Jahrhundert gab es jedoch Kriege, 
in denen eine Bevölkerung um ihre unmittelbare Existenz kämpfen 
musste. Van Creveld betont lediglich diese unmittelbare Existenz des 
„Kampfes ums Dasein“ und kritisiert an Clausewitz, er würde den 
Krieg ausschließlich instrumentell sehen. Dabei übersieht van Creveld 
nicht nur die Positionen des frühen Clausewitz, sondern auch, dass es 
ganz unterschiedliche Formen des „Kampfes um Existenz“ gibt. Vor 
allem sind Kriege um politische Existenz zu konstatieren, bei denen 
die Abgrenzung zu einem instrumentellen Krieg für einen politischen 
Zweck nicht so einfach ist, wie es sich bei van Creveld darstellt; Creveld, 
Zukunft des Krieges, S. 211-216.

der instrumentellen des späten Clausewitz angelegt. In der 
existentiellen Kriegsauffassung geht es im Wesentlichen um 
die Anerkennung als gleichberechtigt und gleichwertig, und 
damit um Identität durch den gewaltsamen Kampf, in der 
instrumentellen dagegen um die Verfolgung von Interessen 
und die machtpolitischen Absichten. Für Clausewitz war die 
Wiederanerkennung nach den aus seiner Sicht beschämenden 
und entehrenden Niederlagen der preußischen Armee bei Jena 
und Auerstedt von 1806 der entscheidende Antrieb seines 
Denkens und Handelns bis 1815, der endgültigen Niederlage 
Napoleons. Erst hierdurch wurden für ihn seine persönliche 
Ehre und die des preußischen Staates wiederhergestellt. Nach 
diesem Prozess wandelte sich seine Kriegsauffassung zu der 
bekannten weltberühmten Formel – die ursprünglichere fand 
ihren Niederschlag jedoch noch in der „wunderlichen Drei­
faltigkeit“, in der Clausewitz versuchte, in seinem „Resultat 
für die Theorie“ eine Balance zwischen beiden zu entwickeln 
(zur Interpretation von Clausewitz siehe Herberg-Rothe 2007).

Diese Unterscheidung hat weitreichende Auswirkungen auf unser 
Verständnis des Krieges und wie die Sicherheitspolitik auf die 
Herausforderungen von hybriden Kriegen reagieren muss. Für 
Clausewitz ist die Anerkennung als gleichwertiges Subjekt die 
entscheidende und zentrale Voraussetzung, dass man Konflikte 
über Interessen zweckrational lösen und notfalls begrenzte Kriege 
führen kann. Dies ist insbesondere im 21. Jahrhundert von zen­
traler Bedeutung: Wie kann man begrenzte Kriege in einem ent­
grenzten, globalisierten Umfeld führen (Strachan 2013)?  Unsere 
These ist, dass das zwanzigste Jahrhundert weitgehend (allerdings 
nicht ausschließlich) durch gewaltsame Kämpfe um Anerkennung 
gekennzeichnet war. Der Charakter des Krieges und gewaltsamer 
Konflikte im 21. Jahrhundert ist bestimmt durch die hybride 
Kombination von Instrumentalität des Krieges und gleichzeitig 
von Kämpfen aufgrund verweigerter Anerkennung und zum Teil 
sogar von Kämpfen um schlicht elementare Anerkennung. Da die 
Kategorie der Anerkennung in diesen Konflikten und insbesondere 
in der Analyse der Grausamkeit des IS bisher nicht genügend be­
rücksichtigt worden ist, wollen wir hier diese hier näher erläutern.

Für Clausewitz ist die Kategorie der Ehre unmittelbar verbunden 
mit der Selbstachtung und der als unverzichtbar erlebten Ach­
tung durch die Mitmenschen. Der Kampf auf Leben und Tod um 
Ehre und Anerkennung kann als historische Entwicklungsphase 
des grundlegenden Bedürfnisses nach wechselseitiger Achtung 
angesehen werden, die für die Stabilität sozialer Beziehungen 
und Gemeinschaften unerlässlich ist. Wenn der junge Clausewitz 
davon spricht, dass kein Mensch auf der Welt mehr Bedürfnis 
nach Nationalehre habe als er, drückt sich hierin sein geradezu 
existentieller Wunsch nach Anerkennung aus. Die Anerkennung 
als Individuum wie als Staat ist bei Clausewitz gekoppelt an die 
Bereitschaft und die Fähigkeit, mit dem Degen in der Hand je­
derzeit zu einem „Kampf auf Leben und Tod“ bereit zu sein. In 
einer Zeit, in der die Gleichheit der Menschen sich noch nicht zu 
einem „allgemeinen Volksvorurteil“1 entwickelt hatte, schienen 
Ehre und Anerkennung nur durch die prinzipielle Bereitschaft 
zum Kampf auf Leben und Tod gewährleistet zu sein.

1	 „Das Geheimnis des Wertausdrucks (...), die Gleichheit und gleiche 
Gültigkeit aller Arbeiten, weil und insofern sie menschlicher Arbeit 
überhaupt sind, kann nur entziffert werden, sobald der Begriff der 
menschlichen Gleichheit bereits die Festigkeit eines Volksvorurteils 
besitzt“; Karl Marx in Anschluss an Hegel, Kapital I, MEW 23, S. 74.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   127 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen

128 | S+F (34. Jg.)  2/2016

erhaltung postuliert Hegel einen Kampf auf Leben und Tod aus 
Gründen der Anerkennung. Hegel vertritt eine Position, die aus 
dem Kampf um Anerkennung einen innergesellschaftlichen 
Zwang zur praktisch-politischen Durchsetzung von freiheitsver­
bürgenden Institutionen ableitet. Es ist demzufolge der Anspruch 
der Individuen auf wechselseitige Anerkennung, der dem ge­
sellschaftlichen Leben von Anfang an als moralische Spannung 
innewohnt. Diese immanente Spannung treibt die Gesellschaft 
über das bisherige Maß an sozialem Fortschritt hinaus und führt 
so auf dem Weg eines sich stufenweise wiederholenden Konflikts 
allmählich zu einem Zustand von gelebter Freiheit. Der Kampf 
um Anerkennung auf der Basis vorhandener Anerkennung ist 
hier bestimmt durch eine hierarchische Stufung, in der die jeweils 
erreichte Stufe überschritten wird durch die Wiederaufnahme des 
Kampfes um Anerkennung. In dieser Perspektive ist die Verletzung 
einer ursprünglich bestehenden Anerkennung das entscheidende 
Motiv für die Wiederaufnahme des Kampfes um Anerkennung.7

Versuchen wir, die unterschiedlichen Standpunkte paradig­
matisch zu unterscheiden (im Bewusstsein, dass es Übergänge 
und Mischformen zwischen den folgenden Gegensätzen gibt):

Hobbes und Machiavellis Konzeption ist im Wesentlichen 
durch die Kategorie der Selbsterhaltung geprägt. Sie reflektieren 
die selbstzerstörerischen Folgen des Bürgerkrieges und leiten 
hieraus die Notwendigkeit des staatlichen Gewaltmonopols ab, 
in das die Bürger aus rationalen Gründen der Selbsterhaltung 
einstimmen. Grundlegende Probleme dieser Position sind etwa 
die Gefahren des Machtmissbrauchs und die Entwicklung von 
totalitären Staaten. Trotz aller notwendigen Infragestellung 
dieser Position ist ihr historischer Impuls die Selbsterhaltung 
und eine zweckrationale Begrenzung des Krieges.

Der theoretische Ansatz des frühen Clausewitz ist primär durch 
eine Verletzung der bestehenden Anerkennungsformen gekenn­
zeichnet. Trotz aller zeitbedingten Überspitzungen ist seine 
Konzeption zu beschreiben als Selbsterhaltung durch Selbst­
entgrenzung. Die „Entgrenzung“ der preußischen Gesellschaft 
und des Staates, des Krieges und Clausewitz’ Persönlichkeit ist 
grundsätzlich limitiert durch das Prinzip der Selbsterhaltung, 
dem die Selbstentgrenzung untergeordnet bleibt.

Hegel wiederum propagiert eine historische Stufenfolge der 
Höherentwicklung. Er setzt den Primat damit auf die Selbst­
entgrenzung des Menschen, die jedoch gebunden bleibt an 
die Erhaltung der grundlegenden Strukturen von Staat und 
Gesellschaft. Methodisch drückt sich diese Konzeption der 
Selbstentgrenzung innerhalb der Grenzen der Selbsterhaltung 
darin aus, dass das „Andere“ bei Hegel nur ein Moment des 
Selbstbewusstseins ist (Herberg-Rothe 2005).

Die Konzeption Jüngers und anderer im Gefolge des 1. Weltkrieges, 
in denen der Krieg als „Rausch“ empfunden wird, kann demge­
genüber als „reine“ Selbstentgrenzung gekennzeichnet werden. 
Ihr entspricht die historische Erfahrung des Ersten Weltkrieges, 
der Erfahrung des „Sich-Verlierens“ im Krieg, wodurch erst die 
Gewalt zum Selbstzweck wird. Die paradoxe Problematik ist, dass 
im Krieg ein Prozess des „Sich-Verlierens“ in Gang gesetzt wird, 
bei dem die Menschen nur durch die Anwendung von noch mehr 
Gewalt wieder zu sich finden (Geyer 1995: 150; Sofsky 1996: 55).

7	 Honneth, Anerkennung (S. 11 und S. 36-44).

durchaus keinen, sondern es ist ein Uebel und eine Qual, wenn 
es nicht frei sein kann. Sein einziger Zweck ist darum, die Frei­
heit fürs erste zu brauchen, wo nicht, zu erhalten, wo nicht, zu 
erkämpfen; geht es in diesem Kampf zu Grunde, so geht es mit 
Recht zu Grunde, und nach Wunsch; denn das zeitliche Le­
ben – ein Kampf um Freiheit. Das Leben selbst, das ewige, geht 
nicht zu Grunde, keine Gewalt kann es geben oder nehmen: 
der Tod ist dann, wo es das zeitliche Leben nicht seyn konnte, 
der Befreier.“ 

Prägnant formuliert Fichte denn auch: „Wer sterben kann, wer 
will denn den zwingen.“4

1.2	 Selbsterhaltung und Selbstentgrenzung im 
Kampf auf Leben und Tod

Im Kampf um Leben und Tod in seiner Bedeutung für die Ent­
wicklung von Gesellschaften sind zwei große Theoriestränge zu 
unterscheiden. Der eine ist im Wesentlichen bestimmt durch 
Machiavelli und Hobbes. Der englische Sozialphilosoph Thomas 
Hobbes unterschied zwischen einem historischen Anfangsstadi­
um und der grundlegenden Gegenüberstellung von Natur- und 
Gesellschaftszustand. Mit dem Begriff des Naturzustandes kenn­
zeichnete er den allgemeinen Zustand unter den Menschen, der 
sich ergibt, wenn jedes politische Steuerungsorgan vom gesell­
schaftlichen Leben fiktiv abgezogen würde. Der einzelne Mensch 
ist in Hobbes Konzeption durch eine Haltung der präventiven 
Machtsteigerung gegenüber den Mitmenschen geprägt. Die sozi­
alen Beziehungen nach einer solchen „Subtraktion“ besitzen den 
Charakter eines Krieges aller gegen alle.5 Gibt es solche „fiktive 
Subtraktionen“ in der Wirklichkeit? Eine Möglichkeit ist, den so 
verstandenen Naturzustand in grundlegenden gesellschaftlichen 
Umwälzungen, Umbrüchen, Revolutionen zu verorten. In ihnen 
sind die alten politischen Mächte nicht mehr und die neuen noch 
nicht in der Lage, das gesellschaftliche Leben zu steuern. In dieses 
Vakuum zwischen alten und neuen politischen Mächten stößt 
der „Naturzustand“ des Kampfes um Selbsterhaltung. 

Den theoretisch konstruierten Zustand eines Kampfes aller ge­
gen alle benutzte Hobbes, um an dessen negativen Folgen zu 
demonstrieren, dass die vertraglich geregelte Unterwerfung 
aller Subjekte unter eine souveräne Herrschaftsgewalt nur das 
vernünftige Resultat einer zweckrationalen Interessenabwä­
gung jedes einzelnen sein kann. In dieser Konzeption bildet die 
Zweckrationalität das Zentrum einer Begrenzung der Gewalt.6 
Die Rückkehr des „Naturzustandes“ in entwickelte Gesellschaften 
kann in dieser Theorietradition so begründet werden: Sind in 
einer Gesellschaft der Staat oder eine andere Organisation nicht 
mehr in der Lage, die Gesellschaft politisch zu steuern oder kann 
das Gewaltmonopol nicht mehr aufrechterhalten werden, droht 
jederzeit der Rückfall der Individuen oder der gesellschaftlichen 
Gruppen in den Naturzustand des Kampfes um Selbsterhaltung. 

Ganz anders argumentiert jener andere Strang, als dessen be­
deutendster Repräsentant Hegel anzusehen ist. Im Gegensatz zu 
Machiavellis und Hobbes’ Annahme eines Kampfes um Selbst­

4	 Fichte, Johann Gottlieb, Werke. Hrsg. Von Immanuel Hermann Fichte. 
Bd. IV, Berlin 1971, S. 410-413. 

5	 Münkler, Herfried, Thomas Hobbes. Frankfurt 1993, S. 108-111. 
6	 Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik 

sozialer Konflikte. Frankfurt 1992 (im Folgenden zitiert als Honneth, 
Anerkennung), S. 117-118. 

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   128 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 129

Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen | T H E M E N S C H W E R P U N K T

ihren fanatischen Kampf zu schaffen. Für die zumeist jungen 
Rekruten bedeutet ein Leben mit dem IS vor allem Macht, Stär­
ke, Status und Geld (Chulov 2014). Durch seine traditionelle 
Weltsicht und seine Rückorientierung zu Werteidealen verhilft 
der islamische Fundamentalismus die entstandenen inneren 
Spaltungen, soziale Desintegration und kulturellen Sinnverlust 
für die segmentierte Gesellschaft zu beseitigen (Münch 2001).

Obwohl die junge arabische Gesellschaft an zahlreichen Moder­
nisierungsschüben mitwirkt, fühlt sie sich als Opfer. Zygmunt 
Bauman spricht vom Übergang von einer „festen“ in eine 
„flüssige“ Moderne. Einhergehend damit entstehen zahlreiche 
Umbrüche, die eine immense Herausforderung für die indivi­
duellen Lebensentscheidungen bedeuten. Das Individuum ist 
konfrontiert mit alten Strukturen, die auseinanderfallen oder 
auseinander genommen werden, wodurch sich die Gesell­
schaft zusehends zu einem fragmentierten Gebilde entwickelt. 
Gleichzeitig bietet sich keine alternative Struktur, die eine 
gleichwertige institutionelle Stützkraft bereithält und an die 
Stelle der Wegfallenden treten kann. Infolgedessen werden 
sämtliche Muster von Beziehung unbeständig und angreifbar 
und das Vertrauen in sie schwindet (Bauman 2000: 34).

In den Prozess der fortschreitenden Auflösung traditioneller 
Identitäten tritt der IS mit einer Eindeutigkeit, welche in kei­
nem Bereich des Lebens der jungen Araber mehr gegeben ist 
(Seeßlen 2015: unter II). Da der Anpassungsprozess an die 
Leitbilder der Moderne als beinahe unmöglich erscheint und 
die Versprechungen auf Modernität als nicht realistisch und 
sinnbringend angesehen werden, muss eine andere Alternative 
für die Bewältigung der sich rapide ändernden Umwelt gefun­
den werden (Münch 2001). Hinzu kommt, dass die mächtigen 
Spannungen zwischen einem traditionell, familiär und religiös 
geprägten Innenraum und einer offenen, verführerischen und 
unordentlichen Außenwelt ab einem gewissen Zeitpunkt kaum 
mehr zu ertragen sind (Seeßlen 2015: unter III). 

2.1	 Gewalt, Anerkennung und Identität in den 
Sozialwissenschaften und der Analyse des IS

Charles Taylor rückt zwei Begriffe in den Vordergrund für die 
Analyse von Gesellschaften: Ehre und Anerkennung. Soziale 
Anerkennung und Ehre waren in der vormodernen Zeit bereits 
in früher Kindheit gegeben und zwar alleine mit dem Erwerb 
von sozial abgeleiteter Identität auf der Basis gesellschaftlicher 
Kategorien (Ehre durch den Geburtsstand) (Taylor 1995: 52ff). 
Zudem waren Anerkennung und Zugehörigkeit durch soge­
nannte „Wir-Identitäten“ (Taylor 1989: 171) des Kollektivs 
selbstverständlich vorhanden. In der modernen Gesellschaft 
jedoch verhält es sich gegenteilig. Hier muss sich das Individu­
um um Ehre und Anerkennung selbst kümmern, ist gleichzeitig 
aber auf gesellschaftliche Gegenleistung angewiesen. Seine 
Identität wird durch ein diffiziles und ergebnisoffenes Wech­
selverhältnis von persönlicher Leistung und gesellschaftlicher 
Gegenleistung ausgebildet (Taylor 1995: 52ff). Anerkennung 
ist also Ergebnis eines Austauschs, im Laufe dessen der Mensch 
jedoch auch scheitern kann, da kein vorgegebenes Drehbuch 
durch die gesellschaftliche Rahmung mehr vorhanden ist. Das 
Risiko und die Unsicherheit steigen damit enorm. Dabei ist es 

Fassen wir unsere Überlegungen thesenhaft zusammen: Selbster­
haltung und Selbstentgrenzung sind grundlegende Gegensätze 
in der politischen Theorie des Krieges und gehören doch un­
mittelbar zusammen. Hegels Konzeption ist bestimmt durch die 
Selbstentgrenzung, aber innerhalb von gesellschaftlichen und 
politischen Grenzen. Trotz aller zugespitzten Formulierungen 
zur Wiedergewinnung der bei Jena verlorenen Ehre bleibt auch 
beim frühen Clausewitz der Kampf um Anerkennung begrenzt, 
weil die Entgrenzung rationales Mittel der Selbsterhaltung bleibt.

Es ist die Kategorie der Anerkennung, der Achtung des An­
deren und der Selbstachtung, die Clausewitz’ Übergang zur 
instrumentellen Kriegsauffassung wesentlich mit begründet. 
Das Fehlen oder die Verweigerung dieser Anerkennung führen 
zur Eskalation und der existentiellen Kriegsauffassung, ihre 
Gewährung jedoch zur Begrenzung und der Instrumentalität 
des Krieges in Clausewitz’ Denken.8 In den Befreiungskriegen 
stellte der preußische Staat in Clausewitz’ Wahrnehmung seine 
verlorene Ehre wieder her. Diese Wiederherstellung der Aner­
kennung war für Clausewitz jedoch primär nicht durch den 
Sieg über Napoleon und seine Armeen bedingt, sondern durch 
den Nachweis der Wehrhaftigkeit als solche. 

2.	Die Krise der islamisch-arabischen Welt und 
der Kampf um Anerkennung

Die arabische Welt befindet sich im Wandel und das nicht erst 
seit den medienträchtigen Ereignissen rund um den arabischen 
Frühling. Entwicklungen die zu einschneidenden gesellschaft­
lichen Umwälzungen führen, sind der beschleunigte soziale 
Wandel mit aufbrechenden Gesellschaftsstrukturen und Tradi­
tionen, gesteigerte Mobilität, zunehmende Urbanisierung und 
säkularer Umgang mit dem Islam. Gleichzeit vollzog sich eine 
Schwächung von religiösen Autoritäten, wodurch sich neue 
Horizonte für die Lebensgestaltung eröffneten. Die geistige Re­
volution führte zu Alphabetisierung und Geburtenkontrolle und 
damit einhergehend auch der gesteigerten Bedeutung der Frau. 
All diese Faktoren bewirken eine fortschreitende Herauslösung 
von vertrauten Lebensbezügen aus traditionellen gesellschaft­
lichen und kulturellen Zusammenhängen (Reissner 2007: 16-17).

Unter dem Schock dieser gesellschaftlichen Umbrüche der 
letzten Jahrzehnte hat die arabisch-islamische Welt jedoch ihre 
Orientierung verloren. Infolgedessen konnten fundamentali­
stische oder islamistische Ansätze, die durch ihre einfachen 
und eindeutigen Botschaften vermeintlich Lösungen bieten, 
Anhänger gewinnen und ihren Einfluss ausbauen (Reissner, 
2007: 21). In einer sich modernisierenden Gesellschaft (egal 
nach welchem Vorbild) dient der islamische Fundamentalismus, 
als Antwort auf komplexe und unberechenbare Probleme, aus 
denen Ohnmachtsgefühle und der Wunsch nach Orientierung 
an leicht nachvollziehbaren Werten und Normen resultieren 
(Benz 2011: 13). Diese Re-Islamisierungstendenzen nutzt der 
sogenannte Islamische Staat „IS“ in äußerst radikaler, aber auch 
beispiellos erfolgreicher Weise. So instrumentalisiert der IS den 
Islam und formt daraus eine Ideologie, um eine Motivation für 

8	 Im Unterschied zu Axel Honneth sind wir nicht der Auffassung, dass 
alle Formen der Gewalt auf einer verweigerten Anerkennung basieren, 
s. Honneth 2011.

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   129 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen

130 | S+F (34. Jg.)  2/2016

selbstständig auszurichten und sein eigenes Leben autonom 
zu organisieren. Dies hat zur Konsequenz, dass das eigene und 
das soziale Leben in einer völlig neuen Weise aufeinander ab­
gestimmt werden müssen, was eine enorme Schwierigkeit in 
der modernen Welt darstellt. Die Risikogesellschaft verkörpert 
hochgradig individualisierte Lebenslagen, in denen die Biografie 
des Menschen aus vorgegebenen Fixierungen gelöst wird. Der 
Einzelne trägt die Verantwortung für sein ergebnisoffenes und 
situatives Handeln (Schwarte 2002: 260-261).

Die arabische Welt ist auch deshalb derart aus den Fugen geraten, 
weil sie sich nicht nur mit einem einzelnen Modernisierungs­
prozess konfrontiert sieht, sondern gleich von einer doppelten 
Modernisierungswelle erfasst wird und damit eine Umbruchs­
situation von erheblicher Intensität bewältigt werden muss. So 
durchläuft sie stetig die Anpassungsprozesse der Ersten Moderne, 
wird aber seit geraumer Zeit von der unaufhaltsam fortschrei­
tenden Globalisierung (flüssige Moderne) gewissermaßen über­
schwemmt. So kommt zu den Umbruchs- und Anpassungspro­
zessen, die sich noch im erstgenannten Stadium befinden und 
noch nicht abgeschlossen und stabilisiert sind, ein zusätzlicher 
Wandlungsprozess hinzu. Die arabische Gesellschaft, die ohnehin 
durch den Übergang in die Erste Moderne an Stabilität eingebüßt 
hat, muss nun einen weiteren tiefen Einschnitt verkraften. So 
müssen diese „Nachzügler der Moderne“, wie Bauman (2008: 
52) sie nennt, versuchen, für global verursachte Probleme Lö­
sungswege auf lokaler Ebene zu finden. Die Erfolgsaussichten 
sind, soviel dürfte inzwischen klar geworden sein, bestenfalls 
mager und allzu oft nicht einmal existent. Für das Individuum 
und seine Identität bedeutet dies, dass es die Auswirkungen der 
Ersten und der flüssigen Moderne verarbeiten muss und in dieser 
Konfusion seine Identität aufbauen oder stabil halten muss.

Einen vermeintlich leichten Ausweg stellt der IS mit seinen 
zahlreichen Mechanismen der Identitätsvergewisserung dar. Die 
Gewalt, als eine dieser Mechanismen, verkörpert ein besonders 
wirkungsmächtiges Mittel für das Individuum. Sie verhilft zu 
neuer Identität und verleiht damit erst den Sinn in der Zuge­
hörigkeit zu einer derart fanatisierten und grausamen Organi­
sation. Im Urbedürfnis des Menschen nach Anerkennung liegt 
der Schlüssel zur Ursache von Gewalttätigkeit – dies ist eine 
grundlegende Annahme in der Sozialisationsforschung. Erik 
Erikson vertritt die Ansicht, dass der identitätsunsichere junge 
Mensch zu extremer Intoleranz, Gewalttätigkeit und Grausam­
keit neigt, um auf diese Weise an Identität zu gewinnen. Denn 
eine unbefriedigende Identitätsfindung führt zu Wut und ein 
drohender Identitätsverlust zu Angst – beides hat enorme de­
struktive Potenziale (Erikson 1971: 84). Das „Paradoxe aller 
rebellischen Identitätsbildung“ (Erikson 1998: 24) ist dabei, dass 
ein auffälliges oder provokantes Verhalten junger Menschen oft 
nur „eine Bitte um brüderliche Anerkennung“ (ebd.) darstellt. 

Wie schon Clausewitz betont, ist die Anerkennung als gleich­
wertiges Subjekt entscheidende und zentrale Voraussetzung für 
die Lösung von Konflikten in zweckrationaler Weise.9 Aufgrund 

9	 In der neuesten wissenschaftlichen Literatur wird die Bedeutung der 
Anerkennung relativiert, weil sie als zweckrationale Lösung von Kon­
flikten missverstanden wird (s. beispielsweise Daase, Christopher u.a. 
(Hrsg.), Recognition in International Relations. Rethinking a Political 
Concept in a Global Context. Basingstoke: 2015). In unserem Ansatz ist 
die diskursive Anerkennung lediglich die Voraussetzung einer zweck­
rationalen Konfliktlösung.

nicht das Bedürfnis nach Anerkennung, was „neu“ ist, also erst 
mit der Moderne hervorgebracht wurde, es sind vielmehr die 
Bedingungen, die neu sind (Schwarte 2000: 16).

Auf die Gewalt als „naheliegende Bewältigungsressource“ der 
verweigerten Anerkennung richtet unter anderem Albert Scherr 
seinen Blick. Er stellt einen Zusammenhang von Gewalt mit 
Aufmerksamkeitsheischen, Auffallen um jeden Preis und zur 
Schaustellung der eigenen Stärke fest. Die Gräueltaten des IS er­
zielen zwangsläufig große mediale Aufmerksamkeit und verhelfen 
somit den „überflüssig“ gewordenen jungen Menschen zu einem 
Gefühl des Gesehenwerdens. Gewalt kann also auch ein Mittel 
sein, das Bedürfnis nach Anerkennung zu stillen. Mit Hilfe einer 
Selbstdefinition als gewaltfähig oder gewaltbereit versucht das 
Individuum oder die Gruppe soziale Anerkennung zu erringen. 
Bestätigt wurde dies in zahlreichen Studien, unter anderem von 
Elias & Scotson (1993), in deren Rahmen die Folgen untersucht 
wurden, wenn sich Personen oder Gruppen vom Zugang zu Karri­
eren in Organisationen der modernen Gesellschaft ausgeschlossen 
fühlen. Damit einher geht die Entstehung des Gefühls, dass die 
Chance auf soziale Anerkennung verwehrt wird. Ein weiteres 
Argument, dass für die Gewalt als naheliegende Bewältigungs­
ressource spricht, ist die Tauglichkeit der Gewalt zur Artikulation 
der sozialen Ausgrenzung. Auf diese Weise wird zwangsläufig 
Aufmerksamkeit errungen und es kann eine Kompensation der 
empfundenen Mangelhaftigkeit durch die Akzentuierung und zur 
Schaustellung der eigenen Stärken erfolgen (Scherr 2004: 218f.).

Auf die so wesentliche Frage „Wer bin ich?“ gibt es in der heu­
tigen Zeit für den Menschen keine eindeutige Antwort mehr. 
In einem Zeitalter der Modernisierung, in dem Prozesse wie 
Enttraditionalisierung, Pluralisierung, Individualisierung und 
Dynamisierung eine gewichtige Rolle spielen, nimmt gleichzei­
tig die Vielfalt an Lebensstilen und Lebensoptionen zu (Fuhrer 
& Trautner 2005: 335). Diese Prozesse steuern wesentlich dazu 
bei, dass Identität kein einheitliches, geschlossenes Ganzes mehr 
darstellt. Ulrich Becks „Risikogesellschaft“ (1986) verkörpert 
moderne Erfahrungen der Identität in der Krise.

Beck nimmt eine Differenzierung im Begriff der Moderne vor. 
So unterscheidet er die Gesellschaft und deren Identitäten in 
der „Ersten Moderne“, befasst sich aber auch mit Identität in 
der „Reflexiven Moderne“. Er beschreibt, dass die Subjekte, 
die mit der Ersten Moderne konfrontiert sind trotz aller Indi­
vidualisierungs- und Atomisierungsprozesse es schaffen, eine 
kollektive Identität herzustellen (Beck 2000). Den Grundstein 
bildet seine „Container-Theorie von Gesellschaft“ (1997: 49ff.), 
die verdeutlicht, dass die soziale Anerkennung, welche für die 
Identitätsbildung so elementar ist, von klar strukturierten sozi­
alen Figurationen wie Familie, Nachbarschaft, lokalen Gruppen 
und Netzwerken geschützt wird. Damit wird trotz zunehmender 
Freisetzungs- und Individualisierungsschübe der modernen Ent­
wicklungen sichergestellt, dass eine Absicherung von individu­
ellen und sozialen Identitäten gelingen kann (Keupp 2008: 41).

Mit seinem Begriff der Risikogesellschaft vertritt Beck in Bezug 
auf Identität die Vorstellung, dass wegen zunehmender „Un­
übersichtlichkeiten“ (Beck 1986) immer weniger Orientierung 
für die Identitätsfindung vorhanden sei. Vormals stützende 
kollektive Identitäten oder bindende Traditionen fallen weg und 
der junge Mensch ist nun gefordert, seine persönliche Identität 

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   130 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 131

Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen | T H E M E N S C H W E R P U N K T

Zudem findet ein radikaler Bruch mit den als zivilisiert gel­
tenden Standards statt. So gibt es wohl keine größere und 
brutalere Praxis von Machtempfindung als den Anderen zu 
entsetzen (Seeßlen, 2015: unter IV). Die Gewalt- und Tötungs­
exzesse des IS und der Schrecken, der dabei verbreitet wird, 
sind ihre mächtigsten Propagandawerkzeuge. Durch die Ver­
öffentlichung von Propagandafilmen, Hinrichtungsvideos und 
ihrem brutalen Vorgehen im Irak und in Syrien wird ihnen 
enorme mediale Beachtung zuteil. Dem IS wird damit eine 
große Plattform zur Präsentation seiner Stärke, Macht und 
Brutalität geboten, das Wesentliche dabei ist jedoch, dass die 
Weltöffentlichkeit mit Entsetzen darauf blickt.

Nur damit, so lautet das Versprechen, können Ohnmacht und 
Minderwertigkeit bezwungen und direkt in Allmacht verwan­
delt werden. Die Anerkennung ihrer Gefolgsleute ist ihnen 
damit sicher, denn je radikaler und monströser die Gewalt, 
desto höher ist der Anerkennungsgrad (Seeßlen, 2015: unter XI).

In der politischen Welt kann die „Selbstlokalisation“ (Schwar­
te 2002: 264) eine identitätsstiftende Funktion erfüllen. So 
bedeutet Identitätsentwicklung in diesem Bereich, dass eine 
Vision aufgebaut wird, wie man die Welt gerne hätte und auch 
in welcher Weise und welchem Umfang man daran mitwirken 
will. Egozentrisches Verhalten wird hierbei überschritten und 
der Wunsch, gemeinsam in der Gruppe die Lebensverhältnisse 
befriedigend zu gestalten, rückt in den Vordergrund (ebd.). In 
dem Moment, in dem junge Menschen anker- und wurzellos 
werden und sozial isoliert sind, suchen sie nach Akzeptanz 
und Halt und finden sich mit Gleichgesinnten in der negativ 
bestimmten Gemeinschaft zusammen (Schwarte 2000: 21f.).

Es ist nicht direkt der IS, nach dem die schlussendlichen An­
hänger streben. Eine beliebige Gruppe kann in Lebensphasen, 
in denen ein Identitäts- und Anerkennungsdefizit herrscht, das 
Bedürfnis nach Rückhalt und Akzeptanz stillen. Der IS ist jedoch 
äußerst erfolgreich im Auffangen und Integrieren der suchenden 
Individuen. Während der junge Mensch mit seinem Leben allein 
gelassen wird, egal ob von Familie, dem sozialen Umfeld, dem 
Staat oder dem ganzen System, nimmt der IS ihn mit offenen 
Armen in seine Gemeinschaft auf und gibt ihm, was er im al­
ten Leben ein für allemal als verloren glaubt: Heimat (Seeßlen 
2015: unter VI). So ist es ein Leichtes, dass aufgrund von „peer 
pressure“ eine Person, deren Identität und Selbstvertrauen nur 
ungenügend vorhanden ist, in den Sog der Gruppendynamik 
einer terroristischen Organisation gerät. Darin erfährt diese 
Person dann die Chance auf Stabilität, Kameradschaft, Ruhm 
und schlussendlich elementare Anerkennung (Hamden 2006: 
12). Letztlich bewältigt das Individuum sein Anerkennungs- und 
Identitätsdefizit durch eine radikale, aber effektive Methode: die 
Aufgabe der personalen Identität und daraus resultierend ein 
völliges Aufgehen in einer kollektiven „Ersatzidentität“. 

Der IS stiftet nicht nur Härte, Gewalt, Helden- oder Krieger­
dasein, er bietet zudem eine Heimat und Fürsorge, ein Gefühl 
des Angenommen- und Geschätztwerdens. Die „negative Frei­
heit“, die das alte Leben in der fragmentierten Gesellschaft so 
beschwerlich gemacht hat, wird abgelöst und durch strenge 
Regeln, jeden Bereich des Lebens betreffend, ersetzt. Das Gefühl 
der eigenen Verantwortlichkeit wird komplett ersetzt und die 
Mitglieder verlassen sich in vollem Umfang auf die Vorgaben 

des Gefühls der fehlenden Anerkennung fällt die Wahl der IS-
Anhänger auf einen nicht-zweckrationalen Lösungswegs. So 
ist es die totale Selbstentgrenzung, verkörpert in der Gewalt­
anwendung und im inhumanen Krieg des IS, die die zumeist 
jungen Männer als Weg des Anerkanntwerdens wählen.

2.2	 Sinn der Gewalt?

Um die identitätsunsicheren Individuen auf Dauer wieder 
zusammenzubringen und in eine kompakte und sinnstiftende 
Gemeinschaft zu binden, bedarf es eines wirkungsvollen Mit­
tels. Die Erfahrung von gemeinsam verübter und grausamer 
Gewalt ist ein solches Mittel, das sinnstiftend erscheint. Per­
sönliche und direkt erlebte Gewaltausübung hinterlässt eine 
nachhaltige, lebendige und unauslöschliche Erinnerung daran 
(Bauman 2000: 40). „Solidarität im Verbrechen“ (ebd.) – eine 
äußerst attraktive Methode, die eine Ersatzlösung für das oben 
genannte Problem der fehlenden Anerkennung darstellen kann.

Bill Buford erklärt die Faszination, die von Gewalt ausgehen kann, 
damit, dass in den Momenten der Gewaltausübung keine Vielzahl 
und keine Möglichkeit an verschiedenen Denkebenen bestehen, 
dass nur die Gegenwart in ihrer absoluten Form im Moment zählt. 
Gewalt beschert dem Menschen eines der stärksten Erlebnisse, 
in denen er sich völlig hingeben kann (Buford 1992). Mit dieser 
Beschreibung der Gewalt kann eine deutliche Abgrenzung zu der 
Annahme gezogen werden, infolge derer Gewalt nur als ein Mittel 
für eine Zweckerfüllung diene. Buford vertritt die Ansicht „dass es 
für die Gewalttätigkeit keinen Grund gibt“ (1992: 234). Er betont 
schlicht den Charakter der Gewalt als Selbstzweck, sozusagen als 
eine Art Droge mit rauschhaften Eigenschaften.

Die effektive Propagandamaschinerie und das manipulative 
Vorgehen des IS führen zum Ablegen von Hemmungen und 
versetzt die Rekruten in eine Art Blutrausch. So verüben sie 
gemeinschaftlich grausame Gewalt und verspüren dabei das 
intensive Moment gemeinschaftlicher Identität.

Zur oben genannten Selbstentgrenzung und damit der Wahl eines 
nicht nur zweckrationalen Lösungswegs gehört die Anwendung 
von massiver und teils abscheulich anmutender Gewalt. Ulrich 
Oevermann sieht den Sinn von „Abscheulichkeiten“, hervorge­
bracht in Gewalthandlungen darin, dass gewöhnliche, als ethisch 
und sittlich angesehene Verhaltensweisen und Bedingungen, 
geradezu verspottet werden. Damit entsteht eine „negative 
Sinngebung, gepaart mit einer defizitären Gewissensbildung“ 
(Oevermann 1998: 86). Mit seiner These beschreibt er, dass unter 
bestimmten Voraussetzungen, wie die Abwesenheit von fami­
liären Bindungen, positiven Zukunftsaussichten, Perspektiven 
auf ein ausgefülltes Leben oder vor allem auch Defizite in der 
sozialen Anerkennung, die Wahrscheinlichkeit für Gewalt erhöht 
wird. Mit dem Ziel der Machtverschaffung (eventuell auch des  
„gleichwertig“-Werdens) werden Gewalthandlungen dann als 
„Topoi und Symbole einer monströsen Sittlichkeitsverletzung“ 
(ebd. 111) verübt. Bedingung ist lediglich die Erfüllung einer 
Funktion im Sinne einer massiven sittenwidrigen und verlet­
zenden Wirkung. So versuchen die IS-Rekruten eine gleichwer­
tige, mit Anerkennung versehene Position zurückzugewinnen 
und eigene Macht zu verwirklichen. 

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   131 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen

132 | S+F (34. Jg.)  2/2016

die den zivilisatorischen Anteil von Islam, Buddhismus, Kon­
fuzianismus und Hinduismus in den Vordergrund rücken. Nur 
auf diese Weise können die Entwurzelten, Ausgegrenzten und 
Überflüssigen der Globalisierung in die Lage versetzt werden, in 
der Anerkennung der zivilisatorischen Leistungen ihrer Kultur 
und Religion eine eigene Identität in der „flüssigen Moderne“ 
(Bauman) auszubilden.

Literaturverzeichnis:

Acharya, Amitav & Buzan, Barry (Hrsg.) (2010). Non-Western 
International Relations Theory. Perspectives on and beyond Asia. New 
York: Routledge.

Bauman, Zygmunt (2000). Alte und neue Gewalt. Journal für 
Konflikt- und Gewaltforschung, Vol. 2, S. 28-42.

Bauman, Zygmunt (2003). Flüchtige Moderne. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Bauman, Zygmunt (2008). Flüchtige Zeiten. Leben in der 
Ungewissheit. Hamburg: Hamburger Edition.

Beck, Ulrich (1986). Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere 
Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich (1997). Was ist Globalisierung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich (2000). Die Zukunft von Arbeit und Demokratie. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Benz, Wolfgang (2011). Heilserwartung und Aufstand gegen die 
Moderne. In A. Pelinka, & B. Haller, Fundamentalismus. Aktuelle 
Phänomene in Religion, Gesellschaft und Politik (S. 9-19). Wien: 
Wilhelm Braumüller Universitäts-Verlagsbuchhandlung.

Buford, Bill (1992). Geil auf Gewalt: unter Hooligans. München: Hanser.

Chulov, Martin (2014). Isis: the inside story. The Guardian. 
Abgerufen am 21. März 2016 von http://www.theguardian.com/
world/2014/dec/11/-sp-isis-the-inside-story.

Clausewitz, Carl von (1967). In W. Hahlweg, Schriften, Aufsätze, 
Studien, Briefe. Bd. 1. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Elias, Norbert & Scotson, John L. (1993). Etablierte und Außenseiter. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Erikson, Erik H. (1971). Einsicht und Verantwortung: Die Rolle des 
Ethnischen in der Psychoanalyse. Stuttgart: Klett.

Erikson, Erik H. (1998). Jugend und Krise. Die Psychodynamik im 
sozialen Wandel. Stuttgart: Klett-Cotta.

des IS (Seeßlen 2015: unter XIV). So wird ihnen zu einer stabili­
sierenden Ersatzidentität verholfen und gleichzeitig Abhilfe von 
der Störung ihrer schlecht ausgebildeten Selbstwertregulation 
geboten (Schwarte 2002: 272).

3.	Schlussfolgerungen

Die Parallelen zwischen Clausewitz‘ Konzeption der existenti­
ellen Gewaltausübung, in der es im Wesentlichen um Identität 
und Anerkennung geht, mit der Motivation von IS-Kämpfern 
sind offensichtlich. Damit soll nicht gesagt werden, dass der 
IS auch Instrument von Machtkämpfen in der Region sein 
kann und zum Teil sogar von Assad akzeptiert wird – auf diese 
Weise kann Assad demonstrieren, dass seine Herrschaft das 
kleinere Übel ist. Die Problematik der Sicherheitspolitik im 
Umgang mit hybriden Kriegen ist jedoch eine doppelte. Auf 
der einen Seite führt Gewalthandeln zur Selbstentgrenzung 
der Gewalt (Sofsky 1996). Vielen Angehörigen und Kämpfern 
des IS ist durch die gemeinschaftlich ausgeübte Gewalt und 
die damit verbundenen Verbrechen, insbesondere der sexuel­
len Gewalt, die Rückkehr in ein ziviles Leben versperrt. Eine 
damit verbundene, aber zu unterscheidende Problematik ist 
der scheinbar nicht aufzuhaltende Nachschub an jungen 
Menschen, die sich dem IS anschließen wollen, weil sie sich 
selbst ausgegrenzt, missachtet oder einfach überflüssig füh­
len in der „schönen neuen Welt“ der „flüssigen Moderne“ 
(Bauman 2003). Diesem Trend zu begegnen ist nur möglich 
durch einen Diskurs der wechselseitigen Anerkennung der 
großen Zivilisationen der Welt, insbesondere der Anerken­
nung des Islam, nicht als Religion, sondern als Zivilisation. 
Religionen haben die Tendenz, sich wechselseitig im Glauben 
auszuschließen, demgegenüber ermöglichen Zivilisationen 
die Einbeziehung des Anderen. Weltweit nimmt ein Denken 
in Kategorien des „Wir gegen den Rest“ dramatisch zu. Nicht 
der Kampf der Zivilisationen (Huntington 1996), sondern ihre 
wechselseitige Anerkennung im Dialog kann eine dramatische 
Zuspitzung des Denkens in Kategorien von „We against the 
Rest“ verhindern.10 

Die klassische Bekämpfung von terroristischen Bewegungen 
im Rahmen operativer und struktureller Maßnahmen hat am 
Beispiel des IS bisher nicht gegriffen, auch nicht im Irak und 
in Afghanistan. Ein militärischer Sieg über den IS kann mög­
licherweise nur zur Vervielfältigung von „Krebsgeschwüren“ 
in der islamisch-arabischen Welt, aber auch dem gesamten 
islamischen Gürtel von der Türkei bis China und von Saudi-
Arabien bis Marokko führen. Auch wenn die gewaltsamen 
Aktionen des IS in keiner Weise anerkennungsfähig sind, ent­
stehen sie aus der Verweigerung individueller Anerkennung 
wie dem Streben nach nachholender, erneuerter Anerkennung 
der großen Zivilisationen der Welt, die in der europäischen 
Kolonialisierung nicht nur untergegangen , sondern auch ihrer 
Anerkennung als gleichberechtigt verlustig gegangen sind. Der 
Aufstieg der Anderen (Zakaria 2008) ist unaufhaltsam – unsere 
Aufgabe besteht darin, in ihm Anerkennungsformen zu finden, 

10	 Herberg-Rothe, Andreas and Son, Key-young (2016), Balancing East 
and West. In Between the Order Wars of the Twenty-First Century 
(Forthcoming).

Dr. phil. habil Andreas Herberg-Rothe, 
Privatdozent und Senior Lecturer im Fach­
bereich Sozial- und Kulturwissenschaften 
der Hochschule Fulda; Lehr- und For­
schungsbereich: Gewalt und Frieden in der 
Weltgesellschaft. Neuere Veröffentlichung: 
Andreas Herberg-Rothe and Key-young 
Son, In Between East and West (i.E. 2016).

Miriam Förstle, BA; wissenschaftliche 
Mitarbeiterin im Forschungsprojekt „West­
liche und nicht-westliche Konzeptionen 
internationaler Beziehungen“ (Leitung 
Herberg-Rothe) im Fachbereich Sozial- und 
Kulturwissenschaften der Hochschule Fulda. 

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   132 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126


S+F (34. Jg.)  2/2016 | 133

Herberg-Rothe/Förstle, Der Kampf um Anerkennung in hybriden Kriegen | T H E M E N S C H W E R P U N K T

Taylor, Charles (1989). Cross purposes: The liberal-communitarian 
debate. In N. Rosenblum, Liberalism and the moral life. Cambridge: 
Harvard University Press.

Taylor, Charles (1995). Das Unbehagen an der Moderne. (J. Schulte, 
Übers.) Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Terhalle, Maximilian (2015). The Transition of Global Order. 
Legitimacy and Contestation. Potsdam: Palgrave Macmillan.

Zacharia, Fareed (2008). The Post-American World. New York/ 
London: W. W. Norton & Company.

Fuhrer, Urs & Trautner, Hanns Martin (2005). Entwicklung 
von Identität. In J. B. Asendorpf, Soziale, emotionale und 
Persönlichkeitsentwicklung (S.  335-424). Göttingen, Bern, 
Toronto, Seattle: Hogrefe.

Geyer, Michael (1995). Eine Kriegsgeschichte, die vom Tod spricht. 
In: Mittelweg 36: Zeitschrift des Hamburger Instituts für 
Sozialforschung. Vol. 4, Nr. 2 (S. 57-77). Hamburg: Hamburger 
Ed. HIS-Verlag.

Hamden, Raymond (2006). Psychology of Terrorists: 4 types. Based 
on a workshop presented at the September 2006 Conference 
American Board of Certification in Homeland Security. 

Herberg-Rothe, Andreas (2005). Lyotard und Hegel : Dialektik von 
Philosophie und Politik. Wien: Passagen-Verl.

Herberg-Rothe, Andreas (2007). Clausewitzś puzzle : the political 
theory of war. Oxford: Oxford Univ. Press.

Herberg-Rothe, Andreas (2009). Clausewitz’s “Wondrous Trinity” 
as a Coordinate System of War and Violent Conflict. International 
Journal of Conflict and Violence. Vol 3, No 2: Ethnic and Racial 
Violence, S. 204-219.

Honneth, Axel (2011). Verwilderungen: Kampf um Anerkennung im 
frühen 21. Jahrhundert. In: Aus Politik und Zeitgeschichte : Beilage 
zur Wochenzeitung Das Parlament, Heft 1-2, (S. 37-45). 

Huntington, Samuel P. (1996). The Clash of Civilizations and the 
Remaking of World Order. New York: Toughstone.

Kaldor, Mary (2000). Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im 
Zeitalter der Globalisierung. Frankfurt: Suhrkamp.

Keupp, Heiner & et al. (2008). Identitätskonstruktionen: das 
Patchwork der Identitäten in der Spätmoderne. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt.

Menzel, Ulrich (1998). Globalisierung versus Fragmentierung. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Münch, Richard (2001). Offene Räume. Soziale Integration diesseits 
und jenseits des Nationalstaats. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Oevermann, Ulrich (1998). Zur soziologischen Erklärung und 
öffentlichen Interpretation von Phänomenen der Gewalt und des 
Rechtsextremismus bei Jugendlichen. Zugleich eine Analyse des 
kulturnationalen Syndroms. In H.-D. König, Sozialpsychologie des 
Rechtsextremismus (S. 83-126). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Reissner, Johannes (2007). Islam in der Weltgesellschaft. Wege in eine 
eigene Moderne. Stiftung für Wissenschaft und Politik. Abgerufen 
am 21. März 2016 von http://www.swp-berlin.org/fileadmin/
contents/products/studien/2007_S19_rsn_ks.pdf

Rulff, Dieter (2006). Die fragmentierte Gesellschaft. vorgänge 
Nr. 176, Heft 4. Berlin: BWV-Verlag.

Scherr, Albert (2004). Körperlichkeit, Gewalt und soziale Ausgrenzung 
in der „postindustriellen Wissensgesellschaft“. In W. Heitmeyer, & 
H.-G. Soeffner, Gewalt.

Entwicklungen, Strukturen, Analyseprobleme (S.  202-226). 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schwarte, Johannes (2000). Identität und Gewalttätigkeit. Die Neue 
Ordnung, S. 13-30.

Schwarte, Johannes (2002). Der werdende Mensch. Wiesbaden: 
Westdeutscher Verlag.

Seeßlen, Georg (2015). Beginnend mit Worten, endend mit Blut. Zeit 
Online. Abgerufen am

21. März 2016 von http://www.zeit.de/kultur/2015-02/
islamischer-staat-dschihadisten-aus-europa-essay

Sofsky, Wolfgang (1996). Traktat über die Gewalt. Frankfurt a.M.: 
Fischer.

Strachan, Hew (2013). The Direction of War: Contemporary Strategy 
in Historical Perspective. New York: Cambridge Univ. Press.

Portofreie Buch-Bestellungen 
unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Nomos

Europäische Union und USA – 
Europas nordatlantische Aufgaben

Peter-Christian Müller-Graff [Hrsg.]

Schriftenreihe des Arbeitskreises Europäische Integration e.V. l 87

Europäische Union und USA – 
Europas nordatlantische Aufgaben
Herausgegeben von Prof. Dr. Dr. h.c. mult. 
Peter-Christian Müller-Graff 
2016, 172 S., brosch., 38,– € 
ISBN 978-3-8487-2573-1
eISBN 978-3-8452-6675-6
(Schriftenreihe des Arbeitskreises Europäische 
Integration e.V., Bd. 87)
nomos-shop.de/25393

Die Europäische Union und die Vereinigten Staaten von 
Amerika stehen in einem unvergleichlich dichten und 
vielschichtigen Beziehungsgefl echt. Der Band analysiert 
das Verhältnis von EU und USA in Einzelaspekten, die 
in besonderem Maße die Europäische Union und deren 
Mitgliedstaaten in jüngerer Zeit beschäftigten.

2016NEU

SuF_02_16_Inhalt_2.Umbruch.indd   133 15.06.16   15:31

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 17:45:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2016-2-126

