KAPITEL I: DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

In diesem ersten Kapitel sollen, ehe Halls identitatspolitische Position
zum Gegenstand wird, einige grundlegende Voraussetzungen geschaffen
werden. Dafur gehe ich zunéchst einen Schritt ,,vor* die Identitat zurtick.
Mit , Identitat soll hier zur Orientierung zundchst einmal eine nédhere
Bestimmung des Subjektes gemeint sein. Wahrend ich unter ,,Subjekt*
erkenntnistheoretische Grundlagen behandle, beziehe ich mich bei
Jdentitat” mehr auf soziokulturelle Bestimmtheiten des ,,Ichs®. Zunachst
geht es hier also um den ersten Teil der von mir so genannten ,,De-
zentrierten Positionierung®, um das Subjekt, dem sein ,,Wesen* und da-
mit sein Zentrum genommen wird.

1. Erste Dezentrierungen

Anfang der 1990er Jahre veroffentlicht Stuart Hall eine Reihe von Auf-
sitzen, in denen er die Dekonstruktion des souveranen Subjektes der
Moderne darlegt.” Zu diesem Zweck beruft er sich auf verschiedene er-
kenntnistheoretische Umwalzungen, die von der Mitte des 19. Jahrhun-
derts an einsetzen.

Als Kontrastfolie fur die ,,De-Zentrierungsthese* verwendet Hall eine
kursorische Darstellung der westlichen Geistesgeschichte. Der Huma-
nismus der Renaissance habe den Menschen in den Mittelpunkt des Uni-
versums geriickt, und das cartesianische Subjekt mit seinen rationalen
Fahigkeiten wird Zentrum des Geistes. Die Aufklarung mit der Betonung
von Vernunft und Verstand befordert weiter das Selbstbewusstsein. Die
Moderne ist von der Individualisierung des Menschen gepriagt in dem
doppelten Sinne, als das Individuum die kleinste, nicht weiter teilbare
Einheit darstellt und immer unterscheidbar und einzigartig ist (vgl. Hall
1994d: 188). Wenn Hall auch hervorhebt, dass eine solch verkiirzte und
vereinfachte Darstellung den sich im Laufe von Jahrhunderten veran-
dernden Vorstellungen kaum gerecht werden konne (vgl. Hall 1994d:

5 Siehe ,,Die Frage der kulturellen Identitat™ (1992); ,,Alte und neue Identit4-
ten” (1991); ,,Ethnizitat: Identitat und Differenz® (1989).

17

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

187), so resiimiert er doch, dass ,,[d]ie Geschichte der westlichen Philo-
sophie zu einem erheblichen Teil aus Betrachtungen und Vervollkomm-
nungen dieser Konzeption des Subjektes, seiner Macht und seinen Fa-
higkeiten [besteht]* (Hall 1994d: 188f).6 Auch seit dem 19. Jahrhundert
aufkommende soziologische Konzeptionen, die den ,rationalen Indivi-
dualismus des cartesianischen Subjektes* kritisieren, hétten in der fort-
bestehenden Dichotomie von Individuum und Gesellschaft ,,einiges von
Descartes’ Dualismus bewahrt” (Hall 1994d: 192). Die Vorstellung des
modernen Subjektes, wie sie Hall auch im heutigen psychologischen
Diskurs wiederfindet (vgl. Hall 1994b: 67), ist zudem durch ihre Raum-
lichkeit charakterisiert: Wenngleich der Mensch auBerlich wandelbar
»erscheint” und unterschiedliche Seiten zeigt oder Rollen spielt, so bleibt
doch im Inneren ein ,,wahres Ich® verborgen, das Authentizitat garan-
tiert. Dieses Ich entwickelt und entfaltet sich dieser Konzeption zufolge
kontinuierlich auf ein nie erreichbares, aber immer angestrebtes Ziel hin
(vgl. ebd.). Hall formuliert in unkonventioneller Weise sehr anschaulich,
wie diese Denkweise und damit das Welt- und Selbstbild des Menschen
seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts — mit dem Modernismus’
oder der Spatmoderne — in Frage gestellt werden:

,»Gegenuiber dem Versprechen der Modernitat von der groBen Zukunft: ,Ich
bin, ich bin der westliche Mensch, also weif3 ich alles. Alles beginnt mit mir*,
sagt der Modernismus: ,Immer langsam. Was ist mit der Vergangenheit? Was
ist mit den Sprachen, die du sprichst? Was ist mit dem unbewussten Leben,
uber das du nichts wei3t? Was ist mit all den anderen Dingen, die dich spre-
chen?“ (Hall 1999: 86)

6 Peter V. Zima macht eine entgegengesetzte These stark, indem er in seiner
Theorie des Subjekts darauf hinweist, dass vielmehr schon in den ,,grolen
metaphysischen Systemen der Moderne* bei Descartes, Kant, Fichte und
Hegel das Subjekt in einer Wechselbeziehung steht: ,,[D]ie Vorstellung von
der individuellen Subjektivitat als einem unumstoBlichen Fundament der
Erkenntnis [wird] stets, wenngleich unauffallig, vom Gedanken der Unter-
werfung unter eine duflere Macht oder einen inneren Zwang begleitet [...].
Die Autonomie des individuellen Subjekts wird immer wieder durch Hete-
ronomie, Unterwerfung und Entsagung erkauft* (Zima 2000: 91).

7 In der hier zitierten deutschen Ubersetzung steht Modernitat fur modernity
und Modernismus fur modernism. Im ubrigen verwende ich in diesem Text
die im Deutschen gebrauchlicheren Ausdriicke Moderne (statt modernity;
fur die Epoche seit der ,,Entdeckung® der ,Neuen Welt* iber mehrere
Jahrhunderte bis moglicherweise heute) und Spatmoderne (statt moder-
nism; um Gegenwartigkeit und einen durch Weltkriege zweifelhaft gewor-
denen Fortschrittsglauben, ,,die Moderne als Argernis* (Hall 1994b: 68),
auszudriicken).

18

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

Diese vier knappen Fragen, die Hall aufwirft, sollen nun im Folgenden
ausfuhrlicher erlautert werden. Hall spricht von verschiedenen De-
zentrierungen des modernen Subjektes, die er mit vier prominenten Na-
men versieht und markiert: Marx, Freud, Saussure und Foucault.®

Mit Marx’ historischem Materialismus und seiner einer dialektischen
Logik gemaf fortschreitenden Geschichte, innerhalb derer sich verschie-
dene Klassen in der Vorherrschaft abwechseln, erfahrt die oben geschil-
derte Vorstellung vom menschlichen Subjekt als Zentrum eine erste Ir-
ritation, die erste Dezentrierung. Mit Halls Worten: ,,Denn Marx spricht
davon, dass Menschen die Geschichte machen [...], aber unter Bedingun-
gen, auf die sie keinen Einfluss haben* (1994b: 68). Bei Marx sind die
entscheidenden Bedingungen, die fur historischen Wandel oder Fort-
schritt sorgen, die Produktionsverhaltnisse, also das Zusammenspiel von
Kapital und Arbeit. Fur den Fortschritt spielt der menschliche Wille eine
untergeordnete Rolle, Fortschritt ist vielmehr ein ,,blinder Prozess®. Die
,heldenhaften Taten groBer Mianner*, die eine traditionelle Geschichts-
schreibung zelebriert(e), erscheinen in diesem Kontext als Wirkungen ih-
rer Umstande. Auch bahnbrechende Erfindungen verdanken sich nicht
genialen Geistesblitzen Einzelner, sondern erscheinen als notwendig ge-
wordene Reaktionen auf die Beduirfnisse einer fortschreitenden Industri-
alisierung und damit einhergehender gesellschaftlicher Veranderungen.
Geschichte erscheint so nicht mehr als erfolgreich erbrachte Leistung der
Menschheit, sondern als Prozess mit Eigendynamik, der den Menschen
ihre Position auf der Seite des Kapitals oder der Arbeit zuweist. Mit
Marx wendet sich die Geschichtsauffassung weg von der Hervorhebung
des handelnden Menschen zu einer Betonung von Strukturen und Ent-
wicklungsprozessen.

Die Psychoanalyse Sigmund Freuds dezentriert, so Hall, ein weiteres
Mal. Auf lapidare Weise formuliert Hall an anderer Stelle: ,,Wenn uns
Marx von der Vergangenheit verdrangt hat, so hat uns Freud von unten
her verdrangt™ (Hall 1999: 85). Die wichtigste Triebkraft des Menschen

8 Ohne dass Hall ausdrucklich darauf hinweist, wiederholt er dabei
Gedankengédnge Michel Foucaults und entwickelt diese weiter. Es war
wohl Foucault, der zuerst die gleichen Namen (auferdem Nietzsche) aus
der Geistesgeschichte herausgriff und das Zusammenwirken von Histori-
schem Materialismus, Psychoanalyse und Linguistik hinsichtlich der Infra-
gestellung der ,,Souveranitat des Bewusstseins* und der ,,Stifterfunktion
des Subjekts* beschrieb (Foucault 1981: 23, vgl. auch S.24). Nietzsches
Dekonstruktion des Wahrheitsbegriffes wird von Foucault weitergefuihrt
(vgl. Hall 1999: 86f).

19

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

scheint nun nicht mehr sein ,,freier Wille* zu sein, sondern die im Un-
bewussten sitzenden Liuste, das Begehren und das Verlangen nach
Macht. Dieses Unbewusste ist ein untiberschaubarer Kontinent, auf den
zuweilen stellenweise Licht fallen kann, der aber im Ganzen im Verbor-
genen bleibt, nicht zu kartografieren, geschweige denn zu beherrschen
ist. Das Subjekt ist nicht ,,Herr* im eigenen Haus (vgl. Hall 1994b: 68).
Freuds Konzept des Unbewussten macht die Vorstellung der Moglichkeit
(vollstandiger) Selbsterkenntnis des Menschen, wie sie bis dahin vor-
herrscht, zunichte, denn die Existenz eines solchen nicht dem Willen ge-
horchenden Bereichs der Psyche ,.destabilisiert die Vorstellung vom
Selbst, von Identitat, als einer ganzlich selbst-reflektierenden Einheit*
(Hall 1999: 85). Freud selbst bezeichnete die Psychoanalyse als ,,die
dritte und empfindlichste Krankung® der ,,menschliche[n] GroSensucht*
(Freud 1969: 284). Die beiden anderen Krankungen sieht er in der Kritik
des geozentrischen Weltbildes durch Kopernikus und der Kritik der bib-
lischen Schopfungslehre durch Darwin (ebd.).

Ebenfalls zu Beginn des 20. Jahrhunderts beginnt in der Sprachwis-
senschaft ein bedeutsames Umdenken, dessen weitreichende Folgen je-
doch erst spater als Freuds Werk sichtbar werden sollten. Der linguistic
turn in der Philosophie ist letztlich zurickzufuhren auf die Uberlegungen
des Sprachwissenschaftlers Ferdinand de Saussure. Ihm zufolge ist das
sprachliche Zeichen arbitrar, d.h. willkurlich. Es steht in keiner logischen
oder naturlichen Beziehung zum Bezeichneten; seine Bedeutung ergibt
sich vielmehr nur durch die Unterschiede zu anderen sprachlichen Zei-
chen. Hall vollzieht dies am Beispiel der Worter ,,Tag® und ,,Nacht*
nach (1994d: 196). In Wirklichkeit sind Tag und Nacht nicht so sprich-
wortlich ,,unterschiedlich wie Tag und Nacht“, sondern gehen unmerk-
lich ineinander uiber. Dies bedeutet insofern eine weitere Dezentrierung
des Subjektes, als es sich nicht mehr sicher sein kann, ,,das zu sagen, was
es meint.“ In diesem Konzept gibt es keine eindeutige Beziehung zwi-
schen der Sprache und den Dingen, zwischen Zeichen und Bezeichne-
tem. Dies stellt in gewisser Weise die Moglichkeit in Frage, durch Spra-
che die Welt eindeutig zu erfassen. Dadurch wird eine frithere Vorstel-
lung abgelost, der gemal den Dingen ihre Bezeichnungen wie Namen
zugeordnet sind, die man nur ,.herauszufinden® braucht.

Saussure ist als erstem die Beobachtung zu verdanken, dass der oder
die einzelne SprecherIn die Sprache ebenso wenig beherrscht wie das
Unbewusste; wir konnen die Sprache nicht nach unserem ,,freien Willen*
gestalten, niemals genau das zum Ausdruck bringen, was wir (zu mei-
nen) meinen, geschweige denn sicher sein, auch so verstanden zu wer-
den: ,,Any statement which has a meaning for another human being is

20

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

[...] grounded in more than what it says — its excess — but is also less than
what you want it to say; it is the result of arbitrary closure. It is not a
completely full, self-present statement [...]” (Hall/Maharaj 2001: 43).
Sprechende sind auf den sie (und ihre Worte) umgebenden Kontext an-
gewiesen, um etwas Sinnvolles zu sagen. Sie milssen immer an etwas be-
reits zuvor Gesagtes ankniipfen, und haben nie den Uberblick ge-
schweige denn die Kontrolle dariber, was ihr Gesagtes letztendlich ge-
nau bedeutet. Hall weist mit Saussure darauf hin, dass die Sprache dem
einzelnen individuellen Sprecher gegenuiber immer vorgangig ist. ,,Um
Bedeutungen zu produzieren, konnen wir die Sprache nur benutzen, in-
dem wir uns nach den Regeln der Sprache und den Bedeutungen unserer
Kultur positionieren. Sprache ist ein gesellschaftliches, kein individuel-
les Phanomen* (Hall 1994d: 196).

In Foucaults Werk sieht Hall die vierte grole Dezentrierung (Hall 1994d:
1971). Er stellt Foucaults Disziplinarmacht dar, die vorherrschende Form
gesellschaftlicher Machtausiibung, die sich seit dem 18. Jahrhundert
entwickelt und zunehmend verfeinert (Foucault 1983: 110). Diese Macht
greift nicht erst durch Sanktionen in das Leben der Menschen ein, wenn
diese gegen aufgestellte Regeln verstoBen, sondern wirkt umfassender
und zugleich subtiler durch Normalisierung. Der/die Einzelne wird von
Geburt an erfasst, uberwacht, verwaltet, beurteilt und in vorbereitete
Bahnen gelenkt. In den neuen Institutionen — ,Betrieben, Kasernen,
Schulen, Gefangnissen, Heimen und Kliniken* (Foucault 1969, 1973,
1976; zitiert nach Hall 1994d: 197) — und durch weitere biirokratische
Institutionen wie das Gesundheitswesen werden Menschen zu ,,Subjek-
ten* (lat. subjectum; das Unterworfene). Meines Erachtens geht Hall in
seinem Foucaultreferat nicht weit genug, um verstandlich zu machen,
weshalb es sich bei dieser Individualisierung und Fixierung um eine De-
zentrierung handelt. Fur den Fortgang der vorliegenden Untersuchung ist
folgende Verschiebung wichtig: Das Subjekt ist nicht mehr das Vorgan-
gige, von dem aus das Denken und Handeln seinen Ausgang nimmt,
sondern es sind immer schon vorher Diskurse da, die das Subjekt in ei-
nem Subjektivierungsprozess erst erzeugen. Um dies noch deutlicher
zumachen, spricht Foucault von einer Subjektivierung, einem niemals
fertigen Erzeugnis, das stetigem Wandel und Formung unterworfen ist.
Der entscheidende Punkt ist, dass Foucault die Vorgingigkeit und Ur-
sprunglichkeit des Subjektes verwirft. Subjektivierungen entstehen erst
durch die Einwirkungen der Macht des Disziplinarregimes: ,,Ein un-
geheures Werk, zu dem das Abendland Generationen gebeugt hat, wih-
rend andere Formen von Arbeit die Akkumulation des Kapitals bewerk-

21

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

stelligten: Die Subjektivierung des Menschen, das heif3it ihre Konstituie-
rung als Untertanen/Subjekte* (Foucault 1983: 78). Die Konnotation des
Subjektbegriffes verschiebt sich also vom agens von Handlungen zu dem
des Ergebnisses von Formierungen durch den Diskurs. Der Begriff des
Diskurses bedeutet bei Foucault eine durch RegelmafBigkeit in der Ver-
streuung gekennzeichnete Menge von Aussagen (vgl. Foucault 1981:
58), die zu einem bestimmten Zeitpunkt die giilltige Wahrheit darstellen.
Ein solches Wahrheitsregime ist nicht vollstandig konsistent, sondern
lasst auch Widerspruchlichkeiten zu. Der Diskurs grenzt jedoch das Feld
der moglichen Aussagen ein, nicht im Sinne grammatischer Richtigkeit,
sondern in dem Sinne, dass eine neue Aussage immer Bezug auf die be-
reits bestehenden nehmen muss, um Beachtung zu finden. Wahrheit ist,
so gesehen, immer ein veranderlicher Effekt des zu einem bestimmten
Zeitpunkt Sagbaren. IThre Gultigkeit ist abhéngig von den Regeln des
Diskurses (vgl. Jager 2001: 131f). Die bestehende diskursive Formation
bestimmt, ,,was gesagt werden kann und muss“ (Hall 1996: 7). Andern-
falls landet eine Aussage im Bereich des verworfenen diskursiven Aufle-
ren, in dem keine Subjektpositionen mehr moglich sind. Ebenso wie die
Autonomie des Subjektes erfahrt also durch Foucault der Stellenwert von
Wabhrheit eine Infragestellung: Sie ist nicht mehr die unabhangige und
objektive GroBe, die als Maf3stab fungieren kann, sondern ein diskursiver
Effekt und abhéngig von den den Diskurs bestimmenden Machtverhilt-
nissen.

Stuart Hall hat sich Foucaults zentrale Konzeption des Diskurses, der
Macht und der Disziplinarregime tiefgreifend zu eigen gemacht. Fou-
caults Subjektbegriff betreffend schliet er sich jedoch kritischen Positi-
onen an, die Foucault einen zu weit gehenden Formalismus vorwerfen.
Insbesondere bevor Foucault in Der Wille zum Wissen (frz. Orig. 1976)
seinen archaologischen Betrachtungen die genealogische Komponente
hinzufugt, namlich den Diskursen die energetische Kraft der Macht zur
Seite stellt, bleibt fur Hall die Frage vernachléssigt, wie es kommt, dass
Individuen die durch die Diskurse fur sie vorgesehenen Subjektpositio-
nen einnehmen. Bei Foucault scheinen sie sich vollig unproblematisch in
sie einzufugen. Hall kritisiert:

[Foucault is] revealing little about why it is that certain individuals occupy
some subject positions rather than others. By neglecting to analyse how the so-
cial positions of individuals interact with the construction of certain ,empty*
discursive subject positions, Foucault reinscribes an antinomy between subject
positions and individuals who occupy them. Thus his archaeology provides a
critical, but one-dimensional formal account of the subject of discourse. Dis-
coursive subject positions become a priori categories which individuals seem
to occupy in an unproblematic fashion.* (Hall 1996: 10)

22

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

Mit der Einfuhrung der Macht in Der Wille zum Wissen raumt Foucault
gleichzeitig dem Widerstand gegen sie Raum ein. Hall beanstandet je-
doch, dass immer noch die Frage offen bleibt, woher der Widerstand
kommt und was ihn ermoglicht. Er ist in Foucaults Konzeption ein inte-
graler Bestandteil des Machtgefuges, mit diesem aufs Engste verwoben
und sie sogar bedingend:

,Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand. Und doch oder gerade deswegen liegt
der Widerstand niemals auBerhalb der Macht. [...] [Die] Machtverhaltnisse
konnen nur Kraft einer Vielfalt von Widerstandspunkten existieren. [...] Die
Widerstande rithren nicht von irgendwelchen ganz anderen Prinzipien her, aber
ebenso wenig sind sie blof triigerische Hoffnung und notwendig gebrochenes
Versprechen. Sie sind in den Machtbeziehungen die andere Seite, das nicht
wegzudenkende Gegeniuiber.“ (Foucault 1983: 116f)

Und in der Tat kommt dieser Widerstand, ebenso wie die Macht oder die
Wabhrheit, ohne ein vordiskursives Subjekt aus, das Individuum scheint
von ihm, wenn man so mochte, scheinbar zufallig gestreift zu werden,
Widerstande ,,stecken bestimmte Stellen des Korpers, bestimmte Augen-
blicke des Lebens, bestimmte Typen des Verhaltens an“ (ebd.), sie
,durchkreuzen, zerschneiden und gestalten die Individuen um® und ,,ste-
cken in ihrem Korper und ihrer Seele abgeschlossene Bezirke ab* (Fou-
cault 1983: 117). Mehr Hinweise als diese Konstatierungen liefert Fou-
cault nicht, die Frage, warum oder wie es zu Widerstand an einer be-
stimmten Stelle des Diskurs- und Machtgefuiges kommt oder nicht, bleibt
auch weiterhin offen (vgl. Hall 1996: 12).

Hall erklart, dass es bei Foucault keinen Bereich im Inneren der Indi-
viduen geben konne, in dem etwas Widerstandiges zu verorten sei. Diese
Moglichkeit hatte Foucault durch seine negative Auslegung der Psycho-
analyse bereits frih verworfen (vgl. Hall 1996: 10). Mit anderen Worten,
er wollte diese Moglichkeit kategorisch nicht in Betracht ziehen. Auch in
seinem Spatwerk (Der Gebrauch der Liiste und Die Sorge um sich), so
Hall, bleibe Foucaults Denken an der Oberflache des Subjektes, wenn er
auch die Existenz einer ,,inneren Landschaft“ zum ersten Mal erwahne
(vgl. Hall 1996: 13). Hier werden gewisse Anpassungsleistungen des In-
dividuums beschrieben, die es erbringen muss, Technologien des Selbst,
mit deren Hilfe Individuen ihre Existenz als Subjekt des Diskurses ,,as-
thetisch® ausgestalten. Hall beschreibt, wie Foucault ,,(...) tacitly recog-
nizes that it is not enough for the Law to summon, discipline, produce
and regulate, but there must also be the corresponding production of a
response (and thus the capacity and apparatus of subjectivity) from the
side of the subject” (Hall 1996: 12). Foucault kommt auch hierbei ohne

23

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

eine Vorstellung von Intentionalitit oder Handlungsfahigkeit bzw.
-macht (agency) aus. Fur Hall bleibt bei Foucault eine Licke, die zu
schlieBen er fur notwendig erachtet, da genau an dieser Stelle sich die
Frage der Identitat anschlief3t.

,»The question which remains is [...] what the mechanisms are by which indi-
viduals as subjects identify (or not identify) with the ,positions‘ to which they
are summoned; as well as how they fashion, stylise, produce and ,perform*
these positions, and why they never do so completely, for once and all time,
and some never do, or are in a constant, agonistic process of struggling with,
resisting, negotiating and accommodating the normative or regulative rules
with which they confront or regulate themselves.* (Hall 1996: 14)

Im zweiten Kapitel wird dieser Punkt wieder aufgegriffen werden.

Auf eine weitere, funfte Dezentrierung in Halls Reihe weisen schon
einige oben verwendete Formulierungen hin: Im Zusammenhang mit der
veranderten Vorstellung von Geschichtlichkeit wurden die grolen Mdn-
ner erwahnt, und bei der ,,Entdeckung™ des Unbewussten war die Rede
vom Subjekt, das nicht Herr im eigenen Haus ist. Diese bis heute gangi-
gen Redewendungen zeugen von einer mannlichen Dominanz, die uiber
Sprache unser Bewusstsein und unsere Wahrnehmung pragt. Die abend-
landische Philosophie wies zwar stets das Subjekt als ein universelles,
geschlechtsneutrales aus, stillschweigend war die Perspektive jedoch im-
mer eine androzentrische (vgl. Lutz/Wenning 2001: 13). Mit diesem
Hinweis kritisiert feministische Kritik diese vermeintliche Universalitat
als einen allenfalls gutgemeinten, aber nicht eingelosten Anspruch. Hall
hebt in seiner Wurdigung des Feminismus die politisch-praktische Seite
feministischer Bewegungen hervor und bezeichnet diese zusammen mit
den anderen groBen sozialen Bewegungen® der 60er Jahre als die ,,Was-
serscheide der Spatmoderne* und als ,,die historische Stunde dessen, was
spater Identitatspolitik genannt werden sollte” (Hall 1994d: 198). Die
zweite Frauenbewegung stellt in den 70er Jahren die scheinbar natuirlich
gegebene Trennung der Geschlechter und die aus dieser selbstver-
standlich gefolgerte soziale Aufgabenzuweisung in Frage. Mit dem Slo-
gan Das Private ist politisch! fordern Feministinnen das burgerlich-
liberale Leitbild der Trennung von Offentlichkeit und Privatsphare her-
aus. Die Schwulen- und Lesbenbewegung kritisiert die normative
Zwangsheterosexualitit, und Trans- und Intersexuelle stellen die Dicho-
tomisierung von Geschlechtlichkeit und Sexualitat in Frage.

9 Er zahlt die Studenten-, Friedens-, Burgerrechtsbewegung, jugendliche Ge-
genkulturen und die revolutiondaren Bewegungen der ,Dritten Welt® auf
(Hall 1994d: 198).

24

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

Spatestens mit dem Feminismus, so legen es Halls Darstellungen nahe,
beginnen sich die spitmodernen Dezentrierungen auch gegenseitig in
Frage zu stellen. Der Feminismus sei in der (marxistischen) Linken die
malBgebliche Kraft gewesen, die fur eine Uberwindung des okonomi-
schen Reduktionismus gesorgt habe. Laut Hall habe der Feminismus
mafgeblich zur ,,Anerkennung der erweiterten kulturellen und subjekti-
ven Grundlage, auf der jeder Sozialismus des einundzwanzigsten Jahr-
hunderts stehen muss®, beigetragen (Hall 2000f: 94). Auch ,linkes*
Denken und Politik habe sich durch diesen Ansto3 damit auseinanderset-
zen mussen, dass soziale Praxis durch geschlechtliche Identititen mit-
strukturiert wird und Herrschaft und Unterdrickung im Zusammenhang
mit mannlicher Dominanz zu sehen sind (vgl. Hall 2000f: 95). ,,[E]s
[sind] selbst innerhalb der Linken meist Manner, die die Kategorien lie-
fern, in denen alle die Dinge erfahren. Manner haben das Gespenst der
,Wiederkehr der subjektiven Dimension immer als zutiefst beunruhi-
gend empfunden‘ (Hall 2000f: 83).

Nach dieser Darstellung von funf Dezentrierungen kann zusammen-
fassend festgestellt werden, dass das moderne Subjekt, das die Blanko-
vorlage fur den universellen Menschen in seiner reinen Wesenheit dar-
stellen sollte, ein sehr spezifisches war (oder ist) — es scheint beinahe
personale Gestalt anzunehmen, in der diejenigen sichtbar werden, die die
realen individuellen Sprecher im philosophischen Diskurs der letzten
Jahrhunderte waren: namlich eine burgerliche, mannliche und ob ihrer
Ausdrucks- und Handlungsfahigkeit etwas zu selbstsichere, unkritische
Gestalt. Hinzu kommt noch eine weitere Einschrankung der vermeintli-
chen Universalitit des Subjektes, denn es entpuppt sich als westlich und
weill. Dieser (vorlaufig) letzten grolen Dezentrierung des Subjektes in
der Spatmoderne muss besondere Beachtung geschenkt werden, da Hall
nun nicht mehr lediglich auf die Leistungen anderer Denkerlnnen ver-
weist, sondern selbst zu den prominentesten Vertretern der postkolonia-
len Theorie gehort.

2. Postkolonialismus — Dezentrierung des
westlichen Blicks

Im Folgenden soll dargestellt werden, was postkoloniale Theorie in Halls
Verstandnis ausmacht, worin ihr Erkenntnisgewinn und nicht zuletzt ihr
Nutzen fur politisches Handeln besteht. Zunachst wird gefragt, ob es be-

stimmte postkoloniale Gesellschaften mit distinkten Merkmalen gibt.

25

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Dann kann ,,Postkolonialismus® auch als zeitlich periodisierender Be-
griff verstanden werden, und schlieBlich als epistemologische Verschie-
bung.

2.1 Koloniale und postkoloniale Gesellschaften

Die Zeit der Kolonisation weiter Teile des Erdballs durch einige wenige
Kolonialmachte trug in groBem Ausmal} zur wirtschaftlichen und kultu-
rellen Entwicklung dieser europaischen Nationen bei. Diese Tatsache
war und ist bis heute in den kollektiven Gedachtnissen der europaischen
Nationen weitestgehend unhinterfragt und unreflektiert geblieben. Die
Kolonialherrenzeit wird erinnert als historische Phase, in der ,,der Wes-
ten“ den ,,primitiven, wilden, kulturell wie wirtschaftlich in der Ent-
wicklung ruckstandigen® Volkern die Zivilisation naherbrachte. Dies war
die ehrenvolle Pflicht des weiBen Mannes — und der weiBen Frau,'® in
Rudyard Kiplings Worten the white man’s burden (Arendt 1996: 441).
Die Européer sahen sich selbst als die Beeinflussenden mit — im weiteren
wie engeren Sinne — missionarischem Auftrag, nicht aber gleichzeitig als
Beeinflusste. Die okonomischen Interessen, die Ausbeutung, Verskla-
vung und Vernichtung ganzer Bevolkerungen wurden vor der eigenen
Gesellschaft mit dem erzieherischen Auftrag gegenuiber diesen ,,Men-
schen, die [...] in statu pupillarill sind* (Cromer, zitiert nach Said 1981:
46) gerechtfertigt. Dass der europdische Einfluss auf die Kolonialisierten
auch in der Unterdrickung einer alternativen, selbstbestimmten Ent-
wicklung bestand, trat dabei in den Hintergrund. Diese einseitige Per-
spektive zieht sich kontinuierlich bis in den heutigen offentlichen wie
wissenschaftlichen Diskurs hinein. Der Kolonialismus ist in dieser do-
minanten Betrachtungsweise eine von Europidern auBlerhalb Europas
vollbrachte ,,Leistung®. So erlautert etwa der niederlandische Historiker
Friso Wielenga auf einer Tagung uber postkoloniale Erinnerungskultur

10 Connell (1995: 31) beschreibt insbesondere die Eroberungsphase der
Kolonialisierung als genuin mannliches Projekt, sogar als paradigmatisch
und pragend fur das moderne Bild von Miannlichkeit. In der ersten Phase
waren die weilen Manner also zumeist ,,allein® unterwegs, in der Phase der
systematischen Besiedlung wurden allerdings weille Frauen organisiert aus
den ,Mutterldandern” nachgeholt, dies geschah bewusst ,,zum Erhalt der
Rasse*. Schwarze feministische Kritik (vor allem in den USA) machte dar-
auf aufmerksam, dass weile Frauen zu den (Mit-)Taterinnen des Kolonia-
lismus gehorten und von ihm profitierten (vgl. Lutz 1994: 142).

11 in statu pupillari = im Zustand der Unmundigkeit

26

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

dem vornehmlich deutschen Publikum das bis heute vorherrschende
Selbstbild der Niederlander:

,[Flur die Niederlander [ist] es tatsachlich ziemlich schlimm, abzusinken auf
den Rang von Danemark. Wir sind — dariber miissen Sie sich wirklich im Kla-
ren sein — wir sind kein kleines Land, und wenn Sie meinen, dass wir es sind,
dann machen Sie einen Fehler. Weshalb sage ich das? Weil das immer sehr
stark mit der Erinnerungskultur, wenn es um Indonesien geht, verbunden ist.
Denn tatsachlich, [...] ,Da haben wir etwas Grofes errichtet* — das war die Lo-
sung, die auch immer zu horen und auch zu lesen war, [sie] ist nie ganz weg-
gegangen, ist nie ganz verschwunden, und deswegen hat dieser ,verhinderte
GroBmachtstatus‘ und das Ende davon auch sicherlich viel mit dem Erinnern
in diesem Zusammenhang zu tun.” (Wielenga 2004 o.S.)

Die eigene Gesellschaft hier in Europa, sei es die niederlandische, briti-
sche oder die einer der anderen Kolonialmiachte, hatte mit dem Projekt
,,JKolonialismus* scheinbar nichts zu tun, sie stand ,,auflerhalb dieses
Prozesses® (Hall 2001b: 11). Der Wohlstand in den ,,Mutterlandern®
schien wie aus dem Nichts zu entstehen. Wie sehr die europdischen,
,westlichen” Kulturen dabei auch selbst ihr Gesicht veranderten, ja zum
Teil erst durch die imaginierte Kontrastfolie des ,,Restes” ihre Form als
,Zivilisation® erkennen konnten, bleibt in dieser eurozentrischen Per-
spektive unterbelichtet, die im wissenschaftlichen Diskurs wohl ihren
Ausgangspunkt nimmt und dort kulminiert. Die Vertreter des Postkolo-
nialismus treten nun in eben diesen Diskurs ein und bemithen sich um
einen Perspektivwechsel.

- Tatsachlich bestand eine der wichtigsten Leistungen des Begriffs ,Postkolo-
nialismus‘ darin, unsere Aufmerksamkeit auf die vielen Phanomene zu lenken,
bei denen sich die Kolonisation keineswegs nur auflerhalb der Gesellschaften
der imperialen Metropole vollzog. Sie war stets tief in sie eingeschrieben — wie
sie sich auch unausloschlich in die Kulturen der Kolonialisierten eingeschrie-
ben hat.” (Hall 1997a: 226)

Fur Hall besteht der Anspruch postkolonialer Theorie also ausdriicklich
darin, sowohl die ehemaligen kolonisierten als auch die kolonisierenden
Gesellschaften in den Blick zu nehmen. Andererseits scheint er mit dem
Attribut ,,postkolonial*“ doch eher letztere zu bezeichnen. Hall nennt vier
distinkte Merkmale, die einen postkolonialen Gesellschaftstyp kenn-
zeichnen: erstens ,,die Unabhangigkeit von der direkten Kolonialherr-
schaft®, zweitens ,,die Herausbildung neuer Nationalstaaten“, drittens
,Formen der oVkonomischen Entwicklung, die auf dem Zuwachs einhei-
mischen Kapitals und auf der neokolonialen Abh#ngigkeit von der ent-
wickelten kapitalistischen Welt basieren®, und viertens ,.,eine Politik, die
aus der Entwicklung machtiger einheimischer Eliten erwéchst, die mit

27

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

den widerspruichlichen Folgen der Unterentwicklung umzugehen haben*
(Hall 1997a: 228).

Hall raumt den Kritikern ein, dass der Begriff zuweilen ,,sorglos ho-
mogenisiert® und ,ausgiebig, bisweilen auch unzutreffend verwendet
wird (Hall 1997a: 224). Er schliefit keine Gesellschaft ausdriicklich von
dieser Bezeichnungsmoglichkeit aus, fordert aber ,Differenzierungen
und Spezifizierungen®: ,,Australien und Kanada auf der einen und Nige-
ria, Indien und Jamaika auf der anderen Seite sind sicherlich nicht auf
die gleiche Art ,postkolonial‘. Dies bedeutet jedoch nicht, dass sie iiber-
haupt nicht postkolonial sind*“ (Hall 1997a: 225; Herv. im Orig.). Eine
besondere Spezifik betrifft auch die Staaten Lateinamerikas, deren Un-
abhéangigkeit von den Mutterlandern bereits im frihen 19. Jahrhundert
erkampft wurde, und nicht wie in den meisten anderen Fallen nach dem
Zweiten Weltkrieg, und in denen die Auflehnung von den Nachfahren
der weilen Kolonisatoren selbst ausging. Hall verwendet den Begriff
also nicht als Kategorisierungsinstrument. Im Anschluss an Lata Mani
und Ruth Frankenberg fuhrt er aus, ,,dass Postkolonialismus ohnehin
kein isoliertes Konzept sei, sondern praktisch ein Konstrukt, das intern
differenziert wird durch die Verbindungen, die seine Schnittstellen ihm
eroffnen” (Hall 1997a: 225). Forderungen, bestimmte Gesellschaften,
wie die ,,weillen Siedlerkolonien (Australien, Kanada) oder die ,,koloni-
sierenden Gesellschaften der Metropole® (ebd.)'? von der Bezeichnung
auszunehmen, lehnt Hall ebenfalls ab — woraus sich die Frage ergibt, in-
wiefern sich die oben erwihnten ,,postkolonialen* Merkmale etwa auf
Grofbritannien anwenden lieen. Hall verwendet den Begriff deskriptiv
und lehnt ihn als Wertkategorie ausdriicklich ab. Mit Peter Hulme kriti-
siert er seine Verwendung als ,,Verdienstabzeichen (Hall 1997a: 226).

Die Frage, welche Gesellschaften postkolonial sind und welche nicht,
bleibt letztlich offen. Obwohl Hall sie ausfuhrlich diskutiert (Hall 1997a:
224-226), scheint es ihm kein vorrangiges Anliegen zu sein, mit
,.postkolonial®“ einen bestimmten Gesellschaftstyp zu bezeichnen. Die
relevanten Kernpunkte des Postkolonialismus fur Hall deuten sich im
Titel des Aufsatzes, in dem Hall seine Position diesbeziiglich entwickelt,
moglicherweise eher an: ,,Wann war der Postkolonialismus? — geht es
also um die ,,Vorstellung einer postkolonialen Zeit* (Hall 1997a: 219)?

12 Metropole steht hier nicht im eigentlichen Sinne fur die GroB3-, Welt- oder
Hauptstadt, sondern fur das Herrschaftszentrum.

28

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

2.2 Postkoloniale Zeiten und postkoloniale Theorie

Postkoloniale Theorie beginnt mit dem Eintreten der ersten Intellektuel-
len in den westlichen wissenschaftlichen Diskurs, die aus dem ,,Rest der
Welt”“ stammen und ihre Herkunft als bedeutsam in ihre Argumente ein-
weben. Zu nennen sind hier neben Hall selbst beispielsweise Frantz Fa-
non, Gayatri Chakravorty Spivak, Homi Bhabha und Edward Said. Was
bedeutet das ,,post” vor dem kolonial? Es verhilt sich hiermit ebenso wie
bei anderen ,,Postismen‘ — etwa der Postmoderne oder dem Postfeminis-
mus — so, dass die Reduktion auf ein zeitliches ,,nach* eine Versimplifi-
zierung des Begriffes bedeutet (vgl. Engelmann 1990: 7). Als solche ist
der Ausdruck allerdings weitverbreitet. Hall stellt seinen Gebrauch des
Ausdruckes klar: ,,Post, for me, always refers to the aftermath or after-
flow of a particular configuration* (Hall 2001b: 9).13

In Bezug auf die ,,Postmoderne bedeutet dies eine revidierte Neu-
auflage des urspriinglichen Projektes (der Moderne, fur den Feminismus
entsprechend) unter Beibehaltung der urspriinglich zentralen Werte (vgl.
Engelmann 1990: 8). Fur den Postkolonialismus erlautert Hall:

,-The post-colonial is not the ending of colonialism but is what happens after
the end of the national independence movement. All those contradictions and
problems which constituted the dependency of colonial societies are recon-
vened, partly now within the old colonized societies, but also inside the me-
tropolis, which was previously regarded as standing outside of this pro-
cess.”(Hall 2001b: 11)

Um keine Missverstindnisse entstehen zu lassen, muss natirlich klarge-
stellt werden, dass der Postkolonialismus nicht — in falschverstandener
Analogie zu Postmoderne und -feminismus — als ,,revidierte Neuauflage
des Projektes Kolonialismus® verstanden werden darf. Was in diesem
Fall ,,wiederversammelt™ (reconvened) ist, sind nicht positive Werte wie
Freiheit und Gerechtigkeit, sondern widerspriichliche Folgen und Prob-
leme.

,,Mit scheint es allerdings, daf} sich der ,Postkolonialismus® in dieser Hinsicht
uberhaupt nicht von den anderen ,Posts‘ unterscheidet. Er kommt nicht nur
,nach® dem Kolonialismus, sondern er geht ,uber ihn hinaus‘, so wie die Post-
moderne sich sowohl ,nach‘ der Moderne entwickelt, als auch ,uber sie hi-
nausgeht*.* (Hall 1997a: 237)

13 Aftermath ist die zweite Grasernte, die nicht den gleichen Ertrag wie die
erste Mahd bringt, aber von besserer Qualitat ist. In diesem Zusammen-
hang bedeutet dies soviel wie Nachlese.

29

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Wenn Hall selbst damit die Analogie zu anderen Postismen sehr weit ge-
hen lasst, so scheint doch ein deutlicher Unterschied darin zu bestehen,
dass kaum ein Vertreter des Postkolonialismus dem urspriinglichen Pro-
jekt des Kolonialismus etwas Gutes abgewinnen konnte, wie dies etwa
Postfeministinnen tun, die ja letztlich die Zielrichtung ihrer Politik nicht
verandert haben.

Das spezifisch Neue am Postkolonialismus in zeitlicher Hinsicht ist
fur Hall die veranderte Periodisierung. Sein entscheidendes chronologi-
sierendes Moment ist, dass er dadurch, dass er sich ,,nach* dem Koloni-
alismus platziert, diesen als einschneidenden historischen Moment mar-
kiert. Eine aus eurozentrischer Perspektive erzahlte Geschichte der Mo-
derne — Hall benennt die liberale Geschichtsschreibung und die histo-
rische Soziologie Max Webers (Hall 1997a: 232) — behandelt(e) die
Kolonisation eher als einen ,,bagatellisierten* (Hall 1997a: 236) Neben-
aspekt am Rande, etwa als eine Phase innerhalb des Imperialismus, des-
sen Hauptmerkmal das Wetteifern der europaischen Machte unterein-
ander, um den ,Rest“ der Welt war. Dieses bis heute wirksame Kon-
kurrenzdenken zeigt sich etwa auch in der oben von Wielenga erwahnten
Furcht der Niederlander, ,,auf den Rang von Danemark abzusinken®. Die
Geschichte der Moderne konnte ,,im wesentlichen im Rahmen der euro-
paischen Parameter erzahlt werden (Hall 1997a: 232). Der marxistische
historiographische Blick war laut Hall ebenfalls ,,magisch® (ebd.) auf
den Ubergang vom Feudalismus zum Kapitalismus gebannt, und damit
ebenso auf Entwicklungen innerhalb Europas beschrénkt.

Der Postkolonialismus weitet nun rickwirkend den Blickwinkel aus
und bezieht ,,von der ersten Fahrt der Portugiesen uiber den Indischen
Ozean und der Eroberung der Neuen Welt bis hin zur Internationalisie-
rung der Finanzmarkte und des Informationsflusses™ (ebd.) alle Begeg-
nungen mit dem ,,Rest” der Welt und die sich daraus ergebenden Syn-
kretisierungseffekte mit ein. Man konnte sagen, der Postkolonialismus
erhebe den Kolonialismus zu ,.epochaler Bedeutung, wobei ,.epochal*
hier wohlgemerkt nicht den Anschein erwecken soll, es handele sich um
einen durch benennbare Daten fixierten Zeitraum, nach dessen Ende be-
stimmte Wirkungen unweigerlich vorbei wéren. Hall spricht von einem
,mafgeblichen”, nicht jedoch ,endgultigen Ubergang” (Hall 1997a:
239). Der Postkolonialismus, bzw. seine Vertreter, sind so betrachtet die
Bezeichner der Epoche der Kolonisation:

,.In der neuinszenierten Narrative des Postkolonialismus nimmt die Kolonisa-
tion den Rang und die Bedeutung eines zentralen, umfassenden, Strukturen
sprengenden welthistorischen Ereignisses ein. Als ,Kolonisation® bezeichnet
der ,Postkolonialismus‘ nicht nur die direkte Herrschaft imperialer Machte

30

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

uber bestimmte Gebiete der Welt. Ich denke, sie bezeichnet vielmehr den ge-
samten Prozef3 von Expansion, Erforschung, Eroberung, Kolonisation und im-
perialer Hegemonisierung, der die ,4auflere Gestalt‘, das konstitutive Drauflen
der europaischen und dann der westlichen kapitalistischen Moderne seit 1492
bildete.* (Hall 1997a: 231)"

Man konnte in diesem Zusammenhang den Postkolonialismus als eine
,»Globalisierung der Geschichtsschreibung® bezeichnen. Um ein oben
genanntes Beispiel wieder aufzugreifen: Die in der traditionellen nieder-
landisch-nationalen Perspektive bestehende Erinnerung, in Niederlan-
disch-Indien, dem heutigen Indonesien ,.etwas Grofles errichtet oder
vollbracht zu haben, klingt in der postkolonialen, globalen Version, hier
in Halls Worten so:

,.Die britische Ostindiengesellschaft wurde 1599 gegriindet, die hollandische
1602. Nach ihrer Unabhéngigkeitserklarung von Spanien 1581 wurden die
Holl4nder zu einer der machtigsten Handelsnationen, ihr Ostindienhandel legte
die Grundlage fiir die holldndische biirgerliche Kultur (Schama 1977). Von
einem Stutzpunkt im alten Gewurzreich aus erreichten die Hollander Fidschi,
die Ostindischen Inseln, Polynesien, Tasmanien und Neuseeland [...].“ (Hall
1994e: 148; Herv. L.S.)"

Es handelt sich immer noch um die Geschichte der Moderne, die aller-
dings aus dieser Perspektive betrachtet ihr Gesicht verandert: Von der
Erfolgsstory des Kapitalismus und seiner ,,organischen®, ,friedlichen
Evolution hin zu aufgezwungenen Gewaltverhaltnissen* (ebd.).

Einigen Kritikern ist diese Begriffspragung und Umgewichtung zu
epochal. Hall zitiert Dirlik mit seinem Vorwurf, der ,, ,Postkolonialismus
sei ein Diskurs, der danach trachtet, die Welt nach dem Bilde der Intel-
lektuellen zu schaffen, die sich selbst — vielleicht erst seit kurzem — als
postkoloniale Intellektuelle betrachten, [sowie] ein Ausdruck [...] der
[ihnen] in jungster Zeit zugefallenen Macht’ in den Universitaten der
ersten Welt” (Hall 1997a: 241).

14 Hall verwendet die Ausdricke Kolonialismus und Kolonisation offensicht-
lich nicht mit deutlich zu unterscheidenden Bedeutungen, sondern inkon-
sistent wechselnd (in der mir vorliegenden deutschen Ubersetzung kommt
noch Kolonisierung hinzu, was es nicht einfacher macht, aber die Unein-
deutigkeit scheint schon bei Hall zu liegen).

15 Bei dem Stutzpunkt im alten Gewirzreich handelt es sich um die Insel-
gruppe der Molukken, Hauptanbauprodukte waren Pfeffer und Muskat. Der
Archipel liegt mitten in den Ostindischen Inseln, gehort also auch dazu
(heute zu Indonesien), oben sind mit letzteren wohl die groBen Inseln ge-
meint (Java, Sumatra, Sulawesi und Celebes), auf denen erst spater Han-
delsstutzpunkte errichtet wurden. Java wurde das koloniale Zentrum.

31

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

An diesem Punkt verschiebt sich die Aufmerksamkeit innerhalb der
Auseinandersetzung vom chronologischen Aspekt des Postkolonialismus
zum erkenntnistheoretischen. Die Debatte uiber die Relevanz der indivi-
duellen Ethnizitat der Intellektuellen fur ihre Positionierung im wissen-
schaftlichen Diskurs wird mit einiger Polemik auf personlicher Ebene
gefuhrt, hier exemplarisch zwischen Hall und Dirlik — der selbst ,,(mehr
oder weniger) einer der Dritte Welt-Intellektuellen in der Erste Welt-
Akademie* ist (Dirlik 1998: 524). Dirlik verwehrt sich gegen seine Ein-
ordnung in den ,,Postkolonialismus*. Er spricht den unter diesem Label
verhandelten Problemen und Fragestellungen keineswegs die Relevanz
ab, betrachtet aber das Label an sich fur unnotig, denn es habe sich be-
stimmte Ideen und eine von ihm unabhédngige Sensibilitit fur ,,.Belange
der Dritten Welt* erst im nachhinein angeeignet (ebd.). Dirliks gegen-
uber dem Postkolonialismus ausgesprochener Vorwurf, die Welt nach
dem Bild einer ,kleinen Zahl Intellektueller quasi neu zu erschaffen,
unterstellt Hall (fur andere postkoloniale Theoretiker ware dies zu pri-
fen) einen meines Erachtens ungerechtfertigten Absolutheitsanspruch.
Hall distanziert sich seinerseits, wie an seiner Kritik an Dritten sichtbar
wird, von dem ,,prometheischen Wunsch [...], eine ultimative, theoretisch
korrekte Position vorzulegen — dem Wunsch, alle anderen ins theoreti-
sche ,Out’ zu stellen” (Hall 1997a: 230). Hall erhebt nicht den Anspruch,
mit dem Postkolonialismus die Universaltheorie zu schaffen. Mogli-
cherweise fuhrt eine Verwechslung der Bedeutungen der Begriffe ,,uni-
versal“ und ,,global zu diesem Missverstandnis. Hall erlautert:

,,,Global‘ bedeutet hier nicht universal, doch ist es auch nicht nationen- oder
gesellschaftsspezifisch zu verstehen. Es bezeichnet die Art und Weise, wie die
kreuzweise quer und langs verlaufenden Wechselbeziehungen dessen, was Gil-
roy als ,diasporisch® (von Zerstreuung und Minderheitenerfahrung geprégt)
bezeichnet, den Zentrum-Peripherie-Gegensatz ergdnzen und gleichzeitig er-
setzen und wie das Globale und Lokale einander wechselseitig reorganisieren
und umgestalten.” (Hall 1997a: 227f; Herv. L.S.)

Mit der Setzung der Kolonisation als namensgebenden zentralen Marker
fur die neuvorgenommene Periodisierung mochte Hall ,,nicht den univer-
salen und totalisierenden, sondern ihren entorteten und differenzierten
Charakter* hervorheben (Hall 1997a: 232).

Ein solches Denken der Gleichzeitigkeit von widerspriichlichen Be-
wegungen — wie hier des Erganzens und Ersetzens — scheint typisch fur
Halls Vorgehensweise zu sein, droht jedoch manchmal in Diffusitat ab-
zugleiten. Diese Gleichzeitigkeit betrifft auch die mogliche Unterschei-
dung zwischen dem Chronologischen und dem Epistemologischen. Wah-

32

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

rend Kritiker, etwa Ella Shohat oder Arif Dirlik, diese bei Hall (und
anderen) als problematische Zweideutigkeit kritisieren, sieht er selbst in
der Ambivalenz eher eine produktive Spannung (vgl. Hall 1997a: 220,
238), uber deren Akzeptanz oder Ablehnung die Bereitschaft entscheide,
sich auf die Denkweise der Dekonstruktion einzulassen:

,.Das Problem liegt demnach nicht darin, daf der ,Postkolonialismus* ein kon-
ventionelles Paradigma des logisch-deduktiven Typs ist, das irrtimlicherweise
das Chronologische mit dem Epistemologischen verwechselt. Dahinter steht
vielmehr eine tiefergehende Wahl zwischen Erkenntnistheorien: Zwischen ei-
ner rationalen, sukzessiven und einer dekonstruktivistischen Logik.” (Hall
1997a: 241)

Worin kann der Postkolonialismus als ,,im Entstehen begriffene Er-
kenntnistheorie (1997a: 240) nun den Kolonialismus ,,iberschreiten*?
Ziel postkolonialer Theorie ist es laut Hall, die alte Dichotomie zwischen
Kolonisatoren und Kolonisierten zu uberwinden, auf Individuen und
Kulturen sowie auf geographische Territorien bezogen. Was ist der theo-
retische, und wichtiger noch, der politische Nutzen davon? Bezeichnun-
gen wie ,,Kolonisation, Imperialismus, Neokolonialismus, Abhangigkeit,
Dritte Welt* (Hall 1997a: 238), und ebenso ,,entwickelte Industrienatio-
nen* und ,,Entwicklungslander, ,,Zentrum und Peripherie®, mit deren
Hilfe globale Beziehungen bisher gedacht wurden, schreiben die alte Di-
chotomie fort und verfestigen sie dadurch. Postkoloniale Theorie ist der
Versuch, eine neue Position jenseits der binaren Opposition von Herr-
schenden und Beherrschten zu finden, resultierend aus der Erfahrung,
dass das Verharren in der ,,Opferposition* (bisher) nicht zu einer Verbes-
serung der Lage Marginalisierter gefuhrt hat. Dafur ist jene Position zu
sehr fremdbestimmt durch die Zuschreibungen der anderen, dominanten
Seite. Wohlgemerkt bedeutet ,jenseits hier nicht ein Auflerhalb des
Machtgefuges, sondern einen noch nicht naher bestimmbaren Ort des
Widerstandes, sozusagen in versetzter, querstehender Position.
Postkoloniale Theorie wird gerade fur diesen Anspruch heftig kriti-
siert, etwa von Ella Shohat, die ihr vorwirft, sie ,,verwische die klaren
Trennlinien und ,, ,zersetze* die Politik des Widerstands, weil [sie] die
Herrschaftsinstanz nicht eindeutig positioniere und keine klare Opposi-
tion einfordert (Shohat zitiert nach Hall 1997a: 220). Laut Hall kann
aber Widerstand auf diesem Wege nicht (mehr) funktionieren, fur ihn ist
dies eine nostalgische Forderung (Hall 1997a: 222). Die hegemonialen
GroBnarrativen der Moderne funktionierten gerade durch diese scheinbar
klaren Trennlinien zwischen Herrschenden und Beherrschten, also muss
ein Ausweg aus diesem Muster gesucht werden. Eine Befreiung seitens

33

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

der (ehemals) Kolonialisierten konnte nicht dadurch erreicht werden,
sich von den ,,inkorporierten westlichen Institutionen, Wertesysteme[n]
und Wissensformen* (Wiechens 1999: 272) durch ein zuriick zum ,,ge-
nuin®“ Eigenen zu entledigen, denn die durch die Kolonisation entstan-
dene Verschrankung ist durch nichts riickgdngig zu machen, soviel steht
fur Hall fest: ,,[W]as den Wunsch nach einer vorbehaltlosen Ruickkehr zu
einem reinen und unverfalschten Ursprung angeht, so erwiesen sich die
langfristigen historischen Auswirkungen der ,Transkulturation®, die fur
den Kolonialisierungsproze3 charakteristisch waren, meiner Ansicht
nach als irreversibel (Hall 1997a: 227).

Kritiker werfen der postkolonialen Theoriebildung des Weiteren vor,
sie wurde sich selbst widersprechen, da sie doch selbst standig weiter um
die europdische Moderne und die Ideen der Aufklarung kreise (vgl. Hall
1997a: 229). Dem widerspricht Hall nicht, er weist mit Foucault darauf
hin, dass es die Art und Weise der dekonstruktivistischen Kritik mit sich
bringe, dass die kritisierten ,,Kernkonzepte* durch sie nicht abgeschafft
wirden und verschwanden, sondern sich ausbreiteten, ,,jetzt allerdings an
einer ,dezentrierten‘ Position des Diskurses™ (Hall 1997a: 230). Thr Vo-
kabular wird weiterverwandt, allerdings jetzt ,,under erasure*, mit einem
Bewusstsein der Vorlaufigkeit und anzustrebenden Ersetzung (vgl. Hall
1996: 2). Ein ,,nach“ (im Sinne eines ,,dariiber hinaus‘) ist dabei immer
schon mitgedacht, ,,[es] meldet seine Anspriiche angesichts der Tatsache
an, dass einige andere, verwandte, bislang allerdings noch in neuen Kon-
figurationen ,entstehenden‘ Macht-Wissen-Beziehungen ihre distinkti-
ven und spezifischen Folgen zeitigen* (Hall 1997a: 239).

In einem Punkt gibt Hall den Kritikern des Postkolonialismus letzt-
lich trotz beidseitiger Polemisierung weitestgehend recht: Diese Theorie
vernachlassigte bisher auf gefihrliche Weise eine Kapitalismuskritik.
Hall scheint dafur zumindest Verstandnis zu fordern, wenn er die Grunde
darlegt: Zum einen sei die postkoloniale Theorie in einer Zeit entstanden,
in der eine bis dahin dominante, teleologische Version des Marxismus
aufgegeben wurde, auSerdem wurde sie vorrangig von Literaturwissen-
schaftlern vorangetrieben, ,,die nur ungern disziplinare (ja postdiszipli-
nare) Grenzen in dem Mal} durchdringen wollten* (Hall 1997a: 245). Bei
dieser Vernachlassigung handele es sich aber nicht um eine ,,uniiber-
bruckbare philosophische Kluft*, implizit gehe ,,die Kategorie ,Kapita-
lismus*“ in die postkoloniale Kritik ein (ebd.).

34

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

2.3 ,,Der Westen‘ und ,,der Rest*

Der Anspruch des Postkolonialismus besteht also laut Hall darin, die
,Perspektive des ,hier’ und ,dort‘, ,damals‘ und ,heute‘, ,Inland‘ und
,Ausland‘““ zu uberwinden (Hall 1997a: 227). An dieser Stelle mochte
ich die Entstehung und Wirkungsweise dieser Dichotomisierung dar-
stellen, die Hall als ,,Der Westen und der Rest“ bezeichnet. Ein Ver-
standnis dieses Komplexes ist fur die postkolonialistische Analyse von
globalen Herrschaftsverhaltnissen grundlegend. Hall erlautert dies unter
Zuhilfenahme der Arbeiten Edward Saids.

Der bis zu seinem Tod im Jahr 2003 in den USA lehrende Literatur-
wissenschaftler paléastinensischer Herkunft, Edward Said beschreibt in
seinem einflussreichen Werk Orientalism (1978) die ,,westlichen Kon-
zeptionen des Orients* (so der Untertite]). Anhand eines umfangreichen
Fundus von Beispielen aus vor allem britischer und franzosischer Lite-
ratur des 19. und 20. Jahrhunderts untermauert er seine These, dass das
Wissen der Européer tiber die ,,Orientalen” immer in einem unterstutzen-
den Wechselverhiltnis zu der westlichen/europédischen Kolonialmacht im
Orient steht. Durch diese Einbeziehung des Kulturellen, so Said, werde
aus dem Herrschaftsverhaltnis ein hegemoniales Verhaltnis im Sinne
Gramscis'®. Er begrenzt in seinen Beweisfuhrungen den Bezugsrahmen
auf den Nahen Osten/Vorderen Orient. Said betrachtet den Orientalismus
als einen Diskurs im Sinne Foucaults'” (vgl. Said 1981: 10), der nicht nur
aus der im engeren Sinne wissenschaftlichen Disziplin besteht. Das Gan-
ze dieser diskursiven Formation schildert er wie folgt:

16 Gramsci ersetzt in seinem Konzept die Klassenherrschaft durch die
Hegemonie, zu deren Durchsetzung neben der Erzeugung und Erhaltung
okonomischer Abhédngigkeiten ebenso wichtig die durch die ,,national-po-
pulare® Kultur erreichte Zustimmung der Beherrschten ist. Eine solche He-
gemonie ist nun nicht mit einem gezielten Schlag im ,,Frontalangriff” um-
zuwerfen, sie muss gleichzeitig von vielen ,,Stellungen* aus und mit Aus-
dauer herausgefordert werden. Fur Hall ist die Berufung auf Gramsci
wichtig als Legitimierung fur eine linke Politik, die sich auf andere Politik-
felder begeben will als das 0konomische. Der Begriff der kulturellen He-
gemonie bei G. macht es notwendig, die politische Arena auszuweiten. Das
Konzept der Hegemonie als ,,die Konstruktion eines kollektiven Willens
durch die Differenz® steht kontrar zur der aus der Kritischen Theorie der
Frankfurter Schule stammenden Idee der Inkorporation im Sinne des ,,fal-
schen Bewusstseins®“. Den Unterdrickten oder Subalternen, wie sie von
Gramsci bezeichnet wurden, ist ihre Unterdriickung bewusst (vgl. Hall
1994: 85).

17 Insbesondere dem aus der ,,Archiologie des Wissens® (vgl. Said 1981: 10).

35

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

,Uber den Orientalismus zu sprechen heifit deshalb hauptsachlich, aber nicht
ausschlieBlich, uiber ein englisches und franzosisches kulturelles Unternehmen
zu sprechen; ein Projekt, dessen Dimensionen solch verschiedene Bereiche
umfassen wie die Imagination selbst, das Ganze Indiens und des Morgenlan-
des, die biblischen Texte und biblischen Lander, den Gewiirzhandel, die kolo-
nialen Armeen und eine lange Tradition von kolonialen Verwaltern, ausge-
zeichnete wissenschaftliche Arbeiten, unzéhlige orientalische ,Experten‘ und
,Hande‘, einen Lehrstuhl der Orientalistik, eine weite Spanne ,orientalisti-
scher® Ideen (zum Beispiel orientalistische Despotie, orientalistischer Glanz,
orientalistische Grausamkeit, Sinnlichkeit), viele ostliche Sekten, Philosophien
und Weisheiten, domestiziert fur den lokalen europiischen Gebrauch — die
Liste kann endlos verlingert werden.* (Said 1981: 11)"®

Europier ,,wissen® also schon eine ganze Menge, wenn sie vom Orient
sprechen, oder sich dorthin begeben. Die direkte Erfahrung tritt dabei in
den Hintergrund, und miusste sich erst mit der Autoritdt dieses orientalis-
tischen Diskurses auseinandersetzen, um relevant zu werden (vgl. Said
1981: 29). Ob und inwiefern eine ,,Wirklichkeit” mit diesem Macht-Wis-
sen-Komplex uibereinstimmt, ist fur die Idee des ,,orientalistischen* Ori-
ents kaum von Bedeutung:

,.Bs gab — und gibt — Kulturen und Nationen, die im Osten liegen, und ihr Le-
ben, ihre Geschichte und Sitten haben eine brutale Realitit, die offensichtlich
groBer ist als alles, was Uber sie im Westen gesagt werden konnte. [...] Aber
das Phanomen des Orientalismus, wie ich es hier studiere, betrifft vor allem
nicht die Korrespondenz zwischen dem Orientalismus und dem Orient, son-
dern eine innere Konsistenz des Orientalismus selbst und seiner Ideen uiber den
Orient [...]: trotz oder jenseits aller Ubereinstimmung oder des Mangels an
Ubereinstimmung mit einem ,realen‘ Orient.” (Said 1981: 12)

Im orientalistischen Diskurs tauchen ,,Orientalen” als Sprecher kaum
auf, es wird nur uiber sie gesprochen, sie sind das ,,Datenmaterial® des
orientalistischen Diskurses (vgl. Singer 1997: 25). Europier, die in den
Orient kamen, waren, so Said, immer schon in der dominanten Rolle der
Wissenden und Sprechenden, da sie die herrschende Position innehatten.
Als ,,Muster relativer Starke zwischen Ost und West“ zieht Said das Bei-
spiel der Begegnung zweier Menschen, die aus der westlichen bzw. der
orientalischen Kultur stammen, heran: Die agyptische Tanzerin und
Prostituierte Kuchuk Hanem und der franzosische Dichter und Tourist
Gustave Flaubert, 27 Jahre alt, begegnen sich. Flaubert ist von Hanems
erotischem Tanz und ihren sexuellen Dienstleistungen so begeistert, dass
er die Erlebnisse viele Jahre spater in seinen Romanen Salambo und

18 Angesichts der materiellen Elemente in dieser Aufzahlung konnte man von
einem Dispositiv im Sinne Foucaults sprechen. Das Konzept des Disposi-
tivs taucht aber noch nicht in der Archdologie des Wissens auf.

36

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

L’éducation sentimentale verarbeitet. Auf diese Weise pragte der Ro-
mancier mafigeblich das westliche Bild der ,,typischen Orientalin®:

»[Slie sprach niemals uiber sich selbst, sie vertrat niemals ihre Gefuhle, ihre
Prasenz oder ihre Geschichte. Er sprach fur sie und vertrat sie. Er war fremd,
vergleichsweise reich, mannlich, und dies waren die historischen Tatsachen
der Herrschaft, die es ihm erlaubten, Kuchuk Hanem nicht nur physisch zu be-
sitzen, sondern auch fur sie zu sprechen und seinen Lesern zu sagen, in wel-
cher Hinsicht sie ,typisch orientalisch® war.” (Said 1981: 13)

Dieses Beispiel Saids fur den ,,Nexus von Wissen und Macht, die den
,Orientalen‘ schaffen und ihn in einem Sinn als Menschen ausloschen®
(Said 1981: 37), zeigt auf der einen Seite die sich in zwei Individuen
niederschlagende Kristallisation von schon vor ihrer Begegnung beste-
henden Machtverhaltnissen, auf der anderen Seite steht es fur die Multi-
plikation des Erfahrungswissens eines Einzelnen durch die diskursive
Ausbreitung. "

Was bei der literarischen Verarbeitung eines sexuellen ,,Urlaubs-
abenteuers® leicht nachzuvollziehen ist, belegt Said generell fur Aufle-
rungen von Europiaern iiber den Orient, die stets in irgendeiner Weise auf
das schon bestehende Archiv des Orientalismus Bezug nehmen mussten
(vgl. Said 1981: 10). Das Gesagte wurde ,,nicht einfach von empirischer
Realitat* geleitet, ,,sondern von einem Arsenal von Wiinschen, Repressi-
onen, Investitionen und Projektionen (Said 1981: 15). In dieser Hinsicht
unterscheidet Said nicht zwischen heute noch anerkennenswerten (wis-
senschaftlichen) orientalistischen Werken einerseits, und den Rassetheo-
rien Renans und Gobineaus, sowie pornografischer Literatur andererseits
(vgl. ebd.).

Zum einen wird durch den Diskurs des Orientalismus also das
Machtverhiltnis zwischen West und Ost unterstiitzt und mitproduziert.
Zum anderen erzeugt dieses Sprechen uiber den Orient als ein exterritori-
ales Ganzes das notwendige Gegeniuiber, durch das die Europaer sich ih-
rer selbst, ihrer Identitdt als westlicher Zivilisation, vergewissern konn-
ten. Said ,,versucht zu zeigen, daf} die europaische Kultur an Starke und
Identitit gewann, indem sie sich gegen den Orient als einer Art Surrogat
und [...] unterschwelligem Ich absetzte” (Said 1981: 10f). An einem

19 Ein weiteres analoges Beispiel ist etwa der Roman ,,In 80 Tagen um die
Welt“ von Jules Verne. Die indische Witwe, die von den mannlichen Hel-
den der Geschichte vor der Verbrennung gerettet wird, reist mit um die
halbe Welt bis zuriick nach England, und die einzigen Worte, die der Autor
diese Figur sprechen lasst, ist ihre Einwilligung, am gliicklichen Ende den
britischen Gentleman zu heiraten.

37

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

weiteren Beispiel soll hier veranschaulicht werden, wie Européder mit-
hilfe der Konstruktion des Orientalen gleichzeitig ihr Bild von sich selbst
herstellten. Said zitiert Lord Cromer, den britischen Reprasentant in
Agypten von 1882 bis 1907, der in seinem zweibdndigen, 1908 erschie-
nenen Werk Modern Egypt schreibt:

,[Die Hauptcharakteristik des orientalischen Geistes ist tatsachlich der] Man-
gel an Genauigkeit, der leicht in Unwahrheit degeneriert [...]. Der Européer
folgt genau der Vernunft, seine Aussagen uiber Tatsachen lassen jede Ambigu-
itat vermissen, er ist ein natiirlicher Logiker, selbst wenn er dabei keine Logik
studiert haben mag. Er ist von Natur aus skeptisch und verlangt einen Bewesis,
bevor er die Wahrheit einer Aussage akzeptiert, seine getibte Intelligenz ar-
beitet wie ein Teil eines Mechanismus. Der Geist eines Orientalen ist auf der
anderen Seite wie malerische Strassen, ohne jede Symmetrie. Seine Argu-
mentation ist willkurlichste Beschreibung. Obwohl die alten Araber sich da-
mals einen irgendwie hoheren Grad der Wissenschaft der Dialektik angeeignet
hatten, scheitern ihre Nachfahren einzigartig im Logischen. Sie sind oft unfa-
hig, die offensichtlichsten Schlusse aus irgendwelchen einfachen Vorausset-
zungen zu ziehen, die sie als wahr erkennen mogen. Man versuche, eine einfa-
che faktische Schilderung von irgendeinem gewohnlichen Araber zu
bekommen. Seine Erklarung wird im allgemeinen umfangreich und unklar
sein. Er wird sich wahrscheinlich selbst ein halbes Dutzend mal widerspre-
chen, bevor er seine Geschichte beendet. Er wird oft bei dem kleinsten Kreuz-
verhor aufgeben.” (zitiert nach Said 1981: 48; Herv. L.S.)

Cromer beendet diese Uberlegungen mit dem nicht ,,jede Ambiguitit
vermissen® lassenden (s.0.) ,,Fazit“, ,.da3 der Orientale auf die eine oder
andere Weise im allgemeinen genau entgegengesetzt zum Européer han-
delt, spricht und denkt“ (ebd.; Herv. L.S.). Die Gegensitzlichkeit ergibt
sich hier nicht aus dem Inhalt der Beschreibung, sondern ist das schon
vorher gedachte Prinzip der Darstellung, sie liegt schon in der ,Natur*
der Europder und Araber. Die Anerkennung arabischer Wissenschaft
(;,irgendwie*) wirft Cromer jedoch beinahe aus seiner ,,Jogischen* Bahn.

Said liefert mit der Studie Orientalism ein Pladoyer fur die Einmi-
schung von Literatur- und Kulturwissenschaftlern in die Analyse von
Machtverhiltnissen. Er lehnt es ab, Kultur und Politik als getrennte Be-
reiche zu betrachten. ,,Gesellschaft und literarische Kultur [konnen] nur
zusammen verstanden und studiert werden [...]* (Said 1981: 38). Durch
diese Haltung wird er zu einem Initiator der postkolonialen Theorie. Hall
greift Saids Darstellung des westlichen Diskurses auf. Was Hall in An-
lehnung an Foucault als Wahrheitsregime bezeichnet, weitet er nun aus:
Das Andere, von dem sich der Westen immer abhebt, umfasst nun den
gesamten Rest der Welt. In Westen vs. Rest sieht er eine grundlegende
Dichotomisierung einer imaginaren Weltkarte. Wenn auch bei Said das
ideelle Konstrukt schon bedeutender war als eine mogliche geographi-

38

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

sche Verortung (kolonialisierender/kolonisierter Lander), so ist dieser
Bezug bei Hall kaum mehr zu fassen: ,,Westlich ist hier zu einem Syn-
onym fur ,,modern* geworden.

2.4 Der, die, das Andere sein

Diese dichotome Aufteilung der Welt in zwei so ungleiche Teile, von
denen der eine die Macht hat, den anderen in seiner Position zu objekti-
vieren, tragt Implikationen fur die Marginalisierten. In der Situation, in
der Hierarchisierung entlang verschiedener Differenzlinien eine lange
Tradition hat, und allen Beteiligten, auch den Benachteiligten als Nor-
malitéat erscheint und nicht hinterfragt wird, miuissen sich die Subalternen
mit ihrer Situation arrangieren. Sie iibbernehmen die Werte und die Per-
spektive des hegemonialen Anderen und nehmen sich selbst gleichzeitig
als das Andere wabhr, als das, was vom Normalen, oder ,,Idealfall* ab-
weicht, als die Ausnahme von der Regel — eine gewissermalien schizo-
phrene Situation. Dies geschieht, wie gesagt, in dem Sinne unhinterfragt,
als es als gegebene Realitat akzeptiert wird. Dass dies erst dass Ergebnis
eines Prozesses der Hegemoniegewinnung und als solches kontingent ist,
wird nicht gesehen.

Fur die Geschlechterdifferenz war es Simone de Beauvoir, die auf die
Frau als Das andere Geschlecht aufmerksam machte. Fur die Frage der
Rasse steht an dieser Stelle Frantz Fanons Schwarze Haut Weifle Masken
(vgl. Kastner 2000 o0.S.). Fanon stammt aus Martinique, studierte in
Frankreich Medizin und arbeitete als Psychiater in Algerien wéahrend des
Unabhéngigkeitskrieges. In seinem Buch Die Verdammten dieser Erde
beschreibt er anhand zahlreicher Fallbeispiele seiner Patienten (sowohl
algerischer wie franzosischer Herkunft) die psychischen Traumata, die
sich aus der Nichtanerkennung der Kolonisierten als gleichwertige Men-
schen durch die Kolonisatoren ergeben, und wie Menschen psychisch an
ihrer Objektivierung und der Nichtanerkennung ihrer Identitat zer-
brechen (vgl. Hall 1995: 8). Fanon diagnostiziert bei seinen Patienten in
Algerien haufig die zur kulturell-sozialen Entfremdung fuhrende kolo-
niale Situation als die letztlich zugrundeliegende Ursache ihrer psy-
chischen Erkrankungen (vgl. Wolter 2001: 28). In seinem ersten Buch
Peau Noire, Masques Blancs von 1952, welches von Hall haufig zitiert
wird, setzt er sich mit der Rassifizierung der Schwarzen auseinander und
beschreibt ihre Entfremdung als epidermalisation, was soviel bedeutet
wie die ,,Einschreibung der Rasse in die Haut* (Hall zitiert nach Wolter
2001: 33). Unter Berufung auf u.a. Lacans Spiegelungstheorem und Sar-
tres Herleitung der Selbstobjektivierung durch den Blick des Anderen in

39

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Das Sein und das Nichts entwickelt Fanon seine ,,Psychoanalyse der
kolonialen Situation® (Wolter 2001: 36). Lacans Spiegelungstheorem
besagt, dass in der psychischen Entwicklung des Kleinkindes ein Ich-
Bewusstsein dann eintritt, wenn das Kind sich zum ersten Mal in einem
Spiegel sieht und das Bild im Spiegel als sein Abbild erkennt. Ent-
scheidend dabei ist, dass dieser Erkenntnis stets der Irrtum vorausgeht,
einen anderen Menschen zu erblicken, und deshalb das Ich-Bewusstsein
immer uber ihm vorausgehende Entfremdung entsteht. So erweist sich
die ,,Einheit des Ich [als] illusorisch und das Subjekt somit von Anfang
an [als] ein unabanderlich Dezentriertes® (Wolter 2001: 36). Laut Fanon
nimmt ein Schwarzer sich selbst und andere Schwarze immer vermittelt
tiber den Blick des Weillen wahr — durch die ,,weifle Maske* hindurch.
Auf diese Weise sieht er von sich nur ein entfremdetes ,,Zerrbild*“ (Wol-
ter 2001: 35) und verkennt seine ,wahre‘ Identitat. Es ,besteht kein
Zweifel [...] daran, da3 der wahre Andere des Weilen der Schwarze ist
und bleibt. Und umgekehrt* (Fanon zitiert nach Wolter 2001: 37).

Ich mochte hier als Beispiel fur die Selbstwahrnehmung als An-
dere(r/s) einige Episoden wiedergeben, die Hall uiber seine Herkunftsfa-
milie in Jamaika erzahlt. Er klassifiziert seine Familie als zur unteren
Mittelschicht gehorend: ,,[...] a lower-middle-class family that was try-
ing to be a middle-class Jamaican family trying to be an upper-middle-
class Jamaican family trying to be an English Victorian family [...]“
(Hall 1997d: 135). Fanon analysiert ahnliche Verhiltnisse fur die Antil-
len, ebenfalls unter Bezugnahme auf seine eigene Biografie. Bei ihm
druckt sich das Identifikationsbedurfnis und Assimilationsstreben vor-
rangig in der Sprache aus. Angehorige der farbigen Mittelschicht hielten
ihre Kinder dazu an, korrektes Franzosisch zu sprechen und das Kreoli-
sche ,,zu verachten” (Wolter 2001: 31). Hall beschreibt vorrangig die
Hautfarbe als den ausschlaggebenden Marker fur die soziale Position in
der kolonialen Gesellschaft Jamaikas. Das soziale Differenzierungssys-
tem sei dort ungleich komplexer als das der ,,normalen Klassenschich-
tung®, die Taxierung des sozialen Status eines Menschen erfolge anhand
»praktischer Semiotik®, bei der Zeichen wie Haarbeschaffenheit und
Farbe, familidare Herkunft, Wohnort, Physiognomie und eben der Hellig-
keitsgrad der Haut zu einander in Beziehung gesetzt und gegeneinander
abgewogen wirden (vgl. Hall 1994b: 79). Auf diese Weise ist die ganze
Gesellschaft mit einer gewissen offenliegenden Selbstverstandlichkeit
rassistisch durchstrukturiert und hierarchisiert. Die Differenzen konnten
sich insbesondere in der Mittelschicht bis in die Familien hineinziehen,
da diese, wie Hall beschreibt, haufig aus Verbindungen zwischen afrika-
nischen Sklavinnen und europidischen Sklavenhaltern hervorgegangen

40

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

waren (vgl. Hall 2000g: 9). Obwohl Hall die Herkunftsfamilien beider
Elternteile ebenfalls der Mittelschicht zuordnet, gab es zwischen beiden
bedeutsame Unterschiede, die zu Konflikten innerhalb der Familie fuhr-
ten.

Sein Vater kam aus einer ,.ethnisch sehr gemischten®, ,,farbigen®
Familie vom Lande, die Familie seiner Mutter hingegen war von ,,sehr
viel hellerer Hautfarbe®, besall eigenen Grundbesitz und die Sohne hat-
ten in England studiert (vgl. Hall 1993: 97). Sie ,,orientierte sich auf
England und die Plantage* (Hall 2000g: 8). Hall beschreibt die Konflikte
innerhalb seiner Familie als mikrosoziale Entsprechung des Widerspru-
ches ,,zwischen dem lokalen und dem kolonialen, imperialisierten Kon-
text (Hall 2000g: 8). Besonders deutlich wird der familiar ausgetragene
koloniale Konflikt am Schicksal der Schwester. Die Eltern missbilligten
ihre Partnerwahl aufgrund der ,Minderwertigkeit“ des Mannes, eines
Medizinstudenten wegen seiner dunkleren Hautfarbe, und verhinderten
die Beziehung (vgl. Rojek 2003: 56). Die Schwester erlitt daraufhin ei-
nen Nervenzusammenbruch und erhielt eine Elektroschockbehandlung
als ,,Therapie®, von der sie sich nicht erholte. Sie blieb unverheiratet im
Haus der Eltern und pflegte diese und einen weiteren Bruder bis zum
Tode (vgl. Hall 2000g: 13). ,,Das war das Drama meiner Familie: Sie
konnten nicht zu den Weiflen gehoren und sie wollten nicht zu den
Schwarzen gehoren® (Hall/Appiah/Ramdas 1993: 108; aus dem Niederl.
iibers. L.S.).” Insbesondere von Halls Mutter geht eine starke Ambition
zur Assimilation aus. Sie legt grofen Wert auf ihre europdische Abstam-
mung, und es ist diese Seite der hybriden Geschichte ihrer Herkunft, die
sie hervorhebt, wahrend sie andere Kapitel verschweigt:

.My mother used to tell me that if she could only get hold of the right records,
she would be able to stitch together a kind of genealogy for her household —
not one that led to the West Coast of Africa, believe me, but a genealogy
which would connect her, she wasn’t quite sure, to the ruling house of the

20 Die Orientierung der unteren Mittelschicht an Lebensstil und WertmaBsta-
ben der in der Hierarchie des sozialen Feldes tiber ihnen angeordneten
Schichten, und der Versuch, diese im Rahmen der Moglichkeiten des zur
Verfugung stehenden dkonomischen und kulturellen Kapitals zu imitieren,
ist auch in ethnisch homogeneren Gesellschaften zu beobachten. Bourdieu
beschreibt, wie diese Bemithungen aus Sicht der Oberschichten spieBig und
lacherlich erscheinen, die ,,Kleinbiirger* sind gerade an ihren angestrengten
Bemithungen zu erkennen (vgl. Bourdieu 1997: 500ff). Die in der kolonia-
len Gesellschaft ineinander verschrankten Faktoren der Klasse und der
Rasse verstarken die Hierarchie und lassen das Bestreben als hoffnungslos
erscheinen.

41

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Austro-Hungarian empire or the lairds of Scotland, one way or the other.*
(Hall 1995: 8)

Stuart Hall war der Dunkelhéutigste in seiner Familie.”! Er beschreibt
seine Position als Kind innerhalb der Familie als die eines Aufenseiters
(Hall 2000g: 10).

,,Die erste Geschichte, die mir als Kind erzahlt wurde, war, dass meine
Schwester, die mich nach der Geburt zum ersten Mal in der Wiege sah, rief:
,Oh Himmel, es ist ein Kulibaby!* Sie sagte nicht mal schwarz oder farbig,
sondern Kuli, weil die Inder, die so genannt wurden, sehr niedrig auf der sozi-
alen Leiter standen. In einer ehemaligen Sklavengesellschaft wie Jamaika wird
der Hautfarbe besonders viel Bedeutung beigemessen: Jede Schattierung von
schwarz uiber braun nach weill korrespondiert mit einer bestimmten sozialen
Position. Manche Freunde durfte ich mit nach Hause bringen, andere waren
weniger willkommen, wieder andere waren es Uberhaupt nicht. Immer auf-
grund der Hautfarbe.“ (Hall/Appiah/Ramdas 1993: 105; aus dem Niederl.
uibers. L.S.)

Wie weit die Identifikation mit den weifien Briten reicht, wird ganz be-
sonders aus einem Kommentar seiner Mutter deutlich, von dem Hall
haufig erzahlt (vgl. Hall/Appiah/Ramdas 1993: 102; Hall 1997d: 135;
1994b: 80; 1997c: 294). Thr eigener Sohn gehorte zu den ersten, wenigen
und privilegierten farbigen Studenten — in Oxford seien sie etwa zehn
gewesen (vgl. Hall/Appiah/Ramdas 1993: 106). Die Zahl der postkoloni-
alen Einwanderer wuchs erst spater im Laufe der 50er Jahre an, und die
ablehnende Haltung der weiflen britischen Gesellschaft erfuhren vor al-
lem die Eingewanderten aus den unteren sozialen Schichten, die vor-
nehmlich nach London kamen, dort auf den Strassen beschimpft und an-
gefeindet wurden und denen Wohnraum vorenthalten wurde. Der
Diskurs der ,,Einwanderer als Problem® wurde auch nach Jamaika trans-
portiert und lasst Halls Mutter die Sorge duBlern, man konne ihren Sohn
,,dort druiben* fur ,,einen dieser Einwanderer halten, die sie ,,hoffentlich
gleich wieder den Landungssteg herunterfegen* wurden — ,,she said in
that classic Jamaican middle-class way* (Hall 1997d: 135). Die Mutter
sagt dies, um ihren Sohn und gleichzeitig sich selbst von den Angehori-
gen der Unterschicht zu distanzieren. Wenn Hall die Episode jedoch im
britischen Kontext wiedererzahlt, tut er dies, um zu verdeutlichen, dass
sie sich damit nicht vom weilen hegemonialen Diskurs im heutigen
Grofbritannien unterscheidet. Sie nimmt die Position eines weiflen Ras-
sismus ein, der die britische Insel ,,rein halten* mochte. Im Kontext der

21 Er nennt afrikanische, schottische, ost-indische und portugiesisch-judische
Vorfahren (vgl. Hall 1995: 6).

42

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG DES SUBJEKTES

Betrachtung rassistischer Differenzlinien spricht die schwarze Frau von
der Position des weillen ,,Anderen und objektiviert sich selbst.

Rojek weist darauf hin, dass diese biographische Erzahlung Halls aus
der britischen Perspektive einleuchtend erscheine, im jamaikanischen
Kontext der 50er Jahre jedoch eine ,,verwirrende Botschaft bote. Wih-
rend durch den scharfen Rassengegensatz Grof3britanniens Halls Selbst-
bezeichnung als ,,schwarz® eindeutig erscheint, iibergehe Hall retrospek-
tiv zu leicht die Tatsache, in Jamaika zu einer privilegierteren Schicht
gehort zu haben. Halls Vater war Angestellter der United Fruit Company
und er selbst Schiller am angesehensten Internat des ganzen Landes, am
Jamaica College in Kingston. Auf diese Weise sei Hall in die Herr-
schaftsverhéltnisse der ,,brown man domination and capitalist exploita-
tion* eingebunden gewesen (vgl. Rojek 2003: 56f).

Zur Illustration fur Fanons Blick des Anderen soll dennoch insbeson-
dere die letzte Episode uiber die Mutter Halls dienen, die, quasi durch
eine weile Maske blickend ihr soziales Umfeld normiert und dunkle
Haut als nicht erwunschte Abweichung wahrnimmt. Abschlieend zu
diesem ersten Kapitel lasst sich festhalten, dass in der globalen Ge-
schichte keine ,,universellen Subjekte* vorkommen, sehr wohl aber he-
gemoniale Subjektpositionen einerseits, von denen aus gesehen, gespro-
chen und ,,die Wahrheit gewusst™ wird, und andererseits subalterne Posi-
tionen, deren eigener Blick nur iiber den hegemonialen vermittelt sicht
und deren Sprache sich des dominanten Wissens- und Wortschatzes be-
dienen muss, wenn sie denn uiberhaupt zu Wort kommt.

43

https://dol.org/10:14361/9783839404096-001 - am 14.02.2026, 10:23:54,



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839404088-001 -

m 14.02.2026, 19:23:54.



https://doi.org/10.14361/9783839404096-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

