
136

THEMA 

4 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege DOI: 10.5771/0340-8574-2019-4-136

Interkulturelle Gärten
Einblicke in eine transkulturelle Projektinnovation1

DR. CHRISTA MÜLLER
ist Soziologin und hat die Urban-
Gardening-Bewegung in Deutsch-
land und ihre frühe Form der Inter-
kulturellen Gärten von Anfang an 
forschend begleitet. Sie leitet die 
»anstiftung« in München, die als 
Forschungseinrichtung und Förder-
stiftung die urbane Gartenbewe-
gung in Deutschland unterstützt 
und erforscht. 
http://www.anstiftung.de

In den Debatten um Flucht und Asyl spielen die 
Alltagsrealitäten von MigrantInnen oft nur eine 
untergeordnete Rolle. Mit den Interkulturellen Gärten 
entstand eine Projektinnovation, die einen konstruktiven 
Umgang mit kultureller Differenz erprobt und damit bis 
heute als praktische Antwort auf die unterkomplexen 
Zuspitzungen der Einwanderungsdebatte gilt. Der Beitrag 
zeigt die historische Entwicklung der Interkulturellen Gärten 
auf und beleuchtet ihre unterschiedlichen Dimensionen.

Der Ansatz der Interkulturellen Gärten 
entwickelte sich aus migrantischen Le-
benswelten heraus und antwortet auf die 
gesellschaftliche Tendenz zur Ausgrenzung 
sozial produktiv. In Interkulturellen Gär-
ten bauen Menschen mit und ohne Zuwan-
derungsgeschichte aus unterschiedlichen 
sozialen Schichten Obst und Gemüse an, 
tauschen Saatgut und Zubereitungsformen 
aus, halten Honigbienen, bauen Insekten-
hotels und Brotöfen aus Lehm und ent-
wickeln kultursensible Umweltbildungs-
konzepte. Vor allem aber produzieren sie 
wechselseitige Anerkennung. Die Ressour-
cen, die die Menschen mitbringen, werden 
zum Ausgangspunkt für selbstbestimmte 
Prozesse des Ankommens und somit auf 
konstruktive Weise genutzt.

Die Topographie eines typischen 
Interkulturellen Gartens sieht eine Ge-
meinschaftsfläche vor, wo gemeinsam 
gegessen und gefeiert wird und auf der 
die Kinder spielen. Sie nimmt in der Regel 
ein Drittel der Gesamtfläche ein. Gerade 
den in beengten Verhältnissen lebenden 
GärtnerInnen dient sie häufig auch als 
Wohnergänzungsraum im Freien. Auf den 
restlichen zwei Dritteln der Fläche werden 
zwischen 10 und 100 Quadratmeter große 
Parzellen ohne Zäune für den Gemüse-
anbau angelegt.

Die allermeisten Gartenprojekte 
funktionieren selbstorganisiert. Bezahlte 
Stellen gibt es nur in seltenen Fällen. Die 
Grundstücke stellen zumeist Stadtver-
waltungen oder Kirchengemeinden zur 

Verfügung. Seit einigen Jahren erproben 
auch Museen, Theater und Universitäten 
das gemeinschaftliche Gärtnern.

Zwar haben viele urbane Gemein-
schaftsgärten heute inter- und transkul-
turelle Dimensionen (Müller 2011), aber 
in einem Interkulturellen Garten sind der 
gewollt artifizielle Charakter des »Zu-
sammenwürfelns« von Menschen unter-
schiedlicher Herkünfte und die bewusste 
Betonung der Unterschiede Programm. Der 
Alltag ist keineswegs immer konfliktfrei, 
aber das demokratische Design dieser So-
zialräume stellt klare normative Vorgaben 
bereit, etwa durch die Hervorhebung in der 
Satzung, dass niemand wegen Geschlecht 
oder Herkunft diskriminiert werden darf. 
Auf die Satzung eines demokratischen Ver-
eins können sich alle berufen, sie ist folglich 
ein konkreter Leitfaden für das Miteinan-
der in einem heterogenen Feld.

Zur Geschichte der 
Interkulturellen Gärten

Der »Prototyp« der Interkulturellen Gär-
ten entsteht 1996 in Göttingen. Dort sit-
zen bosnische Flüchtlingsfrauen im Bera-
tungszentrum für Flüchtlinge zusammen. 
Die Sozialarbeiterin stellt ihnen eine fol-
genreiche Frage: »Was vermissen Sie am 
meisten in Deutschland?« Die Antwort 
der Frauen lautet: »Unsere Gärten.« Viele 
hatten zu Hause große Gemüsegärten und 
ernährten damit ihre Familien. (Müller 
2002, S. 16). Einige Zeit später beginnt 

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-136 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 22:15:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.anstiftung.de
https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-136
http://www.anstiftung.de


137

 THEMA

4 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

eine Gruppe von bosnischen, persischen, 
deutschen, kurdischen, irakischen, äthi-
opischen und afghanischen Frauen und 
Männern zu gärtnern.

Der äthiopisch-deutsche Agraringe-
nieur Tassew Shimeles, den das Migra-
tionszentrum als Projektleiter engagiert, 
entwickelt gemeinsam mit der kurdisch-
deutschen Vereinsgründerin Najeha Abid 
und vielen anderen aus der Praxis selbst 
heraus das transkulturell ausgerichtete 
Konzept der »Internationalen Gärten«. 
Sich über die die kulturell unterschied-
lichen Zugänge zu Natur und Agrarkul-
tur Bewusstsein zu verschaffen, wird zur 
Methode, um eine gemeinsame Sprache 
zu finden. (ebd. S.73ff.)

Die meisten Menschen versuchen, Sa-
men und Pflanzen aus ihren Herkunfts-
regionen zu bekommen. Oft stellen sie 
fest, dass die Pflanzen sich trotz anderer 
klimatischer Bedingungen entwickeln und 
auf die neuen Verhältnisse einstellen. Das 
Wiedererkennen ruft Erinnerungen wach, 
die neu verknüpft werden. So können In-
terkulturelle Gärten auch biographische 
Ankerpunkte sein.

Die in München ansässige anstiftung 
hat den Verein Internationale Gärten 
Göttingen von Anfang an begleitet und 
unterstützt. Als gemeinnützige Stiftung ver-
bindet die anstiftung Forschung mit einer 
gezielten Vernetzungs- und Förderpraxis, 
die sich aus einer kontinuierlichen Ausein-
andersetzung mit den Projekten und ihrem 
jeweiligen methodischen Vorgehen ergibt.

Nachdem eine empirische Begleitstudie 
der anstiftung über die Internationalen 
Gärten Göttingen erschienen war (Müller 
2002), nahm das Interesse am Projekt 
erkennbar zu: Kirchengemeinden, Stadt-
verwaltungen, Migrationszentren und 
Einzelakteure aus allen Teilen Deutsch-
lands wollten wissen, welche Schritte zum 
Aufbau eines Interkulturellen Gartens 
notwendig sind. Der ehrenamtlich geführ-
te Verein in Göttingen war mit der Viel-

zahl der Anfragen schnell überfordert. Die 
anstiftung übernahm in Kooperation mit 
dem Göttinger Verein den Aufbau eines 
sukzessive entstehenden bundesweiten 

Netzwerkes, das sich ab 2003 mit dem 
ersten bundesweiten Netzwerktreffen 
in Berlin formierte. Damals trafen sich 
die ersten vier Gartenprojekte; 2019 ver-
zeichnet die anstiftung in ihrer Datenbank 
rund 650 urbane Gemeinschaftsgärten, 
darunter knapp die Hälfte explizit Inter-
kulturelle Gärten.2 Auch in Österreich 
(2007) und in der Schweiz (2009) gründe-
ten sich Zusammenschlüsse von Interkul-
turellen Gärten, die in der Anfangsphase 
von der anstiftung beraten wurden.

Produktion sozialer Anerkennung

In einem Interkulturellen Garten verhan-
deln Akteure aus vielen Herkunftslän-
dern ihre jeweils eigene Wirklichkeit mit 
der von anderen täglich neu. Das, was 
dabei an geteilter Wirklichkeit entsteht, 
wird reflektiert und neu betrachtet. 

Dekonstruiert wird dabei zugleich ein 
ideologisches Verständnis von Integra-
tion, das primär konformes Verhalten 
adressiert, zugunsten eines facettenrei-
chen Wechselspiels von Inklusion und 
gesellschaftlicher Transformation.

Was Interkulturelle Gärten auszeich-
net, ist ihre konsequente Subsistenzorien-
tierung. Die Menschen bringen nicht nur 
ihre Kenntnisse ins Spiel, sie erwirtschaf-
ten auch materielle Überschüsse, die sie 

verschenken oder tauschen können. Sie 
erfahren sich als produktiv, großzügig 
und souverän. Nicht zuletzt aus diesem 
Grund sind Gärten sind geeignete Orte 
für die Produktion sozialer Anerkennung: 
Sie setzen nicht bei den Defiziten, sondern 
bei den Kompetenzen der Beteiligten an. 
Einige der Akteure aus Interkulturellen 
Gärten sitzen heute in Integrationsbei-
räten der Städte, diskutieren über die 
interkulturelle Sensibilisierung von Ge-
sundheitseinrichtungen oder gründen 
Selbsthilfegruppen im Themenfeld Ge-
sundheit und Ernährung. (vgl. Baier 2013)

Allerdings funktioniert kein Garten 
»einfach so«, hier treffen nicht nur unter-
schiedliche Sprachen aufeinander, sondern 
auch verschiedene soziale Milieus. Allen 
Projekten stellt sich die anspruchsvolle 
Aufgabe, Gemeinsames trotz der vielen 
Unterschiede zu entdecken. Der Rahmen 
erleichtert das Vorhaben: Zusammen ein 
Stück Land gestalten, das Eigene wachsen 
sehen und ins Verhältnis zum Anderen set-
zen, sich austauschen über das Wachstum 
der Pflanzen wie über die eigenen Fort- und 
Rückschritte – das sind die Möglichkeiten, 
die ein Garten bietet. (vgl. Werner 2008)

Dazu gehört, dass Gemeinschaftsgärten 
der weniger privilegierten Stadtbevölke-
rung einen Naturzugang offerieren. Die 
Frage der Umweltgerechtigkeit ist eng mit 
der Frage der sozialen Gerechtigkeit ver-
knüpft. Viele der in Interkulturellen Gärten 
aktiven Menschen verfügen über geringe 
Einkommen, leben an stark befahrenen 
Straßen und in beengten Wohnverhält-
nissen, einige auch in Containern in Asyl-

bewerberunterkünften. Unterprivilegierte 
Migrantinnen und Migranten, Erwerbs-
lose und prekär Arbeitende teilen zudem 
die Erfahrung geringer gesellschaftlicher 
Wertschätzung. (vgl. Heitmeyer 2010) Im 
Zuge des Umbaus des Sozialstaates, der 
Ausdifferenzierung der Arbeitsmärkte und 
einer restriktiven Einwanderungspolitik 
in den europäischen Großstädten ist ei-
ner wachsenden Zahl von Menschen der 
Zugang zu materiellen Ressourcen, zu 

»Der Austausch auf räumlicher und 
institutioneller Ebene führt dazu, 
dass die GärtnerInnen ihr Viertel mit 
neuen Augen sehen – mit den Augen 
derjenigen, die mitgestalten.«

»In einem Interkulturellen Garten verhandeln 
Akteure aus vielen Herkunftsländern 
ihre jeweils eigene Wirklichkeit mit 
der von anderen täglich neu.«

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-136 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 22:15:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-136


138

THEMA 

4 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

Bildung, aber auch zu Natur verwehrt. 
Hier ersetzen Interkulturelle Gärten defi-
nitiv keine Sozialpolitik, können aber für 
die Betroffenen neue Türen öffnen.

Praktiken der Raumaneignung

Für viele ist die eigene Parzelle der Aus-
gangs- und Rückzugspunkt, von dem aus 
sie sich den halböffentlichen Raum des 
Gartens nach und nach aneignen können – 
und von da aus dann die weitere Umgebung 
in Form von Exkursionen, Besichtigungen, 
Kooperationen und Vernetzungstreffen mit 
anderen Gartenprojekten. Vor allem aber 
werden die Gärten schnell zu produktiven 
Räumen im jeweiligen Stadtteil. Da sie in 
der Regel nicht von Zäunen umgeben sind, 
verlaufen die Übergänge von der Parzelle 
ins Stadtviertel fließend. In vielen Gärten 
werden die Quartiere entweder von Anfang 
an bewusst in den Aufbau des Gartens ein-
bezogen oder nach und nach erschlossen. 

Garten und Nachbarschaften profi-
tieren voneinander und der Austausch 
auf räumlicher und institutioneller Ebene 
führt dazu, dass die GärtnerInnen ihr 
Viertel mit neuen Augen sehen –mit den 
Augen derjenigen, die mitgestalten. Inso-
fern verändern sich nicht nur die eigenen 
Parzellen, die umgegraben und immer 
wieder neu bepflanzt werden, auch das 
Stadtviertel verändert sich in der Wahr-
nehmung. Hat etwa eine Gärtnerin an den 
Verhandlungen um einen Wasseranschluss 
teilgenommen, ein Stadtteilfest mitorga-
nisiert, Gäste bewirtet und diese durch 
den Garten geführt, wird die nähere und 
weitere Umgebung zum Beziehungsge-
flecht. Man trifft sich auf der Straße, man 
grüßt sich, man wechselt ein paar Worte. 
Menschen, die womöglich lange Zeit in 
Flüchtlingsunterkünften oder auch in der 
Isolation der Erwerbslosigkeit verbracht 
haben, erlangen im Viertel Sichtbarkeit. 
Wenn Bürgermeister oder Vertreterinnen 
von Migrationseinrichtungen zu Besuch 
in den Garten kommen, sind sie keine 
InstitutionenvertreterInnen mehr. Sie las-
sen sich bewirten von dem, was die Leute 
gekocht oder gebacken haben, Grenzen 
lösen sich – zumindest temporär – auf.

Dabei gewinnen nicht nur die Einzel-
nen, sondern auch das Ganze, denn die 
Stadtgesellschaft ist auf Beiträge aus allen 
Milieus angewiesen. In einer Filmstudie 
über den Interkulturellen Garten in Aalen 
kommt eine junge Frau aus Aserbaidschan 
zu Wort. Sie erzählt von einem Fotowett-
bewerb, der im Garten veranstaltet wurde. 

Ihr Foto von einer 
Schnecke gewann 
den ersten Preis. 
Freudestrahlend 
berichtet sie der 
Kamerafrau von 
ihrem Konterfei in 
der Zeitung:

»Viele Leute 
kennen mich we-
gen dieses Fotos. 
Das ist schön für 
mich«, sagt sie 
lächelnd. (Haide 
2016, Min. 06:10)

Und ein Gärt-
ner indischer Her-
kunft mittleren Al-
ters berichtet vor der Kamera: »Früher 
fühlte ich mich wie ein Fremder. Kein 
Platz zu gehen, wohin zu gehen? Seitdem 
ich den Garten habe, fühle ich mich mit 
beiden Füßen auf dem Boden. Ich habe 
nun einen Platz, wo ich jemanden ein-
laden kann.« (ebd., Min 07:03)

An den Aussagen der beiden wird 
die zentrale Bedeutung der Produktion 
symbolischen Kapitals in Interkulturellen 
Gärten deutlich. Anna Mittelsten Scheid 
stellte in ihrer qualitativen Untersuchung 
des »Kulturgartens« in Lüneburg fest, 
dass das Gärtnern als solches für viele gar 
nicht das zentrale Motiv für die Teilnah-
me am Projekt ist. In einer qualitativen 
Inhaltsanalyse konnte die Umweltwis-
senschaftlerin zeigen, dass die Begriffe 
»Gärtnern« und »Pflanzen« in den Erzäh-
lungen der Aktiven lediglich auf 48 Nen-
nungen kamen, die Begriffe »zusammen« 
und »gemeinsam« aber auf 93, sowie die 
Begriffe »Sprache« und »sprechen« auf 
90. (Mittelsten Scheid 2017, S. 24)

Durch das gemeinschaftliche Tätigsein 
wird es nach und nach möglich, Differen-
zen und Gemeinsamkeiten auszudrücken, 
zu deuten und wertzuschätzen. Dabei kön-
nen sich in der individuellen Wahrneh-
mung durchaus auch hierarchische Ver-
hältnisse verflüssigen; z.B. das zwischen 
einer Akademikerin, die keine Erfahrung 
mit Gartenbau hat, und einem Analpha-
beten, der ein Experte in ökologischer Bo-
denbearbeitung ist. Die Erfahrung von 
eigener Kompetenz in einem Setting, das 
mit öffentlicher Aufmerksamkeit bedacht 
wird, öffnet den Raum für neue Erfah-
rungen – dies gilt eben nicht nur für das 
Individuum, sondern auch für den öffent-
lichen Raum, der einer kontinuierlichen 
Demokratisierung bedarf.

Anmerkungen

(1)	 Dieser Artikel erschien in einer Lang-
fassung auf Französisch als: Müller, 
Christa: Jardins interculturels: regards 
sur un projet transculturel innovant 
en Allemagne. In: In Situ. Revue des 
Patrimoines, 37/2018: Paris.

(2)	 https://anstiftung.de/urbane-gaer-
ten/gaerten-im-ueberblick� n

Literatur

Baier, Andrea (2013): Wie soll man gesund sein, 
wenn man keine Arbeit hat? Gesundheit und 
soziale Ungleichheit. Erfahrungen einer Frauen-
gruppe mit einem Gesundheitsprojekt. Bielefeld: 
transcript
Haide, Ella von der (2016): Eine andere Welt ist 
pflanzbar, Teil 5. Urbane Gemeinschaftsgärten 
in Deutschland. Dokumentarfilm/DVD, 55 Min. 
München: anstiftung
Heitmeyer, Wilhelm (2010): Deutsche 
Zustände. Folge 10. Berlin: Suhrkamp
Mittelsten Scheid, Anna (2017): »Langsam, lang-
sam also sind wir also eine Familie, die Kulturgar-
ten heißt« – Wie die Forderung nach Integration 
von Teilnehmer*innen eines interkulturellen 
Gartenprojekts in Lüneburg verhandelt wird. 
Bachelorarbeit, Leuphana Universität Lüneburg
Müller, Christa (2002): Wurzeln schlagen in der 
Fremde. Die Internationalen Gärten und ihre 
Bedeutung für Integrationsprozesse. München: 
oekom
Müller, Christa (Hg.) (2011): Urban Gardening. Über 
die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: 
oekom
Werner, Karin (2008): Interkulturelle Gärten als 
Sozialräume der Mikro-Integration. München: 
Skripte zu Integration und Nachhaltigkeit: 
Stiftung Interkultur/anstiftung

Interkultureller Stadtteilgarten in Hannover; Foto: Cornelia Suhan.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-136 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 22:15:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://anstiftung.de/urbane-gaerten/gaerten-im-ueberblick
https://anstiftung.de/urbane-gaerten/gaerten-im-ueberblick
http://www.transcript-verlag.de/ts2490/ts2490.php
http://www.transcript-verlag.de/ts2490/ts2490.php
https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-4-136
https://anstiftung.de/urbane-gaerten/gaerten-im-ueberblick
https://anstiftung.de/urbane-gaerten/gaerten-im-ueberblick
http://www.transcript-verlag.de/ts2490/ts2490.php
http://www.transcript-verlag.de/ts2490/ts2490.php

	Zur Geschichte der Interkulturellen Gärten
	Produktion sozialer Anerkennung
	Praktiken der Raumaneignung
	Anmerkungen
	Literatur

