
S
ti

c
h

w
ö

rt
e

r
z
u

r
K

u
lt

u
r
p

s
y
c
h

o
lo

g
ie

 

 Stichwö rter zur 
Kulturpsychologie 

Psychosozial-Verlag

Carlos Kölbl, Anna Sieben (Hg.)

,!7ID8D7-jchjig!

Seiten (Inhalt):   , Seiten (Druck):  ; Druckerei:  Booksfactory Inkjet  => Rücken:   mm;

Format: 148 x 210 mm ; Bindung:  Gebunden ; Gesamtbreite (ohne Beschnitt):  ?? 

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Carlos Kölbl, Anna Sieben (Hg.)
Stichwörter zur Kulturpsychologie

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Diskurse der Psychologie

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Carlos Kölbl, Anna Sieben (Hg.)

Stichwörter
zur Kulturpsychologie

Jürgen Straub zum 60. Geburtstag

Psychosozial-Verlag

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gefördert mit Mitteln der Köhler-Stiftung
im Stifterverband für die DeutscheWissenschaft

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Originalausgabe
© 2018 Psychosozial-Verlag, Gießen
E-Mail: info@psychosozial-verlag.de

www.psychosozial-verlag.de
Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil desWerkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung
des Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,

vervielfältigt oder verbreitet werden.
Umschlagabbildung: Romain Finke, 2753. To the People of New York City Nr. 1747/2016,

Aquarell auf Büttenpapier, ca. 42 x 30 cm © VG Bild-Kunst, Bonn 2018
Umschlaggestaltung & Innenlayout nach Entwürfen von Hanspeter Ludwig, Wetzlar

Satz: metiTec-Software, me-ti GmbH, Berlin
www.me-ti.de

ISBN 978-3-8379-2798-6 (Print)
ISBN 978-3-8379-7452-2 (E-Book-PDF)

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Inhalt

Danksagung 9

Einleitung 11

Carlos Kölbl & Anna Sieben

Stichwörter

Androiden 15

Käte Meyer-Drawe

Anerkennung 21

Jessica Benjamin

Arbeit 29

Ralph Sichler

Armut 35

Sonja Teupen

Ästhetik 41

Christian G. Allesch

Auslandserfahrung 47

Steffi Nothnagel

Beratung 53

Jana Grothe &Mareike Martini

Bewusstsein 59

Hans-Dieter König &Michael Lacher

Bikulturalität 65

Gala Rebane

Bild 71

Ralph Köhnen & Sandra Plontke

Biografie 79

Rainer Kokemohr

Dekolonisation 87

Carlos Kölbl

Differenz 93

Astrid Utler

Erzählung 101

Michael Bamberg

Familie 109

MeikeWatzlawik

Fremde 115

Heidrun Friese

Fremdheit 121

Kurt Röttgers

Gedächtnis 129

Tilmann Habermas

5

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gefühl 135

Alexander Kochinka

Gehirn 143

Alexandre Métraux

Generation 151

Carolin Demuth

Geschichtsbewusstsein 157

Jörn Rüsen & Friedrich Jäger

Geschlecht 163

Nora Ruck & Anna Sieben

Gewalt 169

Christian Gudehus

Habitus 175

Aladin El-Mafaalani

Handlung 181

Heinz Jürgen Kaiser & HansWerbik

Identität 189

Günter Mey

Inszenierung 195

Ulrich Streeck

Körper 203

Hartmut Böhme

Krise 211

Gerhard Benetka &Martin Wieser

Kritik 217

Oswald Balandis & Viktoria Niebel

Kultur 223

Jaan Valsiner

Kunst 229

Sebastian Salzmann

Lernen 235

Doris Weidemann

Literatur 241

Norbert Groeben

Macht 247

Hans-JürgenWirth

Materialität 255

Estrid Sørensen

Metapher 263

Michael B. Buchholz

Methodologie, qualitative 269

Ralf Bohnsack

Methodologie, quantitative 275

Wilhelm Kempf

Migration 281

Paul Mecheril

Mission 287

Maik Arnold

Moral 293

Walter Herzog

Perfektionierung 299

Vera King & Benigna Gerisch

Inhalt

6

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Polyvalenz 307

Lars Allolio-Näcke

Pragma-Semantik 315

ArneWeidemann

Psychotherapie 321

Thomas Slunecko

Recht 329

Gabriele Cappai

Relationalität 335

Kenneth J. Gergen &Mary M. Gergen

Religion 341

Ulrike Popp-Baier

Resonanz 347

Hartmut Rosa

Sprache 355

Hans Julius Schneider

Subjekt 361

Norbert Ricken

Training 369

Alexander Thomas

Traum 377

Petra Gehring

Trauma 381

Andreas Maercker & Karin Rechsteiner

Übersetzung 387

Joachim Renn

Umwelt 393

Paul Sebastian Ruppel

Unbewusste, das 399

Hans-Dieter König &Michael Lacher

Vergleich 405

Shingo Shimada

Verstehen 411

Jens Brockmeier

Virtualität 419

Stefan Rieger

Wissenschaft 425

Pradeep Chakkarath

Zeichnung 433

Elfriede Billmann-Mahecha

Zeitdiagnose 439

Werner Greve

Die Autor_innen 445

Inhalt

7

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Danksagung

Wir danken derKöhler-Stiftung für die großzügigeÜbernahme derDruckkosten
sowie des Nutzungshonorars für das Coverbild. Ferner danken wir dem Künstler
Romain Finke für die freundliche Erlaubnis, ein Bild aus demZyklus 2753. To the
People of NewYork City für den Buchumschlag verwenden zu dürfen.UnserDank
gilt auch dem Psychosozial-Verlag, namentlich den Verlegern Hans-Jürgen und
Johann Wirth sowie Christian Flierl und Marie-Claire Thun aus dem Lektorat,
die das Projekt von Anfang an mit großer Sympathie und Tatkraft begleitet ha-
ben. Unser Dank gilt ebenso Christina Hofmann, die den Beitrag zum Stichwort
»Kultur« mitübersetzt und uns verlässlich und sorgfältig bei den redaktionellen
Arbeiten unterstützt hat. Auch möchten wir uns bei Gala Rebane dafür bedan-
ken, dass sie uns frühzeitig und nachdrücklich an das Ereignis erinnert hat, das
den Anlass für diesen Band gibt: den 60. Geburtstag von Jürgen Straub. Last but
not least danken wir allen Autor_innen dieses Bandes, die sich nahezu ausnahms-
los sofort zu einem Beitrag bereit erklärt haben und ohne deren schöne Texte
dieses Buch natürlich gar nicht erst zustande gekommen wäre.

Bayreuth und Bochum im Juni 2018
Carlos Kölbl und Anna Sieben

9

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Einleitung

Carlos Kölbl & Anna Sieben

Das vorliegende Buch stellt die thematische, theoretische und methodologisch-
methodische Breite der zeitgenössischen Kulturpsychologie sowie ihres mittler-
weile weitgespannten Spektrums an empirisch fundierten Erkenntnissen anhand
von zentralen Begriffen dar. Dabei soll der Band nicht einer bloßen – notwen-
digerweise selektiven, kontingenten und exemplarischen – Bestandsaufnahme,
sondern gerade und vor allem der Herausarbeitung des innovativen Potenzials
kulturpsychologischen Denkens und Forschens dienen und damit Impulse zur
Weiterentwicklung der Kulturpsychologie geben. Das Stichwörterbuch vertritt
dezidiert ein Verständnis vonKulturpsychologie, das diese offen für inter-, multi-
und transdisziplinäre Bezüge aus benachbarten Sozial- undKulturwissenschaften
und der Philosophie halten möchte. Diese Herangehensweise spiegelt sich nicht
zuletzt in derWahl der Autor_innen der einzelnen Beiträge wider, die sowohl aus
der Psychologie selbst als auch aus affinen Fachgebieten stammen.

Die Einzelbeiträge führen in den jeweiligen Begriff in seiner interdiszipli-
nären Breite allgemein ein und arbeiten eine spezifisch kulturpsychologische
Perspektive heraus. Ergänzend werden konkrete Forschungsarbeiten vorgestellt
und Desiderate entwickelt. Je nach Stichwort und je nach Expertise, Interessen
undAnliegen der Beitragenden geschieht dies in unterschiedlicher Schwerpunkt-
setzung und Explizitheit. Dies beinhaltet auch, dass nicht in jedem Artikel jeder
der angeführten Gliederungspunkte Berücksichtigung findet. Der knapp bemes-
sene Raum für die einzelnen Beiträge lässt natürlich keine enzyklopädischen
Ausführungen zu, sondern erzwingt die Fokussierung auf nur wenige ausge-
wählte Aspekte eines Stichworts. Wir halten dies nicht für einen bedauerlichen
Umstand, sondern sehen hierin durchaus einen der besonderen Reize dieses Bu-
ches –wenn schon nicht für dieAutor_innen, die sich (erwartungsgemäß) immer
wieder über zu wenig Platz beklagt haben, so doch für die potenziellen Leser_in-
nen.

Die im Band behandelten Stichwörter lassen sich auf vier Lesarten der Kul-
turpsychologie beziehen, die nicht logisch disjunkt voneinander sind, sondern

11

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


vielmehr akzentuierende Unterscheidungen darstellen, wobei die erste Lesart die
anderen Perspektiven ausschlaggebend prägt und mitbestimmt. Diese sind:
1. Kulturpsychologie als eine durchgehende wissenschaftliche Perspektive auf

alle psychologischen Tatbestände in ihrer kulturellen Imprägniertheit
2. Kulturpsychologie als eine komparative Psychologie kultureller Lebensfor-

men
3. Kulturpsychologie als eine Psychologie der »glokalisierten«Welt
4. Kulturpsychologie als eine Psychologie »hochkultureller« Praktiken und

Diskurse

Nicht nur ermöglichen der zugrunde liegende interdisziplinäre Ansatz und die
angesprochenen Lesarten von Kulturpsychologie, zentralen Begriffen der Allge-
meinen Psychologie (z.B. »Gedächtnis«, »Gefühl« und »Lernen«), anderer
Grundlagendisziplinen (z.B. »Familie« und »Gewalt«) und der Angewandten
Psychologien (z.B. »Arbeit«, »Psychotherapie« und »Training«) Rechnung
zu tragen. Vielmehr finden auch Stichwörter, die sich auf epistemische und me-
thodologische Grundlagen beziehen (z.B. »Übersetzung«, »Vergleich« und
»Verstehen« sowie »Methodologie, qualitative« und »Methodologie, quanti-
tative«), sowie weitere kulturpsychologisch relevante Begriffe wie etwa »Andro-
iden«, »Bild«, »Kunst«, »Literatur« oder »Migration« Berücksichtigung.
Von »Androiden« bis »Zeitdiagnose« wird in über 60 Beiträgen ein wissen-
schaftliches Panorama entrollt, das für Kulturpsycholog_innen, aber auch ganz
allgemein fürPsycholog_innen sowieVertreter_innenbenachbarterWissenschaf-
ten von Interesse sein dürfte.

Bislang wurden neben wegweisenden Monografien (z.B. Boesch, 1991; Bru-
ner, 1990; Cole, 1996; Shweder, 1991; Straub, 1999; Valsiner, 2014), einschlä-
gigen Zeitschriften-, Sammelband- und Enzyklopädiebeiträgen (vgl. etwa die
Artikel in Culture & Psychology und Frontiers in Cultural Psychology, die Aufsät-
ze in Kim et al. [2006] und in Slunecko et al. [2017] sowie Boesch & Straub,
2007) auch einige Handbücher publiziert (z.B. Valsiner, 2017). Mit diesem
Stichwörterbuch zur Kulturpsychologie, das den Fokus auf Schlüsselbegriffe der
beziehungsweise zurKulturpsychologie und auf ihre thematischeVielfalt legt, auf
Bestandsaufnahme und Weiterentwicklung gleichermaßen gerichtet ist und auf
einem relativ engen Raum eine Vielzahl komplementärer, konfligierender und
widerstreitender kulturpsychologischer Perspektiven, Perspektiven auf die Kul-
turpsychologie und für die Kulturpsychologie einschlägige Perspektiven bietet,
liegt nun ein Band vor, der die bisherige, eben angedeutete Publikationslage im
deutsch- und englischsprachigen Raum sinnvoll ergänzen soll.

Einleitung

12

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


De nobis ipsis silemus. Normalerweise durchaus, im vorliegenden Falle ausnahms-
weise und zumindest für die nächsten wenigen Zeilen einmal aber nicht. Neben
allgemein guten Gründen für das Erscheinen dieses Bandes gibt es nämlich auch
einen ganz konkreten Anlass, der dahin geführt hat: der 60. Geburtstag von Jür-
gen Straub. Ihm ist daher das vorliegende Stichwörterbuch gewidmet. In dem
Bestreben, ihn vor allem durch ein hoffentlich besonders lesenswertes, vielleicht
auch nützliches und den Anlass überschreitendes Buch zu ehren, sollte keine
»bloße« oder überhaupt eine »Festschrift« entstehen1, aber doch ein Band,
der mit zentralen wissenschaftlichen Motiven des Jubilars verknüpft ist bezie-
hungsweise auf sie verweist. Solche Verknüpfungen und Verweisungen finden
sich in dem nun vorliegenden Buch in reicher Zahl. Tatsächlich bestand eine
der Herausforderungen bei der Arbeit an dieser Veröffentlichung nicht zuletzt
darin, sich immer wieder daran zu erinnern und zu ermahnen, Jürgen Straub als
einschlägigen Autor für eine Reihe an Stichwörtern zu dieser Gelegenheit eben
gerade nicht anzufragen. Ferner sollten nicht nur ein paar wenige Personen, son-
dern dezidiert ein größerer Kreis derer zu demBand beitragen können, die in den
vergangenen Jahren (und Jahrzehnten) in unterschiedlichen Zusammenhängen
mit Jürgen Straub in variierenden Intensitätsgraden zusammengearbeitet haben
und dies zu einem beträchtlichen Teil auch heute noch in dieser oder jener Hin-
sicht tun. Dies lag deshalb nahe, weil sich hierin die ausgeprägte Begabung des
Geehrten zur Knüpfung auch langjähriger (nicht nur) wissenschaftlicher Bande,
Bekannt- und Freundschaften widerspiegelt. Hierfür und für die facetten- und
folgenreichen theoretischen, methodologisch-methodischen und empirischen
Impulse unter dem Dach einer inter-, multi- und transdisziplinär informierten,
reflektierten und offenen, aber nicht beliebigen Kulturpsychologie möchten wir
Jürgen Straub imNamen aller hier versammelten Autor_innen mit diesem Band
danken.

1 … schon weil solche Vorbilder wie Jetztzeit und Verdunkelung für Jürgen Mittelstraß (Wol-

ters, 1976), das womöglich seine Inspiration von der nur zwei Jahre zuvor erschienenen

herausragenden Gedenkschrift für den verdienten Psychologen Ernst August Dölle Dicho-

tomie und Duplizität (Herrmann, 1974) bezogen hat, ohnehin wohl kaum zu übertreffen

gewesen wären.

Einleitung

13

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Boesch, E. E. & Straub, J. (2007). Kulturpsychologie. Prinzipien, Orientierungen, Konzeptionen. In

G. Trommsdorff & H. Kornadt (Hrsg.), Kulturvergleichende Psychologie. Enzyklopädie der Psy-

chologie. (C, VII, Bd. 1, S. 25–95). Göttingen et al.: Hogrefe.

Bruner, J. S. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Cole, M. (1996). Cultural psychology: A once and future discipline. Cambridge, MA: Harvard Univer-

sity Press.

Herrmann, T. (Hrsg.). (1974). Dichotomie und Duplizität. Grundfragen psychologischer Erkenntnis.

Ernst August Dölle zumGedächtnis. Bern et al.: Huber.

Kim, U., Yang, K.-S. & Hwang, K.-S. (Hrsg.). (2006). Indigenous and cultural psychology. Understan-

ding people in context. Neu-Delhi et al.: Springer.

Shweder, R.A. (1991). Thinking through cultures: Expeditions in cultural psychology. Cambridge,

MA: Harvard University Press.

Slunecko, T., Wieser, M. & Przyborski, A. (Hrsg.). (2017). Kulturpsychologie inWien. Wien: facultas.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Valsiner, J. (2014). An invitation to cultural psychology. London et al.: Sage.

Valsiner, J. (Hrsg.). (2017). The Oxford handbook of culture and psychology. Oxford: Oxford Univer-

sity Press.

Wolters, G. (Hrsg.). (1976). Jetztzeit und Verdunkelung. Festschrift für Jürgen Mittelstraß zum 40. Ge-

burtstag. Konstanz [o. V.].

Einleitung

14

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Androiden

KäteMeyer-Drawe

Androiden sind Maschinen in Menschengestalt. Die Versuche von Menschen,
sich selbst in Automaten nachzustellen, reichen weit zurück und machen einen
wesentlichen Teil ihrer kulturellen Leistungen aus. In ihnen gibt sich ein alter
Traum zu erkennen, menschliche Rätsel durch Selbstschöpfungen zu lösen und
dadurch zugleich den Rang des Göttlichen einnehmen zu können. Der Begriff
»Androide« wird im 18. Jahrhundert durch eine Übernahme aus dem Franzö-
sischen gebildet und findet sich bereits in der berühmten Encyclopédie Française
(1751–1780) (Sutter, 1988, S. 251). Zusammengestellt aus dem Wort »ἀνήρ«
(Mensch, Mann) und »εἶδος« (Anblick, Aussehen, Gestalt) bezeichnen Andro-
iden ein künstliches Produkt, das Menschen in bestimmten Aspekten gleicht.
Schon im alten Ägypten kannte man Masken, welche den Gott Anubis darstell-
ten und bei denen dasKinn durch Schnüremarionettenhaft in Bewegung versetzt
wurde. Dadurch sollte der Eindruck entstehen, als erhielten die Priester göttliche
Botschaften auf direktem Wege (Serres & Farouki, 2001, S. 873f.). Bereits He-
siod erzählt von Hephaistos, dem Schmied des Olymps, dass er eine künstliche
Jungfrau erschaffen habe. Bekannt ist eine solche Schöpfung insbesondere durch
Pygmalion, der mit der Hilfe Aphrodites durch Liebe eine Frauenstatue belebte.
Im römischen Kaiserkult lösten mechanische Wunderwerke Spezialeffekte aus,
die mit ihrem Bühnenzauber zur Abkehr vom Christentum führen sollten (Bau-
er, 1997).

Wir haben keine anderen Zeugnisse von diesen Automaten als Mythen und
Skizzen. Doch diese verraten bereits, dass jeweils zeitgenössische Technologien
berücksichtigt wurden. Vor allem pneumatische und hydraulische Vorrichtungen
sorgten für den Schein des Lebendigen. Leben war nach damaligem Verständnis
Selbstbewegung. Deshalb blieb es lange Zeit auch die Motorik, welche die tech-
nische Aufmerksamkeit an sich gebunden hat. Sprechende Köpfe, ob es sie nun
tatsächlich gegeben hat oder ob man ihnen auf mythischem Wege zur Existenz
verholfen hat, begründen eine Tradition, in der Selbstbewegung als das Prinzip
des Lebens auf Maschinen übertragen wurde. Spektakulär sind der thomistische

15

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


automatische Türsteher und die sagenumwobene sprechende Bildsäule des Al-
bertus Magnus, die bezeugen, dass sich christlicher Glaube und Faszination vom
Technischen nicht ausschließen müssen. Sie dienen im Gegenteil dazu, die bei-
nahe göttliche Schöpfungskraft des Menschen zu demonstrieren. Die Fülle der
tatsächlich unternommenen oder imaginierten Simulationen des Lebendigen ist
unüberschaubar (Drux, 1988; Völker, 1994; Jank, 2014). Von sprechenden Köp-
fen im Altertum über Wolfgang von Kempelens Sprachmaschine (um 1760) bis
hin zu digitalen Sprachassistenten des 21. Jahrhunderts wurde die Ähnlichkeit
von Mensch und Maschine, sobald es technisch möglich wurde, vor allem im
Sprechen oder anderen hochzivilisierten Fertigkeiten gesehen. Man reagierte da-
durch auch auf René Descartes’ Feststellung, dass eine Maschine, wenn sie dem
Menschen auch noch so vollkommen nachgebildet sei, niemals sprechen könne
wie dieser (Meyer-Drawe, 2007, S. 71).

Unter dem Einfluss wachsender technischer Möglichkeiten verstehen sich
Menschen in der Renaissance im Sinne eines deus minor oder deus humanus. Sie
ahmen in ihren Herstellungen nicht länger die Natur nach, sondern die göttli-
che Kunstfertigkeit selbst. Es ist die Kunst, die Technik, welche den Menschen
seinem Schöpfer ähnlich macht. Der Mensch ist nicht mehr nur der Empfän-
ger einer geschenkten und damit unverfügbaren Ähnlichkeit. Diese wird in seine
Hände gelegt. Eine Welt nach dem Vorbild der Mathematik ist Schöpfungswerk
vonMenschen, das in den sich selbstbewegendenMaschinen seinen vorzüglichen
Ausdruck findet.

Die Maschinenbegeisterung des Barock ist legendär: Hier findet man ei-
ne eindrucksvolle Vielfalt von Abhöranlangen, Lernmaschinen, Himmel- und
Höllenmaschinen, Mühlen, Uhren, Pressen bis hin zu Fürbittautomaten (Berns,
2007, S. 22f.) undBratenwendern.Häufig dienten dieseAutomaten keinemprak-
tischen Zweck – im Gegenteil, was man am praktisch nutzlosen Bratenwender
demonstrieren kann. Sie zeigten eine Verschwendung an, die man sich leisten
konnte, und sie waren Zeugnisse der Schöpferkraft der Ingenieure. Das mecha-
nische Räderwerk war die dominante Technik. In den Fantasien der Künstler
waren dabei Hybride zwischen Mensch und Maschine längst vorgesehen, wie
es die Bilder von Hieronymus Bosch bezeugen. Die Hölle war stets für techni-
sche Innovationen offen. Dagegen wirken Himmelsmaschinen regelrecht karg
und sind an enge Ordnungen und durch wenige Embleme gebunden. Es war
vor allem die isochrone, mechanische Uhr, welche die Deutungslust anstachelte.
So stand die Hemmung als Sperrgetriebe der Räderuhren für den menschlichen
Willen. Maschinen boten damit eine Universalsprache für menschliche Selbst-,
Fremd- undWeltverständnisse. Sie beerbten Automatenuhren, die ihren Mecha-

Androiden

16

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nismus in ihren Sockeln verbargen und nur zu abgehackten Bewegungsverläufen
in der Lage waren. Sie fanden ihre Optimierungen in den Maschinenmenschen
des 18. Jahrhunderts, die ihrenMechanismus aus Stiftwalzen, Sprungfedern, Bla-
sebälgen und Platinenwerken längst vollständig inkorporiert hatten. Allerdings
sollten die Androiden als technische Wunderwerke kenntlich bleiben und nicht
mitMenschen verwechselt werden. Deshalb lag ihrmechanischesWerk offen. Sie
profitierten von Spieluhren sowie von der damaligen Prothesentechnik und be-
herrschten Kulturtechniken wie Schreiben, Zeichnen und Musizieren. Sie taten
nicht nur so »als ob«. Mit der in die Tinte eingetauchten Feder wurden vom
berühmten Schreiber von Pierre Jaquet-Droz tatsächlich Schriftzüge produziert.
Dem prominenten Trompeter von Friedrich Kaufmann wurde von Fachleuten
nachgesagt, dass er mit seinem Instrument Töne hervorbrächte, die keinemMen-
schen möglich sind (Jank, 2014, S. 138ff.). Aber auch der Natur wollte man auf
die Schliche kommen, wie die berühmte verdauende Ente von Jacques de Vaucan-
son zeigt.

Die Androiden des 18. Jahrhunderts prägten die damaligenMenschenbilder,
was vor allem in der Pädagogik der Aufklärung deutlich wird. Das Jahrhundert
der Androiden wurde bereits zeitgenössisch als das pädagogische Jahrhundert be-
zeichnet. Lange bevor der Behaviorismus die Mechanisierung des Lernprozesses
auf den Weg brachte und der Pavlov’sche Hund zum Inbegriff der Reflexma-
schine wurde, hat der preußische Philanthropinismus entscheidende Weichen
gestellt. Zwar legte man immer noch Wert auf die Differenz zwischen Mensch
und Maschine, fand es aber nicht anstößig, wie Rousseau von einer »menschli-
chen Maschine« zu sprechen, die sich lediglich durch ihre Freiheit vom Tier als
einer »kunstreichen Maschine« unterscheidet (Rousseau, 1993 [1754], S. 69).
Die Aufklärungspädagogen, die wie Descartes Lernen als Gewohnheitsbildung
auffassten, legten zahlreiche Konditionierungsvorschläge vor, sodass der Beha-
viorismus, der sichmit Beginn des 20. Jahrhunderts in der Lernforschung ausbrei-
tete, nicht dieGeburtsstunde einermechanistischen Lernauffassungwar, sondern
sich vielmehr in einer längst etablierten Denkgewohnheit einnistete, die Erzie-
hungstechniken nach dem Muster der Trivialmaschine (Heinz von Foerster) für
selbstverständlich hielt.

Maschinenähnliche Zurichtungen der gelehrigen Körper wurden durch Dis-
ziplinierungen während der Aufklärungszeit zur Normalität. Im Unterschied zu
Kant setzten die Menschenfreunde als Praktiker kein allzu großes Vertrauen in
den selbstständigen Gebrauch des Verstandes. Immer häufiger wurde das Bild
vom Menschen gebraucht, das ihn als Rad in einer großen Maschine begriff.
In einer Art anthropomorphia inversa (Heinz von Foerster) verwandelten sich

Androiden

17

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Menschen selbst in Androiden, die sich in gesellschaftliche Systeme einzupassen
hatten. Julien Offray de LaMettrie räumte in seinem skandalösen Buch über den
Maschinenmenschen der Erziehung einen breiten Raum ein (La Mettrie, 1990
[1747]). Dabei war ihm in seiner Kritik an Descartes nicht daran gelegen, zu
demonstrieren, dass der Mensch tatsächlich wie eine Uhr funktioniere, die als
Lustmaschine ihre Federn selbst aufzieht, sondern dass es unmöglich sei, den
Menschen vollständig zu begreifen. Für dieses Rätsel wählte er denNamen »Ma-
schine«.

Die zeitgenössische Literatur greift genussvoll die Ängste auf, welche die spre-
chenden Köpfe, die musizierenden und schreibenden Androiden als Insignien
humaner Schöpfungspotenz hervorrufen. Von Kempelens Schachspieler leitet in
diesemZusammenhang eine folgenreicheEntwicklung ein, dennnun geht es auch
um geistige Fähigkeiten. Bis heute kommt dem Schachspiel in der Konkurrenz
von menschlicher und künstlicher Intelligenz eine wichtige Bedeutung zu. So ge-
lang es Deep Blue 1997 als erstem Computer, den damaligen Schachweltmeister
Garri Kasparow zu besiegen. Wenn es bei von Kempelens Apparat auch um eine
sogenannte Halbmaschine geht, weil in seinem Inneren ein menschlicher Spieler
agierte, stand doch die Spekulation im Raum, menschliches Denken nachbauen
zu können. Die zeitgenössische Physiologie und Medizin hielten viele Anregun-
gen parat. Man entdeckte die Elektrizität und schließlich mit Emil Heinrich Du
Bois-Reymond die elektrische neuronale Leitung. Längst hatte sich etwa durch
Franz JosefGall eine Forschung etabliert, die vomBegehrennach der Lokalisation
menschlicherAktivitäten imGehirn getriebenwar.DerÜbergang vonderUhr als
symbolischer Universalmaschine zur neuronalen Maschine war beschritten. Mit
den Androiden des 18. und 19. Jahrhunderts wurde nicht nur die seinerzeitige
Bedeutsamkeit der Newton’schen Wissenschaftsdoktrin demonstriert. In ihnen
setzt sich auch die feudale Gesellschaft ein letztes Monument. Mit der Trans-
formation in eine bürgerliche Gesellschaft, der philosophischen Aufklärung, der
wachsenden Kritik an der Vorherrschaft der naturwissenschaftlichen Sichtweise
und den politischen Programmen der Moderne büßen Androiden ihre symbo-
lische Kraft ein und verwandeln sich zu bloßen Jahrmarktsattraktionen. Ihre
Technik lebt in den Jaquard’schen Platinenwebstühlen als Arbeitsprinzip fort, die
als Vorläufer der Hollerithmaschinen auch Vorfahren von Computern sind.

Ein weiterer entscheidender Einschnitt ist Alan Turing zu verdanken. Im
Zentrum seiner Überlegungen stand die lernende Maschine, welche Menschen
herausforderte, sich selbst unter seinen algorithmischen Doppelgängern anhand
von bloß gehörten Antworten zu erkennen. Von nun an eroberten Computer
und allgemein informationstheoretischeModelle das Feld der Fremd- und Selbst-

Androiden

18

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


deutungen. Erst als die Vorstellung vomMenschen als unbeteiligter Zuschauer an
ihre Grenzen stieß und damit die Beraubung seiner selbst durch den Verlust einer
stimulierendenWelt bemerkt wurde, tauchte in den 80er Jahren des 20. Jahrhun-
derts die Frage auf, ob Computer denken können. Menschen war ihr eigenes
Denken fraglich geworden. Ihre Leiblichkeit lockte als letztes Residuum, aber
nicht lange. Humanoide oder anthropoide Roboter erweiterten das Forschungs-
feld der künstlichen Intelligenz um die Frage nach dem künstlichen Leben. Der
androide Roboter scheint zum ersten Mal die Möglichkeit zu eröffnen, dass sich
der Mensch selbst gegenübertreten kann. Humanoide Roboter lösen dabei zwar
Gefühle aus, sie selbst bleiben jedoch »cool«. Das prädestiniert sie zum Töten,
beeinträchtigt vielleicht ihre Fürsorglichkeit, die ihnen als Pflegesysteme nicht zu
Gebote steht.

So wie barocke Uhren, Androiden und Computer als informationsverarbei-
tende Maschinen die jeweils zeitgenössischen Selbstbilder und damit die Kulti-
vierung von Menschen prägten, so fungieren heute humanoide oder androide
Roboter als Vorbild. Die zeitgemäßen Androiden folgen einer kybernetischen
Logik der Selbstorganisation. Sie prägen das Muster selbstgesteuerter Leistungs-
träger neoliberaler Gesellschaften. Im Unterschied zu bloßen Robotern trachtet
man mit Humanoiden nach Ebenbürtigkeit mit dem Menschen. Pflegerobo-
ter nehmen ihm Arbeitsroutinen ab. Robocops leisten in Dubai Polizeidienst.
Roboter tragen Fußballweltmeisterschaften aus. Im Lutherjahr wurde der Seg-
nungsroboter inWittenberg von vielen Interessierten besucht. Simulationen von
intellektuellen und körperlichen Leistungen reichen jedoch zur vollständigen
Nachstellung von Menschen nicht hin. Eine besondere Herausforderung an die
Ähnlichkeit von humanoiden Robotern ist das menschliche Gesicht und seine
Expressivität. Daher ist man energisch amWerke, ummenschliche Gesichter her-
zustellen und ihnen mimische Lebendigkeit zu verleihen. Bei einem bestimmten
Grad von Ähnlichkeit stellt sich dabei beim humanen Gegenüber das Gefühl des
Unheimlichen ein. Das »unheimliche Tal« (uncanny valley), dem sichMasahiro
Mori in seinen Forschungen widmet, erinnert in dieser Hinsicht an Rosenkranz’
Bestimmung des Ekelhaften. »Der Schein des Lebens im an sich Toten ist das
unendlich Widrige im Ekelhaften« (Rosenkranz, 2007 [1853], S. 294). Andro-
iden – wie ungelenk sie auch immer erscheinen – provozieren dazu, sich der
Erfahrungen bewusst zu werden, die aus der vorprädikativenUnterwelt stammen
und sich nicht in Regeln bändigen und in Algorithmen übertragen lassen. Wenn
sich allerdings unsere Gesichter aufgrund von Enhancementprozeduren immer
mehr den Silikonmasken von Replikanten und wir uns insgesamt den Humano-
iden annähern, dann verliert diese Herausforderung ihren Reiz.

Androiden

19

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Bauer, B. (1997). Zeichen und Wunder. Spezialeffekte im römischen Kaiserkult. Bibel heute, 3.

Quartal, 86–87.

Berns, J. J. (2007). Himmelsmaschinen, Höllenmaschinen. Zur Technologie der Ewigkeit. Berlin: Se-

mele.

Drux, R. (Hrsg.). (1988). Menschen aus Maschinenhand. Zur Geschichte der Androiden. Texte von

Homer bis Asimov. Stuttgart et al.: Metzler.

Jank, M. (2014). Der HommeMachine des 21. Jahrhunderts. Von lebendigenMaschinen im 18. Jahr-

hundert zur humanoiden Robotik der Gegenwart. München: Fink.

LaMettrie, J.O. de (1990). L‘hommemachine.DieMaschineMensch. (Französisch –Deutsch. Übers.

und hrsg. v. C. Becker.) Hamburg: Meiner [Orig. 1747].

Meyer-Drawe, K. (2007).Menschen im Spiegel ihrer Maschinen (2. Aufl.). München: Fink.

Rosenkranz, K. (2007). Ästhetik des Häßlichen. (Hrsg. und mit einem Nachwort versehen v. D. Kli-

che.) Stuttgart: Reclam [Orig. 1853].

Rousseau, J.-J. (1993). Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheit

unter den Menschen. In ders., Preisschriften und Erziehungsplan (S. 47–137). (Hrsg. von H.

Röhrs; unter Mitwirkung des Hrsg. übers. v. M.C. Milléquant u. H. Wodsack, 4. Aufl.) Bad

Heilbrunn, Obb.: Klinkhardt [Orig. 1754].

Serres, M. & Farouki, N. (Hrsg.). (2001). Simulation. In dies., Thesaurus der exakten Wissenschaften.

(2. Aufl.) (S. 873–976). (Übers. v. M. Bischoff u. U. Bischoff.) Frankfurt/M.: Zweitausendeins.

Sutter, A. (1988). Göttliche Maschinen. Die Automaten für Lebendiges. Frankfurt/M.: Athenäum.

Völker, K. (Hrsg.). (1994): Künstliche Menschen. Über Golems, Homunculi, Androiden und lebende

Statuen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Androiden

20

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Anerkennung

Jessica Benjamin

Angesichts unseres geteilten Interesses daran, wie soziale Praktiken, und ei-
ne psychoanalytische Theorie dieser Praktiken, die Präsenz einer gewaltvollen
und traumagenerierenden Vergangenheit adressieren können, betrachte ich hier
das Konzept reparativer Beziehungen der Anerkennung. Angesichts des Inter-
esses meines Freundes Jürgen Straub daran, wie sich Erfahrungen der Gewalt,
verübt oder erlitten, fortsetzen – und wie solche intersubjektiven »Verletzungs-
verhältnisse« dann unbewusst enaktiert werden (Straub, 2014) – möchte ich
einige Überlegungen dazu anbieten, wie wir bewusste Inszenierungen, das heißt
Ausführungen von Ritualen und symbolischen Handlungen, einsetzen, um an-
zuerkennen und zu heilen. Ich biete eine vergleichsweise einfache Formulierung
meiner Theorie des moralischen Dritten an, indem ich eine Geschichte nutze,
die mir eine enge Kollegin großzügigerweise zur Verfügung gestellt hat –Martha
Bragin, eine Psychoanalytikerin und psychosoziale Aktivistin, die mit Gemein-
schaften in vielen Nachkriegsgesellschaften und Flüchtlingslagern gearbeitet hat.
Diese Geschichte stammt von ihrer Arbeit in Sierra Leone, wo Zentren zur Un-
terbringung von entlassenen Kindersoldaten aufgebaut wurden, die vorher zur
Ausführung entsetzlicher Taten gezwungen wurden und die nun unterstützt und
in ihre Gemeinschaft integriert werden mussten.

Die Arbeit in diesen Zentren war nicht einfach; Kinder, die dazu gezwungen wor-

den waren, ihre Gemeinschaften zu terrorisieren, wurden von Mitgliedern eben

dieser Gemeinschaft versorgt und behandelt. Viele von ihnen hatten selbst die Ent-

führung ihrer Kinder erlebt. Die Kinder waren nicht von ihren Eltern verlassen

worden – ihre Eltern wurden vor ihren Augen zuerst verstümmelt, gefoltert oder

getötet, dann wurden die Kinder mit Waffengewalt entführt […]. [In diesem Fall]

handelte es sich um eine Gruppe von vier Jungen zwischen neun und zwölf Jahren,

die alle Muhammed genannt wurden und die zu den schwierigsten und unkommu-

nikativsten Kindern zählten […]. Den vier Muhammeds wurde vorgeworfen, Seife

gestohlen zu haben, um sie auf demMarkt zu verkaufen [umDrogen oder Alkohol

21

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


zu kaufen]. Als Reaktion darauf hatten sie sich auf den Weg gemacht, in der Hoff-

nung, die hunderte von Meilen entfernte Hauptstadt zu erreichen, um dort ihre

Unschuld zu beweisen. Sie wurden eingesammelt, in Sicherheit gebracht und ihnen

wurde gesagt, dass sie ihren Fall im Zentrum vorbringen können.

Bragin erzählt, wie sie – weil die Jungen darauf bestanden, dass sie keine Seife
klauten, sondern diese nur benutzten – ihnen eine Möglichkeit gegeben hat, mit
ihr herauszufinden, was tatsächlich passierte. Sie schlug vor, dass jedem von ih-
nen ein Stück Seife gegeben werde, jeder einmal am Tag duschte und am Ende
derWoche das Seifenstück vorzeigte. Zu diesem Zeitpunkt und zu ihrer Überra-
schung bemerkte sie, dass, während sie selbst genug Seife übrig hatte, um sich den
Rest des Monats zu waschen, die Seife der Jungen fast vollständig aufgebraucht
war. Sie fragte sie, wie das möglich sei. Daraufhin antworteten sie:

»Aber wir sind dreckige Jungen, wir haben die schlimmsten Dinge in der
Welt getan und wir schrubben und schrubben, aber wir können nicht sauber wer-
den. Vergieße ein Trankopfer für uns, damit wir wieder sauber sein können.«

»Ein Trankopfer zu vergießen ist ein komplexer Prozess – er erfordert die Zu-

stimmung der Dorfältesten, der Besitzer des Landes und aller Gebäude darauf, der

bürgerlichen und traditionellen Autoritäten, der traditionellen und aktuellen reli-

giösen Führer, das heißt Animisten, Muslime und Christen. […] alle bürgerlichen

und traditionellen Führer mussten anwesend sein, neben den Mitgliedern der Ge-

meinschaft. Muslimische und christliche Gebete mussten gesprochen, Trommeln

geschlagen, die traditionellen Götter des Landes angerufen, das Tier geschlachtet

und das Blut auf dem Boden vergossen werden. Die Geister kamen zum Tanz wäh-

rend das gekochte Tier der Gemeinschaft als Eintopf serviert wurde.

Das gemeinschaftliche enactment, das durch das Ereignismit der Seife repräsen-

tiert wurde, ermöglichte den Jungen einen bedeutsamen Durchbruch und erlaubte

ihnen, ihr Bedürfnis nach einer dritten Kraft auszudrücken, ›beyond doer and

done to‹, […] die Rückkehr der Götter, Vorfahren und lokalen Autoritäten, die sie

und ihre Betreuer wieder beschützen konnten. Durch das Ritual konnte auch der

Wunsch der Kinder ausgedrückt werden, dass ihre Betreuer eine neue Chance be-

kommen, sie nun erfolgreich zu beschützen, während sie vorher gescheitert waren.

Und realistischer, innerhalb einer Erwachsenenmoral zu handeln und den eigenen

Kindern zu helfen heranzuwachsen« (Bragin, 2017).

Ich möchte hier betrachten, wie die Anerkennung von Schmerz, Verlust und der
Schuld, Verletzungen herbeigeführt zu haben, nicht nur die Individuen heilt,

Anerkennung

22

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sondern auch dazu beiträgt, eine soziale Version des Dritten zu realisieren, die
Abspaltungen verhindert. In meiner Theorie hilft das Dritte, um gegen die
unbewusste psychologische Tendenz anzugehen, uns selbst wie auch unsere Re-
präsentationen der Welt aufzuspalten in diejenigen, die es verdienen zu leben
und diejenigen, die sterben müssen. Die dritte Position einzunehmen ermöglicht
uns, die töte-oder-werde-getötet, dieTäter-OpferOpposition zuüberwinden, die
die Position komplementärer Zweiheit in unserem psychischen Leben dominiert
(Benjamin, 2004, 2016, 2018) – eine Position, die oft unbewusst ist, die aber in
einem gewissenMaße explizit angesprochen wird in allgegenwärtigen Vorstellun-
gen vonGewinnern undVerlierern, Verdienstvollen undVerwerfbaren, demUns,
das beschützt und dem bedrohlichen Sie, das ausgeschlossen oder beseitigt wer-
den muss. Solche Ideologien, die auf einer Spaltung beruhen, können ein »Wir«
gegen Flüchtlinge und Migrant_innen enthalten, wie in Europa, oder wie in den
Vereinigten Staaten; eine Gegenüberstellung mit denjenigen, die es verdienen in-
haftiert und verletzt zu werden, weil sie als Bedrohung betrachtet werden – das
heißt, die Gesellschaft oder sogar die Gemeinschaft betrachtet sie als »dreckig«.
Wenn sie durch Projektion als Platzhalter für soziale Gewalt identifiziert wer-
den, dannwerden sie zuObjekten, denen unbehindert und unrechtmäßigGewalt
angetan werden kann. So wird Gewalt fortgesetzt und gewaltförmige Beziehun-
gen werden aufrechterhalten gerade durch das, was vorgibt, die gewalttätigen
Täter_innen abzuspalten und abzusondern.

DasmoralischeDritte kann als Position betrachtet werden, die eine Form von
Anerkennung realisiert, eine, bei der die Zurkenntnisnahme von Beschädigung
und von demBedürfnis nach intersubjektiverWiedergutmachung der Verletzung
das hervorstechende Merkmal ist, wenngleich dies unvollständig verwirklicht
wird.

Die grundsätzliche psychoanalytische Annahme ist die, dass Verletzungen
und Gewalt tatsächlich innerhalb der Psyche ein Verlangen nach Anerkennung
hervorrufen, das heißt, ein Bedürfnis nach intersubjektiven Handlungen rela-
tionaler Wiedergutmachung. Wir können beobachten, wie in den frühesten
Stadien der Entwicklung Überschreitungen dessen, was in Interaktionen mit
Betreuungspersonen als richtig, fair, respektvoll der eigenen Person gegenüber
empfunden wird, nach einer Form der Wiedergutmachung suchen lassen. Eine
solche relationale Wiedergutmachung entsteht auf der Seite des Erwachsenen
aus der Position des moralischen Dritten und fördert im Kind die Entwicklung
ebendieser Position. Dies bedeutet in der Sprache des Kindes, dass traumatische
Erfahrungen gelindert werden können, wenn die Dinge in irgendeiner Form
richtig gestellt werden, wenn bestätigt wird, dass dies nicht hätte passieren dür-

Anerkennung

23

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


fen, auch wenn es nicht im engen Wortsinne vollständig wieder gut gemacht
werden kann.

Mit den Begriffen der politischen Philosophie kannman sagen, dass das Drit-
te eine Version des Gedankens zumAusdruck bringt, dass alle zu leben verdienen
und dass jedes Leiden Beachtung verdient. Auf der einen Seite repräsentiert das
moralische Dritte den Standpunkt des Zeugen oder der Zeugin, die von schreck-
lichen Dingen weiß und diese bestätigt, die Verantwortung für Unrecht, das in
ihrem Namen begangen wurde, übernimmt; auf der anderen Seite repräsentiert
es eine göttliche Perspektive darauf, dass wir alle miteinander verbundeneWesen
sind, dass das Leiden des Anderen wie unser eigenes Leiden ist.

Wenn es allerdings um psychosoziale Praktiken geht, die verletzende Bezie-
hungen betreffen, so müssen wir über diese einfache Prämisse hinausgehen und
umfassender betrachten, auf welche Weise Opfer und Täter_innen ihre eigene
Rolle darin haben, Wiedergutmachung nach Gewalt zu ermöglichen, dabei zu
helfen, Verantwortlichkeit und Verbundenheit in der moralischen Welt herzu-
stellen: das Trankopfer zu vergießen, Teil einer Lösung zu werden. Die These ist
einfach: Um über Verletzungen hinauszugehen, muss es eine Instandsetzung des
moralischen Dritten geben, die Individuen und Gruppen ermöglicht, Trauma-
ta durch wiedergutmachende Handlungen zu heilen, wie sie Bragin beschreibt,
und wie sie reichlich in der Literatur zu transitorischer Gerechtigkeit, zur Arbeit
in Friedensprozessen und zur Aussöhnung in Nachkriegsgesellschaften zu finden
sind. Ich schlage vor, dass politische Bewegungen solche Formen derHeilung und
Wiedergutmachung verkörpern müssen, wenn sie Individuen wirklich dabei hel-
fen wollen, Geschichten der Verletzung, des kollektiven Traumas und paranoider
Ideologien zu überwinden, die sich entlang der Aufspaltung zwischen Uns und
Ihnen, zwischen denen, die verdienen zu leben und denjenigen, die ausgeschlos-
sen und verworfen werden können, organisieren.

Die Fähigkeit, repetitive Kreisläufe der Verletzung anzuerkennen, bei de-
nen die Angst vor Gewalt Vergeltung und Gewalt als Antwort erzeugt, beruht
letztendlich auf der Möglichkeit, auf einer gesellschaftlichen Ebene Wiedergut-
machung in einer Form zu leisten, die nicht die Aufopferung einer Gruppe für
die andere perpetuiert. Wenn wir diese Idee auf globaler Ebene betrachten, wür-
de sie fast wie ein utopischer Vorschlag klingen, wäre da nicht die Tatsache, dass
Menschen bereits über ausgefeilte Formen der Wiedergutmachung verfügen, die
symbolischRechtmäßigkeit wiederherstellen undAnerkennung vonLeid ausdrü-
cken. Das häufig zitierte Scheitern der Bemühungen um soziale Transformation
und Wiedergutmachung, wie beispielsweise in Kritiken an der südafrikanischen
Wahrheits- und Versöhnungskommission, weist darauf hin, dass es ein Bedürfnis

Anerkennung

24

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nach weitergehenden sozialenMaßnahmen in Richtung ökonomischer und poli-
tischer Demokratie gibt, aber es beweist meiner Meinung nach nicht, dass solche
Bemühungen nicht eine bedeutsame und notwendige Basis für solche Maßnah-
men darstellen (Gobodo-Madikizela, 2015).Die Frage ist, so würde ich argumen-
tieren, welche Art einer transformativen sozialen Bewegung aufgebaut werden
könnte, die nicht solche Momente der Anerkennung und Wiedergutmachung
vorsieht? Wie radikal kann eine Bewegung ohne ethisch und emotional fundier-
te Berufung auf das Dritte wirklich die Machtverhältnisse, die Erniedrigung und
Verletzung perpetuieren, verändern? Obwohl sie selbst nicht vollständig ist, so
realisiert diese Art symbolischer Wiedergutmachung doch das moralische Drit-
te, das dringende Bedürfnis der Opfer nach sozialer Anerkennung des Erlittenen.
Aber genauso wichtig ist es, dass sie das Bedürfnis der gewalttätigen Akteur_in-
nen – dessen sie sich selbst möglicherweise nicht bewusst sind – nach einer
begrenzenden und rechtmäßigen Ordnung befriedigt, die es ihnen ermöglicht,
sich wieder mit dem Guten zu verbinden und am Heilungsprozess teilzuhaben
(Gobodo-Madikizela, 2003).

Überall auf derWelt haben wir unzählige Beispiele von Personen gesehen, die
Leid verursacht haben und die sich auf solche Heilungsprozesse einlassen – der
frühere Völkermörder in Ruanda, der seinem Nachbarn, dessen Familie er getö-
tet hat, fortlaufend Hilfe anbot, der südafrikanische Polizeibeamte, der seinen
früheren Opfern regelmäßig Essen brachte, der Veteran aus dem Irak, der zu
den indianischen Wasserschützer_innen ging, die ihr Land am Standing Rock
verteidigten, und sich bei ihnen für die Taten seiner Leute, die das Leben der
Native Americans zerstört haben, entschuldigte. Die Funktion solcher reparativer
Handlungen, wie Bragin zeigt, ist nicht nur, dass das Individuum geheilt wird,
sondern auch, dass dieGemeinschaft als einOrt derRechtmäßigkeitwiederherge-
stellt wird. Und das wiederum bedeutet, wie Gobodo-Madikizela (2015) in ihrer
überzeugenden Erklärung derWirkungen derWahrheits- und Versöhnungskom-
mission argumentiert, dass die Opfer, die den Prozess der Anerkennung mit ihrer
Forderung nach Gerechtigkeit anstoßen, tatsächlich die wesentlichen Maßnah-
men ergreifen, um die Gemeinschaft wiederaufzubauen, indem sie eine ethische
Gesellschaft zum Leben erwecken. Aber umgekehrt, auch das zeigt Gobodo-Ma-
dikizela, erfordert der Beginn des Sprechens, dass Menschen die Möglichkeit zur
Wiedergutmachung in Form vonAnerkennung angebotenwird, wenn auch nicht
notwendigerweise in der Form, dass die Verletzung rückgängig gemacht werden
kann. Im dramatischsten Fall, erinnert sie sich, hat die Mutter eines getöteten
Sohnes nicht wirklich »gesprochen«, vielmehr hat sie einen durchdringenden,
quälenden Schrei ausgestoßen, der alle Teilnehmenden erschütterte und sie füh-

Anerkennung

25

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


len ließ, welchen Schmerz diese Beschädigung hervorgerufen hatte (Gobodo-
Madikizela, 2015).

Selbstverständlich kann nur dann Verantwortung für den Heilungsprozess
nach Gewalttaten übernommen werden, wenn Gewalt anerkannt wurde. Beim
Erlernen eines angemessenen Umgangs hiermit könnten wir uns den angeblich
nicht modernen Menschen zuwenden, für deren Kriege die angeblich entwickel-
ten Kolonialmächte ihre Verantwortung leugnen. Also trägt uns das Thema der
Anerkennung in ein Feld, das benachbart, aber nicht identisch ist mit Respekt,
der Rückkehr vonWürde und der Abmilderung von Schamgefühlen. Dieses The-
ma zeigt, wie die Psychoanalyse in einVerhältnis zumoralischemHandeln gesetzt
werden kann, und zwar nicht als moralisierender Anspruch, sondern als psycho-
logischer Prozess der Wiedergutmachung. Insofern das moralische Dritte eine
Position ist, von der aus Überschreitungen rechtmäßigen Verhaltens, Erniedri-
gung oderDehumanisierung bezeugt undbearbeitetwerdenkönnen, praktizieren
Psychoanalytiker_innen es täglich – trotzdem müssen wir auch wissen, dass dies
eine zerbrechliche Position ist, die für Individuen undKollektive schwer aufrecht-
zuerhalten ist. Wir müssen zugeben, dass wir durch unsere Praxis bei uns selbst
beobachten, wie unsere Fähigkeit, die Verbindung zum Leiden, unser eigenes
inbegriffen, aufrechtzuerhalten dauernd zusammenbricht und wieder aufgebaut
werden muss.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Die Verbindung zum Dritten (oder zu
einer relationalen Dreiheit) charakterisiert eine Position, die über die Komple-
mentarität von Täter_innen und Opfer hinausgeht; und das moralische Dritte
im Speziellen erkennt Überschreitungen rechtmäßigen Verhaltens an, während
es gleichzeitig den Widerspruch zwischen der Realität – wie Dinge sind – und
wie sie sein sollten, bestätigt. Dadurch unterstützt es einen Sinn für die Viel-
fältigkeit unserer Identifikationen und die Ambiguität der Positionen, die wir
einnehmen. Je weniger jemand in der Lage ist, sich wirklich mit allen Teilen des
eigenen Selbst zu identifizieren, desto stärker wird er von einer Seite der Täter-
Opfer-Opposition angezogen. Andersherum schlage ich vor, dass es einewichtige
Funktion politischer Bewegungen ist, die beabsichtigen, gegen Opfer-Narrative
des rechten Nationalismus vorzugehen und diese zu überschreiten, eine Versi-
on des moralischen Dritten anzubieten, die die Existenz von Verletzungen und
Konflikten anerkennt und hierfür einen Rahmen der Erwartung rechtmäßiger
Wiedergutmachung schafft. An der Stelle, wo Bragin über die Anerkennung un-
serer eigenen Identifikationen spricht, stellt sie heraus, dass, solange die Erfahrung
der Traumatisierten – Flüchtlinge, Migrant_innen, ehemalige Häftlinge, Kriegs-
veteran_innen – als die fremder Anderer betrachtet wird, wir die Gelegenheit

Anerkennung

26

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


verpassen, ihre Erfahrung als eine Linse zu nutzen, durch die wir die Folgen un-
seres eigenen globalenHandelns sehen können. Aber dadurch verfehlen wir auch
die entscheidende Einsicht, dass soziale Wiedergutmachung und Wandel mög-
lich sind.

Aus dem Englischen von Anna Sieben und Carlos Kölbl

Literatur

Benjamin, J. (2004). Beyond doer and done to: An intersubjective view of thirdness. Psychoana-

lytic Inquiry, 73, 5–46.

Benjamin, J. (2016). Non-violence as respect for all suffering. Thoughts inspired by Eyad el Sarraj.

Psychoanalysis, Culture and Society, 21, 5–20.

Benjamin, J. (2018). Beyond doer and done to: Recognition theory, intersubjectivity and the third.

London et al.: Routledge.

Bragin, M. (2017). Pour a libation for us: Thoughts on the moral third. Annual Spring Meeting,

Division 39 of Psychoanalysis, New York.

Gobodo-Madikizela, P. (2003). A human being died that night. New York: Houghton-Mifflin.

Gobodo-Madikizela, P. (2015). Psychological repair: The intersubjective dialogue of remorse and

forgiveness in the aftermath of gross human rights violations. Journal of the American Psy-

choanalytic Association, 63, 1085–1123.

Straub, J. (2014). Verletzungsverhältnisse. Erlebnisgründe, unbewusste Tradierungen und Ge-

walt in der sozialen Praxis. Zeitschrift für Pädagogik, 60(1), 74–95.

Anerkennung

27

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Arbeit

Ralph Sichler

Wie kaum ein anderer Aspekt menschlichen Daseins beeinflusst und prägt Ar-
beit das individuelle und gesellschaftliche Leben. Arbeit sichert die Existenz des
Einzelnen, aber auch sozialer Verbände wie Familien oder Clans. Parallel dazu
stratifizieren sich Gesellschaften und Kulturen durch verschiedene Muster der
Verteilung, Organisation und Vergütung von Arbeit. Insbesondere die Kultur der
Moderne ist tief mit dem Faktum verbunden, dass der Mensch meist in organi-
sierter Weise einer Arbeit nachgeht und damit nicht nur seine Existenz sichert,
sondernauchSelbstverwirklichung, sozialeAnerkennungundSinnerfüllung sucht
(vgl. Sichler, 2006a).Gleichzeitig zeigt schon ein kurzerBlick in andere historische
Zeiträume und Kulturen, dass Arbeit zwar ein wesentliches Moment der conditio
humana darstellt, jedoch nicht immer und überall die aktuell vorherrschendeRol-
le und Bedeutung einnahm und einnimmt (vgl. Füllsack, 2009; Spittler, 2016).

Insofern ist es überraschend, dass Theorie und Forschung der Kulturpsycho-
logie Arbeit nur selten explizit berücksichtigen. Auch die Arbeitspsychologie
selbst ist kaum kulturwissenschaftlich ausgerichtet. Es existieren zwar etliche
kulturvergleichende Studien über menschliches Arbeits- und Organisationsver-
halten (vgl. Kwantes&Glazer, 2017), doch steht in Frage, ob auf demWeg etischer
Kulturforschung die jeweils kulturspezifische Bedeutung von Arbeit erschlossen
werden kann.Wennman vonmenschlicher Arbeit imKontext der Lebensformen
einer bestimmtenKultur und dem damit in Verbindung stehendenmenschlichen
Handeln und Erleben ein tieferes Verständnis gewinnen möchte, erweist sich der
emische Zugang der Kulturpsychologie als unumgänglich.

Arbeit undmenschliche Tätigkeit

Begriffliche Analysen der Arbeit im Kontext menschlichen Tätigseins sehen sich
vielfältigen Schwierigkeiten ausgesetzt (vgl. Sichler, 2006b). Eine für die sozi-
al- und kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit Arbeit im Spektrum

29

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


menschlichen Tätigseins sehr weitreichende Begriffsbestimmung hat Hannah
Arendt (1967) vorgenommen. Basierend auf der Unterscheidung von Aristote-
les zwischen poiesis und praxis differenziert sie drei grundlegende menschliche
Tätigkeitsformen: Arbeiten, Herstellen und Handeln. Die Arbeit führt den
biologischen Prozess des menschlichenKörpers fort und dient demErhalt des In-
dividuums und der menschlichenGattung. Als animal laborans folgt derMensch
dem durch das Leben selbst begründeten Zwang zum Überleben. Arbeiten ist
nicht mit Freiheit verbunden und Utopien, welche eine Emanzipation des Men-
schen durch Arbeit in Aussicht stellen, erteilt Arendt eine klare Absage. Erst
im Herstellen wird nach Arendt der Mensch produktiv. Als homo faber schafft
er Artefakte. Dadurch entsteht die dem Menschen eigentümliche, beständige
und vertraute Gegenstandswelt. Das Handeln fasst Arendt im Wesentlichen als
soziale Interaktion. Auf diese Weise wird die Gründung und der Erhalt (im ur-
sprünglichen Sinn) politischen Gemeinwesens möglich. DasHandeln beruht auf
der Pluralität der Menschen. In der Verständigung wird Differenz partiell über-
wunden. Im Handeln und Sprechen liegt die unhintergehbare Bedingung der
Möglichkeit von Gesellschaft und Geschichte.

Die skizzierte Unterscheidung wirkt auf den ersten Blick befremdlich. Han-
nah Arendt zufolge würde man entgegen dem heutigen Verständnis weder das
Produzieren von Automobilen noch die politische Tätigkeit als Parlamentsab-
geordneter als Arbeit bezeichnen. Auf der anderen Seite wird deutlich, dass
menschliches Tätigsein und der darin erschlossene Zugang zur dinglichen und
sozialenWelt sehr viel reichhaltiger ist, als sich dies durch den Begriff der Arbeit
erschließt. Wenn die soziale Welt in erster Linie als Arbeitsgesellschaft gefasst
wird, dann droht menschliches Dasein sinnentleert zu werden, vor allem dann,
wenn dieser Gesellschaft die Arbeit ausgehen sollte. Das besondere Momentum
des Herstellens, vor allem aber das des Handelns, durch das sich die personale,
sozial vermittelte Einzigartigkeit desMenschen zu erkennen gibt, gilt es als essen-
ziellen Teil der conditio humana zu erhalten.

Kulturhistorische Einsichten und Perspektiven

Der Zugang von Hannah Arendt lässt sich leichter nachvollziehen, wenn man
in Erwägung zieht, dass die Bedeutung der von ihr in Anschlag gebrachten
Grundbegriffe stark durch das griechisch-antike Denken geprägt wurde. Es ist zu
beachten, dass das Griechische (wie auch das Lateinische) keinWort kannte, mit
dem man die uns heute geläufige Vorstellung von Arbeit als einer anerkannten

Arbeit

30

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sozialen Funktion zum Ausdruck hätte bringen können (vgl. Finley, 1991). Zwi-
schen dem semantischen Spektrum an vornehmlich öffentlichen Tätigkeiten der
vita activa in der Antike und dem durch Erwerbsarbeit und Freizeit geprägten be-
grifflichen Spannungsbogen herrscht radikale kulturelle Differenz. Die Formen
des Tätigseins in der Antike wurden entlang der Unterscheidung von Selbst- und
Fremdbestimmung definiert (vgl. Sichler, 2004). Nur derjenige, der durch die
vornehmlich regenerativen unterstützenden Tätigkeiten von Sklaven und Frauen
von der Sorge um den Lebensunterhalt entbunden war, konnte sein Leben selbst-
bestimmt führen. Auch die Feldarbeit sowie das Handwerk genossen nicht das
Ansehen des Bürgers der Stadtstaaten, welches sich dem Engagement in Politik,
Militär und Sport verdankte.

Dasjenige Verständnis von Arbeit, wie es sich heute in den modernen In-
dustriegesellschaften etabliert hat, entwickelte sich erst ab der Neuzeit. Bereits
im Zusammenhang der wirtschaftlichen Erfolge von Händlern und Bankiers im
Zeitalter der Renaissance erfuhr die Arbeit eine deutliche gesellschaftliche Auf-
wertung. In weiterer Folge konnte dann im Zuge wegweisender Schriften der
Nationalökonomen, wie beispielsweise Adam Smith, Arbeit als Hauptquelle von
individuellem und nationalem Wohlstand den in der Aristokratie noch höher
bewerteten Grundbesitz ablösen. Für das heutige Verständnis von Arbeit legte
Karl Marx einen wichtigen einflussreichen Grundstein (vgl. Joas, 1996). Basie-
rend auf den Erörterungen bei Hegel und Feuerbach betrachtete Marx Arbeit als
Teil eines Stoffwechselprozesses zwischenMensch undNatur. Dabei gestaltet der
Mensch nicht nur die Welt, in der er lebt, um, er verändert im Zuge der schöpfe-
rischen Auseinandersetzung mit der (äußeren) Natur auch sich selbst und seine
eigene, innere Natur. Durch Arbeit verwirklicht sich derMensch alsMensch. Ar-
beit dient damit nicht nur der Befriedigung von Bedürfnissen des Menschen, sie
wird demMenschen selbst zu einem elementaren Bedürfnis (vgl. Sichler, 2006a)

Diese am Modell handwerklicher, ja künstlerischer Tätigkeiten ausgerichte-
te Vorstellung von Arbeit (Honneth, 1992) hat große Nachwirkungen auf das
moderne Verständnis von Arbeit. Die heute in Theorie und Praxis weitverbreite-
te Idee, der Mensch könne Selbstverwirklichung in der Arbeit, ja durch Arbeit
erlangen, hat seine Wurzeln im skizzierten Arbeitsverständnis von Marx. Daran
anschließend wurde etwa im Rahmen der kulturhistorischen Schule (Vygotskij,
Lurija,Leont’ev, vgl.Kölbl, 2006) aufdiebesondereBedeutungdesGebrauchs von
Werkzeugen für die menschliche Naturbearbeitung hingewiesen. Dabei ist aus
kulturpsychologischer Perspektive von besonderem Interesse, dass die Entwick-
lung und Nutzung solcher Werkzeuge auch psychische Prozesse und Strukturen
nachhaltig prägen. Auf diese Weise entwickelt die menschliche Psyche – vermit-

Arbeit

31

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


telt durch die Arbeit und die Kultur – selbstWerkzeugcharakter. In der Tradition
der kulturhistorischen Schule steht die Tätigkeitstheorie, welche zur Analyse und
Gestaltungmenschlicher Arbeitstätigkeiten herangezogen werden kann (vgl. En-
geström, 2005).

Arbeit in derModerne

Seit einigen Jahren wird in Weiterentwicklung der kulturhistorischen und tätig-
keitstheoretischen Perspektive Arbeit nicht nur als gegenstandsbezogenes, son-
dern auch als ein in besonderer Hinsicht zu charakterisierendes soziales Handeln
thematisiert (vgl. Sichler, 2006b). Friedrich Kambartel (1993, S. 241) hat Arbeit
in modernen arbeitsteiligen Gesellschaften als politisch-ökonomischen Begriff
verstanden und sie als »Tätigkeit für andere, welche am […] durch die Form
derGesellschaft bestimmten Leistungsaustausch zwischen ihrenMitgliedern teil-
nimmt«, bestimmt. Auf diese Weise wird gesellschaftliche Arbeit strikt von
privaten Tätigkeiten wie der Selbstversorgung unterschieden (vgl. Krebs, 2002).
Genuin sozialen Charakter weist Arbeit vor allem deshalb auf, weil das durch Ar-
beit erzielte Ergebnis ein Produkt oder eine Dienstleistung für andere darstellt.
Im Rahmen dieser Bestimmung treten auch solche Aspekte wie Autonomie, An-
erkennung, berufliche Identität oder soziale Verantwortung ins Zentrum sozial-
und kulturwissenschaftlicherThematisierungen vonArbeit. Betrachtetman etwa
im Rahmen einer sozialphilosophischen Analyse die modernen Formen sozialer
Anerkennung, so zeigt sich, dass sich die Anerkennung von menschlicher Arbeit
nicht durch die emotionale Anerkennung in Primär- und Liebesbeziehungen so-
wie die rechtliche Anerkennung desMenschen als Staatsbürger substituieren lässt
(vgl. Honneth, 1992; Sichler, 2006b).

In den letzten Jahren wurde aufgrund von Prozessen zunehmender Entgren-
zung (zwischen den Domänen Berufs- und Privatleben) sowie des Zuwachses des
Risikopotenzials moderner Arbeitsformen ein neuer Leittypus von Arbeitskraft
diskutiert: der Arbeitskraftunternehmer, der mit seiner Ware Arbeitskraft wie
ein Unternehmer imArbeitsmarkt agiert (vgl. Pongratz &Voß, 2003). ImUnter-
schied zumTypus des für die Erwerbsarbeit im 20. Jahrhundert kennzeichnenden
verberuflichten Arbeitnehmers ist der Arbeitskraftunternehmer durch verstärkte
Selbstkontrolle, erweiterte Selbstökonomisierung und erhöhte Selbstrationali-
sierung charakterisiert. Aus stabilen Anerkennungsverhältnissen entlassen und
ohneOrientierungsangebote etwa durch betrieblicheKarriereverläufe bleibt dem
Arbeitskraftunternehmer im Kern nur der riskante Weg, den wechselnden Kon-

Arbeit

32

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


junkturen und Trends in der Wirtschaft zu folgen und sich als unternehmerisch
handelndes Arbeitssubjekt zu behaupten (vgl. Sichler, 2006a).

Die Kultur organisierter Arbeit

Berücksichtigt man den Umstand, dass Arbeit gewöhnlich in sozial organisier-
ter Form ausgeführt wird, so zeigt sich ein weiterer aufschlussreicher Bezug zur
Kultur und ihrer psychologischen Thematisierung. Spätestens seit den 1980er
Jahren wird in Sozial- und Wirtschaftswissenschaften, aber auch in der Orga-
nisationsberatung der Begriff der Organisationskultur erörtert. Edgar Schein
(1985) bestimmt diesen Begriff als Muster gemeinsamer Grundprämissen, das
eine Gruppe bei der Bewältigung ihrer Probleme externer Anpassung und in-
terner Integration erlernt hat. Er unterscheidet in seinem Modell drei Ebenen
der Organisationskultur. Auf der sichtbaren Oberfläche befinden sich menschli-
che Verhaltensweisen und Artefakte in einer Organisation. Die nächste Ebene
beinhaltet bekundete kollektive Werte sowie Einstellungen der Organisations-
mitglieder. Auf der tiefsten Ebene liegen die für selbstverständlich befundenen,
nicht hinterfragten Grundannahmen. Sie sind tief im Denken und Fühlen der
Organisationsmitglieder verankert und werden meist auch nicht bewusst wahr-
genommen. Dieses Muster an Grundannahmen (dazu gehört beispielsweise das
Menschenbild) bildet den eigentlichen Kern der Organisationskultur.

Scheins Bestimmung befindet sich im Einklang mit wichtigen Definitionen
des allgemeinen Kulturbegriffs (vgl. Straub & Chakkarath, 2010). Kulturen ste-
hen für kollektiv geteilte Ziele, Normen undWerte und geben dem individuellen
und sozialen Handeln Orientierung. Dies gilt in besonderem Maße ebenso für
Organisationen. Darüber hinaus weisen auchOrganisationskulturen (einschließ-
lich jeweils relevanter Subkulturen) hybriden und emergenten Charakter auf.
Dies bedeutet: Die Kultur in Organisationen ist horizontal und vertikal stratifi-
ziert. Außerdem lässt sich an Teams und Organisationen gut beobachten, dass
Kulturen sich verändern. Kulturen können entstehen, etwa bei Neugründungen,
sie wandeln sich oder werden von anderen kulturellen Orientierungssystemen
abgelöst, etwa im Zuge einer Organisationsentwicklung. Verstärkt durch den
technologischen und gesellschaftlichen Wandel nehmen Kulturen in Organisa-
tionenmehr undmehr die Züge vonHyperkulturen (Han, 2005) an: Sie besitzen
meist keine räumlichen und zeitlichen Grenzen mehr. Im Hyperraum vermischt
sich Vertrautes und Fremdes auf individuellen und überindividuellen Ebenen.
Feste Grenzen kultureller Orientierungssysteme lösen sich auf, unterschiedliche

Arbeit

33

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


kulturelle Räume überlagern und durchdringen sich. Die kulturell präformierte
Abgrenzung wird mehr und mehr durch transkulturelle Vernetzungen in kleinen
und großen Organisationseinheiten abgelöst. Hyperkulturelle Forschung zur or-
ganisierten Arbeit steckt noch in den Kinderschuhen. Man könnte darin einen
Auftrag für künftige Projekte zur kulturpsychologisch orientierten Erforschung
von Arbeit und ihrer Organisation erkennen.

Literatur

Arendt, H. (1967). Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper.

Engeström, Y. (2005). Developmental work research: Expanding activity theory in practice. Berlin:

Lehmans.

Finley, M. (1991). Die antike Wirtschaft (3., durchges. u. erw. Aufl.). München: DTV.

Füllsack, M. (2009). Arbeit. Wien: Facultas.

Han, B.-C. (2005). Hyperkulturalität. Kultur und Globalisierung. Berlin: Merve.

Honneth, A. (1992). Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Joas, H. (1996). Die Kreativität des Handelns. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kambartel, F. (1993). Arbeit und Praxis. Zu den begrifflichen und methodischen Grundlagen ei-

ner aktuellen politischen Debatte. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 41, 239–249.

Kölbl, C. (2006). Die Psychologie der kulturhistorischen Schule. Vygotskij, Lurija, Leont’ev. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.

Krebs, A. (2002). Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer Gerechtigkeit. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Kwantes, C. T. & Glazer, S. (2017). Culture, organizations, and work. Clarifying concepts. Cham et al.:

Springer.

Pongratz, H. J. & Voß, G.G. (2003). Arbeitskraftunternehmer – Erwerbsorientierungen in entgrenzten

Arbeitsformen. Berlin: edition sigma.

Schein, E.H. (1985). Organizational culture and leadership. A dynamic view. San Francisco: Jossey-

Bass.

Sichler, R. (2004). Autonomie – ihre Konstitution und Ambivalenz im Kontext von Arbeit und Le-

bensführung. In W.G. Weber, P.-P. Pasqualoni & C. Burtscher (Hrsg.),Wirtschaft, Demokratie

und soziale Verantwortung (S. 55–70). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Sichler, R. (2006a). Autonomie in der Arbeitswelt. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Sichler, R. (2006b). Arbeit als soziale Interaktion – Zur gesellschaftlichen Dimension von Tätig-

keiten in der handlungstheoretisch orientierten Arbeitspsychologie. In P. Sachse & W.G.

Weber (Hrsg.), Zur Psychologie der Tätigkeit (S. 183–202). Bern et al.: Huber.

Spittler, G. (2016). Anthropologie der Arbeit. Ein ethnographischer Vergleich. Wiesbaden: Springer

VS.

Straub, J. & Chakkarath, P. (2010). Kulturpsychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch

Qualitative Forschung in der Psychologie (S. 195–209). Wiesbaden: VS.

Arbeit

34

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Armut

Sonja Teupen

Soziologische und psychologische Perspektiven

Armut beschäftigt in der ein oder anderenWeise alleGeistes-, Sozial- undKultur-
wissenschaften, angefangen von der Philosophie über die Geschichtswissenschaft
und Politologie bis hin zu den Literatur- oder Medienwissenschaften. Insbeson-
dere die Soziologie als Wissenschaft der sozialen Prozesse und Phänomene auf
den Ebenen Gesellschaft, Organisation, Gruppe, Interaktion und Individuum
befasst sich von Beginn an mit diesem Teil der »sozialen Frage« (z.B. Simmel,
1908). Trotz einzelner armutssoziologischer Arbeiten (z.B. Arlt, 1925; Thurn-
wald, 1948; Münke, 1956) bildet sich zunächst jedoch keine deutschsprachige
Armutssoziologie heraus (Leibfried & Voges, 1992) – anders als in England,
wo früh Studien über städtische Armut durchgeführt werden (z.B. Rowntree,
1901), oder in den USA, wo aus der Chicago School wegweisende Forschungsar-
beiten hervorgehen (z.B. Anderson, 1923). In beiden Fällen entspringt dem eine
eigenständige Soziologie der Armut, während imDeutschland der »Wirtschafts-
wunderjahre« materielle Not als überwunden gilt. Erst Ende der 1960er Jahre
entwickelt sich in der deutschsprachigen Soziologie neues Interesse am Themen-
feld Armut, zunächst mit Blick auf einzelne Randgruppen, im Zuge wachsender
Arbeitslosigkeit auch hinsichtlich der (potenziellen) Armut der Bevölkerung. Ab
den 1990er Jahren erfolgt sowohl eine Etablierung als auch eine Ausdifferen-
zierung der Armutsforschung, es werden alternative Armutskonzepte diskutiert
und dem Begriff »Armut« werden die teils konkurrierenden Begriffe »Exklusi-
on« und »Prekarität« zur Seite gestellt. Mit der Reform der Arbeitslosen- und
Sozialhilfe Mitte der 2000er Jahre gewinnt der etwas anders gelagerte Begriff
»Unterschicht« an Bedeutung (Groenemeyer & Ratzka, 2012; Schäfer, 2013).
Zugleich etabliert sich eineDefinition vonArmut, die die (sozio-)ökonomischen
Bedingungen in denVordergrund stellt und die existenziell bedrohliche, absolute
von relativer Armut unterscheidet (vgl. Statistisches Bundesamt, 2017). In jüngs-
ter Zeit zeigt sich schließlich ein bemerkenswerter Rekurs auf denArmutsbegriff;

35

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die deutschsprachige Soziologie beschäftigt sich heute auf verschiedenen Ebenen
und aus verschiedenen Perspektivenmit demPhänomen. So stehenweiterhinUr-
sachenundFolgen derArmut vonRisikogruppen imFokus. Zumanderenwerden
öffentliche Repräsentationen von Armut und Armen erforscht sowie Diskurse
derArmut undEinstellungen gegenüberArmen. Ebenfalls anBedeutung gewinnt
die Rekonstruktion subjektiver Sichtweisen und Handlungsstrategien von Men-
schen in Armutslagen. Über die letztgenannten Perspektiven finden zunehmend
(sozial-)psychologischeKonzepte Eingang in die sozialwissenschaftliche Armuts-
forschung.

Armut als materieller Mangel in Relation zu einem definierten Standard
oder ermittelten Durchschnitt eignet sich als solche nicht zum psychologischen
Gegenstand. Die Psychologie als Wissenschaft von psychischen Prozessen und
Phänomenen auf der Ebene der Person – und in der Sozialpsychologie: im sozia-
len Kontext – kann unmittelbar weder auf Armut als gesellschaftliche Relation
noch auf Armut als individuelle soziale Position blicken. Mögliche psychische
Ursachen und Folgen von Armut hingegen kann nur die Psychologie untersu-
chen, zudem kann jedes psychische Phänomen auch unter der Bedingung von
Armut in den Blick genommen werden. Gleichwohl ist eine Psychologie der Ar-
mut im deutschsprachigen Raum noch weniger deutlich auszumachen als eine
Armutssoziologie. Wie in der Soziologie entstehen auch in der deutschsprachi-
gen Psychologie einzelne Arbeiten zum Thema Armut in der Zeit zwischen den
Weltkriegen. Berühmt ist die Marienthal-Studie (Lazarsfeld et al., 1933), stärker
auf Armut fokussiert jedoch das Werk Hildegard Hetzers, die die Rolle psycho-
logischer Forschung für die Gestaltung derWohlfahrtspflege erörtert (1928) und
das Armutserleben von Kindern und Jugendlichen untersucht (1929). Wesent-
liche Forschungsrichtungen werden wiederum in den USA angestoßen, etwa
zum Zusammenhang zwischen Armut und psychiatrischen Erkrankungen (Fa-
ris & Dunham, 1939). Interessant ist die Verknüpfung von Armut und Kultur
innerhalb einer Forschungsperspektive, die international länger den Diskurs do-
miniert: die des Zusammenhangs von Armut und Persönlichkeit im Rahmen
eines strukturfunktionalistischen Kulturverständnisses. Aus den Studien vonOs-
car Lewis (1959), der eine Relation zwischen niedrigem sozioökonomischem
Status und bestimmten Persönlichkeitsmerkmalen beschreibt, die in Familien
angeeignet und weitergegeben werden, wird die vereinfachendeHypothese abge-
leitet, dassMenschen inArmut eine eigene, defizitäre culture of poverty entwickeln
(Carr, 2013). Erst um die Jahrtausendwende beginnt sich in Psychologie wie So-
ziologie auf Basis eines offeneren Kulturbegriffs eine andere Sicht auf Kultur und
Armut herauszubilden (Small et al., 2010). Die Untersuchung der psychischen

Armut

36

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Folgen von Armut stellt bis heute einen starken Zweig der Armutspsychologie
dar, sowohl in Bezug auf psychische Gesundheit als auch im Hinblick auf psy-
chische Funktionen wie Intelligenz, Selbstwirksamkeitserwartungen oder Kon-
trollüberzeugungen (Fell & Hewstone, 2015). Daneben fokussiert ein zweiter
Strang Sichtweisen auf Armut und Arme sowie damit verbundene Handlungen
(Stigmatisierung; Stereotype; Erklärungsmuster; Diskurse; z.B. Joffe & Staerklé,
2007). Hier sind auch entwicklungspsychologische Arbeiten zu verorten, die die
Entstehung von Armutserklärungen und -bewertungen bei Kindern und Jugend-
lichen untersuchen (z.B. Leahy, 1981). Ein dritter Strang widmet sich Selbst-
und Weltverhältnissen armer Personen (Emotionen; Deutungsmuster; Aspira-
tionen; Handeln; z.B. McIntyre et al., 2003). Hier sind nun wiederum Bezüge
zu soziologischen Fragestellungen erkennbar; das thematische Spektrum und die
Komplexität des Phänomens legen eine inter- und transdisziplinäre sozialwissen-
schaftliche Betrachtung nahe.

Kulturpsychologische Perspektiven:
Repräsentationen und Selbst- undWeltverhältnisse

Insbesondere auf drei Ebenen bewegen und begegnen sich die verschiedenen
sozialwissenschaftlichen Disziplinen, wenn sie sich dem Phänomen Armut wid-
men: Ursachen und Folgen; Repräsentationen; Selbst- undWeltverhältnisse. Auf
mindestens zwei dieser Ebenen kann eine kulturpsychologische Perspektive, die
psychische Prozesse und Phänomene auf der Ebene der Person im kulturellen
Kontext von Zeichen-, Regel-,Wissens- undOrientierungssystemen in den Blick
nimmt, ihren spezifischen Beitrag leisten. Eine ausgewiesene Kulturpsychologie
der Armut gibt es indes nicht, eher können einzelne Arbeiten als kulturpsycho-
logisch argumentierend gewertet werden. Diesen kommt im hier angestrebten
Überblick daher exemplarische Bedeutung zu. Dass sie häufig kulturvergleichend
angelegt sind, ist einerseits kein Zufall, andererseits keine Notwendigkeit; die
kulturelle Imprägniertheit psychischer Tatbestände kann auch in Bezug auf nur
eine Kultur oder auch nur ein Kulturatop als partikulare und mitunter flüchtige
kulturelle Konstellation (Straub, 2007) untersucht werden.

Auf der Ebene von Selbst- und Weltverhältnissen eignet sich eine kultur-
psychologische Perspektive zur Untersuchung von subjektiven Deutungen und
Emotionen imZusammenhangmit Armutserleben, vonWünschen, Sehnsüchten
und Aspirationen der Personen in Armutslagen sowie ihres selbst- und weltbezo-
genen Handelns. Diese können jeweils in ihrer Prägung durch Wissensbestände,

Armut

37

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Normen, Ideale oder Narrative betrachtet werden. Karsten Hundeide (1999) et-
wa untersucht, was Armut für Betroffene im Sinne von kulturell informierten
»Lebenstheorien« bedeutet. Andere Untersuchungen nehmen die Konstruk-
tion von Armutsscham in verschiedenen kulturellen Kontexten in den Blick
(z.B. die Beiträge in Chase & Bantebya-Kyomuhendo, 2014). Eine weitere For-
schungsrichtung befasst sich mit dem Zusammenhang von Selbstverhältnissen
undkulturellenRepräsentationenvonArmut, so z.B.AnnaFohrbeck et al. (2014)
mit der Selbstpositionierung von Leistungsbezieher_innen vor demHintergrund
massenmedialer Repräsentationen von »Hartz IV« in Deutschland und Jodi R.
Cohen (1997) mit der Bezugnahme auf Armutsdiskurse durch Gäste einer New
Yorker Suppenküche. Elaine M. Power (2005) stellt die Aspirationen alleinerzie-
hender Mütter in Kanada in Relation zur in der Kultur verankerten neoliberalen
Vorstellung, durchArbeit undKonsum sei citizenship zu erwerben. Entscheidend
ist allerdings, die Idee von Selbst- undWeltverhältnissen nicht an universalistisch
definierte Konzepte zu binden; die kulturpsychologische Perspektive zeichnet
sich gerade durch die Offenheit und Vorläufigkeit von Konzepten aus. Die Frage,
was konkret jeweils auf dieser Ebene adressierbar ist, muss mithin auch empirisch
geklärt werden.

Auf der Ebene von Repräsentationen kann sich Kulturpsychologie der Kul-
turalität verschiedener Erklärungsansätze von Armut, den psychischen Aspekten
der sozialen Konstruktion der Kategorie der Armen sowie den damit verbunde-
nen Praktiken der Ein- und Ausgrenzung, Unterstützung und Sanktionierung
widmen, etwa im Hinblick auf Diskurse. Die Frage, wie Menschen sich das Ent-
stehen vonArmut erklären – eher individualistisch, strukturell oder fatalistisch –,
hat in der Psychologie seit den frühen 1970er Jahren ihren Platz (Feagin, 1972).
Eine diesbezügliche kulturpsychologische Perspektive ist in Ansätzen bei Martin
Gilens (1991) zu erkennen, der die in denUSA zu beobachtende Aversion gegen-
über dem Sozialstaat als Ausdruck einer rassistisch operierendenUnterscheidung
würdiger und unwürdiger Armer analysiert. Die soziale Konstruktion der Armen
untersucht Michèle Lamont (2000) anhand der Positionierungen von Arbeitern
gegenüber Armen in den USA und Frankreich in Relation zum jeweiligen kul-
turellen Kontext (z.B. individualistische vs. sozialistische Tradition). Auch auf
dieser Ebene sind jedoch die Konzepte breit und offen genug anzulegen, um ei-
nerseits Variationen fassen und andererseits Alternativen aufnehmen zu können.

Während psychische Ursachen und Folgen von Armut etablierter Gegen-
stand der Psychologie sind, bietet diese Ebene für eine kulturpsychologische
Betrachtung wenig Raum; die genuin interpretative Perspektive der Kulturpsy-
chologie steht der Idee gesetzmäßiger Kausalität entgegen. Es ist zwar plausibel,

Armut

38

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kultur als vermittelndes Element in bestimmten Relationen zu verstehen, etwa
der zwischen Armut und psychischer Erkrankung (in Kulturen, in denen letzte-
re als Konzept existiert). Kulturpsychologisch wird dementsprechend nicht das
Phänomen psychischer Erkrankung als Armutsfolge untersucht, sondern in Frage
steht dann, welchen Sinn und welche Bedeutung Personen dem fraglichen psy-
chischen Phänomen geben und welchesHandeln sie daraus entwickeln. Letztlich
kehren Fragestellungen, die dieser Ebene entspringen, somit zurück auf eine der
beiden anderen Ebenen.

Der spezifische Beitrag kulturpsychologischer Erkundungen des Themen-
felds Armut besteht mithin darin, das Erleben, Deuten und handelnde Umgehen
mit eigener und fremder Armut als kulturelle und damit historische und kontin-
gente Phänomene verstehbar zu machen.

Literatur

Anderson, N. (1923). TheHobo. The sociology of the homelessman. Chicago: University of Chicago

Press.

Arlt, I. (1925). Armutsforschung. Deutsche Zeitschrift für Wohlfahrtspflege, 4, 145–153.

Carr, S.C. (2013). Anti-poverty psychology. New York et al.: Springer.

Chase, E. & Bantebya-Kyomuhendo, G. (Hrsg.). (2014). Poverty and shame. Global experiences. Ox-

ford: Oxford University Press.

Cohen, J. R. (1997). Poverty. Talk, identity, and action. Qualitative Inquiry, 3(1), 71–92.

Faris, R. E. L. & Dunham, H.W. (1939).Mental disorders in urban areas. An ecological study of schizo-

phrenia and other psychoses. Chicago: University of Chicago Press.

Feagin, J. (1972). Poverty. We still believe that God helps those who help themselves. Psychology

Today, 6(6), 101–129.

Fell, B. & Hewstone, M. (2015). Psychological perspectives on poverty. Oxford: Oxford University

Press. https://www.jrf.org.uk/file/47481/download?token=S-_KoszQ&filetype=full-report

(30.09.2017).

Fohrbeck, A., Hirseland, A. & Ramos Lobato, P. (2014). How benefits recipients perceive them-

selves through the lens of themassmedia. Some observations fromGermany. Sociological

Research Online, 19(4), 9. http://www.socresonline.org.uk/19/4/9.html (30.09.2017).

Gilens, M. (1991).Why Americans hate welfare. Chicago: University of Chicago Press.

Groenemeyer, A. & Ratzka, M. (2012). Armut, Deprivation und Exklusion als soziales Problem.

In G. Albrecht & A. Groenemeyer (Hrsg.), Handbuch soziale Probleme (2., überarb. Aufl.)

(S. 367–432). Wiesbaden: VS.

Hetzer, H. (1928). Psychologie und Wohlfahrtspflege. Deutsche Zeitschrift für Wohlfahrtspflege,

4(9), 443–447.

Hetzer, H. (1929). Kindheit und Armut. Psychologische Methoden in Armutsforschung und Armuts-

bekämpfung. Leipzig: Hirzel.

Armut

39

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Hundeide, K. (1999). Four different meanings of »being poor«. Psychology and Developing Socie-

ties, 11(2), 143–155.

Joffe, H. & Staerklé, C. (2007). The centrality of the self-control ethos in western aspersions re-

garding outgroups. A social representational approach to stereotype content. Culture &

Psychology, 13(4), 395–418.

Lamont, M. (2000). The dignity of working men. Morality and the boundaries of race, class, and im-

migration. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Lazarsfeld, P., Jahoda, M. & Zeisel, H. (1933). Die Arbeitslosen von Marienthal. Ein soziographischer

Versuch. Leipzig: Hirzel.

Leahy, R. L. (1981). The development of the conception of economic inequality: I. Descriptions

and comparisons of rich and poor people. Child Development, 52(2), 523–532.

Leibfried, S. & Voges, W. (1992). Vom Ende einer Ausgrenzung? – Armut und Soziologie. In dies.

(Hrsg.), Armut immodernenWohlfahrtsstaat. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-

chologie (Sonderhefte), 32 (S. 9–33). Wiesbaden: VS.

Lewis, O. (1959). Five families. Mexican case studies in the culture of poverty. New York: Basic.

McIntyre, L., Officer, S. & Robinson, L.M. (2003). Feeling poor. The felt experience of low-income

lone mothers. AFFILIA, 18(3), 316–331.

Münke, S. (1956). Die Armut in der heutigen Gesellschaft. Ergebnisse einer Untersuchung inWestber-

lin. Berlin: Duncker & Humblot.

Power, E.M. (2005). The unfreedom of being other. Canadian lone mothers’ experiences of po-

verty and »life on the cheque«. Sociology, 39(4), 643–660.

Rowntree, B. S. (1901). Poverty. A study of town life. London: Macmillan.

Schäfer, F. (2013). Armut im Diskursgewimmel. Eine kritische Analyse des sozialwissenschaftlichen

Diskurses. Wiesbaden: VS.

Simmel, G. (1908). Der Arme. In ders. (Hrsg.), Soziologie (S. 454–493). Berlin: Duncker & Humblot.

Small, M. L., Harding, D. J. & Lamont, M. (2010). Reconsidering culture and poverty. The ANNALS

of the American Academy of Political and Social Science, 629, 6–27.

Statistisches Bundesamt (Hrsg.). (2017). LEBEN IN EUROPA (EU-SILC). Einkommenund Lebensbedin-

gungen in Deutschland und der Europäischen Union. Wiesbaden.

Straub, J. (2007), Kultur. In ders., A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch interkulturelle

Kommunikation und Kompetenz (S. 7–24). Stuttgart et al.: Metzler.

Thurnwald, H. (1948). Gegenwartsprobleme Berliner Familien. Eine soziologische Untersuchung an

498 Familien. Berlin: Weidmann.

Armut

40

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Ästhetik

Christian G. Allesch

Die Begründung der Ästhetik als wissenschaftliche Disziplin wird zumeist Alex-
ander Baumgarten zugeschrieben, der sie in seiner Schrift Aesthetica (2007
[1750–1758]) als »Wissenschaft von den niedrigen Sinnesvermögen« von der
Logik als Inbegriff der rationalenVerstandeskräfte abgrenzte.WährendBaumgar-
tens Verständnis von Ästhetik auf den gesamten Bereich des sinnlich Erfassbaren
abzielte undnichtnur auf dieKunst, verengte sichdasGegenstandsfeld inweiterer
Folge auf eine philosophische Theorie des Schönen und der schönenKünste (vgl.
Allesch, 1987). Im ausgehenden 19. Jahrhundert entwickelte sich, angeregt durch
Gustav Theodor Fechners Ruf nach einer »Ästhetik von unten« und seine ex-
perimentellen Untersuchungen (Fechner, 1978 [1876]), neben der idealistischen
Ästhetik ein psychologisch-empirisches Verständnis von Ästhetik, das im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts zeitweilig dominierte, aber an der vorwiegenden
Zuordnung der Ästhetik zum Fach Philosophie und an der Dominanz kunstphi-
losophischer Ansätze wenig änderte (vgl. Allesch, 1987). Erst in neuerer Zeit
scheint sich ein erweitertes Gegenstandsverständnis von Ästhetik anzubahnen,
das sich über die Kunst hinaus auf die Bereiche des Alltags und der Lebenswelt
erstreckt und auch transdisziplinäre Ansätze einschließt (vgl. Barck, 2000).

Paradigmen

Fechners empirische Ästhetik stützte sich weitgehend auf die experimentelle Er-
forschung der »Wohlgefälligkeit« elementarer visueller Reizstrukturen. Dieser
elementaristische Zugang wurde auch von Befürworter_innen einer empirischen
Grundlegung der Ästhetik kritisiert, etwa von Franz Brentano (1959) sowie von
Vertreter_innen der gestaltpsychologischen (z.B. Arnheim, 2001) und der phä-
nomenologischenÄsthetik (z.B. Geiger, 1976 [1928]). Im 20. Jahrhundert folgte
die Entwicklung der psychologischen Ästhetik weitgehend den theoretischen
Wenden und paradigmatischenModen ihrer »Mutterdisziplin« Psychologie. So

41

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


haben etwa die psychologische Gestalttheorie, die Psychoanalyse, der Neobeha-
viorismus und der kognitive Ansatz der 1950er und 1960er Jahre jeweils eigene
Applikationen in der psychologischen Ästhetik gefunden (vgl. Allesch, 2006).

In der psychoanalytischenTradition finden sich vor allem interessante Beiträ-
ge zur psychodynamischen Interpretation schöpferischer Persönlichkeiten und
der durch sie geleisteten Schaffensprozesse; im Besonderen sei auf die kunst-
psychologischen Aufsätze von Ernst Kris (2000 [1952], 1977) verwiesen. Eine
konsistente psychoanalytische Theorie der ästhetischen Erfahrung liegt jedoch
nur in Ansätzen (z.B. Leikert, 2012; Maclagan, 2001) vor; kulturpsychologische
Aspekte werden darin nur implizit angesprochen. Gestaltpsychologische Überle-
gungen wurden insbesondere von Kurt Koffka (1972 [1940]), Ernst Gombrich
(1982, 1986 [1960]) undRudolf Arnheim (2010 [1966]; vgl. Allesch&Neumai-
er, 2004) auf kunstpsychologische Fragen angewandt, in der Musikpsychologie
von Ernst Kurth (1991 [1931]). Auch hier wird jedoch auf kulturelle Aspekte
von Gestalterfahrungen nur vereinzelt Bezug genommen.

In den ab 1950 dominierenden kognitionspsychologischen Ansätzen blieben
kulturpsychologische Überlegungen weitgehend außer Betracht. So beruht etwa
die sogenannte Informationsästhetik auf einem von dem Mathematiker George
D. Birkhoff entwickelten »ästhetischen Maß«, das den ästhetischen Eindruck
einer wahrgenommenen Struktur quantitativ aus dem Verhältnis der in der Kon-
figuration enthaltenenOrdnungselemente und derKomplexität der betreffenden
Struktur bestimmt (Birkhoff, 1968 [1929]). Ein weiteres einflussreiches Paradig-
ma stellt die »new experimental aesthetics« Daniel Berlynes dar (Berlyne, 1960,
1974).NachBerlyne lösen»kollative Reizeigenschaften«wieKomplexität,Neu-
heit, Ambiguität etc. zusammenmit demFaktor Reizintensität und ökologischen
Hinweisfunktionen einen Erregungszustand (arousal) aus, der zunächst zuneh-
mend lustvoll, nach Überschreiten eines Maximums aber zunehmend negativ
im Sinne von Unlust empfunden wird. Diese umgekehrt U-förmige Beziehung
wurde in zahlreichen Experimenten bestätigt, doch stellt sich die Frage nach der
Sinnhaftigkeit einer Ästhetik, die den ästhetischen Erfahrungsgegenstand auf ein
Bündel messbarer Variablen und das ästhetische Erleben auf arousal reduziert.

Die von Hans und Shulamith Kreitler (1972, 1976) entwickelte Theorie der
»kognitivenOrientierung« geht davon aus, dass»dasKunsterlebnis durch Span-
nungen motiviert wird, die zwar vor seinem Eintreten existieren, aber von der
Erzeugung neuer Spannungen durch das Kunstwerk aktiviert werden« (Kreit-
ler & Kreitler, 1980, S. 31). Kognitive Ansätze wie dieser gingen davon aus,
dass »Verhalten von dem Wissen und den Ansichten der Person, von den Be-
urteilungen und Bewertungen, den Ansichten über sich selbst, über andere und

Ästhetik

42

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


über die Welt gesteuert wird« (ebd., S. 37), erklären also im Unterschied zu den
neobehavioristischen »bottom-up«-Modellen ästhetische Erfahrungen nicht als
Reaktionen auf Reize, sondern führen sie auf eine kognitiv (»top-down«) ge-
steuerte Orientierungsaktivität zurück. Sie trugen damit zwar der durch die
»kognitiveWende«bewirktenNeuorientierung derWahrnehmungspsychologie
Rechnung, gingen aber nur unzureichend auf den kulturellen Kontext menschli-
cher Wahrnehmung ein. Besonders erfolgreich hat sich der kognitive Ansatz in
der neuerenMusikpsychologie durchgesetzt (vgl. Deutsch, 2013).

Erst in den 1980er Jahren wurden die kulturpsychologischen Defizite der
aus der »kognitiven Wende« der 1950er Jahre entstandenen Informationsver-
arbeitungsmodelle auch von den Initiatoren dieses Paradigmenwechsels erkannt
und eingestanden, etwa von Jerome Bruner (1990, 1997), der angesichts der
weitgehendenOrientierung der kognitiven Psychologie an technischen Verarbei-
tungsmodellen an das ursprüngliche, gegen das behavioristische Reiz-Reaktions-
Denken gerichteteZiel der»kognitivenWende«erinnerte, nämlich»Bedeutung
bzw. Sinn zur zentralen Kategorie der Psychologie zu machen« (Bruner, 1997,
S. 22). Bruner verwies in diesem Zusammenhang aber auch darauf, dass sich die
Konstruktion vonSinnundBedeutungdurch einmenschlichesBewusstseinnicht
in einem ahistorischen Systemzusammenhang vollzieht, sondern im Kontext ei-
ner historisch gewachsenen Kultur. Eine Psychologie, die »Sinn bzw. Bedeutung
in ihren Mittelpunkt stellt«, müsse daher »unweigerlich zu einer Kultur-Psy-
chologie [werden], die sich über die konventionellen Ziele der positivistischen
Naturwissenschaft mit ihren Idealen des Reduktionismus, der Kausalerklärung
und der Vorhersage hinauswagen muss« (ebd., S. 16).

Im Bereich der empirischen Ästhetik wurde dieses Desideratum allerdings
kaum eingelöst. Neuere Modelle der ästhetischen Erfahrung (etwa Leder et al.,
2004) beziehen zwar denEinfluss kulturellerKontextbedingungen, sozialer Inter-
aktionen und gesellschaftlicher Konventionen mit ein, konzentrieren sich in den
konkreten Forschungsdesigns aber weitgehend auf die einzelnen Phasen der ko-
gnitiven Verarbeitung beziehungsweise – dem aktuellen Trend in der Psychologie
folgend– auf die damit verbundenen neurobiologischenAbläufe (z.B. Koelsch&
Siebel, 2005).

Kulturpsychologische Sichtweisen

Unter den kulturpsychologischen Theorien, die eine unmittelbare Anwendungs-
möglichkeit auf die psychologische Ästhetik ermöglichen, ist in erster Linie die

Ästhetik

43

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


»SymbolischeHandlungstheorie« von Ernst E. Boesch zu nennen.Nach Boesch
(1975) ist die Allgegenwärtigkeit des Ästhetischen in allen Kulturen ein wichti-
ger Ausgangsbefund, desWeiteren, dass das Ästhetische offenbar nicht unter dem
Zwang des Nützlichen und Funktionellen steht und dass es einerseits durch ge-
wisse »Konstanten der Gefälligkeit« (ebd., S. 46), andererseits aber auch durch
Bedeutungswandel in Abhängigkeit von der Entwicklung des kulturellen Kon-
texts bestimmt wird.

Ästhetische Emotion ist für Boesch (1975) »ein Wiedererkennen des Ich in
einer symbolischen Formenwelt«; sie wird »dort empfunden, wo die Person als
Individuum wie als Gruppenzugehörige Sollwerte des eigenen Handelns in der
symbolischenDarstellungadäquatauszudrückenoderverinnerlichtnachzuvollzie-
hen vermag« (S. 73). Diese »aneignende« Zuwendung zu Objekten bezeichnet
Boesch als »Empathie« und stellt sie der »magischen« Einstellung gegenüber,
in der der Mensch beunruhigende oder bedrohliche Aspekte der Wirklichkeit zu
bannen sucht (Boesch, 1983, S. 25). DasMagische und das Schöne stellen also po-
lar entgegengesetzte Formen des Bezugs zur Wirklichkeit und den Objekten des
Handlungsfelds dar. Das ästhetische Objekt fungiert dabei als »Brückenobjekt«
zwischen Ich undNicht-Ich, es reduziert die Fremdheit der äußerenWirklichkeit
(Boesch, 1991, S. 217ff.). Boesch stützte dabei seine theoretischen Überlegungen
konsequent auf anthropologische Befunde und kulturvergleichende Beobachtun-
gen. DieMöglichkeit einer experimentellen Erforschung des Ästhetischen, wie sie
sich vor allem in der Tradition Berlynes entwickelt hat, schloss er weitgehend aus:
Die ästhetische Haltung als Versuch, imWahrnehmen wie im Handeln Einklang
mit der Wirklichkeit herzustellen, hängt zwar mit der Entwicklung individueller
Symbolwelten zusammen, doch entwickeln sich diese im Kontext der Kultur, in
die die Individuen eingebettet sind. Dies erfordert einen entwicklungs- und kul-
turpsychologischen Zugang anstelle der vom Experiment geforderten Isolation
von Variablen und der Ausklammerung des lebensweltlichen Kontextes.

Auf der Grundlage seiner »psychologischen Morphologie« (s. dazu Fitzek,
2010; D. Salber, 2016) hat Wilhelm Salber (2002) den Entwurf einer Psychäs-
thetik vorgelegt, die in besonderer Weise auf die ästhetischen Aspekte unseres
alltäglichen Erfahrens und Handelns verweist. Darüber hinaus liegen von Salber
und seinemSchüler_innenkreis bemerkenswerte Studien zu psychologisch-ästhe-
tischen Anwendungsbereichen vor, etwa zur Filmwirkungsforschung (Blothner,
2003) oder zur Musiktherapie (Tüpker, 1988).

Eine bemerkenswerte Verbindung von semiotischen und kulturtheoretischen
Überlegungen findet sich in Peter Faltins Schrift Bedeutung ästhetischer Zeichen
(1985). Dem Ansatz Ecos (2002) folgend, geht Faltin davon aus, dass »Bedeu-

Ästhetik

44

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


tung weder durch das Objekt noch durch das Subjekt gegeben ist, sondern durch
die Kultur, in der beide verankert sind« (Faltin, 1985, S. 43). Ästhetische Erfah-
rung wurzelt nach Faltin tief in der Kulturevolution; sie ist »kein entbehrliches
Anliegen einer kulturwilligen Elite«, sondern ein »Grundbedürfnis«, das sich
weit in derMenschheitsgeschichte zurückverfolgen lässt (ebd., S. 39). Vor diesem
Hintergrund ist auch das Ästhetische nicht als »Eigenschaft schöner Dinge«
konzeptualisierbar, sondernmuss als»eineDisposition, eine fundamentale Funk-
tion des Menschen« verstanden werden (ebd., S. 38).

Literatur

Allesch, C.G. (1987). Geschichte der psychologischen Ästhetik. Göttingen et al.: Hogrefe.

Allesch, C.G. (2006). Einführung in die psychologische Ästhetik. Wien: Wiener Universitätsverlag.

Allesch, C.G. & Neumaier, O. (Hrsg.). (2004). Rudolf Arnheim oder Die Kunst der Wahrnehmung.

Wien: Wiener Universitätsverlag.

Arnheim, R. (2001). Anschauliches Denken. Köln: DuMont.

Arnheim, R. (2010). Toward a psychology of art: Collected essays. Berkeley, CA: University of Cali-

fornia Press [Orig. 1966].

Barck, K. (2000). Ästhetik/ästhetisch. In K. Barck, M. Fontius, D. Schlenstedt, B. Steinwachs & F.

Wolfzettel (Hrsg.), Ästhetische Grundbegriffe (Band 1) (S. 308–400). Stuttgart et al.: Metzler.

Baumgarten, A. (2007). Ästhetik. (Lateinisch-Deutsch. Übers., mit einer Einführung, Anm. und

Registern, hrsg. v. D. Mirbach, 2 Bände.) Hamburg: Meiner [Orig. 1750–1758].

Berlyne, D. E. (1960). Conflict, arousal, and curiosity. New York: McGraw-Hill.

Berlyne, D. E. (1974). Studies in the new experimental aesthetics. Washington D.C.: Hemisphere.

Birkhoff, G.D. (1968). Quelques éléments mathématiques de l’art. In G.D. Birkhoff, Collected ma-

thematical papers, vol. 3 (S. 288–306). New York: Dover Publ. [Orig. 1929].

Blothner, D. (2003). Das geheimeDrehbuch des Lebens. Kino als Spiegel dermenschlichen Seele. Ber-

gisch Gladbach: Lübbe.

Boesch, E. E. (1975). Zwischen Angst und Triumph. Über das Ich und seine Bestätigung. Bern et al.:

Huber.

Boesch, E. E. (1983). DasMagische und das Schöne. Stuttgart: frommann-holzboog.

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Brentano, F. (1959). Grundzüge der Ästhetik: aus dem Nachlass hrsg. v. F. Mayer-Hillebrand. Bern:

Francke.

Bruner, J. S. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Bruner, J. S. (1997). Sinn, Kultur und Ich-Identität. Zur Kulturpsychologie des Sinns. Heidelberg: Auer.

Deutsch, D. (Hrsg.). (2013). The psychology of music (3. Aufl.). San Diego, CA: Academic Press.

Eco, U. (2002). Einführung in die Semiotik. (9. Aufl.). München/Stuttgart: Fink/UTB.

Faltin, P. (1985). Bedeutung ästhetischer Zeichen. Musik und Sprache. Aachen: Rader.

Fechner, G.Th. (1978). Vorschule der Aesthetik (Nachdruck der 3. Aufl. 1925). Hildesheim: Olms

[Orig. 1876].

Ästhetik

45

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Fitzek, H. (2010). Morphologische Psychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Qualitative Forschung

in der Psychologie. Ein Handbuch (S. 94–106). Wiesbaden: VS.

Geiger, M. (1976). Zugänge zur Ästhetik. In ders., Die Bedeutung der Kunst. Gesammelte, aus dem

Nachlass ergänzte Schriften zur Ästhetik (hrsg. v. K. Berger und W. Henckmann, S. 133–293).

München: Fink [Orig. 1928].

Gombrich, E. (1982). Ornament und Kunst: Schmucktrieb und Ordnungssinn in der Psychologie des

dekorativen Schaffens. Stuttgart: Klett-Cotta.

Gombrich, E. (1986). Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung. Stuttgart: Belser

[Orig. 1960].

Koelsch, S. & Siebel, W.A. (2005). Towards a neural basis of music perception. Trends in Cognitive

Science, 9(12), 578–584.

Koffka, K. (1972). Problems in the psychology of art. In R. Bernheimer, R. Carpenter, K. Koffka &

M.C. Nahm (Hrsg.), Art: A BrynMawr symposium (S. 179–273). New York: Oriole [Orig. 1940].

Kreitler, H. & Kreitler, S. (1972). Psychology of the arts. Durham, NC: Duke University Press.

Kreitler, H. & Kreitler, S. (1976). Cognitive orientation and behavior. New York et al.: Springer.

Kreitler, H. & Kreitler, S. (1980). Psychologie der Kunst. Stuttgart: Kohlhammer.

Kris, E. (1977). Die ästhetische Illusion – Phänomene der Kunst in der Sicht der Psychoanalyse. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Kris, E. (2000). Psychoanalytic explorations in art. New York: International University Press [Orig.

1952].

Kurth, E. (1991).Musikpsychologie. Hildesheim: Olms [Orig. 1931].

Leder, H., Belke, B., Oeberst, A. & Augustin, D. (2004). A model of aesthetic appreciation and

aesthetic judgement. British Journal of Psychology, 95, 489–508.

Leikert, S. (2012). Schönheit und Konflikt. Umrisse einer allgemeinen psychoanalytischen Ästhetik.

Gießen: Psychosozial.

Maclagan, D. (2001). Psychologicalaesthetics. Painting, feeling, andmaking sense. London: Kingsley.

Salber, D. (2016). Wirklichkeit im Wandel: Einführung in die Morphologische Psychologie. Bonn:

Bouvier.

Salber, W. (2002). Psychästhetik. Köln: König.

Tüpker, R. (1988). Ich singe, was ich nicht sagen kann. Zu einer morphologischen Grundlegung der

Musiktherapie. Regensburg: Bosse.

Ästhetik

46

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Auslandserfahrung

Steffi Nothnagel

»Zum Lebendigen gehört unausweichlich das

Fremde.«

Schütt, 2011, S. 12

Auch wenn das »Fremde« immer ebenso nah oder gar Teil von einem ist, so wird
es immer wieder gern jenseits nationaler Grenzen gesucht und gefunden: imAus-
land. Auslandserfahrung bezeichnet eine Erfahrung, welche auf einem »nicht
zum eigenen Staate gehörigen Gebiet« beziehungsweise in einem fremden Land
(Wahrig, 1991) erworbenwird.1DasWortAuslandserfahrunggewinnt imVerlauf
des 20. Jahrhunderts an Bedeutung (vgl. DWDS, 2017) als alltagssprachlicher,
aber auch als wissenschaftlicher Terminus, der einer zunehmenden Internatio-
nalisierung und Heterogenisierung der Gesellschaft sowie globalisierter Arbeits-
undLebenskontexteRechnung trägt.2Auslandserfahrungen in diesemSinnewer-
den während eines zeitlich befristeten Aufenthalts im Ausland gemacht, welcher
häufig in institutionalisierter Form während der Schul- und Ausbildungszeit, des
Studiums, im Beruf, in Übergangsphasen zwischen oder nach (Aus-)Bildungszei-
ten oder gar im Rentenalter absolviert wird.3 Darunter werden gemeinhin nicht
kürzere touristische Ausflüge oder migrationsbedingte Aufenthalte im Ausland
gefasst. Das bedeutet einerseits, dass das Erwerben von Auslandserfahrung an das
Erfüllen bestimmter Aufgaben und Zwecke über einen Zeitraum von etwa min-

1 Im Deutschen Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm (1991 [1854]) wird Ausland

noch als »terrae exterae«, »die Fremde« bezeichnet. Das Wort Ausland ist erst ab dem

18. Jahrhundert als geläufige Neubildung in Gebrauch, es wurde aus den Wörtern Aus-

länder (mhd. ūʒlender) und ausländisch (mhd. ūʒlendisch) rückgebildet, die bereits im
14. Jahrhundert verwendet wurden (vgl. Grimm & Grimm, 1991 [1854]; Kluge, 1905).

2 »Auslandserfahrung zählt« (Extradienst, 09.04.2010, S. 56f.), »Auslandserfahrung wird ein

Muss« (VDINachrichten, 18.11.2016, S. 31), »Karrieresprungbrett Auslandserfahrung« (Com-

puterwoche, 19.03.2012) – so oder ähnlich lautet eine Vielzahl von Titeln in Zeitungen und

Zeitschriften.

3 Z.B.: Schüleraustausch, Freiwilligendienste, Work and Travel, Auslandsstudium oder Aus-

landsstudienaufenthalte, Auslandsentsendungen von Wirtschaftsunternehmen, Militär-

dienst undEntwicklungshilfeoderGrannyAu-pairundFreiwilligendienste für Senior_innen.

47

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


destens achtWochenbis hin zumehreren Jahren geknüpftwird.Andererseitswird
Auslandserfahrung vor allemBildungsinländer_innen, die ihr»Heimatland« für
eine bestimmte Zeit zu Bildungs- oder Arbeitszwecken verlassen, zugeschrieben,
nicht jedoch Menschen, die aus ökonomischen oder humanitären Gründen in
ein anderes Land migrieren. Mit dem Begriff Auslandserfahrung werden in der
öffentlichen Debatte auch Lernprozesse im Sinne des Erwerbs spezifischen Wis-
sens und Könnens assoziiert.

EmpirischeUntersuchungen zuAuslandserfahrungen lassen sichunterschied-
lichen Disziplinen zuordnen, unter anderem der Psychologie (z.B. Sozialpsy-
chologie, Psychologie interkulturellen Handelns), den Wirtschaftswissenschaf-
ten (v. a. Human Resource Management), der Sprachwissenschaft (insb. Anglis-
tik/Amerikanistik, Romanistik), der Soziologie (u. a. Hochschulforschung), der
Pädagogik, der Sozial- und Bildungsgeografie sowie den Forschungsbereichen
derAustauschforschung und der InterkulturellenKommunikation. Es werden so-
wohl die Strukturen und Bedingungen für »erfolgreiche« Auslandsaufenthalte
ausgelotet, als auch nach der Bedeutung der Auslandserfahrung für und nach den
Wirkungen auf die betroffenen Personen (z.B. Schüler_innen, Studierende, Ex-
patriates, Soldat_innen, Entwicklungshelfer_innen) und deren Angehörige (z.B.
Third-Culture-Kids) gefragt.

Eine Zusammenfassung der Forschungsthemen und -ergebnisse ist hier nicht
möglich, allerdings lässt sich Folgendes feststellen: Erstens spiegelt sich in der
empirischen Forschung, die unter dem Stichwort »Auslandsaufenthalte/-erfah-
rung« firmiert, in zweifacher Weise eine normative Schlagseite wider: Sie hat
erstens primär »Westeuropäer_innen« und»Nordamerikaner_innen« im Blick
und untersucht überwiegend positiv konnotierte Lernresultate (z.B. den Erwerb
interkultureller Kompetenz). Zweitens lässt sich »Auslandserfahrung« nicht als
ein etablierter kultur- oder sozialwissenschaftlicher Fachterminus bezeichnen.
Dennoch knüpft er – wie zu sehen sein wird – unmittelbar an zentrale kultur-
und sozialtheoretische Begriffe wie Differenz und Fremdheit, Kultur und Identi-
tät sowie Lernen an und ist im Verlauf des 20. Jahrhunderts in der Alltags- und
Wissenschaftssprache »heimisch« geworden.

Auslandserfahrung aus kulturpsychologischer Perspektive

Ausland als Gegenhorizont zu Inland lässt sich zwar in territorialer Hinsicht
und aus einer etischen Perspektive im konkreten Fall leicht bestimmen, für eine
kulturpsychologische Betrachtung, die vor allem Prozesse der Sinn- und Bedeu-

Auslandserfahrung

48

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


tungszuschreibungen vonMenschen zumGegenstandhat (Straub&Chakkarath,
2010),4 sind jedoch neben den kollektiv geteilten auch die individuellen Konno-
tationender»erfahrenden«Personen selbst zuberücksichtigen.Mit der eingangs
zitierten Bestimmung von Ausland wird deutlich, dass mit Ausland ein relatio-
nales Verhältnis bezeichnet wird, da stets standort- und perspektivengebunden
entschieden wird, was als Ausland zu gelten hat. Die Begriffe des »Heims« (sen-
su Boesch, 1998), der »Heimat« beziehungsweise des »Heimatlandes« können
ebenfalls als Gegenhorizonte zu Ausland gelten. Das Wort Ausland weist so-
mit – wie auch im Sinne der oben zitierten Wortbestimmungen – (nach wie
vor) eine große semantische Nähe zur »Fremde« und damit auch zu »Ferne«,
»Exklusion« und »Entzogenheit« auf. Das Ausland ist folglich ein Ort, der für
Differenz- und Fremderfahrungen prädestiniert ist und den sich Menschen – zu-
mindest partiell – aneignen oder von dem sie sich abgrenzen können.

ImFolgendenmöchte ichunterRekursaufmeineeigeneempirischeForschung
(Nothnagel, 2005, 2015, 2018) auf zwei ausgewählte Aspekte der Erforschung
vonAuslandserfahrung eingehen: die Bedeutung derHandlungsgründe (1) sowie
den »Umgang«mit kultureller Differenz (2). Wenn man verstehen möchte, was
Menschen imAusland umtreibt, was sie erleben und welche Erfahrungen sie dort
»machen«, ist es aus handlungstheoretischer Perspektive geboten, sich zunächst
mit möglichen Gründen für einen Auslandsaufenthalt zu befassen. An einen
solchenwerden stets Erwartungen (auch in Form von inneren Bildern),Hoffnun-
gen, Wünsche sowie Befürchtungen geknüpft oder er ist gar mit Fernweh oder
Sehnsucht (Boesch, 1998) verbunden. SolcheAntizipationen imHinblick auf das
jeweilige Land, die dort lebenden Menschen oder spezifische soziale Praktiken
sind bereits von Vermutungen über etwaige Differenzen getragen. Abenteuerlust,
prospektive Annahmen über Selbstverwirklichung oder Selbstoptimierung lassen
sich nur unter der Prämisse verstehen, dass das, wasman imAusland vorfinden be-
ziehungsweise was einem dort widerfahren wird, nicht nur anders ist oder fremd
sein könnte, sondern sich dadurch auch neue Möglichkeitsräume für ein Subjekt
eröffnen, die über dessen bisherige Lebenswelt sowie dessen gegenwärtiges Selbst-
undWeltverständnis hinausweisen, die mithin beflügeln und bezaubern oder ver-
unsichern und bedrohlich sein können. Die daraus gegebenenfalls entstehende
Ambivalenz besitzt selbst wiederum eine gewisse Strahlkraft.

In meinen empirischen Untersuchungen zu Auslandsaufenthalten von jun-
gen Erwachsenen mittels narrativ-biografischer Interviews (Nothnagel, 2005,

4 Siehe zu den handlungs- und kulturtheoretischen Grundlagen unter anderem Straub

(1999, 2007).

Auslandserfahrung

49

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


S. 127ff.; 2015, S. 255f.) zeigte sich, dass die Rekonstruktion von subjektiven
Gründen für Auslandsaufenthalte schwierig ist. Vielfach benannte Gründe wie
der Erwerb und die Verbesserung von Fremdsprachenkenntnissen, das Kennen-
lernen des Gastlandes und dessen Bewohner_innen sind sehr stark konventiona-
lisiert. Weitere von den Befragten genannte Gründe und von mir rekonstruierte
Hintergründe stehen im Zusammenhang mit der Suche nach dem authentischen
Anderen, nach einem authentischen Selbst sowie nach Selbsttransformation. So-
mit speisen sich der Reiz des Auslandsaufenthaltes und die Erwartungen an ihn
einerseits bereits aus der Konstruktion kultureller Unterschiede, andererseits ge-
rät die Artikulation antizipierter Differenz (oder gar Fremdheit) sowie der damit
implizit erhofften neuenMöglichkeitsräume notwendigerweise an ihre Grenzen,
da »konkrete« Unterschiede sowie vor allem deren Bedeutung für das individu-
elle Erleben zu diesem Zeitpunkt (ex ante) noch unbekannt sind.

Die im Ausland selbst verfolgten Handlungsziele können im Widerspruch
zu den Handlungsgründen stehen, insbesondere stehen sie jedoch in einem en-
gen Zusammenhang mit dem individuellen Umgang mit kultureller Differenz
und Fremdheit (vgl. Nothnagel, 2015, S. 142ff., 250ff.). Aus einer handlungs-
und kulturtheoretischen Perspektive eignen sich zur Rekonstruktion kulturel-
ler Differenzerfahrung vor allem autobiografische Erzählungen. Der Umgang
mit beziehungsweise die sprachliche Bearbeitung von kultureller Differenz in
solchen Narrationen zeichnet sich durch Vergleiche und Generalisierungen aus
(ebd., S. 102ff.). Relational hermeneutischeAnalysen (Straub, 1999;Weidemann,
2011) ebendieser generalisierenden Vergleiche geben Einblick in die Komple-
xität der Bedeutung sowie der konkreten narrativen Bearbeitung kultureller
Differenz(erfahrung). Das Ausweisen von Vergleichsgrößen und -merkmalen so-
wie der Vergleichsrichtung, des Erfahrungsbezugs sowie weiterer Kontextbezüge
(z.B. Evaluationen) durch die/den Interpretin/en ermöglicht eine detaillierteOf-
fenlegung von Kulturalisierungen und gibt unter anderem auch Hinweise auf
die Herkunft relevant gesetzter Wissensbestände, auf konkrete Erlebnis- und
Erfahrungskontexte sowie auf die jeweils spezifische(n) Funktion(en) einer Kul-
turalisierung für den/die Erzählende/n (Nothnagel, 2015, S. 117ff.). Die auf
diesemWege rekonstruierbaren erfahrungs- und wissensbasierten (De-)Konstruk-
tionsleistungen (Kulturalisierungen5), und damit einhergehend die Entwicklung
vonBinnendiffenzierungen,Typen (z.B. von sozialenGruppenoderPraxen) oder

5 Den Begriff der Kulturalisierung verwende ich zur neutralen Bezeichnung von narrativ,

deskriptiv und/oder argumentativ verfassten Konstruktionen kultureller Differenz in auto-

biografischen Erzählungen.

Auslandserfahrung

50

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


alltagstheoretischen Fragmenten seitens der Erzählenden, lassen schließlich auch
Rückschlüsse auf etwaiges interkulturelles Lernen zu (ebd., S. 217ff.). Ebenso
lässt sich das Erleben und der Umgang mit Kulturalisierungen durch Dritte (z.B.
in Form von Diskriminierung), die als eine weitere Spielart des Umgangs mit
kultureller Differenz gelten können, rekonstruieren (ebd., S. 123). Es zeigt sich
auch, dass Differenzlinien nicht nur mittels nationalstaatlicher Zuschreibungen
gezogenwerden, sondern imZuge desDeutens von Erlebnissen und Erfahrungen
im Ausland auch familiäre, regionale, intergenerationale, geschlechtsspezifische
sowie institutionelle Differenzen relevant gesetzt werden, womit sich die Viel-
schichtigkeit und Komplexität der – mithin multiplen – kulturellen Selbst- und
Fremdverortungen offenbart (ebd., S. 246ff.).

Auslandsaufenthalte bieten stets eine Vielzahl an Erfahrungsmöglichkeiten,
die das eigene Handlungspotential (sensu Boesch, 1991) erweitern, bestätigen,
aber auch einschränken können. Im Zusammenhang mit der Frage, wie sich
Handlungspotential über die bloße Aneignung von Kompetenzen und Wissen
hinaus imSinne einer»TransformationvonWelt- undSelbstverhältnissen«(Kol-
ler, 2012, S. 157) im Kontext von Differenz- und Fremderfahrungen verändert,
ist jedoch längst noch nicht alles gesagt. Der Beitrag, den eine integrative/in-
terdisziplinäre kulturpsychologische Forschung leisten kann, besteht darin, dass
sie die Historizität und Relationalität von Phänomenen sowie die thematische,
theoretische und empirische Vielfalt von Perspektiven in derDiskussion umAus-
landserfahrung ernst nimmt. Eine so verstandene Forschung ist auch in der Lage
auszuweisen, dass Auslandserfahrung nicht per se – in einem humanistischen Sin-
ne – als »gut« klassifiziert werden kann. Man denke etwa anMenschen, die erst
im Ausland ihre »nationale Identität« sowie daran geknüpfte Traditionen und
Werte zu überhöhen beginnen. Darüber hinaus würde auch deutlich, dass Aus-
landserfahrung nicht nur eindimensional aus einer spezifischen »westlichen«
Perspektive gedacht werden darf – schließlich »machen« auch Menschen, die
zum Beispiel aus ökonomischen Gründen nach Deutschland migrieren, Aus-
landserfahrung.

Literatur

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Boesch, E. E. (1998). Sehnsucht. Von der Suche nach Glück und Sinn. Bern et al.: Huber.

DWDS – DeutschesWörterbuch der deutschen Sprache (2017). Sichtwort »Auslandserfahrung«.

https://www.dwds.de/wb/Auslandserfahrung (15.8.2017).

Auslandserfahrung

51

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Grimm, J. & Grimm, W. (1991). Deutsches Wörterbuch (Band 1). Gütersloh: Bertelsmann [Orig.

1854].

Kluge, F. (1905). EtymologischesWörterbuch der deutschen Sprache. Straßburg: Tübner.

Koller, H.-C. (2012). Fremdheitserfahrungen als Herausforderungen transformatorischer Bil-

dungsprozesse. In S. Bartmann & O. Immel (Hrsg.), Das Vertraute und das Fremde. Differenz-

erfahrung und Fremdverstehen im Interkulturalitätsdiskurs (S. 157–175). Bielefeld: transcript.

Nothnagel, S. (2005). Spuren eines Auslandsaufenthaltes im Leben und in Lebensentwürfen junger

Erwachsener: eine qualitative Untersuchung von Erzählungen über Au-pair Auslandsaufent-

halte. Technische Universität Chemnitz: Magisterarbeit. http://nbn-resolving.de/urn:nbn:

de:bsz:ch1-200801262 (18.6.2018).

Nothnagel, S. (2015). »da hab ich wirklich drüber nachgedacht…« Die Erforschung interkulturellen

Lernens anhand der Rekonstruktion kultureller Differenzerfahrungen. Eine narrativ-biogra-

fische Längsschnittstudie mit jungen Erwachsenen im Rahmen ihres Auslandsstudiums in

Frankreich. TechnischeUniversität Chemnitz: Dissertationsschrift. http://nbn-resolving.de/

urn:nbn:de:bsz:ch1-qucosa-173426 (18.6.2018).

Nothnagel, S. (2018). Interkulturelles Lernen. Die Rekonstruktion kultureller Differenzerfahrung auf

Basis einer narrativ-biografischen Längsschnittstudie. Bochum: Westdeutscher Universitäts-

verlag.

Schütt, J. (2011).Max Frisch. Biografie eines Aufstiegs. 1911–1954. Berlin: Suhrkamp.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (2007). Kultur. In J. Straub, A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch inter-

kulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungsfelder

(S. 7–24). Stuttgart et al.: Metzler.

Straub, J. & Chakkarath, P. (2010). Kulturpsychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch

Qualitative Forschung in der Psychologie (S. 195–205). Wiesbaden: VS.

Wahrig, G. (1991). Deutsches Wörterbuch. Mit einem Lexikon der deutschen Sprachlehre. Gütersloh:

Bertelsmann.

Weidemann, A. (2011). Die Erforschung und Lehre interkultureller Kommunikation und Kompetenz.

Technische Universität Chemnitz: Dissertationsschrift. http://nbn-resolving.de/urn:nbn:

de:bsz:ch1-qucosa-77481 (18.6.2018).

Auslandserfahrung

52

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Beratung

Jana Grothe &MareikeMartini

Beratung als »Form der helfenden sozialen Interaktion« (Grothe & Fischer,
2007, S. 808) kann zwischen zwei und mehreren Kommunikationspartner_in-
nen stattfinden oder mit sich selbst in Eigenreflexion geschehen. Als »Quer-
schnittsmethode« (Nestmann & Sickendiek, 2015, S. 153) findet Beratung in
»professionellen, semiprofessionellen und nicht professionellen« Praxisfeldern
Anwendung (vgl.Grothe&Fischer, 2007, S. 808).Über verschiedeneDisziplinen
hinweg wird Beratung theoretisch vermittelt, praktisch umgesetzt und empirisch
erforscht. Als Beispiele gelten die Psychologie, Pädagogik, Sozialarbeit und Sozi-
alpädagogik, Soziologie, Philosophie und Theologie,Wirtschaftswissenschaften,
Gesundheitswissenschaften, Medizin und Rechtswissenschaften.

Beratung wird als »kleine Therapie« für »minderschwere Fälle« verstanden
(Nestmann, 1982, S. 41) und hat die kognitive, emotionale, praktische Problem-
lösung und Problembewältigung zum Ziel (vgl. Galuske, 2013, S. 172). Eine
idealtypische Trennung von Beratung und Therapie lässt sich jedoch in der Pra-
xis kaum durchhalten. »Was als ›normale‹ B. [Beratung] beginnt, führt oftmals
an tiefergehende Lebensprobleme heran« (Kreft & Mielenz, 2013, S. 163). Be-
ratung findet präventiv, akut problembewältigend und rehabilitativ statt (vgl.
Nestmann & Sickendiek, 2015, S. 153) und bedarf auf Berater_innenseite ge-
wisser Grundsätze: So stellen Vertraulichkeit, die Klärung der Freiwilligkeit,
Ergebnisoffenheit, Neutralität, Echtheit, Ressourcenorientierung, das Fördern
von Eigenverantwortung, eine hohe Reflexionsfähigkeit, Akzeptanz der Klientel
und ein einfühlendes Verstehen entscheidende Charakteristiken einer professio-
nellen Berater_innenidentität dar.

Beratung findet dabei innerhalb einer breiten Beratungslandschaft statt: Die
zuvor genannte (1) (Psycho-)Therapie wird insbesondere bei psychischen Erkran-
kungen inAnspruchgenommen.Dasdarüberhinaushäufig fürBeratung synonym
verwendete (2) Coaching hat seinen Ursprung im Profit-Bereich und steht in
einemengenZusammenhangmitVeränderungsprozessenundPersönlichkeitsent-
wicklung. Vordergründig werden die Ziele verfolgt, Ressourcen und Perspektiven

53

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


zu entwickeln, Entscheidungsfindungen und die Lösung von Problemen herbei-
zuführen. Die im Sozial- und Gesundheitswesen etablierte (3) Supervision weist
zum Coaching zahlreiche Ähnlichkeiten auf. Sie wird nicht selten als spezielle
Form des Coachings beziehungsweise Coaching im sozialenManagementbereich
verstanden. Auch werden Beratung, Coaching und (4) Training nicht selten
bedeutungsgleich verwendet. Training jedoch dient dem gezielten Aus- und Auf-
bau von konkreten Verhaltensweisen und kann damit als Maßnahme Teil von
Coaching sein. (5) Mediation als Beratung mindestens zweier Konfliktparteien
findet im Beisein einer/eines allparteilichen Dritten statt und bedient sich zahl-
reicher Beratungstechniken. Demgegenüber stehen (6) die Fachberatungen, in
denen es imVergleich zu den vorgenanntenBeratungsangeboten insbesondere um
die Weitergabe von Wissensbeständen geht. Ein Beispiel dafür ist die Beratung
zur Unternehmensentwicklung, die bestenfalls ganzheitlich Strukturen, Prozesse
und den Menschen in den Fokus von Veränderungsprozessen rückt (vgl. Grothe,
2017a, S. 1f.; vgl. Grothe, 2017b, S. 161f.). Nicht zuletzt gewinnt die (7) Men-
toringberatung in Unternehmen und der Hochschullandschaft an Bedeutung.
Sie ist durch ein klares Beziehungsgefälle zwischen erfahrenen Expert_innen und
»jüngeren Schützlingen« gekennzeichnet und verfolgt das Ziel, letzteren zu hel-
fen, besser in konkrete Arbeits- und Lebenskontexte hineinzuwachsen.

In den zuvor genanntenBeratungsangeboten bedienen sich die Berater_innen
mehr oder weniger eklektizistisch verschiedener Beratungsansätze und Metho-
den, insbesondere aus der Psychologie und den Sozial- und Erziehungswissen-
schaften. Dies kann einerseits bewusst und reflektiert vor demHintergrund eines
bestehenden Methodeninventars erfolgen oder andererseits auf impliziten Wis-
sensbeständen beruhen.

Die Beratung zwischen zwei und mehreren Kommunikationspartner_innen
ist im Allgemeinen durch eine spezifische Form der Rollenverteilung gekenn-
zeichnet.Währenddie eine Partei Veränderungsprozesse anstößt, zieht die andere
Partei den Nutzen aus der Interaktion. Dabei bleiben in professionellen Bera-
tungskontexten die Rollenmeist bestehen, während in einer nicht professionellen
oder semiprofessionellen Beratung die Rollen durchaus wechseln können.

Kulturelle Perspektiven für die Beratungspraxis

Die Zielgruppe von Beratung ist keine spezifische, sondern kann sich je nach
Beratungsthema auf Kinder, Jugendliche, Erwachsene und ältere Menschen be-
ziehen. Ob Frauen, Männer oder intersexuelle Individuen, ob Menschen mit

Beratung

54

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Migrationshintergrund, Behinderung, sexuell verschiedener Orientierung oder
unterschiedlichem Bildungsstand beziehungsweise sozialem Status – die profes-
sionelle Beratung erfordert eine Haltung, die die ganz spezifische Einzigartigkeit
der Klient_innen mit ihren individuellen kulturellen Kontexten1 in den Fokus
rückt. DerUmgangmit Vielfalt undDiversität und der dabei notwendige »Blick
für die Einzigartigkeit« jedes Individuums wird damit »zur grundlegenden Prä-
misse einer professionellen […] Beratungspraxis« (Grothe, 2008, S. 228). Denn
diese an sich kulturelle Beratungssituation setzt voraus, dass Berater_innen für
Andersartigkeit sowie Unterschiede in Wahrnehmungs-, Denk- und Interpreta-
tionsmustern sensibilisiert sind und ihre eigenen Vorlieben, Werturteile, Ängste,
Verletzungen, »blinde Flecken«, Abwehrmechanismen und Vermeidungsten-
denzen so gut wie möglich kennen, um sie nicht unbewusst zu den Themen der
Klient_innen werden zu lassen (vgl. Miethe, 2011, S. 53). Beispielhaft lassen sich
die Herausforderungen und Chancen des Beratungsalltags an einer Mentoring-
beratung mit geflüchtetenMenschen zeigen.

Fallbeispiel HakimMohammed:
Mentoringberatungmit geflüchtetenMenschen

Die private Hochschule, von der dieses Fallbeispiel stammt, wurde vor Kurzem
durch das Förderprogramm »Angekommen, integriert, qualifiziert!« durch den
Stifterverband ausgezeichnet. Das Programm hilft Hochschulen dabei, Flücht-
linge und Menschen mit Migrationshintergrund zur Aufnahme und zum er-
folgreichen Abschluss eines Studiums zu motivieren. In den vergangenen drei
Semestern konnten mittels eines speziellen Aufnahmeverfahrens 20 Flüchtlinge
aus Afghanistan, dem Iran, Eritrea und Syrien das Studium in den Bachelorstu-
diengängen IT Management und Management in International Business sowie
im Masterstudiengang Business Management aufnehmen. Nur vier Studierende
haben bislang ihr Studium abgebrochen. Die anderen 16 Student_innen sind
mittlerweile mit einem Paten aus der Wirtschaft vernetzt, studieren zielstre-
big und sind gut in ihre jeweiligen Studiengruppen integriert. Darüber hinaus

1 Kulturwird hier als ein SpezifikumdesMenschen verstanden,welches er als Individuumvor

dem Hintergrund seiner Aktivitäten und im Rahmen seiner individuellen kulturellen Kon-

texte selbst produziert. Kultur wird damit zum Alleinstellungsmerkmal jedes Menschen,

verändert sich dynamisch und ist sowohl Voraussetzung als auch Folge von Handlungen

(vgl. Eckensberger & Plath, 2006, S. 70f.).

Beratung

55

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


kooperiert diese Hochschule mit dem Institut für Deutsche Sprache (IDS) in
Mannheim und unterstützt zusammen mit dem vom DAAD finanzierten Wel-
come-Team der Hochschule den Ausbildungsprozess der Flüchtlinge mit dem
Angebot von intensivem Mentoring, fachbezogenem Deutschunterricht sowie
Hilfestellungen bei verwaltungsbezogenen Angelegenheiten.

Die persönliche Betreuung und Beratung von Geflüchteten stellt jedoch ei-
ne Herausforderung dar. Die Erfahrungen von Flüchtlingen sind geprägt von
Traumata, starken persönlichen Belastungen sowie bürokratischen und finanzi-
ellen Hürden, die den Neustart erschweren. Diese Umstände bedeuten für die
Berater_innen ein ständiges Suchen nach nachhaltigen ressourcenorientierten
Lösungen gemeinsam mit den Betroffenen, ein komplexes Erwartungsmanage-
ment (vgl.Martini, 2008), dasheißtdenpermanentenAbgleichunddieKorrektur
von wechselseitigen Erwartungen. Im Rahmen der Mentoringberatung müssen
Zuversicht und Vertrauen in die Zukunft seitens der Klientel entwickelt wer-
den. Wie fragil und stabil zugleich eine aufgebaute Beratungsbeziehung und die
entwickelten Beratungsergebnisse sein können, zeigt der Fall des jungen Syrers
Hakim Mohammed, der Ende 2015 nach Deutschland kam und sich über ein-
einhalb Jahre in einer Mentoringberatung befand. Er hatte in seiner Heimat
bereits ein naturwissenschaftliches Studium abgeschlossen. Von seinenGeschwis-
tern war die Hälfte in Syrien bei den Eltern geblieben, die andere Hälfte lebte
quer über Europa verteilt. ImMärz 2016 wurde er an der Hochschule zugelassen.
Seit Studienbeginn im WS 2016/2017 arbeitete er als Werkstudent bei einem
mittelständischenKleinunternehmen, welches auch seine Studiengebühren über-
nahm. In der durch ihn formulierten Beschreibung seines Arbeitsalltags wurde
immer wieder deutlich, wie gut integriert und familiär aufgehoben er sich fühl-
te. Doch dann kam die Krise: Sein in Syrien verbliebener Bruder wurde vermisst
gemeldet. Schließlich kam die Nachricht, dass er ermordet wurde. Sein Bruder
hinterließ eine junge vierköpfige Familie. Die Folge war, dassHakimMohammed
sich zurückzog, sein Studium vernachlässigte und den Plan fasste, ohne Papiere
nach Syrien zurückzukehren, um in der Nähe seiner Familie zu sein. Da Herr
Mohammed und seine Geschwister in Syrien politisch verfolgt wurden, hätte er
sichmöglicherweise in Gefahr gebracht. Diese Situation erforderte nicht nur em-
pathisches Verstehen der Bedürfnisse und Anliegen des Klienten, sondern auch
ein überdurchschnittliches persönliches Engagement seitens der Beraterin, um
HerrnMohammed zu stabilisieren. Das Eingehen auf die verschiedenenGefühle,
dem Aufzeigen von Verständnis für das Denken und Handeln in seiner neu ent-
standenen Situation sowie das gemeinsame Abwägen von verschiedenen Wegen
und Perspektiven waren hier entscheidende Faktoren der Beratungsarbeit.

Beratung

56

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Eine ausschlaggebende Rolle für den Entscheidungsprozess des Flüchtlings
spielte schließlich die Information, dass HerrMohammed in jedem Falle mit Un-
terstützung seitens der Beraterin rechnen konnte. So wurde er offen für weitere
bislang nicht bedachte Perspektiven. Die ausgeprägte Aufgeschlossenheit des Kli-
enten für die deutsche Sprache und Kultur, seine hohe Lernmotivation und seine
Bereitschaft zur Selbstreflexion waren zudem wichtige Faktoren für den Erfolg
der Beratung. Gleichzeitig wurden in die individuelle Lösungsfindung für Herrn
Mohammed sein Förderer, sein Arbeitgeber sowie das Präsidium derHochschule
eingebunden. Herr Mohammed entschied sich zu bleiben. Mittlerweile studiert
er in einem biografisch besser passendenMasterstudiengang, hat eine anspruchs-
volle Halbtagsstelle im oben genannten Unternehmen und wird bald heiraten.

Die zuvor beschriebenen Erfahrungen zeigen deutlich, dass eine erfolgreiche
Mentoringberatung hohen persönlichen Einsatz von Klient_innen und Bera-
ter_innen und die Übernahme von Verantwortung für das Wohlergehen der
Klient_innen auch jenseits von konkret formulierten Aufträgen beinhaltet. Die
intensive Einzelfallbetreuung in der familiären Atmosphäre der Hochschule, ein
sensibler Vertrauensaufbau, das Nutzen von bestehenden Netzwerken und der
Aufbau neuer Kooperationen zugunsten der Geflüchteten zeichnen diese Bera-
tung aus. Als Schlüssel für den so wichtigen Vertrauensaufbau haben sich vor
allem Empathie und Engagement erwiesen (vgl. auch Grothe, 2008, S. 119ff.,
150ff.): dasMitfühlen»vonMensch zuMensch«und das Sich-stark-Machen für
den jeweiligen »Schützling«. Gerade wenn dieser angesichts der Situation im ei-
genenLand fast vonOhnmacht ergriffenwird, ist es entscheidend, denBlick nach
vorn zu schärfen und gemeinsam Perspektiven zu erarbeiten, die auch ohne ei-
ne Rückkehr ins Heimatland der zurückgebliebenen Familie eine Unterstützung
ermöglichen und der begonnenen Integration förderlich sind. Das emotionale
Berührtsein in diesen Beratungssituationen auszubalancieren, ist dabei die Her-
ausforderung für die professionelle Praxis. So darf beispielsweise die dringend
notwendige Empathie nicht dazu führen, dass Berater_innen emotional zu stark
involviert sind und letztendlich deren Handlungspraxis in eine »professionelle
Unprofessionalität«mündet (Grothe, 2008, S. 184). Denn in der Beratung gerät
der/die Professionelle nicht selten in eine überfürsorglich elternhafte Rolle, die
es kritisch zu reflektieren gilt. Professionalität in der Beratung erfordert deshalb
ein breites Kompetenzgefüge (fachliche, methodische, soziale und persönlich-
keitsbezogene Kompetenzen, wie emotionale Intelligenz) und einen systemisch
aufgebauten Methodenkoffer. Nur dann ist es möglich, den unterschiedlichen
Kontexten und Settings und den damit verbundenen Bedarfen situativ gerecht zu
werden.Gleichzeitig wird die Beratung bestenfalls von einempersönlichen selbst-

Beratung

57

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


reflexiven Lernprozess seitens der Berater_innen begleitet. Denn dann gelingt
den Berater_innen auch in Situationen, in denen kein Rückgriff auf Expertenaus-
tauschmöglich scheint, eine selbstreflexive Auseinandersetzungmit dem eigenen
Beratungskonzept: »eine Beratung mit sich selbst«.

Literatur

Eckensberger, L.H. & Plath, I. (2006). Beratung und Kultur. In C. Steinebach (Hrsg.), Handbuch

psychologische Beratung (S. 70–95). Stuttgart: Klett-Cotta.

Galuske, M. (2013). Sozialpädagogische Beratung. In ders. (Hrsg.), Methoden der Sozialen Arbeit.

Eine Einführung (S. 172–179). Weinheim: Juventa.

Grothe, J. (2008). Psychosoziale BeratungundkulturelleDifferenz. Einequalitative Studie zur Kommu-

nikation zwischen einheimischen Beratern und Migranten aus der ehemaligen Sowjetunion.

Hamburg: Dr. Kovač.

Grothe, J. (2017a). Sozialmanagement braucht Interdisziplinarität. SOZIALwirtschaft aktuell. Info-

dienst für das Management in der Sozialwirtschaft, 24, 1–3.

Grothe, J. (2017b). Sozialmanagement für Kindertageseinrichtungen. KiTa aktuell MO, 7/8,

161–163.

Grothe, J. & Fischer, C. (2007). Interkulturelle Beratung. In J. Straub, A. Weidemann & D. Wei-

demann (Hrsg.), Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe –

Theorien – Anwendungsfelder (S. 808–815). Stuttgart et al.: Metzler.

Kreft, D. & Mielenz, I. (2013). Beratung. In dies. (Hrsg.),Wörterbuch Soziale Arbeit. Aufgaben, Praxis-

felder, Begriffe undMethoden der Sozialarbeit und Sozialpädagogik (S. 162–165). Weinheim:

Beltz.

Martini, M. (2008). Deutsch-kubanische Arbeitsbesprechungen. Eine gesprächsanalytische Studie

zu gedolmetschter Kommunikation in internationalen Hochschulkooperationen. Tübingen:

Stauffenburg.

Miethe, I. (2011). Biografiearbeit. Lehr- und Handbuch für Studium und Praxis. Weinheim: Juventa.

Nestmann, F. (1982). Beratung und Beraterqualifikation. In S. Müller (Hrsg.), Handlungskom-

petenz in der Sozialarbeit, Sozialpädagogik. Band.1: Interventionsmuster und Praxisanalysen

(S. 33–64). Bielefeld: AJZ.

Nestmann, F. & Sickendiek, U. (2015). Beratung. In H.-U. Otto & H. Thiersch (Hrsg.), Handbuch

Soziale Arbeit. Grundlagen der Sozialarbeit und Sozialpädagogik (S. 153–163). München:

Reinhardt.

Beratung

58

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Bewusstsein

Hans-Dieter König &Michael Lacher

Der Umstand, dass das lateinische Wort »conscientia« sowohl »Bewusstsein«
als auch »Gewissen« bedeutet, offenbart, dass der in der Antike entstandene
Begriff des Bewusstseins zwei Bedeutungen enthält. Während sich die Doppel-
deutigkeit des lateinischen Begriffs in der Scholastik dahingehend verengt, dass
»conscientia«mit dem»Gewissen« identifiziert wird, entwickelt RenéDescar-
tes (1960 [1637]) den modernen Begriff des Bewusstseins. Die Konstruktion,
das menschliche Sein mit dem »Cogito« zu identifizieren, spiegelt wider, wie
Descartes die »conscientia« vom Begriff des Gewissens befreit und damit das
Bewusstsein zum anthropologischen Grundbegriff erklärt. Allerdings ist dieses
anthropologische Konzept damit verbunden, dass er das denkende Ich als eine
»res cogitans« begreift, die dem als »res extensa« vorgestellten Körper strikt
entgegengesetzt sei. Damit stellt das Bewusstsein für ihn eine denkende Substanz
dar, die von derMaterie als einer ihmwesensfremden Substanz völlig unabhängig
ist. Es bedarf schon des »Concursus Dei« und damit der Hilfe Gottes, damit
Geist und Körper nicht in feindlicher Weise aufeinanderprallen, sondern sich
harmonisch miteinander austauschen.

Immanuel Kant (1998 [1781]) differenziert das anthropologische Verständ-
nis des Bewusstseins durch die Unterscheidung zwischen dem empirischen und
dem transzendentalen Bewusstsein. Mit dem empirischen Bewusstsein ist das
Wissen von unterschiedlichen und wechselnden Vorstellungen gemeint, welche
sich die Subjekte von der Welt und von sich selbst machen. Mit dem transzen-
dentalen Bewusstsein ist dagegen die Struktur des Bewusstseins gemeint, das aller
besonderen Erfahrung vorausgeht. Das Subjekt kann sich seiner selbst und der
Objekte nur bewusst werden, weil dieser Prozess in einem »Ich denke« wurzelt.
Dieses transzendentale Bewusstsein vermag die unterschiedlichsten empirischen
Bewusstseinsformen in einem einheitsstiftenden Selbstbewusstsein miteinander
zu verbinden und zu synthetisieren. Damit lässt sich mit Kant zeigen, dass das
Bewusstsein die innere und äußere Wirklichkeit nicht widerspiegelt, sondern sie
den Strukturen des Geistes entsprechend konstruiert.

59

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


GeorgWilhelmFriedrichHegel (1986 [1808–1811]) verankert das Bewusst-
sein in der Geschichte. »Das Bewusstsein überhaupt«, schreibt Hegel, »ist die
Beziehung des Ich auf einenGegenstand, es sei ein innerer oder äußerer« (S. 204).
Aber dieses empirisch fassbare Bewusstsein ist für Hegel nur der Ausgangspunkt
für eine Phänomenologie des Geistes, die nachzeichnet, wie sich das Bewusstsein
in das Selbstbewusstsein verwandelt, wie der subjektive Geist sich in der Welt
objektiviert (Recht, Moralität, Sittlichkeit und Staat) und in den absoluten Geist
(Kunst, Religion und Philosophie) transformiert. Hegel historisiert nicht nur das
Bewusstsein. Wenn er meint, dass sich die Vernunft in der Geschichte so durch-
setze, dass er in Napoleon »den Weltgeist zu Pferde« habe sehen können, dann
hebt Hegel darauf ab, dass das Bewusstsein durch seine Gedanken die Wirklich-
keit verändert.

Karl Marx und Friedrich Engels (1969 [1845–1846]) wollen Hegels ge-
schichtsphilosophisches Verständnis des Bewusstseins dagegen auf der Grund-
lage des von ihnen konstruierten historischen Materialismus vom Kopf auf
die Füße stellen: »Das Bewusstsein kann nie etwas anderes sein als das be-
wusste Sein, und das Sein der Menschen ist ihr wirklicher Lebensprozess.
[…] Die Moral, Religion, Metaphysik und sonstige Ideologien und ihnen ent-
sprechenden Bewusstseinsformen behalten hiermit nicht länger den Schein
der Selbständigkeit. […] Nicht das Bewusstsein bestimmt das Leben, sondern
das Leben bestimmt das Bewusstsein« (S. 26f.). Marx setzt sich mit jener
Form des Bewusstseins auseinander, das als Ausdruck eines sich in der Gesell-
schaft durchsetzenden »falschen Bewusstseins« und damit als Manifestation
einer Ideologie zu begreifen ist, mit deren Hilfe die herrschende Klasse die
bestehenden Machtverhältnisse gesamtgesellschaftlich rechtfertigt. Wie Hegel
betrachtet jedoch auchMarx das von ihm beschriebene Verhältnis von Sein und
Bewusstsein dialektisch. Denn die Möglichkeit von Revolutionen offenbart in
bestimmten historischen und gesellschaftlichen Krisensituationen die Freiheit
des Menschen, aufgrund seines Bewusstseins das Sein auch verändern zu kön-
nen.

Während Marx in gesellschaftskritischer Perspektive die Abhängigkeit des
Bewusstseins von der jeweiligen Klassenlage sieht, analysiert Sigmund Freud
(1999 [1915]) in psychologischer Perspektive die Abhängigkeit des Bewusstseins
von den das Unbewusste beherrschenden Triebkräften und Affekten, die in der
Leiblichkeit des Menschen gründen. Hatte Descartes noch geglaubt, dass das
Bewusstsein eine vom Körper unabhängige »res cogitans« bilde, wurde Freud
(1999 [1895]) durch seine klinische Arbeit mit Hysteriker_innen darauf auf-
merksam, dass das Bewusstsein sich häufig täuscht, weil mit der herrschenden

Bewusstsein

60

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Moral unvereinbare Wünsche ins Unbewusste verdrängt werden, das Verdräng-
te sich jedoch hinter dem Rücken des Bewusstseins in körperlichen Symptomen
durchsetzt. Die so zustande kommenden Konversionssymptome fallen aber in
der Regel nicht auf, weil das Bewusstsein sie durch Rationalisierungen beschö-
nigt.

Die Frage, weshalb sich das Bewusstsein in den sozialen Krisenzeiten des
20. Jahrhunderts häufig nicht durch die Vernunft leiten ließ, sondern für ir-
rationale Ideologien wie den Nationalsozialismus anfällig war, beantworteten
Forscher wie Theodor W. Adorno (1973 [1950]) in Anschluss an Freuds (1999
[1921]) Massenpsychologie durch die sozialpsychologische Analyse der unbe-
wussten Ängste und Aggressionen, welche politische Agitator_innen schüren
und im Dienste ihrer fremdenfeindlichen Weltanschauung funktionalisieren. In
einer vergleichbarenWeise lässt sich die Neigung zu einer »großen Regression«,
zu der die populistischen Bewegungen des 21. Jahrhunderts einladen (vgl. Gei-
selberger, 2017), sozialpsychologisch darauf zurückführen, dass das Bewusstsein
empfänglich ist für fundamentalistische oder rechtsextreme Weltanschauungen,
welche eine irrationale Antwort auf die gesellschaftlichen Probleme (insb. Ter-
rorismusbekämpfung oder der Umgang mit Flüchtenden) mit der irrationalen
Lösung von unbewältigten Triebkonflikten verknüpfen (vgl. Lorenzer, 1981; Kö-
nig, 2008; Brömmel et al., 2017).

Wenn man sich vergegenwärtigt, dass Freud (1999 [1923]) das Bewusst-
sein auf der Bühne eines psychischen Raumes konzipiert, der sich zwischen den
Triebrepräsentanzen des Es, der Vernunft des Ichs und der Gewissensinstanz
des Über-Ichs entfaltet, dann wird deutlich, wie er die Doppeldeutigkeit der
antiken Bedeutung der »conscientia« aufgreift und zugleich einem modernen
Verständnis des Bewusstseins gerecht wird. Zugleich fällt aus der klinischen
Perspektive der Psychoanalyse die aktuelle Brisanz der lateinischen Bedeutung
der »conscientia« und der Zweisubstanzenlehre von Descartes auf. Die die
Antike beherrschende Vorstellung, dass die »conscientia« Bewusstsein und
Gewissen umfasst, ist nämlich Analysand_innen vertraut, die unter Depressio-
nen leiden.1

Vergegenwärtigen wir uns das am Beispiel einer 29 Jahre alten Analysandin,
die sich trotz ihrer Intelligenz, ihres Charmes und ihres attraktiven Aussehens

1 Bei den folgenden beiden Beispielen handelt es sich um klinische Fälle aus unseren psy-

chotherapeutisch-psychoanalytischen Praxen, die anonymisiert worden sind. Wir danken

unseren Patientinnen für die Erlaubnis zur Veröffentlichung ihrer skizzenhaft umrissenen

Lebensdramen.

Bewusstsein

61

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


vorwarf, irgendwie »nicht in Ordnung« zu sein. Denn dass es ihr dreimal pas-
siert war, dass »der Junge«, in den sie sich verliebt hatte, ihre Gefühle nicht
erwiderte, war für sie ein Beweis dafür, wertlos zu sein. Ihre Neigung, sich Vor-
würfe zu machen, ließ sich darauf zurückführen, dass die Mutter in der Kindheit
ärgerlich auf sie reagiert hatte, wenn sie anderer Meinung war oder etwas von
ihr wollte. »Geh spielen!« war die stereotype Antwort der Mutter. So ließ sich
rekonstruieren, dass die Vorwürfe derMutter zur Entwicklung eines strengenGe-
wissens (Über-Ich) geführt hatten, unter dessen Druck die junge Frau sich selbst
die Schuld gab, wenn Männer ihre Liebe nicht erwiderten, sondern sie nur als
eine Affäre benutzten. Dass die Selbstanklagen auf ein rigides Über-Ich zurück-
zuführen waren, unter dessen Druck das Bewusstsein (Ich) sich minderwertig
und wertlos fühlte, war der Analysandin nicht bewusst. So litt sie darunter, dass
sie die durch das Über-Ich verinnerlichten Vorwürfe derMutter für so vernünftig
hielt wie das, was das Ich dachte, wenn es auf eigene Wünsche und sich selbst
reflektierte. Daher war sie ihren depressiven Verstimmungen hilflos ausgeliefert,
weil Bewusstsein und Gewissen in ihrem Denken und Fühlen ganz im Sinne der
»conscientia« zusammenfielen.

Die Vorstellung von Descartes, dass das Bewusstsein eine »res cogitans« ist,
die eine ganz andere Substanz darstelle als der als »res extensa« bezeichnete
Körper, lässt uns an Patient_innen mit psychosomatischen Beschwerden den-
ken.

Betrachten wir das Beispiel einer 35 Jahre alten Frau, die sehr ehrgeizig
war und deren beruflicher Erfolg darauf beruhte, dass sie jede Aufgabe perfekt
erledigte. Aber aufgrund ihrer Magersucht (Anorexia nervosa) war ihr Essen zu-
wider. Der Körper wurde in ihrem hektischen Berufsalltag zu ihrem größten
Feind, weil sie ständig gegen die durch das Hungern bedingte körperliche Er-
schöpfung ankämpfen musste. In der Analyse wurde deutlich, dass sie schon
als Grundschulkind die gesamte Hausarbeit für die berufstätige Mutter über-
nehmen musste, die sie nach der Rückkehr von der Arbeit stets verprügelte,
weil irgendetwas nicht sauber genug zu sein schien. Die Tochter überlebte die
schweren Traumatisierungen, indem sie den Hass auf die Mutter gegen den ei-
genen Körper richtete, der aufgrund der Schläge heftig schmerzte. Indem sie
den geschundenen Körper von ihrem bewussten Erleben abspaltete (dissoziier-
te), triumphierte das sich über Leistung und Arbeit definierende Bewusstsein
über den Körper, dessen Bedürftigkeit (Hunger) sie verachtete und hasste. Die
Anorexie bewirkte, dass das Bewusstsein sich als eine »res cogitans« verstand,
das den mit Ekel besetzten Körper als eine der eigenen Substanz fremde »res
extensa« betrachtete.

Bewusstsein

62

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Ganz im Sinne von Marx, dass »die Philosophen […] die Welt nur verschie-
den interpretiert« haben, es aber darauf ankomme, »sie zu verändern« (Marx,
1969 [1845]), versucht Ernst Bloch (1973 [1959]) mithilfe des Begriffs des »an-
tizipierenden Bewusstseins« zu fassen, dass demBewusstsein auch ein utopischer
Drang eigen ist, über das Bestehende hinauszugehen und »das Noch-Nicht-
Gewordene« zu antizipieren, wie es in sozialen, ökonomischen und religiösen
Utopien Gestalt angenommen habe. Während Bloch in seiner Polemik gegen
Freud das Unbewusste als rückwärtsgewandt betrachtet, weil es dabei nur um das
Verstehen einer verdrängten Vergangenheit und ihrer Wiederkehr in den Nacht-
träumen gehe, setzt er auf die schöpferische Kraft des Tagtraums, in dem das
Bewusstsein vom»Noch-Nicht-Bewussten« ergriffen wird und seinerHoffnung
auf ein glücklicheres Leben Ausdruck verleiht.

Auf die durch den Tagtraum mobilisierbaren Ressourcen setzt auch die Psy-
chotraumatherapie (vgl. Steiner&Krippner, 2006). Zwar vermag dasBewusstsein
von Patient_innen mit schweren Traumatisierungen ein realitätsgerechtes Den-
kenundHandelnaufrechtzuerhalten, solange sichdieErinnerungsbilder extremer
Traumatisierung (sexueller Missbrauch, Gewalt, seelische Grausamkeit) von der
eigenen Erfahrung abspalten (dissoziieren) lassen. Jedoch führen schon gering-
fügige Anlässe im Alltag dazu, dass das Bewusstsein mit Panik und Todesangst
reagiert, weil es blitzartig von Flashbacks überflutet wird, in denen die in der
Kindheit erlebtenTraumata als grauenvolle Bilder und entsprechendeKörpersen-
sationen wiederkehren. Bevor sich solche Patient_innen mit der traumatischen
Vergangenheit konfrontieren können, ist es erforderlich, sie so zu stabilisieren,
dass sie nicht ständig von Flashbacks eingeholt werden. Indem der Patient bezie-
hungsweise die Patientin sich in den therapeutischen Sitzungen in Imaginationen
übt, in denen er/sie sich beispielsweise an einen »sicheren Ort« in einer Na-
turlandschaft versetzt, in der er/sie sich »wohl und geborgen, sicher und gut
geschützt« fühlt, werdenmithilfe vonTagträumendieRessourcen des Ichsmobi-
lisiert und Ich-Funktionen so gestärkt, dass die traumatische Vergangenheit nicht
mehr die Gegenwart beherrscht, sondern Vergangenheit vergehen kann.

Indem das Bewusstsein das »Noch-Nicht-Gewordene« im Tagtraum an-
tizipiert, vermag es sich daher sowohl von einer traumatischen Vergangenheit
abzugrenzen, als auch das Neue auszumalen, das in Zukunft Gestalt annehmen
könnte. So enthält das Noch-Nicht-Bewusste in doppelter Hinsicht einen prakti-
schenHandlungsbezug (vgl. Gekle, 1986, S. 249), der sichmit Emmanuel Levinas
(2016, S. 155) folgendermaßen beschreiben lässt: »Die Zukunft der Praxis ist
noch in keinerWeise ausgemacht. Sie ist Zukunft der Utopie imOffenen der rei-
nen Erfahrung.«

Bewusstsein

63

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Adorno, T.W. (1973). Studien zum autoritären Charakter. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1950].

Bloch, E. (1973). Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1959].

Brömmel, W., König, H. & Sicking, M. (Hrsg.). (2017). Populismus und Extremismus in Europa. Gesell-

schaftswissenschaftliche und sozialpsychologische Perspektiven. Bielefeld: transcript.

Descartes, R. (1960). Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Hamburg: Meiner [Orig.

1637].

Freud, S. (1999). Studien über Hysterie. In ders., Gesammelte Werke (Band I) (S. 75–312). Frank-

furt/M.: Fischer [Orig. 1895].

Freud, S. (1999). Das Unbewusste. In ders., GesammelteWerke (Band X) (S. 263–303). Frankfurt/M.:

Fischer [Orig. 1915].

Freud, S. (1999). Massenpsychologie und Ich-Analyse. In ders., Gesammelte Werke (Band XIII)

(S. 72 –161). Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1921].

Freud, S. (1999). Das Ich und das Es. In ders., Gesammelte Werke (Band XIII) (S. 235–289). Frank-

furt/M.: Fischer [Orig. 1923].

Geiselberger, H. (Hrsg.). (2017). Die große Regression. Eine internationale Debatte über die geistige

Situation der Zeit. Berlin: Suhrkamp.

Gekle, H. (1986). Blochs Philosophie des Noch-Nicht-Bewußten und Freuds Theorie des Unbewußten.

Wunsch undWirklichkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hegel, G.W. F. (1986). Texte zur Philosophischen Propädeutik. In ders.,Werke Band 4. Frankfurt/M.:

Suhrkamp [Orig. 1808–1811].

Kant, I. (1998). Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Meiner [Orig. 1781].

Levinas, E. (2016). Über den Tod im Denken Ernst Blochs. In B. Schmidt (Hrsg.), Seminar: Zur Phi-

losophie Ernst Blochs (S. 151–162). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

König, H.-D. (2008). GeorgeW. Bush und der Krieg gegen den Terrorismus. Gießen: Psychosozial.

Lorenzer, A. (1981). Das Konzil der Buchhalter. Frankfurt/M.: Europäische Verlagsanstalt.

Marx, K. (1969). Thesen über Feuerbach. InMEW Band 3 (S. 5–7). Berlin (Ost): Dietz [Orig. 1845].

Marx, K. & Engels, F. (1969). Deutsche Ideologie. In MEW Band 3 (S. 5–530). Berlin (Ost): Dietz

[Orig. 1845–1846].

Steiner, B. & Krippner, K. (2006). Psychotraumatherapie. Tiefenpsychologisch-imaginative Behand-

lung von traumatisierten Patienten. Stuttgart et al.: Schattauer.

Bewusstsein

64

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Bikulturalität

Gala Rebane

Bikulturalität ist in aller Munde. Präzise Definitionen dessen, was das damit um-
rissene Phänomen sei und was es ausmache, sind es nicht. Die Sache ist komplex,
der zweigliedrige Begriff ist es nicht minder. Seine beiden Glieder sind alles an-
dere als fraglos.

Zum einen stellt sich die Frage des stets unter Essentialismusverdacht stehen-
denKulturkonzepts.Die Forschung reagiert daraufmit immer neuenTheoriefor-
mationen wie Transkulturalität, Hybridität, Kreolisierung oder Transdifferenz,
Plädoyers für die endgültige Verabschiedung des Kulturbegriffs beziehungswei-
se Vorschlägen, Kultur im Tylor’schen Sinne als »habits« enger zu fassen. Es
steht also zur Diskussion, anhand welcher Kriterien einem Individuum oder ei-
nem Kollektiv distinkte kulturelle Beständigkeit, Kontinuität und Kohärenz zu
bescheinigen wären. Die Auswahl reicht von demografischen Merkmalen und
Konstrukten wie Nationalität, »Rasse«, Gender oder Alter über Zugehörig-
keitskonzepte wie Ethnizität und Religion bis zu geteilten Lebenspraktiken und
Lebensstilen. Auch die Akkulturationsforschung, der ein Großteil der Abhand-
lungen über Bikulturalität zu verdanken ist, beruft sich überwiegend auf ein
intuitives Verständnis des ihr zugrundeliegenden Kulturkonzepts. Zum anderen
wird die Unbestimmtheit des Stammwortes im Bikulturalitätsbegriff durch das
vom lateinischen bis – »doppelt«, »zweimal« – abgeleitete Präfix potenziert.
Dieses verschafft keinerlei Klarheit darüber, wie sich die von einem Individuum
internalisierten »Kulturen« quantitativ und qualitativ, im biografischen Zeit-
verlauf beziehungsweise in unterschiedlichen situativen Kontexten zueinander
verhalten oder verhalten können.

Diese Unschärfen spiegeln die Begriffsbestimmungen größtenteils wider. Bi-
kulturell seien Menschen »imbedded in more than one culture through direct
contacts, such as travel or migration and/or indirect contacts, such as television,
movies, and the Internet« (Feng & Ekiaka Nza, 2011, S. 192), Individuen, die
»comfort and proficiency with both one’s heritage culture and the culture of
the country or region in which one has settled« aufweisen (Schwartz & Unger,

65

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


2010, S. 26) beziehungsweise Personen »able to embrace values from the host
and home cultures and engage in positive intercultural exchange« (Wu, 2011,
S. 238). Neben demnirgends expliziertenKulturbegriff kennzeichnen solcheDe-
finitionen auch die unterschiedlichen Auffassungen darüber, ob Bikulturalität
ein (prekärer oder harmonischer) psychologischer Zustand, ein festes Persönlich-
keitsmerkmal, eine spezielle Art sozialer und/oder kommunikativer Kompetenz
oder eine besondere Lebenspraxis sei; darüber hinaus, ob sie als Ergebnis aktiver
Bemühungen oder als »natürliches« Resultat des (simultanen oder sukzessiven)
Kulturkontakts zustande käme.

Eine kurze Geschichte der Bikulturalitätsforschung

Unter den ersten, die sich mit dem Phänomen der Bikulturalität befassten, sind
der Begründer der Chicagoer Schule Robert Park sowie sein Schüler Everett
Stonequist anzuführen. In seinem EssayHumanmigration and the marginal man
prägte Park das Bild eines zwischen zwei (weitestgehend als ethnisch bzw. ras-
sisch verstandenen) Kulturen gefangenen Menschen, den »spiritual instability,
intensified self-consciousness, restlessness, and malaise« (Park, 1928, S. 893)
kennzeichnen. Obwohl Park und Stonequist, der das Konzept desmarginal man
(1935, 1937) weiterentwickelte, die negativen Aspekte der Bikulturalität hervor-
hoben, wies letzterer auch darauf hin, dass »[the] notion that the marginal man
is necessarily ›abnormal‹, unhappy, or otherwise unfortunate […] is a miscon-
ception of the facts, a narrowing of the concept to the more disorganized cases«
(Stonequist, 1935, S. 11). Zudem könne dieMinderheitsgruppe groß genug sein,
um ihrenMitgliedern ein zufriedenstellendes Leben und sogar eine zukunftswei-
sende gesellschaftliche Perspektive zu ermöglichen (ebd.).

Hier knüpfte Milton Goldberg (1941) an, der vorschlug, zwischen dem
marginal man und der marginal culture zu unterscheiden. Während Park und
Stonequist die bikulturelle Situation zu einem krisenhaften psychologischen Zu-
stand erklärten, der sich mit der Zeit gar als Persönlichkeitsstruktur verfestige,
betrachteteGoldbergBikulturalität als soziales Phänomen.Von einem funktiona-
listischen Verständnis von Kultur ausgehend, prägte er das Konzept dermarginal
culture. Diese sei »a complete and unitary culture poised between two other cul-
tures« (Goldberg, 1941, S. 57), im Falle der amerikanischen jüdischenDiaspora,
die er untersuchte, »a mixture of the cultural elements of immigrant Judaism
provided by […] family situation and of the elements contained in the wider
Gentile culture in which [one] must function« (ebd., S. 55). Damit verschob

Bikulturalität

66

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sich der Fokus von psychologischen Merkmalen der Bikulturalität auf verhal-
tensrelevante, mitunter mit einer spezifischen sozialen Kompetenz verbundene
Komponenten. Gleichwohl sprach Goldberg einer dualen Enkulturation proble-
matische Aspekte keineswegs ab. Anstelle des »problem of the marginal man«
(Stonequist, 1935) postulierte er das »problem of marginal culture«, das darin
bestehe, ihren Mitgliedern soziale Sicherheit und die Möglichkeit freier kultu-
reller Entfaltung zu gewähren, ohne sie dabei als eine sich von der dominanten
Kultur sichtbar unterscheidendeGruppe erscheinen zu lassen und damit zur Ziel-
scheibe von Diskriminierung zu machen (Goldberg, 1941, S. 58).

Das Konzept der Bikulturalität als prekärer Gratwanderung zwischen zwei
Bezugssystemen fand bis in die 1960er eine breite Rezeption. Sein Einfluss ist
noch in den zeitgenössischen Akkulturationsmodellen spürbar. In der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts distanzieren sich die Forschungsansätze jedoch all-
mählich von der defizitorientierten Perspektive. Die Fokussierung auf abträgliche
psychologische und/oder soziale Folgen wird zunehmend durch das kompe-
tenzorientierte Paradigma abgelöst, das bikulturellen Individuen duale kulturelle
Expertise, darüber hinaus die Fähigkeit zur aktiven sozialen und institutionellen
Partizipation in beiden Kulturen ohne dauerhafte innere Konflikte, zuspricht.

Die Pluralität gelebter Bikulturalität:
Neuere konzeptuelleModellierungen

Es etabliert sich zudem eine differenzierte Konzeptualisierung der Bikultura-
litätsmodi (Phinney & Devich-Navarro, 1997, S. 7). In ihrem Forschungsbe-
richt identifizieren Teresa LaFromboise und Kollegen (1993) fünf Modelle des
Einflusses von Bikulturalität auf individualpsychologischer Ebene: Assimilation,
Akkulturation, Alternation, Multikulturalismus und Fusion. Während die ersten
beiden die Aneignung der Zweitkultur als bipolaren, mit dem sukzessiven Verlust
der Ursprungskultur einhergehenden Prozess begreifen, wird in den letzten drei
Modellen einerseits von der Auffassung über monolineare und hierarchische Be-
ziehungen zwischen den Kulturen Abstand genommen, andererseits eine Vielfalt
möglicher individueller Bikulturalitätsstrategien eingeräumt. Gerade in jüngeren
Studienwird zunehmend erkannt, dass Bikulturalität sowohlKompartmentalisie-
rung von beiden Orientierungssystemen bedeuten kann als auch ihre Integration
und/oder Verschmelzung, wobei letztere nicht selten als Entwicklung einer neu-
artigen »dritten« Kultur gedeutet und vor allem in kulturanthropologischen
Hybriditäts- beziehungsweise Kreolisierungsansätzen breit diskutiert wird.

Bikulturalität

67

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Erkenntnis, dass »there is not just one way of being bicultural« (Phin-
ney&Devich-Navarro, 1997,S. 29), bringt ein stetig anKomplexitätundNuancen
gewinnendes Bild der Bikulturalität mit sich. In neueren Studien wird sie oft mit
Integration im Sinne des von John Berry (1997) entwickelten Akkulturationsmo-
dells gleichgesetzt (vgl. Tadmor & Tetlock, 2006; Benet-Martínez & Haritatos,
2005; Nguyen & Benet-Martínez, 2007). Aus dieser Perspektive liege »wahre«
Bikulturalität erst vor, wenn ein Individuum dazu motiviert und seitens der Ge-
sellschaft auch ermächtigtwird, sowohl seineHerkunftskultur aufrechtzuerhalten,
als auch in der neuen Kultur aktiv und wertschätzend eingebunden zu sein. Die
anderen drei Akkulturationsstrategien – Assimilation, Separation undMarginali-
sierung – gehen hingegen mit dem Verlust beziehungsweise der Ablehnung einer
oder (im letzteren Fall) beiderKulturen einher undwerden in derDiskussion über
Bikulturalität kaum berücksichtigt (vgl. Phinney&Devich-Navarro, 1997, S. 16).

Forschungen, die explizit aufBerry aufbauen, definieren als bikulturell»those
who have been exposed to and have internalized two cultures« (Huynh et al.,
2011, S. 828), betonen aber auch, dass die Verinnerlichung beider Kulturen und
die Operationalisierung kulturell geprägter Handlungsmuster weder global statt-
finden noch gleichmäßig verlaufen (Nguyen & Benet-Martínez, 2007, S. 103).
In Reaktion auf den jeweiligen Kontext betreiben bikulturelle Individuen das so-
genannte cultural frame-switching, um ein situativ adäquates Verhalten an den
Tag zu legen (Benet-Martínez et al., 2002). Ferner gelten für sie in unterschiedli-
chen Lebensbereichen unterschiedliche kulturelle Orientierungssysteme, die sich
in konkreten Handlungspraktiken wie Sprachgebrauch oder Sprachpräferenzen,
Kommunikationsstilen, Mitgliedschaft in sozialen Gruppen und so weiter nie-
derschlagen. Dabei können die akkulturationsbedingten Veränderungen in den
jeweiligen Domänen unabhängig von anderen Bereichen eintreten.

Die in den letzten beiden Dekaden entstandenen Modelle zur Erklärung der
Variationen individueller Bikulturalität betrachten Unterschiede bei der kulturel-
len Anpassung als subjektextern oder subjektintern bedingt. Kulturvergleichende
psychologische Forschung führtDifferenzen zwischen verschiedenenAkkulturati-
onsstrategien oft auf denGrad der (objektivierbaren) »Distanz« zwischen beiden
Kulturenzurückundfasst siedamit alsGruppenphänomenauf.DieRolledes sozia-
lenUmfeldes wird zwar überall angesprochen, doch variieren die Untersuchungen
schwerpunktmäßig und imDifferenzierungsgrad ihrer Analysekategorien.

Andere, zumeist der Entwicklungspsychologie verpflichtete Ansätze befassen
sich mit inter- und intraindividuellen Unterschieden in der Persönlichkeitsstruk-
tur bikultureller Individuen. So diskutieren Verónica Benet-Martínez und Jana
Haritatos (2005) denEinfluss der sogenanntenBig Five-Persönlichkeitsmerkmale

Bikulturalität

68

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


auf die subjektive Wahrnehmung der beiden kulturellen Identitäten beziehungs-
weise Kulturen als a) kompatibel versus entgegengesetzt und b) überlappend
versus distanziert. Dem in späteren Studien verfeinerten Bicultural Identity In-
tegration-Modell liegt die Beobachtung zugrunde, dass die Unterscheidung zwi-
schen »blended« versus »alternating« Bikulturalitätstypen (vgl. LaFromboise
et al., 1993; Phinney & Devich-Navarro, 1997) zwei voneinander unabhängi-
ge Dimensionen bikultureller Erfahrung – Identität und Verhalten – vermenge
(Huynh et al., 2011, S. 830).

Man hat jedoch auch versucht, die ökologische und die entwicklungspsy-
chologische Perspektive in mehrdimensionalen, mitunter kulturpsychologisch
begründeten Bikulturalitätsmodellen zu verknüpfen (vgl. Mistry & Wu, 2010).
Gerade in den letzten Jahren sucht die Akkulturations- und Bikulturalitätsfor-
schung nach Ansätzen, die mit der rapide zunehmenden Komplexität moderner
Gesellschaften Schritt halten. Weltweite Mobilität, Digitalisierung und transna-
tionale Verflechtungen pluralisieren individuelle Lebenspraktiken, eröffnen neue
kulturelle Identifikationsmuster und rufen neuartige Akkulturationsdynamiken
und -strategien hervor (vgl. Schwartz et al., 2016). Nicht nur Einwanderer und
Kinder aus binationalen Familien stehen, wie einst, im Fokus. Auch multiracial
und trikulturelle Individuen avancieren vom Status der Sonderfälle zu einem ver-
breiteten Phänomen, das eine Revision der bisherigenAkkulturationsmodelle für
sich reklamiert (Downie et al., 2004; Cheng&Lee, 2013).Hinzu kommenThird
Culture Kids, digitale Nomaden, aber auch Menschen, die nach herkömmlichen
Kriterien nicht unter dem Verdacht multipler kultureller Zugehörigkeit stünden
und doch in ihren Lebenspraktiken mehrere »cultural streams« (Schwartz et
al., 2016) aktiv wahrnehmen oder diesen ausgesetzt werden. Statt durch diese
undweitereHerausforderungen anGlaubwürdigkeit zu verlieren, gewinnt die Bi-
kulturalitätsforschung gerade ihretwegen an Relevanz. Ihr Potenzial liegt in den
Einsichten, die sie über komplexe und dynamische Wechselwirkungen zwischen
Kultur undMensch eröffnet.

Literatur

Benet-Martínez, V. & Haritatos, J. (2005). Bicultural identity integration (BII): Components and

psychological antecedents. Journal of Personality, 73(4), 1015–1050.

Benet-Martínez, V., Leu, J., Lee, F. & Morris, M. (2002). Negotiating biculturalism: Cultural frame

switching in biculturals with oppositional versus compatible cultural identities. Journal of

Cross-Cultural Psychology, 33(5), 492–516.

Berry, J.W. (1997). Immigration, acculturation, and adaptation. Applied Psychology, 46(1), 5–34.

Bikulturalität

69

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Cheng, Ch.-Y. & Lee, F. (2013). The malleability of bicultural identity integration (BII). Journal of

Cross-Cultural Psychology, 44(8), 1235–1240.

Downie, M., Koestner, R., ElGeledi, Sh. & Gree, K. (2004). The impact of cultural internalization and

integration on well-being among tricultural individuals. Personality and Social Psychology

Bulletin, 30(3), 305–314.

Feng, Y.-L. & Ekiaka Nza, V. (2011). Impact of Spanish-speakingmedia technologies on Latino uni-

versity students’ bicultural identity development. Journal of Border Educational Research,

10, 192–214.

Goldberg, M.M. (1941). A qualification of themarginal man theory. American Sociological Review,

6(1), 52–58.

Huynh, Q.-L., Nguyen, A.-M. T.D. & Benet-Martínez, V. (2011). Bicultural identity integration. In

S. J. Schwartz, K. Luyckx & V. L. Vignoles (Hrsg.), Handbook of identity theory and research

(S. 827–842). New York et al.: Springer.

LaFromboise, T., Coleman, H. L. K. & Gerton, J. (1993). Psychological impact of biculturalism: Evi-

dence and theory. Psychological Bulletin, 114(3), 395–412.

Mistry, J. & Wu, J. (2010). Navigating cultural worlds and negotiating identity: A conceptual mo-

del. Human Development, 53, 5–25.

Nguyen, A.-M. T.D. & Benet-Martínez, V. (2007). Biculturalism unpacked: Components, measure-

ment, individual differences, and outcomes. Social and Personality Psychology Compass,

1(1), 101–114.

Park, R. E. (1928). Human migration and the marginal man. American Journal of Sociology, 33(6),

881–893.

Phinney, J. S. & Devich-Navarro, M. (1997). Variations in bicultural identification between African

American and Mexican American adolescents. Journal of Research on Adolescence, 7(1),

3–32.

Schwartz, S. J., Birman, D., Benet-Martínez, V. & Unger, J. (2016). Biculturalism: Negotiatiating

multiple cultural streams. In S. J. Schwartz & J. Unger (Hrsg.), The Oxford handbook of ac-

culturation and health (S. 29–48). Oxford: Oxford University Press, DOI: 10.1093/oxfordhb/

9780190215217.013.3

Schwartz, S. J. & Unger, J. (2010). What is biculturalism and when is it adaptive? HumanDevelop-

ment, 53, 26–32.

Stonequist, E. V. (1935). The problem of the marginal man. American Journal of Sociology, 41(1),

1–12.

Stonequist, E. V. (1937). The marginal man: A study in personality and culture conflict. New York:

Scribner/Simon & Schuster.

Tadmor, C. T. & Tetlock, Ph.E. (2006). Biculturalism. A model of the effects of second-culture ex-

posure on acculturation and integrative complexity. Journal of Cross-Cultural Psychology,

37(2), 173–190.

Wu, T. (2011). Bicultural identity. In S. Goldstein & J.A. Naglieri (Hrsg.), Encyclopedia of child beha-

vior and development (S. 238–239). New York et al.: Springer.

Bikulturalität

70

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Bild

Ralph Köhnen & Sandra Plontke

Bild, Sprache und Gegenstandsbereiche

Auchwennman ihnen imAlltagswissen die Funktion desNachahmens zuspricht,
leisten Bilder dies nicht in einer absoluten Manier. Anspruchsvoll darstellen in
einem produktiven, generierenden Sinn können sie aber durchaus, sogar so weit,
dass sie individuelle und kulturelle, sogar globale Lebenshorizonte prägen. Dies
wäre mimesis in getreuer Begriffsübersetzung: Darstellung nicht als Repräsenta-
tion, sondern als Präsentation, als Formation von anschaulichen Sinnkomplexen.
Im Sinne Nelson Goodmans (1973) können Bilder die Welt insofern nicht ab-
bilden, aber sie klassifizieren, akzentuieren, exemplifizieren, sogar so, dass sie das
Gemeinte erst herstellen. Ebenso deutlich hat Susanne K. Langer (1979 [1942]),
eine Schülerin Ernst Cassirers, das Spezifische der präsentativen Symbolik von
Bildern herausgearbeitet und dies auch auf Ludwig Wittgensteins Sprachspiel-
konzept bezogen, der damit nicht nur sprachverwandte Zeichenmeinte, sondern
auch das Prozessuale der Bedeutungsbildung betont hat.

Unter vergleichbaren Annahmen eines geläuterten Nominalismus, doch ty-
pologisch differenzierend, hatWilliam J.T.Mitchell (1990) dieWelt der Bildfor-
men und -funktionen in fünf Gegenstandsfelder unterschieden: grafische Bilder
(Gemälde, Zeichnungen, Statuen, Pläne), optische Bilder (Spiegel, Projektionen),
perzeptuelle Bilder (Sinnesdaten, Formen, Erscheinungen), geistige Bilder (Träu-
me, Erinnerungen, Ideen,Vorstellungsbilder bzw.Phantasmata) sowie sprachliche
Bilder (Metaphern bzw. Beschreibungen). Mit dieser Einteilung werden frei-
lich unterschiedliche Systematiken bedient – Erscheinungsformen, sensuelle und
phänomenale Wahrnehmungsweisen, unzureichend aber die medialen Präsenta-
tionsformen und der modus operandi der Bildzeichen selbst. Hierzu eignen sich
wiederum strukturalistische Beschreibungen, zumal in der Abgrenzung von Bild
und Sprache. Während verbale Sprache in dieser Sicht auf diskreten, allermeist
sukzessiven Einheiten beruht, durch Phoneme und lexikalische Einheiten gebil-
det und stark codiert beziehungsweise regelfest ist, kommunizieren ikonische

71

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Zeichen mittels schwacher Codes, die kaum definiert und für Veränderungen
anfälliger sind (Eco, 1987). Daraus entsteht ein Bildüberlegenheitseffekt im Ver-
gleichmitWörtern: Ein Bild kann Figuren-Raumkonstellationen auf einen Blick
bieten (Langer, 1979 [1942]). Von Ausnahmen in den modernen Künsten abge-
sehen, die diese Muster konterkarieren, sind diese Unterscheidungen grosso modo
immer noch akzeptiert.

Gemeinsam ist Wörtern und Bildern, dass sie zeichenhafte beziehungsweise
symbolischeWahrnehmungs- und Präsentationsformen von Inhalten sind, die sie
vertreten – sie sind nicht die Sachen selbst, auch wenn dies für Bilder in einem
hyperrealistischen oder sogar magisch-epiphanischen Sinn (z.B. Ikonen) mitun-
ter vermeint wird. Auch können, wenngleich in unterschiedlicher Form, beide
Zeichensysteme auf sich selbst hinweisen beziehungsweise auf sich rekurrieren
oder sich selbst thematisieren.Was aber weiß ein Bild – und will es etwas wissen?
Aus semiotischerWarte haben Roland Barthes (1972) und Umberto Eco (1987)
darauf hingewiesen, dass jedes Bild von einem Satz hinterfangen ist, oder von ei-
ner ganzen Narration, von kulturellen Konzepten jedenfalls.

Linguistic, pictorial und iconic turn

Diese Narrativitätshypothese passte gut in die Zeit, als ehrgeizige Wissenschaft-
ler_innen auszogen, um den Bauplan der Welt als Register von Codes zu ana-
lysieren und damit dem linguistic turn zu folgen, den Richard Rorty 1967
ausgerufen hatte. Dem Ansatz, die Welt als Text zu analysieren und den Bildern
eine rhetorisch-verbale, narrativ-poetische oder allgemein diskursive Verfassung
zu unterstellen, ist seit den 1990er Jahren die gegenteilige Option an die Seite
getreten, nämlich Bilder des Alltags, der Künste und der Wissenschaften als ei-
genständige Erkenntnismittel auszuweisen. Damit wird das Bild nicht nur als
Gegenstand, sondern auch als heuristisches Potenzial selbst in den Vordergrund
gerückt.

Dieser pictorial turn beherrscht spätestens seitMitchell (1992) die kulturwis-
senschaftlichen Debatten und ist als iconic turn (Boehm, 1994) um den Diskurs
über »Die neue Macht der Bilder« (Burda & Maar, 2004) erweitert worden.
Die Wirkung der Bildlogik erschöpft sich demnach nicht in einfachen Verbali-
sierungen, sondern besitzt ein umfassendes Repertoire, das spontaner, gestischer
oder synthetischer Art sein kann, dem jedenfalls ein eigenes, das heißt nicht
nur angehängtes, additives Erkennen zugrunde liegt. Das »Mannigfaltige, das
Vieldeutige, Sinnliche und Mehrwertige« gehört zur conditio des Bildes, dessen

Bild

72

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


»ikonische Sinnentstehung« mit einem »Überschuss des Imaginären« gegen-
über der sprachlichen Aussagelogik zusammenhängt (Boehm, 2004, S. 41f.).

Bildwissenschaft undMethoden der Bildanalyse

Im Horizont dieser Logozentrismuskritik hat sich im deutschsprachigen Raum
seit Mitte der 1990er Jahre eine interdisziplinäre Bildwissenschaft etabliert,
die unterschiedliche Bildphänomene und auch die Herstellung, Rezeption, Ver-
wendung und Distribution von Bildern systematisch erfassen und theoretisch
aufarbeiten möchte (z.B. Sachs-Hombach, 2005; Belting, 2001). Aus der Kunst-
geschichte hervorgegangen, sieht sie sich auch in enger Verbindung zur Philoso-
phie (etwa der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers oder der daraus folgenden
Rezeptionsästhetik) und interessiert sich nicht nur für die Ontologie von Bil-
dern, sondern ebenso für ihre Sinnkonstituierungsprozesse (vgl. Boehm, 2004).
Parallel dazu formieren sich im anglo-amerikanischen Raum imAnschluss an die
Cultural Studies die Visual Studies (u. a. Mirzoeff, 1999). Beeinflusst durch den
Poststrukturalismus und die kritische Theorie (wie Mitchell, 2007) stellen Ver-
treter_innen der Visual Studies ihre Frage nach dem Bild und denMassenmedien
imKontext kultur- und gesellschaftskritischer, hegemonialer und diskursiverMe-
dienanalysen und interessieren sich für Politiken und Prozesse des Sehens und der
(Un-)Sichtbarmachung.

DieOmnipräsenzderBilder,wie sie sich indenangesprochenenBilddiskursen
zeigt, erfordert neue theoretische und methodische Reflexion in unterschiedli-
chenWissenschaftsdisziplinen, auch in den Sozial- undKulturwissenschaften. So
liege dem iconic turn unter anderemdaran, die wachsende Bilderflut»durch kriti-
scheBildanalysen in denGriff zu bekommen«(Bachmann-Medick, 2006). Lange
Zeit fiel die Analyse von Bildern der Kunstgeschichte zu, die dafür (insbesondere
im Gefolge Erwin Panofskys) ein breites Methoden- und Begriffsrepertoire ent-
wickelt hat. Aber auch die primär textbezogenen Sozialwissenschaften haben es
sich seit einigen Jahren verstärkt zur Aufgabe gemacht, Sinn- und Bedeutungsdi-
mensionen von Bildern methodisch gesichert (u. a. Bohnsack, 2011; Breckner,
2010) freizulegen und innerhalb der Alltagspraxen zu untersuchen, wie dort mit
zirkulierenden Bildern und deren wechselseitig zugeschriebener BedeutungWis-
sen generiert wird (Przyborski, 2018). Qualitative Methoden der Bildanalyse
orientieren sich hierbei insbesondere an der Ikonologie Panofskys (1955), wie
dieser sie im Anschluss an die Wissenssoziologie Karl Mannheims entwickelt
hat, und integrieren zentrale Aspekte der Ikonik Max Imdahls (1994), die sich

Bild

73

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


als Kritik und Ergänzung zu Panofskys Ikonologie versteht. Letztere fragt nach
dem sich imBild dokumentierendenHabitus des Bildschaffenden als expressivem
Merkmal eines Kollektivs oder einer Epoche, wohingegen Imdahl die Eigenlogik
des Bildes betont, die sich auch ohne sprachliches und narratives Vor-Wissen in
der formalen Bildkomposition begründe. Sozialwissenschaftliche Methoden der
Bildanalyse unterscheiden sich unter anderem darin, ob sie sich stärker der Eigen-
logik des Bildes verpflichtet fühlen (z.B. Bohnsack, 2011; Przyborski, 2018) oder
stärker dem Textparadigma verhaftet bleiben (z.B. Müller-Doohm, 1995).

Bilder in der Psychologie und das Potenzial
der Kulturpsychologie

In der Psychologie findet das Bild vornehmlich alsmethodisches Instrument (bei-
spielsweise als ikonisches Material in projektiven Verfahren), oft aber auch als
Metapher für die Modellierung mentaler Repräsentationen – etwa in Imagery-
Theorien zu Erinnerungsprozessen – Verwendung (Schwan, 2005). Diskutiert
wird neuerdings auch die Bedeutung, die Bildern als Resultaten von bildgeben-
denVerfahren zumBeispiel in derNeuropsychologie zukommt. Eine Psychologie
des Bildes, die ihm als eigenständigem Gegenstand der Wahrnehmung, Mittei-
lung und Bedeutungsgenerierung gerecht wird, existiert allenfalls in Ansätzen,
etwa wenn in Entwicklungspsychologie und Pädagogischer Psychologie, auch
im Vergleich mit sogenannten bildarmen Kulturen, danach gefragt wird, ob die
Bildwahrnehmung der Ausbildung spezifischer Kompetenzen einer visual literacy
bedarf. Ältere, beispielsweise gestaltpsychologische Ansätze, wie sie noch Arn-
heim (1969) in eine Theorie des visuellen Denkens zu integrieren versuchte, sind
in der Psychologie eher folgenlos geblieben. Aus kulturpsychologischer Sicht tun
sich viele Möglichkeiten auf, die hier bestehende Lücke zu schließen. Zum einen
erleichtert ihre interdisziplinäre, interpretative und hermeneutische Ausrichtung
den Anschluss an vorangehend genannte Theorien und Methoden der Kunst-
geschichte, Bildwissenschaften, Visual Studies und Philosophie; zum anderen
erlaubt ihr Verständnis von Kultur als eine Form praktischen Orientierungswis-
sens (vgl. Straub & Chakkarath, 2010) den Fokus von rein sinnesphysiologisch
basiertenKognitionsprozessen zu nehmenunddenBlick auf deren kulturelle Ein-
bettung undKonstitution auszuweiten. KulturpsychologischeVerständnisse vom
Bild und damit einhergehende Bildanalysen hätten sich somit auf Bildpraktiken
zu richten, innerhalb deren Bilder produziert, rezipiert und verwendet werden.
Bilder wie auch Bildverständnisse entspringen kulturellen Handlungen und ge-

Bild

74

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


hen aus erlernbaren Techniken hervor. Sie lassen sich, ob es sich um materielle
Artefakte oder um Bildmetaphern handelt, als kulturell imprägnierte Produkte
von elementaren Anpassungsleistungen der Wahrnehmung und der Sinngebung
verstehen. Wie Bilder wirken und welche Bedeutungen man ihnen gibt, ist so-
mit auch abhängig von diskursiven, politischen, institutionellen, materiellen und
apparativen Rahmungen, in die Bild und Betrachter_in eingebettet sind und die
ihrerseits historischen wie kulturellen Wandlungen unterliegen, die einigen An-
teil an der Polyvalenz von Bildern und damit einhergehenden Imaginationen
haben (vgl. Boesch, 1991).

Medialität von Bildlichkeiten als Erkenntnisform

Bilder sind nicht nur durch ihr zeichenhaftes, semantisches Substrat, sondern
auch von ihren medialen Erscheinungsformen beziehungsweise ihren apparati-
ven Bedingungen her bestimmt: Spiegel, Sehstein und Leseglas, Teleskop und
Mikroskop, das Kunstpanorama mit seinen Riesenbildern oder die aus der Höhe
gewonnenen Bilder der Montgolfière, schließlich Fotografie, Film und digitale
Bildschirme bis zur Visionik von Google Earth haben allesamt epochale Wahr-
nehmungsweisen und -änderungen von der Antike bis zur Gegenwart markiert
und Erkenntniszuwächse wie auch (meistens im gleichen Zug) Erkenntniskrisen
hervorgebracht. Bilder sind in diesem Sinne nicht nur Repräsentationen oder
visuelle Abbreviation von komplexen Sachverhalten, sondern stellen eine Art
Einfallstür zum Forschungsgegenstand dar; erst die bildhafte Fixierung macht
diesen zugänglich undkann insofern eineBrückenfunktion ausüben (Bredekamp,
2004). Gegenwärtig zeigt sich dies etwa im Bereich der bildgebenden Verfah-
ren, wo Bilder zu hochartifiziellen Konstrukten von Realität werden, indem sie
Nichtsichtbares in Sichtbares übersetzen und der Realbezug zwischen Abgebil-
detem und Bild kaum mehr nachvollziehbar ist. Solche Bildlichkeiten etwa der
Rasterelektronenmikroskopie prägen Wissensformationen tiefgreifend, insofern
diese nicht nur auf Präparate (also bereits zugerüstete Gegenstände) angewiesen
sind, sondern an diesen im Schichtverfahren bestimmte Aspekte hervorheben,
andere aber ausblenden oder gar im Prozess zerstören müssen. Technisch ge-
nerierte Bilder der Wissenschaft werden zu Wissensgeneratoren: Im Bemühen,
der Vieldeutigkeit der Phänomene beziehungsweise ihrer fuzzy logic gerecht zu
werden, verhalten sie sich, wie die Nanowissenschaften zeigen, nicht positivis-
tisch-reproduktiv, sondern im Kern ästhetisch-poetisch (vgl. Breidbach, 2005).
Das Sichtbare, das neu Hinzugesehene und das bildliche Verstehen, auch in den

Bild

75

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Wissenschaften, wandelt Erkenntnisvoraussetzungen und modelliert Wissens-
ordnungen; es schafft mithin eine Poetik des Wissens, die als Metathema in den
Kulturwissenschaften seit bald zwanzig Jahren virulent ist (Vogl, 1999) und auch
die Kulturpsychologie interessieren muss.

Literatur

Arnheim, R. (1969). Visual thinking. Berkeley, CA: University of California Press.

Bachmann-Medick, D. (2006). Cultural turns: Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften. Rein-

bek: Rowohlt.

Barthes, R. (1972). Rhétorique de l’image. In W.A. Koch (Hrsg.), Strukturelle Textanalyse – Analyse

du récit – Discourse Analysis (S. 240–251). Berlin et al.: deGruyter.

Belting, H. (2001). Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft. München: Fink.

Boehm, G. (1994). Die Wiederkehr der Bilder. In ders. (Hrsg.),Was ist ein Bild? (S. 11–38). München:

Fink.

Boehm, G. (2004). Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder. In H. Burda & C. Maar

(Hrsg.), Iconic Turn. Die neueMacht der Bilder (S. 28–43). Köln: DuMont.

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. New York et al.: Springer.

Bohnsack, R. (2011). Qualitative Bild- und Videointerpretation: Die dokumentarische Methode. Op-

laden: Budrich.

Breckner, R. (2010). Sozialtheorie des Bildes: Zur interpretativen Analyse von Bildern und Fotografien.

Bielefeld: transcript.

Bredekamp, H. (2004). Drehmomente – Merkmale und Ansprüche des iconic turn. In H. Burda &

C. Maar (Hrsg.), Iconic Turn. Die neueMacht der Bilder (S. 15–26). Köln: DuMont.

Breidbach, O. (2005). Bilder des Wissens. Zur Kulturgeschichte der wissenschaftlichen Wahrneh-

mung. München: Fink.

Burda, H. & Maar, C. (Hrsg.). (2004). Iconic Turn. Die neueMacht der Bilder. Köln: DuMont.

Eco, U. (1987). Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen. München: Hanser.

Goodman, N. (1973). Sprachen der Kunst. Ein Ansatz zu einer Symboltheorie. Frankfurt/M.: Suhr-

kamp.

Imdahl, M. (1994). Ikonik. Bilder und ihre Anschauung. In G. Boehm (Hrsg.), Was ist ein Bild?

(S. 300–324). München: Fink.

Langer, S. K. (1979). Philosophie auf neuemWege. Mittenwald: Mäander [Orig. 1942].

Mirzoeff, N. (1999). An introduction to visual culture. London: Routledge.

Mitchell, W. J. T. (1990). Was ist ein Bild? In V. Bohn (Hrsg.), Bildlichkeit. Internationale Beiträge zur

Poetik (S. 17–68). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Mitchell, W. J. T. (1992). The pictorial turn. Artforum, 30(7), 89–94.

Mitchell, W. J. T. (2007). Pictorial Turn. Eine Antwort. In H. Belting (Hrsg.), Bilderfragen. Die Bildwis-

senschaften im Aufbruch (S. 37–47). München: Fink.

Müller-Doohm, S. (1995). Visuelles Verstehen – Konzepte kultursoziologischer Bildhermeneutik.

In T. Jung & S. Müller-Doohm (Hrsg.), »Wirklichkeit« im Deutungsprozess. Verstehen undMe-

thoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften (S. 438–457). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bild

76

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Panofsky, E. (1955).Meaning in the Visual Arts. New York: Doubleday Anchor.

Przyborski, A. (2018). Bildkommunikation. Qualitative Bild- und Medienforschung. Berlin et al.: de-

Gruyter.

Rorty, R. (1967). The linguistic turn. Essays in philosophical method. Chicago: University of Chicago

Press.

Sachs-Hombach, K. (Hrsg.). (2005). Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Schwan, S. (2005). Psychologie. In K. Sachs-Hombach (Hrsg.), Bildwissenschaft. Disziplinen, The-

men, Methoden (S. 124–133). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Straub, J. & Chakkarath, P. (2010). Kulturpsychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch

Qualitative Forschung in der Psychologie (S. 195–209). Wiesbaden: VS.

Vogl, J. (Hrsg.). (1999). Poetologien desWissens um 1800.München: Fink.

Bild

77

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Biografie

Rainer Kokemohr

Die Erforschung vonBiografien ist einTeilgebiet interpretativer Sozialforschung.
Ihr Thema sind Lebenserzählungen, in denen Individuen sich ihrer selbst zu
versichern suchen. Deshalb bedürfen biografietheoretische Analysen und Inter-
pretationen einesmethodologischenRahmens, der statt schneller Typisierung die
Motive und Konturen solcher Erzählungen ernst nimmt.

Einen empirische Daten betonenden Zugang hat der polnische Soziologe
Florian Znaniecki entwickelt. Er ist in Zusammenarbeit mit William I. Thomas
in dem fünfbändigenWerkThe Polish peasant in Europe andAmerica (Thomas&
Znaniecki, 1918–1920) anhand von Tagebüchern, Briefen zwischen neuer und
alter Heimat, von Memoiren sowie Autobiografien polnischer Migrant_innen
und Verwaltungsdokumenten der Wandlung katholischer Dörfler_innen nach-
gegangen, die infolge ihrer Migration nach Amerika zu Industriestädter_innen
geworden waren.Weiterentwickelt wurde der Einsatz im Rahmen der Chicagoer
Schule der Soziologie.1

Nach dem Zweiten Weltkrieg hat das Interesse an Funktionen und Struktu-
ren gesellschaftlicher Organisation sowie an Methoden quantitativer Messung
das Interesse an Einzelfalluntersuchungen gedämpft, bevor Autoren wie Anselm
Strauss, Harold Garfinkel, Erving Goffman und Aaron Cicourel die interpre-
tative Sozialforschung erneut vorangetrieben haben. Ihre Arbeiten richten sich
auf die empirische Lebenswelt. Sie hatte Alfred Schütz aus der von Edmund
Husserl reflektierten Spannung von Allgemeinem und Besonderem gelöst und
in soziologischer Perspektive empirisch zugänglich gemacht (vgl. Schütz, 1966,
S. 82).

1 Zu Inhalt und Editionsgeschichte des Werks vgl. Pries (2015), zu seinem disziplinären Kon-

text vgl. Rosenthal (2015, S. 36–39).

79

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Narratives Interview und Biografie: Fritz Schützes empirisch
fundierter Entwurf einer Theorie der Biografie

Die deutschsprachige Diskussion ist vor allem von Fritz Schütze geprägt, der
als Soziologe seit den 1970er Jahren den Blick auf kollektive Phänomene durch
den auf individuelle Lebensprozesse erweitert und einen biografietheoretischen
Begriffsrahmen entwickelt hat. Mit der Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen
(1973) hat er amerikanische Entwicklungen ethnomethodologischer, diskursana-
lytischer und symbolisch interaktionistischer Forschung fruchtbar gemacht, die
Traditionen des Sinnverstehens aufgenommen hatten und die soziale Welt, statt
als Objektwelt, als von interagierenden Subjekten interpretierteWelt auffassen.

Als Instrument derDatenerhebung hat Schütze das narrative Interview entwi-
ckelt (Schütze, 1976). In ihm sucht ein Interviewer durch einenErzählimpuls eine
Stegreiferzählung eines Interviewten »hervorzulocken« und ihm die Planung
der Erzählung zu überlassen, sodass dessen Artikulation vonHandlungsverläufen
hervortreten kann.Nachfragen nach unverständlichGebliebenem sowie nach so-
zialstrukturellen Bedingungen des erzählten Lebens folgen dem Erzählteil.

Schützes Biografieforschung giltWandlungsprozessen des Lebensablaufs (vgl.
Schütze, 1981, 1989; Riemann & Schütze, 1991). Sie umfassen soziologische,
psychologische, sprachliche, pädagogische und andere Aspekte. Methodologisch
wird vorausgesetzt, dass sich gesellschaftlichesHandeln inAustausch,Weitergabe
und Veränderung von Bedeutungen als symbolisches Handeln vollzieht, in dem
sich gesellschaftliche Strukturen mit persönlichen Lebensschicksalen vermitteln.

Individuelle Lebensabläufe sieht Schütze durch biografische Handlungssche-
mata geprägt, denen Menschen in ihren Interessen folgen. Der soziale Charakter
individueller Lebensgeschichten wird unter anderem durch die Unterscheidung
vonHandlungs- und Leidensprozessen betont. Zu deren formalenMustern kom-
me es, wo Handlungsimpulse auf institutionell verfestigte Normen und Erwar-
tungen treffen. Wenn einem Individuum in durchlebten Situationen das Gesetz
des Handelns entgleite, liege eine negative Verlaufskurve nahe. Eine positive Ver-
laufskurve sei möglich, etwa wenn ein Erfolg weitere Erfolge nach sich ziehe (vgl.
Schütze, 1995).

In biografischen Erzählungen sind Erzählzeit und erzählte Zeit zu unter-
scheiden. Dieses Verhältnis ist schwierig, weil die erzählte Zeit als eine in der
Perspektive der Erzählzeit artikulierte Zeit nicht frei vom Erzählerinteresse ist.
UmdemVerhältnis zwischenden»objektiven«BedingungendesLebensundder
erzählten Zeit näher zu kommen, unterscheidet Schütze neben Erzähl- und Ar-
gumentationssequenzen Strukturen einerseits des »objektiven« Lebensablaufs

Biografie

80

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


und andererseits des narrativen Erzählablaufs. Er nimmt an, dass Erfahrungen
der »objektiven«Welt in der Artikulation der erzählten Zeit lesbar werden (vgl.
Schütze, 1981).

Um die Schnittstelle von narrativem Prozess und soziologischem Interesse
abzusichern, vergleicht er einerseits narrative Interviews gemeinsamer Thematik.
Andererseits analysiert er narrative Strukturen wie den Zwang zur Detaillierung
und den zur Gestaltschließung als Zugzwänge des Stegreiferzählens sowie kogni-
tive Figuren des autobiografischen Stegreiferzählens, die den Erzähler bzw. die
Erzählerin nötigen, Momente der objektiven Welt anzusprechen: »Der lebens-
geschichtliche Erfahrungsstromwird in erster Linie ›analog‹ durchHomologien
des aktuellen Erzählstroms mit dem Strom der ehemaligen Erfahrungen im
Lebensablauf wiedergegeben […]« (Schütze, 1984, S. 78; Zur Kritik der Homo-
logiethese vgl. Straub, 1989, S. 148f.; Kokemohr & Koller, 1995, S. 93–95).

Methodologisch ist er an strukturellen Gestalten interessiert, die als Sinn
formierende Elemente auf syntaktisch-semantische Systeme der Erzeugung von
Bedeutung verweisen, die ihrerseits in struktural-hermeneutischen Verfahren zu
identifizieren seien (vgl. Rosenthal, 1995, S. 22). In derOrientierung an gelingen-
den Stegreiferzählungen, die auf die Norm einer lebbaren Sozialwelt verweisen,
bewahrt er das praktische Interesse sozialwissenschaftlicher Biografieforschung.
Er sucht individuelle Erzählungen so zu lesen, dass sich strukturelle Hinweise
auf lebensgeschichtliche Sinnprobleme und deren Überwindung ergeben und im
Faktischen das Mögliche eines gelingenden Lebens sichtbar wird.

Jenseits bloßer Subsumption: Für eine entschieden
narratologisch ausgerichtete Biografieforschung

Sozialwissenschaftliche Biografieforschung wird inzwischen in vielen Varianten
und Ländern betrieben. Studien, die dem Konzept Schützes folgen oder ihm
ähneln, führen oft zu diskussionswerten Ergebnissen. Zum Problem wird das
praktische Interesse aber, wenn deskriptiv-analytische Aussagen unvermittelt an
metatheoretisch-normative Begriffe angeschlossen werden. Das geschieht, wenn
Transkripte lebensgeschichtlicher Erzählungen inhaltsanalytisch gelesen, Erzäh-
leraussagen schlicht als Beschreibungen realer Vorgänge genommen und erzähl-
formale Phänomene nicht hinreichend berücksichtigt werden. Zu beobachten ist
dies zum Beispiel in manchen erziehungswissenschaftlichen Studien, die in der
Sorge um lebensgeschichtliche Entwicklungen Bildungsprozesse empirisch zu er-
fassen suchen, indem sie Erzählungen, ohne ihre narrative Form zu bedenken,

Biografie

81

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nachMaßgabe eines abstrakten Bildungsbegriffs interpretieren und sie als Reprä-
sentation dessen lesen, was ein metatheoretischer, etwa in der Tradition Hegels
und Humboldts modernisierter, oder ein anderer Bildungsbegriff vorgibt (vgl.
etwaWigger, 2014; Fuchs 2014). Solche Studien tendieren dazu, Erzähltes als po-
sitives oder negatives Beispiel unter einen vorausgesetztenBegriff zu subsumieren,
so als erschöpften sich narrative Prozesse in dessen Illustration. Dass sie dennoch
plausibel erscheinen können, verdanken sie dem Umstand, dass soziologische,
psychologische, gesellschaftsphilosophische oder erziehungswissenschaftliche In-
terpretationsbegriffe umgangssprachliche Konnotationen mit sich führen, die
empirischen Gehalt suggerieren.

Tatsächlich aber lassen subsumptive Interpretationen den nicht zuletzt kul-
turpsychologisch und erziehungswissenschaftlich produktivsten Aspekt sozial-
wissenschaftlicher Biografieforschung außer Acht, dass nämlich im textuellen
Prozess lebensgeschichtlicher Erzählungen neue Bedeutung entstehen kann. Um
sie herauszuarbeiten, bedarf es spezifischer Methoden diskurs- sowie textana-
lytischer und pragmalinguistischer Art, wie sie in der Narratologie entwickelt
wurden. Denn was Begriffe wie Zugzwänge des Erzählens, biografischer Wandel
oder Transformationen vonWelt- und Selbstverhältnissen meinen, vollzieht sich
als narratologisch lesbare Kontinuierung oder Veränderung textueller Kohärenz.
Während man den Erzähler in der soziologisch interpretierten Lebenswelt als
einheitliche Figur deutet, wird narratologisch der fiktive, erzählend konstruierte
Erzähler vom empirischen, in der Erzählung nicht direkt erscheinenden Erzähler
unterschieden (vgl. Schmid, 2008; ähnlich schon Stempel, 1980). Die Unter-
scheidungmacht in texttheoretisch erweiterter Interpretation die der Lebenswelt
inhärente Spannung fruchtbar.

Ein Beispiel

Da narrative Potenziale in biografieanalytischen Untersuchungen bisher selten
genutzt werden, sei mit einem Beispiel angedeutet, wie deren Wahrnehmung
textuelle Dynamik zum Vorschein bringen kann (zu inferentiellen Formen der
Textkohärenz vgl. Kokemohr, 2014). In einer frankophon-afrikanischen Erzäh-
lung heißt es: »Mit meinem Vater haben wir einen Vertrag geschlossen«.2 Hier

2 Die original Französisch formulierte Aussage lautet: »Avec mon père nous avons passé un

contrat«. Zur textanalytischen Auslegung des Zitats und zum Bildungsvorhalt vgl. Koke-

mohr (2017, S. 183–189).

Biografie

82

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


formuliert ein fiktiver Erzähler einen syntaktisch widersprüchlichen Satz, der
den Vater einerseits als Dativobjekt (»mit meinemVater«), andererseits aber zu-
gleich im Nominativ (»haben wir«, nämlich »mein Vater« und »ich«) als das
»wir« bildende Subjekt anspricht.

Mit dem Satz ändert sich das Baugesetz der Erzählung. Im Wort »Vertrag«
unterstellt der fiktive Erzähler sich und seine Lebensgeschichte der Einheit zweier
nicht identischer Verhältnisse, nämlich eines Vater-Sohn-Verhältnisses zwischen
Ungleichen innerhalb einer afrikanischen Herkunftskultur und eines im Stu-
dium in Frankreich erworbenen Verhältnisses zwischen Rechtsgleichen. Damit
verspricht das Wort »Vertrag« mehr, als es konventionell sagt. Es verändert
den Rückblick auf die zuvor einfach scheinende Geschichte des Erzählers. Als
linguistische Kontamination eines Verschiedenen im Einen wird es zu einem Bil-
dungsvorhalt. Er besteht darin, dass ein Wort, eine sprachliche Wendung vom
Erzähler und seinem Zuhörer als ein Versprechen gelesen werden kann, eine
sinnvolle Antwort auf widersprüchliche Erfahrungen oder lebensgeschichtliche
Verhältnisse sei möglich (zum Phänomen des Bildungsvorhalts vgl. Kokemohr,
2017). Anders als ein vom Interpreten metatheoretisch vorausgesetzter Begriff
nahelegen mag, lädt das Wort »Vertrag« als Versprechen den Erzähler (und den
Zuhörer) ein, den Widerspruch zu bearbeiten. Käme es im Fortgang der Erzäh-
lung oder später zu einer Formulierung, die die verschiedenen, im »Vertrag«
aufgerufenen Sozialverhältnisse sinnvoll zusammenzudenken erlaubte, eröffnete
sich ein neuer Interpretationsraum interkultureller Existenz. Als Bildungsvorhalt
verspräche dasWort möglichen Sinn, der im Fortgang der Rede hervorzubringen
wäre, aber auch diffundieren könnte.

Was eine narrative Dynamik auf der Ebene des fiktiven Erzählers für den em-
pirischen, in der sozialen Welt handelnden Erzähler bedeutet, kann innerhalb
einer Erzählung nur spekulativ vermutet werden. Denn eine lebensgeschichtliche
Erzählung kann, wie auch jede andere Erzählung, mentales Konstrukt eines dem
fiktiven Erzähler zugeschriebenen Probehandelns sein, das dem Welt-Selbstver-
halten des empirischen Erzählers durchaus andereWege eröffnen mag.

Literatur

Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hrsg.). (1973). Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftli-

cheWirklichkeit (2 Bände). Reinbek: Rowohlt.

Fuchs, Th. (2014). »Das war das bedeutendste daran, dass ich mich so verändert habe.« Mit Ehr-

geiz und Ansporn über Umwege zum Ziel – der ›Bildungsweg‹ Hakans. In H.-Chr. Koller &

Biografie

83

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


G. Wulftange (Hrsg.), Lebensgeschichte als Bildungsprozess? Perspektiven bildungstheoreti-

scher Biographieforschung (S. 127–151). Bielefeld: transcript.

Kokemohr, R. (2014). Indexikalität und Verweisräume in Bildungsprozessen. In H.-Chr. Koller & G.

Wulftange (Hrsg.), Lebensgeschichte als Bildungsprozess? Perspektiven bildungstheoretischer

Biographieforschung (S. 19–46). Bielefeld: transcript.

Kokemohr, R. (2017). Der Bildungsvorhalt im Bildungsprozess. In Chr. Thompson & S. Schenk

(Hrsg.), Zwischenwelten der Pädagogik (S. 173–194). Leiden et al.: Schöningh/Brill.

Kokemohr, R. & Koller, H.-Chr. (1995). Die rhetorische Artikulation von Bildungsprozessen. Zur

Methodologie erziehungswissenschaftlicher Biographieforschung. In H.-H. Krüger & W.

Marotzki (Hrsg.), Erziehungswissenschaftliche Biographieforschung (S. 90–102). Opladen:

Leske + Budrich.

Pries, L. (2015). Florian W. Znaniecki und William I. Thomas »The Polish Peasent in Europe and

America«. Eine Grundlegung der Soziologie und der Migrationsforschung. In J. Reuter & P.

Mecheril (Hrsg.), Schlüsselwerke der Migrationsforschung. Pionierstudien und Referenztheori-

en (S. 11–29). Heidelberg et al.: Springer.

Riemann, G. & Schütze, F. (1991). »Trajectory« as a basic theoretical concept for analyzing suffe-

ring and disorderly social processes. In D.A. Maines (Hrsg.), Social organization and social

process (S. 333–357). New York et al.: deGruyter.

Rosenthal, G. (1995). Erlebte und erzählte Geschichte. Gestalt und Struktur biographischer Selbstbe-

schreibungen. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Rosenthal, G. (2015). Interpretative Sozialforschung. Eine Einführung (5. Aufl.). Weinheim et al.: Beltz

Juventa.

Schmid, W. (2008). Elemente der Narratologie. Berlin et al.: deGruyter.

Schütz, A. (1966). The problem of transcendental intersubjectivity in Husserl. In ders. (Hrsg.),

Collected Papers III (S. 51–91). Den Haag: Martinus Nijhoff.

Schütze, F. (1976). Zur Hervorlockung und Analyse von Erzählungen thematisch relevanter Ge-

schichten im Rahmen soziologischer Feldforschung: dargestellt an einem Projekt zur

Erforschung von kommunalen Machtstrukturen. In Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen

(Hrsg.), Kommunikative Sozialforschung:AlltagswissenundAlltagshandeln,Gemeindemacht-

forschung, Polizei, politische Erwachsenenbildung (S. 159–260). München: Fink.

Schütze, F. (1981). Prozeßstrukturen des Lebensablaufs. In J. Matthes, A. Pfeifenberger & M. Stos-

berg (Hrsg.), Biographie in handlungswissenschaftlicher Perspektive (S. 67–156). Nürnberg:

Verlag d. Nürnberger Forschungsvereinigung.

Schütze, F. (1984). Kognitive Figuren des autobiographischen Stegreiferzählens. In M. Kohli &

G. Robert (Hrsg.), Biographie und soziale Wirklichkeit: neue Beiträge und Forschungsperspek-

tiven (S. 78–117). Stuttgart et al.: Metzler.

Schütze, F. (1989). Kollektive Verlaufskurven und kollektiver Wandlungsprozess. Dimensionen des

Vergleichs vonKriegserfahrungenamerikanischer unddeutscher Soldaten imZweitenWelt-

krieg. In H.-J. Hoffmann-Nowotny (Hrsg.), Kultur und Gesellschaft (S. 26–28). Zürich: Seismo.

Schütze, F. (1995). Verlaufskurven des Erleidens als Forschungsgegenstand der interpretativen

Soziologie. In H.-H. Krüger & W. Marotzki (Hrsg.), Erziehungswissenschaftliche Biographie-

forschung (S. 116–157). Opladen: Leske + Budrich.

Stempel, W.-D. (1980). Alltagsfiktion. In K. Ehlich (Hrsg.), Erzählen im Alltag (S. 385–402). Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Biografie

84

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Straub, J. (1989). Historisch-psychologische Biographieforschung: theoretische, methodologische

undmethodische Argumentationen in systematischer Absicht. Heidelberg: Asanger.

Thomas, W. I. & Znaniecki, F. (1918–1920). The Polish peasant in Europe and America (5 Bände).

Boston: Gorham.

Wigger, L. (2014). Über Ehre und Erfolg im »Katz-und-Maus-Spiel«. Versuch einer holistischen

Interpretation der Bildungsgestalt eines jungen Erwachsenen. In H.-Chr. Koller & G.

Wulftange (Hrsg.), Lebensgeschichte als Bildungsprozess? Perspektiven bildungstheoretischer

Biographieforschung (S. 47–78). Bielefeld: transcript.

Biografie

85

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Dekolonisation

Carlos Kölbl

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts erlangt die Mehrzahl der mittel-
und südamerikanischen Länder ihre Unabhängigkeit, nach Ende des Zweiten
Weltkriegs machen zahlreiche afrikanische und asiatische Länder ihre nationa-
le Eigenständigkeit geltend. Diese staatliche Dekolonisation beendet aber den
Kolonialismus nicht von einem Tag auf den nächsten. Vielmehr hinterlassen
die Kolonialherrschaften tiefe Spuren in den von ihnen betroffenen Ländern
(Jansen & Osterhammel, 2003), die nicht zuletzt die Gestalt komplexer psycho-
sozialer »Verletzungsverhältnisse« (Straub, 2014) annehmen.

Vor diesemHintergrund werden auch Forderungen erhoben, die Psychologie
als Wissenschaft und Praxis zu dekolonisieren.

Dekolonisation der Psychologie

In der Psychologie ist immer wieder mit unzulässigen Generalisierungen operiert
und sind psychologische Theorien, Begriffe, Modelle und Praktiken, die an euro-
päischen sowie nordamerikanischen Universitäten (aber auch außeruniversitär)
entwickelt und propagiert wurden, in alle Kontinente exportiert worden. Dies ist
sowohl in epistemischer als auch in ethischer und politischer Hinsicht fragwür-
dig. Fragwürdig ist dies mindestens deshalb, weil sich eine solcherart betriebene
Psychologie entgegen ihres universellen Ansinnens der Gefahr aussetzt, allenfalls
für den global betrachtet relativ geringen Anteil an Personen Gültigkeit bean-
spruchen zu können, der in Gesellschaften lebt, für die das Akronym WEIRD
(Western, Educated, Industrialized, Rich, Democratic) geprägt worden ist (Hen-
rich et al., 2010), nicht aber für Menschen der »majority world« (Kağıtçıbaşı,
1996).

EinGroßteil der rezenteren Bemühungen um eine kultursensible Psychologie
ist sich in der obigen Diagnose im Wesentlichen einig (Straub, 2003). Bestre-
bungen, die Psychologie zu dekolonisieren, teilen diese Diagnose, begreifen ihr

87

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Anliegen aber dezidierter als ein psychopolitisches Projektmit emanzipatorischer
Stoßrichtung. Insofern ist es nur folgerichtig, dass hier neben derOrientierung an
einer kultursensiblen Psychologie gerade auch auf Ansätze zu einer macht- und
herrschaftskritischen»Psychologie der Befreiung« zurückgegriffenwird (Adams
et al., 2015), wie sie etwa von Ignacio Martín-Baró (1994) und Virgilio Enriquez
(1992) vorgelegt worden sind.

Die Dekolonisation der Psychologie ist ein heterogenes und spannungsrei-
ches Projekt, zumindest Adams undKolleg_innen (vgl. 2015, S. 223–230) halten
aber (in Einklang mit den und in Fortführung der obigen Ausführungen) die fol-
genden Lesarten dieses Unternehmens für wesentlich:

Dekolonisation könne als Indigenisierung betriebenwerden.Umder Tendenz
der Psychologie entgegenzuwirken, empirisch nicht fundierte Verallgemeine-
rungen vorzunehmen und lokale Wissensbestände zu diskreditieren und damit
epistemische Gewalt auszuüben, gelte es, ebendiese indigenen Wissensformen
und Praxen wieder in ihr Recht zu setzen, nicht zuletzt indem man sich darum
bemühe, sie detailliert psychologisch zu rekonstruieren. Im gelingenden Fall wird
hierdurch nicht allein indigen-psychologischesWissen vor Ort (wieder) sichtbar
gemacht, sondern dient der Psychologie insgesamt (Chakkarath, 2012). Deko-
lonisation könne auch als Begleitung erfolgen. Darunter wird verstanden, dass
Forscher_innen aus den üblichen akademischen Settings kolonisierten oder an-
derweitig marginalisierten Gemeinschaften ihre Expertise in gesellschaftlichen
Wandlungsprozessen zur Verfügung stellen. Dabei spielt nicht zuletzt ein partizi-
patives Forschungsverständnis eine große Rolle (s. a. Pillay, 2017; Smith, 1999).
Es gelte sensibel dafür zu sein, wann die Expertise der von außen kommendenPsy-
cholog_innen ihrerseits paternalistische und koloniale Züge annehmen könne.
Und Dekolonisation könne als Denaturalisierung angelegt werden. Hier geht es
darum, psychologischeAussagen ihrer »Natürlichkeit« zu berauben und auf ihre
Normativität sowie kulturhistorische Bedingtheit hin zu analysieren. Solch eine
Untersuchung könne gerade dadurch an Erkenntniskraft gewinnen, dass die Per-
spektive von Personen in marginalisierten Settings, die über einen reichhaltigen
Wissensvorrat verfügen, als privilegierter epistemologischer Standpunkt betrach-
tet werde.

Dekoloniale psychologische Ansätze gibt es nicht erst seit heute, nicht nur
von Psycholog_innen im engeren Sinne und nicht allein an den üblichen (Publi-
kations-)Orten, an denen die Disziplin sonst zu finden ist.

Dekolonisation

88

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Frantz Fanons Schwarze Haut, weißeMasken

Als ein klassischer Autor in diesem Kontext gilt Fanon (s. z.B. Long, 2017; Pil-
lay, 2017). Fanon (1925–1961) war ein in Martinique geborener und in den
USA früh an Leukämie verstorbener Psychiater, Politiker und Autor, der abMit-
te der 1950er Jahre im Algerischen Unabhängigkeitskrieg gegen Frankreich aktiv
war. Auf Fanon wird unter anderem darum in Bemühungen, die Psychologie zu
dekolonisieren, rekurriert, weil er in seinem ersten Buch Schwarze Haut, weiße
Masken (Fanon, 1985 [1952]) eine Psychologie beziehungsweise Psychoanalyse
desVerhältnisses zwischen (»weißen«)Kolonialisten und (»schwarzen«)Kolo-
nisierten herausarbeitet, die auf dessenÜberwindung zielt.Dabei greift er kritisch
etwa auf Psychoanalytiker_innen, Phänomenolog_innen, existenzialistische und
existenzphilosophische Autoren wie Jean-Paul Sartre und Karl Jaspers, auf Ai-
mé Césaire (einer der Denker der Négritude) sowie Georg Friedrich Wilhelm
Hegel zurück. Seine Ausführungen basieren ferner unter anderem auf Sprach-
analysen, Alltagsbeobachtungen, Analysen unterschiedlicher Medien und ihrer
Rezeption, klinischen Beobachtungen sowie der Reflexion eigener Erfahrungen
als »Schwarzer« in Frankreich.

Im Zentrum des Buches steht die in mehreren Anläufen und mit Fokussie-
rung auf unterschiedliche Facetten beschriebene »Entfremdung des Schwarzen«
(ebd., S. 10 u.ö.) durch den rassistischen Kolonialismus und Postkolonialismus,
der »den Schwarzen« dazu treibt, nach »weißen Masken« zu greifen, um sei-
ne vermeintliche Minderwertigkeit loszuwerden. Der »Minderwertigkeitskom-
plex« (ebd. u.ö.), der sich im Laufe seines Lebens herausbildet und fest verankert,
ist keine auf die Lebensspanne des Individuums beschränkte Erfahrung, son-
dern speist sich aus jahrhundertelanger rassistischer Gewalt, Unterdrückung und
Zerstörung, aber auch aus kolonialem und nach-kolonialem Paternalismus. Den
Wunsch nach »Laktifizierung« (ebd., S. 37) oder »Entnegrifizierung« (ebd.,
S. 80) zeichnet Fanon unter anderem in der Beschreibung »schwarz«-»weißer«
Geschlechterverhältnisse nach, in denen die »farbige Frau« sich durch die Bezie-
hung zu einem»Weißen« erhoffe, selbst»weiß« zuwerden (vgl. ebd., S. 33–47).
Das Gefühl derMinderwertigkeit werde gerade auch durch den »weißen Blick«
geschaffen, der ein »historisch-rassisches Schema« (ebd., S. 80) etabliere, wel-
ches die Herausbildung des Körper-Schemas »des Schwarzen« erschwere und
ihn denKörper als»Fluch« empfinden lasse (ebd.).DieserKörper ist imÜbrigen
einer der zentralen Bezugspunkte, auf den sich die Projektionen »der Weißen«
richten, die in ihm das Triebhafte, Gewalttätige, Wilde, Ungezügelte und Bö-
se sehen würden (vgl. ebd., S. 103–148), Projektionen, die einem »kollektiven

Dekolonisation

89

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Unbewussten« (ebd., S. 105) entstammten, das der Autor konsequent als kultur-
historisch bedingt expliziert.

Die Frage danach, wie den skizzierten Phänomenen zu begegnen sei, bewegt
Fanon ebenfalls. Seine Antwort zielt auf die Erkämpfung wechselseitiger Aner-
kennungsverhältnisse (vgl. ebd., S. 154–158). Ferner heißt es gegen Ende des
Buches: »Nur durch eine Anstrengung des Neubeginns und der Selbstprüfung,
durch eine ständige Anpassung ihrer Freiheit kann es den Menschen gelin-
gen, die idealen Lebensbedingungen für eine menschliche Welt zu erschaffen.
Überlegenheit? Unterlegenheit? Warum nicht einfach versuchen, den anderen
zu berühren, den anderen zu spüren, mir den anderen zu offenbaren« (ebd.,
S. 166).

Ein begeisterter Leser Fanons war auch Fausto Reinaga.

Fausto ReinagasDie indianische Revolution

Der in Bolivien geborene und dort auch verstorbene Reinaga (1906–1994) war
Jurist, Politiker und Autor. Von den 1940er Jahren an bis zu seinem Tod hat er
über zwei Dutzend Bücher geschrieben. Zu seinen bekanntesten Schriften ge-
hört La revolución india (Reinaga, 2007 [1970]; Die indianische Revolution).
Dieses Buch ist für den vorliegenden Zusammenhang von Bedeutung, weil in
ihm auch eine indianistische Psychologie vorgestellt wird, die gegen »westliche«
und indigenistische Traditionen gerichtet ist (zu Indigenität und Indianismus
in Bolivien vgl. Kölbl, 2016). Die indianistische Psychologie Reinagas kann als
Beispiel einer dekolonialen Psychologie betrachtet werden, weil es in ihr um die
Befreiung des »Indios« geht, einer Befreiung, die gerade auch eine »psychische
Dekolonisation« zum Ziel hat. Reinaga lädt die diskriminierend verwendete
Fremdbezeichnung »Indio« positiv und mit politischer Militanz auf.

Dreh- und Angelpunkt seiner Analysen sind die gesellschaftlichen und psy-
chosozialen Verhältnisse Boliviens, die dieses Land – so Reinaga – zu einem
zweigeteilten Land machen. Diese Verhältnisse positionierten die »Indios« als
Bevölkerungsmehrheit gegenüber den Abkömmlingen von Europäer_innen und
den »Mestiz_innen« als Bürger_innen zweiter Klasse und als Subjekte, die ex-
pliziter wie impliziter, subtiler und kruder, physischer wie psychischer (neo-)ko-
lonialer und rassistischer Gewalt unterworfen seien (vgl. ebd., S. 172ff. u.ö.).
Daran habe das Ende der spanischen Kolonialherrschaft 1825 nichts und die
soziale Revolution 1952 nur wenig geändert (vgl. ebd., S. 270–309). In Boli-
vien sei die Sozialisation der »Indios« in Kirche und Schule aber auch sonst

Dekolonisation

90

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


auf Selbsthass, Selbstentfremdung, Selbstverleugnung und Servilität ausgerichtet
(vgl. ebd., S. 318–336). Die Unterdrückung der Bevölkerungsmehrheit drücke
sich nicht zuletzt in solchen kulturellen Objektivationen wie Denkmälern (vgl.
ebd., S. 32ff.) und einer insgesamt hegemonialen Geschichtsschreibung aus, die
die indianische Geschichte entweder ausblende oder verzerre.

Reinaga belässt es nicht bei diagnostischen Ausführungen, sondern lenkt sei-
nenBlick aufMaßnahmen zurAufhebungder denunziertenZustände.Diese rich-
ten sich auf die psychosoziale und politische Dekolonisation Boliviens, die durch
die Schaffung eines selbstbewussten indianischen Geschichtsbewusstseins (vgl.
ebd., S. 207–295), die Veränderung von Bildungspraktiken und Sprachpolitiken
(vgl. ebd., S. 318–336), vor allem aber die Eroberung politischer Machtsphären
erfolgen soll (für kritische Auseinandersetzungen mit Reinaga s. z.B. Mansilla
[2016] sowie Macusaya, 2016).

Psychologie der Dekolonisation

Stärker als bisher könnte eine Psychologie der Dekolonisation forciert werden,
die nicht in einer Dekolonisation der Psychologie aufgeht. Dekolonisation wäre
in dieser Perspektive weniger das erklärte Ziel einer solchen Psychologie als viel-
mehr ihr dezidierter Gegenstand. Freilich kann das eine vom anderen nicht stets
trennscharf unterschieden werden.

Eine Psychologie der Dekolonisation könnte vor allem die folgenden drei As-
pekte verstärkt herausstreichenundweiterentwickeln: Sie könnte erstens vermehrt
differenzierte psychologische Analysen zum Wahrnehmen, Denken, Erinnern,
Fühlen, Wollen, Sprechen und Handeln von Menschen im Kontext konkreter
Diskurse und Praktiken behaupteter oder tatsächlicher Dekolonisation in syn-
chroner und diachroner Perspektive vorlegen. Ferner könnte sie sich zweitens
dekoloniale Psychologien in komparativer Absicht vornehmen. Dabei wäre es
auch von Bedeutung, deren jeweilige Spezifika imKontext benachbarter Psycho-
logien zu rekonstruieren. Für den Fall der indianistischen Psychologie Reinagas
etwa wären Vergleiche mit unterschiedlichen (auch politisch hochproblemati-
schen) »nationalen Psychologien« Boliviens (z.B. Arguedas, 1939) einschlägig
(zu nationalen Psychologien s. a. Berry, 1974; Kölbl, 2018). Schließlich könnte
sie drittens Bezugnahmen unterschiedlicher Personen auf dekoloniale Psycho-
logien (von Fanon, Reinaga und anderen) untersuchen und dabei etwa dem
Fragenbündel nachgehen, in welchen Kontexten wer warum wann und wie diese
Psychologien zur Klärung eigener Selbst- undWeltverhältnisse nutzt.

Dekolonisation

91

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Adams, G., Dobles, I., Gómez, L.H., Kurtiş, T. & Molina, L. E. (2015). Decolonizing psychological

science: Introduction to the special thematic section. Journal of Social and Political Psy-

chology, 3(1), 213–238.

Arguedas, A. (1939). Pueblo enfermo. Contribución a la psicología de los pueblos hispanoamerica-

nos. Santiago de Chile: Ediciones Ercilla.

Berry, J.W. (1974). Canadian psychology. Some social and applied emphases. Canadian Psycho-

logist, 15, 132–139.

Chakkarath, P. (2012). The role of indigenous psychologies in the building of basic cultural psy-

chology. In J. Valsiner (Hrsg.), The Oxford handbook of culture and psychology (S. 71–95).

Oxford: Oxford University Press.

Enriquez, V.G. (1992). From colonial to liberation psychology. The Philippine experience. Honolulu:

University of Hawaii Press.

Fanon, F. (1985). Schwarze Haut, weiße Masken. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1952].

Henrich, J., Heine, S. J. & Norenzayan, A. (2010). The weirdest people in the world? Behavioral and

Brain Sciences, 33(2/3), 61–83.

Jansen, J. C. & Osterhammel, J. (2003). Dekolonisation. Das Ende der Imperien. München: Beck.

Kağıtçıbaşı, Ç. (1996). Family and human development across cultures. A view from the other side.

Hillsdale, NJ: Erlbaum.

Kölbl, C. (Hrsg.). (2016). Schwerpunktthema: Indigene und indianistische Diskurse und Praktiken

in Bolivien. psychosozial, 39(3).

Kölbl, C. (2018). »Psicología del mexicano« – Zu einer prominenten indigen-psychologischen

Formder Gegenwartsdiagnostik und einermöglichen Alternative zu ihr. In P. Chakkarath &

D. Weidemann (Hrsg.), Kulturpsychologische Gegenwartsdiagnosen: Bestandsaufnahmen zu

Wissenschaft und Gesellschaft. Bielefeld: transcript (im Druck).

Long, W. (2017). Essence or experience? A new direction for African psychology. Theory & Psy-

chology, 27(3), 293–312.

Macusaya Cruz, C. (2016). Die Rolle von Fausto Reinaga im Indianismus. psychosozial, 39(3),

65–79.

Mansilla, H.C. F. (2016). Der Indianismus zwischen Globalisierung und Isoliertheit. Ein Beitrag zur

bolivianischen Ideengeschichte. psychosozial, 39(3), 53–64.

Martín-Baró, I. (1994). Writings for a liberation psychology. Cambridge, MA: Harvard University

Press.

Pillay, S. R. (2017). Cracking the fortress: Can we really decolonize psychology? South African Jour-

nal of Psychology, 47(2), 135–140.

Reinaga, F. (2007). La revolución india. La Paz: Wa-Gui [Orig. 1970].

Smith, L. T. (1999). Decolonizing methodologies. Research and indigenous people. New York: St.

Martin Press.

Straub, J. (2003). Psychologie und die Kulturen in einer globalisierten Welt. In A. Thomas (Hrsg.),

Kulturvergleichende Psychologie (S. 543–566). Göttingen et al.: Hogrefe.

Straub, J. (2014). Verletzungsverhältnisse. Erlebnisgründe, unbewusste Tradierungen und Ge-

walt in der sozialen Praxis. Zeitschrift für Pädagogik, 60(1), 74–95.

Dekolonisation

92

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Differenz

Astrid Utler

Der Begriff »Differenz« leitet sich vom Lateinischen differentia ab und bedeu-
tet so viel wie Unterschied, Verschiedenheit. Ausgehend von dieser elementaren
Begriffsbestimmung erörtere ich im Folgenden, wie Differenzen in sozial- und
kulturwissenschaftlichen Disziplinen sowie der Psychologie theoretisch konzep-
tioniert und empirisch erforscht werden. Daran anschließend wird dargelegt,
welchen Beitrag kulturpsychologische Überlegungen zur Beschreibung und Er-
forschung von Differenzen leisten können.

Sozial- und kulturwissenschaftliche Zugänge
zu Differenzen

Sozial- und kulturwissenschaftliche Disziplinen können auf eine jahrzehntelange
intensive theoretische wie empirische Auseinandersetzung mit Differenzen zu-
rückblicken (vgl. Diehm et al., 2017). So wurden und werden soziale Differenzen
wie Geschlecht, Generation, Behinderung und Ethnizität untersucht, seit einiger
Zeit auch in ihren Verschränkungen (ebd., S. 10). Begleitet werden die empiri-
schen Untersuchungen von einer intensiven theoretischen Auseinandersetzung
mit dem Differenzbegriff und damit verbunden differenztheoretischem Denken
(vgl. z.B. Ricken & Balzer, 2007 oder Thompson, 2016).

Eine der zentralen theoretischen Annahmen ist, dass Differenzen sozial kon-
struiert werden, und dass Differenzzuschreibungen zur Manifestation der (kon-
struierten) Unterschiede führen (können) (vgl. Diehm et al., 2017). In den Dif-
ferenzierungspraktiken spiegeln sich zudemMacht- und Herrschaftsverhältnisse
wider (denn nicht jede_r ist überhaupt in der Position, gesellschaftlich relevante
Unterscheidungen wirkmächtig vorzunehmen), wodurch in letzter Konsequenz
(gesellschaftliche) Ungleichheit befördert wird. Im Migrationskontext dient als
Grundlage für die Konstruktion von Differenz meist »die« Kultur, die als na-
tional beziehungsweise ethnisch sowie statisch entworfen wird.

93

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Das Bewusstsein um die Gefahr von Differenzkonstruktionen und -zuschrei-
bungen hat unter anderem in erziehungswissenschaftlich fundierten Studien zu
einem Paradigmenwechsel in der Erforschung von Differenzen geführt. Derzeit
werden Differenzen vor allem ethnografisch oder biografieanalytisch untersucht
(vgl. ebd.), beispielsweise im Kontext der biografischen Narrationen und Kon-
struktionen vonMigrant_innen (z.B. Badawia, 2002).

Psychologische, kulturvergleichende Zugänge
zu Differenzen

In der »klassischen« psychologischen Forschung lässt sich keine vergleichbare1

Ausrichtung der theoretischen Beschäftigung mit dem Begriff der »Differenz«
nachzeichnen und auch in den gängigen psychologischen Lexika (z.B. Wirtz,
2017 oder Hogan, 2009) sind keine Einträge zu »Differenz« zu finden. Dies
heißt jedoch nicht, dass Unterschieden in der Psychologie keine Bedeutung zu-
kommen würde, eher im Gegenteil. Insbesondere in der naturwissenschaftlich
orientierten»klassischen«Psychologie resultiert ein nicht unerheblicherTeil des
Erkenntnisgewinns aus Unterschiedsermittlungen: Um herauszufinden, ob ein
Treatment erfolgreich war, wird mittels statistischer Verfahren (etwa t-Tests oder
Varianzanalysen) bestimmt, ob beziehungsweise inwieweit sich die Werte einer
Versuchsgruppe von denen einer oder mehrerer Kontrollgruppe(n) unterschei-
den (vgl. z.B. Döring & Bortz, 2016). Zudem haben sich manche Teildisziplinen
wie dieDifferentielle Psychologie (die dieDifferenz bereits imNamen trägt) oder
die Kulturvergleichende Psychologie auf die Erforschung interindividueller oder
kultureller Unterschiede im menschlichen Erleben und Verhalten spezialisiert.

Die Selbstverständlichkeit, mit der Differenzen in der Psychologie erforscht
oder als Analyseeinstellung verwendet werden, könnte mitverantwortlich dafür
sein, dass Unterschiede gar nicht erst als theoretisch reflexionsbedürftig erachtet
werden.WieDifferenzen,wenn sieGegenstand theoretischerReflexionenwerden,
konzeptioniert werden, soll nun anhand der Kulturvergleichenden Psychologie
aufgezeigt werden, die von manchen prominenten Vertreter_innen als Dachdiszi-
plin der Kulturpsychologie angesehen wird (Berry et al., 2011, S. 3, 4, 7, 11).

1 Ein wichtiger Aspekt, ohne den Unterscheidungen nicht auskommen bzw. nicht vorge-

nommenwerden können, kann hier in statunascendinachvollzogenwerden: das Anstellen

von Vergleichen. Ohne diese vorgängigen Vergleiche kann keine Benennung eines Unter-

schieds erfolgen (vgl. Straub, 2007b, S. 113).

Differenz

94

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Um die theoretischen Überlegungen der Kulturvergleichenden Psychologie
zu (kulturellen) Differenzen besser nachvollziehen zu können, bedarf es zunächst
folgender Vergegenwärtigung: Die psychologische Forschung war und ist dar-
um bemüht, möglichst allgemeingültige Aussagen über menschliches Erleben
und Verhalten zu treffen, also Aussagen, die sich von der untersuchten (reprä-
sentativen) Stichprobe auf die Gesamtbevölkerung und damit möglichst auch
auf andere Länder übertragen lassen (ebd., S. 6–7). Daher hat »Kultur« in psy-
chologischen Untersuchungen über lange Zeit kaum eine Rolle gespielt und die
theoretischen Überlegungen zu (kulturellen) Unterschieden kreisen auch heu-
te noch um die Frage, in welchem Ausmaß sich psychologische Prozesse über
Kulturen hinweg ähneln oder unterscheiden (ebd., S. 9). Als Einordnungshilfe
dient häufig eine Skala mit den beiden Polen universalism (mit den Ausprägun-
gen »extrem« und»gemäßigt«) und relativism (mit denselben Ausprägungen):
Namhafte Vertreter_innen der Kulturvergleichenden Psychologie distanzieren
sich dabei vom »extremen Universalismus« (also der Annahme, dass kulturel-
le Faktoren keinen Einfluss auf menschliches Verhalten haben) ebenso wie vom
»extremen Relativismus«, für den mit Kenneth und Mary Gergen zwei Ver-
treter_innen der Kulturpsychologie als Beispiel angeführt werden (ebd., S. 7).
Ein weiterer Gesichtspunkt, der theoretisch betrachtet wird, ist die Frage, in-
wieweit die Erkenntnisse zu kulturellen Unterschieden generalisierbar sind. Also
beispielsweise, ob und inwieweit »Kulturdimensionen« »pauschale« Aussagen
über die »gesamte« Kultur zulassen. Dabei ist auch hier der Anspruch der kul-
turvergleichenden Forschung klar: Je umfassender ein abstraktes Konzept, desto
besser (ebd., S. 296).

Vor dem Hintergrund der obigen Ausführungen kann es zunächst als Erfolg
gewertet werden, dass die Berücksichtigung kultureller Differenzen zu einem fes-
ten Bestandteil psychologischer Studien geworden ist. Allerdings weisen viele
Studien ein eher einseitiges Verständnis vonKultur und kulturellerDifferenz auf:
Letztlich wird unter kultureller Differenz oft nur die nationale oder ethnische
Zugehörigkeit der Versuchspersonen verstanden, die dann als unabhängige Va-
riable dient (z.B. Kim et al., 2012). Hier wäre eine kritische Reflexion nötig, ob
durch diese Art der Forschung Differenzen nicht eher zugeschrieben und mani-
festiert als (wie es eigentlich derAnspruch ist)»neutral« beschriebenwerden. Im
Folgenden werden exemplarische kulturpsychologische Betrachtungen zu (kul-
turellen) Differenzen skizziert, die einer solchen kritischen Reflexion zuarbeiten
sollen.

Differenz

95

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kulturpsychologische Betrachtungen
von (kulturellen) Differenz(en)

Die folgenden Überlegungen leiten sich unter anderem aus den theoretischen
und empirischen Befunden eines Forschungsprojekts ab, in dem ich untersucht
habe, welche Differenzerfahrungen Jugendliche in plurikulturellen Gruppenma-
chen und wie sie damit umgehen (Utler, 2014).

Differenzen als situativ, kulturell und/oder persönlich bedingt

Eine kulturpsychologische Sichtweise, die menschliches Handeln und Erleben
grundsätzlich als kulturell, sozial und biografisch bedingt erachtet, legt nahe,
dass Differenzen, die in zwischenmenschlichen Interaktionen auftreten, aus al-
len genannten Faktoren (und deren Zusammenspiel) resultieren können. Dabei
ist mit Kultur kein statisches, homogenes Gebilde gemeint, sondern ein dyna-
misches Wissens- und Orientierungssystem, das von Menschen ausgehandelt
wird. Diese »Kultur«-Aushandlungen erfolgen nicht nur inNationen oder eth-
nischen Gruppen, sondern letztlich in allen Gruppen und Räumen, in denen
Menschen – in welcher Form auch immer – zusammentreffen und miteinander
interagieren: Sei es nun in realen Begegnungen (z.B. in Familien oder kleineren
Unternehmen), sei es in virtuellen Räumen (z.B. auf Facebook oder Instagram)
oder auch in institutionell verankerten oder sozial geformten Gebilden (z.B.
Milieu, Geschlecht). Zur Bezeichnung dieser Vielfalt an kulturellen Gebilden
wählt Straub – angelehnt an das griechische Wort »topos« – den Begriff der
»Kulturatope« (Straub, 2007a, S. 20), der es erlaubt, »an materielle Räume
ebenso zu denken wie an metaphorisch konzeptualisierte, virtuelle Räume«
(ebd. S. 21). Für die Untersuchung von Differenzen bedeutet dies, dass der
forschende Blick nicht auf national-kulturelle Differenzen beschränkt werden,
sondern breiter ansetzen sollte. Denn letztlich lässt sich nur so herausfinden,
welche Differenzen sich im zwischenmenschlichen Umgang überhaupt und in
welchen Kontexten manifestieren. In meiner Untersuchung zeigte sich auf diese
Weise, dass – je nach Situation und Gruppe – »alle möglichen« Differenzen
von persönlichen über entwicklungsbedingte bis hin zu religiös- oder ethnisch-
kulturellen auftreten können.Und dass sich – bei aller Vielfalt derDifferenzen –
in der Art, wie die Jugendlichen damit umgehen, viele Gemeinsamkeiten finden
lassen.

Differenz

96

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Differenz als Zuschreibung und Erlebnis

Wie bereits dargelegt, werden Differenzen in zahlreichen Disziplinen vor allem
mit Blick auf damit einhergehende Zuschreibungen thematisiert: Das heißt, je-
mand wird als »anders« angesehen und behandelt, weil er/sie einer bestimmten
Gruppe, Nation, »Kultur« angehört. Diese Form der Differenzzuschreibung
wird in interkulturellen oder kulturvergleichenden Untersuchungen – vielleicht
auch aufgrund einer stärker intersubjektiv und weniger gesellschaftlich orien-
tierten Perspektive – zweifelsohne zu oft vernachlässigt, sollte aber dringend
mitberücksichtigt werden (vgl. Utler, 2014).

Darüber hinaus zeigt sich aber, dass auch unterschiedliche Orientierungssys-
teme zu teils massiven Differenzerfahrungen führen können. Konkret heißt dies,
dassmir eineReaktion oder eineVerhaltensweisemeinesGegenübers»komisch«
erscheinenmag, weil ich vor demHintergrundmeines eigenenOrientierungssys-
tems eine andere Reaktion erwartet oder für angemessen erachtet hätte. Mit dem
entsprechendenHintergrundwissen lässt sichdasVerhalten zumindest annähernd
(wenn auch nicht zwangsläufig vollständig) verstehen. Daher plädiere ich dafür,
Differenzen nicht nur im Sinne der Zuschreibung, sondern auch als Erlebnis zu
konzeptionieren und zu untersuchen, wobei ich das folgende Begriffsverständnis
zugrunde lege: »Als Differenz[erlebnis] kann jegliche Form der Irritation, Ver-
wunderung oder Überraschung bezeichnet werden, die auftritt, wenn sich eine
Person aufgrund persönlicher, situativer oder kultureller Besonderheiten anders
verhält, als es der Interaktionspartner aufgrund seines kulturellen und persönli-
chen Hintergrundes als ›noch normal‹ erwarten würde« (ebd., S. 333).

Differenzen in unterschiedlichen Qualitäten und Abstufungen

Im Alltagsverständnis werden Differenzen oft mit Meinungsverschiedenheiten,
Konflikten und Streit gleichgesetzt. Daher ist es wenig verwunderlich, dass Dif-
ferenzen oft als ausschließlich negativ betrachtet werden. Dennoch greift dieser
Blick zu kurz,wie StraubmitBlick auf kulturelleDifferenzenkonstatiert:»[K]ul-
turelleDifferenzen[…]gehörenzueinemLeben,dasunsereNeugierwecken,wach
halten und faszinierende Aussichten auf die Erweiterung des eigenen Horizonts
und Handlungspotentials eröffnen mag« (Straub, 2007b, S. 110). Differenzen
(und hier meine ich jegliche Art von Differenz) können also Lernpotenziale
eröffnen, auch wenn die Beteiligten in der Wahrnehmung dieses Potenzials Un-
terstützung benötigen mögen (vgl. Utler, 2014, S. 347ff.). Hinzu kommt, dass

Differenz

97

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nicht alle Differenzen als gleich bedeutsam oder gravierend erlebt beziehungs-
weise konstruiert werden. Hier ist in Anlehnung an Waldenfels (1997) eine
Differenzierung in alltägliche (innerhalb einer gewissen Vertrautheitsordnung)
und strukturelle (außerhalb der vertrauten Ordnung) Fremdheit beziehungswei-
se Differenz ratsam.

Von der Differenz zur Diversität (undwieder zurück)

Im Bemühen, Differenzen und heterogene Gesellschaften positiv zu rahmen,
hat sich in den vergangenen Jahren der Begriff der »Diversität« etabliert, in-
klusive zahlreicher Projekte, die einen produktiven Umgang mit Diversität in
unterschiedlichen, etwa pädagogischen, Feldern fördern sollen. Doch die aktu-
ellen Entwicklungen (wie der Erfolg der AfD bei den Bundestagswahlen 2017)
zeigen, dass es mehr bedarf als einer politisch gewollten, normativen Etablierung
einer positiven Sichtweise auf Diversität. Hier eröffnen sich Forschungsdesidera-
te, aber auch die Notwendigkeit, die Erkenntnisse aus der Theorienbildung und
Erforschung zu Differenz(en) einzubeziehen und zu berücksichtigen.

Literatur

Badawia, T. (2002). »Der dritte Stuhl«. EineGrounded-theory-Studie zumkreativenUmgangbildungs-

erfolgreicher Immigrantenjugendlicher mit kultureller Differenz. Frankfurt/M.: IKO.

Berry, J.W., Poortinga, Y.H., Breugelmans, S.M., Chasiotis, A. & Sam, D. L. (2011). Cross-cultural psy-

chology. Research and applications (3. Aufl.). Cambridge: Cambridge University Press.

Döring, N. & Bortz, J. (2016). Forschungsmethoden und Evaluation in den Sozial- und Humanwis-

senschaften (5., vollst. überarb., aktual. u. erw. Aufl.). Heidelberg et al.: Springer.

Diehm, I., Kuhn, M. & Machold, C. (2017). Differenz und Ungleichheit in der Erziehungswis-

senschaft – einleitende Überlegungen. In I. Diehm, M. Kuhn & C. Machold (Hrsg.),

Differenz – Ungleichheit – Erziehungswissenschaft. Verhältnisbestimmungen im Interdiszipli-

nären (S. 1–26). Wiesbaden: Springer VS.

Hogan, H. (Hrsg.). (2009). Der Brockhaus Psychologie. Fühlen, Denken und Verhalten verstehen (2.,

vollst. überarb. Aufl.). Mannheim: Brockhaus.

Kim, H., Schimmack, U. & Oishi, S. (2012). Cultural differences in self- and other-evaluations and

well-being: A study of European and Asian Canadians. Journal of Personality and Social

Psychology, 102, 856–873.

Ricken, N. & Balzer, N. (2007). Differenz: Verschiedenheit – Andersheit – Fremdheit. In J. Straub, A.

Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kom-

petenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungsfelder (S. 56–69). Stuttgart et al.: Metzler.

Differenz

98

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Straub, J. (2007a). Kultur. In J. Straub, A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch in-

terkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungsfelder

(S. 7–24). Stuttgart et al.: Metzler.

Straub, J. (2007b). Andere Fremde. Annotationen zur Erforschung kultureller Differenz und inter-

kultureller Kommunikation im Rahmen einer relationalen Hermeneutik. In H.Chr. Koller,

W. Marotzki & O. Sanders (Hrsg.), Bildungsprozesse und Fremdheitserfahrung. Beiträge zu ei-

ner Theorie transformatorischer Bildungsprozesse (S. 109–140). Bielefeld: transcript.

Thompson, C. (2016). Differenz. In P. Mecheril (Hrsg.), HandbuchMigrationspädagogik (S. 59–72).

Weinheim: Beltz.

Utler, A. (2014). Aber der Tongchun is’ echt komisch – Differenzerfahrungen im Migrationskontext.

Bochum: Westdeutscher Universitätsverlag.

Waldenfels, B. (1997). Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden I. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Wirtz, M.A. (Hrsg.). (2017). Dorsch. Lexikon der Psychologie (18., überarb. Aufl.). Bern et al.: Huber.

Differenz

99

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Erzählung

Michael Bamberg

Von altenMythen und heiligen Texten zummodernen Roman und hinab zu pro-
fanen, alltäglichenAktivitäten desGeschichtenerzählens –Erzählungen scheinen
einen besonderen Stellenwert unter denjenigen Diskursarten zu genießen, die
menschliche und institutionelle Identitäten beeinflussen. Um zu verstehen, wer
wir sind, werden Erzählungen benutzt, um uns von anderen zu unterscheiden,
oder um unsere Gemeinsamkeit zu unterstreichen. Erzählungen erlauben uns
ebenso, einen Sinn für Handlungsfähigkeit und Eingebettetsein in strukturelle
Zwänge zu konstruieren. Und schließlich sind sie attraktive Kandidaten, um Fra-
gen, ob wir uns ändern oder ob wir dieselbe Person über Zeit und Ort hinweg
bleiben, auch nur annähernd kohärent beantworten zu können.

Unabhängig davon, ob Erzählungen Daten für unsere empirische Arbeit
bilden oder Erzählungen der Gegenstand unseres Interesses sind, ist es not-
wendig, zu definieren, was wir meinen, wenn wir den Begriff Erzählung
verwenden. Dabei müssenDefinitionen als relativ und flexibel angesehen wer-
den, dienen sie doch verschiedenen Zwecken in verschiedenen Kontexten.
Eingedenk dieses Umstands ist es die Aufgabe, bestehende Arbeiten und De-
finitionen zu sichten, voneinander abzugrenzen, und zu untersuchen, was und
wie Erzählungen zu Theorien und praktischen Forschungsanwendungen im
weiten Feld menschlicher und institutioneller Interaktion und Kultur beitra-
gen können.

Erzählungen – Text oder Leben

Erzählungen als Texte

Erzähltheorien stammen anfangs aus einer starken Tradition, in der Erzählungen
als Texte betrachtet wurden. Innerhalb dieser Tradition sind geschriebene (und
hier insbesondere fiktionale) Texte der Prototyp. Hinter dieser Art der Theo-

101

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


riebildung steht eine langandauernde Akzeptanz der Autorität Des Wortes: Der
geschriebene Text, in spirituell-religiösen Schriften aufbewahrt, die auf uralte
Traditionen weltweit zurückgehen, wird herangezogen, um menschlichen Ge-
schichten, der menschlichen Existenz und der conditio humana Sinn zu verleihen
und sie zu legitimieren. Selbstverständlich beruht ihre Autorität weitgehend auf
dem Umstand, dass ausgewählte Geschichten zu einem verschriftlichten Kanon
geworden sind. Hermeneutik – ursprünglich insbesondere innerhalb jüdisch-
christlicher Traditionen als Wissenschaft davon, wie diese Arten autoritativer
Texte zu interpretieren seien – konnte sich zu einer Musterdisziplin für die Inter-
pretation von Texten im Allgemeinen aufschwingen und auf neu aufkommende
Arten literarischer Texte ausbreiten. Eine Auseinandersetzung zwischen Hans-
Georg Gadamer, Jürgen Habermas und Karl-Otto Apel zielte darauf ab, eine
Grundlegung des hermeneutischenVerstehens zu schaffen, die die Selbstreflexion
als notwendige Bedingung für die Möglichkeit von Kritik und sozialemWandel
überschreitet, indem sie eine kulturelle Untermauerung menschlicher Sinnbil-
dung anbietet.

Mit dieser Ausweitung strikt textlicher Exegese hin zu einem (universellen)
menschlichenVerstehen ging eine neue theoretischeOrientierung einher, mittels
derer versucht wird, exklusiver auf die Ingredienzien von Texten zu fokussie-
ren – sowohl in struktureller als auch in thematischer Hinsicht. In Anlehnung
an die strukturelle Linguistik unter dem Einfluss Ferdinand de Saussures ent-
wickelte sich diese Art des Zugangs zu Texten zu einer neuen Disziplin: der
Narratologie (Erzähltheorie). Sie verfolgt das Ziel, eine Wissenschaft der lite-
rarischen Textanalyse schlechthin zu entwickeln und dabei das Sammelsurium
subjektiver und ideologischer Interpretationen zu vermeiden. Dabei versucht sie,
ihr Hauptaugenmerk auf Struktur und Form zu richten sowie die Terminologie
zu verfeinern, die eine Art Konglomerat bieten sollte, in das unterschiedli-
che Arten von Erzählungen hineingefüllt werden können. Dies hat die Arbeit
von Linguist_innen, Ethnolog_innen, Anthropolog_innen und zunehmend So-
ziolog_innen stark beeinflusst, die ihren Umgang mit mündlich gesammelten
Erzählungen bislang wenig hinterfragt haben. In jüngerer Zeit haben sich die
Texte der Erzählforschung durch die Verschriftlichung von Audio- und Video-
material weiter verändert. So entstandenTexte, die imHinblick auf denEinbezug
kontextueller Aspekte sowie akustischer und visueller Hinweise (wie Tonhöhe,
Einatmen, Pausenlängen, aber auchGesten,Gesichtsausdrücke sowie Blicke) prä-
ziser geworden sind.

Erzählung

102

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Erzählungen als Leben

Im Unterschied zu der Erzählung-als-Text Metapher legt ein anderer theo-
retischer Rahmen sein Augenmerk weniger auf die textuelle »Natur« von
Erzählungen, sondern behauptet, dass es die Erzählkompetenz sei, die uns
zu Menschen mache (homo narrans) (zu narrativer bzw. historisch-narrativer
Kompetenz s. Straub, 1998). Diese Sichtweise verankert menschliche Sinn-
bildung in der Erzählung und taucht typischerweise in zwei Versionen auf,
wobei beide von ihnen Erzählung als außergewöhnlich ansehen. Die schwäche-
re Version spielt auf die Fülle und Allgegenwärtigkeit von Erzählungen an und
stützt sich auf die Emergenz von Erzählkompetenzen im Laufe der mensch-
lichen Evolution. Mit der Argumentation, definitorische Charakteristika zu
haben, wird versucht, die Erzählung zur Rahmung par excellence zu machen,
um kulturelle, ethnische, nationale und individuelle Entitäten (und ihre Un-
terschiede) über die Zeit hinweg verständlich zu machen. Die stärkere Version
der Außergewöhnlichkeitsthese macht die Erzählung zu einem Schlüsselkon-
zept für menschliche Existenz und Reflexivität und sieht sie damit letztlich als
verantwortlich für die Evolution des menschlichen Geistes, menschlicher In-
tentionalität, Handlungsfähigkeit und Moralität. Gelegentlich wird die These
sogar in den Bereich dessen ausgedehnt, was als lebenswert oder als sinnvolles
Leben gilt. Sowohl schwächere als auch stärkere Formen der Außergewöhnlich-
keitsthese greifen auf die Arbeiten von Jerome Bruner (1991, 2004), Alasdair
MacIntyre (1984), Donald Polkinghorne (1988) und Theodore Sarbin (1986)
zurück – Arbeiten, die anfangs zum narrative turn in den Geistes-, Sozial- und
Kulturwissenschaften beigetragen haben (zum narrative turn speziell in der
Psychologie vgl. Echterhoff und Straub, 2003, 2004). Was diese Arbeiten ge-
meinsam haben, ist eine Kritik von »fundamentalistischen« Orientierungen
in derWissenschaftstheorie und einen wachsenden Einbezug von Subjektivität
und gelebter Erfahrung als relevant für jedwede Formhumanwissenschaftlichen
Forschens. Im Nachgang dieser Wende wurden zwei ursprünglich distinkte Ar-
gumente miteinander verschmolzen: Das erste besteht in der Annahme, dass
menschliches Leben nicht nur (retrospektiv) durch Erzählungen verständlich
gemacht wird, sondern ebenso narrativ gelebt wird. Mit anderenWorten: Leben
und Erzählung werden verschmolzen, wobei beide durch die Linse des jeweils
anderen betrachtet werden. Diese Tendenz, die Erzählung theoretisch zu be-
stimmen als das exklusive Werkzeug, um Leben zu verstehen, mag von einer
neuen Technik, Erzählforschung zu betreiben, angeregt worden sein, dem bio-
grafisch-narrativen Interview.

Erzählung

103

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Narrative Praktiken

Im Unterschied zu Nominaldefinitionen der Erzählung schlagen Theorien, die
sich dem Erzählen als Aktivität zuwenden, vor, sich dem Erzählen als interakti-
ver Praktik unter der Überschrift einer small story theory zu nähern (Bamberg,
2011; Bamberg & Georgakopoulou, 2008). Während die small story-Forschung
ursprünglich die big story-Forschung kritisierte, welche weitgehend auf biogra-
fischen Interviews (in ihrem Versuch, Erzählung und Leben zu verschmelzen)
beruht, fokussieren jüngere Debatten zunehmend auf eine weitere Bandbreite
theoretischer Differenzen.

Als Erstes geht die small story theory davon aus, dass Erzählaktivitäten in vor-
hergehende und nachfolgende turns von alltäglichen Interaktionen eingebettet
sind. Diese Form, das Erzählen zu kontextualisieren, impliziert eine konver-
sationelle Thematik und eine thematische Kontiguität, die erkennbar werden
lässt, wann, wo und wie Geschichten auftauchen. Gesprächspartner_innen be-
obachten sich gegenseitig (und sich selbst), indem sie fragen: »Warum diese
Geschichte hier und jetzt?« Sie versuchen herauszufinden, wie und weshalb ein
Thema – typischerweise aus dem Dort und Damals der erzählten Zeit – für
dasHier und Jetzt der Erzählzeit relevant gemacht wird. Genau hier wird offen-
sichtlich, dass Wechsel in den Modus des Geschichtenerzählens nicht zufällig
oder unbeabsichtigt sind. Vielmehr nehmen Gesprächspartner_innen an, dass
das Erzählen ein intentionaler Akt ist, der wichtig dafür ist, welche aktuelle kom-
munikative Angelegenheit bearbeitet werden soll. Und die Annahme ist die, dass
die Bewertung der interaktionalen Angelegenheit eines Wechsels ins Erzählen
bedarf.

Zweitens benötigenErzählaktivitäten eineMenge interaktionalerArbeit:Der
Wechsel insErzählenwird typischerweise vondemdiskursivenAngebot begleitet,
die Redezeit für einen ausgedehnten turn zu behalten und gegen Ende der Er-
zählung den Gesprächspartner_innen den Einsatz dafür zu geben, dass es nun an
ihnen ist, zu antworten. Wenn man Erzählungen als narrative Praktiken betrach-
tet, priorisiert man das relationale interaktive Geschehen, das Erzählaktivitäten
vollbringen. Die Annahme besteht hier darin, dass Mitglieder von Communities
of Practice ein kulturelles Verständnis von Erzählen und Erzählung teilen – und
zwar nicht in Form technischer oder theoretischer Konzepte zweiter Ordnung,
sondern in Form von leiblichen und verbalen Praktiken, die in alltägliche soziale
Interaktionen eingebettet sind. Während die diskursiven Funktionen des Erzäh-
lens vielfältig seinmögen – etwa um bloß zu unterhalten, umReue zu zeigen oder
um ein Argument auszugestalten –, sollten die interpersonalen Funktionen des

Erzählung

104

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Erzählens am besten um drei Arten von Identitätsarbeit herum angeordnet wer-
den.

Zunächst einmal kennzeichnen wir uns in unseren täglichen Praktiken als
unterschiedlich, ähnlich oder gleich in Bezug auf andere. Die Integration und
Differenzierung eines Sinns dafür, wer wir imHinblick auf andere sind, findet im
Austausch von einem Moment zum nächsten statt. Dabei werden Geschichten
über das Selbst und Andere von Kindheit an eingeübt. Eine zweite Identitäts-
komponente lässt sich als »Handlungsfähigkeit« charakterisieren. Obwohl es
so scheint, als existiere Handlungsfähigkeit a priori in Form eines menschlichen
Vermögens, wird vorgeschlagen, Handlungsfähigkeit besser als Raum zu fassen,
in dem wir in zwei entgegengesetzte Richtungen navigieren: die eine von Welt-
zur-Person, die andere von Person-zur-Welt. Es ist möglich, sich selbst als pas-
siven Spielball von Mächten (biologischer oder sozialer Natur) zu definieren,
wie es ebenso möglich ist, Welt als ein Produkt des Selbst zu betrachten (bei
der das Selbst sich als handlungsmächtig positioniert). Die Navigation zwischen
Handlungsfähigkeit undPassivitätwirddort besonderswichtig,woErzählfiguren
als beteiligt und verantwortlich dargestellt werden, im Unterschied zur Negie-
rung von Schuldfähigkeit, wie beispielsweise bei Missgeschicken oder Unfällen.
Wiederum sind Erzählungen über (vergangene)Handlungen dazu geeignet, Ori-
entierungen dieser Art aufzunehmen und einzuüben. Drittens können wir, wenn
wir die Vergangenheit auf die Gegenwart beziehen, entweder unsere Konstanz
unterstreichen – das heißt, wir erklären, dieselbe Person zu sein, die wir immer
waren – oder wir können uns als Person darstellen, die eine graduelle (kontinuier-
liche) oder radikale (diskontinuierliche)Wandlung durchgemacht hat. Während
Navigationen im Hinblick auf Identität zwischen Gleichheit und Differenz und
zwischen den beiden Navigationsrichtungen des Person-und-Welt Dilemmas Di-
achronizität als eine wesentliche Vorbedingung nicht benötigen, scheint es, dass
Navigationen zwischen Konstanz und Wandel der Korrelation zweier Ereignisse
in der Zeit bedürfen – was einige Erzählforscher_innen für die minimale De-
finition einer Erzählung halten (vgl. Labov & Waletzky, 1997). Damit scheint
es, dass Navigationen zwischen Konstanz und Wandel ein gutes Argument da-
für abgeben, Erzählaktivitäten als einen bevorzugten Ort für Identitätspraktiken
auszuzeichnen.

Wirft man am Ende die Frage auf, ob Erzählungen als Texte oder als Leben oder
ob sie als lediglich lokale Antworten auf »Warum diese Geschichte hier und
jetzt« aufgefasst werden sollen, so kann man zumindest festhalten, dass alle Zu-
gänge ähnliche Ziele verfolgen; Ziele, die sich um Sinnbildung, Verstehen und

Erzählung

105

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


letztlich um die Frage drehen, wie sich Menschen zu anderen und zu sich selbst
positionieren, mithin um Fragen nach Sozialität und Identität. Wenn jedoch ge-
fragt wird, was mit dem Begriff Erzählung gemeint ist und wie das Konzept der
Person theoretisch abgesichert wird, starten alle drei Ansätze von bemerkenswert
unterschiedlichen Positionen. Während Ansätze, die Erzählungen unter textuel-
ler Perspektive und unter der Perspektive narrativer Praktiken betrachten, einige
gemeinsame Annahmen teilen, unterscheiden sie sich im Hinblick auf folgen-
des: Erzählung als Text beruht auf einer kognitiv geteilten, aber relativ abstrakten
Kompetenz, wohingegen narrative Praktiken auf situierten Interaktionen beru-
hen. Insofern bedürfen beide recht verschiedenerArten der Erzählforschung.Der
Unterschied liegt in einer unterschiedlichen Konzeptualisierung der Person und
von Institutionen/Organisationen. Bei jener wird die Person imWesentlichen als
Monade gedacht, kann aber auf ihre selbstreflexive Kompetenz zur Selbsterzäh-
lung zurückgreifen, das heißt, den homo narrans in Sprecher_in undAdressat_in
aufgliedern, um somit Fragen nach Sinn und Bedeutung, Moralität und Leben
zu stellen – und zwar so, als ob sie zu sich selbst sprechen würde. In narrativen
Praktiken werden diese Fragen dagegen in den Stoff profaner und alltäglicher,
wiewohl dezidiert kultureller Interaktionen hineingewoben, innerhalb derer Er-
zählpraktiken einen besonderen kulturellen Rahmen bieten, um in potenziell
neuartiger Weise auszuprobieren, wer wir sind. Wenn man somit Erzählaktivitä-
ten als kulturelle Praktiken betrachtet, dann hat dies potenziell Rückwirkungen
auf traditionelle Formen der Theoriebildung in diesem Feld. Dieser Rahmen
entkleidet Geschichten und Narrative nicht ihrer formalen/strukturellen und
kulturellen Charakteristika und definitiv auch nicht ihrer Inhalte. Form und
Inhalt werden jedoch so betrachtet, dass sie im Dienst einer relationalen und
interaktionalen Identitätsarbeit stehen, wobei sie fragen und zu beantworten ver-
suchen: weshalb diese(s) besondere Narrativ/Geschichte hier und jetzt.

Aus dem Englischen von Carlos Kölbl und Anna Sieben

Literatur

Bamberg, M. (2011). Narrative practice and identity navigation. In J.A. Holstein & J. F. Gubrium

(Hrsg.), Varieties of narrative analysis (S. 99–124). London et al.: Sage Publications.

Bamberg, M., & Georgakopoulou, A. (2008). Small stories as a new perspective in narrative and

identity analysis. Text & Talk, 28(3), 377–396.

Bruner, J. (1991). The narrative construction of reality. Critical Inquiry, 18(1), 1–21.

Bruner, J. (2004). Life as narrative. Social Research, 71(3), 691–710.

Erzählung

106

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Echterhoff, G. & Straub, J. (2003, 2004). Narrative Psychologie: Facetten eines Forschungspro-

gramms. Handlung Kultur Interpretation. Zeitschrift für Sozial- und Kulturwissenschaften, 12,

317–342 (Teil 1); 13, 151 –186 (Teil 2).

Labov, W., & Waletzky, J. (1997). Narrative analysis: Oral versions of personal experience. Journal

of Narrative and Life History, 7(1–4), 3–38.

MacIntyre, A. (1984). After virtue. A study in moral theology (2. Aufl.). Notre Dame: Notre Dame

University.

Polkinghorne, D. E. (1988).Narrative knowing and the human sciences. Albany, NY: State University

of New York Press.

Sarbin, T. (1986.).Narrative psychology: The storied nature of narrative of human conduct. New York:

Praeger.

Straub, J. (1998). Geschichten erzählen, Geschichte bilden. Grundzüge einer narrativen Psy-

chologie historischer Sinnbildung. In ders. (Hrsg.), Erzählung, Identität und historisches

Bewußtsein. Die psychologische Konstruktion von Zeit und Geschichte (S. 81–169). Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Erzählung

107

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Familie

MeikeWatzlawik

»Familie« leitet sich ursprünglich von dem lateinischen Wort familia ab, das
zunächst nicht etwa auf Eltern und ihre Kinder verwies, sondern als Begriff die
Dienerschaft eines Haushalts meinte (lat. famulus=Dienender, Versklavter) – in
Abgrenzung von domus, dem Haus(halt) und den dazu gehörenden Personen,
denen gedient wurde (Harper, 2001–2017). Nicht der Bedeutungshorizont von
domus erweiterte sich im Verlauf, sondern der der familia: In Definitionen von
Familie aus dem16. und17. Jahrhundertwird zumBeispiel auf eineGemeinschaft
verwiesen, ein Kollektiv, das zu einem Haushalt gehört – (verheiratete) Eltern,
Kinder undDienerschaft eingeschlossen (vgl.The Century Dictionary and Cyclo-
pedia für die englische Sprache). Eine genetische Abstammung beziehungsweise
Verwandtschaft zwischen den Familienmitgliedern scheint in dieser Definition
möglich, aber nicht notwendig.

Familie, Haushalt und gemeinsamer Lebensmittelpunkt

Die Familie (auch) über den gemeinsamen Haushalt zu definieren, war später
noch vielerorts Ausgangspunkt für Definitionen und zum Beispiel amtliche Sta-
tistiken (Bertram, 2002). So konnte mit Familie eine »rechtlich gesicherte[n]
Lebens- undHaushaltsgemeinschaft eines Ehepaaresmit seinen eigenen (unmün-
digen) Kindern« (Gukenbiehl, 1992, S. 83) gemeint sein. Neben dem Ort ist
in dieser Definition jedoch die Legalität zentral, die letztendlich auch die Be-
dingung der genetischen Verwandtschaft ersetzt: Das Legalitätsprinzip wird dem
Zeugungsprinzip (Blutsverwandtschaft) übergeordnet, wodurch Adoptivkinder
bereits mitgedacht werden, aber andere Familienformen (s. u.) immer noch ausge-
schlossen sind. Auch wird in dieser Definition deutlich, dass die Einheit Familie
kleiner gedacht wird als in den oben erwähnten größerenHaushaltsfamilien – ein
Wandel, den Bertram (2002) auf gesellschaftliche Veränderungen (Industrielle
Revolution) im 18. und 19. Jahrhundert zurückführt.

109

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Während der Haushalt einen gemeinsamen Lebensmittelpunkt annimmt,
sind die rechtliche Absicherung und Abstammung ortsungebundene Kriterien,
was der zunehmenden Multilokalität von (Mehrgenerations-)Familien eher ge-
recht wird (Bertram, 2002). Allerdings fehlt hier immer noch die emotionale
Komponente derVerbundenheit ihrerMitglieder, dieweder durchLegalität noch
Abstammung garantiert werden kann. Während der gemeinsame Haushalt also
an Bedeutung verliert, wird die Beziehung zwischen den Generationen immer
wichtiger, nicht zuletzt weil bei steigendem Lebensalter immer mehr Lebenszeit
miteinander verbracht werden kann/muss.

Mythos Kernfamilie

InDeutschland ist jedenachkommendeGenerationdurch sinkendeGeburtenraten
ungefähr einDrittel kleiner als die vorherige (Seiler, 2006), sodass sichdieFamilien-
politik aufMaßnahmen zur Förderung von Familien konzentriert. Die Familie wird
hierbei als Gruppe beschrieben, bei der die Mitglieder emotional verbunden sind,
einander vertrauen und freiwillig lebenslangeVerantwortung füreinander überneh-
men, die»nur inAusnahmefällen rechtlich eingefordertwerden«muss (ebd., S. 3).
Zudem gewährt diese Einheit ihrenMitgliedern einenOrt der Persönlichkeitsent-
faltung. Seiler weist darauf hin, dass die Familie den Staat dadurch entlaste, da sie
die in einer Gesellschaft/Gemeinschaft etablierten Werte und Normen vermittle,
Individuen fördere, absichere und verpflege, also Aufgaben übernehme, die an-
sonsten von anderer, staatlicher Stelle geregelt werden müssten. Konkret wird hier
von der »Keimzelle einer zur Freiheit befähigten Gesellschaft« gesprochen (ebd.,
S. 4), ein Gedanke, der auch in weit älteren Publikationen bereits zu finden ist:
»in der zivilisierten Gesellschaft ist die Familie der Grundstein des gesellschaftli-
chen Gebäudes« (Strohmeyer, 1844, S. 343). Dabei bleibt, so Gukenbiehl (1992),
das »bürgerlich-urbane Leitbild der [Kleinfamilie] […] trotz wieder vorgetragener
Kritik und der Suche nach Alternativen (z.B. Kibbuz,Wohnkollektiv) bis in unse-
re Gegenwart bestimmend« (S. 85). Dies betont der Autor, zusammen mit Kopp,
auch noch 2003: Die bürgerliche Kleinfamilie diene immer noch als Ideal (S. 84).
JaanValsiner (2006) stimmtdieserBeobachtung insofern zu, als dass er denEinfluss
desMythos Kernfamilie1 (engl. nuclear family vs. extended family) in verschiedenen
Gesellschaften betont. Valsiner gibt jedoch zu bedenken, dass die öffentliche Rede

1 In beiden Fällen ist, egal ob von Klein- oder Kernfamilie die Rede ist, eine Vater-Mutter-

Kind(er)-Konstellation gemeint.

Familie

110

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


über ein Zielobjekt, wie in diesem Fall der Familie, oft nicht den eigentlichenCha-
rakter dieses Objekts darstellt, sondern ein bestimmtes Ideal desselben propagiert.

Familiäre Leitbilder

Familien befinden sich in verschiedenen Spannungsfeldern, da sie einerseits den
historisch gewachsenen politisch-strukturellen Rahmenbedingungen ausgesetzt
sind, diese andererseits aktiv mitgestalten, sodass sich nicht nur die Familien-
mitglieder zueinander positionieren, sondern auch eine Position zu gängigen
Leitbildern finden müssen. Leitbilder bestimmen letztendlich auch, ob eine Fa-
milie überhaupt gegründet wird (z.B. über Heiratspflichten, Vereinbarkeit von
Beruf und Familie etc.; vgl. Diabaté & Lück, 2014). Familienleitbilder werden
dabei auf unterschiedlichste Art undWeise transportiert: In den imHinduismus
beschriebenen Lebensphasen fällt der Familie beispielsweise zentrale Bedeutung
zu.Während die Kindheit noch relativ frei im Schoße der Familie verbracht wird,
folgt im Brahmacharya, der Jugend, die strengere Ausbildung zur Vorbereitung
auf das Erwachsenenalter. Dort angekommen, ist der »Hausvater« (Grihastha)
mit der Aufgabe konfrontiert, zu heiraten und selbst Kinder großzuziehen. Erst
wenn seine Söhne in der Lage sind, Verantwortung für die Familie zu überneh-
men, folgen weitere Stadien (Willers, 2009). Während dem Vater demnach die
Rolle des Familienoberhauptes zukommt, wird in Indien zu großenTeilen nur der
Mutter die Fähigkeit, »mamata« (oder mamta) für ihre Kinder zu empfinden,
zugesprochen (Chaudhary, 2007). Es wird also angenommen, dass eine tiefere
Verbundenheit zwischenMutter und Kind besteht, als es zum Vater hin möglich
wäre, da dieser die Kinder nicht austrägt.

In diesem Beispiel wird deutlich, dass sich auch gängige Geschlechternormen
beziehungsweise -stereotype in familiären Leitbildernwiderspiegeln. So setzt sich
auch das oben bereits begonnene Zitat von Strohmeyer (1844) wie folgt fort:
»und die vertrauensvolleHingebung von Seiten derGlieder gegen dasHaupt, die
liebevolle Fürsorge und Bevormundung von Seiten des Hauptes gegen die Glie-
der ist ein dem Familiensinn naturgemäß zustehendesMerkmal« (S. 343), wobei
das Familienoberhaupt hier ein cisgeschlechtlicher, heterosexuellerMann ist, von
dem erwartet wird, die ökonomische Sicherheit der Familie zu garantieren. Es
gibt also eine historisch gewachsene, soziokulturell stereotyp erwartete geschlech-
terspezifische Arbeitsteilung (vgl. Helfferich, 2017), die einen Bezug zu aktuellen
Ungleichheiten aufweist (vgl. Strauß, 2010). Dennoch existieren in Deutschland
mittlerweile (parallel) andere Leitbilder (vgl. die »postmoderne« Familie bei

Familie

111

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Lüscher et al., 1988; s. a.Wieners, 2013).2Durch die aktiveMitgestaltung der po-
tenziellen Mitglieder von Familien und die dadurch mögliche Ko-Konstruktion
von Leitbildern sind diese mittlerweile genauso pluralistisch (s. Alleinerziehende,
Regenbogen- und Patchworkfamilien etc.) wie die Möglichkeiten der Definition
von Familie selbst (rechtlich, biologisch, funktional etc.). Um dieser Pluralität
gerecht zu werden, sind (ethnozentrische) Definitionen eher offen formuliert:3

»Familie ist eine Gruppe von Menschen, die durch nahe und dauerhafte Bezie-
hungen miteinander verbunden sind, die sich auf eine nachfolgende Generation
hin orientiert und die einen erzieherischen und sozialisatorischenKontext für die
Entwicklung der Mitglieder bereit stellt« (Hofer et al., 2002, S. 6).

Die Definition selbst wirft in anderer Hinsicht wiederum einige Probleme
auf, da Eltern ihren Kindern nicht zwingend nahestehen (aber Lehrende und
Lernende in Institutionen; vgl. denHinweis auf »family atmosphere at the work-
place« von Kim et al., 2006, S. 449) oder ein Kind nach Trennung zwar beiden
Elternteilen emotional verbunden ist, diese untereinander jedoch keine »nahe«
Beziehung mehr führen (Hofer et al., 2002). Wann kann wer von Familie spre-
chen? Provokativ könnte auch gefragt werden, warum eine Definition überhaupt
notwendig ist und warum das Konzept nicht gegebenenfalls einfach aufgegeben
wird? Valsiner (2006) weist hier erneut auf das Interesse von Regierungsstruktu-
ren hin, die Kontrolle über die »minimal communities« zu behalten.

Mikrosystem Familie

Neben diesenWechselwirkungenmit derAußenwelt ist die Familie in sich ebenfalls
dynamischunddurchläuft verschiedeneVeränderungen imLaufe derZeit – geprägt
durch vorhersehbare Ereignisse (individuelle Lebenszyklen, z.B. eingeleitet durch
denAuszugderKinder) sowie unerwarteteHerausforderungen (z.B.Tod einesMit-
glieds). Gukenbiehl (1992) weist aber auch hier darauf hin, dass diese Dynamiken
nicht unabhängig von soziokulturellen Rahmen betrachtet und verstanden werden

2 Bei Kopp und Steinbach (2016) wird jedoch immer noch darauf hingewiesen, dass die

»Familiensoziologie Familie als gegengeschlechtliches Paar mit gemeinsamen Kindern

[definiere] und […] entsprechende andere Lebensformen mit jeweiligen Ergänzungen

oder gesonderten Begriffen« bezeichne (S. 77).

3 Oder es wird auf eine Definition verzichtet, aber die untergeordneten Phänomenewerden

als verschiedene familiäre Lebensformen klassifiziert (Valsiner, 2006, S. 152; s. a. Simon &

Stierlin, 1984, S. 106f.).

Familie

112

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


können, da »soziale Rollen, die dann wieder zu Leistungs-, Autoritäts- und Emoti-
ons-Strukturen oder zu (Ehe-, Eltern-Kind-,Geschwister-)Subsystemen zusammen-
geordnet werden können, die jeweiligen innerfamilialen Interaktionssituationen
und Handlungsmöglichkeiten« (S. 84) bestimmen (vgl. auch Boszormenyi-Nagys
undSparksArbeit von1973 zu family loyalties).Gerade die Erwartungshaltung,was
Familie leisten sollte beziehungsweise was angemessen ist und nach außen repräsen-
tiert werden sollte, überträgt sich auf das Mikrosystem selbst, was zum Beispiel zu
Familiengeheimnissen (kollektiver Verleugnung zum Schutz des Selbstwertgefühls
ihrer Mitglieder; Simon & Stierlin, 1984) oder Familienmythen führen kann (ge-
meinsame Verzerrung der Beziehungsrealitäten, z.B. Harmoniemythen; Simon &
Stierlin, 1984). Dabei müssen die an denMythen beteiligten Personen nicht einmal
mehr unter denLebendenweilen,wennder Familienmythos stark davon geprägt ist,
welchenEinfluss einzelne Individuen auf alle Beteiligten überGenerationen hinweg
hatten (z.B. in Form von Schuldzuweisungen). Individuelle Mitglieder einer Fami-
lie müssen sich mit diesen zum Teil über Generationen etablierten und gefestigten
Mythen und Erwartungen an die einzelnen Personen auseinandersetzen. Kann und
will das Individuum diesen entsprechen (Familienaufträge an- oder ablehnen)? Bei
der Suche nach einer Antwort muss sich die Person nicht selten mit kontroversen
Stimmen auseinandersetzen, da die verinnerlichten Familienpositionen der anderen
Mitglieder nicht unbedingt mit den eigenenWünschen oder den Erwartungen an-
derer sozialer Systemeübereinstimmen (vgl.Dialogical SelfTheory,Hermans, 2001).

Familie ist also ein vielschichtiges und letztendlich unklares Konstrukt, das
nur in der Zusammenschau der verschiedenen Ebenen diskutiert und untersucht
werden kann. Chaudhary et al. (2018) fassen dies wie folgt zusammen: Familien
sind komplexe und oft verwirrende Systeme, die sich dennoch über Jahrhunderte
hinweg behauptet haben. Sie sind sowohl Spiegel des jeweiligen sozialen Rah-
mens mit seiner kulturellen Geschichte als auch aktive Gestalterinnen desselben.

Literatur

Bertram, H. (2002). Familie. In M. Greiffenhagen & S. Greiffenhagen (Hrsg.), Handwörterbuch zur

politischen Kultur der Bundesrepublik Deutschland (S. 128–131). Wiesbaden: Westdeutscher

Verlag.

Boszormenyi-Nagy, I. & Spark, G.M. (1973). Invisible loyalties: Reciprocity in Intergenerational Family

Therapy. Oxford: Harper & Row.

Chaudhary, N. (2007). Mothers, fathers and parents: The linguistic landscape of parenting in In-

dia. In J. Valsiner & S. K. Geertz (Hrsg.), Semiotic rotations: Themaking of meaning in cultural

worlds. Charlotte, NC: Information Age.

Familie

113

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Chaudhary, N., Shukla, S. & Tomar, R. (2018). Family, identity and the Indian individual. In G. Misra

(Hrsg.), ICSSR survey of advances in psychology. New Delhi et al.: Oxford University Press (im

Druck).

Diabaté, S. & Lück, D. (2014). Familienleitbilder – Identifikation und Wirkungsweise auf generati-

ves Verhalten. Zeitschrift für Familienforschung, 26(1), 49–69.

Gukenbiehl, H. L. (1992). Familie. In B. Schäfers (Hrsg.), Grundbegriffe der Soziologie (S. 83–86). Op-

laden: Leske + Budrich.

Gukenbiehl, H. L. & Kopp, J. (2003). Familie und familiale Lebensformen. In B. Schäfers (Hrsg.),

Grundbegriffe der Soziologie (8., überarb. Aufl.) (S. 81–86). Opladen: Leske + Budrich.

Harper, D. (2001–2017). Online etymology dictionary: family (n.). https://www.etymonline.com/

word/family (03.11.2017).

Helfferich, C. (2017). Familie und Geschlecht. Eine neue Grundlegung der Familiensoziologie. Opla-

den et al.: Budrich.

Hermans, H. J.M. (2001). The Dialogical Self: Toward a theory of personal and cultural positio-

ning. Culture & Psychology, 7(3), 243–281.

Hofer, M., Wild, E. & Noack, P. (2002). Lehrbuch Familienbeziehungen: Eltern und Kinder in der Ent-

wicklung. Göttingen et al.: Hogrefe.

Kim, U., Yang, K.-S. & Hwang, K.-K. (2006). Indigenous and cultural psychology: Understanding peo-

ple in context. New York et al.: Springer.

Kopp, J. & Steinbach, A. (Hrsg.). (2016). Grundbegriffe der Soziologie. Wiesbaden: Springer VS.

Lüscher, F., Schultheis, F. & Wehrspaun, M. (1988). Die »postmoderne« Familie: Familiale Strategien

und Familienpolitik in einer Übergangszeit. Konstanz: Universitätsverlag.

Seiler, C. (2006). Familie ist wichtig – Warum eigentlich? Vortrag bei der Mitgliederversammlung

des Familienbundes der Katholiken im Bistum Erfurt und im Freistaat Thüringen, Erfurt.

Simon, F. B. & Stierlin, H. (1984). Die Sprache der Familientherapie. Ein Vokabular. Stuttgart: Klett-

Cotta.

Strauß, S. (2010). Familienunterbrechungen im Lebensverlauf als Ursache kumulativer Ge-

schlechterungleichheit. In A. Bolder, R. Epping, R. Klein, G. Reutter & A. Seiverth (Hrsg.),

Neue Lebenslaufregimes – neue Konzepte der Bildung Erwachsener? (S. 89–105). Wiesbaden:

VS.

Strohmeyer, F. (1844). Organisation der Arbeit. Belle-Vue: Verlags- & Sortimentbuchhandlung.

Valsiner, J. (2006). Culture in minds and societies: Foundations of cultural psychology. Neu-Delhi et

al.: Sage.

Wieners, T. (2013). Familientypen und Formen außerfamilialer Kinderbetreuung heute: Vielfalt als

Notwendigkeit und Chance. Berlin et al.: Springer.

Willers, C. (2009). Hinduismus/Buddhismus. In K. E. Grötzinger (Hrsg.), Religionen und Weltan-

schauungen (Band 4). Berlin: Berliner Wissenschafts-Verlag.

Familie

114

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Fremde

Heidrun Friese

Der, die, das. Der Artikel bildet »zusammen mit einem Substantiv eine No-
minalphrase«, so der Duden. Der Artikel bestimmt also die Bedeutung des
Substantivs und im Deutschen offenbart der bestimmte Artikel Genus ebenso,
wie er in der Rede etwas Bekanntes anzeigt.

Der, die, das Fremde. Der Artikel verschiebt Bedeutungen und eröffnet
unterschiedliche semantische Felder und Topoi.Der Fremde bezeichnet denje-
nigen, der als »Ausländer […], Auswärtiger, Besucher, Exot, Gast, Ortsfremder,
Fremdling« nicht dazugehört, er zeigt die »fremde/unbekannte Person«, den
Unbekannten an und als Steigerung emotionalen Unbehagens, den »Wild-
fremden« (Duden). Angesprochen sind damit sowohl politisch-rechtliche
Verortungen (Ausländer) als auch Zuschreibungen (Exot) und es wird eine
unheimliche Differenz etabliert. Mit dem Fremden ist zugleich der Nichtzu-
gehörige angesprochen, dem als Gast ein ambivalenter Status zugewiesen ist.
Auch erscheint der Fremde als »Steigerungsform« des Anderen, der sich von
mir oder uns unterscheidet und durch Rasse und Kultur abgespalten werden
soll, wird mit Kultur mittlerweile doch Rasse gemeint. In diesem Sinne ist
der Fremde nicht nur der Andere, einer von Zweien, »alter«, »heteros« oder
Mehreren, »alius«, »allos« (Cassin, 2004, S. 76). Dem Fremden haftet etwas
an, das über das schlicht Unbekannte des Ich, Du oder gar eines Wir hinauszu-
weisen hat.

Die Fremde verweist noch deutlicher auf eine topologische Anordnung. Die
Fremde bezeichnet nicht nur eine weibliche Unbekannte, sondern auch eine
»Entfernung«, einen »Ort, wo man nicht heimisch ist« (DWDS). »Aus der
Fremde«, so behauptet zumindest der Duden, kannman»heimkehren«. Damit
ist sowohl eine Bewegung als auch zugleich eine Region beschrieben, die als eige-
ne, als vertraute Heimat verstanden werden soll, die nach einem Aufbruch in die
Fremde einen Ort fragloser Zugehörigkeit verspricht.

DasFremde– eswird imDeutschen»adjektivistisch verwendet«unddaraus
entstehen »Doppelsubstantive wie Fremdsprache, Fremdkultur, Fremdgruppe,

115

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Fremderfahrung oder Fremdich« (Waldenfels, 1997, S. 9) – zeigt an, was in
einer binären Logik negativ vom Eigenen unterschieden, geschieden ist: Das
Adjektiv »fremd« bezeichnet »von auswärts stammend, nicht heimisch, nicht
zugehörig, unbekannt« (DWDS). So verweist Entfremdung auf eine Nicht-
Zugehörigkeit, sie wird im marxistischen Denken zum Signum des Lebens im
Kapitalismus und zur grundlegenden Erfahrung eines sich selbst fremden Da-
seins.

Der, die, das »Fremde« verweisen also zugleich auf dynamische soziokultu-
relle, politische, juristische, ökonomische, psychologische und normativ geladene
Beziehungsgeflechte und Konstellationen, welche »der, die, das« Fremde erst
schaffen und dieses fragwürdige, drohende »Außen«, ein fremdes »Sie« von
einem bekannten, heimatlichen, zugehörigen »Innen« und »Wir« abgrenzen
sollen. So schafft die soziale Imagination Figuren des Fremden, die zwischen
Faszination und Abwehr, Furcht, Anziehung und Mitleid schwanken und den
Fremden als Feind, Helden oder Opfer markieren (Friese, 2017).

»Wir« und»Sie«, das Eigene und das Fremde,Opfer undHeld, Freund und
Feind, Partikularität und Universalität: Damit sind Ambivalenzen und begriffli-
che Spannungen angezeigt, denen hier lediglich im Hinblick auf den Fremden
nachgegangen werden kann. Zu fragen bleibt sicherlich, was der, die, das Fremde
als Signifikat eines (noch) Anderen imZeichen der zeitgenössischenModerne/n,
globaler Konstellationen und der »Provinzialisierung Europas« (Chakrabarty,
2000) anzeigen kann.

Der Fremde

»Alle Gesellschaften schaffen Fremde; doch jede Gesellschaft schafft sich ihre ei-
genen Fremden und schafft sie auf eine eigene, unnachahmliche Art undWeise«,
stellt Zygmunt Bauman fest (1995, S. 1; Friese, 2017, S. 19). »Etwas wird fremd,
indem es als fremd betrachtet wird« (Waldenfels, 1997, S. 20, Hervorh. i.O.).
Soziale Praktiken und die unterschiedlichen Modi des Othering schaffen den
Fremden, sie bestimmen, wer als fremd gelten soll, wem»Identität nicht im Sinne
gemeinsamer Zugehörigkeit« (Mbembe, 2014, S. 11) zukommt und wer in einer
anderenZeit und an einemanderenOrt angesiedeltwird (Fabian, 1983).Die Pro-
duktion der Figuren des Fremden, des Ausländers, des Flüchtlings (Friese, 2017;
Balibar, 2006) macht deutlich, dass der Fremde nicht einfach irgendwer (»any-
body«) ist, sondern dass »some bodies are already recognized as stranger than
other bodies« (Ahmed, 2000, Vorwort), eine Produktion, die zugleich sowohl

Fremde

116

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


den Fremden als Gefahr markiert, als auch einen »Fetischismus des Fremden«
und der Differenz in postkolonialen und multikulturellen Konstellationen her-
vorbringt (ebd., S. 1–17).

HistorischeSemantikenmachendieseBeziehungendeutlich.WardieAufnah-
me von Fremden eine religiöse, ethisch begründete und moralisch abgesicherte
Pflicht,Werk derCaritas, so macht sie immer auch ihre Ambivalenzen undGren-
zen deutlich. Hospitalität verweist auf Gefahr, auf Hostilität: »Der Sinn in den
Gebräuchen derGastfreundschaft ist: das Feindliche im Fremden zu lähmen«, so
Friedrich Nietzsche (1993 [1881], S. 228; vgl. Derridas Begriff »Hostipitality«,
2000).

Bereits die lateinischen Bezeichnungen für »Gast«, hostis und hospes, ma-
chen dies deutlich, zeigen sie doch Freund und Feind an.Hostis ist derjenige, der
in einer »kompensatorischen Beziehung« steht und eine gegenseitig bindende
Beziehung zu den Bürgern Roms herstellt. In dieser Hinsicht verweist hospis, wie
auch der griechische xénos und xenía auf eine Allianz, einen vererbbaren Pakt
(Benveniste, 1973, S. 76–79). Daneben bezeichnet hostis/hospes aber auch den
»Feind« und ist xenos, der fremde Gast in eine sprachliche Nähe gebracht.

»Gastfreundschaft« hat im Erbe Europas vielfache religiöse und ethische
Bezüge. Denn die Ambivalenz des Fremden speist sich auch aus der Bindung
an das Heilige. Die Pflicht, dem Fremden Asyl zu gewähren, ist ebenso bekannt
wie Theoxenie, die Vorstellung, die Götter zeigten sich als Fremde oder Bett-
ler. Kaum etwas offenbart diese Ordnung, das Gesetz (nomos), wohl deutlicher
als Zeus Xenios und Athena Xenia, die über den Schutz der Fremden wachten,
während die (politische) Gemeinschaft und das Recht, dieGesetze (nomoi) seine
Wirksamkeit garantieren sollten. Auch xenos, Fremder, Feind und Gast zeigen ei-
ne sprachliche Nähe (ebd., S. 293f.). Der Gast des homerischen Epos wird zum
Fremden, der dem Gemeinwesen nicht angehört, die griechischen poleis beher-
bergtenpotenzielle Feinde, diemetoikoi, welche, auf den proxenos angewiesen, eine
Steuer, meteikon, zu entrichten hatten. Den Dichtern der griechischen Tragödie
sind Barbaren solche, die in unverständlichen, rauen, fremden Lauten sprechen,
die »exzentrisch« oder »zurückgeblieben«, den logos, dem »Idiom der Grie-
chen« und dem »intelligible[n] Prinzip der Ordnung der Dinge« fremd sind
und »durch ihre politische[ ]und gesellschaftliche Gegnerschaft außerhalb die-
ses Universums« stehen. Diese Abgrenzung wiederholt die binäre Ausschließung
und sie ist zugleich antagonistisch, denn es ist der »Kontrast zu dem Fremden,
der bei denGriechen das Bewußtsein der eigenen Freiheit entstehen läßt, und der
Barbar wird […] mit dem Feind der Demokratie gleichgesetzt« (Kristeva, 2016,
S. 60f.).

Fremde

117

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die enge Verbindung zwischen Gastfreundschaft und Barmherzigkeit wird
im christlichen Erbe dann institutionalisiert: Es entstehen die Hospize und Or-
den, die nicht nur den Pilgern zu den heiligen Stätten Obdach gewähren. Um
1500 beginnt in Europa »die Jagd auf Vagabunden, die Jagd nach Bettlern, die
Jagd auf Müßiggänger« (Foucault, 1994 [1972], S. 317). Diese Einrichtungen
machen zugleich den Fremden, den »Feind« im Inneren kenntlich, der einem
Disziplinarraum unterworfen wird.

Auch die Französische Revolution trägt mit den Fahnen von Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit, das Prinzip einer Nationen umspannenden Völ-
kerfreundschaft und eines Universalismus, in dem jeder Asyl und gleiche Bür-
gerschaft finden soll. Im Namen des französischen Volkes sollen Fremde aus
aller Welt Asyl finden, ihre Sitten und Gebräuche respektiert werden. Zu-
gleich setzt die souveräne Nation der republikanischen Gastfreundschaft durch
Aufenthaltsregelungen Grenzen. Im aufgeklärten Kosmopolitismus beruht die
Aufnahme von Fremden auf universalistischer Grundlage. Doch zugleich wird
der Fremde zum potenziellen Feind der Revolution und wirft die Frage nach
Loyalität auf.

Diese Ambivalenz wird auch von Kants Kosmopolitismus aufgenommen,
wenn er Hospitalität nicht der »Philanthropie«, sondern dem Recht zuordnet.
»Hospitalität« bedeutet dann »das Recht eines Fremdlings, seiner Ankunft
auf dem Boden eines andern wegen, von diesem nicht feindselig behandelt zu
werden« (Kant, 1996 [1795], S. 213f.). »Wirtbarkeit« etabliert eine ungleiche
Beziehung, ist der Fremde demHerrn im Hause nicht gleichgestellt. Auch wenn
Kant im Fremden durchaus den potenziellen Feind erkennt, so meint Hospitali-
tät zuvörderst ein Recht auf Ankunft und darauf, nicht feindlich behandelt zu
werden, so der Fremde sich ebenfalls friedlich zeigt (Friese, 2014, S. 82f.).

Mit der Entstehung moderner Nationalstaaten, dem Projekt, die Kongruenz
von Sprache, Kultur, Abstammung, Geburt und Territorium zu etablieren, wird
die Aufnahme von Ausländer_innen – die lang schon dem Fremdenrecht unter-
stehen – zur staatlichen Aufgabe und unterliegt nationalem und internationalem
Recht. Auch wirft die Gewährung von (politischem) Asyl weiterhin das Problem
der Loyalität auf, das den »Gast, der bleibt« (Simmel, 1992 [1908]) zwischen
Freund und Feind situiert.

Auch ist der Fremde ein Unwissender, dem Sitten beigebracht und gelten-
de Normen deutlich gemacht werden müssen. Alfred Schütz hat auf diesen
Aspekt verwiesen, denn der Fremde, ein »marginal man«, gleicht einem »cul-
tural hybrid on the verge of two different patterns of group life« und ist dem
Vorwurf zweifelhafter Loyalität ausgesetzt, da er es sich gestattet, die Gastge-

Fremde

118

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sellschaft und »the total of its cultural pattern« eben gerade nicht »as the
natural and appropriate way of life as the best of all possible solutions of any
problem« anzuerkennen, und er sich darüber hinaus schuldig macht, indem
er etwas schuldig bleibt, nämlich Dankbarkeit (Schütz, 1944, S. 507). Nicht
nur hier werden Anknüpfungen an Figur und Stigma des Außenseiters deut-
lich, mit denen klassische Autoren der Soziologie – Werner Sombart, Robert
Merton, Norbert Elias oder Erving Goffman – auf die Ambivalenzen zwischen
Zugehörigkeit und Fremdsein, Nähe undDistanz, Gleichheit undUngleichheit
verweisen. Zwar ist dem Fremden ein prekärer Status zugewiesen, doch kommt
ihm eine Freiheit zu: Distanz zum »Althergebrachten«, die ein »besonderes
Gebilde aus Ferne und Nähe, Gleichgültigkeit und Engagiertheit ist« und die
Simmel als »Objektivität des Fremden« kennzeichnet (1992 [1908], S. 766f.).
So wird bei Park (1970 [1925]) der Fremde zu einer Figur der Freiheit, der Un-
gebundenheit und ist an Ortsveränderung, Wanderung, Mobilität, die und das
Fremde gebunden.

Universalisierung des Fremden

Der, die, das Fremde, dem Universalisierungsprojekt der Aufklärung, der Ko-
lonisierung des Fremden unterworfen, universalem Logos, universaler Vernunft
eingeschrieben, ist untrennbar andas»Eigene«gebundenund löscht eine eindeu-
tig bestimmbare Grenze aus, gelingt die Abgrenzung zwischen einem bekannten
Innen und einem fremden Außen doch nie vollständig. Damit gelingt aber auch
die grundlegende Konstitution eines »Wir« und »Sie« im Sinne eines Gegen-
satzes nicht.

Die Frage bleibt dann, wie dieser universale Logos andere, partikulare Spra-
chen und Zeichen duldet und die produktive Spannung in ihrer politischen
Bedeutung zu denken ist. Nicht nur in der europäischenModerne sind derWan-
derer, der Fremde, der Gast, der bleibt, zentrale Akteure, ambivalente Figuren der
Grenze ebenso wie Antagonisten, ohne die sich das, was Moderne genannt wird,
nicht hätte begründen können.

Zugleich offenbart sich erneut eine weitere Ambivalenz: Auf der einen Sei-
te ist der, die, das Fremde universalisiert und ein Kennzeichen der Gegenwart,
während auf der anderen Seite die Spaltung der Menschheit in Fremde und Zu-
gehörige anhand von kulturrassistisch gedachten Ordnungen affirmiert wird,
Selbstachtung aus Fremdenächtung entsteht, sich aus Ressentiment und Wut
speist, öffentliche Diskurse und das Politische belagert.

Fremde

119

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Ahmed, S. (2000). Strange encounters. Embodied others in post-coloniality. London et al.: Rout-

ledge.

Balibar, É. (2006). Strangers as enemies: Further reflections on the aporias of transnational citi-

zenship. Institute of Globalization and theHumanCondition.GlobalizationWorkingPapers,

06/04, 1–17.

Bauman, Z. (1995). Making and unmaking of strangers. Thesis Eleven, 43(1), 1–16.

Benveniste, E. (1973). Indo-European languages and society. Coral Gables: University of Miami

Press.

Cassin, B. (Hrsg.). (2004). Dictionary of untranslatables: A philosophical lexicon. Princeton: Prince-

ton University Press.

Chakrabarty, D. (2000). ProvincializingEurope. Postcolonial thoughtandhistorical difference. Prince-

ton: Princeton University Press.

Derrida, J. (2000). Hostipitality. Angelaki, 5(3), 3–18.

Fabian, J. (1983). Time and the Other – How anthropology makes its object. New York: Columbia

University Press.

Foucault, M. (1994). Table ronde. In ders., Dits et écrits 1970–1975, II (S. 316 –319). Paris: Gallimard

[Orig. 1972].

Friese, H. (2014). Grenzen der Gastfreundschaft. Die Bootsflüchtlinge von Lampedusa und die euro-

päische Frage. Bielefeld: transcript.

Friese, H. (2017). Flüchtlinge: Opfer – Bedrohung –Helden. Zur politischen Imagination des Fremden.

Bielefeld: transcript.

Kant, I. (1996). Zum ewigen Frieden. In W. Weischedel (Hrsg.),Werkausgabe Vol. XI (S. 195 –251).

Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1795].

Kristeva, J. (2016). Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Mbembe, A. (2014). Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

Nietzsche, F. (1993). Morgenröthe. Gedanken über die moralischen Vorurtheile, Viertes Buch,

319. In G. Colli & M. Montinari (Hrsg.), Kritische Studienausgabe Vol. 3 (S. 9 –331). Mün-

chen/Berlin et al.: DTV/deGruyter [Orig. 1881].

Park, R. E. (1970). The mind of the hobo. Reflections upon the relation between mentality and

locomotion. In R. E. Park, E.W. Burgess & R.D. McKenzie (Hrsg.), The city. Chicago: University

of Chicago Press [Orig. 1925].

Schütz, A. (1944). The stranger. An essay in social psychology. The American Journal of Sociology,

49, 499–507.

Simmel, G. (1992). Exkurs über den Fremden. In ders., Soziologie. Untersuchung über die Formen

der Vergesellschaftung (Hrsg. O. Rammstedt). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1908].

Waldenfels, B. (1997). Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden1. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Wörterbuch der deutschen Gegenwartssprache (1964–1977). https://www.dwds.de/wb/wdg/

Fremde (01.12.1017).

Fremde

120

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Fremdheit

Kurt Röttgers

Fremdheit und Andersheit

Der Begriff der Fremdheit harrt nach wie vor einer präzisen Bestimmung, was
sich vor allem an der strittigen Abgrenzung vom Begriff des Anderen zeigt.
Werden die beiden Begriffe nicht voneinander unterschieden, sondern ledig-
lich auf einem begrifflichen Kontinuum angesiedelt, dann ist der Fremde ein
Anderer, der noch ein bisschen mehr anders ist als andere Andere (Bernasco-
ni, 2001). Das xenologische Problem (Nakamura, 2000) löst sich ganz in ein
Alteritäts- oder gar Intersubjektivitätsproblem auf. Fremdverstehen wäre dann
nichts grundsätzlich anderes als Verstehen der Anderen, mit denen wir täglich
verkehren.

Es scheint sich aber zu empfehlen, Fremdheit als eine eigene Kategorie der
Sozialphilosophie einzuführen, sie von Alterität und Intersubjektivität zu unter-
scheiden und verschiedenenGegenbegriffen zuzuordnen: Selbst undAnderer auf
der einen, Fremdheit undEigenheit auf der anderen Seite. Schon sprachgeschicht-
lich handelt es sich bei Fremdheit undAndersheit um sehrVerschiedenes. Etymo-
logisch ist nämlich der Andere nichts anderes als die Ordinalzahl »der Zweite«,
gebildet aus einem Komparativ zum indoeuropäischen Stamm *eno (jener), se-
mantisch also etwa gleichbedeutend mit »ein Weiterer«. Durch das dahinter
fungierende System der Ordinalzahlen bilden der Erste und der Andere/Weitere
ein Kontinuum. Ganz anders verhält es sich mit der sprachgeschichtlichen Her-
kunft des Fremden. Die Wurzel dieses Wortes ist verwandt mit dem Englischen
from, sodass als Grundbedeutung angenommen werden darf: »von weit her, aus
der Ferne kommend«. Indoeuropäisch gehört dasWort zu einer weitverzweigten
Wortfamilie, zu der sich auch Bedeutungskomponenten der Vorzüglichkeit, sei
es hinsichtlich der Tapferkeit, sei es hinsichtlich der Vorbildlichkeit des Lebens-
wandels gesellen (»fromm«).

121

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Historische Annotationen

Die Begegnung mit dem Fremden ist schon in den alten Gesellschaften Europas
eine ambivalente Angelegenheit: Er kann willkommener Gast oder Feind sein
(Schmitt, 1963, S. 27), und beides kann schnell ineinander umschlagen. So sind
lateinisch hostis, der Feind, und hospes, der Gast, verwandteWörter. Gast zu sein,
heißt daher immer auch, Geisel zu sein, und dass Feinde zu Freunden werden, ist
in der altenMoral nichts Ungewöhnliches.

Es kann aber auch sein, dass es einen in die Fremde verschlägt, ins Elend
(= Ausland), sei es durch Verbannung oder Ausbürgerung wegen eines Verstoßes
gegen die heimischen Sitten und Gesetze, sei es, dass man irgendeiner Initiati-
onsvorschrift zufolge sich in der Fremde zu bewähren hat, sei es auch, dass man
durch Exogamie-Gebote nur in der Fremde verheiratet sein kann. Gerade letz-
teres zeigt die abgründige Ambivalenz von Fremdheit. Die beziehungsweise der
Fremde, die fremde Frau beziehungsweise der fremdeMann, ist nämlich ein dem
Typus des Feindes entgegengesetztes Modell der Begegnung mit Fremdheit, das
eher durch Merkmale der Faszination oder sogar der Verführung markiert wer-
den kann. In demÜbergang ins Fremde wird immer auch ein Übergang ins Neue
ausgeführt. Diese zwei Bewegungsrichtungen des Ereignisses der Begegnung mit
Fremdheit – Ankunft des Fremden und Ausfahrt ins Fremde – sind je spezifisch
von Georg Simmel (1992, S. 764) und Alfred Schütz (1972, S. 53–69) themati-
siert worden.

War für das antike Europa, dessen Name eben auch durch eine Frau aus der
Fremde zu uns kam, das alte Persien mit seinen Gartenparadiesen und mit seinen
kulinarischen und erotischen Genüssen der Inbegriff einer faszinierenden kul-
turellen Fremdheit, so schlug erstmals Alexander, der sogenannte Große, einen
neuen Umgang mit der Fremde an, der die Kultur Europas über Jahrtausende be-
stimmen sollte: die erobernde An-Eignung des Fremden. Diese hat zwei Aspekte:
die Zerstörung und Vernichtung des unverständlich Fremden als eines Feindli-
chen einerseits, Erbeutung undAneignung desReizvollen andererseits. Aber auch
dieAneignung, vomXenophagentumbis zumhermeneutisch diszipliniertenVer-
stehen, belässt das Fremde nicht als Fremdes, sondern macht es im Prozess der
Aneignung zu einem Eigenen: Integration der Fremden (Lévinas, 1983, S. 186).
Zwei andere Typen widerstreiten dem: der Exodus und die Odyssee. Der Exodus
ist die vollständige Auslieferung an das Fremde ohne Reserve, er ist lebbar eigent-
lich nur im absoluten Vertrauen zu einer transzendenten Macht, die ihr Volk aus
einem Territorium, das nicht als das eigene erlebt werden kann, in das verspro-
chene Gelobte Land führen wird. Anders die Odyssee: Ihr bleibt nichts anderes

Fremdheit

122

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


übrig, als nur sich selbst zu vertrauen, daher irrt sie gewaltig in der Fremde umher,
stets jedoch mit dem Ziel einer erfahrungsbereicherten Heimkehr.

Alexander und Odysseus benennen die zwei die abendländische Geschich-
te bestimmenden Tendenzen des Umgangs mit Fremdheit. Alexander folgt dem
Ökonomieprinzip des kürzesten Weges zu seinem Ziel: Persien und Indien. Un-
terwegs zerstört er, was sich ihm in den Weg stellt, dieses ist freilich auch sein
kurzerWeg zu seinem frühen Tod. Die Bewegungen des Odysseus in der Fremde
sind diktiert vomKulturprinzip, seineWege sind Umwege, Irrwege, Abwege, sei-
neWegmarken sindWerke oderKolonien inder Fremde (Horkheimer&Adorno,
1997 [1944], S. 61–99). Beide aber sind ausgelegt auf die An-Eignung des Frem-
den. Dass die Antike noch einen anderen Umgang mit dem verwirrend Fremden
kannte, zeigt der Mythos an der Gestalt des Orpheus. In der Begegnung mit den
Sirenen, dem faszinierend-bedrohlichen Fremden schlechthin, zeigen Odysseus
und Orpheus sehr unterschiedliche Strategien. Odysseus, weil er kein Risiko ein-
gehen will, blockiert sich und seine Gefährten. Orpheus geht das volle Risiko ein,
er stimmt ein in den Gesang der Sirenen. Orpheus will keine Aneignung, er setzt
sich vielmehr dem Fremden ungeschützt aus (Serres, 1994, S. 165ff.). Er lässt das
Fremde als Fremdes an sich heran; dieses Modell hat sich in Europa nicht durch-
gesetzt.

In der Spätmoderne schwand das Bewusstsein der Fremdheit zunehmend, so-
dass auch die Entdifferenzierung von Fremdheit und Andersheit erklärlich wird.
Dieser Schwund wird Wirklichkeit in zwei Tendenzen. Einerseits stand seit der
Französischen Revolution Menschheitsverbrüderung (»Fraternité ou la mort«)
auf der politischen Tagesordnung. Den Hintergrund bildet eine als »natürlich«
postulierte und allenMenschen zugeschriebeneGleichheit, die in Form derMen-
schenrechte allen Menschen zukommt. Für eine Menschheitsverbrüderung gibt
es keine Fremden mehr, also solche, die von den Verbrüderten ausgegrenzt wä-
ren, weil die Verbrüderten keine Grenzenmehr kennen wollen. Andererseits aber
werden alle kulturellen Differenzen zunehmend als bloße Varianten einer einzi-
gen menschheitsumfassenden Kultur interpretiert, mit der Tendenz hin zu einer
Welteinheitskultur nach dem Muster des amerikanischen melting pot. Gibt es
noch heterokulturelle Phänomene, so werden sie als vorläufig interpretiert und
damit unterstellt, alle Kulturen wollten eigentlich der westlichen, überlegenen
Kultur beitreten. Innerhalb einer Gesellschaft tritt die Furcht vor Fremdheit und
die Unduldsamkeit gegenüber dem Fremden als Integrations- oder gar Assimila-
tionsangebot auf.

Auf die entkulturalisierende, weil Differenzen und Grenzen negierende Glo-
balisierung mit ihren angestrebten Zielen der totalinkludierenden Menschheits-

Fremdheit

123

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


verbrüderung undMenschenrechtsrhetorik antworten zwei Tendenzen: derMul-
tikulturalismus als theoretische und praktische Bewegung einerseits und eine
Regionalisierung andererseits. Auch im Multikulturalismus ist Fremdheit ten-
denziell dadurch aufgehoben, dass er alle Differenzen in Gleichwertigkeit und
Gleich-Gültigkeit setzt, während Fremdheit der Struktur nach asymmetrisch ist
und durch die Grenze ein Innerhalb von einemAußerhalb scheidet und damit ei-
ne Ausgrenzung und im wörtlichen Sinne Diskriminierung (=Unterscheidung)
vollzieht. Die andere Tendenz gegen die Aufhebung von Fremdheit im Zuge
der Welteinheitskultur ist die Regionalisierung. Sofern diese die Pflege des re-
gionalen kulturellen Erbes und damit der Differenz zu den anderen regionalen
Kulturen jenseits der Grenzen ist, ist sie tatsächlich eine Subversion der Globa-
lisierungstendenzen. Wenn aber Regionalisierung bedeutet, Inseln der Eigenheit
in Abgrenzung zu einer sich homogenisierendenWeltgesellschaft zu bilden, dann
ist das bestenfalls nostalgische Folklore, schlimmerenfalls die Bildung von kultu-
rellen Reservaten und Zoos kultureller Minderheiten.

Eigenes und Fremdes

Auchwenn die Beziehung zwischen Eigenem und Fremdem immer eine asymme-
trische ist, weil stets von der Eigenheitssphäre aus definiert und nie umgekehrt,
kannmandochmit BernhardWaldenfels (1971) von einer»Gleichursprünglich-
keit von Eigenem und Fremdem« (S. XIII) sprechen in dem Sinne, dass es eben
die arbiträre Grenze ist, die Eigenes und Fremdes auseinandertreten lässt. Die
asymmetrische Perspektivität der Differenz besagt nichts über eine vermeintliche
Ursprünglichkeit. Man wird vielmehr sagen müssen, dass der Ursprung die Dif-
ferenz, die Spaltung ist; die Eigenheitssphäre hat keinen ontologischen Vorrang,
sondern sie ist ebenso wie die Grenze ein Differenz-Konstrukt. Die rationalisti-
sche Trennung von Selbst und Anderem ist zwar theoretisch radikaler, weil aus
einer dualistischen Metaphysik hervorgehend, aber praktisch harmloser als die
Differenz zwischen Eigenem und Fremdem: Zu politischen Konflikten hat sie
noch nie führen können.

Fremdheit zwischen Feindschaft und Faszination

Im immer ambivalenten Ereignis desGrenzübergangs, der das Kontinuumdes ge-
wohntenGeschehens unterbricht und einenSpalt imSozialen auftauchen lässt, ist

Fremdheit

124

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


noch ungewiss, ob der Fremde ein bedrohlicher Feind oder ein faszinierenderVer-
führer sein kann und wird. In theoretischer Hinsicht ist es die Ungewissheit, ob
das Ereignis uns zu neuen Erfahrungen befreit oder uns unserer geliebten Wahr-
heiten beraubt, in praktischerHinsicht ist es dieUnsicherheit, ob uns Feindschaft
oder Faszination erwartet. Beide, Feind und Verführer, stellen die Selbstverständ-
lichkeit des Immer-schon-so des gewohnten Lebens auf die Probe. Das kann
eine existenzielle Bedrohung sein, aber auch eine Befreiung von einengenden
Verkrustungen. Wird nun versucht, diese Ungewissheit und diese Unsicherheit
dadurch auszuräumen, dass man jegliche Grenze zu beseitigen versucht, so wird
das zwangsläufig scheitern und führt in der Regel lediglich dazu, dass der fiktiven
Verbrüderung durch dieMenschheitsverbrüderer eine unbarmherzige Identifika-
tion und Stigmatisierung der Verbrüderungsunwilligen oder Nicht-ver-brüder-
baren als Feinden der gesamtenMenschheit folgt. Die einzige humane Alternati-
ve wäre die Kultivierung des Umgangs mit der Grenze, mit Abgrenzungen und
mit den Ereignissen der Übergänge. Kultur der Grenze und des Übergangs be-
deutet Verzicht auf den »kurzen Prozess« der Identifikation des Fremden als
Feind und der damit eventuell einhergehenden prophylaktischen Gewalt (Rött-
gers, 2002, S. 105ff.).

Damit eine Kultur lebendig sei und bleibe, bedarf sie des »Stachels des Frem-
den« (Waldenfels, 1991), oder anders gesagt: Kulturen haben einen Fremdheits-
bedarf; dieser drückt sich nicht nur in der sentimentalen Liebe zum Exotischen
aus (Chinoiserien, Perserteppichen, Nasi Goreng, Sanskrit und Zen), sondern
ist schon in der Abgrenzung der Kultur von der Natur, den Wilden (Geertz,
1990; Fink-Eitel, 1994), und zugleich der Liebe zurNatürlichkeit sichtbar. Schon
Georg Forsters wehmütige Liebe zu den Wilden Tahitis und sein absolutes Un-
verständnis der Wilden am Kap Horn enthüllen die Widersprüchlichkeit dieser
kulturellen Geste (Forster, 1989, II, S. 298ff., III, S. 383f.), aber zugleich auch,
dass die Grenze, die Fremdheit markiert, nicht festliegt, sondern je nach dem spe-
zifischen Fremdheitsbedarf neu gezogenwerdenmuss – von der Eigenheitssphäre
aus.

Es ist der Moment der Grenzüberschreitung, der den oder die Fremde von
verführerischer Gewalt erscheinen lässt, und zwar ungeachtet dermeist sehr wohl
bewussten Tatsache, dass die Grundlage stabiler Beziehungen etwas ganz an-
deres ist, nämlich Erwartungssicherheit durch Vertrauen. Eine der Formen der
Erzeugung solcher Sicherheit ist die An-Eignung des Fremden, man ist versucht
zu sagen: die Domestikation in die Sitten und Lebensformen des Eigenen. Seit
jedoch in der bürgerlichen Gesellschaft Liebe im Sinne auch der erotischen At-
traktion als notwendige Grundlage stabiler Beziehungen gilt, stellt sich für Paare

Fremdheit

125

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die paradoxe Aufgabe, Fremdheit trotz oder innerhalb von Vertrautheit aufrecht-
erhalten zu müssen, mit anderen Worten: das Fremde im Eigenen entdecken
zu müssen. So ist es sicher kein Zufall, dass das Zeitalter der Erfindung der
»romantischen« Liebe zugleich das Zeitalter exzessiver Selbst-Erkundung und
Selbstreflexion gewesen ist, und auch das Zeitalter der Iterierung und Kultivie-
rung des Begehrens zur (unerfüllbaren) Sehnsucht. Lebbar ist diese Aufgabe, das
Fremde im Eigenen zu erhalten, ohne sich an es zu verlieren, letztlich nur durch
die Möglichkeit der Oszillation zwischen Eigenheit und Fremdheit.

Die Ambivalenz des Fremden ernst zu nehmen, heißt aber auch, seine Quali-
tät als Verführer anzuerkennen. Ist der Fremde einVerführer, so hat das erhebliche
Konsequenzen für das Verständnis des Eigenen. Dieses ist nicht mehr das seiner
selbst mächtige und seine (auch soziale) Welt bestimmende autonome Subjekt
(Camartin, 1987; Laplanche, 1988; Röttgers, 2003), sondern es ist ein anderer
Typ von Subjektivität damit angesprochen, der den Lockungen folgt und damit
seine identitäre Eigenheit aufs Spiel setzt. Die Ordnungsstrukturen der Eigen-
heitssphäre sind damit unter Umständen in gleicher Weise aufs Spiel gesetzt wie
in einer Bedrohung.

Literatur

Bernasconi, R. (2001). Die Andersheit des Fremden und die Fremderfahrung. In M. Fischer, H.D.

Gondek & B. Liebsch (Hrsg.), Vernunft im Zeichen des Fremden. Zur Philosophie von Bernhard

Waldenfels (S. 13–45). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Camartin, I. (1987). Lob der Verführung. Zürich et al.: Artemis.

Fink-Eitel, H. (1994). Die Philosophie und dieWilden. Die Bedeutung des Fremden für die europäische

Geistesgeschichte. Hamburg: Junius.

Forster, G. (1989). Reise um die Welt. In ders., Sämtliche Schriften, Tagebücher, Briefe (2. Aufl.). Ber-

lin: Akademie.

Geertz, C. (1990). Die künstlichenWilden. Der Anthropologe als Schriftsteller. München: Hanser.

Horkheimer, M. & Adorno, Th.W. (1997). Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. In

Th.W. Adorno, Gesammelte Schriften (Band 3). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft [Orig. 1944].

Laplanche, J. (1988). Die allgemeine Verführungstheorie und andere Aufsätze. Tübingen: edition

diskord.

Lévinas, E. (1983). Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphiloso-

phie. Freiburg et al.: Alber.

Nakamura, Y. (2000). Xenosophie. Bausteine für eine Theorie der Fremdheit. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Röttgers, K. (2002). Spuren der Macht und das Ereignis der Gewalt. In K. Platt (Hrsg.), Reden von

Gewalt (S. 80–120). München: Fink.

Fremdheit

126

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Röttgers, K. (2003). Autonomes und verführtes Subjekt. In: P. Geyer & M. Schmitz-Emans (Hrsg.),

Proteus im Spiegel. Kritische Theorie des Subjekts im 20. Jahrhundert (S. 65–85). Würzburg:

Königshausen & Neumann.

Schmitt, C. (1963). Der Begriff des Politischen. Text von 1932mit einem Vorwort und drei Corollarien.

Berlin: Duncker & Humblot.

Schütz, A. (1972). Der Fremde. In ders., Gesammelte Aufsätze (Band 2) (S. 63–69). Den Haag:

Nijhoff.

Serres, M. (1994).Die fünf Sinne. Eine Philosophie derGemengeundGemische (2. Aufl.). Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Simmel, G. (1992). Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. Georg-Sim-

mel-Gesamtausgabe (Band 11). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Waldenfels, B. (1971). Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische Untersuchungen im An-

schluss an Edmund Husserl. Den Haag: Nijhoff.

Waldenfels, B. (1991). Der Stachel des Fremden (2. Aufl.). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fremdheit

127

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gedächtnis

Tilmann Habermas

EineKulturpsychologie des Gedächtnisses kann es im engeren Sinne nicht geben.
Das Gedächtnis versteht man alltagssprachlich als ein Vermögen, insofern man
ein besseres oder schlechteres Gedächtnis haben kann, oder als Entität, die alles
umfasst, was man behält, also erinnern kann und nicht vergessen hat, weil man es
»imGedächtnis behalten« hat. Das Sprechen über dasGedächtnis ist durchMe-
taphern geformt: Man speichert etwas im Gedächtnis und holt es wieder hervor
(Speicher), etwas schreibt sich ins Gedächtnis ein oder wird gelöscht (Schrift),
die Erinnerung ist kräftig oder verblasst (Bild), etwas prägt sich ein (Wachs;
zur Geschichte der Gedächtnismetaphern s. Draaisma, 1999). Metaphern bieten
sich an, um über schwer Fassbares zu sprechen, und das Gedächtnis als eine En-
tität, die zeitlich zwischen zwei Ereignissen beziehungsweise Handlungen liegt,
nämlich dem Erfahren oder gezielten Merken und dem Erinnern, ist so etwas
schwer Fassbares. Das materielle Gedächtnis ist Objekt physiologischer und neu-
rologischer Forschung oder aber der Kulturwissenschaften, wenn es nicht um das
Gehirn, sondern um dingliche Gedächtnisträger geht wie die gebaute Umwelt,
Denkmäler und Bibliotheken (Halbwachs, 1985 [1925]). Kulturpsychologie als
eine Psychologie, die die soziokulturelle Konstitution und Funktionsweise kom-
plexer psychischer Vorgänge ernst nimmt, kann sich nur mit der demGedächtnis
zugrundeliegenden Tätigkeit beschäftigen, dem Erinnern, auch dem Sich-Mer-
ken und dem Vergessen, da diese die individuelle Psyche betreffen und kulturelle
Mittel einsetzen (vgl. de Saint-Laurent, 2017).

Aus der Geschichte der experimentellen Gedächtnispsychologie wird deut-
lich, wie sehr die experimentelle Erforschung und vor allem das Messen des
Abstraktums Gedächtnis erfordert, die interessierenden Phänomene zu dekul-
turieren. Hermann Ebbinghaus definierte auswendig zu lernende »sinnlose«
Silben, die ihm als gleichwertig und damit zählbar galten, da sie weder an Vorwis-
sen anknüpften noch sich aufeinander bezogen. Damit ersetzte er das alltägliche
explizite Erinnern durch elementare Mechanismen des impliziten Behaltens und
derWiedererlernbarkeit (Ebbinghaus, 1983 [1880]; s. Danziger, 2008).Wilhelm

129

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Dilthey (1958 [1895]; Ebbinghaus, 1895) setzte dem ein lebensgeschichtliches
Modell des Erinnerns entgegen, das er als historisch und sinndeutend bestimmte,
vergleichbar mit anderen kulturellen Phänomenen.

Ich möchte vier Phänomenbereiche einer Kulturpsychologie des Erinnerns
unterscheiden: 1.) Kulturelle Instrumente des Erinnerns, 2.) soziokulturelle Kon-
stitution höherer Formen des Erinnerns, 3.) gemeinsames Erinnern, und 4.) die
Beziehung individuellen Erinnerns zu kulturell geteilten historischenWissensbe-
ständen.

Kulturelle Instrumente des Erinnerns

Pierre Janet (1929) entwarf in seinen Vorlesungen über das Gedächtnis eine so-
ziokulturelle Theorie individuellen Erinnerns. Er rekonstruierte die Entwicklung
von Kulturtechniken des Erinnerns, von Knotensystemen bis zur Schrift. Lev
Vygotskij (Vygotsky, 1974 [1931]) versuchte die kulturgeschichtliche Entwick-
lung von mnemotechnischen Systemen mit der Ontogenese des Gedächtnisses
zu verbinden. Während das junge Kind sich direkt etwas merke, lernten Grund-
schulkinder, sich dinglicher Symbole wie des Knotens im Taschentuch und der
Schrift zu bedienen, um sich etwas zu merken. Diese Zeichen sind in der Regel
nicht idiosynkratisch, sondern Kulturtechniken, die tradiert werden.

Dingliche Erinnerungssymbole wie der Knoten imTaschentuch dienen nicht
allein dem prospektiven Gedächtnis fürHandlungsintentionen, sondern auf viel-
fältige Weise auch dem retrospektiven Gedächtnis (Boesch, 1980). Menschen
umgeben sich mit vielfältigen Dokumenten wie Briefen und Zeichnungen, Fo-
tografien und Filmen, Eintrittskarten und Reiseandenken, die als Memorabilia
oder Souvenirs eigens dem Erinnern dienen (Graumann, 1974). Reliquien sind
Gegenstände, die Teil eines Körpers oder diesem sehr nahe waren, wie Locken,
Zähne und Kleidungsstücke, und sich deshalb bevorzugt als Dinge eignen, die
an eine andere Person erinnern (Habermas, 1996). In einer Studie mit Erstse-
mesterstudierenden (Habermas & Paha, 2002) zeigte sich beispielsweise, dass
persönliche, geliebte Objekte vor allem dem Erinnern und instrumentellem Ge-
brauch dienen. Nach einemUmzug zum Studienort wurden persönlicheObjekte
umso stärker zum Erinnern an Andere und Erlebnisse der Vergangenheit genutzt,
je stärker man sich Anderen verbunden fühlte.

Auch nichtmaterielle kulturelle Formen und Praktiken dienen dem Erinnern.
Zwar gibt es nichtsprachliche Formen des Erinnerns, so in Vertrautheitsgefüh-
len und beim Wiedererkennen, doch meist ist Sprache am Erinnern beteiligt,

Gedächtnis

130

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


spätestens wenn einWiedererkennen auch zeitlich, persönlich und räumlich ein-
geordnet werden kann. Die volle Form des expliziten Sich-Erinnerns geschieht
in Form von Erzählungen, auch wenn sie vielleicht von ersten bruchstückhaften
Bildern, Gerüchen,Worten ausgeht. Die Erzählung gibt der Rekonstruktion von
Erlebnissen eine Form vor. Zwar wird diese Form nicht immer erreicht, denn es
genügen Momentbilder und -gefühle, wenn man beispielsweise in schönen oder
auch traurigen Erinnerungen schwelgt. Aber die narrative Form ist normativ für
das Erinnern von Erlebnissen, zumal wenn sie anderen mitgeteilt werden. Für Er-
zählungen halten Kulturen Genres undmaster narratives vor, also prototypische
Erzählmuster.WerdenErinnerungen an solche kulturellenMuster angelehnt,wir-
ken sie vermutlich glaubwürdiger als unvertraute Erzählmuster (McLean& Syed,
2015).

Kulturen stellen Formen des privaten und öffentlichen persönlichen Erin-
nerns bereit, die zum Erinnern in einer bestimmten Form auffordern und legiti-
mieren.Wie historisch vergänglich diese Formen sind, zeigt die kulturhistorisch-
psychoanalytische Studie Siegfried Bernfelds (1931) zum Tagebuch als bürger-
licher Form der adoleszenten Innerlichkeit und Triebdomestizierung. Andere
Formen waren die des Sammelns von Briefen und Fotoalben. Sie sind inzwischen
von verschiedenen Formen der schriftlichen und vor allem bildlichen semi-öf-
fentlichen Selbstdarstellung im Internet überlagert worden (Garde-Hansen et al.,
2009).

Schließlich fördern Rituale persönliches Erinnern. Dazu gehören runde Ge-
burtstage im Erwachsenenalter und Jahrestage des Todes persönlicher und wich-
tiger öffentlicher Figuren oder auch politischer Ereignisse.

Kulturelle Konstitution expliziten Erinnerns

Eine zweite kulturpsychologische These ist die kulturelle Konstitution der Fähig-
keit, sich zu erinnern. Am pointiertesten hat dies vielleicht Vygotskij (Vygotsky,
1974 [1931]) formuliert, der den Ursprung aller komplexerer kognitiven Fähig-
keiten, und auch des Erinnerns mittels Symbolen, in der sozialen Interaktion mit
kompetenten Erwachsenen sah, die die Handlungen des Kindes strukturieren,
bevor es diese Struktur verinnerlichen und autonom anwenden kann.

Katherine Nelson und Robyn Fivush (2004) beziehen diese Entwicklungs-
logik nicht wie Vygotsky auf gegenständliche Symbole als meta-mnemonische
Hilfsmittel, sondern auf die narrative Form. In der Folge von Nelson und Fivush
zeigt mittlerweile eine Vielzahl an Studien, dass eine hilfreiche, elaborierende

Gedächtnis

131

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Unterstützung dreijähriger Kinder beim Erzählen von Erlebnissen nicht nur das
Erinnerungsvermögen fördert, sondern auch andere soziokognitive Fähigkeiten,
wie die zur Perspektivenübernahme und auch emotionale Dispositionen wie ei-
ne sichere Bindung an Bezugspersonen mit sich bringt (Fivush et al., 2006).
Selbst komplexere Formen des Erinnerns wie das Erzählen einer ganzen Lebens-
geschichte werden in der Interaktion durch kompetente Miterzähler unterstützt
und so eingeübt (Habermas et al., 2010).

Gemeinsames Erinnern

Eine dritte kulturpsychologische These behauptet, dass ein Gutteil alltäglichen
Erinnerns ein Gemeinsames ist. Das ist besonders deutlich bei alten Ehepaaren,
bei denen das individuelle Gedächtnis abnimmt und die geteilten Erinnerungen
maximal sind (Harris et al., 2011). Gemeinsames Erinnern ist aber auch grund-
sätzlich wesentlich für das Erinnern, da meist die Veridikalität des Erinnerns
sozial verhandelt und validiert wird.

Dies liegt wahrscheinlich auch den Veränderungen zugrunde, die Erinnerun-
gen durch gemeinsamesErinnern oder auchnur dasRezipieren vonErinnerungen
erfahren. Beispielsweise führen Weglassungen in wiederholt rezipierten Erzäh-
lungen zu einem Vergessen dieser Teile (Hirst & Echterhoff, 2012). Weitere
Veränderungen durch die Weitergabe von Erinnerungen können als ein Anglei-
chen an geteiltesWissen und geteilte Genres verstandenwerden (Bartlett&Burt,
1933).

Individuelles Erinnern und kollektives Gedächtnis

Individuelles Erinnern knüpft an kollektives an undwird durch dieses beeinflusst.
Geschichtliche Ereignisse spielen im individuellen Erinnern meist nur als Kriegs-
ereignisse eine Rolle oder wenn sie, besonders im Jugendalter, identitätsbildend
waren. Auch kollektives Erinnern wirkt identitätsbildend und unterliegt inso-
fern denselben selbstschützenden Verzerrungen wie individuelle Erinnerungen
(Stone et al., 2013). Darüber hinaus wirken, auch zum Selbstschutz, kollektive
Normen beim Verdrängen von ihnen nicht entsprechenden persönlichen Erin-
nerungen. Ähnlich werden traumatische Erfahrungen erst dann aktiv erinnert,
wenn sie im kollektiven Gedächtnis als Opfererfahrungen validiert wurden, wie
man am Holocaust, an der Erfahrung von vor den Nazis versteckten jüdischen

Gedächtnis

132

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kindern und auch an den deutschen Opfern des alliierten Bombenkrieges sehen
kann. Schließlich findet sich persönliches Erinnern mit kollektivem Gedächtnis
im individuellen zeitgeschichtlichen Geschichtsbewusstsein vermischt (Kölbl &
Straub, 2003).

Literatur

Bartlett, F.C. & Burt, C. (1933). Remembering: A study in experimental and social psychology.

British Journal of Educational Psychology, 3, 187–192.

Bernfeld, S. (1931). Trieb und Tradition im Jugendalter: Kulturpsychologische Studien an Tagebü-

chern (= Zeitschrift für angewandte Psychologie; Beiheft 54). Leipzig: Barth.

Boesch, E. E. (1980). Kultur und Handlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern et al.: Huber.

Danziger, K. (2008). Marking the mind – A history of memory. Cambridge: Cambridge University

Press.

Dilthey, W. (1958). Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie. In ders., Ge-

sammelte Schriften, Band V (S. 139–240). Stuttgart/Göttingen: Teubner/Vandenhoeck &

Ruprecht [Orig. 1895].

Draaisma, D. (1999). DieMetaphernmaschine – Eine Geschichte des Gedächtnisses. Darmstadt: Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft.

Ebbinghaus, H. (1983). Urmanuskript »Über das Gedächtniß«. Passau: Passavia Universitätsverlag

[Orig. 1880].

Ebbinghaus, H. (1895). Rezension von Diltheys »Ideen über eine beschreibende und zerglie-

dernde Psychologie«. Zeitschrift für Psychologie, 9, 161–205.

Fivush, R., Haden, C.A. & Reese, E. (2006). Elaborating on elaborations: Role of maternal remi-

niscing style in cognitive and socioemotional development. Child Development, 77,

1568–1588.

Garde-Hansen, J., Hoskins, A. & Reading, A. (Hrsg.). (2009). Save as … digital memories. Basing-

stoke et al.: Palgrave Macmillan.

Graumann, C. F. (1974). Psychology and the world of things. Journal of Phenomenological Psy-

chology, 4, 389–404.

Habermas, T. (1996). Geliebte Objekte – Instrumente und Symbole der Identitätsbildung. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Habermas, T., Negele, A. & Brenneisen Mayer, F. (2010). »Honey, you’re jumping about« – Moth-

ers’ scaffolding of their children’s and adolescents’ life narration. Cognitive Development,

25, 339–351.

Habermas, T. & Paha, C. (2002). Souvenirs and other personal objects: Reminding of past events

and significant others in the transition to university. In J.D. Webster & B. K. Haight (Hrsg.),

Critical advances in reminiscence work (S. 123–138). New York et al.: Springer.

Halbwachs, M. (1985). Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen. Frankfurt/M.: Suhrkamp

[Orig. 1925].

Harris, C. B., Keil, P.G., Sutton, J., Barnier, A. J. & McIlwain, D. J. (2011). We remember, we forget:

Collaborative remembering in older couples. Discourse Processes, 48, 267–303.

Gedächtnis

133

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Hirst, W. & Echterhoff, G. (2012). Remembering in conversations: The social sharing and resha-

ping of memories. Annual Review of Psychology, 63, 55–79.

Janet, P. (1929). L’évolution de lamémoire. Paris: Chahine.

Kölbl, C. & Straub, J. (2003). Geschichtsbewusstsein als psychologischer Begriff. Journal für Psy-

chologie, 11, 75–102.

McLean, K.C. & Syed, M. (2015). Personal, master, and alternative narratives: An integrative

framework for understanding identity development in context. Human Development, 58,

318–349.

Nelson, K. & Fivush, R. (2004). The emergence of autobiographical memory: A social cultural

developmental theory. Psychological Review, 111, 486–511.

Saint-Laurent, C. de (2017). Memory acts: A theory for the study of collective memory in every-

day life. Journal of Constructivist Psychology. Online-Vorabveröffentlichung.

Stone, C. B., Mercy, A., Licata, L., Klein, O. & Luminet, O. (2013). Mnemonic differences and simila-

rities across opposing social groups: The linguistic conflict at the University of Leuven as

a case study. Journal of Applied Research in Memory and Cognition, 2, 166–172.

Vygotsky, L. S. (1974). Storia dello sviluppo delle funzioni psichiche superiori. Firenze: Giunti Barbera

[geschrieben 1931].

Gedächtnis

134

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gefühl

Alexander Kochinka

»Gefühl« ist nicht gerade ein scharf umrissenes und untergeordnetes Konzept
mit geringer Reichweite, und der hier zur Verfügung stehende Raum ist knapp.
Ich muss mich daher auf Bemerkungen zu drei Themenfeldern beschränken.

Welchen Begriff von Gefühl sollte die Psychologie
zugrundelegen – undwarum?

Eine Sichtung der psychologischen Arbeiten über Emotionen1 erbringt große
Heterogenität, ja mitunter gar Unverträglichkeit der unterbreiteten Vorschläge.
Das liegt meines Erachtens zu einem (nicht geringen) Teil am jeweils zugrun-
degelegten Begriff von »Gefühl« und zeigt sich schnell, wenn man Emotions-
theorien betrachtet, die in nahezu jedemLehrbuch der Allgemeinen Psychologie
behandelt werden: Darwins vielzitierte Ausführungen sind keine Emotions-
theorie, sondern allenfalls eine des Emotionsausdrucks, genauer eine der (vor
allem phylogenetischen)Entstehung dieses Ausdrucks.William James’ (undCarl
Langes) Theorie ist eine über lediglich einen Teil der Gefühle (die James »grö-
bere« nennt, weil sie mit deutlich wahrnehmbaren körperlichen Veränderungen
zwangsläufig einhergehen). John B. Watsons »Theorie« ist die Skizze einer erst
zu erarbeitenden Theorie über beobachtbare Reaktionen und ihre lerntheoreti-
sche Differenzierung in der ontogenetischen Entwicklung. Diese angeborenen
Reaktionsmuster tragen zwar Namen wie »Wut«, »Angst« und »Liebe«,
dürfen jedoch nicht mit den so bezeichneten inneren Zuständen verwechselt
werden.

1 »Gefühl« und »Emotion« werden in diesem Text synonym verwendet und bezeichnen das

interessierende Phänomen. Von Vertreterinnen und Vertretern »komponentenartiger« De-

finitionen von »Emotion« wird gelegentlich »Gefühl« (oder »feeling«) als Bezeichnung für

einen Teilaspekt von »Emotion« reserviert (unten mehr dazu).

135

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Aufzählung ließe sich erweitern und fortschreiben. Immerhin nehmen
seit einigen Jahrzehnten Bemühungen um übergreifend zustimmungsfähige Be-
griffsdefinitionen zu.2Dabei kommt sogenannten»Komponentendefinitionen«
besondere Bedeutung zu: Exemplarisch sei eine elaborierte von Klaus Scherer
(1990) knapp erläutert. Scherer unterscheidet fünf »Komponenten« oder »or-
ganismische Subsysteme«, die bei Vorliegen einer Emotion ineinandergreifen:
eine kognitive, eine neurophysiologische, eine motivationale, eine Ausdrucks-
komponente und schließlich eine »Gefühlskomponente«, die auch als »Mo-
nitorsubsystem« bezeichnet wird. Letzteres ist eine Art Kontrollsystem (und
damit etwas Übergeordnetes), das »den gegenwärtigen Zustand aller anderen
Subsysteme reflektiert und integriert« (ebd., S. 5). Ähnliche »Komponenten-
definitionen« findet man mittlerweile häufig, wenn auch nicht immer mit den
genannten fünf Komponenten: Manchmal sind es nur drei oder vier und es sind
auch nicht immer die gleichen drei oder vier.

Solche Definitionen stellen sicherlich einen Fortschritt dar, vergleicht man
sie mit dem zuvor verbreiteten »Wildwuchs«, bei dem nicht selten eine»Kom-
ponente« stillschweigend und stellvertretend für das gesamte Phänomen in den
Fokus rückte. Jedoch bleiben Probleme: Erstens ist nicht klar, wie man sich ein
»koordiniertes« Geschehen in diesen Subsystemen vorzustellen hat – bezie-
hungsweise was das von einem unkoordinierten Geschehen unterscheidet. Wie
»integriert« das Monitorsubsystem (die Gefühlskomponente) das, was in den
anderen Subsystemen abläuft – und wann macht es das (und wir erleben ein
Gefühl), wann nicht (obwohl sicher auch dann irgendetwas in den Subsyste-
men vorgeht)? Zweitens gibt es recht unterschiedliche Gefühle und es fällt nicht
schwer, an Beispiel-Gefühle zu denken, bei denen einzelne der »Komponen-
ten« fehlen und die trotzdem unzweifelhaft Gefühle sind: eine »stille« Trauer
etwa, ohne Gefühlsausdruck, oder eine Vorfreude, die mich nicht zu irgend-
etwas motiviert. Lediglich eine einzige ist unverzichtbar: ohne eine affektive
Komponente, ohne ein Fühlen haben wir eben kein Gefühl mehr vor uns, son-
dern ein anderes psychisches Phänomen.3Diese»Komponente« muss daher im
Fokus stehen, auch wenn sie nicht direkt beobachtbar ist (und demzufolge nach

2 Eine nicht mehr ganz aktuelle, jedoch noch immer aufschlussreiche Skizze der Hetero-

genität von Definitionen und ansatzweise auch ihrer Entwicklung bieten Kleinginna und

Kleinginna (1981).

3 Ein solcher Satz erscheint trivial undman scheut sich, ihn als »semantische Analyse« auszu-

geben. Sieht man sich in weiten Teilen der Emotionspsychologie um, ist er wohl dennoch

notwendig.

Gefühl

136

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Zugängen abseits vom Mainstream, phänomenologischen Zugängen etwa, ver-
langt).

Um nicht missverstanden zu werden: Natürlich gibt es Gefühle, die nicht oh-
ne eine expressive, motivationale und so weiter Komponente denkbar sind. Ein
Wutanfall ohne Gefühlsausdruck ist nicht denkbar, man kann ja auch nicht sinn-
voll sagen: »Gestern in der U-Bahn hatte ich heimlich einen Wutanfall.« Für
jede der Komponenten lassen sich eben auch Gefühlsbeispiele finden, die ihrer
notwendig bedürfen. An anderer Stelle habe ich ausführlicher dafür argumen-
tiert, einen solchen Begriff von »Gefühl« zugrunde zu legen (vgl. Kochinka,
2004, vor allem Kapitel 1). Es geht eben nicht um einen »herkömmlichen«
Komponenten-Begriff, der Gefühle als etwas auffasst, das sich stets in allen ge-
nannten Subsystemen abspielt. Vielmehr ist es einzig die affektive Komponente,
die notwendigerweise vorliegen muss – und je nach Gefühl können dann eine
oder mehrere der anderen Komponenten ebenso notwendig hinzutreten.

»Kultur« freilich ist ein ähnlich unscharfer Begriff, der auf einen großenGe-
genstandsbereich bezogen und uneinheitlich verwendet wird. Klärungsversuche
müssen hier aus Platzgründen unterbleiben, so reizvoll und nötig sie auch erschei-
nen.

Sind Gefühle kulturell universell?4Was ist zu beachten,
wennman diese Frage bearbeitenmöchte?

Bereits Darwin interessierte das – auch wenn er dazu (wie angedeutet) den Ge-
fühlsausdruck anstelle des Gefühls untersuchte.

Ganz ähnlich tun das seit Jahrzehnten Paul Ekman und sein Team (vgl.
z.B. Ekman, 1988), auch sie setzen dazu am Emotionsausdruck an, nicht an
der Emotion. Der Unterschied zwischen Gefühlen und ihrem (vor allem mi-
mischen) Ausdruck wird dabei zwar nicht negiert, aber vielleicht auch nicht
mit dem Stellenwert diskutiert und beachtet, der ihm zukommt. Vielmehr neigt
(wie bereits bei Darwin) die Rede von den Emotionsausdrücken dazu, die von
den Emotionen zu überwuchern, und schnell geht es um die Universalität von

4 Die Frage nach der Universalität irgendeines (psychischen) Phänomens lässt sich ja stets

in (mindestens) zweierlei Hinsicht stellen: Ist das überall so? Und: Ist beziehungsweise war

das zu allen Zeiten so? Ich behandele hier nur die erste Frage knapp, obwohl die zwei-

te – nach der historischen Universalität oder Spezifität von Gefühlen – in jüngster Zeit

immer stärker Beachtung und Bearbeitung erfährt.

Gefühl

137

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Emotionen, wo Studien allenfalls eine solche der Emotionsausdrücke nahelegen
könnten. Ohne auf die Vielzahl dieser Studien eingehen zu können, stelle man
sich exemplarisch folgendes Vorgehen vor (Ekman hat natürlich auch komplexe-
re »Designs« verwendet): Man legt den Angehörigen verschiedener Kulturen
Bilder vor, auf denenMenschen einenmimischenGefühlsausdruck zeigen.Dann
bittet man sie, aus einer Auswahl an Gefühlsbezeichnungen diejenige zu wäh-
len, die ihrer Auffassung nach am besten zur Abbildung passt. Schnell kann
man ins Grübeln geraten: a) Angehörige welcher Kultur sind auf den Fotos zu
sehen – der Fore aus Papua-Neuguinea (eine der zunächst untersuchten Grup-
pen) oder von weißen Amerikanern? b) Wie lässt man die Probandinnen und
Probanden ihr Urteil abgeben – durch Auswahl einer »passenden« Emotion
aus einer Vorgabe von zwei oder drei Varianten? c) Und vor allem: In welcher
Sprache tut man das? »Übereinstimmungen« und damit Belege für kulturelle
Universalität fallen natürlich deutlich größer aus, wenn ein lächelndesGesicht zu
beurteilen ist und dazu nur beispielsweise »anger«, »fear« und»joy« zur Aus-
wahl stehen, als wenn man eine offene Antwort erfragt (was man übrigens leicht
demonstrieren kann, etwa mit studentischen »Versuchspersonen« im Rahmen
einer Vorlesung). Nehmen wir einmal an, es gebe ein ärgerähnliches, aber vom
Ärger verschiedenes Gefühl bei den Fore (mit einem ärgerähnlichen Gesichts-
ausdruck), das wir hypothetisch »blurp« nennen – einerlei, ob man bei den
Untersuchungen einen einheimischen, englischkundigen Übersetzer dabei hätte
oder den Probandinnen und Probanden eine (grobe) semantische Einführung
von »anger« anböte, damit sie überhaupt antworten könnten: Die Differen-
zen zwischen »blurp« und »anger« würden durch die Erhebungsmethode
beziehungsweise -sprache eingeebnet, eine scheinbare Universalität im Erleben
festgestellt.

Solche Probleme sieht etwa Wierzbicka (z.B. 1999), die das nicht hypo-
thetisch, sondern an solch einem ärgerähnlichen Gefühl – »song« bei den
Ifaluk – diskutiert. Sie erarbeitete ein System»semantischer Primitive«, kleinster
bedeutungstragender Partikel, die es in jeder Sprache gebe, und aus denenmandie
Beschreibungen von Gefühlen aufbauen müsse, um sie sprachunabhängig – be-
ziehungsweise genauer, unabhängig von einer bestimmten Sprache – untersuchen
zu können. Die Liste solcher universeller Primitive ist mittlerweile auf einige
Dutzend angewachsen – sie dann auch für die Forschung zur Universalität von
Gefühlen zu nutzen, zeichnet sich bestenfalls in Ansätzen ab.

Wie auch immer: In welchem Ausmaß Emotionsausdrücke (und erst recht
Emotionen) universell sind, scheint mir eine noch nicht befriedigend geklärte
Frage – und sicherlich weniger einfach zu beantworten, als es beispielsweise Ek-

Gefühl

138

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


man suggeriert. (Das gilt auch dann, wenn Ekman selbst einen Schritt auf »Anti-
Universalisten« zugeht, indem er flugs eine »neurokulturell« genannte »Theo-
rie« der Emotionen formuliert, in die universelle und kulturelle, also spezifische,
Aspekte gleichermaßen eingehen. »Ekel« mag das Gemeinte illustrieren: Über-
all auf derWelt ekelt man sich, aber überall vor etwas anderem.)

Welche Rolle spielen die anderen fürmein Gefühl?

Wo haben »Kultur« und »Gefühl« miteinander zu tun, wo nimmt »Kul-
tur« – nicht zuletzt ein auf spezifische Weise geregeltes Miteinander von Men-
schen – Einfluss auf »Gefühl«? Hierzu ein paar Andeutungen:

a) Die ontogenetische Entwicklung psychischer Leistungen ist an ein so-
ziales Miteinander gebunden, das ist trivial. (Die kulturhistorische Schule der
Psychologie mag einer der ersten Ansätze gewesen sein, die das – als »psycho-
genetisches Gesetz« – klar formuliert haben, ist aber längst nicht mehr der
einzige.) Mehr noch: Diese Entwicklung setzt offenbar voraus, dass den sich Ent-
wickelnden derartige Leistungen unterstellt werden (oder wenigstens in einem
größeren Umfang unterstellt als bereits verfügbar). Eindrücklich zeigt das die
Sprachentwicklung, wo Erwachsene und ältere Geschwister die Lernenden (in
»Ammensprache« oder »motherese«) so anreden, dass es deren Fähigkeiten
gerade ein wenig überschreitet, und so das Lernen erleichtern oder sogar erst er-
möglichen. Es spricht wenig dagegen, Ähnliches auch für die Entwicklung jedes
anderen Vermögens – auch der Gefühle – anzunehmen. Weil soziale (und auch
erzieherische) Interaktionen kulturell divers sind, »formt« an dieser Stelle Kul-
tur Gefühl.

b) Der Vollständigkeit halber: Ohnehin sind »die anderen« sehr häufig das
Objekt meiner Gefühle, das also, worauf sich diese beziehen und ohne das sie
nicht denkbar sind. Ich freue mich auf und über jemanden, habe Angst vor je-
mandem, ärgere mich über jemanden. Auch das hat eine »kulturelle Sicht« des
Gefühls zu beachten.

c)Zudem:Waspassiert,wennwirmit anderen zusammentreffen, beispielswei-
se einen Raum betreten, in dem einige Mitmenschen miteinander interagieren?
Wir nehmen die »Atmosphäre«, die »Stimmung« unmittelbar wahr. Eine sol-
che »Atmosphäre« ist natürlich kein mysteriöses Fluidum, keine Aura, unter
deren Einfluss wir geraten. Vielmehr dürften wir – wie wohl bei jeder Wahrneh-
mung – auch Dinge wahrnehmen, über die wir uns gar nicht im Klaren sind: Die
Stellung der Personen im Raum, ihre Körperhaltung, ihre Stimmen, die Verände-

Gefühl

139

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


rung all dessen, sobald sie unser Eintreten registrieren und weiteres mehr. Wir
nehmen Derartiges wahr und berücksichtigen es – oft, ohne dass es uns bewusst
ist –, wenn wir uns in die Interaktion der Anwesenden einschalten. Das dürfte
diese Interaktionen dann deutlich erleichtern.

d) Bereits in einer Situation wie der eben geschilderten kann eintreten, was
wir womöglich noch deutlicher erfahren, wenn uns beispielsweise ein Freund von
seiner Traurigkeit und den Gründen dafür erzählt. Sein »emotionaler Zustand«
wirkt dann (durch seine Worte und durch Wahrnehmungen wie die eben skiz-
zierten) auf den unseren ein, manchmal kommt es zu einer Art »Ansteckung«.5

Wir fühlen dann auf ähnliche Weise, was es auch hier erleichtern dürfte, mitein-
ander zu tun zu haben und miteinander auszukommen.

Beide Punkte, c) und d), hängen miteinander zusammen und können in
zahlreichen Abstufungen auftreten. Die Wahrnehmung der Gefühlslage eines
Freundes beherrschen unterschiedlicheMenschen unterschiedlich gut; bei einem
Freund (mit dem wir uns »gut verstehen« – und was bedeutet das anderes als
so etwas?) können wir es besser als bei einemMenschen, der uns entweder fremd
oder gleichgültig oder beides ist. Die »Berücksichtigung« des Wahrgenomme-
nen kann unbewusst erfolgen, kann kognitiv begleitet und ergänztwerden (sowie
wir »wissen«, dass man hierzulande während einer Bestattung auf dem Friedhof
keineWitze erzählt) und kann auch – über eine emotionale Ansteckung – einen
weiteren Weg beschreiten, die soziale, kulturelle Gemeinschaft, in der wir leben,
zu ermöglichen und zu stärken.

Sicherlich gibt es zahlreiche weitere Berührungspunkte zwischen Gefühl und
Kultur. Bereits auf den knapp skizzierten Feldern scheint mir jedoch noch das
eine oder andere zu entdecken zu sein: Interessantes, Unbekanntes und Unbe-
dachtes.

5 Wenn James (und Lange) zu Recht festhalten, dass die Veränderung einer Körperhaltung

unser Gefühl beeinflusse – dass sich also beispielsweise eine Traurigkeit verringere, wenn

man sich aus der Haltung des Traurigen befreie, sich straffe und aufrichte und so weiter –,

dann muss das nicht (alleine) ein Beleg für ihre Grundidee sein (nach der bekanntlich die

Wahrnehmung körperlicher Zustände identisch mit dem Gefühl sei). Es lässt sich vielmehr

auch analog zu dem eben Angedeuteten verstehen: Wenn ich für andere nicht aussehe,

als sei ich traurig, behandeln sie mich auch nicht so. Dies wiederum nehme ich wahr und

diese Wahrnehmung ist es dann, die – qua emotionaler Ansteckung oder wenigstens An-

gleichung – Einfluss auf mein Erleben nimmt und meine Traurigkeit verringert (nicht aber

eine qua veränderte Körperhaltung veränderte Wahrnehmung eigener physiologischer

Zustände).

Gefühl

140

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Ekman, P. (1988). Gesichtsausdruck und Gefühl. Zwanzig Jahre Forschung von Paul Ekman. Pader-

born: Junfermann.

Kleinginna, P. R. & Kleinginna, A.M. (1981). A categorized list of emotion definitions, with sugges-

tions for a consensual definition.Motivation and Emotion, 5(4), 345–379.

Kochinka, A. (2004). Emotionstheorien. Begriffliche Arbeit am Gefühl. Bielefeld: transcript.

Scherer, K. R. (1990). Theorien und aktuelle Probleme der Emotionspsychologie. In ders. (Hrsg.),

Psychologie der Emotion. Enzyklopädie der Psychologie. Themenbereich C: Theorie und For-

schung. Serie IV: Motivation und Emotion. Band 3: Psychologie der Emotion (S. 1–38). Göttin-

gen et al.: Hogrefe.

Wierzbicka, A. (1999). Emotion across languages and cultures. Diversity and universals. Cambridge:

Cambridge University Press.

Gefühl

141

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gehirn

AlexandreMétraux

Gehirn (oder Hirn) ist ein Wort, das mit anderen Wörtern viele Verbindun-
gen eingehen kann. Die Referenten dieser Wortverbindungen bilden ein dichtes
Ensemble von Forschungsobjekten: Stirnhirn, Stammhirn, Reptilhirn, Proto-
hirn, Großhirn, Insektenhirn, Fischhirn, Tintenfischhirn, Mauerseglerkleinhirn,
Hirnrinde, Hirnschlag, Hirnregion und so weiter. In welcher Epoche der Na-
turgeschichte ein als Gehirn feststellbares Organ entstand, darüber herrscht
kontroverse Ungewissheit. Für die einen beginnt die Phylogenese des Gehirns
mit einem hypothetischen, fossil nicht überlieferten, konstruierten Vorfahren
der symmetrisch organisierten Lebewesen (Bilateria). Da in allen bekannten Bi-
lateria1 wiederkehrende genetische Merkmale zu finden sind, muss es diesen
gemeinsamen Urahn gegeben haben. Andere dagegen behaupten, dass das Zen-
tralnervensystemderBilaterianicht auf einenUrahn zurückzuführen ist, sondern
je nach Klade eine eigenständige Entwicklung durchlaufen hat (vgl. Riebli & Rei-
chert, 2017).

Zu den Voraussetzungen für die Existenz eines Gehirns zählen: die Anwesen-
heit vonNervenzellen, dieAusbildung eines odermehrererNervensträngeunddie
Kommunikation zwischen Nervenzellen über eine zentrale Schaltstelle. Es heißt
gelegentlich, dass erst die mit einem Zentralnervensystem begabten Organismen
wirklich lernfähig seien. Das Beispiel der Schleimpilze spricht jedoch gegen die-
se Behauptung. Das Verhalten des Schleimpilzes Physarum polycephalum, eines
einzelligen, ohne Neuralsubstanz auskommenden, organisierten Körpers besitzt
Merkmale, die man sonst nur Organismen mit einem Nervensystem zuschreibt
(vgl. Boisseau et al., 2016).

1 D.h. von den rezentesten bis zurück zu den urzeitlich frühesten, durch Fossilbefund nach-

gewiesenen Arten.

143

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Der Gegenstandsbereich der Neuropsychologie

Bei der Betrachtung des Zentralnervensystems (ZNS) erheischen zwei Aspekte
besondere Aufmerksamkeit. Mit der Erwähnung des Schleimpilzes und seiner
engeren Verwandten ist der eine Aspekt in den Blick genommen: die Verlebendi-
gung der Materie in einfachsten Konkretionen. Ohne die der lebenden Materie
eingeschriebenen Grundfähigkeiten (Zellteilung, Stoffwechsel usw.) könnten
anatomo-physiologisch komplexeOrganismen weder agieren noch lernen.

Der andere Aspekt betrifft die sogenannten höheren psychischen Funktio-
nen (vornehmlich von Homo sapiens). Diese Funktionen lassen sich zwar ohne
Berücksichtigung der Hirntätigkeiten zum Objekt wissenschaftlicher Untersu-
chungenmachen, doch geschieht dies dann in früher, oft vergessener Abstraktion
vom organischen Unterbau.

Die beiden, in ihrer materiell unauflösbaren Verzahnung zu begreifenden As-
pekte bilden das Kernobjekt neuropsychologischer Untersuchungen. Das Hirn
wird damit weder zu einem Rechner jenseits organischer Einbettungen wie
Blutkreislauf, Stoffwechselprozesse und so weiter gemacht, noch wird es von
gesellschaftlich bedingten Aneignungsprozessen abgeschnitten, als sei es ein au-
tonom tätiges, in seinen Verrichtungen nur von der Phylogenie determiniertes
Organ.2

Niedere und höhere psychische Funktionen

Der seit den 1940er Jahren neuropsychologisch tätig gewesene Aleksandr R. Lu-
rija, dem es nicht einfiel, irgendwann als Gründerfigur dieses Forschungszweiges
in Erscheinung zu treten (vgl. Akhutina, 2003),3 entwickelte auf der Basis detail-
lierter Untersuchungen die Theorie der funktionalen Lokalisation psychischer
Funktionen (Sprechen, Hören, Rechnen, Schreiben, Erinnern, Vergleichen, Pla-
nung von Handlungen, Überwachung der Ausführung von Handlungen und so

2 Um Missverständnissen vorzubeugen: die hier genannte Verzahnung beider Aspekte

bezieht sich auf den Gegenstandsbereich der Neuropsychologie. Natürlich können die

Mechanismen des Schlafs ungeachtet der höheren psychischen Funktionen von Homo

sapiens und seiner näheren Verwandten untersucht und zum Objekt anspruchsvoller

Theorien gemacht werden.

3 Vgl. hierzu Lurijas (1965 und 1966) Würdigungen Lev Vygostkijs und Kurt Goldsteins als

Bahnbrecher der Neuropsychologie.

Gehirn

144

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


weiter). Diese Theorie besagt in Grundzügen: Psychische Zustände und Prozes-
se sind ohne neurale Tätigkeit biologisch/organologisch zwar unmöglich, aber
diese Prozesse und Zustände sind nicht in »geografisch« streng eingezäunten
Hirnarealen lokalisiert. Das wird bereits daran ersichtlich, dass höhere psychische
Verrichtungen sich nach Hirnläsionen wiederherstellen können (selbst wenn die
Wiederherstellung zumeist unvollkommen bleibt). Bei eineindeutiger Gleichheit
höherer psychischer Funktionen und deren organischem Substrat wäre nach der
Zerstörung von Hirnmasse, die eine bestimmte Verrichtung verkörpert, die Ent-
wicklung einer Ersatzfunktion nicht einmal ansatzweise möglich.4

Worauf gründet sich denn die Unterscheidung zwischen den sogenannten
niederen, der Phylogenese geschuldeten psychischen Funktionen und den soge-
nannten höheren psychischen Funktionen? Darauf, dass die Entwicklung der
höheren psychischen Funktionen vom gesellschaftlichen Leben und seinen kul-
turell variierenden Spielregeln hin zum Individuum, also von außen nach innen,
erfolgt, während die niederen psychischen Funktionen (etwa die mechanisch an-
mutende, in Wirklichkeit extrem vielschichtige Anpassung des Sehapparates an
die Lichtverhältnisse beimKleinkind) körperlich im Repertoire des Individuums
angelegt sind.

Zur zerebralen Organisation von Sprechfertigkeiten

Zur Veranschaulichung sei das Beispiel der Begünstigung der Tonhöhenerken-
nung durchAneignung einer tonalen Sprache erwähnt. KeinZweifel: Vor jeder zu
prüfendenTonhöhenerkennung ist anzugeben,worin dieAufgabe besteht –näm-
lich in der Erkennung und im Nachsummen oder -singen vorgegebener Töne
unterschiedlicher Tonhöhe. Beobachter_innen, insbesondere Aleksej Leont’ev,
fiel bei der Untersuchung der Tonhöhenerkennung auf, dass musikalisch nicht-
ausgebildete Proband_innen, die sich der russischen Muttersprache bedienten,
schlechter abschnitten alsmusikalisch ebensonicht-ausgebildete Proband_innen,
deren Muttersprache, wie das Chinesische oder Vietnamesische, zur Familie der
Tonalsprachen gehört. Das Sprechen in einer Tonalsprache ist semantisch auch
an die Aussprache in der richtigen Tonhöhe gebunden: Dieselbe Silbe bedeu-
tet je nach Tonhöhe etwas anderes, vereinfachend gesagt. Die Beherrschung der
Tonhöhe, in der die Bestandteile von Sprechakten ausgesprochen werden, ist für
eine/n Tonalmuttersprachler_in ebenso entscheidend wie die Beherrschung des

4 Dies allerdings nicht, wie bekannt, bei weiträumigen, massiven Hirntraumen.

Gehirn

145

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Vokabulars unabhängig von der Tonhöhe der Stimmlage für Menschen, die eine
germanische oder eine romanische Sprache sprechen. In beiden Fällen sind die
linguistischen »Werkzeuge« von außen an die Personen herangetragen und in
das Instrumentarium der subjektiven Handlungszusammenhänge integriert wor-
den – selbstredend auch zerebral, wobei der Prozess der Verinnerlichung oder
Aneignung im Detail unbemerkt verläuft: Wer kann denn wirklich präzise be-
richten, wie seine phonetisch äußerst reichhaltige Lallsprache sich gewandelt
und nach und nach die Gestalt der Muttersprache angenommen hat? Wohl nie-
mand. Nun stellte es sich heraus, dass tonalsprachliche Muttersprachler_innen
die Höhe dargebotener Töne ungleich behänder erkannten als russische Mutter-
sprachler_innen, weil sie in der Aneignung ihrer linguistischen Werkzeuge allein
schon imHinblick auf die semantische Klarheit von Verstehen und Sprechen die
Fertigkeit der Tonhöhenerkennung (im Gewand der Tonhöhe der gehörten und
gesprochenen Sprechakte) verinnerlicht hatten (vgl. Leontjew, 1982, S. 59–60,
implizit auch in Anknüpfung an Čistovič et al., 1976).

Wie lässt sich belegen, dass Tonalsprachen zerebral anders organisiert sind
als nicht tonale Sprachen? Durch klinische Fallstudien. Deren eine hat Lurija
über einen aphasischen Komponisten (V.G. Šebalin, 1902–1963) veröffent-
licht. Es handelt sich um einen seltenen, wenn nicht einmaligen Fall, bei dem
die Sprechfertigkeiten durch eine Hirnläsion beeinträchtigt wurden, das Hören,
Imaginieren und Setzen von Tönen, Tonverbindungen und Klangeigenschaften
dagegen schadlos erhalten blieben. Das deutet darauf hin, dass der akustische Ap-
parat für reine Ton- und Klangeigenschaften andere Hirnareale anspricht (und
mitstrukturiert) als die gehörte und gesprochene Sprache (vgl. Luria et al., 1965),5

dass diese Hirnareale indes auch bei der Rezeption und Produktion von Sprech-
akten mitbeteiligt sind.

Hirnpathologische Fälle eines anderen Typus betreffen aphasische Störun-
gen und Ausfälle bei Gebärdensprachler_innen. Gehörlose können sich durch
GebärdenverständlichmachenundGebärdenverstehen, sofernderenGebrauch
regelgeleitet erfolgt. Gebärdensprachen sind so natürlich wie die natürlichen
Sprachen, etwa die Sprache, in der sich die gerade jetzt gelesenen Wörter die-
ser vor den Augen erscheinenden gedruckten Zeilen zu erkennen geben. Eine

5 Lurija und Mitarbeiter (Luria et al., 1965, S. 292) halten denn auch als Ergebnis ihrer Studie

fest: »Wir haben also einen bemerkenswerten, womöglich auch einen einzigartigen Fall

geschildert, der den Beweis erbringt, dass zwei Arten akustischer Prozesse – der phone-

matische bzw. der musikalische (Wahrnehmung und Gedächtnis) – infolge einer Läsion

der linken parieto-temporalen Hirnregion dissoziiert werden können.«

Gehirn

146

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gebärdensprachewie beispielsweise dieUS-amerikanische (American SignLan-
guage, kurz: ASL) verläuft jedoch auf anderen Kanälen als Sprechakte. Man
braucht nichts über die Besonderheiten dieser Gebärdensprache zu wissen, um
einzusehen, dass das Sehen und die Beherrschung der Finger-, Hand- und Arm-
motorik für diese Gebärdensprache entscheidend sind. Bei Dunkelheit oder
geschlossenenAugen verstehtman keine ASL-Äußerung; dagegen verstehtman
sehr wohl, was eine Stimme durchs Telefon einem mitteilt, wobei es keinerlei
Rolle spielt, welche Gesten am anderen Ende der Telefonleitung ausgeführt
werden. Die Sichtbarkeit des Raums, in dem die ASL-Gebärden stattfinden,
und die Kenntnis der in diesem Raum verwendbaren Gebärden sind für die
ASL- wie für jede andere gebärdensprachliche Kommunikation (etwa in der
britischen Gebärdensprach, kurz: BSL) unverzichtbar. Deshalb die Redeweise
von der Sprache des Lichts, wenn es um Gebärdensprachen geht (vgl. Shea,
2017).

Gebärdensprachler_innen können hirnpathologisch bedingte Ausfälle eben-
so erleiden wie Personen mit voko-akustisch organisierter Sprechfertigkeit. Gut
dokumentierte Fälle deuten darauf hin, dass jeweils zentral die gleichen Regionen
der linken Hemisphäre betroffen sind, unabhängig davon, ob sich das Sprechen
beziehungsweise das Verstehen inGebärden oder stimmlich vollzieht. ImAufbau
der Sprachfunktionen dagegen ist dann ein Unterschied zwischen beiden Äuße-
rungsweisen festzustellen, wenn bei ASL-Verwender_innen die Finger-, Hand-
und Armmotorik, also grob gesagt das Areal der rechten Hemisphäre, lädiert ist.
Die Besonderheit beispielsweise der ASL-Gebärdensprache besteht darin, dass
räumliche Relationen, für die im Repertoire (Lexikon) voko-akustischer Ver-
ständigung eigene Wörter (hier, dort, zwischen, über usw.) verfügbar sind, durch
Bewegungen der Ausdruckswerkzeuge vermittelt werden. In der Literatur über
ASL werden diese Bewegungen im Bewegungsraum der Gebärdensprachler_in-
nen als classifiersbezeichnet. ImBild gesprochen:Bei eingegrenzten rechtsseitigen
Störungen der Motorik bleibt die Bezeichnung von Gegenständen wie auch die
Bezeichnung von Eigenschaften von Gegenständen erhalten; diese würden näm-
lich bei Störungen der linksseitigen Sprachareale beeinträchtig sein.Dagegen sind
einzelne Zusammenhänge zwischen Gegenständen in der Produktion von Ge-
bärden nichtmehr ausdrückbar (bzw. in der Rezeption vonGebärden nichtmehr
verstehbar) (vgl. Emmorey et al., 2002). Die neuropsychologisch untersuchten
Fälle deuten darauf hin, dass das Gehirn von Gebärdensprachler_innen beim
Erwerb sprachlicher Ausdrucks- und Verstehensleistungen die kulturell vorgege-
benen Sprachzeichen in getrennten Arealen beider Hemisphären verinnerlicht
hat – ohne Zutun der betroffenen Subjekte. Das Handlungs- und Zeichen-

Gehirn

147

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


repertoire von Gebärdensprachler_innen erfährt folglich eine andere zerebrale
Organisation als das Handlungs- und Zeichenrepertoire jener, die sich voko-
akustisch verständigen.6

Ausblick auf die neurowissenschaftlich begleitete
Kulturpsychologie

Die Neuropsychologie wurde in jüngerer Zeit zu einer Leitdisziplin in der Er-
forschung dermenschlichen (undmanchmal auch der tierischen) Psyche prokla-
miert. Dabei haben bildgebende Verfahren (beispielsweise die fMRT) hohe Er-
wartungen geweckt, die bisher nur in wenigen Bereichen erfüllt werden konnten
(Sprachfunktionen, Gedächtnisfunktionen u. a.). Über die Grenzen neuropsy-
chologischen Experimentierens hat man sich dagegen kaumGedanken gemacht.
So ist über Eifersucht, Hassliebe, Langeweile, Sehnsucht und andere verbreitete
und den meisten Menschen aus Alltagserfahrung bekannte psychische Phäno-
mene neuropsychologisch nichts zu erfahren.7 Mag sein, dass man psychische
Befindlichkeiten (Traurigkeit, Hochmut, Stolz und so weiter) semantisch und
theoretisch zuundeutlich von spezifischenpsychischen, ebenso kulturell beding-
ten Funktionen (Rechnen, Vergleichen, Ordnen, Schlussfolgern) unterschieden
hat.Während letztere experimentell grundsätzlich zugänglich sind (so lange der
Zugang experimentell nicht als unmöglich erwiesen ist), scheinen sich erstere
experimentell durch bildgebende Verfahren vorerst nicht erfassen zu lassen. Dies
ändert aber an der Forderung nach kulturpsychologisch ausgerichteten Analy-
sen der Hirntätigkeit(en) schlechterdings nichts, wie immer der methodische
Zugang eingerichtet, wegsam gemacht und in der Forschung erprobt werden
mag.

6 Zusätzliche Evidenz für jeweils spezifische Organisationen kulturbedingter psychischer

Funktionen − im Jargon gesagt: für die neurale Implementierung höherer psychischer

Funktionen − bietet die neuropsychologische Untersuchung der Aneignung einer Ge-

bärdensprache durch taubgeborene bzw. durch Personen, die eine Gebärdensprache

sekundär erlernen; bei ersteren werdenmotorische Areale ungleich mehr in Anspruch ge-

nommen als bei letzteren (vgl. Newman et al., 2002).

7 Zur Kritik an der Neuropsychologie-Gläubigkeit vgl. den Überblick von Feuerhahn und

Mandressi (2011) sowie insgesamt die von diesen Autoren herausgegebene Nummer 25

der Zeitschrift Revue d’Histoire des Sciences Humaines.

Gehirn

148

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Akhutina, T. V. (2003). L. S. Vygotsky and A.R. Luria: Foundations of neuropsychology. Journal of

Russian and East European Psychology, 41(3/4), 159–190.

Boisseau, R. P., Vogel, D. & Dussutour, A. (2016). Habituation in non-neural organisms: Evidence

from slime moulds. Proceedings of the Royal Society B, 283 http://dx.doi.org/10.1098/rspb.

2016.0446 (18.6.2018).

Čistovič, L.A., Vencov, A. V., Granstrem, M.P. et al. (1976). Fiziologija reči [Sprachphysiologie]. Le-

ningrad: Nauka.

Emmorey, K., Damasio, H., McCullough, S. , Grabowski, T., Ponto, L. L. B., Hichwa, R.D. & Bellugi, U.

(2002). Neural systems underlying spatial language in American Sign Language. NeuroI-

mage, 17, 812–824.

Feuerhahn, W. & Mandressi, R. (2011). Les »neurosciences sociales«: historicité d’un programme.

Revue d’Histoire des Sciences Humaines, 25, 3–12.

Leontjew, A.N. (1982). Tätigkeit, Bewusstsein, Persönlichkeit. Köln: Pahl-Rugenstein.

Luria, A. R. (1965). L. S. Vygotsky and the problem of localizazion of functions. Neuropsychologia,

3, 387–392.

Luria, A. R. (1966). Kurt Goldstein and neuropsychology. Neuropsychologia, 4, 311–313.

Luria, A. R., Tsvetkova, L. S. & Futer, D. S. (1965). Aphasia in a composer. Journal of the Neurological

Sciences, 2, 288−292.

Newman, A. J., Bavelier, D., Corina, D., Jezzard, P. & Neville, H. J. (2002). A critical period for right

hemisphere recruitment in American sign language processing.Nature neuroscience, 5(1),

76–80.

Riebli, N. & Reichert, H. (2017). The first nervous system. In S. V. Shepherd (Hrsg.), TheWiley hand-

book of evolutionary neuroscience (S. 125–152). Chichester et al.: Wiley Blackwell.

Shea, G. (2017). The language of light: A history of silent voice. New Haven et al.: Yale University

Press.

Gehirn

149

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Generation

Carolin Demuth

Generation als grundlegender Begriff
in unterschiedlichen Disziplinen

Generation ist ein Schlüsselbegriff in verschiedenen Disziplinen, um zum einen
sozialenWandel, zum anderen gesellschaftliche Kontinuität zu beschreiben. Der
Begriff hat jedoch eine gewisse Unschärfe, vor allem wenn es darum geht zu defi-
nieren,wer zu einer bestimmtenGeneration»gehört«undwie sich verschiedene
Generationen voneinander abgrenzen lassen. Die meisten Generationskonzep-
te sind dabei einer dichotomisierenden Sichtweise verhaftet: Zum einen finden
sich diachron (auch als vertikal beschrieben) strukturierende Ansätze, die ver-
schiedene Generationen gegeneinander abgrenzen: zum Beispiel die ältere von
der jüngeren oder die erste, zweite, dritte und so fort. Demgegenüber stehen
synchron strukturierende Ansätze, die Generation als Altersgenossenschaft, al-
so altersspezifische Vergemeinschaftungen (Kohorte) verstehen ( Jureit, 2015,
2017).

In den Sozial- und Kulturwissenschaften sowie in den Geschichts- und Poli-
tikwissenschaften überwiegen synchron strukturierende Forschungsansätze. Die
Bezugsgröße ist hier die Gesellschaft ( Jureit, 2015). Der Begriff Generation
hat vormalige Differenzkategorien wie »Stand« oder »Klasse« abgelöst und
wird zum einen genutzt, um gleichzeitig auftretende, aber konkurrierendeGesell-
schafts- oder Politikentwürfe an kollektive Handlungsträger_innen zu binden,
zumanderenumzuversuchengeschichtlichenWandeldurchdieAbfolgeeinander
ablösender Generationen zu erklären. Das Verhältnis »zwischen« gesellschaftli-
chenGenerationenwird als »Generationenverhältnis«beschrieben (Bohnsack&
Schäffer, 2002).

Lange Zeit herrschte in der Generationenforschung die Auffassung vor, dass
überwiegendhistorischeGroßereignisseoderNaturkatastrophendafür ausschlag-
gebend sind, dass sich Gleichaltrige generationell verbunden fühlen. Generation
als analytische Kategorie, wie sie in diesen Ansätzen postuliert wird, birgt je-

151

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


doch konzeptionelle Schwierigkeiten, zum Beispiel ist nicht klar, wie die implizit
angenommene Repräsentativität, Homogenität, Generalisierung und Kausalität
gerechtfertigt werden können (vgl. auch Jureit, 2015, 2017). Neuere Ansätze
betonen, dass diffuse Gemeinschaften wie beispielsweise die »Generation Face-
book« nicht das historische Großereignis brauchen, wohl aber die Erwartung
eines gemeinsamen Lebensgefühls erfüllen und somit erlauben, in der Postmo-
derne ein Zugehörigkeitsgefühl zu konstruieren (Jureit, 2017).

Generation in der Psychologie

In der Psychologie und den Erziehungswissenschaften überwiegen diachrone An-
sätze, in denen die Familie als Bezugspunkt dient. Die Entwicklungspsychologie
beschäftigt sich zum Beispiel mit der Stabilität und Veränderung von Eltern-
Kind-Beziehungen über die Lebensspanne (Trommsdorff & Albert, 2009). Die
Kulturvergleichende Psychologie untersucht Themen wie intergenerationale Be-
ziehungen imHinblick aufAutonomie undRelationalität imKontext vonMigra-
tion (Albert&BarrosCoimbra, 2017).Die Psychoanalyse interessiert sich für die
Tradierungs- und Sozialisationspraktiken und betont vor allemdieKontinuität in
der Tradierung von Traumata und Schuldverstrickungen. Eine Verkopplung der
beiden Ebenen (Familie und Gesellschaft) wird durch das Konzept der »Trans-
generationalität« angestrebt. Jedoch bleibt unklar, wie genau diese Verknüpfung
aussieht ( Jureit, 2015, 2017) undwie Entwicklungs-, Bildungs- undTradierungs-
prozesse konkret vonstatten gehen (Mey, 2015).

Jureit (2017) schlägt vor,Generation fachübergreifendals erfahrungsgeschicht-
liche Kategorie (der Selbstbeschreibung) aufzufassen, und meint damit, dass sich
jemand in Beziehung zu sich selbst setzt, diese Selbstbetrachtung reflektiert und
sich zugleich einem Kollektiv zugehörig fühlt, das er oder sie für sein oder ihr
eigenes Selbstverständnis als relevant ansieht und durch das er oder sie sich mit
anderen, die er oder sie als gleich oder zumindest ähnlich erachtet, verbunden
glaubt. Der Generationenbegriff wird hier also als Verarbeitungskategorie aufge-
fasst, »mit der sich Menschen sowohl ihre alltäglichen als auch ihre biografisch
einschneidenden Erlebnisse aneignen« (Jureit, 2017, S. 16). Das Zugehörig-
keitsgefühl zu einer Generation hat demnach, gerade in der Postmoderne, eine
identitätsstiftende Funktion (z.B. Bude, 2000). Dies impliziert jedoch auch, dass
sich soziale Gruppierungen als »Generationen« imaginieren und artikulieren,
um auf diesemWege bestimmte Interessen oder Bedürfnisse in die Gesamtgesell-
schaft zu kommunizieren.

Generation

152

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


KarlMannheims (1964 [1927/28]) wissenssoziologisch begründeter Aufsatz
»Das Problem der Generationen« stellt bis heute einen grundlegenden Beitrag
zurGenerationentheorie dar (Bohnsack&Schäffer, 2002; Jureit, 2017)undbietet
eine theoretische Verbindung von generationellem und sozialemWandel. Mann-
heimkonzeptualisiertGeneration als»konjunktivenErfahrungsraum«undwird
damit dem komplexen Zusammenspiel von Milieu, Historizität und geteiltem
sowie individuellem Wahrnehmen und Erleben gerecht. Generation versteht er
als einen Zusammenhang, der Menschen verwandter Jahrgänge durch eine kul-
turell verfasste Bewusstseins- und Erlebnisschichtung verbindet, sodass sie eine
ähnliche Perspektive auf Ereignisse entwickeln. Er unterscheidet zum einen die
historisch-gesellschaftlichen Bedingungen (»Generationslagerungen«), in de-
nen Menschen leben, zum anderen die Art von Teilhabe an kollektiven sozialen
Erfahrungen und die daraus resultierendeWahrnehmung des Geschehens (»Ge-
nerationszusammenhang«) aufgrund der Erlebnis- und Bewusstseinsschichtung
der Individuen (King, 2015). Beispielsweise hat die »68er Generation« eine ge-
meinsame Generationslagerung in einem bestimmten historisch-sozialen Raum
durch die Praktiken der Teilnahme (des Mitgestaltens) an der Gesellschaft. Meh-
rere Personen können demnach in derselbenZeit leben und aufgrund der erlebten
Zeit gleichzeitig »in einer qualitativ völlig verschiedenen inneren Zeit« leben
(Mannheim, 1964 [1927/28], S. 517).

Generation in kulturpsychologischer Perspektivierung

Kulturpsychologie untersucht unter anderem das Zustandekommen kultureller
Formen des Denkens, Handelns und Verstehens durch genuin psychologische
Mechanismen. Sie geht dabei von einer dialogischen Interaktion von Menschen
mit ihrer historisch hervorgebrachten Umwelt aus (z.B. Valsiner, 2007). Gene-
ration wird als fluides, dynamisches Konzept verstanden, das die Historizität
psychischen Erlebens und Handelns berücksichtigt. Generation im Sinne von
Menschen mit in ihrer Historizität begründeten ähnlichen Erfahrungsräumen,
die eine mehr oder weniger geteilte Perspektive auf dieWelt verbindet, wirft kul-
turpsychologisch folgende Fragen auf:Wiewird diese Perspektive»geteilt«?Was
macht diese Perspektive handlungsleitend? Was macht sie identitätsstiftend? Und
schließlich:Wie sind intergenerationale Tradierungsprozesse zu verstehen?

WasMenschen einer (wenn auch imaginären)Generation verbindet, ist trans-
individuelles und handlungsleitendesWissen.Wissen, Praktiken undDenkmuster
werden dabei nicht einfach »geteilt«, sondern in einem fortwährenden und

Generation

153

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


dialogisch-verwobenen Überlieferungsgeschehen immer weiter transformiert.
Zentral sind hier diskursive und vor allem narrative Praktiken, die zu einem in-
dividuellen und kollektiven Selbst- und Weltverständnis beitragen (Brockmeier,
2012; Straub, 1999, 2017). Narrative Praktiken stellen Deutungsversuche von
Erlebtem dar, die eine Perspektive auf die Welt konstruieren. Sie basieren immer
auf einem impliziten Vorverständis (tacit knowledge), das in der Geschichtlich-
keit des Menschen verwurzelt ist, das heißt in »historischen Erfahrungen und
Erwartungen, die der Interpret mit anderen teilt und dennoch nicht zu kennen
braucht« (Straub, 1999, S. 257). Es sind darin immer die Stimmen anderer dia-
logisch verwoben (Bakhtin, 1986). Die Verwobenheit von psychischem Erleben
mit sozio-historischen Zusammenhängen ergibt sich also gerade durch narra-
tive Bedeutungszuweisungen. Narrationen sind darüber hinaus identitätsstiftend
und tragen zu einem Zugehörigkeitsgefühl (einer Generation) bei (Brockmeier,
2012; Straub, 1999).Was eine Perspektive auf dieWelt für eineGeneration hand-
lungsleitendmacht, ist die normative Kraft von Erzählungen (Brockmeier, 2012).
Erzählungen sind untrennbarmit einer Vorstellung verwoben, wie das Leben sein
sollte.

Ein Zweig der Kulturpsychologie, der Enaktivismus (Baerveldt & Verheggen,
2014), versteht Wissen dabei nicht als rein kognitiv, als etwas, das unabhängig
von uns existiert und das wir passiv aus der Umwelt »aufnehmen«.Wissen oder
Bedeutung wird demnach nicht von verschiedenen Menschen »geteilt«, son-
dern durch »konsensuelle« (d.h. nicht nur sprachliche oder kognitive, sondern
auch prä-verbale affektive) Koordination von gemeinsamenHandlungen hervor-
gebracht. Durch die sensuelle (affektive) Erfahrung gewinnen diese Bedeutungen
ihre normative Kraft.

Transgenerationalität kann kulturpsychologisch als eine spezifische Form
des Erinnerns – nämlich als kollektives Erinnern (Jureit, 2017; Straub, 1999;
Kölbl & Fröhlich, 2015; Wagoner, 2015) – gesehen werden. Generationelle
Zusammenhänge konstituieren sich häufig erst retrospektiv, wobei unbewusste
Inhalte bestimmter Geschehnisse zwar nicht im üblichen Sinne erinnert, wohl
aber unbewusst wiederholt werden (Jureit, 2017).

Exemplarische Arbeiten, die die intergenerationale Vermittlung einer kultu-
rellen Perspektive auf die Welt in ihrer Historizität und kulturellen Eingebettet-
heit angehen, sind zum Beispiel Studien zu Sozialisationsstrategien (Demuth,
2013;Miller et al., 2012) und zu Erziehungsvorstellungen vonMüttern (Demuth
et al., 2015) sowie zum Geschichtsbewusstsein (z.B. Kölbl & Straub, 2001). Ein
Beispiel, das Vermächtnis-, Erinnerungs- und Gedächtnisarbeit in Tradierungs-
prozessen thematisiert, stellt Breuer (2009) dar.

Generation

154

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Während das Generationenkonzept aus kulturpsychologischer Sicht theore-
tisch gut ausgearbeitet ist, gibt es bislang relativ wenige empirische Studien, die
die dialogische Verwobenheit von Bedeutungs- und Zugehörigkeitskonstruktio-
nen alsGenerationsphänomen in ihrerHistorizität untersuchen. Vor allem fehlen
Studien, die einVerständnis von Sprache als situierte und konsensuelle Koordina-
tion von gemeinsamenHandlungen zugrunde legen. EineHerausforderung stellt
hier sicherlich auch ein adäquater methodischer Forschungszugang dar. DieMul-
timodale Interaktionsanalyse (Goodwin et al., 2012) kann als ein erster Schritt in
diese Richtung betrachtet werden.

Literatur

Albert, I. & Barros Coimbra, S.B (2017). Family cultures in the context of migration and aging.

Integrative Psychological and Behavioral Science, 55, 205–222.

Bakhtin, M.M. (1986). Speech genres and other later essays. Austin, TX: University of Texas Press.

Baerveldt, C. & Verheggen, T. (2014). Enactivism. In J. Valsiner (Hrsg.), The Oxford handbook of

culture and psychology (S. 165–190). Oxford: Oxford University Press.

Bohnsack, R. & Schäffer, B. (2002). Generation als konjunktiver Erfahrungsraum. In G. Burkart & J.

Wolf (Hrsg.), Lebenszeiten (S. 249–273). Wiesbaden: VS.

Breuer, F. (2009). Vorgänger und Nachfolger. Weitergabe in institutionellen und persönlichen Bezü-

gen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Brockmeier, J. (2012). Narrative scenarios: Toward a culturally thick notion of narrative. In J.

Valsiner (Hrsg.), Oxford handbook of culture and psychology (S. 439–467). Oxford: Oxford

University Press.

Bude, H. (2000). Die biographische Relevanz der Generation. In M. Kohli & M. Szydlik (Hrsg.),

Generationen in Familie und Gesellschaft (S. 19–35). Opladen: Leske + Budrich.

Demuth, C. (2013). Transgenerationale Wertevermittlung in der Familie. Autonomie und Relatio-

nalität in autobiografischen Erzählungen junger Erwachsener. Journal für Psychologie, 21(2).

https://www.journal-fuer-psychologie.de/index.php/jfp/article/view/270/311 (19.02.2017).

Demuth, C., Root, M. & Gerwing, S. (2015). »Ich nehme das Beste von beidem« – Ethnotheorien

in Deutschland lebender türkisch-stämmiger Mütter der 2. Migrantengeneration. In Ö.

Otyakmaz & Y. Karakasoglu (Hrsg.), Frühkindliche Erziehung und Bildung in der Migrations-

gesellschaft (S. 29–47). Berlin et al.: Springer VS.

Goodwin, M., Cekaite, A. & Goodwin, C. (2012). Emotion as stance. In M. L. Sorjonen & A. Perakyla

(Hrsg.), Emotion in interaction (S. 16–41). Oxford: Oxford University Press.

Jureit, U. (2015). Transgenerationalität. Bemerkungen zu einem Mechanismus der kulturellen

Weitergabe. In G. Mey (Hrsg.), VonGeneration zuGeneration. Sozial- und kulturwissenschaft-

liche Analysen zu Transgenerationalität (S. 245–254). Gießen: Psychosozial.

Jureit, U. (2017). Generation, Generationalität, Generationenforschung, Version: 2.0. In Docu-

pedia-Zeitgeschichte 03.08.2017; http://docupedia.de/zg/jureit_generation_v2_de_2017

(04.01.2018); DOI: http://dx.doi.org/10.14765/zzf.dok.2.592.v1

Generation

155

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


King, V. (2015). Intergenerationale Beziehungen, Transmission und Transformation. In G. Mey

(Hrsg.), Von Generation zu Generation. Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen zu Trans-

generationalität (S. 199–208) Gießen: Psychosozial.

Kölbl, C. & Fröhlich, A. (2015). Geschichtsbewusstsein intergenerational. In G. Mey (Hrsg.), Von

Generation zu Generation. Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen zu Transgenerationa-

lität (S. 99–120). Gießen: Psychosozial.

Kölbl, C. & Straub, J. (2001). Geschichtsbewusstsein im Jugendalter. Theoretische und exem-

plarische empirische Analysen [103 Absätze]. Forum Qualitative Sozialforschung/Forum:

QualitativeSocialResearch, 2(3), Art. 9, http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs010397

(04.01.2018).

Mannheim, K. (1964). Das Problem der Generationen. In ders., Wissenssoziologie. Auswahl aus

demWerk (S. 509–565). Neuwied et al.: Luchterhand [Orig. 1927/28].

Mey, G. (Hrsg.). (2015). Von Generation zu Generation. Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen

zu Transgenerationalität. Gießen: Psychosozial.

Miller, P. J., Fung, H., Lin, S., Chian-Hui Chen, E. & Boldt, B. (2012). How socialization happens on

the ground: Narrative practices as alternate socializing pathways in Taiwanese and Euro-

pean-American families.Monographs of the Society for Research in Child Development, 77.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter

Straub, J. (2017). Handlungstheorie und qualitativ-psychologische Forschung. In G. Mey & K.

Mruck (Hrsg.), Handbuch Qualitative Forschung in der Psychologie. Heidelberg et al.: Sprin-

ger Reference Psychologie. DOI https://doi.org/10.1007/978-3-658-18387-5_3-1

Trommsdorff, G. & Albert, I. (2009). Kulturvergleich von Beziehungsqualität in Mehrgeneratio-

nenfamilien aus psychologischer Sicht. In H. Künemund &M. Szydlik (Hrsg.), Generationen.

Multidisziplinäre Perspektiven (S. 119–134). Wiesbaden: VS.

Valsiner, J. (2007). Culture inminds and societies. Foundations of cultural psychology. London et al.:

Sage.

Wagoner, B. (2015). Collective remembering as a process of social representation. In G. Sammut,

E. Andreouli, G. Gaskell & J. Valsiner (Hrsg.), Cambridge handbook of social representations

(S. 143–162). Cambridge et al.: Cambridge University Press.

Generation

156

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Geschichtsbewusstsein

Jörn Rüsen & Friedrich Jäger

Geschichtsbewusstsein ist Inbegriff der mentalen Aktivitäten, die sich auf die
Vergangenheit richten und sie so interpretieren, dass die gegenwärtigen Le-
bensverhältnisse in ihrer zeitlichen Erstreckung verstanden und damit Zukunft
erwartet und als Handlungsperspektive entworfen werden kann. Diese mentalen
Aktivitäten beruhen auf der Intentionalität des menschlichen Zeitbewusstseins,
das Zeit als Synthese von Retention und Protention, als Rückgriff auf Erfahrung
in der Vergangenheit und Vorgriff auf Zukunft als Erwartung formiert. Zum
Geschichtsbewusstsein wird dieses Zeitbewusstsein, wenn es sich in einer beson-
deren Aktivität der Vergangenheit zuwendet und sie dabei als ein spezifisches
Phänomen thematisiert. Diese Besonderheit der Vergangenheit kann kulturspe-
zifisch ganz verschieden ausfallen. Sie kann zum Beispiel als Mythos mit einem
eigenen, von der Alltagswelt unterschiedenen Geschehen meist numinoser Ge-
stalten oder als Geschichte im Sinne eines innerweltlichen Geschehens in den
zeitlichen Veränderungen der menschlichenWelt konzipiert werden.

ZumThema akademischer Diskurse wurde das Geschichtsbewusstsein in der
Geschichtsdidaktik seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts. Wegweisend wur-
de es von Karl-Ernst Jeismann als »zentrale Kategorie« der Geschichtsdidaktik
bezeichnet und als »Zusammenhang von Vergangenheitsbewusstsein, Gegen-
wartsverständnis und Zukunftsperspektive« definiert ( Jeismann, 1985, S. 46,
S. 16). Bis heute ist es bei dieser kategorialen Funktion des Begriffs Geschichtsbe-
wusstsein geblieben. Als wesentliche Eigenschaft wurde sein narrativer Charakter
hervorgehoben: Geschichtsbewusstsein manifestiert sich in Prozessen des histo-
rischen Erzählens. In ihnen wird über die Erfahrungen der Vergangenheit Sinn
gebildet, der in den zeitlichen Orientierungsrahmen der gegenwärtigen Lebens-
praxis als wesentliche Bestimmungsgröße eingeht.

Geschichtsbewusstsein ist in höchst unterschiedlichenBereichendermensch-
lichen Daseinsorientierung wirksam. Entsprechend vielfältig sind die ihm gewid-
meten Untersuchungen. Drei Bereiche lassen sich unterscheiden: (1) Theorie,
(2) Empirie und (3) Pragmatik.

157

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(Ad 1) Auf der theoretischen Ebene geht es darum, die Prozeduren der histo-
rischen Sinnbildung im Einzelnen zu analysieren. Da Erzählen keine exklusive
Angelegenheit des Geschichtsbewusstseins ist, geht es immer auch darum, seinen
spezifisch historischen Charakter herauszuarbeiten. Dabei werden deren Ähn-
lichkeiten und Unterschiede zu anderen Erzählstrategien, etwa in der Kunst,
deutlich gemacht. Bis heute ist es nicht gelungen, den inneren Zusammenhang
der ästhetisch-literarischen und der fachspezifisch-wissenschaftlichen Dimensi-
on des Geschichtsbewusstseins schlüssig darzulegen. Er ist in den Sinnkriterien
des historischen Denkens beschlossen, die Erfahrung und Deutung synthetisie-
ren und als Bestimmungsfaktoren menschlichen Handelns und Leidens wirksam
sind.

Wie sich der aktuelle Wechsel der mündlichen und schriftlichen Medien
der kulturellen Kommunikation hin zu den neuen elektronischen Medien auf
die historische Sinnbildung und die Prinzipien des Erzählens auswirkt, wird als
gravierendes Problem wahrgenommen, aber nur zögerlich aufgegriffen (Krame-
ritsch, 2007).

(Ad 2) Auf der empirischen Ebene dominieren Untersuchungen, die sich
historischen Lernprozessen widmen und nach der Ausprägung jugendlichen Ge-
schichtsbewusstseins fragen (Angvik & von Borries, 2007). Daneben gibt es
Untersuchungen zur Kulturspezifik und Kontextabhängigkeit von Geschichts-
bewusstsein jenseits der Schule (von Borries et al., 1991; von Borries & Rüsen,
1994; Létourneau et al., 2013). In der Geschichtsdidaktik gehören inzwischen
Analysen spezifischer Manifestation von Geschichtsbewusstsein der Lernenden
zum Standard der Forschung (Barricelli, 2011).

(Ad 3) Auf der pragmatischen Ebene geht es um Einsichten in die Steuerung
von historischer Sinnbildung. Das geschieht vor allem in Hinsicht auf schulische
Lehr- und Lernprozesse, daneben aber findet die öffentliche Geschichtskultur
zunehmende Aufmerksamkeit.

Ein eigenes und neues Forschungsgebiet hat sich in der Geschichtsdidaktik
mit der Frage nach den Kompetenzen beschäftigt, die durch Lehren und Lernen
ausgebildet werden. Das allgemeine Lernziel »narrative Kompetenz historischer
Sinnbildung« wird nach unterschiedlichen Bereichen des Geschichtsbewusst-
seins aufgeschlüsselt und in differenzierter Systematik dargelegt (Körber et al.,
2007). Es ist eine offene Frage, ob und wie im Netzwerk der Kompetenzen das
Phänomen»Geschichte« als Sachverhalt des Geschichtsbewusstseins und seiner
Bedeutungen zum Vorschein kommt oder im Gegenteil aus dem Blick gerät.

Natürlich hat die Arbeit an der Erkenntnis des Geschichtsbewusstseins auch
eine internationale Dimension. Hier sind neben den Beiträgen von Peter Lee

Geschichtsbewusstsein

158

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(2004) vor allem die Arbeit von Peter Seixas (2004) zu erwähnen, der ein eigenes
Centre for the Study of Historical Consciousness gegründet hat und leitet.

Genuin psychologische Untersuchungen zum Geschichtsbewusstsein sind
selten (Rüsen, 2001; Rüsen & Straub, 1998; Straub, 1998; Kölbl & Straub,
2003). Insbesondere fehlt es an substantiierten Einsichten in die Ontogenese
entsprechender Bewusstseinsleistungen (theoretische und methodologische An-
sätze dazu bei Kölbl, 2004). Internationale und interkulturelle Vergleiche sind
vorgenommen worden, gehören aber (noch) nicht zum etablierten Forschungs-
repertoire.

Bislang ist die kategoriale Grundlegung der Geschichtsdidaktik und der Ge-
schichtskultur (Public History)mit demBegriff des Geschichtsbewusstseins noch
auf wenig Kritik gestoßen. An zwei Phänomenen des Geschichtsbewusstseins
allerdings hat sich eine grundlegende Kritik entzündet: (1) an seiner identitäts-
bildenden Orientierungsfunktion und (2) an seinem Erfahrungsbezug.

(Ad 1) Geschichtsbewusstsein ist ein wesentlicher Faktor der menschlichen
Identitätsbildung (Straub, 1998). Es dient immer auch in historischer Perspektive
der Unterscheidung von Eigenem und Anderem, der Bestimmung von Zuge-
hörigkeit und Abgrenzung. Je nach der normativen Qualität dieser Differenz-
bestimmung kann sie ethnozentrisch oder sogar rassistisch ausfallen. An dieser
Möglichkeit entzündet sich eine grundsätzliche Kritik (Völkel, 2016). Diese Kri-
tik macht aber aus einer bloßen Möglichkeit eine gegebene Tatsache und lehnt
daher dieKategorieGeschichtsbewusstsein als irreführend ab.Dabei unterschätzt
sie die für Gesellschaft und Politik konstitutive Differenzbestimmung, der sich
die menschliche Subjektivität verdankt.

(Ad 2) Die für die Sinnbildung durch Erzählen zentrale Unterscheidung
zwischen fiktiv und real stößt medientheoretisch auf die Kritik, dass der Reali-
tätsbezug des Geschichtsbewusstseins im aktivenMediengebrauch verschwimmt.
Das Geschichtsbewusstsein könne daher die erfahrungsgestützte Orientierung in
der Zeit gar nicht so ausüben, wie ihm theoretisch unterstellt wird (Kansteiner,
2009). So sehr der Befund fundamentaler Fiktionalisierung des menschlichen
Weltbezuges steigende Beachtung verdient, kann jedoch nichtsdestoweniger der
lebensermöglichende Erfahrungsbezug der zeitlichen Orientierung nicht infrage
gestellt werden.

Eine neue Herausforderung für das Verständnis von Geschichtsbewusstsein
ergibt sich aus aktuellen Erweiterungen dessen, was als »Geschichte« gilt. Im
modernen Verständnis von Geschichte wurde sie scharf von der Natur unter-
schieden. Eine Geschichte zu haben ist ein Privileg des Menschen, denn als ein
CharakteristikumderKulturmanifestiert dasGeschichtsbewusstsein denGegen-

Geschichtsbewusstsein

159

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


pol zur Geschichtslosigkeit der Natur: »Nicht die Natur hat Geschichte, aber
sie wird geschichtlich, […] wo der Mensch hinkommt mit seiner Qual«, heißt es
etwa in DroysensHistorik (1977 [1857], S. 13).

Diese durch Max Weber erneuerte und bis heute wirksame Unterscheidung
einer sinnhaften, wertbezogenen und bedeutungsvollen Sphäre der Kultur und
einer wert-, sinn- und bedeutungslosen Natur war jedoch schon immer im Fluss.
Die Grenze zwischen ihnen – und damit die Trennung von sciences und hu-
manities – erweist sich bis heute als ein umkämpftes Terrain mit ständigen
Grenzverschiebungen (Koschorke, 2009, S. 20–23). Geländegewinnen der Kul-
tur innerhalb des neuzeitlichenGeschichtsbewusstseins, in dem in verschiedenen
Schüben Phänomene der »Natur« zu solchen der »Kultur« historisiert worden
sind – z.B. inGestalt von Sklaven, Frauen, sozialenUnterschichten oderAngehö-
rigen nicht-westlicherKulturen – standen stets Bestrebungen derNaturalisierung
von Mensch und Gesellschaft gegenüber, wie die Geschichte des Materialismus
oder dieDebatten umDeterminismus undWillensfreiheit zeigen. Dass sich diese
Dialektik von Kulturalisierung und Naturalisierung derzeit erneuert, zeigen die
Human-Animal-Studies, in denen Tiere in das Geschichtsbewusstsein integriert
werden (Borgards, 2015).

Die mit dem »Anthropozän« (Renn & Scherer, 2015) dramatisch ver-
schärften Umwelteinflüsse menschlichen Handelns stellen die Legitimität eines
Naturverständnisses, das Natur ausschließlich als Mittel zur Realisierung men-
schlicher Zwecke definiert, massiv infrage. Dem entspricht eine Konjunktur von
Theorieansätzen, die die Grenzen zwischen Natur und Kultur, Subjekt und Ob-
jekt neu ausloten, indem sie Tieren und den Dingwelten der Natur in ihrem
Verhältnis zur Kultur einen neuen Stellenwert beimessen (Descola, 2011). An die
Stelle tradierter Subjekt-Objekt-Dualismen tritt die Vorstellung eines Netzwerks
von Menschen und nicht-menschlichen Wesen, die in Interaktionsbeziehungen
mit verteilten Rollen stehen. Doch lässt sich Phänomenen der Natur jenseits ih-
rer instrumentellen Bedeutung für die Realisierung menschlicher Interessen ein
Eigensinn zuerkennen und welche Konsequenzen hätte dies für die Struktur des
Geschichtsbewusstseins?ZurDiskussion steht dabei eineEpistemologie»jenseits
der anthropischen Denkform der Moderne« (Welsch, 2015), die denMenschen
auf neue Weise »in« der Welt und nicht über oder jenseits von ihr verankert.
Tiere sind gemäß einer solchen Position nicht mehr allein »für uns«, wie es
der anthropozentrische Standpunkt tradierter Kulturwissenschaft will, sondern
zugleich »an und für sich selbst«. Sie werden als Akteure einer gemeinsamen
Geschichte von Menschen und Tieren wahrnehmbar, in der Tiere als Mitglieder
einer »humanimalischen Sozialität« (Wiedenmann, 2009) auf neue Weise an-

Geschichtsbewusstsein

160

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


zuerkennen sind (Ladwig, 2014, S. 43; Schmitz, 2014). Dem korrespondieren die
Bestrebungen zu einer Animate History, einer Geschichte des Lebendigen (Krü-
ger et al., 2014), die auch Tieren und ihren Interaktionen mit Menschen eine
Geschichte gibt und damit zu Phänomenen des Geschichtsbewusstseins erhebt.

Literatur

Angvik, M. & Borries, B. von (Hrsg.). (2007). Youth and history. A comparative European survey on

historical consciousness and political attitudes among adolescents (2 Bände). Hamburg: Kör-

ber-Stiftung.

Barricelli, M. (2011). Schüler erzählen Geschichte. Narrative Kompetenz im Geschichtsunterricht (3.

Aufl.). Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Borgards, R. (Hrsg.). (2015). Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart et al.: Metzler.

Borries, B. von, Pandel, H.-J. & Rüsen, J. (Hrsg.). (1991). Geschichtsbewußtsein empirisch. Pfaffen-

weiler: Centaurus.

Borries, B. von & Rüsen, J. (Hrsg.). (1994). Geschichtsbewußtsein im interkulturellen Vergleich. Zwei

empirische Pilotstudien. Pfaffenweiler: Centaurus.

Descola, P. (2011). Jenseits von Natur und Kultur. Berlin: Suhrkamp.

Droysen, J.G. (1977). Historik (Textausgabe von Peter Leyh). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-

Holzboog [Orig. 1857].

Jeismann, K.-E. (1985). »Geschichtsbewußtsein«. Überlegungen zur zentralen Kategorie eines

neuenAnsatzesderGeschichtsdidaktik. Inders.,GeschichtealsHorizontderGegenwart.Über

den Zusammenhang von Vergangenheitsdeutung, Gegenwartsverständnis und Zukunftsper-

spektive (S. 43–71) (hrsg. v. W. Jacobmeyer u. E. Kosthorst). Paderborn: Schöningh.

Kansteiner, W. (2009). Alternative Welten und erfundene Gemeinschaften: Geschichtsbewusst-

sein im Zeitalter interaktiver Medien. In E. Meyer (Hrsg.), Erinnerungskultur 2.0. Kommemo-

rative Kommunikation in digitalen Medien (S. 29–54). Frankfurt/M. et al.: Campus.

Kölbl, C. (2004). Geschichtsbewußtsein im Jugendalter. Grundzüge einer Entwicklungspsychologie

historischer Sinnbildung. Bielefeld: transcript.

Kölbl, C. & Straub, J. (2003). Geschichtsbewusstsein als psychologischer Begriff. Journal für Psy-

chologie, 11(1), 80–108.

Körber, A., Schreiber, W. & Schöner, A. (2007). Kompetenzen historischen Denkens. Ein Strukturmo-

dell als Beitrag zur Kompetenz-Orientierung in der Geschichtsdidaktik. Neuried: ars una.

Koschorke, A. (2009). Zur Epistemologie der Natur/Kultur-Grenze und zu ihren disziplinären Fol-

gen. Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft, 83, 9–25.

Krameritsch, J. (2007). Geschichte(n) im Netzwerk. Hypertext und dessen Potenziale für die Produkti-

on, Repräsentation und Rezeption der (historischen) Erzählung. Münster: Waxmann.

Krüger, G., Steinbrecher, A. & Wischermann, C. (Hrsg.). (2014). Tiere und Geschichte. Konturen einer

Animate History. Stuttgart: Steiner.

Ladwig, B. (2014). Tierrechte ohne Staatsbürgerschaft.Mittelweg, 36(5), 27–44.

Lee, P. (2004). »Walking backwards into tomorrow«. Historical consciousness and understanding

history. International Journal of Historical Learning, Teaching and Research, 4(1), 69–114.

Geschichtsbewusstsein

161

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Létourneau, J., Lévesque, S. & Gani, R. (2013). »A giant with clay feet«: Quebec students and the

historical consciousness of the nation. International Journal of Historical Learning, Teaching

and Research, 11(2), 159–175.

Renn, J. & Scherer, B. (Hrsg.). (2015). Das Anthropozän. Zum Stand der Dinge. Berlin: Matthes &

Seitz.

Rüsen, J. (Hrsg.). (2001). Geschichtsbewußtsein. Psychologische Grundlagen, Entwicklungskonzepte,

empirische Befunde. Köln: Böhlau.

Rüsen, J. & Straub, J. (Hrsg.). (1998). Die dunkle Spur der Vergangenheit. Psychoanalytische Zugänge

zumGeschichtsbewußtsein. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Schmitz, F. (Hrsg.). (2014). Tierethik. Grundlagentexte. Berlin: Suhrkamp.

Seixas, P. (Hrsg.). (2004). Theorizing Historical Consciousness. Toronto: University of Toronto Press.

Straub, J. (Hrsg.). (1998). Erzählung, Identität und historisches Bewußtsein. Die psychologische Kon-

struktion von Zeit und Geschichte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Völkel, B. (2016). Nationalismus – Ethnizismus – Rassismus? Fremde Blicke auf den genetisch-

chronologischen Geschichtsunterricht. In C. Brüning, L. Deile & M. Lücke (Hrsg.), Histori-

sches Lernen als Rassismuskritik (S. 49–70). Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Welsch, W. (2015). Homo Mundanus. Jenseits der anthropischen Denkform der Moderne (2. Aufl.).

Weilerswist: Velbrück.

Wiedenmann, R. (2009). Tiere, Moral und Gesellschaft. Elemente und Ebenen humanimalischer So-

zialität. Wiesbaden: VS.

Geschichtsbewusstsein

162

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Geschlecht

Nora Ruck & Anna Sieben

Geschlecht ist ein vielschichtiges Phänomen. Hanns Martin Trautner fasst Ge-
schlecht in der Psychologie auf drei verschiedeneWeisen: als individuelles Merk-
mal, soziale Kategorie undDimension der Selbstwahrnehmung (Trautner, 2002).
Diese Dreierstruktur ist zumTeil kompatibel mit sozial- und kulturwissenschaft-
lichenAnsätzen, dieGeschlechtwahlweise alsGeschlechtsidentität, soziale bezie-
hungsweise politische Kategorie oder Geschlechterverhältnis definieren (Castro
Varela, 2007). Entgegen dieser breiten Definition dominieren in der Psychologie
Ansätze, die Geschlecht als stabiles, biologisch determiniertes und zum Teil evo-
lutionär erworbenesMerkmal einer Person begreifen (Ruck, 2013; Sieben, 2014).
ImGegensatz dazu ist für die Sozial- undKulturwissenschaften die kritische Aus-
einandersetzung mit diesem essentialisierenden Ansatz seit Jahrzehnten zentral.
Feministische Psycholog_innen schließen sich diesermachtkritischenPerspektive
an. Die Kulturpsychologie spielt in diesem Feld zwischen Psychologie, Sozialwis-
senschaften und feministischerWissenschaft eine uneindeutige Rolle. Suchtman
nach Arbeiten zu Geschlecht in explizit kulturpsychologischen Texten von Ernst
E. Boesch, Jerome Bruner oder Jürgen Straub, bei theoretischen Vorläufern wie
der kulturhistorischen Schule (Leont’ev, Vygotskij, Lurija) und Kurt Lewin oder
in den Bänden der Zeitschrift Culture & Psychology, so wird man kaum fündig
(Sieben, 2016). Bei Boesch (1991) finden sich – obwohl er Geschlecht kulturell
bestimmt – stark stereotypisierende Beschreibungen von Männern und Frauen
(Sieben, 2014).

Weitet man die Suche allerdings aus und bezieht Arbeiten ein, die sich nicht
als kulturpsychologisch bezeichnen, aber eine vergleichbare theoretische undme-
thodische Herangehensweise vertreten, so rücken zahlreiche Verbindungen von
Kultur und Geschlecht in den Fokus. Hierzu zählen insbesondere feministische
und queere Psychologien, Mary und Kenneth Gergens Sozialer Konstruktionis-
mus, psychoanalytisch orientierte Psycholog_innen wie Jessica Benjamin oder
Arbeiten aus dem Umfeld einer discursive oder narrative psychology (siehe für ei-
nen Überblick Hyde, 2006; Sieben & Scholz, 2012). Jeanne Marecek und Eva

163

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Magnussen (2012) haben die Überschneidungen von feministisch orientierter,
psychologischer Geschlechterforschung und der Kulturpsychologie umfassend
aufgearbeitet. Ihnen zufolge hat die Geschlechterforschung thematische, metho-
dische und theoretische Neuerungen in die Psychologie gebracht.

Themen: Von der Zweiten Frauenbewegung
zur Intersektionalität

In dem von Alexandra Rutherford und anderen (2011) herausgegebenenHand-
book of International Feminisms zeigt sich, dass feministische Psychologien, die
sich auch innerhalb der akademischen Psychologie etablieren konnten, vor al-
lem in den USA, Kanada und Großbritannien entwickelt wurden. Politisiert
durch die Zweite Frauenbewegung der späten 1960er und 1970er Jahre beschäf-
tigten sich hier die ersten Vertreterinnen psychologischer Frauenforschung mit
den negativen Effekten kultureller Normen von Weiblichkeit (später auch von
Männlichkeit). Mit einem wissenschaftskritischen Impuls wurde außerdem die
Art und Weise, in der die Psychologie selbst zur Aufrechterhaltung dieser Ste-
reotype beitrug, analysiert. In diesen psychologischen Studien spiegelten sich
die zentralen Themen der Frauenbewegung wider (vgl. Marecek & Magnussen,
2012, S. 3): ungewollte Schwangerschaften und Abtreibungen, Erwerbsarbeit
von Frauen, Erfahrungen von Diskriminierung, sexuelle Belästigung, Gewalt an
Frauen etc. Seit den 1970er Jahren haben sich die Themenstellungen sehr diver-
sifiziert: Durch LGBTQ Psychologinnen wurden vermehrt die Lebensrealitäten
und Erfahrungen lesbischer, schwuler, bisexueller, queerer sowie transgender und
transsexueller Menschen thematisiert (siehe für eine Übersicht Hegarty, 2017).

Women of color forderten die Analyse von Überschneidungen der Kategorien
»Geschlecht« und »race« beziehungsweise »Ethnie« ein. So formulierte das
CombaheeRiverCollective, einKollektiv Schwarzer lesbischer Frauen indenUSA:
»We are actively committed to struggling against racial, sexual, heterosexual, and
class oppression […] based upon the fact that the major systems of oppression
are interlocking« (Combahee River Collective, 1997 [1977], S. 210). Aus die-
ser Kritik am Feminismus Weißer Feministinnen haben sich Intersektionalität
(der Begriff wurde von Kimberlé Crenshaw, 1989, geprägt) sowie multicultural
feminism als Forschungsansätze entwickelt, welche für eine gendersensible Kul-
turpsychologie beziehungsweise für eine kultursensible Geschlechterforschung
von Bedeutung sind. Sie teilen die Aufforderung zur Selbstreflexivität (auch der
eigenen Privilegien) sowie den Anspruch der Verantwortlichkeit (vgl. Hurtado,

Geschlecht

164

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


2010). In intersektionaler Tradition haben etwa Chicana (mexikanisch-ameri-
kanische) Feministinnen herausgearbeitet, was die Zugehörigkeit zu mehreren
sozialen und kulturellen Milieus psychologisch bedeutet. So wird etwa auf die
psychische Realität sozialer Grenzüberschreitungen als »mestiza (hybrid) con-
sciousness« (Hurtado, 2010, S. 33) fokussiert: »The notion is that women who
are exposed tomultiple social worlds, as defined by cultures, languages, social clas-
ses, sexualities, nation states, and colonization, develop the ability to navigate and
the ability to challenge linear conceptions of social reality« (ebd.). Zu einem in-
tersektionalen Paradigma gehören nicht nur Analysen der Differenzen zwischen
Frauen, sondern auch Reflexionen über unterschiedliche (»hegemoniale« versus
»marginalisierte«) Männlichkeiten (siehe für die Psychologie z.B. Courtenay,
2011).

Methoden und Erkenntnistheorien:
Vom Experiment zur Bedeutung des eigenen Standpunkts

In methodischer Hinsicht standen sich schon früh zwei Orientierungen fe-
ministischer Wissenschaft gegenüber (für einen Überblick: Anderson, 2015):
Während feministischer Empirismus androzentrische und sexistische Verzerrun-
gen in der Anwendung experimenteller und quantitativer Forschung reduzieren
oder beheben will, plädieren viele qualitative Ansätze für eine Orientierung an
Alltagspraxen sowie für eine Konzeptualisierung der Art undWeise, wie Sprache
Subjektivität prägt. Letztgenannteweisen eine großeNähe zurKulturpsychologie
auf. Feministische Ansätze in der Psychologie verpflichten sich außerdem einer
konsequenten Reflexion der Beziehung zwischen Forschenden und Erforschten
sowie der eigenen Erkenntnisperspektive. Diese Reflexionen finden in partizi-
pativen Forschungsmethoden und in feministischen Standpunkttheorien ihren
Niederschlag.

In Standpunkttheorien werden soziale Position, Erfahrung und Erkenntnis
systematisch zusammengedacht. So waren die radikal-feministischen conscious-
ness-raising Gruppen der späten 1960er und 1970er Jahre von einem durchaus
wissenschaftlichenAnspruch getragen (Ruck, 2015): In einem ersten Schritt ging
es darum, über die eigenen (Unterdrückungs-)Erfahrungen (als Frau) zu spre-
chen, in einem zweiten Schritt sollten im Sinne der Politisierung des Persönlichen
Erfahrungen geteilt werden, um in einem dritten Schritt von diesen geteilten
Erfahrungen aus zur Analyse gesellschaftlicher Macht- und Unterdrückungsver-
hältnisse zu kommen. Standpunkttheorien haben auch Umdeutungen psycholo-

Geschlecht

165

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


gischer Gütekriterien wie Objektivität vorgenommen. So plädiert Patricia Hill
Collins (2000) in »Black Feminist Epistemology« dafür, wissenschaftliche Er-
kenntnisse von unterschiedlichen sozialen und vor allem auch von mehreren
marginalisierten Gruppen »validieren« zu lassen. Eine andere Möglichkeit be-
steht darin, in einem autoethnografischen Sinn die eigenen Erfahrungen offensiv
als Ausgangspunkt zu nehmen, umdaran exemplarisch die Relevanz von kulturel-
lem, sozialem und politischem Kontext für dieWissensproduktion aufzuzeigen.

In der Psychologie wirft außerdem das Konzept der Intersektionalität metho-
dische Fragen auf. So haben die Sozialpsycholog_innen Valerie Purdie-Vaughns
und Richard Eibach (2008) darauf hingewiesen, dass gerade experimentelle und
quantitativeStudiendazuneigen,mehrfachdiskriminiertePersonenunsichtbar zu
machen. In experimentellen Studiendesigns ist eine intersektionale Orientierung
zumal dann schwer umzusetzen, wenn Geschlecht als binäre Kategorie voraus-
gesetzt wird und soziale Kategorien als unabhängige Variablen operationalisiert
werden (vgl. Cole, 2009). Trotz dieser grundlegenden Skepsis hat Elizabeth Cole
drei Fragen vorgeschlagen, die intersektionale Reflexionen ermöglichen: Erstens
kann bei jeder untersuchten Kategorie gefragt werden, wer in dieser Kategorie
inkludiert ist. Zweitens soll danach gefragtwerden,welcheRolle sozialeUngleich-
heiten spielen, insbesondere wenn empirisch zwei soziale Gruppen verglichen
werden. Drittens schlägt Cole eine vermehrte Fokussierung auf Gemeinsamkei-
ten zwischen Gruppen vor (wobei auch Gemeinsamkeiten auf unterschiedliche
strukturelle Bedingungen zurückgeführt werden können).

Theorien: VomUnterscheidungsmerkmal Geschlecht
zuDoingGender

Feministische Theorien setzen an der Ebene der Entstehung und Entwicklung
von Geschlechtern an. Aus der Vielzahl sozial- und kulturwissenschaftlicher
Theorieangebote wird hier der Ansatz des Doing Gender herausgegriffen, da er
besonders anschlussfähig an handlungstheoretisch orientierte Kulturpsychologi-
en ist. Er bietet eine Möglichkeit, Geschlecht und Kultur zusammen zu denken,
insofern er darauf abhebt, wie Menschen in ihrer alltäglichen Handlungspraxis
Geschlecht »performen« (vgl. Marecek & Magnussen, 2012, S. 34ff.). Doing
Gender erfolgt dabei immer in spezifischen sozialen und kulturellen Kontexten
und anhand geteilter Standards, wie vergeschlechtlicht gehandelt, gefühlt und ge-
dacht werden soll. Marecek undMagnussen schlagen die aus der soziokulturellen
Psychologie entnommenenKonzepte von»mastery« und»appropriation« vor,

Geschlecht

166

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


um zu verstehen, wie kulturell spezifischeVorstellungen von»Weiblichkeit« und
»Männlichkeit« erlernt werden. Durch Prozesse der Aneignung, im Speziellen,
machen sich die Einzelnen soziokulturell etablierte Handlungspraxen zu eigen,
sodass diese als Ausdruck der eigenen Person und Identität empfunden werden.
Feministische Psychologien betonen hier die Bedeutung von Hierarchien: Zwi-
schen Männern und Frauen besteht ein gesellschaftliches Machtverhältnis, das
auch in der hierarchischen kulturellen Bewertung von als »männlich« oder als
»weiblich« kodiertem Erleben, Fühlen und Handeln zum Ausdruck kommt.
IndemdieEinzelnen sich in ihrerHandlungspraxis als»weibliche«oder»männ-
liche« Subjekte hervorbringen, reproduzieren sie auch eine von Macht- und
Herrschaftsverhältnissen durchzogene Geschlechterordnung.

Diese Kritik an männlichen und weiblichen Konnotationen kann auf hand-
lungstheoretische, kulturpsychologische Arbeiten rückbezogen werden und auf-
decken, dass dort Geschlecht auch eine implizite Rolle spielt: Boesch (1991)
nimmt an, dass Handelnde ihr Handlungspotenzial ausdehnen und dass sie in
Konfrontation zur Natur stehen und diese beherrschen wollen. Boeschs Han-
delnder trägt damit eher stereotypmännliche Charakterzüge (Alfermann, 1996).
Durch diese androzentrische Perspektive geraten bei Boesch Aspekte mensch-
lichen Handelns aus dem Blick, u. a. Emotionalität, Passivität, Abhängigkeit,
Intersubjektivität und Anerkennung (Sieben, 2014, 2018). Um diese aktivisti-
sche Verengung von kulturpsychologischen Theorien zu vermeiden, stellt Straub
(1999) die menschliche Erlebensfähigkeit neben die Handlungsfähigkeit. An
dieser allgemeinen Erweiterung kulturpsychologischer Theorie zeigt sich das
Potenzial feministischer Analysen, Wissenschaft auch über die Geschlechterfor-
schung hinaus zu erweitern.

Literatur

Alfermann, D. (1996). Geschlechterrollen und geschlechtstypisches Verhalten. Stuttgart: Kohlham-

mer.

Anderson, E. (2015). Feminist epistemology and philosophy of science. The Stanford En-

cyclopedia of Philosophy. https://plato.stanford.edu/archives/spr2017/entries/feminism

-epistemology/ (4.10.17).

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Castro Varela, M. (2007). Gender. In J. Straub, A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch

interkulturelle Kommunikation und Kompetenz (S. 543–550). Stuttgart et al.: Metzler.

Cole, E. R. (2009). Intersectionality and research in psychology. American Psychologist, 64,

170–180.

Geschlecht

167

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Collins, P.H. (2000). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the politics of empower-

ment. New York: Routledge.

Combahee River Collective (1997). A black feminist statement. In L. Nicholson (Hrsg.), The second

wave. A reader in feminist theory (S. 63–70). New York: Routledge [Orig. 1977].

Courtenay, W. (2011). Dying to be men: Psychosocial, environmental, and biobehavioral directions

in promoting the health of men and boys. New York: Routledge.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A black feminist critique

of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. University of Chicago

Legal Forum, 140, 139–167.

Hegarty, P. (2017). A recent history of lesbian and gay psychology: From homophobia to LGBT. Lon-

don: Routledge.

Hurtado, A. (2010). Multiple lenses: Multicultural feminist theory. In H. Landrine &N. Russo (Hrsg.),

Handbook of diversity in feminist psychology (S. 29–54). New York et al.: Springer.

Hyde, J. (2006).Half thehumanexperience. Thepsychologyofwomen. Andover: Cengage Learning.

Marecek, J. & Magnussen, E. (2012). Gender and culture in psychology. Theories and practices. Cam-

bridge: Cambridge University Press.

Purdie-Vaughns, V. & Eibach, R. (2008). Intersectional invisibility: The ideological sources and so-

cial consequences of non-prototypicality. Sex Roles, 59, 377–391.

Ruck, N. (2013). Schönheit als Zeugnis. Evolutionspsychologische Schönheitsforschung und Ge-

schlechterungleichheit. Wiesbaden: VS.

Ruck, N. (2015). Liberating minds. Consciousness-raising as a bridge between feminism and

psychology in 1970s Canada. History of Psychology, 18(3), 297–311.

Rutherford, A., Capdevila, R., Undurty, V. & Palmari, I. (Hrsg.). (2011). Handbook of international

feminisms. Perspectives on psychology, women, culture, and rights. New York et al.: Springer.

Sieben, A. (2014). Geschlecht und Sexualität in klassischen psychologischen Theorien. Eine histo-

risch-systematische Analyse. Bochum: Westdeutscher Universitätsverlag.

Sieben, A. (2016). Gender in culture-inclusive psychologies. A situated and selective mapping of

the historical and contemporary territory. Culture & Psychology, 22(4), 546–564.

Sieben, A. (2018). Geschlecht und Geschlechterverhältnisse in Ernst E. Boeschs Psychologie. In

J. Straub, P. Chakkarath & S. Salzmann (Hrsg.), Psychologie der Polyvalenz. Ernst Boeschs Kul-

turpsychologie in der Diskussion. Bochum: Westdeutscher Universitätsverlag (im Druck).

Sieben, A. & Scholz, J. (2012). (Queer-)Feministische Psychologien. Eine Einführung. Gießen: Psycho-

sozial.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Trautner, H.M. (2002). Entwicklung der Geschlechtsidentität. In R. Oerter & L. Montada (Hrsg.),

Entwicklungspsychologie (S. 648–674) (5. Aufl.). Weinheim: Beltz.

Geschlecht

168

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gewalt

Christian Gudehus

Felder und Disziplinen

Die Psychologie untersucht zumeist nicht unmittelbar Gewalt, sondern inter-
essiert sich dafür, was Aggression fördert oder inhibiert. Gewalt als Begriff
bezeichnet dahingegen in der Regel physische, Lebewesen oder Gegenstände
schädigende Aktivität. Eine solche strenge Begriffsdifferenzierung wird in den
Kultur- und Sozialwissenschaften nicht verfolgt. Als Ergebnis jahrzehntelanger
Debatten, die mit einer erheblichen Ausweitung des Feldes (Gewaltforschung)
einhergingen, lässt sich sagen, dass eine allgemeingültige und breit akzeptierte
Definition von Gewalt nicht vorliegt. Folglich sind es erstens die Forschenden,
die bestimmen, was Gewalt ist oder was sie darunter verstehen – wenn sie et-
wa Beleidigungen, Mobbing, Folter oder Genozide untersuchen. Zweitens ist
die Konsequenz daraus, dass für jeden Zugang, sei dieser empirisch oder theore-
tisch, jeweils zu bestimmen ist, was unter Gewalt verstanden wird. Somit ist jeder
Beitrag zur Gewaltforschung auch einer zur Begrifflichkeit und deren Reichwei-
te. Abgesehen von Ausnahmen wie Handbüchern, Überblicksdarstellungen und
sehr wenigen Zeitschriften lässt sich die Gewaltforschung mit grober Feder in
zwei große Felder aufteilen, deren Akteure und Institutionen kaum miteinan-
der in Kontakt kommen. Das ist zum einen die Beschäftigung mit kollektiver
Gewalt, insbesondere Genoziden, Massakern, Pogromen, Vertreibung und, be-
merkenswerterweise oft davon getrennt, Krieg. Der andere Bereich widmet sich
eher individuellen Formen wie häuslicher Gewalt, Jugendgewalt und krimineller
Gewalt; letzteres umfasst etwa Mord, Raub, aber auch sogenannte Amokläufe
und bestimmte Formen von Anschlägen. Rassistisch, religiös und ähnlich moti-
vierte beziehungsweise begründete Gewalt, die nicht von Staaten oder Gruppen,
die staatsähnliche Herrschaftsansprüche stellen, verübt wird, weckt das Interes-
se von Forschenden aus beiden Feldern. Arbeiten und Erkenntnisse, die zum
Verständnis diverser Formen von Gewalt beitragen, kommen aus dem gesamten
Spektrum der Geistes-, Sozial- und Kognitionswissenschaften, sowie verschiede-

169

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nen Feldern der Medizin und Neurowissenschaften. Trotz dieser Vielfalt gibt es
wenige originär trans- oder interdisziplinäreAnsätze. Verbreiteter sind gegenseiti-
ge Anleihen, die genutzt werden, um Erklärungslücken zu schließen. So beziehen
sich große Teile der Genozidforschung auf eine sehr übersichtliche Anzahl so-
zialpsychologischer, zumeist experimenteller Studien. Avancierte Publikationen
referieren so unterschiedliche Ansätze wie Massenpsychologie, Persönlichkeits-
psychologie, Sozialpsychologie und kombinieren diese mit Epigenetik, soziolo-
gischen, geschichtswissenschaftlichen und philosophischen Erkenntnissen (z.B.
Waller, 2007). Im selben Kontext dominieren in der Gewaltfolgenforschung
einerseits psychologische und psychiatrische Methoden etwa zu posttraumati-
schen Belastungsstörungen, die ihrer Natur nach therapeutisch ausgerichtet sind.
Andererseits finden sich psychoanalytisch beziehungsweise tiefenpsychologisch
verankerte oder inspirierte Studien, die oft weit über das psychologische Feld
hinausweisen, wie etwa in der Literaturwissenschaft.

Kulturpsychologie in der Gewaltforschung

Um nun der Frage nachzugehen, was die Kulturpsychologie(n) zu Gewalt zu
sagen haben, lassen sich zwei Perspektiven einnehmen. Beide sind bereits kurz
angesprochen worden. Die erste schaut, welche Spuren diverse psychologische
Ansätze in der, wie gezeigt, recht diffus verfassten Gewaltforschung hinterlassen.
Die zweite fragt danach, was Psychologien explizit zum Thema Gewalt zu sagen
haben. Welche Rolle spielen nun kulturpsychologische Arbeiten in den beiden
Perspektiven? In der Gewaltforschung – wohl jeglicher Provenienz – lassen sich
kaum explizite Verweise auf solche Arbeiten nachweisen. Im Feld der Gewalt-
folgenforschung gibt es immerhin Studien, die einige der kulturpsychologischen
Grundannahmen teilen oder auf entsprechende Publikationen Bezug nehmen.
Das geschieht insbesondere dort, wo psychoanalytisch vorgegangen wird (z.B.
Benjamin, 2017). Insgesamt lässt sich jedoch konstatieren, dass die Kulturpsy-
chologie in den relevanten Feldern dramatisch unterrepräsentiert ist.

Gewalt als Thema in der Kulturpsychologie

Ein Blick in deutsch- und englischsprachige einschlägige Handbücher, Lexika
und Zeitschriften zeigt allerdings auch, dass Gewalt in der Kulturpsychologie
wenig Beachtung findet; das gilt in kaum geringerem Maße auch für Aggres-

Gewalt

170

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sion. Es gibt bisher keine kulturpsychologische Gewaltforschung. Was es gibt,
sind verstreute Artikel, die Aspekte von Gewalt thematisieren. Allerdings ist, ob-
wohl diese Arbeiten an entsprechenden Orten veröffentlicht worden sind, ihr
kulturpsychologischer Anteil nicht immer offensichtlich. Einige Beispiele sollen
demonstrieren, wie divers diese Thematisierungen ausfallen:

Miri Levin-Rozalis und Kolleginnen (2003) demonstrieren, wie gewalttätige
Männer im Kontext eines therapeutischen Settings erlernen, die von ihnen an
Familienmitgliedern ausgeübte Gewalt sprachlich zu repräsentieren. Dies, so be-
legen die Autorinnen, ist die Voraussetzung für eine erfolgreiche Therapie.

Preben Bertelsen (2005) untersucht nicht Gewalt unmittelbar, sondern
»Evil«, das er im Kern als die Verweigerung von Kooperation oder Bindung
definiert. Zentral für sein Argument ist die Intentionalität böser Handlungen:
»Crime and immoral acts only become genuine evil when they deliberately and
as directedness at/by directedness aim straight for destruction and damage as
such« (ebd., S. 697). Bertelsen entwickelt eine Handlungstheorie in der, wie in
wohl all solchen Theorien, zwischen Arten und Graden der Reflexivität unter-
schieden wird. So agieren Folternde und Terrorist_innen zwar hochreflektiert
in Bezug auf die pragmatischen Aspekte ihres gewaltvollen Handelns. Sie füh-
ren jedoch keine Form höherer Reflexion aus, in denen die Auswirkungen ihrer
Handlungen auf menschliche Koexistenz im Mittelpunkt stehen (ebd., S. 702).
Bertelsen konzipiert böse Gewalt somit als defizitäres, gestörtes (»distorted«),
aber immer intentionales Handeln. Entsprechend fällt die Schwere der ausgeüb-
ten Gewalt mit Hinblick auf ihre Beurteilung als böse nur bedingt ins Gewicht,
wie das Konzept des fahrlässig Bösen illustriert. Als Beispiel dient ein leitendes In-
dividuum, das einen eigenen Fehler auf eine ihm untergebene Person verschiebt.
So unbedeutend im Verhältnis zu etwa Folter die Folgen einer solchenHandlung
sind, so sehr zeigt sich darin erneut dasBöse in Gestalt der intentionalenMissach-
tung grundlegender menschlicher Koexistenz (ebd., S. 705).

Als Antwort auf einen Beitrag von Nancy Spalding zum Verhältnis von Kul-
tur und Gewalt in Nigeria macht Félix Díaz Martínez (2000) insbesondere zwei
Punkte stark und argumentiert dabei explizit kulturpsychologisch. Erstens be-
schreibt er die Gewalt nigerianischer Kombattanten in den 1960er Jahren als
Folge einer in denmilitärischen Institutionen verankertenKultur der Aggression,
die eben diese zur standardisiertenWeise der Konfliktaustragung gemacht haben
(ebd., S. 341). Interessanterweise sieht er diese Kultur nicht als spezifisch für die
Akteure, sondern für militärische Institutionen ganz grundsätzlich, er beschreibt
diese explizit als global und stabil (ebd.). Zweitens kritisiert er ein Verständnis
von Kultur, das Kollektiven Eigenschaften zuschreibt, die dann für Individuen

Gewalt

171

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


gelten sollen. Allerdings verschieben die von ihm eingeforderten Differenzierun-
gen wie Klasse, Gender oder institutionelle Zugehörigkeit das Problem lediglich
auf andere Ebenen (ebd., S. 335).

Jürgen Straubs (2014) Konzept der Verletzungsverhältnisse arbeitet die Be-
deutung spezifischer Formen von Erinnerung als Folge und Voraussetzung von
Gewalt heraus. Diese Erinnerung ist nicht zwangsläufig narrativ verfasst oder or-
ganisiert, sondern diffus und äußert sich in Formen körperlicher und emotionaler
Abneigung, wie Ekel oder Angst. Straub prägt dafür den Begriff der aktionalen
Erinnerung, die sich etwa in Mimik, Gestik und Intonation, zumeist unwillkür-
lich zeigt (ebd., S. 80).Diese SpurenderVergangenheitmüssennicht zwangsläufig
Folge je eigener Erfahrung sein, sondern können auch, oft über Generationen,
tradiert sein (ebd., S. 85). Folgerichtig spricht Straub auch von kollektiven Verlet-
zungsverhältnissen in denen Erfahrungen von Ungleichheit wie Kolonialismus,
Sexismus und Rassismus aufbewahrt sind und der Aktualisierung harren (ebd.,
S. 86). Der Beitrag ist darüber hinaus ausdrücklich als eine Sensibilisierung von
Wissenschaft, Erziehung, Politik und Öffentlichkeit intendiert.

Ausgangspunkt der Überlegungen Ernst Eduard Boeschs zu Aggression und
Gewalt sind zwei von ihm formulierte handlungstheoretische Annahmen. Das
ist erstens die Vorstellung, dass Menschen stets bemüht sind, ein Innen-Außen-
Gleichgewicht herzustellen. Sie tun dies durch Ordnungsmaßnahmen, denen be-
reits ein Gewaltpotenzial innewohnt, wird doch definiert und bekämpft, was
keinen Platz in dieser Ordnung hat (Boesch, 2005, S. 28). Als zweiten wichtigen
Handlungsantrieb benennt Boesch das Prinzip der Ich-Verstärkung. Letztlich geht
es dabei umpositive Emotionen, umLust, gewonnen durch sozialeAnerkennung,
Ding- und Personenmanipulation – also Machtausübung, wie Boesch mit Blick
auf die Motivation nationalsozialistischer Gewaltausübender erläutert: »Selbst
Grausamkeiten, wie sie etwa von SS-Leuten in Konzentrationslagern gemeldet
wurden, müssen wohl oft einemBedürfnis nach Ich-Bestätigung und Sozial-Pres-
tige zugeschrieben werden, dem kein Ärger als Auslöser voranging« (Boesch,
1976, S. 379). Auch Gewalt als Handlung wird somit als durch Suche nach An-
erkennung motiviert verstanden, also positiven Emotionen und dabei en passant
enthistorisiert.

Es wird unmittelbar deutlich, dass es zum Verständnis von Gewalt keiner ei-
genständigen Theorie bedarf. Lust durch soziale Anerkennung und/oderMacht-
ausübung verbunden mit der Einrichtung einer dem Selbst entsprechendenWelt
reichen aus, die Konstruktion von Anderen, Feinden und die Motivation, gegen
diese vorzugehen, zu erklären. Auch eskalierendeGewaltdynamiken, wie etwa die
Radikalisierung der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik, lassen sich mit

Gewalt

172

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


diesemWerkzeug angehen. Umso mehr als Boesch noch im geteilten, gemeinsa-
menHass,wie er es nennt, die performative Selbstbestätigung ebendes aggressiven
Hassens identifiziert und somit kollektive Prozesse zumindest anspricht (Boesch,
2005, S. 245). Boesch versteht Aggression als »ein ›funktionales Potenzial‹, ein
Handlungsvermögen, das je nach Situation instrumentell, als ein Mittel, zur Ver-
fügung steht, nicht aber nach der internen Triebdynamik von Spannung und
Abfuhr funktioniert« (ebd., S. 249). Folglich ist Aggression als das gewalthaltige
Handeln selbst konzipiert, das dann zum Einsatz kommt, wenn sie als die bes-
te Lösung erscheint. Also jene, die man auszuführen in der Lage ist, die Erfolg
verspricht in Angstminderung und Lustgewinn (und sei es nur in der Lust der
Gewaltausübung selbst, ohne langfristige Folgen zu kalkulieren). Aber auch jene,
die möglicherweise selbst erprobt oder beobachtet worden ist und schließlich je-
ne, die sozial akzeptiert erscheint (ebd., S. 249f.). Andersherum kann Gewalt auf
dieser Grundlage aber auch als defizitär, schwach und somit falsch verstanden
werden. Boesch schlägt diesen Weg selbst ein: »Die Bereitschaft, im Undurch-
sichtigen Feindseliges zu vermuten, scheint größer zu sein, als die, es verstehen zu
wollen. Denn das zweite ist die schwierigere Handlung« (ebd., S. 243). So wird
Aggression zum Ausweg der Ausweichenden, der Faulen, derjenigen, die nicht
hinter die Kulissen blicken, die es sich einfachmachen. Sie kommt dann zumEin-
satz, wenn keine anderen Handlungsoptionen zur Bewältigung von Angst und
Unsicherheit und zumGewinn sozialer Anerkennung ausübbar erscheinen.

Potenziale

DieÜberlegungen von Boesch, aber auch Bertelsen und Straub, wurzeln in hand-
lungstheoretischen Annahmen. Darin Gewalt als Handlung zu betrachten, liegt
ein vielversprechender Zugang insbesondere des Studiums kollektiver Gewalt
(Gudehus, 2017). Genau hier liegt eine Stärke zumindest einer bestimmten Spiel-
art derKulturpsychologie und ihrerVertreter_innen; sie ist handlungstheoretisch
fundiert und kann daher einen wichtigen Beitrag zu einer sozialtheoretisch infor-
mierten Gewaltforschung leisten. Mehr noch, ihre Kernannahme, dass Psychen
kulturspezifisch sind (und nicht bloß durch Kultur verunreinigt) kann insbe-
sondere einer vergleichenden Erforschung kollektiver Gewalt weitreichende und
notwendige Impulse geben. Gleiches gilt für die hier noch gar nicht angesproche-
nen Potenziale nicht-westlicher Zugänge zum Umgang mit Gewalterfahrungen
(z.B. Gallardo et al., 2012). Erkundet werden sollte weiter, ob und wie Kon-
fliktregulation und -vermeidung von therapeutischen Zugängen wie jenem von

Gewalt

173

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Levin Rozalis et al. (2003) profitieren kann. Schließlich dominieren quantitative
und technologische Ansätze die Forschung zur Vorhersage und Prävention von
Massengewalt. Diese sind dringend durch qualitative Herangehensweisen zu er-
gänzen, die sich insbesondere psychologischen Dynamiken widmeten.

Damit sind große Arbeitsfelder für kulturpsychologische Forschung jeglicher
Provenienz angedeutet. Das größte Potenzial und zugleich die größte Dringlich-
keit haben abermeinerMeinung nachweitere, vor allem empirische Ausarbeitun-
gen zum Phänomen der kollektiven Verletzungsverhältnisse, für die Jürgen Straub
zu sensibilisieren sucht. Die langfristigen Folgen von Gewalt und vor allem die
Verknüpfungen von Erinnerung,Handeln undGewalt sind noch lange nicht aus-
reichend erkundet (Gudehus, 2016).

Literatur

Benjamin, J. (2017). Anerkennung, Zeugenschaft undMoral. Soziale Traumata in psychoanalytischer

Perspektive. Gießen: Psychosozial.

Bertelsen, P. (2005). Evilness as intention. The intentional detachment from destruction of the

human condition of co-existence. Theory & Psychology, 15(5), 679–710.

Boesch, E. E. (1976). Psychopathologie des Alltags. Zur Ökopsychologie des Handelns und seiner Stö-

rungen. Bern et al.: Huber.

Boesch, E. E. (2005). Von Kunst bis Terror. Über den Zwiespalt in der Kultur. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht.

Díaz Martínez, F. (2000). Culture at all points, including militarism. Culture & Psychology, 6(3),

333–352.

Gallardo, M. E., Yeh, C., Trimble, J. E. & Parham, T.A. (2012).Working culturally and competently with

persons of African, Asian, Latino, and native descent: The culturally adaptive responsivemodel

of counseling. Thousand Oaks et al.: Sage.

Gudehus, C. (2016). On the significance of the past for present and future action. In G. Sebald &

J. Wagle (Hrsg.), Theorizing socialmemories. Concepts and contexts (S. 84–97). London et al.:

Routledge.

Gudehus, C. (2017). Gewalt als Handlung. In P. Batelka, M. Wiese & S. Zehnle (Hrsg.), Zwischen

Tätern und Opfern: Gewaltbeziehungen und Gewaltgemeinschaften (S. 23–46). Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.

Levin-Rozalis, M., Bar-On, N. & Hartaf, H. (2003). The structuring process of the social representa-

tion of violence in abusive men. Culture & Psychology, 9(4), 361–382.

Straub, J. (2014). Verletzungsverhältnisse. Erlebnisgründe, unbewusste Tradierungen und Ge-

walt in der sozialen Praxis. Zeitschrift für Pädagogik, 60(1), 74–95.

Waller, J. (2007). Becoming evil. How ordinary people commit genocide and mass killing (2. Aufl.).

Oxford: Oxford University Press.

Gewalt

174

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Habitus

Aladin El-Mafaalani

Der Habitusbegriff erfreut sich in den Kultur- und Sozialwissenschaften zu-
nehmender Popularität. Diese begründet sich auch durch seine konzeptionelle
Offenheit und methodologische Anschlussfähigkeit. Die von Pierre Bourdieu
maßgeblich geprägte und seither permanent weiterentwickelte Habitustheorie
hatte von Beginn an enge Bezüge zur psychologischen Gegenstands- und Be-
griffsbildung. Die marxistische Frage nach der wechselseitigen Bedeutung des
Seins und des Bewusstseins beziehungsweise warum das Sein das Bewusstsein be-
stimme, kann als zentrale Fragestellung in Bourdieus Arbeit verstanden werden
(Bremer, 2007). Während der historische Materialismus die rechtlichen, politi-
schen und ökonomischen Vorstellungen als »Ideologie« identifizierte, konnte
nicht hinreichend erklärtwerden,»wie derWeg vonderÖkonomie zummensch-
lichen Kopf oder Herz geht« (Fromm, 1932, S. 46).

Pierre Bourdieu, der seine Soziologie auch als »Psychoanalyse des Sozialen«
und als »Sozioanalyse« bezeichnete (Bourdieu, 1987a, S. 31, 791), plädierte für
eine engere Verzahnung von Psychologie, insbesondere Psychoanalyse, und So-
ziologie. Besonders in seiner späten Wirkungszeit betont er die praxisrelevanten
Aspekte seines Soziologieverständnisses:

»Die Soziologie ist ein höchst machtvolles Instrument der Selbstanalyse, die es

einem ermöglicht, besser zu verstehen, was man ist, indem sie einen die sozialen

Bedingungen, die einen zu dem gemacht haben, was man ist, sowie die Stellung be-

greifen läßt, dieman innerhalb der sozialenWelt innehat« (Bourdieu, 1992, S. 223,

zit.n. Bourdieu &Wacquant, 2006 [1992], S. 96).

Bourdieu konzipiert den Habitus als Bindeglied zwischen der gesellschaftlichen
Geschichte beziehungsweise dem sozialen Gedächtnis auf der einen Seite und
dem gegenwärtigen Wahrnehmen, Fühlen, Denken und Handeln der Individu-
en auf der anderen Seite. Der Habitus kann also als inkorporiertes Schema einer
vorgegebenen, vor dem Individuum existierenden Gesellschaft gesehen werden

175

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(strukturierte Struktur), welches sich in der gegenwärtigen sozialen Praxis stetig
aktualisiert und die Gesellschaft, so wie sie ist, erzeugt (strukturierende Struktur)
(Bourdieu, 1987a [1979]). Der Habitus kann in Anlehnung an Noam Chomsky
als »generative Grammatik der Handlungsmuster« beschrieben werden (Bour-
dieu, 1974 [1970], S. 150). Auf dieseWeise gelang es Bourdieu, die Reproduktion
sozialer Ungleichheit und damit die relative Stabilität der Sozialstruktur durch
die aktuelle soziale Praxis der Individuen zu erklären. Entsprechend fokussiert
Bourdieu klassenspezifische Ausprägungen des Habitus.

Der Habitus, der sich ab der frühen Kindheit im sozialen Kontext herausbil-
det, wird von Bourdieu auch als »zweite Natur« bezeichnet (Bourdieu, 1987b
[1980]). Einmal herausgebildet, wirkt der Habitus für die Habitusträger_innen,
aber auch für ihr Umfeld natürlich, das Wesen des Individuums charakterisie-
rend. Als unbewusster, ansozialisierter »Instinktersatz« und für das Individuum
kaum wahrnehmbar ist er nicht ohne Weiteres selbstreflexiv erfassbar und kaum
mehr veränderbar (Bourdieu, 2001 [1997], S. 182). Er funktioniert eben des-
halb so gut, weil er hinter dem Rücken seiner Träger_innen arbeitet. Es handelt
sich um empraktisch erworbenes, implizites Wissen (Straub, 2010). Mit der
Dokumentarischen Methode liegt zudem eine ausgearbeitete Methodologie der
Habitusrekonstruktion vor (Bohnsack, 2017).

Ein entscheidendes Kennzeichen moderner Gesellschaften ist, dass ehemals
äußere Herrschaftsverhältnisse zunehmend unsichtbar werden und sich als sym-
bolische Gewalt in die Individuen (und die Institutionen) verlagern. Diesem
Befund trägt die Habitustheorie Rechnung, indem die Freiheit des Menschen
nicht schlicht behauptet oder durch anthropologische Annahmen abgesichert
wird.Vielmehrwerdendie sozialenRahmenbedingungenunddieRelationen von
gesellschaftlichen Strukturen und individuellen Praktiken in den Vordergrund
gestellt (Rieger-Ladich, 2005). DerHabitusbegriff umfasst dabei vier wesentliche
Dimensionen – eine moralische (ethos), eine körperliche (hexis), eine kognitive
(eidos) und eine ästhetische (Kalthoff, 2004, S. 122) – und erhebt den grundsätz-
lichen Anspruch, in jeder sozialen Praxis Erklärungskraft zu besitzen.

Illustrative Beispiele zumilieutypischen Handlungspraxen

In der elitären Oberschicht lässt sich eine Entfunktionalisierung der gesamten All-
tagspraxis zeigen: Man isst auf großen Tellern, die weitgehend leer sind, wodurch
sich erst nach mehreren Gängen ein Sättigungsgefühl einstellt; man wohnt in
großen, ebenfalls weitgehend leeren Räumen; die geschriebene und gesprochene

Habitus

176

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Sprache zeichnet sich durch einen hohen Komplexitäts- und Abstraktionsgrad (im
Hinblick auf Satzlänge, Grammatik und Wortwahl) aus, in der Regel unabhängig
vom thematisierten Inhalt; man hört komplexe Musik, zu der man weder tanzen
nochmitsingen kann (u. a. klassischeMusik, Opern, spezielle Formen des Jazz). Die
Liste ließe sich leicht verlängern – man denke unter anderem an Haute Couture,
abstrakte Kunst, klassisches Ballett, bestimmte Formen der Architektur und so wei-
ter. Diese Entfunktionalisierung korrespondiert mit einer starken Formalisierung.
Während die Funktion von Alltagshandlungen in denHintergrund rückt, gewinnt
die Art und Weise und damit die Form an Bedeutung, wobei hier zunehmend in-
dividualistische und kreative Variationen typisch sind und damit zum Teil auch zur
Normwerden.Die Funktion einer Sache beziehungsweiseHandlungwird durch die
Funktion der Distinktion durch die Sache beziehungsweise Handlung substituiert.

Demgegenüber wird am anderen Ende der Sozialstruktur ein funktional op-
timierter Alltag gelebt: Man speist auf gut gefüllten Tellern, die idealerweise satt
machen; unter Umständen wird kein Besteck benötigt (Burger, Bratwurst im
Brötchen,Döner und soweiter);Wohnräume sind eher klein und funktional einge-
richtet; man spricht in kurzen Sätzen und in einer insgesamt funktionalen Sprache,
die nicht in jeder Hinsicht korrekt, sondern lediglich verständlich sein muss; es
wird einprägsameMusik gehört, zu derman tanzen und singen kann und soweiter.

Während die lediglich illustrativen Beispiele extreme sozialstrukturelle Kon-
traste markieren, stellen sich weitaus komplexere Fragestellungen in einer immer
dynamischeren Gesellschaft, in der zunehmend Milieugrenzen erodieren und eta-
blierte Institutionen infrage gestellt werden. Insbesondere in der (weit gefassten)
gesellschaftlichen Mitte werden hybride, zum Teil nicht mehr aus den Extremen
ableitbare soziale Praxen gelebt, die sich zudem in beschleunigtemTempowandeln.
Entsprechend erscheint die dynamischeMitte derGesellschaft (auch) habitustheo-
retisch zunehmend weniger greifbar. Daher lassen sich die empirischen Befunde
vonBourdieu nurmit deutlichenEinschränkungen auf die heutige Zeit übertragen.
DasKonzept steht vor der Frage, ob und inwieweit sich noch relativ homogene und
in sich konsistente Habitus herausbilden, ob und inwieweit zunehmend variable
und offeneHabitus auch in breitenTeilen der Bevölkerung entstehen und soweiter.

Kulturpsychologische Anknüpfungspunkte

Die zentrale These der Habitustheorie ist es nun, dass sich der Habitus, der auf
einen bestimmten Kontext ausgerichtet ist, kaum noch grundlegend verwandeln
kann – und wenn doch, dann mit größtenMühen und schmerzhaften Erfahrun-

Habitus

177

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


gen (El-Mafaalani, 2014). Es handelt sich also gewissermaßen um Leitplanken,
innerhalb derer Innovationen möglich sind, die sich aber nicht mehr oder kaum
noch verschieben lassen. Entsprechend sind es insbesondere biografische Studien
sowie Arbeiten in der Bildungs-, Kindheits-, Jugend-, Familien- und Migrations-
forschung, in der die Entwicklung habitueller Muster rekonstruiert wird.

Der Habitus ist also funktional an jene sozialen Konstellationen angepasst,
die den Entstehungsbedingungen des Habitus entsprechen oder zumindest eine
gewisse Verwandtschaft zu diesen aufweisen. Gleichzeitig wird die Gegenwart un-
ter anderem mit den Phänomenen Beschleunigung (Rosa, 2005) und Offenheit
(Reckwitz, 2017) charakterisiert. Die besondere Herausforderung für Individuen
und Institutionen besteht entsprechend in dem Erhalt der Stabilität. Als zentrale
Funktion des Habitus wird das »Gefühl innerer Geschlossenheit« in der Begeg-
nung mit derWelt beschrieben (Bourdieu, 2001 [1997], S. 207). Die Gefühle der
Heimatlosigkeit, der Fremdheit und der Kulturangst sind hier ebenso genuin an-
gelegt, wie eine zunehmende gesellschaftliche Spaltungs- und Schließungstendenz.

Entsprechend arbeiten empirische Studien zunehmend mit dem Konzept
der Habitustransformation, das Dynamik und Trägheit zugleich vereint. Diese
werden etwa im Zusammenhang mit biografischen Krisen durch soziale Mobili-
tät (El-Mafaalani, 2012) oder auch mit Psychotherapie (von Rosenberg, 2011)
rekonstruiert. Die Beschäftigung mit Selbst-Welt-Verhältnissen und ihrer per-
manenten Neujustierung bis hin zu grundlegenden Transformationen bilden
zentrale Schnittstellen für kulturpsychologische Forschungmit derHabitustheo-
rie. Erste Versuche, die Habitustheorie für die Psychologie fruchtbar zu machen,
liegen bereits vor (El-Mafaalani &Wirtz, 2011; Zander, 2013). Weitgehend un-
geklärt – und damit ein wichtiges theoretisches Desiderat – ist das Verhältnis der
artverwandten und dennoch deckungsungleichenBegriffeHabitus und Identität,
die sich zudem in einem vergleichbaren Spannungsfeld zwischen einem statischen
und essentialistischen oder aber einem offenen und sich auflösenden Begriffsver-
ständnis bewegen (in Bezug auf den Identitätsbegriff bereits: Straub, 2000). Eine
systematischeDifferenzierung der Konzepte undTheorien könnte bisher weitge-
hend nebeneinander bestehende Forschung anschlussfähig machen.

Insgesamt bieten sich durch den beschleunigten sozialen Wandel, eine zu-
nehmende Diversifizierung von habituellen Praktiken und das Aufbrechen von
ehemals stabilen sozialenMilieus unzählige weitere Forschungsfelder für habitus-
theoretisch inspirierte psychologische Forschung. Das Verhältnis von Offenheit
und Geschlossenheit, das derzeit ein zentrales gesellschaftliches Konfliktfeld dar-
stellt, ist imHabitusbegriff ander Schnittstelle zwischenMikro- undMakroebene
konstitutiv angelegt.

Habitus

178

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Bohnsack, R. (2017). PraxeologischeWissenssoziologie. Opladen: UTB.

Bourdieu, P. (1974). Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1970].

Bourdieu, P. (1987a). Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt/M.:

Suhrkamp [Orig. 1979].

Bourdieu, P. (1987b). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischenVernunft. Frankfurt/M.: Suhrkamp [1980].

Bourdieu, P. (2001). Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt/M.: Suhrkamp

[Orig. 1997].

Bourdieu, P. & Wacquant, L. J.D. (2006). Reflexive Anthropologie. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig.

1992].

Bremer, H. (2007). Soziale Milieus, Habitus und Lernen. Zur sozialen Selektivität des Bildungswesens

am Beispiel der Weiterbildung. Weinheim: Juventa.

El-Mafaalani, A. (2012). BildungsaufsteigerInnen aus benachteiligtenMilieus. Habitustransformation

und soziale Mobilität bei Einheimischen und Türkeistämmigen. Wiesbaden et al.: Springer.

El-Mafaalani, A. (2014). Vom Arbeiterkind zum Akademiker. Über die Mühen des Aufstiegs durch Bil-

dung. Berlin: Konrad-Adenauer-Stiftung.

El-Mafaalani, A. & Wirtz, S. (2011). Wie viel Psychologie steckt im Habitusbegriff? Pierre Bourdieu

und die »verstehende Psychologie«. Journal für Psychologie, 19(1). https://www.journal

-fuer-psychologie.de/index.php/jfp/article/view/22 (18.6.2018).

Fromm, E. (1932). Über Methode und Aufgabe einer Analytischen Sozialpsychologie. Bemerkun-

gen über Psychoanalyse und historischen Materialismus. Zeitschrift für Sozialforschung, 1,

28–54.

Kalthoff, H. (2004). Schule als Performanz. Anmerkungen zum Verhältnis von neuer Bildungsfor-

schung und der Soziologie Pierre Bourdieus. In S. Engler & B. Krais (Hrsg.), Das kulturelle

Kapital und die Macht der Klassenstrukturen (S. 115–140). Weinheim: Juventa.

Reckwitz, A. (2017). Die Gesellschaft der Singularitäten – Zum Strukturwandel der Moderne. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Rieger-Ladich, M. (2005). Weder Determinismus, noch Fatalismus: Pierre Bourdieus Habitustheo-

rie im Lichte neuerer Arbeiten. Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und Sozialisation,

25(3), 281–296.

Rosa, H. (2005). Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Rosenberg, F. von (2011). Bildung und Habitustransformation. Empirische Rekonstruktionen und

bildungstheoretische Reflexionen. Bielefeld: transcript.

Straub, J. (2000). Identitätstheorie, empirische Identitätsforschung und die postmoderne arm-

chair psychology. Zeitschrift für qualitative Bildungs-, Beratungs- und Sozialforschung, 1(1),

167–194.

Straub, J. (2010). Das Verstehen kultureller Unterschiede. Relationale Hermeneutik und kom-

parative Analyse in der Kulturpsychologie. In G. Cappai, S. Shimada & J. Straub (Hrsg.),

Interpretative Sozialforschung und Kulturanalyse (S. 39–99), Bielefeld: transcript.

Zander, M. (2013). Unbewusste Schemata: Der Habitus in der Psychologie. In A. Langer, C.

Schneickert & F. Schumacher (Hrsg.), Pierre Bourdieus Konzeption des Habitus (S. 347–359).

Wiesbaden et al.: Springer.

Habitus

179

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Handlung

Heinz Jürgen Kaiser & HansWerbik

Handlung als Gegenstand psychologischer Theoriebildung

Unter den differenziert entwickelten und mit empirischer Forschung verbun-
denen theoretischen Konzeptionen der modernen Psychologie findet sich auch
jene, die sich mit dem Handeln der Menschen auseinandersetzt und sich auf der
Basis einer langen philosophischen und empirisch-wissenschaftlichen Tradition
als Handlungstheorie etabliert hat. Deren Grundgedanken lassen sich zurückver-
folgen bis in die klassische Philosophie. Vor allem imVerlauf der Entwicklung des
sogenannten Pragmatismus als einer Richtung der amerikanischen Philosophie
wurden jene grundlegenden Aspekte reflektiert, die letztlich den Handlungsbe-
griff konstituieren und differenzieren und damit Theoriebildung und empirische
Forschung über Handlungen ermöglichen (Joas, 1992).

In der wissenschaftlichen Psychologie in Deutschland wurden vor allem im
Rahmen einer grundsätzlichen Diskussion um eine tragfähige und zukunftswei-
sende Orientierung der Psychologie diese grundlegenden theoretischen Überle-
gungen zur menschlichen Handlung aufgegriffen. Dies fand besonders ab den
1970er Jahren statt, speziell im Rahmen einer Kritik der naturwissenschaft-
lich-experimentell realisierten Psychologie und ihrer Prinzipien (Boesch, 1991;
Brandtstädter, 1984; Groeben & Scheele, 1977; Groeben, 1986; Holzkamp,
1983; Werbik, 1978). Werbik (1985) beispielsweise hat, diese Kritik weiterent-
wickelnd, gezeigt, dass zwei sehr unterschiedliche Vorstellungen von der Psycho-
logie als empirischerWissenschaftmöglich sind und eine unbedingte Zuordnung
zum Konzept des »Wissenschaftsprogramms« der Naturwissenschaften dem-
nach nicht sinnvoll ist. Er schlägt vor, eine naturwissenschaftlich orientierte
psychologische Forschung als»Psychonomie« zu bezeichnen. Für eine Forschung
dagegen, die berechtigterweise als »Psychologie« gelten kann, werden Spezifika
der Erkenntnisbildung formuliert, die sowohl auf der Ebene der Terminologie als
auch auf der der Methodologie Perspektiven eröffnen, welche einer naturwissen-
schaftlichen Auffassung von Theoriebildung und empirischer Forschung nicht

181

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


entsprechen. Sie sind am treffendsten als kulturwissenschaftliche zu bezeichnen.
Das dort vertretene Verständnis von Psychologie und ihrem zentralen Gegen-
stand rückt dann folgerichtig menschliches Handeln als besondere Form von
Verhalten in den Vordergrund.

ZumBegriff des Handelns

Handeln wird als eine Teilklasse von Verhalten definiert. Damit ist Verhalten der
Oberbegriff. Verhalten ist alles amMenschen, was nicht Eigenschaft ist. Der Ver-
haltensbegriff ist weit, der des Handelns ist demnach enger (Kaiser & Werbik,
2012). Handeln entsteht dann, wenn ein Mensch zwischen verschiedenen alter-
nativen Verhaltensweisen wählen kann. Die Frage, ob einMensch letztlich immer
wählen kann, lässt sich durchaus mit gutem Gewissen verneinen. Das Beispiel
der Reflexe steht ganz sicher für »bloßes« Verhalten, auf das die Charakteristika
desHandelns nicht angewendet werden können. Dann kannman allerdings auch
eine solche Frage formulieren: Steht das Verhalten von Menschen nicht immer
auch unter der Kontrolle bestimmter Zwänge, sie mögen natürliche oder soziale
sein? Auch diese Frage kann verneint werden, zumindest für die Seite der sozia-
len Zwänge: Diese gibt es nur in einem übertragenen Sinne, das heißt, es wird
von ihnen so gesprochen, als ob bestimmte Bedingungen für eine Person, die han-
deln möchte, vorlägen. Ein sozialer Zwang wird lediglich so empfunden, als sei
ein Mensch in dem, was er tut, so festgelegt wie ein Organismus, der auf einen
physischen Reiz reagiert. Diese Gesetze gelten nicht für Verhalten im sozialen
Kontext, für Handlungen.

Man kann die Grundidee im Begriff des Handelns deswegen so formulieren:
Formal gesehen, ist der Mensch frei in dem, was er tut. Er hat (abgesehen vom
physischen Zwang) immer eine Alternative. Wenn er sich nicht für eine Alterna-
tive entscheiden mag, hat er sicherlich oft gute Gründe dafür; er ist nicht dazu
gezwungen, diese Alternative zu realisieren.

Die Rede von den »Gründen«, die Menschen haben, erbringt eine nächste
Stufe der Formulierung einer Handlungstheorie. Ist nämlich vomHandeln eines
Menschen die Rede, konstruieren wir eine Wirklichkeit zu jener hinzu, die sich
durch unsere unmittelbare Wahrnehmung ergibt. Wir beschäftigen uns nämlich
mit dem Sinn und der Bedeutung des menschlichen Verhaltens und versuchen,
dies zu rekonstruieren. So gesehen bedeutet die handlungspsychologische Sicht
auf das menschliche Verhalten ein hermeneutisches Unterfangen. Das heißt, dass
menschliches Verhalten die Aufgabemit sich bringt zu versuchen, es zu verstehen.

Handlung

182

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Das, was menschliches Verhalten verständlich macht, ist nicht immer beobacht-
bar, es gibt also auch ein inneres Tun. Und selbst dasUnterlassen eines bestimmten
Tuns stellt eine Handlung dar.

Eine spezifische und sehr geläufige hermeneutische (Re-)Konstruktion in
diesem Sinne ist die der Intention. Mit Intention ist gemeint, dass wir annehmen,
ein Mensch tue etwas mit Absicht. Zur Einführung des Begriffs der Intenti-
on wird auf bestimmte dafür typische Situationen hingewiesen. Intentionales
Handeln ist am ehesten mithilfe der (sozialen) Situation derAufforderung einzu-
führen.Wer aufAufforderunghin etwas tut, handelt gewiss intentional, er verhält
sich nicht bloß. Er muss sich nämlich entschlossen haben, der Aufforderung zu
folgen (er hätte ihr auch nicht folgen können). Am Anfang eines intendierten
Verhaltens, das als Handlung zu bezeichnen ist, steht demnach die Unterstellung
eines Beschlusses des Handelnden, gerade dieses Verhalten auszuführen. Mit Be-
zug auf die genannten typischen Situationen kann auch unterstellt werden, dass
der Handelnde sich zumindest selbst aufgefordert hat, dieses Verhalten auszu-
führen.

Es fragt sich allerdings, warum sich die Person entschieden hat, das besagte
Verhalten tatsächlich auszuführen. Eine gängige Antwort im handlungspsycho-
logischen Sinne auf diese Frage lautet:Weil sie mit demVerhalten ein bestimmtes
Ziel oder bestimmte Ziele erreichen will. In diesem Sinne kann man das Ange-
strebte auch als die »Zwecke« des Handelns der Person bezeichnen.

Differenzierung des Handlungsbegriffs

Neben Handlungen, deren Sinn die Erreichung bestimmter Ziele oder Zwecke
ist, sind aber auch solche zu finden, die deshalb so und nicht anders ausge-
führt werden, weil sie bestimmte (soziale) Regeln beachten oder die Erfüllung
eingeübter Schemata bedeuten. Handlungen, die diesen Orientierungen folgen,
können wir als »rational« bezeichnen. Mithin lassen sich zunächst drei Ratio-
nalitätsprinzipien formulieren, nämlich Zweckrationalität, Regelrationalität und
Schemarationalität.

Darüber hinaus erbringt die Rekonstruktion von Handlungsorientierungen
aber immer wieder auch das Ergebnis, dass keines dieser Prinzipien beachtet wur-
de, sondern dass am Anfang der Begründungskette für das fragliche Verhalten
als Handlung ein schwer in Worte zu fassender Impuls, ein »Gefühl« dasjenige
Begründungselement ist, welches das Verhalten am ehesten verständlich macht
und in diesem Sinne »erklärt«. Wir könnten von emotionalem Handeln reden

Handlung

183

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(zumindest in den Fällen, in denen die Person auch anders hätte handeln können,
das Handeln also aufgrund einer Entscheidung verwirklicht wurde).

Außerdem hat MaxWeber (1965 [1922]) darauf hingewiesen, dass Handeln
auch begründet sein kann in der Beachtung gewisser ethischer, ästhetischer oder
religiöserWerte. Dann kann man von wertrationalemHandeln sprechen.

Zudem erkennen wir in etlichen Handlungen von Menschen die Verpflich-
tung auf bestimmte kulturelle und gesellschaftliche Traditionen. Wir sprechen
dann von traditionalem Handeln.

Schließlich entdecken wir, jedenfalls dann, wenn wir biografische Forschung
betreiben, dass Menschen sich bestimmte Orientierungen ihres Handelns gera-
dezu zu einem »Motto« ihres Lebens gemacht haben, zu einer Richtschnur, die
sie (lange) Zeit ihres Lebens für persönlich verbindlich gehalten haben bezie-
hungsweise noch halten. In diesen Fällen könnte man sagen, dass dieseMenschen
bestimmten Lebensorientierungen gefolgt sind oder noch folgen.

Wird einem Verhalten ein Sinn entsprechend den genannten rationalen In-
terpretationen zugeordnet, wird für sie einGrund angegeben, auf den die Person
verweisen könnte, wenn sie aufgefordert würde, ihr Verhalten zu »erklären«.
Auch dieHandlungspsychologie sucht also – so gesehen – nach Erklärungen und
konstruiert zu diesem Zwecke Gründe.

Dies bedenkend liegt es nahe, die spezifische RationalitätmenschlichenHan-
delns in Form von Typen zu ordnen. Dieser Idee folgte Aschenbach (1984)
mit der Formulierung einer spezifischen Typologie des Handelns, die die oben
genannten Rationalitätsprinzipien aufgreift (eine andere, aber auch an Rationali-
tätsprinzipien orientierte Typologie desHandelns schlägt bekanntlichHabermas
[1981] vor):
➢ Imitationsmustergebundenes Handeln (Handeln als Nachahmung eines

bekannten, imaginierten Vorbildes oder Musters)
➢ Schemagebundenes Handeln (Handeln als Aktualisierung eines sprachlich

explizierbaren Schemas)
➢ Regelgebundenes Handeln (Handeln als Befolgung einer sozialen Regel)
➢ ZweckgebundenesHandeln (Handeln alsMittel zur Erreichung eines Zwe-

ckes)
➢ Sinnrationales Handeln (Handeln als stimmiges Element von Orientie-

rungsstrukturen und Identitätsentwürfen)

Straub (1999; für eine konzise Darstellung s. a. Straub, 2018) hat in Auseinan-
dersetzung mit den erwähnten und weiteren Sozialwissenschaftler_innen und
Philosoph_innen ebenfalls eineHandlungstypologie vorgelegt. Diese geht davon

Handlung

184

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


aus, dass unterschiedlichenHandlungsbegriffen verschiedene Formen oder Sche-
mata der hermeneutischen Handlungserklärung korrespondieren. Im Einzelnen
handelt es sich hier um
➢ zielgerichtetesHandeln unddas intentionalistischeModell derHandlungs-

erklärung
➢ regelgeleitetes Handeln und das regelbezogene Modell der Handlungser-

klärung
➢ Temporalität und Kreativität des Handelns und die narrative Handlungs-

erklärung

Methodik der Erforschung von Handlungen

Da die Feststellung sinngehaltsgemäßen Handelns im Sinne der oben ausdiffe-
renziertenTypologien immer auch einenRückgriff auf das Selbstverständnis einer
Person erfordert, finden sich in der handlungspsychologischen Forschung viele
Ergebnisse, die auf Selbstauskünften von Personen beruhen. So gesehen stellen
Befragungen der untersuchten Personen einen der zentralen Wege der empiri-
schen Forschung in der Handlungspsychologie dar. Allerdings ist zu erwarten,
dass Menschen nicht ohne weiteres die Gründe, Orientierungen und Leitlinien
ihres Handelns einfach auf eine Befragung hin nennen können (oder auch solche
Gründe immer ausführen wollen). Methodisch gesehen kann deshalb zunächst
ein intensiver Dialog zwischen dem Forscher/der Forscherin und der erforsch-
ten Person sinnvoll sein, um jeneHandlungsinterpretationen (»Deutungen«) zu
finden, die sich als wahr im Sinne der praktischen Bewährung erweisen lassen.

EinmethodischesKonzept hierzu ist in einigenAspekten vorgeprägt beiWer-
biks (1985) Ausführungen zur Psychologie als Gegenspieler der Psychonomie zu
finden. Dort wird vorgeschlagen, den jeweiligen Gegenstand der Forschung (das
Handeln mit seinen Gründen) aus drei Perspektiven in den Blick zu nehmen:
➢ die Perspektive des Beobachters/der Beobachterin (Forscher_in),
➢ die der handelnden Person (Forschungspartner_in) und
➢ die eines dritten Neutralen.

Das psychologische Subjekt wird demnach in die Erkenntnisbildung über sich
selbst einbezogen, es wird Partner_in des Untersuchers/der Untersucherin, und
zur Korrektur möglicher Fehlentscheidungen über die richtige oder beste Inter-
pretation einesVerhaltenswird eine dritte fachkundige unddenDiskurs zwischen
Untersucher_in und Subjekt beobachtende Person hinzugezogen.

Handlung

185

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Werbikhatmit derEinführungdieser drittenPerspektive (desVermittlers/der
Vermittlerin) berücksichtigt, dass eine psychologische Untersuchung, die auf
den Selbstauskünften der untersuchten Personen beruht beziehungsweise diese
zur Erkenntnisgewinnung maßgeblich heranzieht, nicht unproblematisch ist. Es
könnenMissverständnisse zwischen Forscher_in und Forschungspartner_in ent-
stehen, es sind Fehldeutungen denkbar, die als solche von beiden nicht erkannt
werden. Der dritte Teilnehmer/die Teilnehmerin in einem Forschungssetting
ist demnach eine Art Schlüsselfigur, das sich als »Beratungstriade« bezeich-
nen lässt (s. Kaiser, 1989, S. 174ff.). Der oder die »Dritte im Bunde« einer
solchen Beratungstriade hat die Aufgabe, die Ergebnisse der Bemühungen von
Forscher_innen und ihren Forschungspartner_innen um eine tragfähige Hand-
lungsdeutung zu beurteilen und gegebenenfalls den advocatus diaboli zu spielen,
also handlungs(orientierungs-)bezogene Selbst- und Fremddeutungsergebnisse
auch anzugreifen und damit anzuregen, nach besseren, plausibleren Ergebnissen
zu suchen, die nach intensivemDiskurs von denMitgliedern der Beratungstriade
als tragfähigste Deutungen von Handlungen und deren subjektiven kognitiven
Grundlagen akzeptiert werden können.

Literatur

Aschenbach, G. (1984). Erklären und Verstehen in der Psychologie. Zur methodischen Grundlegung

einer humanistischen Psychologie. Bad Honnef: Bock & Herchen.

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Brandtstädter, J. (1984). Entwicklung in Handlungskontexten. Aussichten für die entwicklungs-

psychologische Theoriebildung und Anwendung. In H. Lenk (Hrsg.), Handlungstheorien

interdisziplinär, Band 3, II (S. 848–878). München: Fink.

Groeben, N. (1986). Handeln, Tun, Verhalten als Einheiten einer verstehend-erklärenden Psychologie.

Tübingen: Francke.

Groeben, N. & Scheele, B. (1977). Argumente für eine Psychologie des reflexiven Subjekts. Darmstadt:

Steinkopff.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalität und ge-

sellschaftliche Rationalisierung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Holzkamp, J. (1983). Grundlegung der Psychologie. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Joas, H. (1992). Die Kreativität des Handelns. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kaiser, H. J. (1989). Handlungs- und Lebensorientierungen alter Menschen. Bern et al.: Huber.

Kaiser, H. J. & Werbik, H. (2012). Handlungspsychologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (2018).Handlungstheorieundqualitativ-psychologischeForschung. InG.Mey&K.Mruck

(Hrsg.), Handbuch Qualitative Forschung in der Psychologie. Berlin et al.: Springer (im Druck).

Handlung

186

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Weber, M. (1965). Wirtschaft und Gesellschaft (5., revidierte Ausgabe, besorgt von J. Winckel-

mann). Tübingen: Mohr [Orig. 1922].

Werbik, H. (1978). Handlungstheorien. Stuttgart: Kohlhammer.

Werbik, H. (1985). »Psychonomie« und »Psychologie«. Zur Notwendigkeit der Unterscheidung

zweier Wissenschaften. In C. Burrichter, R. Inhetveen & R. Kötter (Hrsg.), Technische Ratio-

nalität und rationale Heuristik (S. 109–121). Paderborn: Schöningh.

Handlung

187

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Identität

Günter Mey

Wenn in der Psychologie von Identität gesprochen wird, dann ist zumeist, ohne
dass es als solches explizit benannt wird, von personaler Identität die Rede. Die-
se ist immer als sozial eingebettet zu verstehen. Es gilt, dass die »Identität einer
Person sozial konstruiert und vermittelt ist, der einzelne also auch im Hinblick
auf seine Identitätsentwicklung kein solitäres, sondern ein soziales Wesen ist«
(Straub, 2000, S. 170). So heißt es schon bei Erik H. Erikson: »Das Ich ist nie
eine Insel« (Erikson, 1982 [1975], S. 17).

Im Folgenden soll skizziert werden, dass Identitätstheorien seit Erikson in
unterschiedlichemMaße diese Relationierung von Innen- und Außenperspektive
sowie deren Konsequenzen mit Blick auf die von Individuen zu leistenden und
ihnen auferlegten (An-)Passungsprozesse explizieren.

Identität als »gelungene Anpassungsleistung«

Erikson spricht von einemGefühl der Identität und einemGefühl derGleichheit.
Dabei geht es um die unmittelbare Wahrnehmung der eigenen Gleichheit und
Kontinuität in der Zeit, und der damit verbundenen Wahrnehmung, dass auch
andere diese Gleichheit und Kontinuität erkennen. Insofern vollzieht sich Iden-
tität immer im Spannungsfeld mit Anderen – seien es im sozialen Nahraum etwa
die »krankhaft ehrgeizigen« oder die »wirklich überlegenen Eltern« (Erikson,
1974 [1959], S. 166), seien es die erinnerten beziehungsweise antizipierten An-
deren und die ihnen zugeschriebenen Erwartungen und mit ihnen assoziierten
gesellschaftlich-kulturellenAnsprüche. Zwarwird EriksonsAnsatz häufig so gele-
sen, dass bei ihm IdentitätsbildungmitAustritt aus dem Jugendalter – undhierbei
dem in seinem psychosozialen Modell der Persönlichkeitsentwicklung platzier-
ten Ringen um Identität vs. Identitätsdiffusion – als abgeschlossen zu betrachten
sei und sich bei einer »etablierten Erwachsenenpersönlichkeit« solche Fragen
nicht mehr in ihrer Vehemenz zeigen würden. Einer solchen Rezeption entgeht

189

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


jedoch, dass er Identitätsbildung als eine lebenslange Aufgabe entwirft, die sich
nicht auf einen Lebensaltersbereich beschränkt (s. Mey, 2018).

Eriksons Ansatz wurde von James E. Marcia weiterentwickelt, der Eriksons
zentrale Aussagen systematisiert hat. In seinem ursprünglichen Identity-Status-
Modell (Marcia, 1980) unterscheidet er vier Identitätsformen, die sich aus dem
Zusammenspiel aus dem »Sich Verpflichten« (commitment) sowie »Krisenerle-
ben und Exploration« (crisis/exploration) ergeben. Demnach liege eine übernom-
mene Identität dann vor, wenn zwar ein hohes Maß an Verpflichtung bestehe,
ohne allerdings, dass eine kritische Analyse (»Exploration«) erfolgte; eine diffu-
se Identität meint ganz im Erikson’schen Sinne eine tiefe Verunsicherung; eine
aufgeschobene Identität steht dafür, dass wenig Commitment bestehe, aber eine
Auseinandersetzung und kritische Prüfung bezüglich der in Rede stehenden Ent-
wicklungsthemen stattfinde. Die erarbeitete Identität schließlich steht für den
gelungenen Versuch, sich in der Welt mit einem selbst erarbeiteten Standpunkt
zu positionieren.

In diesemModell tauchen Andere vor allem als »Vorbilder« auf, deren Deu-
tungs- und Interpretationsangebote unkritisch und unreflektiert übernommen
werden können oder bei denen es zu einer kritischen Prüfung und Passungsarbeit
kommt. Idealtypisch entsteht amEnde dieses Prozesses dann das für das Individu-
um einzig schlüssige Bild von sich selbst und seiner Position zur und in derWelt.
Die in dieser Vorstellung mitschwingende Integrations- oder gar Anpassungsper-
spektive – und damit den affirmativen Charakter von Identität – hat Marcia im
Fortgang seinerModellbildungmodifiziert. Er differenzierte den Status der Iden-
titätsdiffusion aus und verstand diese nunmehr angesichts geforderter Flexibilität
und bestehender Unwägbarkeiten auch als eine kulturell adaptive Anpassungsleis-
tung (Marcia, 1989).

Identität als »Patchwork«

Die Akzentuierung von Identität auf Anpassungsarbeit und damit assoziierte
Vorstellungen gesellschaftlicher Etablierung haben ab den 1980er Jahren vielfach
Kritik erfahren, in der deutschsprachigen Psychologie vor allem durch Hei-
ner Keupp. Aus der Perspektive einer reflexiven Sozialpsychologie legte er den
Entwurf einer Identität als Patchwork (Keupp, 1988) vor, um das Fragile, das
Momenthafte zu betonen und das potenziell Prozesshafte herauszuheben. Statt
Patchwork ist in anderen Konzeptionen die Rede von Bricolage oder Polyvokali-
tät.

Identität

190

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Das Keupp’sche Konzept zielt auf die alltägliche Identitätsarbeit und die Her-
stellung von einem situativen Gefühl von Identität. Identitätsarbeit bedeutet
die Auseinandersetzung mit unterschiedlichen und mitunter widersprüchlichen
Projekten. Mit demKonzept der Patchwork-Identität verbindet Keupp – der sei-
nen Entwurf auch als »Abschied von Erikson« verstand – aber noch mehr. Es
geht nicht nur umdie individuelle Gestaltungskompetenz, sondern umdieÜber-
windung eines »Eindeutigkeitszwangs«. Keupp hat diese Idee in Distanznahme
zu den zu dieser Zeit (und teils weiterhin) gängigen normativen Erwartungen
einer gelingenden Identitätsbildung formuliert; auch um sich angesichts gesell-
schaftlicher Erosionsprozesse von überzogenen Vorstellungen von Einheit und
Kontinuität abzugrenzen. Zur Identitätsarbeit gehört für ihn vielmehr auch die
wiederkehrende neugierige Exploration von Lebenslagen und Bedingungen und
entsprechend eine ständige performative Herstellung angesichts sehr verschiede-
ner »Realitäten«.

Diese Vorstellung findet sich bereits bei Lothar Krappmann (1971, zusam-
menfassend 1997), der von balancierter Identität spricht, bei der es darum geht
»das Verschiedenartige, Widersprüchliche und Sich-Verändernde wahrzuneh-
men, es mit Sinn zu füllen und zusammenzuhalten« (1997, S. 81). Dabei sieht
Krappmann in dem Balancieren zwischen Erwartungen, Zuschreibungen und
eigenen Interessen und Sehnsüchten »kein Jonglieren aus Übermut«. Das Jon-
glieren entspringt ihm zufolge vielmehr der Not, »seinen Platz in einer wider-
sprüchlichen, sich wandelnden Gesellschaft zu bestimmen« (ebd.). Wichtig ist
festzuhalten, dass für Krappmann trotz dieses Aufwands keine ein für alle Mal
gesicherte Identität erreichbar scheint, »sondern lediglich, sich trotz einer immer
problematischeren Identität die weitere Beteiligung an Interaktionen zu sichern«
(ebd.).

Insofern ist Identität keine Eigenschaft im Sinne dauerhaften Besitzes, sie
ist bestenfalls greifbar als momentaner, aber höchst fluktuierender Zustand.
Ein Zustand, der von einer Person angesichts der lebensweltlichen kulturellen
Herausforderungen hergestellt werden muss. Auch Jürgen Straub (2015) un-
terstreicht die Fluidität von Identität und ordnet sie auf einem Kontinuum
zwischen den Polen Totalität undMultiplizität an. Dabei macht er deutlich, dass
sich der fragile Zustand der Identität jederzeit in ein Selbstverhältnis wandeln
kann, das entweder unbeweglich und starr oder diffus und dissoziiert ist. Da-
mit werden unterschiedliche (und vorläufige) Identitäts-Ausgänge als subjektive
Hervorbringungen – im Sinne situativer Selbstthematisierungen – von Indivi-
duen in ihren je konkreten Lebenswelten kenntlich (s. Keupp et al., 1999; Mey,
1999).

Identität

191

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Narrative (Herstellung von) Identität

Im Rahmen psychologischer Identitätstheorien findet sich angesichts der situati-
ven (Ko)Konstruktion eine Hinwendung zu narrativen Ansätzen (Straub, 2017).
Ausgegangen wird von einem dialogischen Subjekt, dessen Leben in und durch
Konversationen geschaffen wird, wobei Individuen »ihre« Identität durch den
teils offen geführten, teils verinnerlichten Dialog mit Anderen entwickeln. Je-
romeBruner (1999) spricht von selfmakingundworldmaking. Im (biografischen)
Erzählen vermitteln Menschen einander ihre Erfahrungen, gleichen ihre Sicht-
weisen an oder konturieren sich durch Abgrenzung voneinander, sie suchen und
finden Solidarität oder behaupten sich in ihrer Eigenständigkeit. Damit werden
in Erzählungen von Selbsterlebtem Menschen zu Handlungsträger_innen der
Geschichte, zu durch Erfahrungen geprägten Akteur_innen. Richtiger ist: Sie
machen sich in den Erzählungen dazu. In der narrativen Psychologie wird hier
auch von Agency gesprochen.

Wichtig ist, dass es beim Erzählen sowohl um die Selbstdarstellung als auch
um die Selbstherstellung geht, wie dies mit dem Konzept der Positionierung ela-
boriert wurde (s. Lucius-Hoene, 2017). Erzählende machen sich in Erzählungen
zu sozial bestimmbarenPersonen unddasmeint, dass sie bestimmte Positionen im
sozialenRaumeinnehmen.Darüber gebenErzählendemehr oderweniger explizit
zu verstehen, wie sie gesehen werden wollen (Selbstpositionierung), aber sie wei-
sen in ihrenDarstellungen auchAnderen einePosition zu (Fremdpositionierung).
Im gegenwärtigen und immer situierten Akt der narrativen Selbstthematisierung
bringt sich der/die Erzählende (das erzählende Ich) retrospektiv deutend in Rela-
tion zu sich selbst (erzähltes Ich) und entwirft sich prospektiv (als mögliches Ich).
ImZugedessen finden sichÄußerungenvonÜberzeugungenundWerthaltungen,
die vertreten werden/wurden, kurzum Aussagen darüber, was für ein »Mensch«
jemand war/sein wollte beziehungsweise in seinen/ihren eigenen Augen ist und
zukünftig seinmöchte. Angezeigt wird so das »moralische und ästhetischeMaxi-
mesystem« (Straub, 2000, S. 175), an dem sich eine Person orientiert, um eigenen
Ansprüchen auf ein gelingendes Leben Rechnung zu tragen.Hierbei geht es »sel-
ten allein um das, was jemand ist, sondern in der Regel auch um das, was jemand
nicht ist und auf keinen Fall sein will« (Brockmeier, 1999, S. 24).

Im Akt des Erzählens werden somit Differentes, Heterogenes zu einer in sich
stimmigenGestalt zusammengeführt, in dem diese temporal (lebensgeschichtliche
Veränderungendes Selbsterlebens), sozial (Beziehungen zwischen Individuumund
seiner Welt) und selbstbezüglich (verschiedene aufeinander bezogene Aspekte der
Selbsterfahrung) in Form von »konkreten Manifestationen« (Lucius-Hoene &

Identität

192

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Deppermann, 2002, S. 51) integriert werden, ohne damit die Differenzen »zu
beseitigen« oder »aufzuheben«. – Gesprochen wird auch von diskordanter Kon-
kordanz (Ricœur) oder dissonanter Konsonanz (Bruner) (s. Straub, 2000, S. 173).

Erzählungen sind aber nicht misszuverstehen als genuin ureigene Schöpfun-
gen. Sie rekurrieren immer auch auf kulturelle narrative Vorlagen, entlang derer
deutlich wird, an welchen kulturellen Deutungsmustern die Erzählenden sich
(bewusst oder unbewusst) orientieren:Hierzu gehört auch, ob undwie sie auf die
jeweiligen master narratives, das heißt die Geschichtenversionen der Herrschen-
den, oder die counter-narratives, ihre subkulturellen Gegendarstellungen, Bezug
nehmen (Lucius-Hoene, 2017). Ob dabei eine Narration aufrechterhalten wer-
den kann, hängt wesentlich von der Fähigkeit des Individuums ab, die Bedeutung
von Ereignissen mit anderen erfolgreich zu verhandeln.

Identität und Anerkennung

Wenn sich Individuen bei derKonstruktion von Identität denErwartungen ande-
rer (im engeren und weiteren sozialen Netzwerk) stellen (diese einbeziehen oder
ablehnen, sich also positionieren), wird die Frage nach Akzeptanz virulent. Mehr
noch: Für den Aufbau und die Wahrung von Identität – folgt man Charles Tay-
lor – ist zentral, Anerkennung zu erhalten, und es erweist sich, dass ein Mensch
(und eine Gruppe von Menschen) »eine wirkliche Deformation erleiden kann,
wenn die Umgebung oder die Gesellschaft ein einschränkendes, herabwürdigen-
des oder verächtliches Bild ihrer selbst zurückspiegelt« (Taylor, 1993, S. 14).Mit
dieser Überlegung sind Fragen der Inklusion und der Exklusion angesprochen.
Vor diesem Hintergrund lassen sich Anerkennungs- und Zugehörigkeitskulturen
als die zwei zentralen Ressourcen für die Identitätsbildung betrachten.

Insofern ist Identität deutlich abzugrenzen von Anpassung, mit der zwar ein
»gesichertes Maß an Anerkennung, Integration und hinlänglicher Handlungs-
fähigkeit« erzielt wird, jedoch um den Preis, dass ein Subjekt »unangepass-
te mögliche Selbste, Identitätsentwürfe und -projekte unterdrücken muss. […]
Angesichts dieser vergrabenen und begrabenden Möglichkeiten kann nicht un-
bedingt von einer gelungenen Identität gesprochen werden – auch nicht aus
der Perspektive der sozialen Umwelt« (Keupp et al., 1999, S. 274). Daher er-
fordert die mit Identitätsbildung/-erhaltung verbundene Passungsarbeit, sich in
einer komplexen, pluralisierten und durchaus widersprüchlichen gesellschaftli-
chen Wirklichkeit überhaupt zurechtzufinden und das meint eben auch, seine
Identität immer wieder aufs Neue gegen Gefährdungen zu bewahren.

Identität

193

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Brockmeier, J. (1999). Erinnerung, Identität und autobiographischer Prozeß. Journal für Psycholo-

gie, 7(1), 22–41.

Bruner, J. S. (1999). Self-Making and World-Making. Wie das Selbst und seine Welt autobiogra-

phisch hergestellt werden. Journal für Psychologie, 7(1), 11–21.

Erikson, E.H. (1974). Identität und Lebenszyklus (2. Aufl.). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1959].

Erikson, E.H. (1982). Lebensgeschichte und historischer Augenblick. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig.

1975].

Keupp, H. (1988). Auf dem Weg zur Patchwork-Identität. Verhaltenstherapie & psychosoziale Pra-

xis, 4/88, 425–438.

Keupp, H., Ahbe, T., Gmür, W., Höfer, R., Mitzscherlich, B., Kraus, W. & Straus, F. (1999). Identitäts-

konstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der Spätmoderne. Reinbek: Rowohlt.

Krappmann, L. (1971). Soziologische Dimensionen der Identität. Strukturelle Bedingungen für die

Teilnahme an Interaktionsprozessen. Stuttgart: Klett-Cotta.

Krappmann, L. (1997). Die Identitätsproblematik nach Erikson aus einer interaktionistischen

Sicht. In H. Keupp & R. Höfer (Hrsg.), Identitätsarbeit heute. Klassische und aktuelle Perspekti-

ven der Identitätsforschung (S. 66–92). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lucius-Hoene, G. (2017). Narrative Analysen in der Psychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.),

Handbuch Qualitative Forschung in der Psychologie (2., aktual. u. erw. Aufl.). Heidelberg et

al.: Springer Reference Psychologie. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-658-18387-5_49-1

Lucius-Hoene, G. & Deppermann, A. (2002). Rekonstruktion narrativer Identität. Ein Arbeitsbuch zur

Analyse narrativer Interviews. Opladen: Leske + Budrich.

Marcia, J. E. (1980). Identity in adolescence. In J. Adelson (Hrsg.), Handbook of adolescent psycho-

logy (S. 159–187). New York: Wiley.

Marcia, J. E. (1989). Identity diffusion differentiated. In M.A. Luszcz & T. Nettelbeck (Hrsg.), Psycho-

logical development across the life-span (S. 289–295). North-Holland: Elsevier.

Mey, G. (1999). Adoleszenz, Identität, Erzählung. Theoretische, methodologische und empirische Er-

kundungen. Berlin: Köster.

Mey, G. (2018). Erik H. Erikson: Childhood and Society (1950). In H. E. Lück, R. Miller & G. Sewz

(Hrsg.), Klassiker der Psychologie. Die bedeutendenWerke: Entstehung, Inhalt undWirkung (2.,

überarb. u. erw. Aufl.). Stuttgart: Kohlhammer (im Druck).

Straub, J. (2000). Identitätstheorie, empirische Identitätsforschung und die »postmoderne« arm-

chair psychology. Zeitschrift für qualitative Bildungs-, Beratungs- und Sozialforschung, 1(1),

167–194.

Straub, J. (2015). Personale Identität und religiöser Glaube im Zeitalter der Kontingenz. In

S. Schmitz & T. Işik (Hrsg.), Muslimische Identitäten in Europa. Dispositive im gesellschaftli-

chenWandel (S. 99–158). Bielefeld: transcript.

Straub, J. (2017). Erzähltheorie: Narrative Psychologie und qualitative Forschung. In G. Mey & K.

Mruck (Hrsg.), Handbuch Qualitative Forschung in der Psychologie (2., aktual. u. erw. Aufl.).

Heidelberg et al.: Springer Reference Psychologie (im Druck).

Taylor, C. (1993).Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Identität

194

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Inszenierung

Ulrich Streeck

In der Psychoanalyse war lange Zeit die Auffassung vorherrschend, dass in der Be-
handlung nichts anderes vorgehen solle als ein »Austausch vonWorten zwischen
dem Analysierten und dem Arzt« (Freud, 1916). Mit dem Ziel, die Erinne-
rung an das Vergessene und Verdrängte wiederzugewinnen, sollte der Patient
seine Aufmerksamkeit möglichst unabgelenkt auf seine seelischen Vorgänge kon-
zentrieren und in Worte fassen, was immer ihm gerade einfiel. Das Verhalten
mancher Patienten in der Behandlung beschränkte sich jedoch nicht darauf, sich
mit Worten mitzuteilen. Statt sich zu erinnern, agierten sie, reproduzierten als
Tat, was sich der Erinnerung entzog (Freud, 1914).MitteilungenmitWorten wa-
ren erwünscht, solches Handeln oder Agieren dagegen unerwünscht. Dass dem
Handeln beziehungsweise Agieren eine pejorative Bedeutung anhaftete, erklärte
sich aus der Annahme, das Handeln der Patienten sei gegen das Erinnern gerich-
tet.

Allmählich setzte sich die Erkenntnis durch, dass die Worte, die im Behand-
lungszimmer ausgetauscht werden, nicht nur psychische Erfahrungen von innen
nach außen befördern, sondern Teil von Handlungen sind. Mit seinen Äußerun-
gen teilt der Patient beziehungsweise die Patientin sich nicht nurmit, sondern be-
handelt den Analytiker beziehungsweise die Analytikerin auch, und ebenso kann
sich der Analytiker demUmstand nicht entziehen, dass er handelt, sobald er sich
äußert. Sprechen und körperlich-gestisches Verhalten kommunizieren nicht ver-
schiedene Inhalte, sondern sind zusammengehörige Teilaspekte vonÄußerungen,
die sich wechselseitig interpretieren (Goodwin & Goodwin, 1992). Das stellte
Psychoanalytiker vor die Aufgabe, auch dafür aufmerksam zu sein, was die Ak-
teure im Behandlungszimmer mit ihren Worten und ihrem nichtsprachlichen
Verhalten im Verhältnis zueinander tun.

195

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Inszenierungen, gestisches
und anderes körperliches Verhalten

Bestimmt körperliches und gestisches Verhalten das Geschehen zwischen Patient
und Psychotherapeut, kommt es leicht zu Phänomenen, die in der Psychoanaly-
se Inszenierung, Handlungsdialog, enactment, szenische Darstellung und ähnlich
genannt werden. Sie werdenmeist aus einer klinischen –makroskopischen – Per-
spektive beschrieben und damit erklärt, dass der Patient den Analytiker zu einem
Verhalten drängt, das zu seinenVorstellungen»passt«.Wie undmithilfe welcher
Mittel das dem Patienten gelingen sollte, ist nicht evident, zumal der Psychoana-
lytiker doch gewohnt ist, sich höchst kontrolliert zu verhalten.

BetrachtetmandasGeschehen zwischenPatient undPsychotherapeut gleichsam
unterdemMikroskop, stellt sich zumeinenheraus, dassbeideAkteure zusammenwir-
ken, wenn sie ihre Interaktion abwickeln (Streeck, 2004); die Annahme, der Patient
dränge denTherapeuten zu einembestimmtenVerhalten, ist deshalb nur schwer auf-
recht zu erhalten. Zum anderen enthüllt der Blick durch das Mikroskop, dass dabei
vielfältiges subtiles, ebenso wie körperliches Verhalten im Spiel ist, das üblicherweise
nicht alsMittel gilt, um interpersonelle Interaktion zu regulieren und zu gestalten.

Neben mal mehr oder weniger großflächigen, mal nur angedeuteten und kurz-
lebigen Gesten, die – nicht grundlegend anders als im sozialen Alltag – etwas
ausdrücken oder etwas bezeichnen und beschreiben, aber auch jeder zeichenhaften
Bedeutungentbehrenkönnen(Streeck&Streeck,2002), regulierenPatientundThe-
rapeut ihr Miteinander ganz überwiegend mit flüchtigen körperlichen Mitteln, die
sich der bewusstenWahrnehmung entziehen und von dem die Protagonisten meist
nicht einmalwissen, dass undwie sie diese körperlichenMittel verwenden–einekurz
dauernde Zeigegeste, eine nur angedeutete körperliche Annäherungsbewegung, ein
flüchtiges Senken des Blickes, eine Sekundenbruchteile andauerndeVeränderung des
mimischen Ausdrucks und ähnliches. Sie stützen sich auf prozedurales beziehungs-
weise implizites Beziehungswissen (Boston Change Process Study Group, 2010),
unbewusstes – besser: nicht bewusstes – nichtsprachliches und nicht-sprachfähiges
körperliches »Wissen«, das nur im Vollzug von Interaktion zur Geltung kommt.

In dem folgenden Beispiel1 verwendet – ganz und gar üblich – die Patien-
tin eine metaphorischeWendung zusammenmit einer Handgeste. Mit der Geste
wird das sprachliche Konzept in seiner wörtlichen Bedeutung in Szene gesetzt.

1 Die Beispiele entstammen einemKorpus von etwa 350 videografierten Therapiesitzungen.

Die Videodaten wurden unter anderem im Rahmen einer Studie zur Interaktionsregulie-

rung in psychotherapeutischen Behandlungen angefertigt.

Inszenierung

196

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Patientin sagt, dass sie etwas »an denHaaren herbeiziehen«müsse und voll-
zieht gleichzeitig eine Geste, als würde sie ihre Haare packen:

*-------------------------------Geste -------------------------------*
Pat.: das muss ich so richtig an den Haa:n herbeiziehn was es denn nun sein

könnte so …

Anders in den folgenden Fällen. Hier entspricht dem sprachlichen Konzept eine
Bewegung mit den Füßen. Die Füße aber werden gemeinhin nicht verwendet,
um etwas auszudrücken.

Ein Patient verwendet diemetaphorischeWendung»Standpunkt vertreten«
und schlägt, während er das sagt, die Beine übereinander:

Pat.: Also irgendwo en klares Bild brauch ich dann schon oder nn ich brauch ne

*---------- schlägt Beine übereinander -----------*
klare Meinung (0.4) ummein Standpunkt auch vertreten zu können …

In einem anderen Beispiel benutzt der Therapeut die metaphorische Wendung
»in eine Richtung gehen«.Während er »geht das« sagt, kippt er seinen rechten
Fuß zur Seite und zurück.

*--- Bewegung mit dem Fuß ---*
Th.: In welche Richtung geht das? …

Bemerkenswerter als dasZusammenspiel von sprachlichemAusdruckundkörper-
lichemVerhalten aufSeitendesTherapeuten ist derUmstand, dass daskörperliche
Verhalten des Therapeuten körperliches Verhalten der Patientin zu induzieren
scheint. Nachdem der Therapeut »in welche Richtung geht das« gefragt und
dabei eine Bewegungmit dem Fuß vollzogen hat, greift die Patientin im nächsten
Zug den Ansatz der Gehbewegung des Therapeuten auf und zeigt ihrerseits eine
Bewegung mit beiden Füßen, die ihre sprachliche Äußerung begleitet:

*-- Bewegung mit beiden Füßen --*
Pat.: Ja weil: (-) am Donna(-)stag …

Während die Patientin beide Füße bewegt, lehnt sie sich leicht zurück undwieder
vor. Dieser fließende Bewegungsablauf der Dyade, und zwar von Körperteilen,

Inszenierung

197

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die normalerweise nicht oder nur selten für Ausdruckshandeln in Anspruch ge-
nommenwerden, scheint hier sowohl in die körperliche Interaktionsorganisation
wie in die sprachliche Symbolisierung eingebunden zu sein.

In einer weiteren Sequenz geht ein körperliches Verhalten einer korrespon-
dierenden sprachlichenÄußerung voran:Das körperliche Verhalten, das keinerlei
symbolische Funktion hat – der Therapeut schlägt die Beine übereinander –
scheint die sprachliche Formulierung auszulösen, dass etwas für die Patientin
»ein Schritt« war:

*--- schlägt Beine übereinander ---*
Th.: Klingt sehr lEIse und sehr (---) verhalten obwohl das ja für Sien Schrittwa…

So kommt es in therapeutischen Interaktionen gelegentlich zu einem überra-
schenden »Zusammenpassen« von Körperhandlungen und sprachlichen Kon-
zeptualisierungen, die sich zu einer kohärenten Gestalt zusammenfügen, auch
dort, wo die körperlicheHandlung nicht zu denen gehört, die man gemeinhin als
symbolisch betrachten würde.

Solche interaktiven Prozesse sind an die konstitutive Bedingung gebun-
den, dass die Akteure füreinander sichtbar sind. Das sichtbare Handeln jedes
Akteurs wird unter Bezug auf das sichtbare Handeln des Gegenübers struktu-
riert; ein Körper kann zu einem Modell für den anderen Körper werden oder
zumindest der eine Körper analoges Verhalten des anderen Körpers induzie-
ren.

In dem folgenden Beispiel produziert der Therapeut eine ikonische Geste.
Auch diese Geste setzt die metaphorischeWendung, die er formuliert, gleichsam
in Szene. Der Therapeut fordert die Patientin auf, von einer einzelnen Erfahrung
ausgehend sich eine Zukunft ohne Angst vorzustellen, das Bild von einer solchen
Zukunft »aus sich herauszuspinnen«. Während er den sprachlichen Ausdruck
»ein bisschen weiterspinnen« verwendet, führt er mit den Händen eine Dreh-
bewegung aus, die er dann über seine gesamte Äußerung, mit der er die Patientin
anregt, »weiterzuspinnen« und »weiterzufantasieren«, was wäre, wenn etwas
»weiterginge«, ununterbrochen fortsetzt:

*-------------Drehbewegung mit
Th.: Vielleicht könn: Sie ja mal so: (0.3) das ein bisschen weiterspinn und mal

beiden Händen ---------* *----------Drehbewegung -------------
wEIterfantasiern (0.5) wenn das so wEIterginge (--) dass Ihn: das …

Inszenierung

198

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Auch hier wird das körperliche Verhalten mit körperlichem Verhalten des Ge-
genübers beantwortet: Die Patientin hebt beide Hände zu einer Geste der Hilf-
losigkeit: Sie öffnet beide Hände, sodass sie nichts mehr halten können – ein
vertrautes Merkmal von Gesten der Hilflosigkeit und Indifferenz – und lässt sie
dann fallen.

Diese Geste ist mit der Formulierung gekoppelt »Aber was kommt dann?
Dann ist nichts mehr«. Im nächsten Zug nimmt die Patientin das vorangegange-
ne Muster der Handbewegung des Therapeuten – die Drehbewegung – auf, ihre
Hände sind jetzt aber offen.

*---------------Geste mit beiden Händen ---------------*
Pat.: Weiss nich, dann läuft das zwar alles so – läuft das zwar so längs aber …

So figuriert sie sprachlich und mit denHänden ein ereignis- und aufregungsloses
Leben, als das sie sich das Leben ohne Angst vorstellt. Die Geste des Therapeuten
und die Geste der Patientin zeigen das gleiche Handbewegungsmuster, kontras-
tieren jedoch im Tonus der Hände: Die Geste des Therapeuten ist gespannt,
die der Patientin spannungslos. Mit diesem Tonuskontrast zwischen ihrem Be-
wegungsschema nach kongruenten Gesten wird der Kontrast zwischen einem
aktiven, wollendenHandeln – gleichsam eineMetonymie dafür, dass jemand sein
Leben aktiv aus sich herausspinnt – und einemLeben als Fluss, in demman passiv
dahintreibt, in Szene gesetzt.

Bemerkenswert ist das gestische Verhalten von Patientin und Therapeut hier
auch insofern, als ihr kontrastierendes körperliches Verhalten eine dialogische
Struktur hat, vergleichbar der von Frage und Antwort. Indem der Therapeut mit
seinem gestischen Verhalten die Patientin dazu gebracht hat, ihre Vorstellung
von einem Leben ohne Angst mit ihrer antwortenden Geste ins Bild zu setzen,
hat er etwas von der Patientin erfahren, das sie ihm mit Worten nicht mitgeteilt
hat.

Gestische Organisation der Interaktion

Manchmal gibt sich an der Art undWeise, wie Therapeut und Patient mit ihrem
nichtsprachlichen Verhalten ihre Interaktion organisieren und ihre situative Be-
ziehung strukturieren, die Dynamik ihrer momentanen Beziehung zu erkennen.

Bei dem folgenden Beispiel handelt es sich um den Beginn einer Behand-
lungsstunde.

Inszenierung

199

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Der Patient klopft an, der Therapeut geht zur Tür und bittet ihn herein, und
der Patient setzt sich nach der kurzen Begrüßung in seinen Stuhl. Danach kommt
es zu einer Pause von 33 Sekunden.

Pat.: (klopft)
Th.: Komm Sie rein Herr ( ).
Pat.: Tach
Th.: Tag
Pat.: (setzt sich)
Th.: (setzt sich und schaut den Patienten an, der ihn jedoch bereits anschaut)

(33.0)

Scheinbar ist hier über die knappe Begrüßung hinaus nichts geschehen, dass in ir-
gendeinerWeise Auskunft über die momentane therapeutische Beziehung geben
könnte. Der Eindruck täuscht jedoch. Im Hinblick auf die Interaktionsdynamik
muss in Rechnung gestellt werden, dass in einer sozialen Situation jemand, der
sprechen will, einen Adressaten erwartet, der ihm den Blick zuwendet (Good-
win, 1981).Wenn der Blick einer Person in einer dyadischen Gesprächssituation,
in der zuvor nicht oder vorübergehend nicht gesprochen wurde, auf eine ande-
re Person fällt, die ihr schon zuvor den Blick zugewendet hat, dann findet sich
die erste Person – die, die den Blick zuwendet – in einer Sprecherposition, die
andere – die den Blick schon zugewandt hatte – in der des Hörers. Man kann so-
mit durch Blickzuwendung einem anderen die Rolle des Sprechers zuweisen, sich
selbst die des Hörers. Genau dies tut der Patient. Er weist dem Therapeuten die
erste Redeposition zu und kann erwarten, dass der Therapeut etwas sagt. Doch
der verweigert dies und lässt stattdessen seinen Blick schweigend auf dem Patien-
ten ruhen. Damit wird das Geschehen zu einem stillen Kampf um die Frage, wer
zuerst reden muss beziehungsweise wer den anderen zum Reden – zum ersten
Redezug – zwingen kann.

In dieses Schweigen hinein fasst sich der Therapeut ins Gesicht und reibt sich
mit Daumen und Zeigefinger am Kinn. Schließlich legt er die Hand zurück in
den Schoß und faltet die Hände.

Im gleichen Sekundenbruchteil beugt sich der Patient vor und kratzt sich mit
der rechten Hand amUnterschenkel. Dabei schaut er leicht von unten zum The-
rapeuten auf.

Auch dieser Patient kopiert das Schema einer Körperhandlung – in diesem
Fall einer sogenannten Selbstpflegehandlung – und trägt damit zur Gestaltung
eines enactments bei: Patient und Therapeut stellen mit der Konfiguration ihrer

Inszenierung

200

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


zwei Selbstberührungen, so könnte man interpretieren, wie pantomimisch ein
Verhältnis dar, das mit aufrechter und gebeugter Haltung, »oben« und »un-
ten«, im weiteren Sinne von Dominanz und Unterwerfung zu tun hat.

In Interaktion von Angesicht zu Angesicht verhalten sich die Akteure zu
den körperlichen Signalen ihres Gegenübers häufig so, als kündige sich darin
eine nachfolgende Handlung an (Streeck, 2017): Eine kaum wahrnehmbare Ab-
wendung des Blickes des Gegenübers wird aufgenommen, als kündige sich darin
eineDistanzierung an; eine geringfügige Verringerung des körperlichenAbstands
scheint einen Annäherungsversuch erwarten zu lassen.

Dass die Akteure einander verstehen können, ohne ein Wort miteinander
zu wechseln, erklärt Fuchs (2014) unter Bezug auf das phänomenologische
Konzept der »Zwischenleiblichkeit« (Merleau-Ponty) mit »zwischenleiblicher
Resonanz« damit, dass der leibliche Ausdruck des einen einen korrespondieren-
den leiblichen Eindruck beim Gegenüber hervorruft.

Hier wie dort sind es ihre Körper, die »wissen«, was zu tun ist.

Literatur

Boston Change Process Study Group (2010). Change in psychotherapy. A unifying paradigm. New

York et al.: Norton.

Freud, S. (1914). Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten. GW X (S.126–136). Frankfurt/M.: Fi-

scher.

Freud, S. (1916). Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. GW XI. Frankfurt/M.: Fischer.

Fuchs, T. (2014). Verkörperte Emotionen – Wie Gefühl und Leib zusammenhängen. Psychologi-

sche Medizin, 25, 13–20.

Goodwin, C. (1981). Conversational organization: Interaction between speakers and hearers. Lon-

don: Academic Press.

Goodwin, C. & Goodwin, M.H. (1992). Context, activity and participation. In P. Auer & A. Di Luzio

(Hrsg.), The contextualization of language (S. 77–99). Amsterdam: John Benjamins.

Streeck, U. (2004). Auf den ersten Blick. Stuttgart: Klett-Cotta.

Streeck, U. (2017). Denn sie wissen nicht, was sie tun. Über unbewusste Beziehungsregulierung.

Forum der Psychoanalyse, 33, 235–250.

Streeck J. & Streeck, U. (2002). Mikroanalyse sprachlichen und körperlichen Interaktionsver-

haltens in psychotherapeutischen Gesprächen. Psychotherapie und Sozialwissenschaft, 1,

61–78.

Inszenierung

201

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Körper

Hartmut Böhme

Noli me tangere

An kaum einer Körperzone ist dasNoli me tangere spürbarer als in derMundhöh-
le. Und vielleicht in keiner sozialen Konfiguration erfleht man dasDon’t touch me
intensiver als beim Zahnarzt, wenn wir ahnen: Das wird weh tun. Diese Angst ist
die Wurzel der dentalen Horrorfilme. Selbst wenn der Zahnarzt den Schmerz zu
beherrschen versteht: Dass überhaupt ein fremderMensch in unserenMundraum
greiftund in ihmarbeitet–dasüberschreitetScham-undAngstschwellen.Ähnlich
geht es bei gynäkologischen oder proktologischen Untersuchungen zu. Vielleicht
sind die Austauschbewegungen zwischen Mund- und Vaginalraum überzufällig
(Freud spricht von einer vertikalen Verschiebeachse). Vielleicht beruhen sie dar-
auf, dass es sensible Übergangsräume ins Körperinnere und aus ihm heraus sind.
Darum werden sie zu Tabuzonen gegenüber unerwünschten Invasionen.

Um Transformationen jenes Noli me tangere und des darin eingeschlossenen
Körper-Verständnisses soll es gehen. Die Szene zwischen Maria Magdalena und
Jesus enthält ein Berührungsverbot. Indem wir diese Konstellation mit Sensibili-
täten des Oralraums verbinden, werden wir besser verstehen, warum in unserer
Kultur nahezu alle geheiligten Objekte unter dem Berührungsverbot stehen,
gleichgültig, ob es sich um die Intimität unseres Körpers, den Leib Christi, Re-
liquien oder Museumsobjekte handelt. Dinge, die uns heilig sind, entziehen wir
der zugreifenden Hand ebenso wie dem oralen Verschlingen. Wo dies nötig ist,
darf man durchweg ein Begehren nach Betasten und Verschlingen voraussetzen.
Die Vereinnahmung des Objekts durchMund und Hand ist der früheste Vollzug
des Begehrens. Im Maße wie dieses Objekt verehrt und geheiligt wird, muss es
entzogen und tabuiert werden: Noli me tangere. Die oft maskierte Präsenz von
kannibalistischen Praktiken in religiösen Opferabläufen, noch bis in den Abend-
mahl-Ritus hinein, bezeugt die Macht des Verschlingungswunsches.

Für den Erwerb der Aggression nehmen das Orale und besonders die Zähne
eine Leitfunktion ein. Die Aggressionsimpulse finden ein ursprüngliches Hand-

203

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


lungsformat im Zuschnappen, Zubeißen, Zerkleinern, Zermalmen, kurz: in der
Annihilation des Objekts. Der orale Aggressionsmodus hängt mit der Objekt-
beziehung in der Nahrungsaufnahme zusammen, bei der das lebenserhaltende
Objekt zerkleinert werden muss. Umgekehrt hat sich in die Imaginationsge-
schichte der Menschheit eingegraben, dass man selbst zum Objekt der dentalen
Zermalmung werden kann – nicht nur im Jahrhunderttausende langen Kampf
mit den Großraubtieren, sondern auch in der innerartlichen Konkurrenz. Aus
beidem sind wirkmächtige Figurationen der Imaginationsgeschichte erwachsen.

Heute sehen wir, dass die Gesellschaften, je mehr sie ins Zeichen neoliberaler
Globalisierung und digitaler Immaterialität treten, umso stärker zeitstiller Zonen
bedürfen: DieDinge – vomButterfass alteuropäischer Bauernkultur bis zumPol-
lock-Gemälde – werden in einen Kordon der Zeitlosigkeit eingeschlossen. Diese
Zeitkapseln sind der Tauschsphäre entgegengesetzt, umzirkelt vom Noli me tan-
gere dermusealenOrdnung.Die gesammeltenDinge stellen dieTranszendenz der
Moderne dar, die annahm, Transzendenz entbehren zu können. Wenn in Samm-
lungen die Dinge unserem Zugriff entzogen werden, so erscheinen sie in eine
Ferne gerückt, so nah sie sein mögen: Das macht nachWalter Benjamin die Aura
aus (vgl. Benjamin, 1980 [1936], S. 479 u.ö.).

Octave Mannoni (1964) hat die Formel geprägt: »Je sais bien … mais quand
même«.Es ist die Formel des»Glaubens«wider besserenWissens– zumBeispiel
an den auferstandenen Jesus, der nicht berührt werden darf, sondern geglaubt
werden muss. Es ist aber auch die Formel für dieWirkung von magischen Objek-
ten.Manmöchte sie, wieMariaMagdalena den verehrten Jesus, umschlingen und
wird doch von ihnen zurückgewiesen.

Ausgehend von Freuds (1989 [1927]) Fetischismus-Aufsatz und seinemKon-
zept der Verleugnung undAnerkennung derWahrnehmung arbeitetMannoni die
paradoxe Struktur des Glaubens heraus. Er bezieht sich dabei auf das, was er als
zum Glauben gehörig ansieht (man weiß, dass Jesus gestorben ist, aber dennoch
…). Man erinnere den ungläubigen Thomas, der das Handgreifliche an die Stelle
des Glaubens setzen will: Mit der Hand will er tasten, dass der tote Jesus leib-
haft ist. Jesus spricht zu Thomas: »Reiche deinen Finger hierher und siehe meine
Hände, und reiche deine Hand her und lege sie mir in die Seite, und sei nicht
ungläubig, sondern gläubig« (Joh. 20, 24–28). Doch diese taktile Verifikation
begründet keinen Glauben, sondern ist eine Evidenz im Sinne eines Beweismit-
tels. Im Lukas-Evangelium fordert Jesus die Jünger ausdrücklich auf, indem er
ihnen seine blutigenWundmale vorweist: »Sehet meine Hände und meine Füße
an: Ich bin es selbst! Rühret mich doch an und begreift: Kein Geist hat Fleisch
und Knochen, wie ihr es bei mir seht« (Lk. 24, 36–39). Und als sie ihm immer

Körper

204

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


noch nicht glauben, da fragt er sie, ob sie etwas zu essen hätten. »Da reichten sie
ihm ein Stück von einem gebratenen Fisch. Und er nahm es und aß es vor ihren
Augen.«

ÜberdasTaktilehinauskommthiermitdemEssennichtnurderGeschmacks-
sinn, sondern zugleich der Stoffwechsel ins Spiel, der den Verkehr zwischen
physischem Leib und nutritiver Natur reguliert. Das Essen ist die intensivste
Selbstberührung der Materie in den zwei Aggregaten: Leib und Stoff, hier: die
Begegnung von heterozeptivemMundsensoriummit demNahrungsmittel. »Ich
taste es« heißt: »Also ist es!«. Die plastische Realität von Körpern hängt daran,
dass sie zu tasten sind. Esse est tangere et tactum – so kann man in Abwandlung
von George Berkeley sagen. Was man nur sieht oder hört, könnte ein Phantom
sein: Die Jünger halten den toten Jesus für einen »Geist«.

Das »Noli me tangere« (mê mou haptou), das der Tote von Maria Magdale-
na verlangt ( Joh. 20, 11–18), fordert einen Glauben, der weder materiell noch
rational zu sichern ist. Wenn man wüsste, »diese Erscheinung dort« ist der leib-
hafte Jesus, dann glaubt man nicht; wissen kann man nur, dass er tot ist und soll
doch glauben, dass er lebt: Das macht den Schlüssel des christlichen Glaubens
aus. Glauben besteht immer in einemWissen und zugleich der Verleugnung des
Wissens, an dessen Stelle jenes Objekt, das es nicht gibt, »glaubend« eingesetzt
wird: der leibhafte Jesus.

Johannes Grave (2009) erfasst die Bildaussage von Bartolomeo Montag-
nas Gemälde Noli me tangere (ca. 1490) zurecht mit der Formel: »Touching
Christ without bodily contact« (S. 63). Das aber heißt: Die Gottförmigkeit des
Auferstandenen (Christ’s aequalitas to God) zeigt sich nicht in der taktilen Ver-
gewisserung oder durch das auf körperliche Identifikation trainierte Auge. Wäre
dies so, dann sähe man wie Maria Magdalena nur den Gärtner (hortulanus), aber
nicht den Auferstandenen. Indem Jesus sich der Umarmung durchMariaMagda-
lena entzieht, indem er also seinen Körper durch das Berührungsverbot unserem
Begehren entrückt, wirdMaria Magdalena die ImagoGottes zuteil, wie Augustin
diese fasst (Sermo CCXIV, Migne: Patrologia Latina, Bd. 38, Sp. 1150).

Bei Augustin wird die Paradoxie zwischen »Fleisch und Bein« Jesu und sei-
ner immateriellenGottbildlichkeit so gefasst, dass erstere nicht zu (be)tasten sind,
damit letztere, nach der Auferstehung im Himmel, sehr wohl tastbar sei. Das
heißt: Die Berührung Jesu ist nur immateriell möglich. Alles andere wäre eine
verworreneVermischung vonKörperlichkeit und Spiritualität. Daraus erwachsen
Folgen auch für die christliche Bild-Auffassung: Bilder sind nur zulässig, wenn
man sie nicht in ihrer Materialität verehrt (dies wäre Idolatrie), sondern sie als
diaphane Hinweise auf eine geistige Bedeutung »sieht«.

Körper

205

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Unantastbarkeit der Person

In seinen Studien überCharles Baudelaire zitiert Benjamin vonGabriel Bounoure
einen Satz, der ihm die »Einsamkeit Baudelaires« zu erfassen scheint: »ein noli
me tangere, eine Verkapselung des Individuums in seine Differenz« (Benjamin,
1980 [1936], S. 582). Was biblisch die Unberührbarkeit Jesu ausmacht, das wird
hier zum Merkmal des Poête maudit, der den »Kehricht der Gesellschaft« zu-
sammenliest in Paris, das ein »Capharnaum des Abhubs« ist (ebd.) – benannt
nach dem Fischerdorf in Galiläa. Dieses Schwanken zwischen positiver und ne-
gativer Diskriminierung der Un/Berührbarkeit spielt, nebenher erwähnt, in der
Kasten-Gliederung der indischen Gesellschaft eine erhebliche Rolle. Dabei ist
die Leitdifferenz Reinheit/Unreinheit strukturbildend – etwa im Umgang mit
denDalits, die einerseits abwertend als die »Unberührbaren« bezeichnet, ande-
rerseits als »Kinder Gottes« (Harijan) auch positiv diskriminiert werden.

Hier soll, für den europäischen Kulturkreis, nur erwähnt werden, dass nach
GG, Art. 1 dieWürde des Menschen »unantastbar« ist. Das heißt, sie ist ein un-
veräußerliches Grundrecht. Gewiss sind »unantastbar« und »unveräußerlich«
metaphorisch gemeint: »Würde« kommtMenschen alsMenschen zu, sie ist kein
akzidentielles, sondern ein substanzielles Merkmal. Was hier als unantastbar de-
klariert wird, befindet sich in dem Dilemma, dass es geschützt werden muss,
also auch verletzt werden kann. Demmenschlichen Lebewesen kommt universal,
unbegrenzt und a priori, mindestens durch Natalität (Hannah Arendt), dieses
»Unantastbare« zu, das dennoch immer»angetastet«wird.»Unantastbarkeit«
ist eine Seins-Bestimmung und in seiner politischen Funktion eine Sollens-Zu-
schreibung. Historisch gesehen ist Unantastbarkeit auch mit dem Prozess der
Individualisierung verbunden, die eine Art politischesNoli me tangere der Person
begründet. DerMensch soll einUngeteilter, ein Individuum, nicht einDividuum
sein.

Aufschlussreich ist, dass die Würde durch ein Derivat des Tastsinns charak-
terisiert wird (»unantastbar«). Sie verallgemeinert die Qualität des singulären,
besonderen Individuums – auch als ein »Ausgestoßener«, »Zerrissener«, »Zer-
brochener«, »Niedergetretener« (so der Wortsinn von Dalit), ein Opfer, das,
in charakteristischer Umkehrung, auch ein »Vishnu-Geborener« (Harijan) sein
kann. Diese Umkehrbarkeit bezeichnet auch das Verhältnis von Reinheit/Un-
reinheit. Besudelung durch Schmutz, allgemein durchMaterie einerseits und der
Strahlglanz immaterieller Geistigkeit andererseits: Dies sind die Pole jenes »Ca-
pharnaum des Abhubs«, das der Dichter zusammenliest. Dieser ist, so ungläubig
und metropolitan er sein mag, eine Nachfolgefigur Jesu, also des Reinsten; und

Körper

206

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


er ist ein Sammler des Verfemten und Schmutzigen – wie denn auch Jesus ein
Niemand aus den Unterschichten und zugleich der Messias ist.

Maria Magdalena muss diesen Zwiespalt des Heiligen noch lernen. Die Ab-
wehr-FormelNolime tangere schützt dieHeiligkeit Jesu davor, in dasDurcheinan-
der derKörper verwickelt oder gar vonMariaMagdalena umschlungen zuwerden.

Taktilität, Visualität, Oralität

Bilder sind nicht zu verspeisen und dürfen nicht berührt werden, auch nicht
üppige Essens-Stillleben. Aus den niederen Sinnen, dem Geschmack und dem
Getast, aber auch aus der Vermischung vonMundraum undMaterie soll das Bild
befreit werden, um sublim zu werden. Doch das Auge nimmt leicht den Modus
des Oralen an: das gefräßige Auge, der Hunger nach Bildern oder die Übersätti-
gung durch sie, das tastende und das berührte Auge, das geschmackvolle Auge:
All diese Metaphern zeigen, wie sehr das Bildgeschehen, das unter der Kontrolle
des Auges zu stehen scheint, metonymisch verbunden ist mit den Modalitäten
des Oralen und Dentalen.

Die feuchtwarme Mundhöhle gibt ein Gespür her für die feine Abstimmung
zwischen Zungenform, Zahngehege und Schleimhäuten. Körperfremde Objekte
werden sofort als solche erkannt. Denn der Mundraum ist ein sensibler, ebenso
proprio- wie heterozeptiver Wahrnehmungsraum. Er ist die erste Sphäre, in der
sich rudimentäre Formen unserer Selbstreferenz bilden, weil im Munde ein ste-
tes Selbsttasten stattfindet, in einer Konstanz, die begründet, warum wir unser
Selbstverhältnis hier beginnen lassen dürfen. Dies hat eine Parallele zum mund-
erzeugten Laut, der im eigenen Körper Resonanz findet und vom Lauterzeuger
selbst wahrgenommen wird.

Darf man sagen, dass im Mundraum das Subjekt geboren wird? Die orale,
geschmackliche wie taktile Selbstwahrnehmung, die elementare Disjunktion von
Innen und Außen, die primäre Rhythmisierung der Triebwelt in Hunger und
Sättigung, die orale Libido und Aggression sowie vor allem die Sprachbildung,
durch die allererst semiotischeVergegenständlichung undkommunikativeTeilha-
bemöglich werden – sie alle haben eine erstrangige Bedeutung für dieOntogenese
des Individuums. So wird derMund als Schwellenraum von Außen und Innen, als
Transitraum vielfältigen, materialen, phonetischen und symbolischen Verkehrs
erfahrbar (vgl. Böhme et al., 2015; Böhme & Slominski, 2013, S. 14–27).

Noch im 18. Jahrhundert, bei Condillac, Berkeley oder Herder, bot der
Tastsinn das Modell für die Sinne und »das Fühlen«. Doch der Tactus folgte

Körper

207

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


überwiegend dem aktiven Ertasten von Körpern durch die Hand, während der
Hautsinn wie die Oralität als Quelle der Selbstwahrnehmung übersehen wurden.
Das Tasten erst erschließt uns die Körperlichkeit der Körper, ihre Materialität,
Schwere, Widerständigkeit, Plastizität – und ihren Geschmack. Im Mundraum
und der feinmotorischen Hand liegt die höchste sensorische Potenz, die uns der
Körper gönnt. Das tastende Spüren enthält jenes sensorische Wunder, das man
dieQuelle des Selbstbewusstseins nennen kann: Im Spüren empfindenwir immer
das Gespürte und das Spüren gleichzeitig. Erst spät hat man in dieser Propriozep-
tion des Tactus eine Quelle der Reflexivität und der Subjekt-Werdung entdeckt.
Noch viel später begriff man dieMitwirkung derMundraumaktivitäten an diesen
primordialen Bildungsprozessen.

Freilich gibt es hinsichtlich der Nahsinne Haut und Mundraum kulturelle
Grenzen ihrer Aufwertung. Ohne Zweifel haben die Europäer einen Kulturtyp
ausgebildet, in welchem nicht Nähe, sondern Distanz dominiert. In Berührung
zu sein, berührt zu werden und aktiv zu berühren, dazu bedürfen wir der Vor-
kehrungen der Liebe, des Sex, der Aggression oder der eigentümlichen Lust
in orgiastischen Massenerlebnissen. Distanz zu wahren heißt, Berührungen zu
vermeiden: Das mindert die Angst und Peinlichkeit, die wir potenziell bei Be-
rührungen mit Fremden/m empfinden. Der Mund ist noch viel empfindlicher:
Er stößt alles wieder aus, was nicht »schmeckt«. Vielleicht beruht der Erfolg
von Liebes-, Sex- und Action-Movies darauf, dass sie zwar mit dem Nahsinn der
Haut verbunden sind; doch die Verwicklung mit anderen Körpern wird auf die
visuelle Ebene hochtransformiert: Mit den Augen genießen wir eine Art Vorlust
von Berührungsintensitäten – ohne Berührung, ohne Angst.

Gewiss ist hier mitzudenken, dass – anders als der Augen- undHörsinn – der
Mundraum und der Hautsinn sich nicht aufzeichnen, speichern und massenme-
dial vervielfältigen lassen. Man erkennt dies an dem technischen Aufwand, der
erforderlich ist, um über Datenanzüge Empfindungsreize zu digitalisieren, zu
übertragen und anderenorts wieder »fühlbar« zu machen. Noch sind wir weit
von der medialen Übertragung der proprio- und heterorezeptiven Sensibilitäten
derHaut und desMundraums entfernt. Doch ein überCyberspaceweltweit ausge-
dehntesFühl- undGeschmacks-Kino:DaswärederMedien-Clouüberhaupt.Wir
wären nicht nur an distante Körper angeschlossen, sondernwir könnten sie betas-
ten, schmecken und fühlen, wie sie umgekehrt unseren Körper empfänden – und
all das, ohne von der Physis des Fremdkörpers kontaminiert oder gestört zu wer-
den. Nicht nur Fernsehen, sondern Fernempfinden! Nicht nur Audiovisualität,
sondern Audiovisutaktilität! Man hätte einen Sprung in der Technikgeschichte
des Medienverbundes und der körperlosen Körperlichkeit geschafft.

Körper

208

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Benjamin, W. (1980). Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. In ders.,

Gesammelte Schriften, Band 1.2 (S. 471–507). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1936].

Böhme, H., Kordaß, B. & Slominski, B. (Hrsg.). (2015). Das Dentale. Faszination des oralen Systems in

Wissenschaft und Kultur. Berlin et al.: Quintessenz.

Böhme, H. & Slominski, B. (Hrsg.). (2013). Das Orale. Die Mundhöhle in Kulturgeschichte und Zahn-

medizin. München: Fink.

Freud, S. (1989). Fetischismus. In ders., Studienausgabe, Band III (S. 379–389). Frankfurt/M.: Fischer

[Orig. 1927].

Grave, J. (2009). Reframing the »finestra aperta« – Venetian variations on the comparison of pic-

ture and window. Zeitschrift für Kunstgeschichte, Sonderdruck 1, 49–68.

Mannoni, O. (1964). »Je sais bien … mais quand même«. La croyance. Les Temps Modernes,

19(212), 1262–1286.

Körper

209

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Krise

Gerhard Benetka &MartinWieser

Ursprünglich aus demmedizinischenKontext stammend, bezeichnet die griechi-
sche κρίσις (von κρινω = scheiden, sichten, trennen) den entscheidendenWende-
punkt eines Krankheitsverlaufes, auf den entweder die Genesung oder der Tod
des Patienten folgt. Mit der Übernahme in die Alltagssprache geht eine Bedeu-
tungsverschiebung einher: »Krise« steht für eine schwierige Situation oder Lage,
»krisenhaft« nennt man eine Zeit, in der eine gefährliche Entwicklung oder gar
einNiedergang droht. Immodernenwissenschaftlichen Sprachgebrauch sind bei-
de Bedeutungsvarianten gebräuchlich, sodass sowohl die Aussicht auf Besserung
als auch ein drohender Zusammenbruch gemeint sein können. Zuweilen werden
die beiden Bedeutungsebenen auch verbunden, zum Beispiel wenn Reinhart Ko-
selleck (1959) von der »Krise der Moderne« spricht und sein einflussreiches
Buch Kritik und Krise mit Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt
untertitelt: Die Moderne firmiert hier als Krankheit, aber ohne Aussicht auf Ge-
nesung.

Die ursprüngliche Bedeutung der Krise als Zuspitzung und Wendepunkt
lebt in der Psychologie fort, zum Beispiel in Eriksons Theorie der Identitätsent-
wicklung (1959), welcher die gesamte Lebensspanne als eine Abfolge von acht
»Krisen« beschreibt, deren Bearbeitung sich entscheidend auf die weitere Per-
sönlichkeitsentwicklung auswirkt. Das Entstehen einer Krise ist hier also weder
außergewöhnlichnochpathologisch, sondern eine notwendigeVoraussetzung für
die Entfaltung der Persönlichkeit. Am anderen Ende des Bedeutungsspektrums
findet sich ein umfangreiches Feld der psychologischen Krisenintervention, das
der therapeutischen Arbeit mit akuten Krisen- oder Belastungsreaktionen gewid-
met ist. Im klinisch-psychologischen Kontext wird als Krise eine akute Belastung
der seelischen Gesundheit und Integrität verstanden, deren therapeutische Bear-
beitung einer langfristigen Traumatisierung vorbeugen soll.

Jenseits der psychologischen Theoriebildung hat der Begriff der Krise fach-
geschichtliche Brisanz. Schon die Anfänge der deutschen Psychologie gehen auf
eine große »Krise« zurück: Mit dem Niedergang der großen idealistischen Sys-

211

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


temphilosophien gerät die deutsche Universitätsphilosophie um die Mitte des
19. Jahrhunderts unter Rechtfertigungszwang (vgl. Benetka, 2002): Sie muss,
um ihre universitäre Position halten zu können, etwas von der methodengeleite-
ten Forschungsweise der empirischen Einzelwissenschaften in sich aufnehmen.
Sie tut dies zum Beispiel, indem sie sich selbst mit philologischen und histo-
rischen Methoden zu beforschen beginnt. Statt Philosophie wird von nun an
eben Geschichte der Philosophie gelehrt. Ein anderer Weg zur Lösung der Iden-
titätskrise mündet direkt in die Gründung von experimentalpsychologischen
Forschungslaboratorien. So lässt sich die Entstehung der akademischen Psycho-
logie auf eine einfache Formel bringen: Fragen der philosophischen Logik und
Erkenntnistheorie werden mit experimentellen Verfahren der Physiologie bear-
beitet. Problematisch für die Psychologie ist, dass die Philosophie in der Folge sich
gegen diese Psychologisierung ihrer Problemstellungen zu behaupten versteht.
Die verschiedenen Spielarten des Neukantianismus, die in der zweitenHälfte des
19. Jahrhunderts die deutsche Hochschulphilosophie dominieren, sind sich vor
allem in ihrem strikten Anti-Psychologismus einig. Für die Psychologie wird es
schwierig, ihren Platz im universitären System derWissenschaften zu behaupten.
Im Nachhinein liest sich das oft ganz anders: Was zunächst ein Hinauswurf (aus
der Philosophie) war, wird in der Rückschau als Akt der Selbstbestimmung und
Emanzipation fantasiert.

Mit der institutionellen Krise ging auch eine inhaltliche einher: Wie ein
Klotz am Bein hängt der einzelwissenschaftlichen Psychologie seit ihren Anfän-
gen das Problem der »relative[n] Unfertigkeit unserer Disciplin« an. Es zeigt
sich »darin, dass über fast alle ihre allgemeinsten Fragen andauernd gestritten
wird« (Ebbinghaus, 1902, S. 9). Wundts Grundlegung der Psychologie war weit
davon entfernt, eine verbindliche theoretische Orientierung zu bilden, auch aus
institutionellen Gründen:Wundt hatte sich intensiv darum bemüht, das Fach im
institutionellen Kontext der Philosophie zu halten; für die spätere Generation
war diese Position nicht nachzuvollziehen, da die Psychologie als Teilgebiet der
Philosophie keine realistische Option mehr war. In dieser Zeit der Suche nach
neuen Alternativen wurde zum ersten Mal das so oft bemühte Wort von der
»Krise der Psychologie« (Willy, 1897) formuliert.

In der Zwischenkriegszeit ist die Krisen-Diagnose in den kulturellen, politi-
schen, wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Kontexten zu einem allgegenwär-
tigen Schlagwort geworden. DerWildwuchs an Stellungnahmen dieser Zeit lässt
sich nicht einfach in eine übersichtliche Ordnung bringen, da »Modernisten«
und »Anti-Modernisten« oft auf dieselben Themen und Argumentationsfigu-
ren rekurrierten (Ash, 2000). Nicht jeder, der im Kontext der deutschsprachigen

Krise

212

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Psychologie von »Sinn« und »Ganzheit« spricht, nicht jeder, der einklagt,
dass die Wissenschaft den Bezug zum konkreten Leben der Menschen verloren
hat, ist in politischer oder auch in wissenschaftlicher Hinsicht ein konservativer
»Anti-Modernist«. Wir verweisen bloß auf den Fall der Gestalttheorie: Deren
Grundsatz, dass Ordnung und Sinn in den Phänomenen selbst sind, ihnen selbst
zugrunde liegen, sie tragen oder strukturieren, wird mit naturwissenschaftlichem
Selbstverständnis vorgetragen und mit einer streng am Vorbild der Naturwis-
senschaften ausgerichteten Denk- und Forschungsweise zu fundieren versucht
(Harrington, 1996).

Die Psychologiewar vonden kulturkämpferischenKrisen-Diskursen derZwi-
schenkriegszeit besonders betroffen, da Begriffe wie Ganzheit, Sinn und Struktur
schon lange vor der Zwischenkriegszeit das Zentrum fachlicher Kontroversen bil-
deten. Mit Diltheys Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie
(1957 [1894]) wird die Notwendigkeit einer geisteswissenschaftlichen Ergän-
zung der Psychologie gefordert, von Ebbinghaus wird dies in einer harschen
Replik zurückgewiesen. In der Folgezeit bleiben die Vertreter einer geisteswissen-
schaftlichen oder »Strukturpsychologie« (Spranger, 1926) in der Psychologie
Außenseiter. Weil sie in ihren psychologischen Konzepten vor allem zur Theo-
rie der Persönlichkeit in durchaus wertkonservativer Absicht die Ängste und die
Zerrissenheit des Bildungsbürgertums spiegeln, ist ihnen das Interesse einer brei-
teren Öffentlichkeit und ihren Schriften oft ein großer buchhändlerischer Erfolg
beschieden.

Der Gegensatz zwischen »esoterisch«-naturwissenschaftlicher und »exote-
risch«-geisteswissenschaftlicher Psychologie ist nicht der einzige Aspekt in der
Reihe von Krisenschriften, die von Karl Bühlers (1926) Krisendiagnose eröffnet
wird (Driesch, 1926; Bühler, 1927;Wygotski, 1958 [1926]) und zahlreiche Stel-
lungnahmen provoziert (Koffka, 1926; Wirth, 1926; Spranger, 1926; Bernfeld,
1931). Der Grundtenor dieser Debatte ist aber immer noch derselbe wie in den
Krisendiskursen am Ausgang des 19. Jahrhunderts (vgl. Wieser, 2016): Beklagt
wird die Uneinheitlichkeit der Psychologie und ihre Aufsplitterung in mitein-
ander rivalisierende Schulen: »Soviele Psychologien nebeneinander wie heute,
soviele Ansätze auf eigene Faust sind wohl noch nie gleichzeitig beisammen ge-
wesen. Man wird mitunter an die Geschichte vom Turmbau zu Babel erinnert«
(Bühler, 1927, S. 1). »Krise« wird bei Bühler dabei in seiner ursprünglichen Be-
deutung verstanden:

»[…] ein rasch erworbener und noch unbewältigter Reichtum neuer Gedanken,

neuer Ansätze und Forschungsmöglichkeiten hat den krisenartigen Zustand der

Krise

213

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Psychologie heraufbeschworen. Es ist, wenn nicht alles täuscht, keine Zerfalls-, son-

dern eine Aufbaukrise, ein embarras de richesse, wie er das Ausholen zu einem

umfassenden Gemeinschaftswerke begleiten kann. Gelingt es, eine Konkordanz

herzustellen, dann dürfen wir Großes von der Zukunft erwarten« (Bühler, 1927,

S. 1).

Diese »Konkordanz« muss herausgehoben, unterstrichen werden. Was all die
Krisenschriften nämlich eint, ist das »Bedürfnis nach einer Richtschnur« (Wy-
gotski, 1958 [1926], S. 58), nach verbindlichenBegriffenund einemeinheitlichen
System der Psychologie (vgl. Wieser, 2018).

Auch nach dem Ende der NS-Zeit taucht der Terminus »Krise« wieder
auf; als man von einem »Rückfall in eine ›Methodenkrise‹« (Wellek, 1958)
zu sprechen beginnt. Im »Methodenstreit« der deutschen Psychologie, in der
die Dominanz der alten Charakterologie und Ausdruckskunde zu ihrem Ende
kommen sollte, stehen sich zunächst als Hauptkontrahenten Peter R. Hofstätter
und Albert Wellek gegenüber. Während Hofstätter den Einsatz faktorenanaly-
tisch fundierter Papier- und Bleistift-Tests in der Persönlichkeitsbegutachtung
propagiert, plädiertWellek für eine Anerkennung der Intuition und »ganzheitli-
chen Betrachtung« sowie für eine grundsätzliche Abkehr von Operationalismus
undNeopositivismus (vgl. Métraux, 1985). Durch den Generationenwechsel der
1960er Jahre bedingt, setzen sich im deutschsprachigen Raum mit den aus den
USA importierten Testverfahren schließlich auch die auf statistische Auswert-
barkeit ausgerichteten experimentellen Versuchsdesigns in der Grundlagenfor-
schung und im Zusammenhang damit auch die neobehavioristische Zerteilung
vonMensch und Umwelt in »Variablen« durch.

Seit dem Erscheinen von Thomas Kuhns Hauptwerk Die Struktur wissen-
schaftlicher Revolutionen (1976 [1967]) ist die Verwendung des Begriffs der Kri-
se in wissenschaftlichen beziehungsweise wissenschaftstheoretischen Kontexten
auf das darin skizzierte Modell der Wissenschaftsentwicklung festgelegt, wel-
ches auch in der Psychologie breit rezipiert wurde: Viele Psychologielehrbücher
erörtern zum Beispiel »Lernparadigmen« oder konstatieren »Paradigmenwech-
sel« innerhalb einzelner Fachbereiche (vgl. Sturm &Mülberger, 2012). Obwohl
Kuhn der Psychologie einen paradigmatischen Status (und damit ihre Wissen-
schaftlichkeit) abgesprochen hat, wird der Begriff des Paradigmenwechsels in
der US-amerikanischen Psychologie mit großem Enthusiasmus bemüht, um die
»kognitive Wende« des Faches in den 1960er Jahren als einen revolutionären
Reifungsprozess innerhalb des Faches zu proklamieren. Mit Kuhn kann jedoch
nur dann von einer »wissenschaftlichen Revolution« gesprochen werden, wenn

Krise

214

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


zuvor ein fachübergreifender Konsens über die durch »Anomalien« hervorge-
rufene Krise des dominierenden Paradigmas existiert – was in der Geschichte
der Psychologie aber nie der Fall gewesen ist, da die »Anomalien« der einen
Schule in den Augen einer anderen konkurrierenden bloß als Scheinprobleme
gelten (vgl. Leahey, 1992). Die kognitive Psychologie hat keine »Anomalien«
aufgeklärt, die sich im Zuge der Ausbreitung des behavioristischen Forschungs-
programmes ergaben, sondern neue Probleme formuliert, die den Rahmen der
behavioristischen Theorienbildung sprengen sollten.

Jerome Bruner, ein früher Geburtshelfer der kognitiven Psychologie, der
später zu einem ihrer schärfsten Kritiker und Fürsprecher einer interpretativen
Handlungs- und Kulturpsychologie wurde, beklagte, dass der einstige Impuls,
»Bedeutung bzw. Sinn zur zentralen Kategorie der Psychologie zu machen«
(Bruner, 1997 [1990], S. 22), durch den Import der Kybernetik und Infor-
mationstheorie wieder zunichte gemacht worden sei. An die Stelle subjektiver
Sinnerzeugungs- und kommunikativer Verständigungsprozesse ist die Modellie-
rung von Rechenprozessen nach dem Vorbild des Computers getreten, welche
die historische und kulturelle Bedingtheit des menschlichen Denkens, Fühlens
und Handelns nur in sehr beschränktem Maße abzubilden vermag (Werbik &
Benetka, 2016). Die bis heute in den Lehrbüchern berichtete »kognitive Revo-
lution« hat in Bruners Augen nie stattgefunden, da die kognitive Psychologie ihr
ursprüngliches Anliegen, nämlich die Sinnstrukturiertheit menschlichen Zusam-
menlebens zu erfassen, nie realisiert hat.

Literatur

Ash, M.G. (2000). Krise der Moderne oder Modernität als Krise? Stimmen aus der Akademie.

In W. Fischer (Hrsg.), Die Preussische Akademie der Wissenschaften 1914–1945 (S. 121–142).

Berlin et al.: deGruyter.

Benetka, G. (2002). Denkstile der Psychologie. Das 19. Jahrhundert. Wien: WUV-Universitätsverlag.

Bernfeld, S. (1931). Die Krise der Psychologie und die Psychoanalyse. Internationale Zeitschrift für

Psychoanalyse, 17(2), 176–211.

Bruner, J. (1997). Sinn, Kultur und Ich-Identität. Heidelberg: Carl Auer [Orig. 1990].

Bühler, K. (1926). Die Krise der Psychologie. Kant-Studien, 31, 455–526.

Bühler, K. (1927). Die Krise der Psychologie. Jena: Fischer.

Driesch, H. (1926). Grundprobleme der Psychologie. Ihre Krisis in der Gegenwart. Leipzig: Reinicke.

Dilthey, W. (1957). Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie. In ders., Ge-

sammelte Schriften (Band V) (S. 139–240). Stuttgart: Teubner [Orig. 1894].

Ebbinghaus, H. (1902). Grundzüge der Psychologie. Leipzig: Veit.

Erikson, E.H. (1959). Identity and the life cycle. New York: International Universities Press.

Krise

215

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Harrington, A. (1996). Reenchanted science. Holism in German culture from Wilhelm II to Hitler.

Princeton: Princeton University Press.

Koffka, K. (1926). Zur Krisis in der Psychologie. Die Naturwissenschaften, 14(25), 581–586.

Koselleck, R. (1959). Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt. Freiburg et

al.: Alber.

Kuhn, T. (1976). Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1967].

Leahey, T. (1992). Themythical revolutions of American psychology. American Psychologist, 47(2),

308–318.

Métraux, A. (1985). DerMethodenstreit unddieAmerikanisierungder Psychologie in der Bundes-

republik 1950–1970. In M.G. Ash & U. Geuter (Hrsg.), Geschichte der deutschen Psychologie

im 20. Jahrhundert (S. 225–251). Opladen: Westdeutscher Verlag.

Spranger, E. (1926). Die Frage nach der Einheit der Psychologie. Berlin: Verlag der Akademie der

Wissenschaften.

Sturm, T. & Mülberger, A. (2012). Crisis discussions in psychology – new historical and philoso-

phical perspectives. Studies in History and Philosophy of Biological and Biomedical Sciences,

43(2), 425–433.

Wellek, A. (1958). Der Rückfall in die Methodenkrise der Psychologie und ihre Überwindung. Göttin-

gen: Hogrefe.

Werbik, H. & Benetka, G. (2016). Zur Kritik der Neuropsychologie. Eine Streitschrift. Gießen: Psycho-

sozial.

Wieser, M. (2016). Psychology’s »crisis« and the need for reflection. A plea for modesty in psy-

chological theorizing. Integrative Psychological and Behavioral Science, 50(3), 359–367.

Wieser, M. (2018). Das »Medium« in Krisenzeiten: Heider, Bühler, Brunswik. In J. Friedrich

(Hrsg.), Karl Bühlers »Krise der Psychologie«. Positionen, Bezüge und Kontroversen imWien der

1920er/30er Jahre (S. 117–136). Wien et al.: Springer.

Willy, R. (1897). Die Krisis in der Psychologie. Vierteljahresschrift für wissenschaftliche Philosophie,

21, 79–96.

Wirth, W. (1926). Zur Widerlegung der Behauptungen von Krisen in der modernen Psychologie.

Psychologie undMedizin, 2(1), 100–131.

Wygotski, L. S. (1958). Die Krise der Psychologie in ihrer historischen Bedeutung. In ders., Ausge-

wählte Schriften (Band 1) (S. 57–277). Berlin: Volk und Wissen [Orig. 1926].

Krise

216

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kritik

Oswald Balandis & Viktoria Niebel

Wo Menschen handeln, kann oftmals auch anders gehandelt werden, manch-
mal aus Gründen, die nicht nachvollzogen, mit Zielen, die nicht geteilt werden,
oder entlang von Beurteilungsmaßstäben, die abzulehnen sind. DerartigeGründe,
Ziele und Beurteilungsmaßstäbe begründet zu unterscheiden und unter Berück-
sichtigung verschiedener, zu diesem Handeln gehörender Aspekte in normativer
Hinsicht zubeurteilen, ist dasGeschäft vonKritik.1Auch sozialeVerhältnisse kön-
nen Gegenstand von Kritik sein, nicht zuletzt aus dem Grund, dass individuelles
Handeln konstitutiv auf Kultur und Gesellschaft verweist beziehungsweise durch
diese vermittelt ist. Die nachfolgendenGedankengänge zeigenMöglichkeiten auf,
kulturpsychologische Erklärungen der Verschränkung von Kultur, Gesellschaft
undPsychemit einemVerständnis vonKritik als immanenterKritik zu verbinden.

Kulturpsychologie: Anknüpfungspunkte für Kritik

Kulturpsychologie versteht sichals interpretativeundhermeneutischeWissenschaft
(Boesch&Straub, 2007, S. 33; Straub&Chakkarath, 2010, S. 196). Sie betont, dass
»die Welt, die für die sie bewohnenden Menschen Sinn und Bedeutung besitzt«
(Boesch & Straub, 2007, S. 32), relevant ist für die Untersuchung des Denkens,
Wollens, Handelns und Verhaltens. Kultur wird als integraler Bestandteil der Psy-
che verstanden (Chakkarath, 2007, S. 240). Sie konstituiert Wissensstrukturen,
stellt Orientierungen bereit und beinhaltet Zeichensysteme. Kultur und Psyche
können nur als »analytische Abstraktionen eines Zusammenhangs« verstanden
werden (Boesch&Straub, 2007, S. 36).DieBeziehung zwischenbeiden zeigt sich in
pragmasemantischen Sinn- und Bedeutungszusammenhängen, welche »der Praxis

1 Zwar lassen sich verschiedene Begriffe von Kritik voneinander unterscheiden, jedoch steht

im Folgenden die genannte spezifische Bedeutung von Kritik im Vordergrund; vgl. exem-

plarisch Ellmers und Hogh (2017) oder Jaeggi und Wesche (2013).

217

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


intentionalhandelnderSubjekte einebestimmteOrdnungoderStruktur verleihen«
(ebd.) und gleichzeitig Voraussetzung und Produkt von (historisch akkumulierten)
Handlungen sind (Straub, 1999, S. 164). Psyche wird von Kultur mitkonstituiert,
-konstruiert und -strukturiert. In Motivation und Intention, Grund und Begrün-
dung einer Handlung gehen somit »äußere« und »innere« Aspekte mit ein.

Kulturpsychologische Forschung geht davon aus, dassmenschlicher Praxis ein
hermeneutischerSelbst-undWeltbezug inhärent ist:Handlungen sindhermeneu-
tisch (symbolisch, sprachlich) vorstrukturierte sowie gleichzeitig strukturierende
Phänomene (Straub, 1999, S. 24),weilHandeln, Sprechen,WahrnehmenoderEr-
kennen immer »hermeneutisch vermitteltes Sich-Verhalten« (ebd., S. 19) ist. Bei
diesem verweisenDeutungs- und Verstehensleistungen der handelnden Personen
immer auf kulturell vermittelte Sinn- undBedeutungsstrukturen. ImKontext von
Sozialisation undEnkulturation eignen sich Personen somit»situiertesWissen«
(Bruner, 1990, S. 19) an, also Vorstellungen und Selbstverständlichkeiten, wie
man selbst, andere oder die Gesellschaft ist, zu sein hat oder sein will.

Die prinzipielle Problemstellung der Hermeneutik ist die Differenz zwischen
Verstehen undNichtverstehen. Keine Form von Kommunikation, Auslegung oder
Interpretation bringt das, was gemeint ist, restlos zum Ausdruck. Dieser Aspekt
hermeneutischer Selbst- und Weltverhältnisse kann als zentraler Ansatzpunkt für
eine kulturpsychologisch begründete Kritik ausgewiesen werden (Angehrn, 2013,
S. 324f.): Die Grenzen des Verstehens auszuarbeiten ermöglicht (I) eine kritische
Selbstreflektion, da die Situiertheit des Verstehens nach dessen Bedingtheit durch
Tradition, Überlieferung, Institutionalisierung befragt wird. Fokussiert werden so
die konstitutiven Ermöglichungsgründe eines hermeneutischen Selbst- und Welt-
verhältnisses (des konkretenFalls oder derKulturpsychologin selbst). Einderartiges
kritisches Verständnis von Hermeneutik betrifft aber auch (II) den Gegenstand
der Betrachtung selbst: Die Bedingtheit des Denkens, Fühlens und Handelns von
transindividuellen sozialen und kulturellen Zusammenhängen zu erforschen muss
berücksichtigen, dass sich diese pragmasemantisch als Naturgegebenheiten, un-
hintergehbare und unhinterfragbare Wissensbestände präsentieren können. Eine
kulturpsychologische Kritik könnte somit auch berücksichtigen, dass die Situiert-
heitdespsychologisch interessierendenGegenstandseinenFaktorder Intransparenz
beinhaltet, der zur Wahrnehmung ebendieses Gegenstands als naturgegeben und
selbstverständlich beiträgt und diesenUmstand als solchen verhüllt (ebd., S. 325f.).

Diese »Übung des Verdachts«, wie sie Paul Ricœur an den Beispielen von
Marx, Nietzsche und insbesondere Freud expliziert hat, versteht eine hermeneu-
tisch operierende Wissenschaft als eine entmystifizierende, aufklärende und den
(Selbst-)Explikationen von Personen und Institutionen zunächst misstrauende

Kritik

218

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(Ricœur, 1974 [1969], S. 45ff.). Eine derartige Perspektive berücksichtigt nicht
nur, dass Personen durch ihre Praktiken an der Verlängerung des Bestehenden
teilhaben (auch wenn sie sich dessen nicht bewusst sein müssen), sondern auch
den Aspekt, dass die transindividuellen gesellschaftlichen und kulturellen Struk-
turen aufgrund ihrer Selbstverständlichkeit ein Anderssein sowie Andersdenken
des Bestehenden verunmöglichen können. Eine kulturpsychologische, herme-
neutisch operierende Kritik zielt somit auf die Analyse von normativ wirksamen
Selbstverständlichkeiten und auf die Analyse der kulturell und gesellschaftlich
bedingten, diese Normativität verhüllende Strukturen selbst.

Immanente Kritik alsmodus operandi
kulturpsychologischer Kritik

Die Logik und Verfahrensweise von Ideologiekritik2 ermöglicht die Berücksich-
tigung beider oben dargelegter Anknüpfungspunkte. Diese ist als eine besondere
Form immanenter Kritik zu verstehen. Sie richtet sich gegen Mechanismen
der »Selbstverständlichmachung«, gegenNaturalisierungen, den»Eindruck der
Unhintergehbarkeit von sozialen Verhältnissen wie Selbstverhältnissen« und ge-
gen die »Universalisierung von Partikularem« (Jaeggi, 2013, S. 269f.).

Als immanente Kritik führt Ideologiekritik ihre Maßstäbe nicht von außen
an ihreUntersuchungsgegenstände heran. Stattdessen entwickelt sie diese aus den
normativen Ansprüchen dieser selbst heraus. Gemäß ihres »dynamisch-transfor-
mierenden Charakters« (ebd., S. 289) trachtet sie danach, diese in ein transgres-
sives Moment – eine Überwindung – zu überführen, anstatt sie zu bestätigen
oder ihnen »das Bessere« als ein Äußerliches zuzuführen.3 Ihre »nicht-norma-

2 Ideologien lassen sich als »Ideen« bezeichnen, die – im Sinne Kritischer Theorie (vgl. Ador-

no, 1990 [1954]; Horkheimer, 1937) – systematisch in sozialen Zusammenhängen stehen

und aus diesen entstehen. Sie wirken deshalb in zweifacher Hinsicht praktisch: Als Über-

zeugungssysteme resultieren aus ihnen praktische Konsequenzen und gleichzeitig sind

sie als Effekte bestimmter gesellschaftlicher Praktiken wirksam. Hierbei entfalten sie ei-

ne Art Irrtumscharakter: Einflüsse von Ideologien bringen falsche Deutungen mit sich.

Sie konstituieren die Weltbezüge und Deutungshorizonte, in denen »wir uns und die ge-

sellschaftlichen Verhältnisse verstehen und die Art und Weise, in der wir uns in diesen

bewegen« (Jaeggi, 2013, S. 269).

3 Damit ist immanente Kritik bestimmt und negativ. Die bestimmte Negation bedeutet mit

Adorno den Modus, über Bestehendes hinauszuführen, indem »das Falsche, einmal be-

stimmt, erkannt und präzisiert, bereits Index des Richtigen, besseren ist« (Adorno, 2003a

Kritik

219

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


tivistische[…] Normativität« (ebd., S. 277) bildet sie aus dem Zusammenhang
zwischen Analyse und Kritik: Indem der normative Charakter von gesellschaftli-
chen und kulturellen Zusammenhängen selbst aufgezeigt wird, können so innere,
systematische Widersprüche4 aufgedeckt und die prinzipielle Veränderbarkeit
dieser Zusammenhänge expliziert werden. Sie verfolgt kein Muster der Rück-
besinnung auf verschüttete Ideale, sondern hält den »Zusammenhang zwischen
NormenundRealität in der von ihr kritisiertenSituation […] für invertiert oder in
sich verkehrt« (ebd., S. 287), in ihrer Wirksamkeit »widersprüchlich geworden
und defizitär« (ebd.). Mittels der »Hermeneutik des Verdachts« (vgl. Ricœur,
1974 [1969]) äußert sie einen Vorbehalt gegen die Selbstauslegungen von über-
individuellen Institutionen und Individuen sowie gegen deren vordergründige
Interessen und Intentionen (Jaeggi, 2013, S. 270). Sie ist »dann gleichzeitig die
Kritik einer Praxis anhand von Normen (mit denen diese nicht übereinstimmt)
wie die Kritik dieser Normen selbst« (ebd., S. 288).

Kulturpsychologie als immanente Kritik

Handlungsfelder und die dazugehörenden Sinn- und Bedeutungsnetze sind po-
lyvalent und überdeterminiert. In ihrer Bedingtheit von Gesellschaft und Kul-
tur können sie jedoch auch einen hegemonialen, zwanghaften und repressiven
Charakter ausbilden, dem sich Individuen nicht entziehen können, da sie als
verstehende (oder zumindest ein Verstehen anstrebende) stets auf Kompromis-
se angewiesen sind, welche sich in vorläufigen und manchmal defizitären Selbst-
und Weltverhältnissen im Rahmen bestehender Sinn- und Bedeutungsnetze äu-
ßern können. So können beispielsweise äußere Zwangsmomente in bejahende
Selbstdisziplinierungen aufgehen, in denen Rudimente des Zwangs als Rationa-
lisierungen oder Verschiebungen wieder aufscheinen.5 Wenn das »menschliche

[1969], S. 793). Das Falsche ist das Positive, das Gegebene in seiner Schlechtigkeit. Über die-

se kann Erkenntnis hinausgehen, indem sie diese »durch den immanenten Widerspruch

des Gegebenen bestimmt. Das Positive ist das Negative, und nur das Negative, die be-

stimmte Negation eigentlich positiv« (Adorno, 2004 [1944], S. 486).

4 Mit Adorno ist das »Wahre und Unwahre immer miteinander verschränkt« (Adorno, 1990

[1954], S. 465). Eine Ideologie kann gleichzeitig wahr und falsch sein, indem sie in sich,

das heißt in einem systematischen Zusammenhang, Positionen verschränkt, die einander

hemmen oder sich ausschließen, die produktiv wirksam sind.

5 Beispielhaft für Untersuchungen zu psychischen Anpassungen an gesellschaftliche Anfor-

derungen vgl. Wagner (2017), King und Gerisch (2015) sowie King et al. (2014).

Kritik

220

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Wesen […] in seiner Wirklichkeit […] das ensemble der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse [ist]« (Marx, 1978 [1845], S. 6) und diese vonMenschen gemacht sind,
so bietet insbesondere eine empirisch ausgerichtete Sozial- und Kulturpsycholo-
gie die Möglichkeit, Sinnexplikationen qua immanenter Kritik als »verdächtig«
zu erachten und durch das Aufzeigen vonWidersprüchen das individuelle »Leid
beredt werden zu lassen« (Adorno, 2003b [1966], S. 29). Den Innenraum der
Ideologie aus dezidiert emischer Perspektive zuuntersuchen, bedeutetHandlungs-
gründe, Weltverständnisse, Orientierungen und Erwartungen vom Standpunkt
derHandelnden und Erlebenden in ihrer Genese nachzuvollziehen.Mittels einer
(wie oben dargelegt) immanent operierenden kulturpsychologischen Kritik lie-
ßen sich diese als überindividuelle undnormativwirksameModi derKonstitution
von Sinn und Bedeutung analysieren. So könnten Selbstverständlichmachungen,
Naturalisierungen und unhinterfragte Handlungslegitimierungen in ihren prak-
tischen Ausgestaltungen untersucht und ihr intrinsischer Zusammenhang mit
Kultur und Gesellschaft aufgezeigt werden.

Literatur

Adorno, T.W. (1990). Beitrag zur Ideologienlehre. In ders., Gesammelte Schriften (Band 8.2)

(S. 457–477). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1954].

Adorno, T.W. (2003a). Kritik. In ders.,Gesammelte Schriften (Band 10.2) (S. 785–793). Frankfurt/M.:

Suhrkamp [Orig. 1969].

Adorno, T.W. (2003b). Negative Dialektik. In ders., Gesammelte Schriften (Band 6) (S. 7–412).

Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1966].

Adorno, T.W. (2004). Contra Paulum. In C. Gödde & H. Lonith (Hrsg.), Theodor W. Adorno/Max

Horkheimer. Briefe und Briefwechsel 1938–1944 (Band 4.II) (S. 475–503). Frankfurt/M.: Suhr-

kamp [Orig. 1944].

Angehrn, E. (2013). Hermeneutik und Kritik. In R. Jaeggi & T. Wesche (Hrsg.), Was ist Kritik?

(S. 319–338). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Boesch, E. E. & Straub, J. (2007). Kulturpsychologie. Prinzipien, Orientierungen, Konzeptionen. In

G. Trommsdorff & H.-J. Kornadt (Hrsg.), Theorien und Methoden der kulturvergleichenden

Psychologie (S. 25–95). Göttingen et al.: Hogrefe.

Bruner, J. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Chakkarath, P. (2007). Kulturpsychologie und indigene Psychologie. In J. Straub, A. Weide-

mann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz

(S. 237–249). Stuttgart: Metzler.

Ellmers, S. & Hogh, P. (Hrsg.). (2017).Warum Kritik? Begründungsformen kritischer Theorien. Weiler-

swist: Velbrück.

Horkheimer, M. (1937). Traditionelle und Kritische Theorie. Zeitschrift für Sozialforschung, 6(2),

245–295.

Kritik

221

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Jaeggi, R. (2013).Was ist Ideologiekritik? In R. Jaeggi & T.Wesche (Hrsg.),Was ist Kritik? (S. 266–295).

Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Jaeggi, R. & Wesche, T. (Hrsg.). (2013).Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp.

King, V. & Gerisch, B. (2015). Perfektionierung und Destruktivität – eine Einführung. psychosozial,

38(3), 5–12.

King, V., Lindner, D., Schreiber, J., Busch, K., Uhlendorf, N., Beerbom, C., Salfeld-Nebgen, B., Ge-

risch, B. & Rosa, H. (2014). Optimierte Lebensführung – wie und warum sich Individuen

den Druck zur Selbstverbesserung zu eigen machen. Jahrbuch für Pädagogik: Menschen-

verbesserung – Transhumanismus (S. 283–299). Frankfurt/M.: Peter Lang.

Marx, K. (1978). Thesen über Feuerbach. In Marx-Engels-Werke (MEW) (Band 3) (S. 5–7). Berlin

(Ost): Dietz [Orig. 1845].

Ricœur, P. (1974). Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1969].

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. & Chakkarath, P. (2010). Kulturpsychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch

Qualitative Forschung in der Psychologie (S. 195–209). Wiesbaden: VS.

Wagner, G. (2017). Selbstoptimierung. Praxis und Kritik vonNeuroenhancement. Frankfurt/M.: Cam-

pus.

Kritik

222

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kultur

Jaan Valsiner

Kultur ist einer der unklarsten Begriffe der modernen Sozialwissenschaften. Er
wird von uns allen benutzt – und doch können wir ihn nicht festmachen. Im
Alltag glauben wir zu wissen, was Kultur ist – und doch misslingt es uns, sie zu
definieren. Wir können uns fachkundig darüber austauschen – und doch ist nie-
mals wirklich klar, worüber wir genau sprechen. Der Kulturbegriff ist eine der
großen rätselhaften Erfindungen der »westlichen« Geschichte. Und dabei ist er
noch nicht einmal eine allzu alte Erfindung.

Die Stärke der Kulturanthropologie – sowie der Ethnologie und der Sozi-
alanthropologie, ihrer europäischen Pendants – lag eher darin, Artefakte ganz
unterschiedlicher Art anzusammeln als darin, Kultur theoretisch zu konzeptua-
lisieren. Dennoch herrschte in der von Franz Boas initiierten und von Ruth
Benedict weiterverfolgten Tradition eine strukturdynamische Sicht auf Kultur
vor. Daher formuliert Benedict im Jahre 1934:

»Eine Kultur ist, gleich dem Einzelindividuum, ein mehr oder weniger folgerich-

tig aufgebautes Gebäude aus Denken und Handeln. In jeder Kultur bilden sich

charakteristische Ziele heraus, die bei anderen Gesellschaftstypen durchaus nicht

vorhanden zu sein brauchen. Indem es sich auf diese Ziele ausrichtet, gibt ein Volk

seinem Leben immer festere Formen; je nach dem Druck, den diese Faktoren aus-

üben, gewinnt das Gesamtbild der bisher heterogenen Einzelerscheinungen mehr

und mehr an Einheitlichkeit. Selbst die heterogensten Handlungen können, nach-

dem sie zum Bestandteil einer restlos integrierten Kultur geworden sind, für deren

Ziele charakteristischwerden,wenn auchoft erst nach einer höchst eigenartigenMe-

tamorphose. Die Erscheinungsformen dieser Faktoren können wir nur dann richtig

verstehen, wenn wir uns vorher über die gefühls- und verstandesmäßigen Triebfe-

dern der betreffenden Kultur klar geworden sind« (Benedict, 1963 [1934], S. 40).

Die Erfindung von Kultur als Konzept geht auf die Anthropologie des 19. Jahr-
hunderts zurück. Diese

223

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


»hat uns eine weitestgehend unausgesprochene Konzeption von Kultur als et-

was, das innerhalb einer bestimmten sozialen Gruppe geteilt wird, hinterlassen;

einzigartig, eingegrenzt und homogen; vergleichsweise statisch, konsistent und

stabil; und durch Holismus und historische Beständigkeit gekennzeichnet […].

Obwohl – zumeist mit guter Absicht – das Leiden marginalisierter Volksgruppen

mithilfe des Kulturbegriffs gelindert werden soll, schleichen sich doch enge Kon-

zeptualisierungen von Kultur ein oder sie verbergen gar ethnozentrische westliche

Vorstellungen, die koloniale Ungleichheiten perpetuieren« (Dorazio-Migliore et

al., 2005, S. 339).

Kultur in drei unterschiedlichen europäischen Traditionen

Wie kam es dazu, dass derDiskurs über odermithilfe des Begriffs Kultur in unter-
schiedlichen europäischen Kontexten zugenommen hat? Drei Sprachen – Fran-
zösisch, Deutsch und Englisch – weisen auf unterschiedliche Kontexte für die
Entstehung des Kulturdiskurses in der europäischen Geschichte hin.

Als eine Erfindung der sozialen Belange des 18. Jahrhunderts und der Aufklä-
rung findet Kultur im Sinn von Zivilisation als Dichotomie zur Natur Eingang
in die Diskurse jener Zeit. Der französische Begriff civilisation und der deutsche
Begriff Kultur waren an die Geschichten derjenigen Gesellschaften geknüpft, in
denen sie erschaffen wurden.

Im Französischen

»stand civilisation für den idealen Zustand menschlichen Verhaltens wie er durch

die Prinzipien der französischen Aufklärung definiert wurde. Der Begriff spiegelte

die Perspektive eines Volkes mit einem ausgesprochenen Vertrauen in die eigene

Identität und einer politischen Stabilität wider, die jahrhundertelang für eine relativ

feste Grenze gesorgt hatte. Das Vertrauen war so stark, dass Frankreich über seine

Grenzen hinweg expandierte, um viele Gebiete außerhalb Europas unter dem Vor-

wand zu kolonisieren, es bringe denjenigen seine civilisation, die sie nicht besäßen«

(Vogt, 1996, S. 129).

Spuren dieser Selbstsicherheit finden sich in unserer Zeit unter Etiketten, die
mit ihrer eigentlichen Bedeutung scheinbar nichts mehr zu tun haben (z.B. Zi-
vilgesellschaft). Das Wort civilisation konnte nicht im Plural verwendet werden,
wohingegen wir heutzutage leichthin über Zivilisationen reden, die einander er-
setzen, sowie über Unterschiede zwischen Kulturen.

Kultur

224

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Im Gegensatz dazu entstand das deutsche Konzept der Kultur im 18. Jahr-
hundert imKontext eines Sprachraumsmit vielenDialekten und einer fehlenden
politischen Einheit. Darüber hinaus

»emergierte Kultur als direkte Reaktion gegen die Vorstellung der civilisation

und die objektiven, rationalen, universalisierenden Ideale der französischen Auf-

klärung, die die deutsche Aristokratie erfassten. Der Begriff der Kultur begann,

die Individualität undEinzigartigkeit jederGruppe vonMenschen auszudrücken

und rückte sie weg von einem universellen Modell menschlicher Entwicklung.

Er reflektierte die verstreute Verteilung und die politische Instabilität der Deut-

schen als sie sich selbst außerhalb eines politisch-territorialen Kontextes zu

definieren suchten, da sie keinen nationalstaatlichen Gesamtrahmen hatten«

(ebd.).

Der Fokus auf Kultur in den deutschen Diskursen emergierte in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts und verstärkte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts
beständig. Diese Ausbreitung des allgemeinen Interesses stellte den Kontext für
die Entstehung der Völkerpsychologie in den 1850er Jahren dar. Karl Lamprecht
versuchte, diese neue Art Psychologie zu betreiben, ins Zentrum des Studiums
der Kulturgeschichte zu rücken. Man könnte die Behauptung aufstellen, dass
Kulturpsychologie zunächst als eine Symbiose von Völkerpsychologie und Kul-
turgeschichte zwischen den 1850er Jahren und 1900 erschaffen wurde.

Die Prägung, die das Konzept Kultur in englischsprachigen Kontexten er-
fahren sollte, stützt sich auf andere metaphorische Säulen. Die Engländer lieben
es, ihre Gärten zu kultivieren und die Idee der Kultur ist stark mit der Idee
der biologischen Kultivierung verknüpft worden. So wie man Pflanzen, Haus-
und Bauernhoftiere kultivieren kann, so kann man auch Kinder, Ehefrauen oder
Ehemänner kultivieren; man kann so selbst Kriminelle (re)kultivieren. Die kulti-
vierten englischen Gärten stehen in drastischem Gegensatz zur rauen Natur der
Wälder undTäler, die hochkultivierteGentlemen auf ihren Pferden durchstreifen
auf der verzweifelten Jagd nach den wenigen Füchsen, die es nach der Verschmut-
zung und den Pestiziden der modernen Landwirtschaft noch gibt. Kultur steht
in der angelsächsischenWelt direkt – und nicht bloß dialektisch – im Gegensatz
zur Natur.

Gärten zu kultivieren wird in der englischen Geschichte mit der Gefan-
gennahme und der Beherrschung »Eingeborener« verbunden – die Geschichte
des kolonialen Weltreiches hat Einfluss darauf genommen, wie die »Anderen«
behandelt werden. Die britische Variante der »indirekten Herrschaft« in den

Kultur

225

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


kolonialen Besitztümern ist eine Art »Gartenarbeit« – dabei werden die lokalen
Umstände nicht angetastet, ihre Richtung, Geschwindigkeit und die Form künf-
tigenWachstums aber stark beeinflusst. Im 21. Jahrhundert kehrt sich die soziale
Kultivierung der»Anderen« jedoch um:Die»Anderen«–dereinstUntertanen
britischer Kolonialherrschaft, die sich aber gegenwärtig in ihrer ökonomischen
und politischen Macht sowie im Zuge von Migrationsprozessen rapide entwi-
ckeln – kultivieren die britischeWelt.1

Als jedoch das Konzept der Kultur in die englischsprachigen Diskurse ge-
langte, sah dieWelt noch ganz anders aus als in unserer heutigen Zeit, in der eine
stetig zunehmende Globalisierung voller Sorge antizipiert wird. In den 1870er
Jahren dominierte ein rassistisches Geschichtsbild, in dem dezidiert zwischen
»eigenen« und »anderen Rassen« unterschieden wurde. Die Idee der Kultur
war ein deutscher Import2 – allerdings einer, der in den englischen Kontext gut
hineinpasste. Die Vorstellung,Mitglied einer Gesellschaft zu sein, sollte für den
letztgenannten zentral werden (Tylor, 1873 [1871]). Tylor nutzte die Idee der
Kultur als eine »zögerliche Alternative«3 für die Idee der Zivilisation. Der Fokus
auf Lernen im Bemühen, die Idee der Kultur zu klären, lenkte Tylors Blick dicht
an den Fokus der Kulturgeschichte.

1 Wie Anna Wierzbicka herausgehoben hat: »[…] ist die wahrscheinlichste Ursache der

Durchdringung von ›Kultur(en)‹ in das gewöhnliche Englisch die weite Verbreitung des

Englischen auf der Welt und die Erfahrung vieler Englischsprechender mit Arten des

Lebens und Denkens, die anders als ihre eigenen sind. Vermutlich ist Großbritanniens

koloniale Vergangenheit auch hier bedeutsam: Es ist durchaus wahrscheinlich, dass die

historische Erfahrung der Engländer_innen mit Menschen zahlreicher verschiedener

›Rassen‹ (wieman sie früher nannte) ein Bewusstsein für die Existenz verschiedener Arten

des Lebens und Denkens entstehen ließ, das die Sprecher_innen der meisten anderen

europäischen Sprachen so nicht hatten, weshalb man in Großbritannien zugänglicher

für die Idee von ›Kulturen‹ gemacht wurde (wobei es nach wie vor eine Tendenz dahin

gab, die eigenen Wertvorstellungen als Norm anzusehen)« (Wierzbicka, 2005, S. 590, Her-

vorh. d. A.).

2 Gustav Klemms (1802–1867) Arbeiten – Allgemeine Culturgeschichte der Menschheit (1843),

Allgemeine Culturwissenschaft (1854) (man beachte den Gebrauch des Buchstaben C statt

des K) – dienten als Modell für Tylors Einführung von Kultur in die englischsprachigen

Diskurse (Jahoda, 2012, S. 14).

3 Kroeber (1949, S. 183). Aussagen über die Bedeutung von Kultur wurden erst allmählich in

die britischen Diskurse aufgenommen – Tylor war in seiner Zeit der einzige Urheber einer

Definition; weitere Anläufe zu einer Begriffsprägung sollten erst 32 Jahre später erfolgen.

Nach 1919 ist ein Wildwuchs an Versuchen, Kultur zu definieren, in den englischsprachi-

gen Diskursen zu beobachten (Voegelin & Pierce, 1953, S. 237).

Kultur

226

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Gefahren einer Verdinglichung von Kultur
und die Aufgabe der Kulturpsychologie

Alfred Kroeber und Clyde Kluckhohn erfüllten in den frühen 1950er Jahren ei-
ne gewaltige Aufgabe: eine komparative Analyse verschiedener Definitionen von
Kultur (Kroeber & Kluckhohn, 1952). Das Resultat – ein Klassifikationssystem
164 verschiedenerDefinitionen–bleibt bis heute eine reichhaltige Sammlungder
zahlreichen Bedeutungsnuancen, die dasWort im Englischenmit sich führt – so-
wohl was seinenGebrauch imAlltag als auch in den Sozialwissenschaften betrifft.

Kultur ist keine Entität – kein»Ding«, das jemand»hat«oder»bekommt«
(durch Assimilation oder Sozialisation), sondern ein aktiver Prozess der intra-
und interpsychischen Zeichenvermitteltheit menschlichen Lebens. Die zentrale
Aufgabe derKulturpsychologie ist es,Kultur in denLebensaktivitätenhandlungs-
fähiger Personen zu lokalisieren. Diese Personen sind Bedeutungsproduzent_in-
nen – und die Bedeutungen, die sie produzieren, rahmen ihre Beziehungen zur
Umwelt. Wie Gananath Obeyesekere herausgestellt hat,

»[…]müssen sich Tiere aufgrund ihrer psychobiologischen Begrenzungenmit dem

Moment des Erlebnisses zufriedengeben; sie können Erlebnissen keine Bedeutung

verleihen. Im Unterschied dazu können Menschen nicht einfach mit dem Umstand

zufriedengestellt werden, dass sie eine schlechte Erfahrung gemacht haben – sie müs-

sen dieses Erlebnis reflektieren und ihm Bedeutung verleihen. Dies hat zur Folge, dass

Begriffe wie Unfall, Koinzidenz und Zufall im Kulturvergleich nicht gängig sind,

da sie Erlebnissen keine Bedeutung verleihen können. Es ist nicht besonders bedeu-

tungsvoll zu sagen, dass die Kollision, die ich mit meinem Auto hatte, ein Unfall

oder ein Zufallsereignis ist; in dem Augenblick, in dem ich sage, dass das Ereignis

auf Hexerei, Karma oder Astrologie zurückzuführen ist, habe ich dem persönlichen

Erlebnis kulturelle Bedeutung verliehen« (Obeyesekere, 1981, S. 114).

Es gibt keine Kultur ohne jemanden, der sie produziert. Kultur – in Form von
Prozessen der Zeichenproduktion und des Zeichengebrauchs – ist ein Teil des
menschlichen Selbst- und Weltverständnisses. Dadurch, dass dieser Begriff so
verwendet wird, als sei Kultur ein unabhängiger Akteur, entsteht eine neue Art
vonRassismus, diemit einemWIR– SIEGegensatz operiert.4Wennwir über die

4 So argumentiert Unni Wikan (2002). Ein Akt X, der von einer Person A ausgeführt wurde,

kann von Person B so betrachtet werden, als gehöre er zu »A’s Kultur«. Damit erfolgt eine

tautologische Erklärung, die den Akt X so wegerklärt, dass behauptet wird, der von A voll-

Kultur

227

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


»Beziehungen zwischenKulturen« (oder denVergleich vonKulturen) sprechen,
sprechen wir über Personen, da »sich Kulturen nicht begegnen können, denn
›Kultur‹ hat keine agency. ›Kultur‹ ist nur einWort, einKonzept, undKonzepte
begegnen sich nicht. So zu reden, als könnten Kulturen dieses oder jenes – sich
begegnen, kollidieren, zusammenprallen – wirft mithin die Frage auf, was Perso-
nen antreibt. Es sind Personen, nicht Kulturen, die die Macht zu handeln haben.
Und es sind Personen, nicht Kulturen, die das Leben zum Besseren oder Schlechte-
ren wenden können« (Wikan, 2002, S. 10; Hervorh.d.A.).

Aus dem Englischen von Christina Hofmann und Carlos Kölbl

Literatur

Benedict, R. (1963). Urformen der Kultur. Hamburg: Rowohlt [Orig. 1934].

Dorazio-Migliore, M., Migliore, S. & Anderson, J. (2005). Crafting a praxis-oriented culture con-

cept in the health disciplines: Conondrums and possibilities. Health, 9(3), 339–360.

Jahoda, G. (2012). Culture and psychology: Words and ideas in history. In J. Valsiner (Hrsg.), The

Oxford handbook of culture and psychology (S. 25–42). Oxford: Oxford University Press.

Kroeber, A. L. (1949). The concept of culture in science. JournalofGeneral Education, 3(3), 182–196.

Kroeber, A. L. & Kluckhohn, C. (1952). Culture: A critical review of concepts and definitions. Cam-

bridge, MA: Harvard University Press.

Klemm, G. (1843). Allgemeine Culturgeschichte der Menschheit. Leipzig: Teubner.

Klemm, G. (1854). Allgemeine Culturwissenschaft. Leipzig: Romberg.

Obeyesekere, G. (1981).Medusa’s hair. Chicago: University of Chicago Press.

Tylor, E. B. (1873). Die Anfänge der Cultur. Untersuchungen über die Entwicklung der Mythologie,

Philosophie, Religion, Kunst und Sitte. Leipzig: Winter [Orig. 1871].

Voegelin, C. F. & Pierce, J. E. (1953). Review of Kroeber’s The Nature of Culture. International Jour-

nal of American Linguistics, 19(3), 237–242.

Vogt, E.A. (1996). Civilisation and Kultur: Keywords in the history of French and German citi-

zenship. Cultural Geographies, 3, 125–140.

Wierzbicka, A. (2005). In defense of »culture«. Theory & Psychology, 15(4), 575–597.

Wikan, U. (2002). Generous betrayal. Chicago: University of Chicago Press.

führte Akt X werde durch »A’s Kultur« verursacht, wohingegen B’s Augenmerkt auf X nicht

durch »B’s Kultur« erklärt wird. B mag die Forderung erheben, X zu ändern, aber A kann B

nicht dazu bringen, das Augenmerk von X abzuwenden – die Forderung der Person, die

die soziale Macht innehat, dominiert.

Kultur

228

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kunst

Sebastian Salzmann

Annäherung: Kunst und Kunstwerk

Als kulturelle Objektivation, als Ergebnis künstlerischen Handelns und als Ur-
sprung ästhetischer Erfahrung stellt das Kunstwerk, beziehungsweise das Phäno-
men der Kunst imAllgemeinen, die Kulturpsychologie vor besondereHerausfor-
derungen – und das nicht nur aufgrund des bereits prognostizierten »Endes der
Kunst« (s. dazu Ullrich, 2001), beziehungsweise dem Ende ihrer Selbstverständ-
lichkeit (Adorno, 2003a [1970]).

Die ästhetische Erfahrung, aber auch der eindeutige Sinn desWerkes entzieht
sich der begrifflichen Fixierung, der abschließenden Interpretation und der festen
Bestimmung.DasKunstwerk stellt für eineKulturpsychologie, der es umdie Fülle
menschlichen Denkens, Handelns und Fühlens (s. dazu Boesch & Straub, 2007)
geht, dahingehend eine Besonderheit dar, insofern es sich durch das grundsätzli-
che »Potenzial einer unabschließbaren generativen Sinn-Darstellung« (Boehm,
1981, S. 22) auszeichnet.

Gleichsam impliziert die bloße Tatsache, dass ein Kunstwerk innerhalb einer
Kultur entsteht und rezipiertwird, die Frage nach ästhetischerAutonomie und äs-
thetischer Differenz (Menke, 1991); denn obgleich ästhetische Objekte – Kunst-
werke – als Ergebnis menschlichen Handelns betrachtet werden können, sind sie
doch mehr als »Projektionen des Unbewußten« (Adorno, 2003a [1970], S. 19;
vgl. Freud, 2000 [1907]) der Künstler_innen. In ihnen können wir, Panofskys
(1975) kunsthistorischem Ansatz folgend, Gehalte einer Epoche, einer Kultur
oder einer spezifischen Lebenswelt erfassen, die im gestaltenden Subjekt bereits
ihre Spuren hinterlassen hat.

Zumal als kulturelle Objektivation steht das Werk jedoch losgelöst von der
Biografie der Künstlerin oder des Künstlers. Als Gegenstand der Reflexion (s. da-
zu z.B. Benjamin, 1991b [1920]) – aber auch der Zerstreuung (Benjamin, 1991a
[1939]; s. dazu auch Habermas, 1972, S. 180) – löst sich das Werk von seinen
Schöpfer_innen und übergibt sich der Kunstkritik, aber auch der Öffentlichkeit.

229

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Herausbildung ebendieser war die Entstehungsbedingung moderner Kunst
(im europäischen Kulturraum), auf die im Folgenden fast ausschließlich Bezug
genommen wird (vgl. Hauser, 1990 [1953], S. 677, 753). Parallel dazu kann die
Herausbildung der »Institution Kunst« beobachtet werden, deren Vorstellung
von Kunst, ihrer Produktion und Distribution die Entstehung der Avantgarde
begleitet; die Selbstkritik der Kunst und die Forderung ihrer Rückführung in die
alltägliche Lebenspraxis verweisen auf die Verwobenheit von historischer Erfah-
rung und künstlerischem Ausdruck (Bürger, 1974). Der notwendige Verweis auf
die Historizität des Kunstwerkes enthüllt dieses als Antwort auf und Forderung
an eine Gegenwart, die sich in Form und Inhalt des Werkes »niederschlägt«
(Szondi, 2011 [1956]). Die Vorstellung von im Kunstwerk verschlossenen und
der ästhetischen Erfahrung zugänglichen »bewußtlose[n] Schemata der Verän-
derung« (Adorno, 2003a [1970], S. 264), aber auch die rezeptionsästhetischen
Überlegungen zur »entdeckenden Funktion« (Jauß, 1991, S. 40) der Kunst,
unterstreichen ihre sozial- und kulturwissenschaftliche Bedeutung (vgl. Sonde-
regger, 2004).

Das »wirklichkeitswunde«Werk

Die ästhetische Erfahrung, so Max Imdahl (1996a [1972], S. 298–300), ermög-
liche eine Auseinandersetzung mit der eigenen Identität: Erhabenheitserlebnisse,
wie sie etwa in der amerikanischen Malerei nach dem Zweiten Weltkrieg ange-
strebt wurden, führten bei den Betrachtenden zu einer »konkrete[n] Situation
des Überwältigtseins […], in welcher der Beschauer zumBewußtsein seiner selbst
und seiner Freiheit gelangt« (ebd., S. 300). Das Bewusstsein der eigenen Frei-
heit verknüpft sich in Imdahls Ausführungmit der Vorstellung eines unendlichen
Potenzials; die »Situation des Überwältigtseins« führt zur Entwicklung eines
Vermögens, dieser entgegenzutreten (vgl. dazu auch Kants Analytik des Erha-
benen (2009 [1790], B 105)). Auf diese Weise gestalten die Kunstwerke das
individuelle Verhältnis zur jeweiligen Lebenswelt, in der sie rezipiert werden – auf
die sie jedoch auch transformierend einwirken.

In seiner Bremer Preisrede bezeichnet Paul Celan (2014 [1958], S. 25) sei-
ne eigene Dichtung als »wirklichkeitswund und Wirklichkeit suchend«; seine
Kunst tritt vor einen historischen Horizont, innerhalb dessen sie zur Erkennt-
nis der Wirklichkeit schreitet; der sie also gleichsam bedingt. Das Kunstwerk
(bzw. künstlerischesHandeln) als Zugang zurWirklichkeit, als Erkenntnismittel,
zu verstehen, wird bereits von Aristoteles in seiner Poetik thematisiert: So dient

Kunst

230

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die μίμησις, die Nachahmung, der Erkenntnis der auf diesem Wege betrachteten
Dinge (2008, 1448b). Sofern auch moderne Kunst »Zuflucht des mimetischen
Verhaltens« (Adorno, 2003a [1970], S. 86) ist, ist sie von einer Rationalität
gekennzeichnet, die sie zugleich verneint (ebd., S. 87). Die Erkenntnis des Beson-
deren erfolgt nicht durch die Subsumierung des Gegenstandes unter Begriffe und
Kategorien, sondern indem »man das Besondere als solches darstellt« (Croce,
1984 [1893], S. 22; Hervorh. i.O.). Darstellung und Ausdruck verweisen dem-
nach auf die verschiedenen Funktionen künstlerischer Tätigkeit (siehe dazu auch
Fiedler, 1991 [1887], S. 218–219), die keineswegsmit einem instrumentellenZu-
griff verwechselt werden wollen. »[N]ur die Übertreibung macht anschaulich«,
heißt es in Thomas Bernhards Auslöschung (1988, S. 128); lediglich die künst-
lerische Darstellung – in diesem Fall ist es die »Übertreibungskunst« (ebd.) –
vermag eine Vorstellung der Wirklichkeit zu evozieren, wie sie subjektiv erlebt,
mithin als soziale und kulturelleWirklichkeit hervorgebracht wird (vgl.Merleau-
Ponty, 2003 [1952], S. 135). Mitunter mag der künstlerische Ausdruck die ein-
zig adäquateMöglichkeit sein, historische Erfahrungen für spätere Generationen
verfügbar zu machen – insbesondere wenn diese sich der rein sprachlichen Mit-
teilung entziehen (vgl. Warburg, 2010 [1929], S. 638).

In den Kunstwerken kristallisiert sich folglich auch das Verhältnis ebendieser
zur Gesellschaft (Adorno, 2003b [1967], S. 371); ebenso, wie sie nun als Doku-
mente gelesen werden können, können sie als Versuch verstanden werden, etwas
darzustellen, das sich der Darstellung verweigert (siehe dazu auch Straub, 2006).
SicherlichbetreffenderartigeFeststellungennicht ausschließlichdieMalerei; nicht
zuletzt Celans Dichtung zeugt von der Sprachlosigkeit, demVersagen der Sprache
vor derRealität –Tübingen, Jänner bringt das Ringenmit derWelt zumAusdruck.

Das Kunstwerk – eine kulturpsychologische Skizze

Eine spezifisch kulturpsychologische Perspektive auf Kunst im Allgemeinen und
das einzelne Werk im Besonderen kann von der Frage ausgehen, was die Anzie-
hungskraft eines Phänomens ausmacht, das sich der Festlegung entzieht, das mir
»offen und unerschöpflich« (Merleau-Ponty, 2004 [1964], S. 116) begegnet.
Die nicht substituierbare ästhetische Erfahrung (Boehm, 1981) verweist auf ein
unendliches Potenzial möglichen Handelns und Verhaltens, das bisher nicht sys-
tematisch beleuchtet worden ist. Für denKulturpsychologen Ernst E. Boesch war
die Kunst (neben der Magie) gerade deswegen ein Prüfstein seines eigenen An-
satzes (Boesch, 1983, S. 8; siehe dazu Salzmann, 2018).

Kunst

231

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Dahingehend muss es ein ausdrückliches Anliegen der Kulturpsychologie
sein, das Kunstwerk in seiner spezifischen Eigenlogik ernst zu nehmen und des-
sen Bedeutung für die individuelle Enkulturation zu berücksichtigen (Billmann-
Mahecha, 1996). Insofern wir in dieser das »prozeßhafte Zusammenwirken von
KulturrezeptionundKulturproduktion«(ebd., S. 217)beobachtenkönnen, inter-
essiert uns auch die ästhetische Erfahrung,mit der gänzlich neue»Erfahrungsräu-
me« (ebd., S. 225) abgesteckt werden – die sodann neue Anreize zur Gestaltung
und Erfassung der eigenen Lebenswelt mit sich bringen (ebd.; vgl. Boesch, 2000,
S. 12; 2005, S. 134–138; vgl. Valsiner, 2014, S. 191). Die Art und Weise, in der
Kunstwerke mit Sinn und Bedeutung aufgeladen und interpretiert werden, folgt
dabei ebenso den Möglichkeiten des Materials, wie sie auf den historischen und
soziokulturellenHintergrund derRezipient_innen verweist (Straub, 1999, S. 236;
vgl. dazu auch die Ausführungen von Jauß [1991, S. 120] zur Antikunst).

Dabei ist es gerade die Besonderheit des Kunstwerkes, nicht deckungsgleich
mit einer Interpretation zu sein, deren Unabgeschlossenheit und Offenheit für
gegensätzliche Deutungen in der Struktur des Werkes selbst angelegt ist; dessen
»Sinn unser Nachdenken betrifft und auch unser Nachdenken über uns selbst«
(Imdahl, 1996b [1979], S. 340), das Emotionen, aber auch Verhaltensformen na-
helegt (Henrich, 1966, S. 12). Im kulturellen »Handlungsfeld« (Boesch, 1980,
S. 17) tritt uns das Kunstwerk als »Probe auf die Wirklichkeit« (Boehm, 1986,
S. 292) entgegen. Zugleich sehen wir in ihm den Versuch, die »Gegenwelt«
(Boesch, 1983, S. 249) zu beschwören, die unvollkommeneWelt (zunächst stell-
vertretend) im Kunstwerk »fort- und umzubilden« (Waldenfels, 1990, S. 207).
DasVorgehen der Subjekte entzieht sich jedoch der funktionalistischenDeutung,
die lediglich einen Teil des ästhetischen Phänomens zu erfassen vermag. »Die
Symbolik des Kunstwerkes ist polyvalent« (Boesch, 2005, S. 86); sie verweist auf
neue Handlungspotenziale, die im Zuge der unabschließbaren Bedeutungsgene-
rierung bisher unbekannteHorizonte entstehen lassen. Auf dieseWeise bezeugen
sie die prinzipielle Freiheit menschlichen Handelns.

Literatur

Adorno, Th. W. (2003a). Ästhetische Theorie. In ders., Gesammelte Schriften (Band 7). Frankfurt/M.:

Suhrkamp [Orig. 1970].

Adorno, Th. W. (2003b). Thesen zur Kunstsoziologie. In ders., Gesammelte Schriften (Band 10.1)

(S. 367–374). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1967].

Aristoteles (2008). Poetik (übers. und hrsg. v. Manfred Fuhrmann). Stuttgart: Reclam [um 335

v.Chr. entstanden].

Kunst

232

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Benjamin,W. (1991a). Das Kunstwerk imZeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. In ders.,

Gesammelte Schriften (Band I.2) (S. 471–508). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1939].

Benjamin, W. (1991b). Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In ders., Gesammel-

te Schriften (Band I.1) (S. 7–122). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1920].

Bernhard, T. (1988). Die Auslöschung. Ein Zerfall. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Billmann-Mahecha, E. (1996). Ästhetische Erfahrung und Enkulturation – gestalttheoretische

und kulturpsychologische Aspekte. Psychologie und Geschichte, 7(3), 217–229.

Boehm, G. (1981). Kunsterfahrung als Herausforderung der Ästhetik. In W. Oelmüller (Hrsg.),

Kolloquium Kunst und Philosophie (Band 1. Ästhetische Erfahrung) (S. 13–28). Paderborn:

Schöningh.

Boehm, G. (1986). Der stumme Logos. In A. Métraux & B. Waldenfels (Hrsg.), Leibhaftige Vernunft.

Spuren vonMerleau-Pontys Denken (S. 289–304). München: Fink.

Boesch, E. E. (1980). Kultur und Handlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern et al.: Huber.

Boesch, E. E. (1983). Das Magische und das Schöne. Zur Symbolik von Objekten und Handlungen.

Stuttgart: Frommann-Holzboog.

Boesch, E. E. (2000). Das lauernde Chaos. Mythen und Fiktionen im Alltag. Bern et al.: Huber.

Boesch, E. E. (2005). Von Kunst bis Terror. Über den Zwiespalt in der Kultur. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht.

Boesch, E. E. & Straub, J. (2007). Kulturpsychologie – Prinzipien, Orientierungen, Konzeptionen.

In G. Trommsdorff & H.-J. Kornadt (Hrsg.), Theorien und Methoden der kulturvergleichenden

Psychologie. (Enzyklopädie der Psychologie, Themenbereich C, Serie VII, Band 1) (S. 25–96).

Göttingen et al.: Hogrefe.

Bürger, P. (1974). Theorie der Avantgarde. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Celan, P. (2014). Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Han-

sestadt Bremen. In ders., Historisch-kritische Ausgabe. (Band XV.I) (S. 23–25). Frankfurt/M.:

Suhrkamp [Orig. 1958].

Croce, B. (1984). Die Geschichte auf den allgemeinen Begriff der Kunst gebracht. Hamburg: Meiner

[Orig. 1893].

Fiedler, K. (1991). Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit. In ders., Schriften zur Kunst

(Band 1) (S. 111–220). München: Fink [Orig. 1887].

Freud, S. (2000). Der Dichter und das Phantasieren. In ders., Studienausgabe (Band X. Bildende

Kunst und Literatur) (S. 169–179). Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1907].

Habermas, J. (1972). Bewußtmachende oder rettende Kritik – die Aktualität Walter Benjamins. In

S. Unseld (Hrsg.), Zur Aktualität Walter Benjamins (S. 173–223). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hauser, A. (1990). Sozialgeschichte der Kunst und Literatur. München: Beck [Orig. 1953].

Henrich, D. (1966). Kunst und Kunstphilosophie der Gegenwart. In W. Iser (Hrsg.), Immanente

Ästhetik – Ästhetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne (Poetik und Hermeneutik

II) (S. 11–32). München: Fink.

Imdahl, M. (1996a). Kunstgeschichtliche Bemerkungen zur ästhetischen Erfahrung. In ders., Ge-

sammelte Schriften (Band 3. Reflexion – Theorie – Methode) (S. 282–302). Frankfurt/M.:

Suhrkamp [Orig. 1972].

Imdahl, M. (1996b). Moderne Kunst und visuelle Erfahrung. In ders., Gesammelte Schriften (Band

1. Zur Kunst der Moderne) (S. 328–340). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1979].

Jauß, H. R. (1991). Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kunst

233

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kant, I. (2009). Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Meiner [Orig. 1790].

Menke, C. (1991). Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida.

Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Merleau-Ponty, M. (2003). Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens. In ders.,

Das Auge und der Geist. Philosophische Essays (S. 111–175). Hamburg: Meiner [Orig. 1952].

Merleau-Ponty, M. (2004). Das Sichtbare und das Unsichtbare. München: Fink [Orig. 1964].

Panofsky, E. (1975). Ikonologie und Ikonographie. Eine Einführung in die Kunst der Renaissance.

In ders., Sinn und Deutung in der bildenden Kunst (S. 36–67). Köln: Dumont.

Salzmann, S. (2018). Zur Rolle der Kunst in und für Ernst Boeschs Psychologie. In J. Straub, P.

Chakkarath & S. Salzmann (Hrsg.), Psychologie der Polyvalenz. Ernst Boeschs Kulturpsycholo-

gie in der Diskussion. Bochum: Westdeutscher Verlag (im Druck).

Sonderegger, R. (2004). Die Kunst als Sphäre der Kultur und die kulturwissenschaftliche Trans-

formation der Ästhetik. In F. Jaeger & J. Rüsen (Hrsg.), Handbuch der Kulturwissenschaften

(Band 3. Themen und Tendenzen) (S. 50–64). Stuttgart et al.: Metzler.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (2006). Darstellen, Sehen. Annotationen zum Verschwinden des Bildes als »Abbild«.

In F. Schwarzbauer & R. Köhnen (Hrsg.), Romain Finke – Arbeiten 1986–2006. Ravensburg:

Städtische Galerie.

Szondi, P. (2011). Theorie desmodernenDramas (1880–1950). In ders., Schriften (Band I) (S. 9–148).

Berlin: Suhrkamp [Orig. 1956].

Ullrich, W. (2001). Kunst, Künste, System der Künste. In K. Back, M. Fontius, F. Wolfzettel & B. Stein-

wachs (Hrsg.), Ästhetische Grundbegriffe (Band 3) (S. 556–616). Stuttgart et al.: Metzler.

Valsiner, J. (2014). An invitation to cultural psychology. Los Angeles et al.: Sage.

Waldenfels, B. (1990). Das Rätsel der Sichtbarkeit. Kunstphänomenologische Betrachtungen im

Hinblick auf den Status moderner Malerei. In ders., Der Stachel des Fremden (S. 204–224).

Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Warburg, A. (2010). Mnemosyne Einleitung. In ders., Werke in einem Band (S. 629–639). Berlin:

Suhrkamp [Orig. 1929].

Kunst

234

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Lernen

DorisWeidemann

Für die Konturierung der Kulturpsychologie sind die Auseinandersetzung mit
dem Handlungsbegriff sowie die Bestimmung von Kultur als »Handlungsfeld«
von zentraler Bedeutung (Boesch, 1991; Straub, 1999). Zugleich steht außer Fra-
ge, dass die Ziele, Regeln, Normen und Geschichten, die dieses Handlungsfeld
bereithält, von Menschen zunächst einmal gelernt werden müssen. Lernen stellt
damit eine fundamentale »Schnittstelle« zwischen kollektiv verfassten, sinn-
und bedeutungsstrukturierten Umwelten und dem Individuum dar, für die sich
jede Wissenschaft interessieren muss, die die wechselseitige Konstitution von
»Kultur« und »Psyche« zu verstehen sucht. Greift man auf die – gewiss all-
zu einfache – Metapher des »Außen« und »Innen« zurück, dann ist Lernen
der Prozess, durch den die äußerlich verfasste »Kultur« in innere Repräsenta-
tionen verwandelt wird, der Menschen mit dem Wissen und jenen Fertigkeiten
ausstattet, die ein Funktionieren in der Gesellschaft ermöglichen und Individu-
en als Mitglieder einer kulturellen Gemeinschaft ausweisen. Fragen danach, wie
Prozesse der »Enkulturation« oder »Aneignung von Kultur« im Kindes- und
Jugendalter zu konzeptualisieren seien, sind dabei in der kulturpsychologischen
Forschung fest verankert und unvermindert aktuell (z.B. Zittoun & Gillespie,
2015). Fest steht, dass es sich hierbei nicht um passive Akte der Internalisierung
externer Wissensbestände handelt, sondern um höchst aktive Prozesse der Sinn-
konstruktion und subjektiven Theoriebildung (eine kurze Zusammenfassung der
zurückliegendenDebatten gebenZittoun undGillespie, ebd.). Für dieKulturpsy-
chologie stellt das kindliche Hineinwachsen in die Kultur(en) jedoch nicht den
einzigen Forschungsgegenstand dar, der die Erkundung des Zusammenhangs von
Kultur und Lernen erlaubt. Angesichts steigender globaler Vernetztheit haben
Fragen danach, wie sich Menschen auf die Herausforderungen kultureller Dif-
ferenz und interkulturellen Kontakts lebenslang lernend einstellen, an Gewicht
gewonnen. So lassen sich insgesamt folgendeThemenbereiche zumGegenstands-
bereich der Kulturpsychologie zählen (auchwenn sie selbst sich dort nicht immer
verorten): (a) Kulturerwerb des Kindes, (b) (Zweit-)Kulturerwerb infolge von

235

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Migration und/oder Kulturkontakt, (c) interkulturelles Lernen in Instruktions-
settings und (d) kulturvergleichende Lernstilforschung. Sie seien nachfolgend
kurz skizziert:

Zentrale Themenbereiche einer Kulturpsychologie
des Lernens

Kulturerwerb des Kindes: Während Entwicklung und Lernen im Kindesalter
den klassischen Gegenstand der Entwicklungspsychologie darstellen, sind Über-
schneidungen mit kulturpsychologischen Anliegen unverkennbar. In der Tat
gewannen frühe Vertreter eines kulturpsychologischen Ansatzes (z.B. Lev S.
Vygotskij, Jerome S. Bruner) ihre Einsichten in die Bedeutung kollektiver Sinn-
systeme gerade durch ihreBeschäftigungmit kindlichenLern- undEntwicklungs-
prozessen. Aus kulturpsychologischer Sicht sind Fragen nach allgemeingültigen
Beschreibungen von Lernschritten (z.B. hinsichtlich der Begriffsbildung, Kölbl,
2004) ebenso relevant wie Fragen nach dem Erwerb kulturspezifischer Denk-
und Handlungsmuster (stellvertretend z.B. Fung, 2006; Yamaguchi & Ariizu-
mi, 2006). Arbeiten, die sich in kulturvergleichender Weise mit dem Erwerb
von Werte-, Normen- und Regelsystemen bestimmter (insbesondere außerame-
rikanischer) Gesellschaften beschäftigen, leisten nicht nur einen Beitrag zum
Verständnis ausgewählter Kulturen, sondern prüfen auch Universalitätsansprü-
che »westlicher« Theorien (z.B. Theorien derMoralentwicklung, Fung, 2006).
Indem sie emische Konzepte (weiter-)entwickeln (z.B. amae, Yamaguchi &
Ariizumi, 2006), sind diese Arbeiten Bestandteil des weitergefassten Programms
zur Formulierung indigener Psychologien. Die Nähe zu Zielen und Thematiken
kulturanthropologischer Forschung ist gleichfalls unverkennbar (vgl. z.B. Shwe-
der, 1991).

(Zweit-)Kulturerwerb infolge von Migration und Kulturkontakt: Unter den
Stichworten »kulturelle Anpassung«, »Akkulturation« oder »interkulturelles
Lernen« gilt Forschung in diesem Bereich insbesondere Fragen danach, wie
sich Menschen nach einem Umzug ins Ausland an neue kulturelle Umgebun-
gen anpassen, was sie im Kulturkontakt lernen und welche Strategien sie hierbei
anwenden (z.B. Weidemann, 2004). Die – überwiegend im Bereich der Sozi-
alpsychologie und des Internationalen Managements angesiedelte – Forschung
ist typischerweise auf die praktischen Herausforderungen ausgerichtet, die der
Umgangmit kulturellerDifferenz bereithält, denn anders als bei der Primärenkul-
turation ist beim interkulturellen Lernen von Erwachsenen mit eigenen Formen

Lernen

236

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


des Widerstands zu rechnen: Die neue Kultur fordert Gewusstes, Verinnerlich-
tes, für selbstverständlich Gehaltenes heraus und wird häufig als verunsichernd
erlebt.

In jüngerer Zeit ist zu beobachten, dass sich die »interkulturelle« psycho-
logische Forschung einem non-essentialistischen Kulturbegriff öffnet und die
multikulturelle Verfasstheit von Identitäten und Lebenswelten stärker berück-
sichtigt (siehe z.B. die einschlägigenVeröffentlichungen im International Journal
of Intercultural Relations). Die Annahme, im »Kulturkontakt« träfen jeweils
monokulturell sozialisierte Akteure aufeinander, wird zunehmend infrage ge-
stellt; zugleich werden Anstrengungen sichtbar, Forschung zu verschiedenen
Zielgruppen (z.B. Auslandsentsandte, internationale Studierende, Migrant_in-
nen) theoretisch zu integrieren (Gonzalez-Loureiro et al., 2015). »Kulturelle
Anpassung« wird dabei vermehrt als interaktionales Geschehen betrachtet, das
nicht nur die mobile Person betrifft, sondern auch jene, mit denen sie in Kontakt
tritt. Mit Begriffen wie dem der »Coculturation« wird dem Umstand Rech-
nung getragen, dass Menschen stets in einem komplexen Gefüge von (einander
bisweilen auch widerstreitenden) Kulturen leben, denen Neuankömmlinge eine
weitere Perspektive und Praxis hinzufügen, die Neujustierungen auf allen Seiten
nach sich ziehen (Curtin, 2013, S. 280). Generell nähern sich interkulturelle (so-
zial-)psychologische Arbeiten damit einem kulturpsychologischen Standpunkt
an.

Interkulturelles Lernen in Instruktionssettings: Während interkulturelles Ler-
nen im Ausland spontan (wenngleich nicht automatisch) stattfindet, wird inter-
kulturelles Lernen in Trainings oder Seminaren (in Schule, Hochschule, Orga-
nisationen oder Unternehmen) methodisch angeleitet und ist auf ausgewählte
Inhalte ausgerichtet. Ziel ist es, Menschen auf eine interkulturelle Praxis (insbe-
sondere aufAuslandsaufenthalte) vorzubereiten und, ganz generell, Einstellungen
und soziale Fertigkeiten auszubilden, die für das produktive gesellschaftliche
Miteinander in globalisierten Lebenszusammenhängen undmultikulturellenGe-
sellschaften erforderlich sind. Der Instruktionsprozess ist auf das Lernziel »inter-
kulturelle Kompetenz« gerichtet, welche üblicherweise als mehrdimensionales
Konstrukt mit Teilkompetenzen auf kognitiver, emotionaler undHandlungsebe-
ne gedacht wird (z.B. Straub, 2007). Entsprechend ist der Lernprozess auf allen
diesen drei Ebenen anzuregen, zu steuern und voranzutreiben (z.B. Thomas,
2016). Die Vermittlung interkultureller Kompetenz ist – zum Teil kritisch – in
den letzten Jahren auch imBereich derKulturpsychologie diskutiertworden (z.B.
Straub, 2011;Weidemann, 2014;Weidemann et al., 2010). Entsprechend den un-
terschiedlichen Instruktionssettings existieren dabei inhaltliche, theoretische und

Lernen

237

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


methodische Anknüpfungspunkte zur interkulturellen Fremdsprachendidaktik,
Pädagogik und Erwachsenenbildung.

Kulturvergleichende Lernstilforschung: Schließlich sind auch Fragen nach kul-
turell unterschiedlichen Lernstilen für die Kulturpsychologie von Interesse (z.B.
Kember & Watkins, 2010). Kulturvergleichende Forschung ermöglicht hier ein
tieferes Verständnis bestimmter Lernkulturen sowie die kritische Revision von
Theorien, die überwiegend durch Untersuchungen »westlicher« Proband_in-
nen gewonnen wurden (ebd.).

Konstituenteneines spezifischkulturpsychologischenBlicks
auf Lernen

Die Zusammenschau der vier aufgeführten Themenfelder verweist auf die gro-
ße Bandbreite kulturpsychologisch interessanter Fragestellungen in Bezug auf
menschliches Lernen. Sie dient der Akzentuierung und Systematisierung von
Forschungsperspektiven, zielt dabei jedoch keineswegs auf Vollständigkeit und
erhebt auch nicht den Anspruch, völlig trennscharfe Unterscheidungen zu tref-
fen. Im Gegenteil: Ganz offensichtlich weisen die unterschiedenen Felder zahl-
reiche Schnittstellen auf, die forschend produktiv bearbeitet werden können.
Die Unterscheidung ist allerdings hilfreich, wenn es darum geht, eine Über-
sicht über jeweils prominente (Lern-)Theorien zu gewinnen, denn jenseits der
psychologischen Minimalbestimmung von Lernen als Prozess, »der zu relati-
ven stabilen Veränderungen im Verhalten oder im Verhaltenspotential führt und
auf Erfahrung aufbaut« (Zimbardo, 1988, S. 227), werden zur Untersuchung
der verschiedenen Forschungsgegenstände jeweils unterschiedliche psychologi-
sche Lerntheorien herangezogen beziehungsweise entwickelt. An dieser Stelle
kann aus Platzgründen auf diese Theorien nicht eingegangen werden. Stattdes-
sen sei kurz skizziert, welche spezifischen Merkmale ein kulturpsychologischer
Blick – über alle Themenfelder hinweg – auf Lernen und Lernende auszeichnet:

Kulturpsychologische Forschung vertritt, erstens, einMenschenbild, das Ler-
nende als Menschen begreift, die sich beständig mit den Anforderungen und
Möglichkeiten einer sinn- und bedeutungsstrukturiertenWirklichkeit aktiv und
passiv auseinandersetzen (müssen) und sich dabei selbst verändern. Dabei nimmt
sieMenschen stets inGänze indenBlick: als fühlende, planende, interpretierende,
handelnde Wesen, die sich über ihre psychische Verfasstheit und die Verschrän-
kung ihrer Subjektivität mit kollektiven Sinnsystemen in jeweils variierendem
Ausmaß imKlaren sind. Aus demMenschenbild resultiert, zweitens, eine spezifi-

Lernen

238

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sche Forschungshaltung: Sie legt den Fokus auf die individuelle Konstruktion von
Sinn- und Bedeutung und fragt nach der subjektiven Verfasstheit von Akteuren
in bestimmten kulturellen Umwelten. Sie ist deshalb besonders anschlussfähig
für konstruktivistische, humanistische und subjektwissenschaftliche Ansätze der
Psychologie. Das kulturpsychologische Interesse am Lernen richtet sich, drit-
tens, auf bestimmte Forschungsgegenstände. Es gilt Prozessen der Aneignung von
Kultur(en) (im Sinne von Enkulturation, Akkulturation, Kulturlernen und in-
terkulturellem Lernen), denModeratoren und (Teil-)Ergebnissen dieser Prozesse
sowie denmit ihnen verbundenenHerausforderungen,Widerständen oder Freu-
den. Kulturpsychologische Forschung kann, viertens, auf einen ausgearbeiteten
Handlungsbegriff zurückgreifen, der eineKonzeptualisierung vonLernen alsHan-
deln ermöglicht, ohne auf intentionale Formen des Handelns beschränkt zu sein
(Straub, 2010). Kulturpsychologie bietet, fünftens, eine ausgearbeiteteMethodo-
logie interpretativer Forschung, diemitGewinn auf lernbezogene Fragestellungen
angewendet werden kann. Sie ist, sechstens, durch eine große interdisziplinäre Of-
fenheit gekennzeichnet, die Schnittstellen zur Kulturanthropologie, Pädagogik,
Soziologie, Geschichtswissenschaft, Sprachwissenschaft, Philosophie, Psychiatrie
und anderen Disziplinen explizit anerkennt und produktiv nutzt. Sie ist, siebtens
und letztens, einer kritischen Perspektive verpflichtet, die zum Beispiel Lernzie-
le, Lerntheorien oder Selbstentwürfe von Lernenden im Lichte übergeordneter
Diskurse kritisch beleuchtet und etwa auf ihre Einbettung in bestehende Macht-
verhältnisse hin überprüft.

Literatur

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Curtin, M. L. (2013). Coculturation. Toward a critical theoretical framework of cultural adjustment.

In T. K. Nakayama & R. T. Halualani (Hrsg.), The handbook of critical intercultural communica-

tion (S. 270–285). Malden, MA: Wiley-Blackwell.

Fung, H. (2006). Affect and early moral socialization. Some insights and contributions from in-

digenous psychological studies in Taiwan. In U. Kim, K.-S. Yang & K.-K. Hwang (Hrsg.),

Indigenous and cultural psychology. Understanding people in context (S. 175–196). New York

et al.: Springer.

Gonzalez-Loureiro, M., Kiessling, T. & Dabic, M. (2015). Acculturation and overseas assign-

ments. A review and research agenda. International Journal of Intercultural Relations, 49,

239–250.

Kember, D. & Watkins, D. (2010). Approaches to learning and teaching by the Chinese. In M. Har-

ris Bond (Hrsg.), The Oxford handbook of Chinese psychology (S. 169–185). Oxford: Oxford

University Press.

Lernen

239

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kölbl, C. (2004). Geschichtsbewußtsein im Jugendalter. Grundzüge einer Entwicklungspsychologie

historischer Sinnbildung. Bielefeld: transcript.

Shweder, R.A. (1991). Thinking through cultures. Expeditions in cultural psychology. Cambridge,

MA: Harvard University Press.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (2007). Kompetenz. In ders., A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch in-

terkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungsfelder

(S. 35–47). Stuttgart et al.: Metzler.

Straub, J. (2010). Lerntheoretische Grundlagen. In A.Weidemann, J. Straub & S. Nothnagel (Hrsg.),

Wie lehrt man interkulturelle Kompetenz? Theorie, Methoden und Praxis in der Hochschulaus-

bildung (S. 31–98). Bielefeld: transcript.

Straub, J. (2011). Was ist undwas will »Kulturpsychologie« heute? InW. Dreyer & U. Hößler (Hrsg.),

Perspektiven interkultureller Kompetenz (S. 21–38). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Thomas, A. (2016). Interkulturelle Psychologie. Verstehen und Handeln in internationalen Kontexten.

Göttingen et al.: Hogrefe.

Weidemann, A., Straub, J. & Nothnagel, S. (Hrsg.). (2010).Wie lehrt man interkulturelle Kompetenz?

Theorie, Methoden und Praxis in der Hochschulausbildung. Bielefeld: transcript.

Weidemann, D. (2004). Interkulturelles Lernen. Erfahrungen mit dem chinesischen ›Gesicht‹. Deut-

sche in Taiwan. Bielefeld: transcript.

Weidemann, D. (2014). Hochschulmodule zur Vermittlung »Interkultureller Kompetenz«: Beitrag

zur Anerkennung kultureller Differenz oder moderner Ablasshandel in Zeiten der Globali-

sierung? In K.-J. Bruder, C. Bialluch & B. Lemke (Hrsg.),MachtwirkungundGlücksversprechen.

Gewalt und Rationalität in Sozialisation und Bildungsprozessen (S. 127–141). Gießen: Psy-

chosozial.

Yamaguchi, S. & Ariizumi, Y. (2006). Close interpersonal relationships among Japanese. Amae as

distinguished from attachment. In U. Kim, K.-S. Yang & K.-K. Hwang (Hrsg.), Indigenous and

cultural psychology. Understanding people in context (S. 163–174). New York et al.: Springer.

Zimbardo, P.G. (1988). Psychologie (5. Aufl.). Berlin et al.: Springer.

Zittoun, T. & Gillespie, A. (2015). Internationalization: How culture becomes mind. Culture & Psy-

chology, 21(4), 477–491.

Lernen

240

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Norbert Groeben

Begriffsentwicklungen

Um den Stellenwert und die Funktion des Gegenstandes »Literatur« inner-
halb einer Kulturpsychologie zu umreißen, bedarf es einer Begriffsexplikation
sowohl von »Kultur« als auch »Literatur«. Nachdem sich die Kulturpsycholo-
gie als Gegenentwurf zum Mainstream der naturwissenschaftlichen Psychologie
(sowie zur kulturvergleichenden Psychologie) ausführlich um eine Selbstexpli-
kation und Rechtfertigung bemühen musste, ist das für den »Kultur«-Begriff
einfacher als für den der »Literatur«. Denn »Kultur« kann man als Deu-
tungs- und Bewertungsmuster identifizieren, die in überindividuellen Strukturen
und Institutionen genauso wie in individuellen Handlungen und Verhaltenswei-
sen enthalten sind und damit eine Form von praktischem Wissen darstellen
(Boesch, 1980). Ein praktisches Wissen, das alle psychischen Tatbestände prä-
gend durchzieht und konstitutiv fundiert, weswegen»Kulturpsychologie« keine
(zusätzliche) Teildisziplin der Psychologie ist, sondern eine alle Teildisziplinen
umfassende grundlegende (Psychologie-)Konzeption (Straub, 2004).

Der Komplexität undDifferenziertheit einer solch umfassenden (Fach-)Kon-
zeptionmuss auchder»Literatur«-Begriff entsprechen,willmannicht vomDefi-
nitorischen her die empirisch möglichen und fruchtbaren kulturpsychologischen
Fragestellungen vorab und damit unzulässig einschränken. Interessanterweise hat
der »Literatur«-Begriff im interdisziplinären Zusammenspiel von (hermeneuti-
schen) Literatur- und (empirischen) Sozialwissenschaften genau einen solchen
Gewinn anUmfang undKomplexität zu verzeichnen.Dabei geht es in Parallelität
zur Entwicklung derKulturpsychologie umdie zweiteHälfte des 20. Jahrhunderts
(die natürlich ebenfalls vorhandenen Entwicklungen des »Literatur«-Begriffs
vom 17. bis 19. Jahrhundert sind hier nicht relevant). Nach Ende des Zweiten
Weltkriegswurde unter»Literatur«prototypisch imSinne einer bildungsbürger-
lichen Kanon-Orientierung vor allem die sogenannte »Höhenkamm«-Literatur
verstanden. Diese Fokussierung wurde in den 1960er und 70er Jahren nicht nur

241

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


der jüngeren Generation suspekt, weil darunter auch die Literaten der »inneren
Emigration« (während der Zeit des Nationalsozialismus) fielen, die sich zudem
vom Literarischen her als eher epigonal unkreativ erwiesen. Außerdem konnte ei-
nemunvoreingenommenenBlick aufdasLiteratursystemnicht verborgenbleiben,
dass unter quantitativemAspekt pragmatische und populäreTexteweitmehr rezi-
piertwurden als die literarischen»Klassiker«.DieEinbeziehung von sogenannter
»Trivial«- und »Konsum«-Literatur in den 1970er und 80er Jahren blieb mit
der negativen Konnotation dieser Begriffe allerdings zunächst weiter der tradi-
tionellen Hochwertung der fiktional-ästhetischen Literaturauffassung verhaftet
(Weimar, 2011). Das änderte sich erst (grundlegend), als in den 1990er Jahren
der Anspruch der Gesellschaft auf einen empirischen Nachweis des Bildungser-
folgs der Institution Schule zu systematischen Lernstandserhebungen führte (mit
dem bekanntesten Beispiel PISA: Deutsches PISA-Konsortium, 2001; Klieme et
al., 2010). Wegen der einfacheren Testbarkeit standen hier nun Informationstex-
te (literaturwissenschaftlich: pragmatische [Gebrauchs-]Texte) im Vordergrund
(einschließlich sogenannter »diskontinuierlicher Texte« wie Tabellen und Gra-
fiken). Der Anteil primär ästhetischer Texte ist bei PISA so gering (ca. 13%), dass
komplementär zu den ersten Nachkriegs-Jahrzehnten nun die Relevanz von lite-
rarisch-fiktionalenTexten für einen umfassenden, adäquaten»Literatur«-Begriff
angemahnt werden muss. Kulturpsychologische Frageperspektiven können und
sollten sich also sowohl auf die Textkategorie Fiktion wie Non-Fiktion beziehen,
und zwar deskriptiv ohne bildungsspezifischeWertungseinschränkungen.

Konstruktivität der Textverarbeitung

Diese weite, umfassende Gegenstandsbestimmung wird nicht zuletzt durch das
zentrale Charakteristikum der Textverarbeitung gerechtfertigt, das interessanter-
weise in der zweitenHälfte des 20. Jahrhunderts sowohl von der hermeneutischen
Literaturwissenschaft wie der empirischen Psychologie herausgearbeitet worden
ist: die kognitiveKonstruktivität der Informationsverarbeitung (vgl. Christmann,
2015)! In der Psychologie ist ausgehend von pragmatischen Informationstex-
ten auf unterschiedlichste Weise immer wieder nachgewiesen worden, dass jede
Sprach- und Textrezeption nicht nur eine passive Aufnahme, sondern zugleich
eine aktive Produktion von Information darstellt, die sich vor allem in der
konstruktiven Verbindung mit dem vorhandenen Vorwissen manifestiert (vgl.
Christmann & Groeben, 1999; Groeben, 2006; Hörmann, 1976). Zeitlich pa-
rallel, allerdings theoretisch unabhängig, ist auch in der Literaturästhetik durch

Literatur

242

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die Semiotik (vgl. Eco, 1977) und insbesondere die sogenannte Konstanzer Re-
zeptionsästhetik (Iser, 1972; Jauss, 1977) verdeutlicht worden, dass literarisch-
fiktionale Texte unvermeidbar »Leerstellen« enthalten, die vom Leser in der Re-
zeption auf-/ausgefüllt werden (müssen), sodass die (leserseitige) Textrezeption
als (produktive) Vollendung des literarischen Werks anzusehen ist. Die kogniti-
ve Konstruktivität der Textverarbeitung kann daher disziplinenübergreifend als
zentrale Einsicht derWissenschaft/en in Bezug auf Fiktion wie Non-Fiktion gel-
ten. Diese im letzten halben Jahrhundert theoretisch wie empirisch elaborierte
grundsätzliche Gemeinsamkeit der (Verarbeitung von) fiktionalen und nicht-
fiktionalen Texte(n) hat für die auf Literatur bezogene kulturpsychologische For-
schung/Analyse entscheidende Konsequenzen: Soweit in (fiktionalen wie nicht-
fiktionalen) Texten kulturelle Deutungs- und Bewertungsmuster enthalten sind,
werden sie nicht passiv übernommen, sondern mit kognitiver Konstruktivität
verarbeitet, das heißt gegebenenfalls modifiziert oder sogar abgelehnt. Es ist dies
das Konzept der Ko-Konstruktion, das für alle Angebote der Gesellschaft an ih-
re Mitglieder bezüglich der gesellschaftlichen Teilhabe gilt (vgl. Groeben, 2004;
Youniss, 1994). Und soweit sich diese Teilhabe unter Rückgriff auf Texte voll-
zieht, verschränken sich Textrezeption und -produktion zur Entwicklung von
kultureller Kompetenz des gesellschaftlich handlungsfähigen Subjekts (vgl. Hur-
relmann, 2002).

Rezeption und Produktion von Fiktion und Non-Fiktion

Die bisherige kulturpsychologische Forschung zum Gegenstandsbereich »Lite-
ratur« lässt sich daher unter systematisierender Zielsetzung in das Vierfelder-
Schema der beiden Dimensionen Produktion – Rezeption und Fiktion – Non-
Fiktion einordnen. Aus Gründen der Umfangsbeschränkung können hier dazu
nur Stichworte angeführt werden:

Rezeption und Produktion von Non-Fiktion: Verarbeitung von (didakti-
schen) Lehrtexten (Verbindung mit Vorwissen, Lernstrategien: Christmann &
Groeben, 2009); Bewertung von Persuasionstexten (Erkennen von Autor-Inten-
tionen;Widerstand gegen Framing-Manipulation); Geschlechterunterschiede in
der Bewältigung der pubertären Lesekrise (Groeben &Hurrelmann, 2004); Pro-
duktion von Lehrtexten: Lernen durch Lehren (Renkl, 2010); kommunikative
Interaktion in FormvonArgumenten:mit demZiel einer idealen Sprechsituation
(Habermas, 1981) und Fairness beim Argumentieren (Groeben & Christmann,
2005) zur Schaffung beziehungsweise Stabilisierung von sozialerGemeinsamkeit.

Literatur

243

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Rezeption und Produktion von Fiktion: Zentrale Funktion des Erzählens
(Groeben & Christmann, 2012); Entwicklung von Fiktionsbewusstsein bereits
in der frühen Kindheit (u. a. durch Als-ob-Spiele etc.: Groeben & Dutt, 2011);
Fähigkeit zu Realitäts-Fiktions-Unterscheidung als medienkritische Grundkom-
petenz (Appel, 2005); Fiktionsrezeption als Probehandeln für Lebensrealität
(Pette, 2001); Erzählstruktur des autobiografischen Gedächtnisses (Brockmeier,
2015); Funktion für die Identitätsbildung (Straub, 1998), auch durch Selbst-Uto-
pien (Obliers, 2002); Funktionsbreite von (Biblio-)Therapie (Petzold & Orth,
2005) bis zu den »kleinen Erzählungen« der (allerdings auch ko-konstruktiven)
Enkulturation in dieWerte der jeweiligen Gesellschaft.

Kulturpsychologie (der Literatur) als integratives Projekt

Der Wandel zu den »kleinen Erzählungen«, seien es die von gesellschaftlichen
Teilgruppen oder einzelnen Individuen sowohl in Bezug auf Vergangenes wie
Zukünftiges, führt zu einer kulturpsychologischen Forschung als narrative Psy-
chologie auf Objekt- wie Metaebene: Zum einen geht es um Erzählungen als
Gegenstand, zum anderen ist die dieser zeitlichen Veränderung gerecht werdende
Erklärungsstruktur ebenfalls eine narrative: im Sinne von Dantos geschichtlich-
narrativer Erklärung (Danto, 1980). Allerdings weist die kulturpsychologische
Forschung bisher (vgl. Straub, 2010a; 2010b) noch deutlich zu wenig solcher Er-
klärungsversuche auf, um sie berechtigterweise eine narrative Psychologie (und
nicht nur Psychologie der Narration) zu nennen. Deshalb ist auch einleitend
die Entwicklung des umfassenden »Literatur«-Begriffs zur Demonstration in
Form einer solchen narrativen Erklärung rekonstruiert worden. Hier kann die
Kulturpsychologie sicher zukünftig stark von der interdisziplinären Verbindung
zur Literaturwissenschaft profitieren, denn mentalitäts-, sozial- und klassische
geistesgeschichtlicheAnalysen gehen notwendigerweise narrativ vor (Bachmann-
Medick, 2001).Damit ist eine substanzielle Stärkungdieses Erklärungstyps neben
den beiden anderen von Straub für handlungstheoretischeAnalyse herausgearbei-
teten Typen des praktischen Syllogismus (in Bezug auf Handlungsgründe) und
der Rekonstruktion von Handlungsmustern (als regelgeleitetem Handeln) mög-
lich. Aber der weite »Literatur«-Begriff mit der Einbeziehung der Forschung
zu Non-Fiktion-Texten zeigt, dass auch die klassische subsumptionstheoretische
Erklärung durch Rückgriff auf Ursachen (und die darauf bezogenen Gesetzmä-
ßigkeiten) durchaus kulturpsychologische Relevanz beanspruchen kann. Hand-
lungsgründe und -muster können eben auch durchaus als Handlungsursachen

Literatur

244

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


fungieren und nachgewiesen werden (vgl. Groeben, 1986). Umfassende kultur-
psychologische Forschung (nicht nur, aber gerade auch zu Literatur) eröffnet
daher die Möglichkeit und sollte sich dem Anspruch stellen, alle Erklärungs-
strukturen von der Ursachen- über die Gründe- und Regel- bis zur narrativen
Erklärung zu verbinden. In diesem Sinn enthält gerade die Kulturpsychologie die
einzigartige Chance, das Schisma von verstehender und erklärender Psychologie
konstruktiv zu überwinden!

Literatur

Appel,M. (2005). RealitätdurchFiktionen. Rezeptionserleben,MedienkompetenzundÜberzeugungs-

änderungen. Berlin: logos.

Bachmann-Medick, D. (2001). Literatur – ein Vernetzungswerk. Kulturwissenschaftliche Analy-

sen in den Literaturwissenschaften. In H. Appelsmeyer & E. Billmann-Mahecha (Hrsg.),

Kulturwissenschaft. Felder einer prozeßorientierten wissenschaftlichen Praxis (S. 215–239).

Weilerswist: Velbrück.

Boesch, E. E. (1980). Kultur und Handlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern et al.: Huber.

Brockmeier, J. (2015). Beyond the archive. Memory, narrative, and the autobiographical process. Ox-

ford: Oxford University Press.

Christmann, U. (2015). Lesen als Sinnkonstruktion. In U. Rautenberg & U. Schneider (Hrsg.), Le-

sen – Ein Handbuch (S. 169–184). Berlin et al.: deGruyter.

Christmann, U. & Groeben, N. (1999). Psychologie des Lesens. In B. Franzmann, K. Hasemann, D.

Löffler & E. Schön (Hrsg.), Handbuch Lesen (S. 145–223). Baltmannsweiler: Schneider.

Christmann, U. & Groeben, N. (2009). Anforderungen und Einflussfaktoren bei Sach- und In-

formationstexten. In N. Groeben & B. Hurrelmann (Hrsg.), Lesekompetenz (S. 150–173).

Weinheim: Juventa.

Danto, A.C. (1980). Analytische Philosophie der Geschichte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Deutsches PISA-Konsortium (Hrsg.). (2001). PISA 2000. Basiskompetenzen von Schülerinnen und

Schülern im internationalen Vergleich. Opladen: Leske + Budrich.

Eco, U. (1977). Das offene Kunstwerk. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Groeben, N. (1986). Handeln, Tun, Verhalten. Einheiten einer verstehend-erklärenden Psychologie.

Tübingen: Francke.

Groeben, N. (2004). (Lese-)Sozialisation als Ko-Konstruktion – Methodisch-methodologische

Problem-(Lösungs-)Perspektiven. In N. Groeben & B. Hurrelmann (Hrsg.), Lesesozialisation

in der Mediengesellschaft (S. 145–168). Weinheim: Juventa.

Groeben, N. (2006). Historische Entwicklung der Sprachpsychologie. In J. Funke & P.A. Frensch

(Hrsg.), Handbuch der Allgemeinen Psychologie – Kognition (S. 575–583). Göttingen et al.:

Hogrefe.

Groeben, N. & Christmann, U. (2005). Argumentationsintegrität als Zielidee im Rechtssystem? In

K.D. Lerch (Hrsg.), Recht verhandeln. Argumentieren, Begründen und Entscheiden im Diskurs

des Rechts (S. 155–201). Berlin et al.: deGruyter.

Literatur

245

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Groeben, N. & Christmann, U. (2012). Narration in der Psychologie. In M. Aumüller (Hrsg.), Narra-

tivität als Begriff (S. 299–321). Berlin et al.: deGruyter.

Groeben, N. & Dutt, C. (2011). Fiktionskompetenz. In M. Martinez (Hrsg.), Handbuch Erzähllitera-

tur (S. 63–68). Stuttgart et al.: Metzler.

Groeben, N. & Hurrelmann, B. (Hrsg.). (2004). Sonderheft Geschlecht und Lesen/Mediennutzung.

Siegener Periodicum zur Internationalen Empirischen Literaturwissenschaft. Frankfurt/M.: Pe-

ter Lang.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns (2 Bände). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hörmann, H. (1976).Meinen und Verstehen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hurrelmann, B. (2002). Zur historischen und kulturellen Relativität des »gesellschaftlich hand-

lungsfähigen Subjekts« als normativer Rahmenidee von Medienkompetenz. In N. Groe-

ben & B. Hurrelmann (Hrsg.),Medienkompetenz (S. 111–126). Weinheim: Juventa.

Iser, W (1972). Der implizite Leser. München: Fink.

Jauss, H. R. (1977). Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Klieme, E., Artelt, C., Hartig, J., Jude, N., Köller, O., Prenzel, M., Schneider, W. & Stanat, P. (Hrsg.).

(2010). PISA 2009. Bilanz nach einem Jahrzehnt. Münster: Waxmann.

Obliers, R. (2002). Subjektive Welten. Identitätsentwürfe und Prognosen. Frankfurt/M.: VAS.

Pette, C. (2001). Psychologie des Romanlesens. Weinheim: Juventa.

Petzold, H.G. & Orth, I. (Hrsg.). (2005). Poesie und Therapie. Bielefeld: Aisthesis.

Renkl, A. (2010). Lernen durch Lehren. In D.H. Rost (Hrsg.), Handwörterbuch Pädagogische Psy-

chologie (S. 466–471). Weinheim: Beltz.

Straub, J. (1998). Geschichten erzählen, Geschichte bilden. Grundzüge einer narrativen Psy-

chologie historischer Sinnbildung. In ders. (Hrsg.), Erzählung, Identität und historisches

Bewusstsein (S. 81–169). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Straub, J. (2004). Kulturwissenschaftliche Psychologie. In F. Jäger & J. Straub (Hrsg.), Handbuch

der Kulturwissenschaften, Band 2: Paradigmen und Disziplinen (S. 568–591). Stuttgart et al.:

Metzler.

Straub, J. (2010a). Handlungstheorie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch Qualitative For-

schung in der Psychologie (S. 107–122). Wiesbaden: VS.

Straub, J. (2010b). Erzähltheorie/Narration. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch Qualitative

Forschung in der Psychologie (S. 136–150). Wiesbaden: VS.

Weimar, K. (2011). Literatur. In G. Lauer & C. Ruhrberg (Hrsg.), Lexikon Literaturwissenschaft. Hun-

dert Grundbegriffe (S. 174–178). Stuttgart: Reclam.

Youniss, J. (1994). Soziale Konstruktion und psychische Entwicklung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Literatur

246

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Macht

Hans-JürgenWirth

»Keine Macht für niemand« lautete einer der Slogans der 68er-Bewegung. Und
Jacob Burckhardt schrieb schon 100 Jahre früher in seinenWeltgeschichtliche[n]
Betrachtungen: »Und nun ist die Macht an sich böse, gleichviel wer sie ausübe«
(Burckhardt, 1929 [1868], S. 73). Aber die Student_innen des PariserMai 68 for-
derten nicht nur die Abschaffung der Macht, sondern formulierten auch: »Die
Phantasie an die Macht!«, und: »Alle Macht dem Volke!«. Macht ist offen-
bar ein schillerndes Phänomen, das höchst ambivalente Gefühle, Fantasien und
Wertungen auslöst. Macht wird einerseits entwertet, verdammt, gar verteufelt;
andererseits gilt ihr unsere Faszination.

Macht ist faszinierend, wenn man als Individuum über sie verfügt oder wenn
man sich mit anderen zu einer Gruppe, Organisation oder sozialen Bewegung
zusammenschließt. Aber man erfährt sie sowohl individuell als auch imKollektiv
als einengend oder gar bedrohlich, wenn man der Macht anderer mehr oder we-
niger ohnmächtig ausgesetzt ist.

Macht – Grundlegende Differenzierungen
eines komplexen Phänomens

Als Entscheidungs- und Handlungsmacht souveräner Subjekte ist Macht positiv
konnotiert (Schwietring, 2010) undwird auf politischer Ebenemit Freiheit, Gestal-
tungsmöglichkeiten und Selbstbestimmung verbunden. Auf der psychologischen
Ebene der Persönlichkeitsentwicklung ist sie mit konstruktiven Eigenschaften wie
Selbstwirksamkeit, Selbstbewusstsein, Selbstfürsorge, gesundem Narzissmus, Füh-
rungsqualitäten,Durchsetzungsfähigkeit und demMut zuVisionen assoziiert. Dass
dieseZusammenhängetatsächlichwirksamsind, istdurchzahlreichesozialpsycholo-
gische Studien empirisch belegt (Guinote &Vescio, 2010). In aufgabenorientierten
Zusammenhängen führen subjektive Gefühle von Macht zu einem kontaktfreudi-
genVerhaltenundzumoffenenAusdruckvonpositivenEmotionen (Keltner, 2016).

247

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Da Macht immer über jemanden ausgeübt wird, kann sie aber auch als
Ausdruck von ungleich verteilten Handlungs- und Entscheidungsmöglichkeiten
aufgefasst und insofern negativ bewertet werden. Auf gesellschaftlicher Ebene
wird Macht mit Unfreiheit, Ungleichheit, Unterdrückung, Autoritarismus, Aus-
beutung, Korruption, Gewalt und auf psychologischer Ebene mit Egoismus,
Eitelkeit, Rücksichtslosigkeit, Machtbesessenheit, Größenwahn und pathologi-
schem Narzissmus in Verbindung gebracht. Auch diese Zusammenhänge sind
empirisch belegt.Wie dasMilgram-Experiment (Milgram, 1997 [1974]) und das
Stanford-Gefängnis-Experiment (Zimbardo et al., 2005) zeigen, können Men-
schen, die sich in Machtpositionen befinden, relativ leicht dazu verführt werden,
sich unethisch zu verhalten und ihre Verfügungsgewalt ungehemmt auszuleben.
Dies gilt insbesondere, wenn ein starkes Machtgefälle vorliegt.

Neben den Auswirkungen, die Macht auf die Machtausübende beziehungs-
weise den Machtausübenden selbst hat, müssen auch die Auswirkungen auf das
Objekt der Machtausübung betrachtet werden. Soziale Positionen, die mit ge-
ringenMachtoptionen ausgestattet sind, werden von Gefühlen der Hilflosigkeit,
Ohnmacht, Unsicherheit und des Kontrollverlusts begleitet. Die Machtunter-
worfenen leiden subjektiv unter ihrer Machtlosigkeit und diese hat gravierende
negative Auswirkung auf ihr psychosoziales Wohlbefinden und sogar ihren kör-
perlichen Gesundheitszustand (Rivers & Josephs, 2010).

Auch wenn Macht zahlreiche gesellschaftlich unerwünschte Auswirkungen
hat, darf nicht übersehen werden, dass Macht ein elementarer Bestandteil des
menschlichen Zusammenlebens ist, der alle sozialen, kulturellen, politischen und
gesellschaftlichen Verhältnisse prägt. Da Macht konstitutiv für alle gesellschaft-
lichen Prozesse ist, kommt ihr eine konstruktive, Struktur schaffende Funktion
zu. Sie spielt in der Mann-Frau-Beziehung ebenso eine Rolle wie in der The-
rapeut_in-Patient_in-Beziehung, in einer Gruppe von Jugendlichen ebenso wie
in allen möglichen Gruppierungen, Vereinen, Organisationen und Institutionen
(Benjamin, 1996).Macht ist notwendig, weil das Zusammenleben derMenschen
durch gesellschaftliche Regeln, Hierarchisierungen und die Herausbildung sozia-
ler Figurationen (Norbert Elias) und gesellschaftlicher Schichtungen in Kasten,
Stände oderKlassen (Imbusch, 2016) immerwieder neu organisiert werdenmuss.
Macht ist deshalb eines der fundamentalen Konzepte in den Sozial- und Kul-
turwissenschaften, ähnlich bedeutsam wie der Begriff der Energie für die Physik
(Russel, 1938).

Macht

248

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Machtmissbrauch

Macht kann sowohl für gute als auch für schlechte Zwecke eingesetzt werden.
Allerdings existiert auch derMissbrauch vonMacht. In diesem Fall ist dieMacht-
ausübung an sich ethisch verwerflich, unabhängig vom normativen Kontext, in
dem sie steht. Machtmissbrauch ist also auch dann ethisch zu verurteilen, wenn
er angeblich oder tatsächlich guten Zwecken dient.

Die bekanntesteDefinition vonMacht stammt von demSoziologenMaxWe-
ber. Er definiertMacht als »jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den
eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen, gleichviel, worauf diese
Chance beruht« (Weber, 1980 [1921], S. 28). In seinem berühmten Essay Po-
litik als Beruf richtet Weber im Zusammenhang mit den negativen Wirkungen
der Macht seinen soziologischen Blick auf »einen ganz trivialen, allzu mensch-
lichen Feind […]: die ganz gemeine Eitelkeit« (Weber, 1994 [1919], S. 74).
Er bezeichnet die Eitelkeit als eine »Berufskrankheit« der Politiker_innen und
vermutet, die Eitelkeit sei eine Eigenschaft, von der sich niemand so ganz frei
wähnen könne. Weber gibt damit auch eine implizite psychologische Definition
von Machtmissbrauch: »Die Sünde gegen den heiligen Geist seines Berufs aber
beginnt da, wo diesesMachtstreben unsachlich und einGegenstand rein persönli-
cher Selbstberauschung wird, anstatt ausschließlich in den Dienst der ›Sache‹ zu
treten« (ebd., S. 75).Weber thematisiert hier indirekt den engen Zusammenhang
zwischen Narzissmus und Macht (Wirth, 2002), auch wenn ihm der Begriff des
Narzissmus nicht geläufigwar.Wir können dann vonMachtmissbrauch sprechen,
wenn die Mächtigen ihre Stellung dazu benutzen, Interessen und Bedürfnisse zu
befriedigen, diemit der sachlichenAufgabe, diemit ihrer sozialenRolle verknüpft
ist, nichts zu tun haben, sondern primär oder ausschließlich ihrer »persönli-
chen Selbstberauschung«, ihrer »Eitelkeit« (Weber, 1994 [1919], S. 74), also
ihrem pathologischen Narzissmus dienen. Entsprechend kann man den patho-
logischen Narzissmus (im Unterschied zum gesunden) dadurch kennzeichnen,
dass andereMenschenmithilfe vonMacht funktionalisiert und instrumentalisiert
werden, um das eigene Selbstwertgefühl zu stabilisieren. Rationale, an sachlichen
Aufgaben orientierte Machtausübung ist kategorial vonMachtmissbrauch zu un-
terscheiden, auch wenn die Übergänge in der Realität fließend sind.

Die Psychotherapieforschung hat zweifelsfrei geklärt, dass Machtmissbrauch
im Allgemeinen und sexueller Missbrauch, als eine besonders schwere Form von
Machtmissbrauch, im Speziellen zwangsläufig zu einer Schädigung der Patientin
beziehungsweise des Patienten führt (Hirsch, 2012). Was für die besonders vul-
nerable Beziehung zwischen Psychotherapeut_in und Patient_in gilt, lässt sich

Macht

249

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


auch auf andere Beziehungen übertragen, insbesondere solche, die durch eine
Fürsorgeverpflichtung und ein starkes Machtgefälle gekennzeichnet sind. Nicht
um seiner selbst Willen geachtet zu werden, sondern nur als Mittel zum Zweck
instrumentalisiert zuwerden, beschädigt dieWürde und den Selbstwert desMen-
schen und darum wird er krank. Das entspricht im Übrigen Immanuel Kants
berühmter »Selbstzweckformel«, wonach ich andere und mich selbst nie bloß
als Mittel gebrauchen darf.

Auf politischer Ebene nimmt der Missbrauch von Macht dann besonders
problematische Formen an, wenn sich die Gemeinschaft in einer existenziellen
Krise befindet, ein narzisstisch gestörter politischer Führer die Macht erringen
kann, ein großer Teil der Gemeinschaft sich subjektiv bedroht und ungerecht
behandelt fühlt und ein gemeinsam »gewähltes Trauma« (Volkan, 1999) dazu
dienen soll, die emotionale Krise, in der sich die Gemeinschaft befindet, zu be-
wältigen. Das »gewählte Trauma« ermöglicht dem Kollektiv, sich als Opfer zu
fühlen und rechtfertigt die Suche nach äußeren Feindbildern und Sündenböcken,
die gnadenlos verfolgt werden.

Quellen derMacht

Macht kann anschaulich charakterisiert werden durch die Quellen, aus denen sie
sich speist (Imbusch, 2016). Eine ursprüngliche Machtquelle ist die körperliche
Überlegenheit, die beispielsweise in einer Gruppe von Jugendlichen zu einer so-
zialen Rangordnung führt. Letztlich beruht auch das staatliche Gewaltmonopol
auf den physischen Gewaltmitteln von Polizei undMilitär.

Eigentum und Besitz stellen eine weitere Machtquelle dar. Pierre Bourdieu
(1983) unterscheidet verschiedene Machtquellen, die er als ökonomisches, so-
ziales und kulturelles Kapital bezeichnet. Das »ökonomische Kapital« ist die
grundlegendste Quelle vonMacht, weil sie am leichtesten in die anderen Kapital-
arten transformierbar ist (vgl. Imbusch, 2016, S. 202). Unter »sozialemKapital«
versteht er die Macht, die aus der Zugehörigkeit zu einer Gruppe und den sozia-
len Beziehungen zu einflussreichen Personen resultiert. Das»kulturelle Kapital«
besteht aus der Fähigkeit, sich Bildung anzueignen und diese für die Positionie-
rung auf dem Arbeitsmarkt und im gesellschaftlichen Gefüge zu nutzen.

In modernen Gesellschaften besteht die wichtigste Quelle von Macht in der
Herausbildung von Institutionen und Organisationen. Individuen und Grup-
pen, die sich zu arbeitsteilig strukturierten und an Zielen und sachbezogenen
Aufgaben orientierten Organisationen zusammenschließen und dabei normier-

Macht

250

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


te, bürokratische Handlungsabläufe entwickeln, bilden die effizienteste Form
der Machtausübung. Organisationen sind auch am besten in der Lage, sich dem
ständigen gesellschaftlichenWandel lernend anzupassen und dieMachtquelle In-
formation (»Wissen ist Macht!«) effizient und flexibel zu nutzen (Luhmann,
1988).

Theorien derMacht

Die klassischen soziologischen und politischen Theorien der Macht, wie bei-
spielsweise die von Niccolò Machiavelli, Thomas Hobbes, Alexis de Tocqueville,
Hannah Arendt und Max Weber, beschäftigen sich hauptsächlich mit Macht
und Herrschaft auf der makrosozialen Ebene der Politik (Überblick bei Anter,
2012). Sie haben die einzelnen politischen Herrscher_innen beziehungsweise ei-
neGruppe vonHerrschenden imAuge,welche dieMacht»ergreifen«und sie auf
andere exekutieren. Modernere Auffassungen betonen stärker den relationalen
Charakter der Macht und thematisieren ihre mikrosozialen und kulturpsycho-
logischen Aspekte. Zu den Autor_innen, die in diesem Zusammenhang häufig
diskutiert werden, gehören Michel Foucault, Norbert Elias, Pierre Bourdieu und
Judith Butler.

Macht undOhnmacht

Den Gegenpol zur Macht bildet die Ohnmacht. Anthropologisch betrachtet
zeichnet sich der Mensch – insbesondere als Säugling und Kleinkind – durch
extreme Hilflosigkeit und Abhängigkeit aus, die mit Gefühlen der Ohnmacht
verbunden sind. Hinzu kommt, dass er aufgrund seiner »exzentrischen Positio-
nalität« (Plessner, 2003 [1928]) um seine Hinfälligkeit, Sterblichkeit und damit
sein ohnmächtiges Ausgeliefertsein weiß. Allmachtsfantasien und das Bestreben,
diese in der gesellschaftlichen Realität auszuleben, können – psychoanalytisch
gesprochen – als Abwehr von Ohnmachtsgefühlen aufgefasst werden. Religiöse
undquasireligiös-ideologischeGlaubenssysteme lindern die ängstigendenGefüh-
le von Ohnmacht und Hilflosigkeit, indem sie den Menschen in eine kosmische
Ordnung einbetten. Als im Zuge von Aufklärung, Säkularisierung und der »Ent-
zauberungderWelt«(MaxWeber)diemittelalterlicheGotteskindschaft verloren
ging, versuchte der Mensch derModerne sich durch die Identifizierung mit gött-
licher Allmacht und Allwissenheit zu retten. Er entwickelte eine psychologische

Macht

251

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Konstellation, die Horst-Eberhard Richter (2005 [1979]) als »Gotteskomplex«
bezeichnet hat. Speziell im Glauben an die Wunderkraft der technifizierten Me-
dizin offenbart sich die magisch-religiöse Vorstellung des modernen Menschen,
aus eigener Machtvollkommenheit heraus seinen Körper selbst gestalten und
optimieren (King & Gerisch 2015; Sieben et al., 2012) und schließlich auch
Krankheit, Alter und Tod besiegen zu können.

Literatur

Anter, A. (2012). Theorien der Macht zur Einführung. Hamburg: Junius.

Benjamin, J. (1996). Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem der Macht.

Frankfurt/M.: Fischer.

Burckhardt, J. (1929). Weltgeschichtliche Betrachtungen. In Gesamtausgabe, Band VII (S. 1–208).

Basel: Schwabe [Orig. 1868].

Bourdieu, P. (1983). Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In R. Kreckel (Hrsg.),

»Soziale Ungleichheiten« (Soziale Welt Sonderband 2) (S. 183–198). Göttingen: Schwartz.

Guinote, A. & Vescio, T. K. (Hrsg.). (2010). The social psychology of power. New York: Guilford.

Hirsch, M. (2012). »Goldmine und Minenfeld«: Liebe und sexueller Machtmissbrauch in der analyti-

schen Psychotherapie und anderen Abhängigkeitsbeziehungen. Gießen: Psychosozial.

Imbusch, P. (2016). Macht und Herrschaft. In H. Korte & B. Schäfers (Hrsg.), Einführung in Haupt-

begriffe der Soziologie, Einführungskurs Soziologie (S. 195–220). Wiesbaden et al.: Springer.

Keltner, D. (2016). Das Macht-Paradox. Wie wir Einfluss gewinnen – oder verlieren. Frankfurt/M. et

al.: Campus.

King, V. & Gerisch, B. (Hrsg.). (2015). Schwerpunktthema: Perfektionierung und Destruktivität.

psychosozial, 38(3).

Luhmann, N. (1988).Macht (2., durchges. Ausg.). Stuttgart: Enke.

Milgram, S. (1997). Das Milgram-Experiment. Zur Gehorsamsbereitschaft gegenüber Autorität (14.

Aufl.). Reinbek: Rowohlt [Orig. 1974].

Plessner, H. (2003). Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische

Anthropologie. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1928].

Richter, H.-E. (2005). Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die Allmacht des

Menschen. Gießen: Psychosozial [Orig. 1979].

Rivers, J. J. & Josephs, R.A. (2010). Dominance and health: The role of social rank in physiology

and illness. In A. Guinote & T. K. Vescio (Hrsg.), The Social psychology of power (S. 87–112).

New York: Guilford.

Russel, B. (1938).Macht. Zürich: Europa Verlag.

Sieben, A., Sabisch-Fechtelpeter, K. & Straub, J. (Hrsg.). (2012). Menschen machen. Die hellen und

die dunklen Seiten humanwissenschaftlicher Optimierungsprogramme. Bielefeld: transcript.

Schwietring, T. (2010). Macht/Herrschaft/Gewalt. In H-J. Sandkühler (unter Mitwirkung von D.

Borchers, A. Regenbogen, V. Schürmann & P. Stekeler-Weithofer) (Hrsg.), Enzyklopädie Phi-

losophie. Hamburg: Meiner.

Macht

252

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Volkan, V.D. (1999). Das Versagen der Diplomatie. Zur Psychoanalyse nationaler, ethnischer und re-

ligiöser Konflikte. Gießen: Psychosozial.

Weber, M. (1980). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. Tübingen:

Mohr [Orig. 1921].

Weber, M. (1994). Politik als Beruf. Tübingen: Mohr [Orig. 1919].

Wirth, H.-J. (2002). Narzissmus und Macht. Zur Psychoanalyse seelischer Störungen in der Politik.

Gießen: Psychosozial.

Zimbardo P., Haney, C. & Banks, W.C. (2005). Das Stanford-Gefängnis-Experiment. Eine Simulati-

onsstudie über die Sozialpsychologie der Haft (3. Aufl.). Goch: Santiago Verlag.

Macht

253

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Materialität

Estrid Sørensen

Materialität, Dinge, Technologien und Objekte sind allgegenwärtig im menschli-
chenLebenundesmag jederund jedemsofort einleuchten,dassdieHäuser, indenen
wir wohnen, dieWagen,mit denenwir uns fortbewegen, dieWerkzeuge, mit denen
wir unsereNahrung vorbereiten und verzehren und so weiter und so fort umfassen-
de Bedeutungen für und große Einwirkung auf unsereHandlungen, unser Denken,
unsereGefühle und unser soziales Leben, kurzum: auf unsere Psyche habenmüssen.
Nichtsdestotrotz leidet die Psychologie – und auch die Kulturpsychologie – unter
einer gewissen »Sachvergessenheit« – ein Leiden, das sie mit weiteren sozialwis-
senschaftlichen Disziplinen teilt (vgl. Rammert, 2000). An sich ist die begrenzte
Theoretisierung von Materialität in der Kulturpsychologie nicht verwunderlich.
Einerseits wurde die moderne westliche Psychologie in einer Zeit begründet, in der
sozialer und kultureller Wandel durch umfassende Industrialisierung, Urbanisie-
rungundMigrationendie zentralenProblemeundProblematisierungendarstellten,
auf die die neueWissenschaft Antworten suchte. Andererseits fordert die Einbezie-
hung von Materialität in sozialwissenschaftlichen und psychologischen Theorien
auch grundlegende Dichotomien des modernen Denkens heraus, wie zum Beispiel
Subjekt-Objekt, Mensch-Umwelt, Aktivität-Passivität, Ding-Symbol, Sein-Bedeu-
tung, Konstanz-Prozess und so weiter (vgl. Latour, 2008).

Dieser Beitrag ist kein Versuch, den angedeuteten umfassenden theoretischen
Herausforderungen gerecht zu werden. Stattdessen sollen drei Skizzen von Ana-
lysen eines Objekts verschiedene Ansätze zur Einbeziehung von Materialität in
die kulturpsychologische Forschung veranschaulichen. Das Objekt ist der Be-
sen und die Ansätze sind die symbolische Handlungstheorie, die kulturhistorische
Tätigkeitstheorie und die Akteur-Netzwerk Theorie. Materialität sowie Ding und
Objekt werden in den drei Theorien sehr unterschiedlich konzipiert. Die drei
Theorien wurden ausgewählt, weil sie stellvertretend für verschiedene Familien
von Ansätzen betrachtet werden können, die jeweils symbolische, praktische und
post-humanistische Aspekte von Materialität hervorheben und Materialität da-
durch auch unterschiedlich in ihre Theorien einordnen.

255

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Der Besen bei Ernst E. Boesch

Im ersten Kapitel von Das Magische und das Schöne. Zur Symbolik von Objek-
ten und Handlungen präsentiert Boesch (1983) über mehrere Seiten (S. 46–53)
beispielhaft eineAnalyseskizze einesBedeutungsnetzesdesBesens. In seinerHand-
lungstheorie unterscheidet Boesch (1980) zwischen Realhandlungen, die durch
ihre sachlichenZiele bestimmt sind, undKonnotationen vonHandlungen, die von
den Sachzielen abweichen und einer Handlung ihre Atmosphäre, Stimmung, Be-
deutung oder Symbolik verleihen. Ähnlich geht Boesch in seiner Objekttheorie
vor: Objekte haben sachliche Funktionen, zum Beispiel die Funktion des Sauber-
machens im Falle eines Besens. Sie haben aber auch symbolische Konnotationen,
für die Boesch sich besonders interessiert.

So beschreibt Boesch einerseits die instrumentalen Konnotationen des Besens,
die mit der Entfernung von Schmutz verbunden sind. Schmutz, schreibt er, ist ab-
stoßend und hässlich und fordert eine andauernde Bemühung, ihn zu vernichten.
Er zieht die Analogie zummoralischUnsauberen – auch im sexuellen Sinne – und
weist damit auf die Ambivalenz des Schmutzes hin: Er ist anstößig und bedrohlich
und zugleich – ja, deswegen – auch attraktiv und anreizend. Zweitens beschäftigt
Boesch sichmit denKonnotationen des Besens, die sich aus seiner Form herleiten:
seiner phallischen Figur. Er weist hier sowohl auf die unterschiedlichen Zeremoni-
en zur Eheschließung hin, in denen der Besen eine Rolle spielt, als auch auf die auf
demBesen reitendeHexe.DerBesen repräsentiert lautBoeschdamit die Spannung
zwischen einer guten Sexualität der Ehe und einer bösen, verbotenen Sexualität,
welche die Hexe verkörpert. Der dritte Konnotationskomplex bezieht sich auf die
Materialität des Besens. Seine Borsten aus Stroh oder Haaren sind mit Pflanzen
und damit mit Fruchtbarkeit und Schönheit verknüpft. Haare sind Produkt der
vitalenKräfte unseres Körpers, die sich unserer willentlichenVerfügung entziehen.
Sie markieren Geschlechterrollen sowie auch soziale Einordnung und Unterwer-
fung und sie repräsentieren gebotene sowie verbotene Sexualität zugleich.

Diese Beschreibung stellt Boeschs Konnotationsanalyse eines Objektes nur
reduziert dar. Für das zentrale Ziel, auf die Polyvalenz vonObjekten hinzuweisen,
reicht sie aber aus. Eine wichtige Pointe bei Boesch ist, dass einObjekt immer von
einer Fülle an Bedeutungen begleitet wird. Zusammen bilden diese Konnotati-
onskomplexe ein Bedeutungsnetz, das beim Handeln Orientierung schafft und
zugleich, betont der Piaget-Schüler, immer durch Akkommodation und Assimi-
lation in Bearbeitung ist (vgl. Boesch, 1983, Kap. 1; 2005).

Für den Vergleich mit den unten präsentierten Ansätzen ist es wichtig, auf
die zutiefst psychologische Verortung des Bedeutungsnetzes hinzuweisen. Zwar

Materialität

256

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sind die Konnotationskomplexe durch und durch von kultureller Symbolik und
von kulturellen Handlungen geprägt, sind aber selber – auch in Anlehnung an
Piagets Vorstellung von kognitiven Schemata – als Repräsentationen oder Ge-
neralisierungen von Objekten im Individuum zu verstehen: »Schemabildung,
Generalisation und Variation der Schemata sind natürlich nicht objektgegeben,
sondern entsprechen inneren Aktivitäten, trotzdem aber ohne Objekte nicht
denkbar« (Boesch, 1983, S. 14).

Der Besen bei Vygotskij

Ein bekanntes Beispiel bei Lev S. Vygotskij (Vygotsky, 1978) beschreibt ein Kind,
das im Spiel einen Stock als Pferd benutzt, auf dem es reitet. Vygotskij fragt sich,
wie es möglich ist, dass ein Objekt wie ein Stock die Funktion eines anderen
Objektes – eines Pferdes – übernimmt. Er moniert, dass die Frage danach, wie
Objekte psychologische Prozesse unterstützen, in der Psychologie meistens un-
beantwortet bleibt.

Vygotskij erklärt, dass die Sprache in seinem Steckenpferd-Beispiel als Binde-
glied oder Vermittler zwischen dem wirklichen Pferd und dem Stock als Als-ob-
Pferd fungiert: Erst trennt das Kleinkind das Wort »Pferd« vom eigentlichem
Objekt Pferd. Danach verbindet es das Wort – und dadurch auch das wirkliche
Pferd –mit dem Stock. Und drittens lässt es in der Tätigkeit des Spiels den Stock
(der jetzt mit demWort »Pferd« verknüpft ist) stellvertretend die Rolle des ech-
ten Pferds übernehmen. So entwickelt sich laut Vygotskij durch das Spielen die
Fähigkeit, Objekte und ihre Bedeutungen voneinander zu trennen und neu zu
verknüpfen.

Genauso, wie Vygotskij vonVerschiebungen vonObjektbedeutungen spricht,
hatte ich keinen Stock, sondern einen Besen als Steckenpferd in Vygotskijs Bei-
spiel in Erinnerung, als ich diesen Beitrag vorbereitete. InMind in Society (1978)
fand ich allerdings keine Erwähnung von einem Besen, nur von einem Stock.
Weil es für Vygotskijs Analyse nicht entscheidend ist, ob ein Stock oder ein Besen
die Rolle des Pferdes im Beispiel übernimmt, werde ich mit dem Vergleich fort-
fahren, als ob Vygotskij von einem Besen berichtet hätte.

Jeglicher Besen könne laut Vygotskij ein Pferd sein, aber zum Beispiel eine
Postkarte nicht: »Goethe’s contention that in play any thing can be anything for
a child is incorrect« (Vygotsky, 1978, S. 98). Vygotskij unterstreicht, dass die ma-
terielle Ausformung des Besens für die symbolische (also stellvertretende) Rolle
als Pferd für das Kind entscheidend ist: Ein Objekt kann nur als Symbol fungie-

Materialität

257

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ren, wenn es die Rolle des symbolisiertenObjektes in der praktischenTätigkeit des
Spiels übernehmen kann. Die Tätigkeit entscheidet, welchemObjekt welche Be-
deutung zugeschrieben werden kann. Er führt weiter aus, dass bei Erwachsenen
die Fähigkeit zur Loslösung der Bedeutung von Objekten derart perfektioniert
ist, dass eine Postkarte bei diesen sehr wohl die Rolle eines Pferdes übernehmen
könnte. Möchte man zum Beispiel den Standort eines Pferdes mitteilen, könnte
man, so Vygotskij, ein Streichholz auf den Tisch legen und sagen »Hier ist das
Pferd«. In diesem Fall spielt das Streichholz nicht die symbolische, stellvertreten-
de Rolle für das Pferd, sondern fungiert als ein Zeichen von einem Pferd. Die
materielle Verbindung zwischen den Objekten ist nicht mehr gegeben.

Für unsere Diskussion von Materialität sind hier zwei Aspekte wichtig: Ers-
tens, dass Objekte unterschiedlich in Tätigkeiten auftreten, zum Beispiel als
Symbole, als Zeichen oder als »sie selbst« (z.B. das wirkliche Pferd). Zweitens,
dass Bedeutungen von Objekten von der Art und Weise abhängen, wie Objekte
in Tätigkeiten auftreten.

Der Besen in der Akteur-Netzwerk Theorie

NachmeinemKenntnisstand gibt es in der Akteur-Netzwerk Theorie keine Ana-
lysen von Besen. Eine solche, die die Charakteristika der Objektanalysen dieses
Ansatzes erläutert, lässt sich allerdings leicht erstellen. Während die symbolische
Handlungstheorie und die kulturhistorische Tätigkeitstheorie beide als Kultur-
psychologien gelten, ist es zu früh, der Akteur-Netzwerk Theorie dieses Label
zu verleihen. Diese Theorie zeichnet sich eher als eine Anti-Psychologie aus, die
aktiv menschliche Handlungsträgerschaft, Subjektivität und Erkenntnis infrage
stellt (vgl. Latour&Woolgar, 1979). Nichtsdestotrotz bin ich überzeugt, dass die
Akteur-Netzwerk Theorie wichtige Impulse für kulturpsychologische Analysen
vonMaterialität geben kann, weswegen sie hier mit einbezogen wird.

Bruno Latour (2000) zeigt in einer Analyse, wie Autofahrer_innen durch
mehrere Geschwindigkeitsbegrenzungsmittel, derenMaterialität sich unterschei-
det, als verschiedene Verkehrsteilnehmer_innen konfiguriert werden. Dieser Me-
thode folgend, werde ich durch die Skizze einer Akteur-NetzwerkAnalyse zeigen,
wie Nutzer_innen durch einen Besen, einen Staubsauger und einen Staubsauger-
roboter unterschiedlich konfiguriert werden.

Der Besen fordert für seinen Gebrauch sehr wenig von seinen Nutzer_in-
nen. Er muss nicht eingerichtet, zusammengebaut oder eingestellt, noch sonst
irgendwie vorbereitet werden. Er funktioniert so, wie er ist. Dadurch ist er da-

Materialität

258

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


für geeignet, schnell zwischendurch den Boden von Krümeln zu befreien. Ich
tue das, wenn ich gerade zwei bis drei Minuten Zeit habe, zum Beispiel während
mein Sohn seine Schuhe bindet bevor wir rausgehen oder während ich in einer
Arbeitspause die Nachrichten höre. Ich könnte die Krümel auch mit dem Staub-
sauger entfernen, aber nicht zwischendurch. Bevor ich den Staubsauger geholt
und eingestöpselt hätte, wären die Schuhe längst gebunden oder die Nachrichten
vorbei. Wegen des Lärms könnte ich die Nachrichten beim Saugen sowieso nicht
hören, noch die Geschichten, die mein Sohn beim Schuhebinden erzählt. Ein
Staubsaugerroboter würde mir erlauben, Minuten zwischendurch für Entspan-
nung oder für konzentrierteren sozialen Kontakt zu nutzen. Allerdings müsste
ichmich selber undmeine Kinder dazu disziplinieren, den Boden ständig für den
Staubsaugerroboter frei zu halten, Kabel müssten anders geführt werden und die
Wohnung überhaupt für den Staubsaugroboter eingerichtet werden.

Mit allen drei Objekten kann ich die gleiche Funktion des Saubermachens
erledigen, ich selbst werde dadurch allerdings zu einer anderen Person. Der Be-
sen ermöglicht mir ein reibungsloses Verbinden von Haushaltstätigkeiten mit
Arbeit, Kindererziehung,Mediengebrauch und so weiter. Er scheint geradezu ein
Idealobjekt des postmodernen und grenzenlosen Menschen zu sein, der immer
für alles zur Verfügung steht. Der Staubsauger erinnert eher an die Mentalität
der Industriegesellschaft und ihre räumlich-zeitliche Trennung von verschiede-
nen Funktionen. Er macht Putzen zu einer Praktik, die von anderen getrennt
ist. Mit dem Staubsaugerroboter muss der Mensch sich nicht mehr in der Rolle
des/der Saubermacher_in (des Bodens) begeben. Dafür muss er aber sowohl die
Wohnung wie auch ihre Bewohner_innen für den Staubsaugerroboter einrichten
und disziplinieren und eine minimale, aber ständige Aufmerksamkeit für die Ar-
beitsweise des Roboters aufbringen.

Diese von der Akteur-Netzwerk Theorie inspirierte Analyseskizze hebt das
alltagspraktische Zusammenwirken vonMensch undObjekt hervor und zeigt da-
durch,wiederMenschdurchverschiedeneObjektepsychologischunterschiedlich
konfiguriert wird. Sie macht das Psychologische zu einem Teil dieser soziomate-
riellen Praktiken.

Vergleich und Perspektivierung

Die drei Besen-Analysen sind nicht eins zu eins vergleichbar, weil sie sich mit
verschiedenen Fragestellungen aufhalten. Boesch untersucht Netzwerke vonOb-
jektbedeutungen, die Tätigkeitstheorie ist mit der Rolle von Objekten und Spra-

Materialität

259

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


che bei der Entwicklung höherer psychologischer Funktionen beschäftigt und die
Akteur-Netzwerk Analyse blickt vergleichend auf die alltäglichen Objektprakti-
ken, die die gleiche Funktion erfüllen, aber materiell unterschiedlich konstituiert
sind. Die Beispiele bieten sich allerdings für eine vergleichende Gegenüberstel-
lung an, da sie alle drei systematisch und symptomatisch für die Denkweisen der
drei Theorien stehen.

Die symbolische Handlungstheorie hat bei ihren Untersuchungen Materiali-
tät in Bezug auf deren Bedeutungen vor Auge. Obwohl Bedeutungen sich von der
Materialität »irritieren« und dadurch verändern lassen, istMaterialität nicht Teil
des semantischen – und psychologischen – Bedeutungsnetzes. Bei Vygotskij spielt
ein semantisches Netz für die Objektbedeutung keine entscheidende Rolle. Dies
tut dieTätigkeit.Vygotskij arbeitet heraus,wieObjekte verschiedeneRollen inTä-
tigkeiten einnehmenkönnen, aber egalwelcheRolle einObjekt einnimmt, ist diese
durchdieTätigkeit bestimmt.NurBedeutungen, die einenpraktischenBeitrag zur
situierten Tätigkeit leisten, können dem Objekt zugeschrieben werden. Die Ak-
teur-Netzwerk Theorie greift die Betonung der Praxis der Tätigkeitstheorie auf.
Nur wird hier statt Bedeutungszuschreibung von Wirkmächtigkeit gesprochen.
Objekte wirken unterschiedlich auf Praktiken ein und tragen unterschiedlich zur
Konfiguration dieser wie auch ihrermenschlichenTeilnehmer_innen bei.Objekte
und Menschen sind in diesen posthumanistischen Analysen derart verschmolzen,
dass eine Unterscheidung von Objekt und Bedeutung nicht mehr greift.

Jeder der drei genannten Ansätze leistet wichtige Beiträge zu einer kulturpsy-
chologischen Auseinandersetzung mit Materialität. Die theoretische Logik der
Ansätze unterscheidet sich derart, dass sie nicht unmittelbar zu integrieren sind.
Allerdingsweist jeder aufAspekte vonMaterialität in kulturpsychologischenPro-
zessen hin, deren Existenz und Beitrag schwerlich ignoriert werden können. Ich
schließe deswegen mit einem Plädoyer für eine intensivierte Beschäftigung mit
Materialität in der Kulturpsychologie, die sich von der Vielfalt der kulturpsycho-
logischen Theorien inspirieren und herausfordern lässt.

Literatur

Boesch, E. E. (1980). Kultur und Handlung: Einführung in die Kulturpsychologie. Bern et al.:

Huber.

Boesch, E. E. (1983). Das Magische und das Schöne: Zur Symbolik von Objekten und Handlungen.

Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Boesch, E. E. (2005). Von Kunst bis Terror. Über den Zwiespalt der Kultur. Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht.

Materialität

260

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Latour, B. (2000). Ein Kollektiv von Menschen und nichtmenschlichen Wesen: Auf dem Weg

durch Dädalus’ Labyrinth. In ders., Die Hoffnung der Pandora: Untersuchungen zur Wirklich-

keit der Wissenschaft (S. 211–264). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Latour, B. (2008).Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen Anthropologie. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Latour, B. & Woolgar, S. (1979). Laboratory life: The construction of scientific facts. Princeton, NJ:

Princeton University Press.

Rammert, W. (2000). Was ist Technikforschung? In ders., Technik aus soziologischer Perspektive:

Kultur – Innovation – Virtualität (S. 14–40). Wiesbaden: VS.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: Development of higher psychological processes. Cambridge,

MA: Harvard University Press.

Materialität

261

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Metapher

Michael B. Buchholz

Bei einer Konferenz vor mehr als 25 Jahren von Linguist_innen mit »hard
core«-Naturwissenschaftler_innen formulierte einer der anwesenden Physiker
prägnant:»Youdon’t see something until you have the rightmetaphor to perceive
it« (Bowers, 1990, S. 132). Wenn Metaphern schon in den Naturwissenschaf-
ten diesen herausragenden Status als »Sehhilfe« zugesprochen erhalten, muss
das die Kulturwissenschaften interessieren, weil in ihrenTheorienmetaphorische
Sprechweisen überreich vorkommen. Doch weil die Metapher auch verblindet,
muss man klären, was eigentlich eine Metapher ist.

Die Dominanz der Ähnlichkeits- beziehungsweise Vergleichstheorie, die
mehr als 2000 Jahre die philosophische Metapherntheorie dominierte, wurde
durchbrochen in einem großen Schritt, der durch die »interaktive Metaphern-
theorie« (Black, 1962) vorbereitet wurde. Wenn die ältere Tradition Beispiele
der Art »Achill ist ein Löwe« daraufhin diskutierte, ob darin mehr die Figur
des Vergleichs oder die der Ähnlichkeit gelte, so brachte Max Black ein ganz
anderes Beispiel aus der Tradition von Quintilian ein: »Die Wiese lacht«. Das
Achill-Beispiel zeigt, wie die Metapher ein Zielkonzept (Achill) durch ein Ur-
sprungskonzept (Löwe) darstellt, was noch in jüngerer Zeit (Snell, 1948) auf
»Ähnlichkeit des Eindrucks« zurückgeführt oder als impliziter »Vergleich«
verstanden wurde. Doch das ist für dasWiesen-Beispiel nicht so einfach.

Die Entwicklung über die Vergleichs- oder Ähnlichkeitstheorie hinaus soll
hier in paradigmatischen Schritten beschrieben werden, um damit Gewinne für
die Kulturpsychologie deutlich zu machen.

Perspektiven als Metaphern

Zunächst ging der Philosoph Hans Vaihinger in seiner Philosophie des Als Ob ei-
nen Schritt weiter mit seiner These: »Alles Erkennen ist Apperzipieren durch
ein anderes. Es handelt sich also stets um eine Analogie beim Begreifen. […]

263

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Wer denMechanismus des Denkens kennt, weiß, dass alles Begreifen und Erken-
nen auf analogischen Apperzeptionen beruht« (Vaihinger, 1911, S. 28). Indem
Vaihinger die »Analogie beim Begreifen« verstetigt, wird die Metapher von
der Perspektive des Betrachters beziehungsweise der Betrachterin, der oder die
gar nicht anders kann, konstituiert – und damit Erkenntnis (»Perspektive« als
Zentralmetapher) grundlegend metaphorisiert. Vaihinger kapituliert nicht vor
der rätselhaften Undefinierbarkeit der Metapher – dass die Metapher nur me-
taphorisch (als »Übertragung«) definiert werden kann; vielmehr entwickelt er
einen Bezugsrahmen, um die Metapher mit Bildhaftigkeit und steter »Analo-
gie beim Begreifen« zu rehabilitieren. Ein anderer Philosoph, Hans Blumenberg
(1983a [1960], 1983b [1979]), hatte gewöhnliche von »absolutenMetaphern«
unterschieden. Sie steuern, philosophisch beziehungsweise wissenschaftlich un-
hintergehbar, »Erkenntnis«. Insofern gehören sie einer »Unbegrifflichkeit« zu,
von der epistemisch-kulturelle Leistungen zehren. Der »Zugang« zur Welt, der
hier anvisiert wird, liegt vor dem wissenschaftlichen Experiment; er ist primär
in dem Sinn, dass eine(r) ihn haben muss, bevor er oder sie sich Experimente
ausdenken könnte. »Unbegrifflichkeit« zeichnet die Grundlage begrifflich-wis-
senschaftlichenWissens aus, nicht etwa dessen Steigerung.Hier sind dieArbeiten
von Michael Polanyi (z.B. 1966) zu erinnern, der vergleichbare Ideen in anderer
Terminologie formuliert hatte. Es gibt jedoch nicht nur eine »absolute Meta-
pher«, sondern mehrere, die ihren Status als solche dann auch wieder verlieren
können. In Wissenschaftskulturen werden sie ausdrücklich mit »Paradigmen«
gleichgesetzt (Kuhn, 1979). Ein Beispiel: Die Metapher »mind is a computer«
bestimmte über viele Jahre die Methoden der cognitive science und formte das
»Denkkollektiv« (Fleck, 1980 [1935]) der Wissenschaftler_innen. Als Ergeb-
nis lässt sich festhalten: Metaphern sind in der Wissenschaft unverzichtbar und
können nicht eliminiert werden, gleichzeitig kultivieren sie Denkkollektive, die
andere Erkenntnismöglichkeiten selektiv ausschließen.

Blacks Theorie nähert sich der kreativenUnbegrifflichkeit auf originelleWei-
se. Er nimmt eine Art »zündenden« Moment an, in welchem sich Ziel- und
Ursprungskonzept »interaktiv« verbinden, sodass die Formulierung (von der
lachenden Wiese etwa) gelingt, die nur »in tausend Worten« metaphernfrei
(wenn überhaupt) reformuliert werden könnte. Andere haben von »kühnen«
Metaphern gesprochen (Weinrich, 1983 [1963]). »Interaktiv« bezieht sich auf
das Zusammenspiel von linguistischen Ausdrücken. Als weiteres Beispiel könn-
te man Stéphane Mallarmés Satz »Der Himmel ist tot« nennen, weil in ihm
ein Prädikat (»tot«) verwendet wird, welches auf das Satzsubjekt regelgelei-
tet nicht angewendet werden darf und dennoch »zündet« der Satz (Ricœur,

Metapher

264

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


1989). Ricœur verweist darauf, dass die Kopula »ist« das Problem darstellt; der
Zusammenhang ist weder definitorisch noch prädikativ. Der frühe Metaphern-
forscher Wilhelm Stählin (1914) hatte darauf verwiesen, dass die Metapher eine
»Bewusstseinslage der doppelten Bedeutung« voraussetze: Dass der Himmel
tot »ist«, verstehe nur der richtig, der zugleich wisse, dass er eben nicht »tot«
ist. Nur wer die Metapher zugleich als Gleichung und als Ungleichung verste-
he, entgeht der Falle der Verdinglichung. Das ist in der Logik verboten, aber
im Reich der Unbegrifflichkeit, so hatte es Sigmund Freud mit seiner Theorie
vom Primärprozess (Freud, 1900) gesehen, gelte der Satz vomWiderspruch oder
vom ausgeschlossenen Dritten nicht. Das Unbewusste zeigt sich keineswegs nur
im Traum, sondern im »zündenden«, »kühnen« Gedanken, der einer begriff-
lichen Ausarbeitung vorausliegt. Auf diese Weise wurde das kreative Potenzial
der Metapher gefasst. Während Georg Wilhelm Leibniz und Christian Wolff
im 18. Jahrhundert Metapher und Wahrheit ausdrücklich getrennt hatten, hat-
ten Metaphernfreunde wie Giambattista Vico, Johann Gottfried Herder und
Friedrich Nietzsche (Konersmann, 2007) die auf Aristoteles zurückgehende Un-
eigentlichkeit der Metapher bestritten, Vico hatteWahrheit undMetapher sogar
zusammenfallen lassen.

Metaphernkontrolle (Debatin, 1995), die sich auf Erkenntnissteuerung durch
dieMetapher einlässt ohne sie zu eliminieren, ist damit in den kulturellen Prozess
wie in wissenschaftliche Methodologie eingerückt. Sie könne, so Debatin, kon-
trolliert werden, indem sie durch andere Metaphern spielerisch ersetzt wird. Die
Alternative zur Metapher ist nicht der Begriff, sondern die alternative Metapher,
formulierte Debatin elegant.

Metaphern der kognitiven Linguistik

Ein umwälzender Schritt gelang derMetapherntheorie der kognitiven Linguistik
(Lakoff & Johnson, 1980, 1999) durch zwei strategische Umstellungen:
1. Die Metapher wird von einer nur anWohlgeformtheit von Sätzen interes-

sierten Linguistik (George Lakoff war Schüler vonNoamChomsky) gelöst
und in den Bereich der kognitiven Operationen verschoben; sie wird als
Operationsmodus desDenkens aufgefasst. Bildhaftigkeit desDenkenswird
unhintergehbar, Metaphorik basal.

2. Durch eine neu beschriebene Klasse vonMetaphern, conceptual metaphors,
wird Anschlussfähigkeit an kulturwissenschaftliche und kulturpsychologi-
sche Methodik erreicht.

Metapher

265

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Beide Schritte sollen in aller Kürze paradigmatisch illustriert werden.
Metaphern sind nicht linguistische, sondern kognitive Operationen: Den An-

schluss an die cognitive science vollzieht Lakoff (1987) zunächst über die im
Umkreis der Experimentalpsychologin Eleanor Rosh (Rosh & Loyd, 1978) ent-
standenen Arbeiten, die sich mit dem Zusammenhang von sozialen Kategori-
sierungen und Kognitionen beschäftigt hatten; das war kulturwissenschaftlich
relevant. SozialeKategorisierungenwarenwie eineLinné’scheTaxonomie–Pflan-
zen gehören zu Familien, diese zu Gattungen und diese zu Kategorien weiterer,
höherer Ordnungen – vorgestellt worden; Lakoff analysiert nun Formen me-
taphorischer Kategorisierungen. Beispiel: »Der Unteroffizier ist die Mutter der
Kompanie«. Hier wird ein idealisiertes kognitives Modell (»Mutter«) so auf
andere Denkbereiche »übertragen«, dass neue Kategorisierungen entstehen.
Formal wäre es korrekt, den Papst als Junggesellen zu bezeichnen; aber durch
die neue metaphorische Kategorisierung (in die Klasse der Junggesellen) entsteht
ein satirischer Effekt. Bedrohliche Wirkungen entstehen, wenn die Nazis die Ju-
den als »Ratten« oder »Ungeziefer« bezeichneten, wenn Migrant_innen als
»Fremde« oder »Eindringlinge«, gar als »Zerstörer« (unserer Kultur) bezeich-
net werden – Metaphorisierungen bereiten Handlungen vor und mobilisieren
Affekte (Sepp, 2017). Der moderne Antisemitismus nutzt subtil solche Codie-
rungen (Glucksberg, 2008).

Ein weiterer Anschluss an cognitive science wurde durch die Zusammenar-
beit mit dem Neurowissenschaftler Vittorio Gallese eröffnet (Gallese & Lakoff,
2005). Beide Autoren haben die zu eng begrenzendeMetapher »DerGeist ist ein
Computer« aufgegeben und die Metapherntheorie neurowissenschaftlich fun-
dieren können (Lakoff, 2008).

Konzeptuelle Metaphern bilden eine weitere Innovation. Nehmen wir noch
einmal das Beispiel: »The mind is a computer«. Diesem metaphorisch formu-
lierten Konzept können bestimmte Wendungen zugeordnet werden. Manche
kommen aus dem wissenschaftlichen Bereich (die Bezeichnung der neuronalen
Struktur des Gehirns als hardware, die operativen Leistungen als software, die Re-
de von neuronaler »Verschaltung«), manche sind in die kulturelle Alltagswelt
diffundiert (»Du brauchst mal ein update«, »Peter scannt seine Umwelt immer
sehr sorgfältig«, »nach der Prüfung lösche ich das Gelernte wieder aus meinem
Speicher«). Eine andere kulturell wichtige konzeptuelle Metapher ist »Zeit ist
Geld«, die sich inWendungenwie»So kannmanZeit sparen«,»DumusstDei-
neZeit besser einteilen«,»DurchAutomatisierung lassen sichmehrereAufgaben
zugleich erledigen, um reich zuwerden«und soweiter erkennen lässt. Der grund-
legende Gedanke ist, dass solche konzeptuellen Metaphern (»Ärzte kämpfen

Metapher

266

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


um Leben«) kulturelle Praktiken unbewusst bestimmen, dass auch individuel-
le Störungen auf ihnen basieren können (»Mein Leben ist ein Irrtum«) und
therapeutisch die Bearbeitung kultureller, unbewusster konzeptuellerMetaphern
hochgradig relevant wird. Das ist amMaterial einer transkribierten Kurzzeitthe-
rapie (Buchholz, 2003) und an anderen Materialien (McMullen, 2008) gezeigt
worden.

Ausblick

Möglichkeiten der empirischen Metaphernanalyse – sowohl von wissenschaftli-
chen Konzepten als auch von kulturellen Praktiken und sozialen Interaktionen
beziehungsweise Gesprächen – wurden praktischmöglich, seitdem dieMetapher
nicht mehr als Wahrheitsverblendung bekämpft werden konnte. Ganz neuartig
sind die Beschreibungen von menschlichen Gesten (Cienki & Müller, 2014) als
auf imaginativen Gehalten wie Metaphern beruhende kulturelle Praktiken oder
auch die Beziehungen von Metapher und Musik (Zbikowski, 2008). Die Meta-
pher hat ihre enorme Kraft für Kultur, Erkenntnis und Praxis bewiesen; sie wird
multimodal untersucht, sie bestimmt Körper in der kulturellen Welt, etwa im
Tanz (Brandstetter et al., 2013); sie steuert Interaktionen aus dem Hintergrund
der Unbegrifflichkeit, sie hat enorme kreative Potenziale, sie liegt der formulier-
und prüfbarenWelterfahrung voraus, sie bestimmt Kulturen.

Literatur

Black, M. (1962). Models and metaphors: Studies in language and philosophy. Ithaca, NY: Cornell

University Press.

Blumenberg, H. (1983a). Paradigmen zu einer Metaphorologie. In A. Haverkamp (Hrsg.), Theorie

der Metapher. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Orig. 1960].

Blumenberg, H. (1983b). Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit. In A. Haverkamp (Hrsg.),

Theorie der Metapher. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Orig. 1979].

Bowers, R. (1990). Mountains are not cones. In J. Alatis (Hrsg.), Georgetown University round table

on languages and linguistics. Washington, DC: Georgetown University Press.

Brandstetter, G., Egert, G. & Zubarik, S. (Hrsg.). (2013). Touching and to be touched. Kinesthesia and

empathy in dance andmovement. Berlin et al.: deGruyter.

Buchholz, M.B. (2003). Metaphern der »Kur«. Qualitative Studien zum therapeutischen Prozess. Gie-

ßen: Psychosozial.

Cienki, A. & Müller, C. (2014). Ways of viewing metaphor in gesture. In C. Müller, A. Cienki, E.

Fricke, S.H. Ladewig, D. McNeill & J. Bressem (Hrsg.), Body – language – communication:

Metapher

267

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


An international handbook on multimodality in human interaction (S. 1766–1780; Band 2).

Berlin et al.: deGruyter.

Debatin, B. (1995). Die Rationalität der Metapher. Eine sprachphilosophische und kommunikations-

theoretische Untersuchung. Berlin et al.: deGruyter.

Fleck, L. (1980). Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung in die

Lehre von Denkstil und Kollektiv. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1935].

Freud, S. (1900). Die Traumdeutung. GW II/III. Frankfurt/M.: Fischer.

Gallese, V. & Lakoff, G. (2005). The brain's concepts. Cognitive Neuropsychology, 22, 455–479.

Glucksberg, S. (2008). How metaphors create categories – quickly. In R.W. Gibbs (Hrsg.), The

Cambridge handbook ofmetaphor and thought (S. 67–83). Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press.

Konersmann, R. (Hrsg.). (2007). Wörterbuch der philosophischen Metaphern. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Kuhn, T. S. (1979). Metaphor in Science. In A. Ortony (Hrsg.), Metaphor and thought. Cambridge:

Cambridge University Press.

Lakoff, G. (1987). Women, fire, and dangerous things. What categories reveal about the mind. Chi-

cago: University of Chicago Press.

Lakoff, G. (2008). The neural theory of metaphor. In R.W. Gibbs (Hrsg.), The Cambridge handbook

of metaphor and thought (S. 17–38). Cambridge: Cambridge University Press.

Lakoff, G. & Johnson, M. (1980).Metaphors we live by. Chicago: University of Chicago Press.

Lakoff, G. & Johnson, M. (1999). Philosophy in the flesh. The embodied mind and its challenge to

western thought. New York: Basic Books.

McMullen, L.M. (2008). Putting it in context: Metaphor and psychotherapy. In R.W. Gibbs (Hrsg.),

The Cambridge handbook of metaphor and thought (S. 397–412). Cambridge: Cambridge

University Press.

Polanyi, M. (1966). Implizites Wissen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Ricœur, P. (1989). Die lebendige Metapher. München: Fink.

Rosh, E. & Loyd, B. B. (1978). Cognition and categorization. Hillsdale, NJ: Erlbaum.

Sepp, A. (2017). Kulturhistorische Blicke auf die Sprache des Dritten Reiches und die antisemi-

tische Hassrede. Victor Klemperers Auseinandersetzung mit der verbalen Verletzung im

Nationalsozialismus. In S. Bonacchi (Hrsg.), Verbale Aggression. Multidisziplinäre Zugänge

zur verletzendenMacht der Sprache (S. 269–288). Berlin et al.: deGruyter.

Snell, B. (1948). Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei

den Griechen. Hamburg: Claasen/Goverts.

Stählin, W. (1914). Zur Psychologie und Statistik der Metaphern. Archiv für die gesamte Psycholo-

gie, 31, 297–425.

Vaihinger, H. (1911). Die Philosophie des Als Ob. Systemder theoretischen, praktischen und religiösen

Fiktionen der Menschheit aufgrund eines idealistischen Positivismus. Leipzig: Meiner.

Weinrich, H. (1983). Semantik der kühnen Metapher. In A. Haverkamp (Hrsg.), Theorie der Meta-

pher. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Orig. 1963].

Zbikowski, L.M. (2008). Metaphor and music. In R.W. Gibbs (Hrsg.), The Cambridge handbook of

metaphor and thought (S. 502–524). Cambridge: Cambridge University Press.

Metapher

268

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Methodologie, qualitative

Ralf Bohnsack

Als »Erkenntnistheorie dieses Jahrhunderts« identifiziertNiklas Luhmann (1992,
S. 509) den »methodologischen Pragmatismus«, welchen er als »posttranszen-
dental« und als »Rückkehr zu naturalen Epistemologien« (Luhmann, 1987,
S. 647f.) charakterisiert. Der Begriff eines »naturalism in epistemology«wurde im
20. Jahrhundert vor allem von Larry Laudan et al. (1986, S. 147) in die Diskussion
eingeführt. Laudan und seine Mitautor_innen sind zur sogenannten Historischen
SchulederUS-amerikanischenErkenntnis- respektiveWissenschaftstheorie zu zäh-
len, die in den 1960er Jahren ihrenAnfang nahmund als derenwohl prominenteste
Vertreter unter anderem Thomas Kuhn und Paul Feyerabend gelten können.

Methodologischer Pragmatismus
und praxeologische Epistemologie

Die im Wesentlichen von Naturwissenschaftler_innen begründete Historische
Schule fordert, dass Erkenntnistheorie und Methodologie nicht allein und nicht
primär – wie unter anderem bei Karl Popper (1971 [1935]) – aus der phi-
losophisch hergeleiteten Logik zu begründen seien, sondern vielmehr aus der
Rekonstruktion der Forschungspraxis selbst (vgl. Laudan et al., 1986, S. 147).

Karl Mannheim (vgl. 1952b [1931], S. 246) hatte bereits in den 1930er Jah-
ren in seinen wissens- und kultursoziologischen Schriften auf einen derartigen
Wandel der Beziehung von Erkenntnistheorie, Methodologie und Forschungs-
praxis aufmerksam gemacht und sich gegen dasVerbot einer empirisch fundierten
Erkenntnistheorie gewandt, wie es dezidiert auch vom Kritischen Rationalismus
vertreten wird. Vielmehr betonte Mannheim (1964 [1921–1922], S. 43): »Die
Voraussetzungen der Erkenntnis können immer wieder selbst zum Gegenstand
der Erkenntnis werden«. Analog dazu fordert Niklas Luhmann dann 70 Jahre
später, dass Erkenntnistheorien »für sich selbst im Bereich der wissenswerten
Gegenstände keinen Ausnahmezustand beanspruchen, sondern sich durch empi-

269

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


rische Forschungen betreffen und in der Reichweite der für Erkenntnis offenen
Optionen einschränken lassen« müssen (Luhmann, 1992, S. 13). Das heißt,
Methoden und Methodologien sind auf demWege der beziehungsweise in Aus-
einandersetzung mit einer Rekonstruktion der Praxis der empirischen Forschung
zu entwickeln, sodass man auch von einer praxeologischen Epistemologie spre-
chen könnte.

Eine solche methodologische Position stellt die Vorstellung beziehungswei-
se Unterstellung einer »Hierarchisierung des Besserwissens« (Luhmann, 1992,
S. 510) in der Beziehung von Erkenntnistheorie, Methodologie und Forschungs-
praxis infrage (dazu auch: Bohnsack, 2017, Kap. 10). Indem die methodischen
Standards aus philosophischen Erkenntnistheorien deduktiv abgeleitet werden,
erscheinen die Einzelwissenschaften als »Kolonien unter der Herrschaft von
Logik, Methodologie, Wissenschaftsphilosophie«, wie auch Abraham Kaplan
schon früh (1964, S. 3) pointiert formuliert hat – einer »Herrschaft«, die sich in
derkonventionellenMethodologiedesdeduktiv-nomologischenParadigmas fort-
setzt, welche mit ihrer Forderung der Theorieüberprüfung und dem Ausschluss
der Theoriegenerierung aus der Empirie den empirisch Forschenden abverlangt,
»to deny the validity of their own scientific intelligence« (Glaser & Strauss,
1967, S. 7). Diese Hierarchie findet dann in der standardisierten Forschung ihre
Fortführung in einer kommunikativen Beziehung zu den Erforschten, die diesen
keine Chance lässt, ihre Relevanz-, Wissens- und Wertesysteme unabhängig von
den Vorgaben der Forschenden zu entfalten (dazu auch: Bohnsack, 2014, Kap. 2
und 12).

Erkenntnistheorie undMethodologie
als Rekonstruktion der Rekonstruktion

Damit sind wir allerdings bereits bei der sozialwissenschaftlichen Forschung. Geht
es im Zuge der Begründung naturwissenschaftlicher Methodologie lediglich um
die Rekonstruktion der wissenschaftlichen Praxis selbst als wesentliche Grundlage
methodologischer Reflexionen, so gilt in den Sozialwissenschaften dieses Primat
der Rekonstruktion der Praxis ebenso und zunächst für den Gegenstand der For-
schung.

Wenn ich spätestens seit 1991 von einer rekonstruktiven Sozialforschung und
mit Bezug auf deren methodologische Begründung von der Rekonstruktion der
Rekonstruktion gesprochen habe (Bohnsack, 2014), so verdankt sich der Begriff
der Rekonstruktion ganz wesentlich der erkenntnistheoretischen Positionierung

Methodologie, qualitative

270

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


von Alfred Schütz (1971 [1961]), welcher mit dem Postulat, dass die sozialwis-
senschaftlichen Konstruktionen solche »zweiten Grades«, also Konstruktionen
von Konstruktionen, zu sein haben, die Verortung der Sozial- in Relation zu den
Naturwissenschaften begründet und formuliert hat. Bei Alfred Schütz war dieser
bahnbrechende Gedanke allerdings imKern nicht eigentlich auf die Rekonstruk-
tion der Alltagspraxis, der Praxis des Common Sense gerichtet, sondern auf die
Verständigung der Akteur_innen über diese Praxis, also auf die Rekonstruktion
der Common Sense-Theorien, denen ganz wesentlich eine zweckrationale und de-
duktive Logik zu eigen ist (dazu auch: Bohnsack, 2017, Kap. 3). Demgegenüber
ist es einer der elementaren Grundzüge einer »praxeologischen Analytik«, dass
sie »gegen das klassische Konzept einer Handlungstheorie, die vom zweckratio-
nalen oder regelorientierten Handeln ausgeht«, gerichtet ist (Reckwitz, 2010,
S. 185f.).

Indem die Phänomenologische Soziologie von Schütz und mit ihr die Wis-
senssoziologie von Peter Berger und Thomas Luckmann (1969) sich weitgehend
auf die Rekonstruktion der alltäglichenVerständigung, derCommon Sense-Theo-
rien über die Alltagspraxis mit der ihr eigentümlichen zweckrationalen Logik
beschränkt, fehlt ihr der Bezugspunkt, das heißt eine Analyseeinstellung jenseits
derenLogik, von demher sie sich einenZugang zur Praxis eröffnen könnte.Die in
der Logik der Theoriebildung desCommon Sense implizierten Prinzipien werden
in die sozialwissenschaftlicheMethodik übernommen. Dies hat zur Konsequenz,
das »als Erkenntnisinstrument zu behandeln, was ein Erkenntnisobjekt sein soll-
te« (Bourdieu, 1996 [1992], S. 278). Die hier notwendige Transzendierung der
Logik der Theoriebildung desCommon Sense setzt erkenntnistheoretische Refle-
xionen voraus.

Erstaunlicherweise ist im Mainstream der Praxistheorie – mit Ausnahme der
Bourdieu’schen Kultursoziologie – der selbstreflexive und epistemologische Blick
auf die eigene Praxis (der Forschung) kaum ausgeprägt. Überwiegend bleibt die
eigene empirische Forschungspraxis aus der praxistheoretischen Reflexion ausge-
klammert, sodass zentrale Probleme der konventionellen Erkenntnistheorie und
Methodologie hier nicht bearbeitet werden. Karin Knorr-Cetina (1988, S. 85)
hatte schon früh kritisiert, dass dort die Verankerung des Wissens in der sozialen
Praxis nur dann berücksichtigt wird, wenn dieses Wissen »als ›falsch‹ diskredi-
tiert« werden soll: »Es wird unterstellt, daß soziale Einflüsse wissenschaftliche
Verfahren derart ›kontaminieren‹, daß sie zu unkorrekten Ergebnissen führen«.
Demgegenüber sei die Frage der sozialen Konditionierung wissenschaftlichen
Denkens auch an das als»wahr«und»korrekt« geltendewissenschaftlicheDen-
ken zu richten. Mit dieser Forderung bezieht sie sich explizit auf Karl Mannheim.

Methodologie, qualitative

271

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Standortgebundenheit und Seinsverbundenheit
der Forschenden

Diese Kritik an der Vorstellung einer »Kontamination« der Erkenntnis durch
das Soziale lässt sich grundsätzlicher erfassen, wenn wir sie in den Rahmen
der Diskussion um die »Seinsverbundenheit des Wissens« im Sinne von Karl
Mannheim (1952b [1931], S. 229) stellen. Mannheim spricht von der »Ver-
wurzelung des Denkens im sozialen Raum«, die nicht allein und nicht primär
als eine »Fehlerquelle« betrachtet werden dürfe, sondern zugleich auch als
»größere Chance für die zugreifende Kraft dieser Denkweise in bestimmten
Seinsregionen« (Mannheim, 1952a [1929], S. 73). Unter gesellschaftlichem
Sein versteht Mannheim in Überwindung objektivistischer Theoriebildung
nicht schlicht eine als objektivistisch unterstellte Realität, welche dem subjek-
tiven Bewusstsein gegenübergestellt wird. Vielmehr geht es Mannheim darum,
das »Sein« im Heidegger’schen Sinne zu fassen als das »phänomenologisch
vorthematisch Seiende«, wie Heidegger (1986 [1927], S. 67) die elementare
Existenzweise der Praxis bezeichnet (dazu auch: Bohnsack, 2017, Kapitel 1 und
3). Diese Ebene ist nach Mannheim (1964 [1921–1922], S. 97ff.) diejenige des
handlungspraktischen und handlungsleitenden »atheoretischen« Erfahrungs-
wissens.

Im Bereich der Sozialwissenschaften sind wir, um den Alltag der Forschungs-
praxis erfolgreich bewältigen zu können, aber nicht nur genötigt, jenes in unserer
wissenschaftlichen Sozialisation angeeignete implizite Wissen zu aktualisieren,
sondern ebenso auchunsere außerwissenschaftlichen je kultur-,milieu- und erfah-
rungsraumspezifischen handlungspraktischenWissensbestände, also unser gesell-
schaftliches Sein im Sinne der »Seinsverbundenheit des Wissens« (Mannheim,
1952b [1931], S. 229ff.) insgesamt, in die Forschung gerade dort einzubrin-
gen, wo wir kreativ sein wollen. Angesichts dessen erscheinen jene Bemühungen
im Bereich der konventionellen Erkenntnistheorie naiv, welche die methodische
Kontrolle unseres Vor-Wissens dadurch sichern wollen, dass dieses in Form von
Hypothesen ex ante zur Explikation gebracht werdenmuss. Die Tragweite unseres
Vor-Wissens wird verharmlost und die Einsicht in die Notwendigkeit komplexe-
rer methodischer Kontrollen verhindert.

In der neueren qualitativen, präziser: rekonstruktiven Sozialforschung sind
derartige komplexemethodischeKontrollen entwickeltworden.Diese zielen zum
einen auf die Sicherung der Eigenlogik der Praktiken und Erfahrungsräume der
Erforschtenwie auch zum anderen auf die Kontrolle der Interpretationspraktiken
und des interpretativen Wissens der Forschenden. Der Zugang zur Eigenlogik

Methodologie, qualitative

272

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


führt über einen Einstieg in den hermeneutischen Zirkel, also über zirkelhafte
Interpretationsprozesse. Mannheim (1964 [1921–1922], S. 95) hatte auf diesen
hermeneutischen Zirkel, seinerseits auch als die»Totalität« vonWeltanschauun-
gen im Sinne vonWilhelm Dilthey (u. a. 1924, S. 330) Bezug genommen. In der
Kultursoziologie von Bourdieu findet sich dieser Zugang zur Eigenlogik auf dem
Wege des Denkens in Homologien (Bourdieu, 1996 [1992], S. 268) und in der
neueren Systemtheorie in ihrer Prämisse der Selbstreferentialität von Systemen. In
den neueren Verfahren der Textinterpretation wird dieser Zugang zur Selbstrefe-
rentialität auf demWege der Sequenzanalyse gesucht (siehe u. a. Bohnsack, 2014,
S. 212ff.) und in der Bildinterpretation auf dem Wege der Rekonstruktion der
Simultanstruktur des Bildes (Bohnsack, 2011, Kap. 3).

Vor diesem Hintergrund lässt sich innerhalb derjenigen rekonstruktiv For-
schenden, welche im oben dargelegten Sinne den Zugang zur Eigenlogik und
Selbstreferentialität ihres Forschungsgegenstandes zu sichern suchen, noch ein-
mal eine methodologisch bedeutsame Differenzierung vornehmen: Diejenigen,
welche ihre eigene Standortgebundenheit nicht eigens thematisieren und proble-
matisieren und in diesem Sinne eher objektivistisch orientiert sind, sind von
denjenigen zu unterscheiden, die auf einer zweiten, einer weitergehenden Stufe
operieren: Die intuitiven und impliziten Vergleichshorizonte, welche die For-
schenden zunächst aus der Gebundenheit an das eigene Wissen und der Ver-
bundenheit mit diesem um potenzielle (alternative) Handlungspraxen und dem
eigenen Erfahrungsraum heraus an die Interpretation der Praxen der Erforsch-
ten herantragen, werden zunehmend durch empirisch fundierte und explizierbare
Fallvergleiche aus anderen Erfahrungsräumen ersetzt.

Es geht also darum, das »Fremde relational«, das heißt »in seiner kom-
plexen Beziehung zum Eigenen« (Straub & Shimada, 1999, S. 467) und – so
könnte man ergänzen – zugleich auch zu anderen fremden Erfahrungsräumen
in möglichst pluraler Vielfalt zu erschließen. Im Zuge der Explikation dieser
Vergleichshorizonte eröffnen sich nicht nur Möglichkeiten einer umfassenderen
methodischen Kontrolle der Interpretationen. Vielmehr geraten auf diese Weise
den ForschendenAspekte ihrer eigenen Standortgebundenheit und Seinsverbun-
denheit aus der elementaren Praxis der Forschung selbst – und nicht primär aus
(gesellschafts-)theoretischen Deduktionen – heraus und somit unabweisbar in
den Blick und eröffnen, wie dies programmatisch in der »relationalen Herme-
neutik« (ebd., S. 454) formuliert wird, einen »reflexiven Bezug zu den eigenen
kulturellen Anwendungsvoraussetzungen«. Diese in der Forschungspraxis fun-
dierte Bewegung und Verortung der Sozialwissenschaftler_innen zwischen den
Erfahrungsräumen, Milieus und Kulturen oder »auf deren Rändern« als eine

Methodologie, qualitative

273

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


spezifische Art der interkulturellen Kompetenz stellt eine voraussetzungsvolle
Stufe erkenntnistheorischer und methodologischer Reflexion dar.

Literatur

Berger, P. L. & Luckmann, T. (1969). Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frankfurt/M.:

Fischer.

Bohnsack, R. (2011). Qualitative Bild- und Videointerpretation. Die dokumentarische Methode (2.

Aufl.). Opladen: Budrich.

Bohnsack, R. (2014). Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Methoden (9. Aufl.,

zuerst 1991). Opladen: Budrich.

Bohnsack, R. (2017). PraxeologischeWissenssoziologie. Opladen: Budrich.

Bourdieu, P. (1996). Die Praxis der reflexiven Anthropologie. In ders. & L. J.D. Wacquant (Hrsg.),

Reflexive Anthropologie (S. 251–294). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1992].

Dilthey, W. (1924). Die Entstehung der Hermeneutik. In ders., Gesammelte Schriften. 5. Band: Die

geistigeWelt (S. 317–338). Leipzig et al.: Teubner.

Glaser, B.G. & Strauss, A. L. (1967). The discovery of grounded theory. Strategies for qualitative re-

search. Chicago: Aldine.

Heidegger, M. (1986). Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer [Orig. 1927].

Kaplan, A. (1964). Theconductof inquiry.Methodology forbehavioral science. San Francisco: Chand-

ler.

Knorr-Cetina, K. (1988). Das naturwissenschaftliche Labor als Ort der »Verdichtung« von Gesell-

schaft. Zeitschrift für Soziologie, 17(2), 85–101.

Laudan, L., Donovan, A., Laudan, R., Barker, P., Brown, H., Leplin, J., Thagard, P. & Wykstra, S. (1986).

Scientific change. Philosophical models and historical research. Synthese, 69, 141–223.

Luhmann, N. (1987). Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1992). DieWissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Mannheim, K. (1952a). Ideologie und Utopie. In ders., Ideologie und Utopie (S. 49–94). Frank-

furt/M.: Vittorio Klostermann [Orig. 1929].

Mannheim, K. (1952b).Wissenssoziologie. In ders., IdeologieundUtopie (S. 227–267). Frankfurt/M.:

Vittorio Klostermann [Orig. 1931].

Mannheim, K. (1964). Beiträge zur Theorie der Weltanschauungsinterpretation. In ders.,Wissens-

soziologie (S. 91–154). Neuwied: Luchterhand [Orig. 1921–1922].

Popper, K. R. (1971). Logik der Forschung. Tübingen: Mohr [Orig. 1935].

Reckwitz, A. (2010). Auf demWege zu einer kultursoziologischen Analytik zwischen Praxeologie

und Poststrukturalismus. In M. Wohlrab-Sahr (Hrsg.), Kultursoziologie: Paradigmen–Metho-

den – Fragestellungen (S. 179–205). Wiesbaden: VS.

Schütz, A. (1971). Gesammelte Aufsätze, Band 1: Das Problem der sozialen Wirklichkeit. Den Haag:

Martinus Nijhoff [Orig. 1961].

Straub, J. & Shimada, S. (1999). Probleme universalistischer Begriffsbildung in den Sozial- und

Kulturwissenschaften – erörtert am Beispiel Religion. Deutsche Zeitschrift für Philosophie,

3, 449–477.

Methodologie, qualitative

274

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Methodologie, quantitative

Wilhelm Kempf

Gegenstand der Psychologie alsWissenschaft von der subjektivenWelt des Men-
schen (Rohracher, 1963) ist erstens die Beschreibung dieser subjektiven Welt,
zweitens die Analyse ihrer Funktionsweise und der daraus resultierenden Hand-
lungen sowie drittens die Erklärung ihrer Entstehung. Im Laufe der Psychologie-
geschichte haben sich hierfür verschiedene natur- und kulturwissenschaftliche
Paradigmen herausgebildet, die sich nicht nur in ihrer Affinität zu quantitativen
versus qualitativen Methoden unterscheiden, sondern bereits in ihrem Gegen-
standsverständnis und ihremWissensideal.

Zu Gegenstandsverständnis undWissensideal
der Psychologie

Das Gegenstandsverständnis ist dadurch definiert, welche Art von Fragen als
angemessen gelten, und das Wissensideal dadurch, welche Art von Antworten
als zufriedenstellend erachtet werden (Hoyningen-Huene, 1989). Sowohl »an-
gemessen« als auch »zufriedenstellend« sind jedoch zweistellige Prädikatoren:
Angemessen ist eine Frage immer nur relativ zu etwas, das selbst außerhalb dieser
Frage liegt, und zufriedenstellend ist eineAntwort immer nur relativ zu etwas, das
außerhalb der Antwort liegt. Dabei besteht zwischen Gegenstandsverständnis
und Wissensideal insofern eine wechselseitige Abhängigkeit, als sich die Ange-
messenheit einer wissenschaftlichen Frage daran messen lässt, ob sie auf jene Art
von Antworten abzielt, die dem jeweiligen Wissensideal entspricht; und ob eine
Antwort zufriedenstellend ist, lässt sich daran messen, ob sie die jeweils gestellte
Frage zu beantworten vermag. Ein Ausweg aus diesem Dilemma ergibt sich erst
dann, wenn man das Wissensideal nach den jeweiligen Aufgaben der Wissensbil-
dung ausrichtet (Kempf, 2009).

So begründet zum Beispiel Hoyningen-Huene (1989) die Überlegenheit des
Wissensideals der neuzeitlichenNaturwissenschaften damit, dass ihre technische

275

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Verwertbarkeit in diesem Wissensideal bereits strukturell angelegt ist. Eine szi-
entistische Festlegung der Psychologie auf dieses Wissensideal lässt sich daraus
aber erst dann ableiten, wenn man die technische Verwertbarkeit desWissens als
einzig legitime Aufgabe der Wissensbildung festschreibt. Gerade dies aber ist es,
was die Kulturpsychologie negiert. Im Unterschied zu den naturwissenschaftli-
chen (Teil-)Disziplinen der Psychologie geht es ihr nicht um die naturgesetzliche
Bedingtheit menschlichen Erlebens und Verhaltens, sondern um die kulturelle,
soziale und biografische Konstitution subjektiver Erlebniswelten und menschli-
chenHandelns. Dies hat Konsequenzen dafür, welcher Stellenwert quantitativen
Methoden zukommt und welche Anforderungen an sie zu stellen sind.

Psychologische Erklärungen

Anders als im naturwissenschaftlichen Paradigma, wo statistische Regelmäßig-
keiten zwischen (objektseitig definierten) Stimuli und Verhaltensweisen bereits
als Erklärung des (gleichfalls objektseitig definierten) Verhaltens hingenommen
werden können, stellen sie im kulturwissenschaftlichen Paradigma lediglich ein
erklärungsbedürftiges Phänomen dar (Kempf, 1986).

Auch wenn sie am Ende nur statistische Gesetzmäßigkeiten aufzuzeigen
vermag, folgt die experimentell-naturwissenschaftliche Psychologie letztlich dem
Hempel-Oppenheim-Schema (kurz HO-Schema) (Hempel & Oppenheim,
1948), welches den zu erklärenden Sachverhalt (die sog. abhängige Variable)
durch Deduktion aus Naturgesetzen und Randbedingungen (den sog. unab-
hängigen Variablen) erklärt. Infolge von (zufallsbedingten) Beobachtungsfehlern
und/oder der gleichzeitigen Wirkung weiterer Naturgesetze, deren Einfluss im
Experiment randomisiert wird, stellt sich die Wirkung der unabhängigen Va-
riablen aber nur noch statistisch dar, sodass die induktiv-statistische Erklärung
(Hempel, 1965) gleichsam als Abschwächung der deduktiv-nomologischen ver-
standen werden kann.

Im Unterschied dazu geht die Kulturpsychologie davon aus, dass Menschen
nicht aufgrund der »objektiven« (d. h. objektseitig definierten) Beschaffenheit
der Dinge in ihrer Umwelt handeln, sondern aufgrund der (subjektseitig defi-
nierten) Bedeutung, die diese für sie haben (Blumer, 1973). An die Stelle des
deduktiv-nomologischen treten daher das intentionale (v. Wright, 1974) und
das narrative Erklärungsmodell (Danto, 1974), mittels derer die Bedeutungszu-
schreibungen kulturell, sozial und biografisch rekonstruiert werden (zu diesen
Schemata der hermeneutischen Handlungserklärung s. a. Straub, 1999). Damit

Methodologie, quantitative

276

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


entfällt in der Kulturpsychologie nicht nur der Zwang zurMessung undMathe-
matisierung, die im deduktiv-nomologischen Erklärungsmodell ein unverzicht-
bares Erfordernis sind, umNaturgesetze exakt darzustellen und die gleichzeitige
Wirkung mehrerer Naturgesetze beschreiben zu können (Kempf, 2009), son-
dern im Gegenteil sogar die Notwendigkeit qualitativer Methoden: Da Bedeu-
tungszuschreibungen Ergebnis von Interpretationsprozessen sind, kann auch
deren Rekonstruktion nur auf interpretativem Weg geleistet werden (Matthes,
1973).

QuantitativeMethoden in der Kulturpsychologie

Gleichwohl kann auch die Kulturpsychologie nicht gänzlich ohne quantitati-
ve Methoden auskommen. Dies hat einen einfachen praktischen Grund, der
sich am Beispiel von Textinterpretation und Inhaltsanalyse aufzeigen lässt: Wäh-
rend Textinterpretation und qualitative Inhaltsanalyse (schon aus Gründen des
Arbeitsaufwandes) meist auf die Untersuchung einiger weniger typischer Fälle
beschränkt bleiben, erlaubt die quantitative Inhaltsanalyse die Auswertung gro-
ßer Datenmengen und repräsentativer Stichproben von Texten.

DieserVorteil wird jedochdadurch erkauft, dass die quantitative Inhaltsanaly-
se denKontextreichtumder analysiertenTexte auf eine überschaubareAnzahl von
Textmerkmalen (Variablen) reduziert, die mit hinreichend hoher Inter-Coder-
Reliabilität kodierbar sind und hinreichend häufig auftreten, um eine statistische
Datenanalyse zu ermöglichen. In diesem Sinne hat bereits Siegfried Kracauer
(1952) die naiv-epistemologische Auffassung kritisiert, wonach qualitative Studi-
enbloß explorativenCharakter hättenund indenBereichderVoruntersuchungen
zu verweisen seien – etwa zwecks Generierung von Hypothesen, die es dann mit
»harten« quantitativen Methoden zu überprüfen gilt. Da die zählenden Ver-
fahren der quantitativen Inhaltsanalyse die Interdependenzen der verschiedenen
Teile eines Textes und die Beziehungen zwischen den Variablen vernachlässigen,
besteht ein Konflikt zwischen interner und externer Validität inhaltsanalytischer
Studien, der dazu führt, dass Pilotstudien oft stärker qualitativ ausgerichtet sind,
die interne Validität der quantitativen Hauptstudie dann aber hinter jener der
Pilotstudie zurückbleibt.

Dieser Konflikt zwischen interner versus externer Validität ist bereits in den
qualitativen versus quantitativen Befragungsmethoden angelegt, an deren einem
Pol das narrative Interview (Schütze, 1977) steht, das auf eine vorhergehende
Strukturierung der Interviewinhalte durch den Interviewer beziehungsweise die

Methodologie, quantitative

277

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Interviewerin weitgehend verzichtet und durch das Hervorlocken vonGeschich-
ten ein Maximum an Kontexthaltigkeit erzielt, um die subjektive Realität inter-
pretativ erfassen zu können, und zugleich bewirkt, dass die Erzählung durch die
Bedeutungshierarchie des Erzählers beziehungsweise der Erzählerin selbst struk-
turiert wird (Hoffmann-Riem, 1980). Auf dem anderen Pol, beim geschlossenen
Fragebogen, sind dagegen nicht nur die Fragen, sondern auch die Antwortka-
tegorien durch die Bedeutungshierarchie des Interviewers beziehungsweise der
Interviewerin determiniert und reduzieren die Kontexthaltigkeit des Textes auf
ein Minimum, das bei der Analyse der Fragebogendaten schließlich ganz elimi-
niert wird, wenn man – wie in der Einstellungsmessung üblich – die Antworten
zu Summenscores zusammenfasst, sodass nicht einmal mehr erkennbar ist, wel-
che der Fragen wie beantwortet wurden. Für die Kulturpsychologie, welche die
subjektive Welt des Menschen als eine bedeutungsstrukturierte Wirklichkeit
begreift, ist eine solche Form von statistischer Datenanalyse daher denkbar unge-
eignet.

Die Richtung eines Textes ergibt sich nicht aus der Häufigkeit, mit der be-
stimmte Textmerkmale auftreten, sondern aus den Mustern, welche sie bilden
(Kracauer, 1952). Das Erkennen solcher Muster ist nicht nur ein integraler
Bestandteil des Verstehensprozesses, dessen sich die qualitativen Methoden be-
dienen, sondern muss auch Ziel der quantitativen Datenanalyse sein, wenn sie
dem Gegenstand der Kulturpsychologie gerecht werden soll (Kempf, 2008).

Dazu kann man zum Beispiel auf die etwa zeitgleich mit Kracauers Kri-
tik von Paul Lazarsfeld (1950) entwickelte Methode der Latent-Class-Analyse
(LCA) und/oder aufClusteranalysen (Ling, 1973) zurückgreifen. Gegenüber der
LCA,mittels derer sich diemultivariatenZusammenhänge kategorialerVariablen
beschreiben lassen, hat letztereMethode jedoch denNachteil, dass die Textmerk-
male als metrische Variablen konzipiert sein müssen – eine Voraussetzung, die in
der Regel nicht erfüllt ist. Zudem beruht die Clusteranalyse lediglich auf den
bivariaten Abhängigkeiten zwischen den Variablen, wodurch komplexe multi-
variate Zusammenhänge oft nur reduziert und verzerrt wiedergegeben werden
können (Rost, 2012).

Ziel der LCA ist es,Typen vonMerkmalsmustern zu identifizieren.Dieswird
geleistet, indemdie LCAdavon ausgeht, dass es verschiedeneKlassen vonTexten
gibt, die durch eine je spezifische Verteilung der analysierten Textmerkmale cha-
rakterisiert sind. Die durch die LCA identifizierten typischen Muster sind somit
nicht deterministisch, sondern probabilistisch definiert. Sie beschreiben nicht,
dass innerhalb einer Klasse bestimmte Merkmale mit Sicherheit auftreten und
anderemit Sicherheit fehlen, sondern sie beschreiben dieWahrscheinlichkeit, mit

Methodologie, quantitative

278

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


der bestimmte Textmerkmale zusammentreffen und andere fehlen. DieseWahr-
scheinlichkeiten werden (bei vorgegebener Klassenanzahl) so bestimmt, dass
die vorliegendenDatenmaximale Plausibilität besitzen (Maximum-Likelihood-
Methode), und die zur Beschreibung der Daten angemessene Klassenanzahl
wirdmithilfe von Informationsmaßen so festgelegt, dass ein optimaler Kompro-
miss zwischen Genauigkeit und Sparsamkeit der Beschreibung der Daten erzielt
wird.

Mithilfe der sogenannten membership probabilities, die für jeden Text und
jedeKlasse dieWahrscheinlichkeit angeben,mitwelcher derText derKlasse ange-
hört, und somit alsMaß für dieÜbereinstimmung des (manifesten) individuellen
Merkmalmusters des Textes mit dem für die Klasse typischen (latenten) Mus-
ter dienen können, erlaubt die LCA schließlich auch die Identifikation typischer
Texte, in welchen sich die latenten Muster gleichsam in Reinform manifestieren.
Jeder Text wird dabei jener Klasse zugeordnet, der er am wahrscheinlichsten an-
gehört.

Der oben genannte Konflikt zwischen interner versus externer Validität
ist damit jedoch nicht gänzlich behoben. Auch wenn die LCA typische Mus-
ter von Textmerkmalen identifiziert, bleiben die analysierten Merkmale nach
wie vor der Textoberfläche verhaftet. Mittels der Identifikation typischer Texte
eröffnet sich jedoch der Weg zu einer methodisch-systematischen Integration
quantitativer und qualitativer Methoden, indemman (1) zunächst mittels LCA
die in den Daten enthaltenen Typen von Merkmalsmustern identifiziert, (2)
mittels der membership probabilities die dafür typischen Texte identifiziert
und (3) diese sodann einer tiefergehenden qualitativen Analyse unterzieht, wo-
durch zugleich die Interpretation der quantitativen Analyseergebnisse (d. h.
der latenten Klassen) validiert und die Objektivierbarkeit sowie Generalisier-
barkeit der qualitativen Analyseergebnisse gewährleistet werden kann (Kempf,
2008).

Im Falle von Fragebogendaten ist allerdings noch ein Zwischenschritt erfor-
derlich: Auch hier kann man zwar für die latenten Klassen typische Proband_in-
nen identifizieren, für eine tiefer gehende qualitative Analyse bedarf es jedoch
erst noch eines stärker kontexthaltigen Textmaterials, wie es etwa durch qualita-
tive Interviews jener Proband_innen zu gewinnen ist.

Egal mit welcher Art von Texten man es zu tun hat, verschwindet mit einer
solcherart integrativenVorgehensweise auchdieUnterscheidung zwischen (quali-
tativen) Voruntersuchungen und (quantitativen) Hauptuntersuchungen zuguns-
ten eines hermeneutischen Zirkels der von qualitativen über quantitative zurück
zu qualitativen Analyseschritten führt.

Methodologie, quantitative

279

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Blumer, H. (1973). Der methodologische Standpunkt des symbolischen Interaktionismus. In

Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hrsg.), Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftli-

cheWirklichkeit. Band 1: Symbolischer Interaktionismus und Ethnomethodologie (S. 80–146).

Reinbek: Rowohlt.

Danto, A.C. (1974). Analytische Philosophie der Geschichte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hempel, C.G. (1965). Aspects of scientific explanation and other essays in the philosophy of science.

New York: Free Press.

Hempel, C.G. & Oppenheim, P. (1948). Studies in the logic of explanation. Philosophy of Science,

15, 135–175.

Hoffmann-Riem, Ch. (1980). Die Sozialforschung einer interpretativen Soziologie. Der Datenge-

winn. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 32, 339–372.

Hoyningen-Huene, P. (1989). Naturbegriff – Wissensideal – Experiment. Warum ist die neuzeit-

liche Naturwissenschaft technisch verwertbar? Zeitschrift für Wissenschaftsforschung, 5,

43–55.

Kempf, W. (1986). Zum Verhältnis von Theorie und Empirie in der interpretativen Sozialfor-

schung. Zeitschrift für Sozialpsychologie und Gruppendynamik, 11(4), 3–14.

Kempf, W. (2008). Forschungsmethoden der Psychologie. Zwischen Experiment und sozialwissen-

schaftlicher Hermeneutik. Band II: Quantität und Qualität. Berlin: Regener.

Kempf, W. (2009). Forschungsmethoden der Psychologie. Zwischen Experiment und sozialwissen-

schaftlicher Hermeneutik. Band I: Theorie und Empirie (3. Aufl.). Berlin: Regener.

Kracauer, S. (1952). The challenge of qualitative content analysis. Public Opinion Quarterly, 16,

631–642.

Lazarsfeld, P. F. (1950). Logical and mathematical foundations of latent structure analysis. In S.A.

Stouffer, L. Guttman, E.A. Suchman, P. F. Lazarsfeld, S.A. Star & J.A. Clausen (Hrsg.), Studies

in social psychology in world war II, Vol. IV. Measurement and prediction (S. 362–412). Prince-

ton: Princeton University Press.

Ling, R. F. (1973). A probability theory of cluster analysis. Journal of the American Statistical Asso-

ciation, 68(341), 159–164.

Matthes, J. (1973). Einführung in das Studium der Soziologie (2. Aufl.). Reinbek: Rowohlt.

Rohracher, H. (1963). Einführung in die Psychologie (8. Aufl.). Wien: Urban & Schwarzenberg.

Rost, J. (2012). Qualitative und quantitative Methoden. Eine integrative Sichtweise. In W. Baros &

J. Rost (Hrsg.), Natur- und kulturwissenschaftliche Perspektiven der Psychologie (S. 133–150).

Berlin: Regener.

Schütze, F. (1977). Die Technik des narrativen Interviews in Interaktionsfeldstudien – dargestellt

an einem Projekt zur Erforschung von kommunalen Machtstrukturen. Universität Bielefeld,

Fakultät für Soziologie: Arbeitsberichte und Forschungsmaterialien, Nr. 1.

Straub, J. (1999). Handlung, Kultur, Interpretation. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Wright, G.H. v. (1974). Erklären und Verstehen. Frankfurt/M.: Fischer Athenäum.

Methodologie, quantitative

280

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Migration

Paul Mecheril

Migration – Beunruhigung sozialer Ordnungen

Bewegungen von Menschen über soziale Grenzen hat es zu allen historischen
Zeiten und fast überall gegeben.DieÜberschreitung vonGrenzenwar hierbei im-
mer ein bedeutenderMotor gesellschaftlicher Veränderung undModernisierung.
Die Konsequenzen von grenzüberschreitenden Bewegungen können mithin als
Phänomene untersucht und verstanden werden, in denen neues Wissen, Erfah-
rungen, Sprachen und Perspektiven in unterschiedliche soziale Zusammenhänge
eingebracht und diese entsprechend neu gestaltet und renoviert werden.

Allgemeine Bestimmungsversuche von Migration mithilfe der Feststellung
ihrer historischen Kontinuität und anthropologischen Universalität oder konsti-
tutiven Eigenart, die Geltung von (symbolisch-territorialen) Grenzen zu verstö-
ren, erweisen sich allerdings durchaus als schwierig. Sie sind oftmals entweder
so abstrakt, dass sie kaum Aussagekraft haben (wenn Migration allgemein als
Wanderung oderMobilität bestimmt wird, ohne dass dabei etwa Zugehörigkeits-
ordnungen oderGrenzregime thematisch werden) und/oder so speziell, dass viele
Facetten und Phänomene unberücksichtigt bleiben (wennMigration z.B. auf die
sogenannte Arbeitsmigration oder reguläre Migration beschränkt wird). Empi-
risch ist Migration abhängig unter anderem von nationalen und paranationalen
Einwanderungs- und Integrationspolitiken, vomLegalitätsstatus, derMigrant_in-
nen zugewiesenwird und den sie sich aneignen, den allgemeinen und spezifischen
ökonomischen und politischen Verhältnissen, spezifischen transnationalen und
binationalenNetzwerken und so weiter.Migration ist nicht gleichMigration und
die Beschäftigung mitWanderungsphänomenen macht Differenzierungen in be-
grifflicher wie empirischer Hinsicht erforderlich (Mecheril et al., 2016).

Migrationsphänomene gehen sowohl mit der Veränderung als auch mit der
Bestätigung des Bestehenden einher. Nationale Grenzen beispielsweise werden
im Moment ihrer Überschreitung in besonderer Weise sichtbar und in ihrer
Geltungsmacht bekräftigt – die Überschreitung von Grenzen markiert ihre Gül-

281

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


tigkeit. Zugleich zieht die Überschreitung auch die Infragestellung der Grenzen
und ihrer Gültigkeit nach sich. Grenzüberschreitende Bewegungen von Men-
schen, ihrer Lebensweisen, Geschichten und Erinnerungen fordern die Register
der symbolischen, juristischen und moralischen Legitimierung von Grenzen her-
aus. Migration muss mithin als Phänomen der Beunruhigung und auch als
Gegenstand vonDiskursen, als Gegenstand politischer und alltagsweltlicher Aus-
einandersetzungen verstanden werden, in denen die Frage, ob es eher um Erhalt
oder Umgestaltung geht, kontrovers diskutiert wird und mit Bezug auf gesell-
schaftliche Ordnungen (sowohl im gesellschaftlichen Kontext, der verlassen, als
auch imKontext, der aufgesucht wird) innovative wie restaurative Ergebnisse zei-
tigt.

Migrationsbewegungen stellen mithin die Funktionalität und Legitimität
von gesellschaftlichen Institutionen und Organisationen (wie der Schule, der
Polizei, der öffentlichen Administration) infrage, da sie dezidiert auf deren Be-
grenztheit – etwa in Bezug auf ihre gewissermaßen ordnungsgenerierenden und
wirklichkeitsstabilisierenden Funktionen und Selbstverständnisse – verweisen.

Dass grenzüberschreitenden Wanderungsbewegungen gegenwärtig eine be-
sondere Bedeutung zukommt, hängt hierbei mit zumindest drei Faktoren zu-
sammen: a) mit der auch aufgrund vonMigrationsphänomenen expandierenden
programmatisch »modernen« Idee, dass Menschen befugt und in der Lage sind,
Einfluss auf ihr eigenes, nicht zuletzt auchmit dem jeweiligen geografischen, öko-
logischen, politischen und kulturellen Ort verbundenes Schicksal zu nehmen;
b) mit der Intensität globaler Ungleichheit (Stichworte: Kriege, Armut, Ökolo-
gie), die angesichts der Qualität der Ungleichheit, der Zahl der Menschen auf
der Welt und der zunehmenden Repräsentation der Welt in den Köpfen und
PCs der Menschen noch nie so ausgeprägt war wie gegenwärtig; c) mit der – in
Abhängigkeit von ökonomischen Ressourcen zu denkenden – »Schrumpfung«
der Welt in der Raum- und der Zeitachse aufgrund transport- und kommuni-
kationstechnischer Entwicklungen und der Bedeutung dieser Tatsache für die
Selbstverständnisse der Menschen.

Kulturpsychologie als Analyse der kulturpsychologischen
Voraussetzungen und Konsequenzen des Kampfes
um (Zugehörigkeits-)Ordnungen

Migration ist ein Prozess, der mit subjektiv signifikanten Erfahrungen und ein-
schneidenden Veränderungen für Biografien undWeltverhältnissen verbunden

Migration

282

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ist. Dies gilt nicht nur für diejenigen, die migrieren, sondern auch für die Per-
sonen, die zurückbleiben und schließlich auch für die Mitglieder (»mit oder
ohne Migrationshintergrund«) der Aufnahmekontexte. Migrationsforschung
jedoch befasst sich zumeist mit den Erfahrungen und dispositionalen Trans-
formationen »der Migrant_innen«. Auch zu der Frage, welche Erfahrungen
Migrant_innen im sogenannten Aufnahmeland machen, liegen in der Literatur
Antworten auf empirischer und theoretischer Ebene vor.Die psychologisch rele-
vanten Untersuchungen heben in der Regel einerseits auf Belastungen, Defizite
und Probleme ab, die Migrant_innen in unterschiedlichen gesellschaftlichen
Bereichen erfahren und zweitens auf die Frage, wie Migrant_innen diese Erfah-
rungen bewältigen (Copingforschung, Stressforschung, Resilienz- und Trauma-
forschung).

Nicht nur im Paradigma der Cross-Cultural Psychology (etwa Berry et al.,
2002), aber hier in besonders augenfälliger Weise, werden Migrationsphänome-
ne dabei schnell so zum Thema, dass »Kultur« und »Identität« in einen engen
Zusammenhang gerückt sind. Kultur wird als Lebensform einer territorialisierten
(Nation) und/oder sichwechselseitig identifizierendenGruppe (Ethnie) gedacht,
wodurch nationale Grenzen überschreitende Migration mit der Überschreitung
kultureller Grenzen unabwendbar verknüpft wird und entsprechend notwendige
kulturelle Adaptationsprozesse auf Seite der Migrant_innen verstärkt untersucht
werden. Eine solche (kulturpsychologische) Sicht auf Migration ist nicht nur
verkürzt, weil sie Kultur mit Nationalstaat gleichsetzt (und damit die vielfälti-
gen kulturellen Differenzen innerhalb politischer Einheiten vernachlässigt und
die kulturellenÄhnlichkeiten zwischen politischen Einheiten dethematisiert, vgl.
z.B. Bhatia, 2007). Ein solcher Ansatz wird weiterhin nicht nur der Alltäglich-
keit von kulturellen Transgressionen und -formationen sowie Vermischungen
nicht gerecht, wie sie nicht nur für transnationaleMigration kennzeichnend sind,
sondern vernachlässigt auch den Einfluss der politischen und juristischenMigra-
tionsregime.

Als somit erstes Anliegen einer Kulturpsychologie können wir vor diesem
Hintergrund die Analyse der kulturellen Voraussetzungen und Besonderhei-
ten des Denkens und Empfindens von Menschen verstehen, wobei »Kultur«
hier nicht von vornherein als nationaler, nationalstaatlicher oder ethnischer
Container zu begreifen wäre oder als »ganze Lebensweise eines Kollektivs«
(Moebius & Quadflieg, 2011, S. 11), sondern analytisch zunächst offen ist
und unbestimmt zu lassen wäre, welche kulturellen Gebilde sich voneinander
unterscheiden. Zugleich ist Kultur als dynamische, wandelbare, nicht-determi-
nistische, gleichwohl einflussreiche symbolische Präfiguration sozialer Praxis zu

Migration

283

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


verstehen. Die Aufgabe einer Kulturpsychologie besteht dann darin, die kultu-
rellen Voraussetzungen und Besonderheiten des Denkens und Empfindens von
Menschen – jene, die als Migrant_innen und jene, die nicht als Migrant_innen
gelten –, auch und nicht zuletzt in Organisationen der Migrationsgesellschaft
zu untersuchen.

Migrationsbewegungen lassen sich als Bestätigung und Schwächung natio-
ethno-kulturell kodierter Ordnung untersuchen (genauer Mecheril et al., 2016).
Kulturpsychologie wäre insofern auch mit der Frage befasst, welche kulturel-
len Bedingungen zur Bestätigung oder Schwächung natio-ethno-kulturell ko-
dierter, migrationsgesellschaftlicher Ordnung beitragen. Migrationsphänomene
bestätigen die Wirkmächtigkeit wie Krisenhaftigkeit dieser Ordnung. Denn in-
sofern die natio-ethno-kulturell kodierte Ordnung als historische Konstruktion
zu verstehen ist, bedarf sie beständiger Imaginationspraxen, die deren Bestehen
gewissermaßen sichern.Die»Nation« etwa stellt ein Phänomen dar, dessen Exis-
tenz nur über permanente Selbst-Imagination und Selbst-Konstruktion erfolgen
kann. Ein prominentes Beispiel hierfür sind nicht zuletzt diejenigen (sportlichen
und nicht sportlichen) Ereignisse mit Wettbewerbscharakter, in denen »wir«
gewinnen oder »wir« verlieren. In der Analyse der Bedingungen der Re-Pro-
duktion sowie der Verschiebung vonDifferenz- und Zugehörigkeitsordnung, der
Analyse der Erfahrungen, die von diesen Ordnungen vermittelt sind, den syn-
chron und diachron differenziellen Handlungsspielräumen findet die allgemeine
Migrationsforschung ihrenGegenstand (ebd.) – einGegenstand, denMigrations-
forschung damit nicht nur »behandelt«, sondern der sie konstitutiv strukturiert,
hervorbringt und sich in ihr re-produziert.

Ein Beispiel zum Schluss

Wie ist bei dem diskursiv in den letzten Monaten eine überaus erfolgreiche
Karriere aufweisenden Topos der sexuellen oder terroristischen Gewalt durch
migrationsgesellschaftlich beziehungsweise rassistisch markierte Andere die In-
tensität des Affektes, die dieser (faktischen oder vermeintlichen) Gewalt ant-
wortet, die Heftigkeit des Bedrohungsgefühls, das Ausmaß der Angst und die
Entschiedenheit der Wut zu verstehen? Womit hängt andererseits das Abflauen
und Verflachen der Angst zusammen, wenn es sich bei sexueller oder terroris-
tischer Gewalt um Gewalt handelt, die faktisch oder vermeintlich nicht von
rassistisch markierten Anderen ausgeübt wird? Die Affektinszenierungen, die In-
tensität mit der auf der einen Seite Bedrohung empfunden wird und auf der

Migration

284

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


anderen Seite etwa die seit Jahren kontinuierlich steigende Gefahr, Opfer rassis-
tischer Vorkommnisse zu werden, die affektiv in der Öffentlichkeit weitgehend
indifferent bleibt, kann verstanden werden, wenn wir uns klarmachen, dass es um
den Kampf umHerrschaft und Privilegien geht und dass in diesemKampf Bilder
und Imaginationen der Anderen notwendig sind. Dies sei hier im Sinne einer
Kulturpsychologie derMigrationsgesellschaft kurz skizziert (genauerMecheril &
van der Haagen-Wulff, 2016).

Die Logik des hier angesprochenen Affektes kann mit Bezug auf denjeni-
gen Typus von Antisemitismus vergegenwärtigt werden, der für Deutschland
insbesondere in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts bedeutsam gewesen ist
und der »Sekundärer Antisemitismus« genannt wird, also ein Judenhass nicht
trotz, sondern wegen Auschwitz. Der israelische Psychoanalytiker Zvi Rex hat
dies sarkastisch so auf den Punkt gebracht: »Die Deutschen werden den Juden
Auschwitz nicht verzeihen« (Gessler, 2006). In Anlehnung daran: Wir, die wir
geopolitisch privilegiert sind, verzeihen den Geflüchteten, dem Abfall der Welt-
ordnung (Bauman, 2005, passim), den»disposable populations«(Balibar, 2004),
eine Ordnung, die nicht unwesentlich von westlichen Akteuren und Instanzen
errichtet wurde und von der derWesten äußerst profitiert, wir verzeihen den Ge-
flüchteten nicht, dass sie leiden und uns mit ihrem Leid in den gut eingerichteten
Vierteln unseres Wohlstands im wahrsten Sinne zu Leibe rücken. Deshalb müs-
sen sie herabgewürdigt, dämonisiert und letztlich entmenschlicht werden. Die
Dämonisierung der Anderen dient der kulturellen Erhaltung einer globalenOrd-
nung. In dieser wurde der Wohlstand der privilegierten statistischen Minderheit
auf Kosten der globalen Anderen errichtet und wird er auf ihre Kosten bewahrt.
Die Bewahrung der »imperialen Lebensweise« (Brand & Wissen, 2011) greift
auf die auch affektiv folgenreiche Dämonisierung jener zurück, deren leibliche
Anwesenheit und deren narratives Vermögen für die globale Minderheit wenig
erträglich ist, weil es dieUnerträglichkeit der Verhältnisse anzeigt, von denen die-
se Minderheit profitiert. Dem Kapitalismus geht somit (womöglich) nicht nur
das für seine beständige Reproduktion notwendige Außen durch die ihm eige-
ne zerstörerische Expansion und Totalisierung verloren (vgl. Dörre, 2013), der
Kapitalismus schafft paradoxerweise auch dieVoraussetzungen, dass die als Schat-
tenwesen des Außen Erscheinenden ins Innere gelangen und die Innen-Außen-
Trennung bewusst werden lassen. Einigermaßen erfolgreich verhindert werden
kann die Formierung dieses individuellen wie öffentlichen Bewusstseins durch
die Dämonisierung und symbolische wie faktische Rückführung der Anderen in
das Außen, dahin, wohin sie der dominanzkulturellen (Rommelspacher, 1995)
Fantasie nach auch gehören.

Migration

285

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Balibar, E. (2004). We, the people of Europe? Reflections on transnational citizenship. Princeton:

Princeton University Press.

Bauman, Z. (2005). Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten derModerne. Hamburg: Hamburger Edi-

tion.

Berry, J.W., Poortinga, Y.H., Segall, M.H. & Dasen, P. R. (Hrsg.). (2002). Cross-cultural psychology:

Research and applications (2. Aufl.). Cambridge: Cambridge University Press.

Bhatia, S. (2007). Rethinking culture and identity in psychology: Towards a transnational cultural

psychology. Journal of Theoretical and Philosophical Psychology, 27–28(2-1), 301–321.

Brand, U. & Wissen, M. (2011). Sozial-ökologische Krise und imperiale Lebensweise. Zu Krise und

Kontinuität kapitalistischer Naturverhältnisse. In A. Demirovic, J. Dück, F. Becker & P. Bader

(Hrsg.), VielfachKrise. Im finanzdominierten Kapitalismus (S. 79–94). Hamburg: VSA.

Dörre, K. (2013). Landnahme. Triebkräfte,WirkungenundGrenzen kapitalistischerWachstumsdy-

namik. In M. Backhouse, O. Gerlach, S. Kalmring & A. Nowak (Hrsg.), Die globale Einhegung.

Krise, ursprüngliche Akkumulation und Landnahmen im Kapitalismus (S. 112–140). Münster:

Westfälisches Dampfboot.

Gessler, P. (2006). Sekundärer Antisemitismus. Argumentationsmuster im rechtsextremistischen An-

tisemitismus. Bundeszentrale für politische Bildung. www.bpb.de/politik/extremismus/

antisemitismus/37962/sekundaerer-antisemitimus?p=all (17.7.2016).

Mecheril, P., Thomas-Olalde, O., Melter, C., Arens, S. & Romaner, E. (2016). Ein unabgeschlossenes

und revisionäres Projekt: Migrationsforschung als (Herrschafts-)Kritik! In Th. Geier (Hrsg.),

Migration: Auflösungen und Grenzziehungen (S. 17–42). Berlin et al.: Springer

Mecheril, P. & van der Haagen-Wulff, M. (2016). Bedroht, angstvoll, wütend. Affektlogik der Mi-

grationsgesellschaft. In M.d.M. Castro Varela & P. Mecheril (Hrsg.), Die Dämonisierung der

Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart (S. 119–142). Bielefeld: transcript

Moebius, St. & Quadflieg, D. (2011): Kulturtheorien der Gegenwart. Heterotopien der Theorie. In

St. Moebius (Hrsg.), Kultur. Theorien der Gegenwart (2., erw. und aktual. Aufl.). Wiesbaden:

VS.

Rommelspacher, B. (1995). Dominanzkultur. Texte zur Fremdheit und Macht. Berlin: Orlanda Frau-

enbuchverlag.

Migration

286

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Mission

Maik Arnold

Begriff und historische Erscheinungsformen

Mission (lat. missio) steht für die Aussendung von Angehörigen einer religiö-
sen Gruppierung beziehungsweise Organisation zur Ausbreitung ihres Glaubens.
Ein erster historischer Beleg wird auf das votum de missionibus im 16. Jahrhun-
dert datiert, dem Sendungsgelübde jesuitischer Ordensleute. Damit verbunden
war der Auftrag, die christliche Botschaft in andere Länder und Kulturen zu
bringen und Nicht- oder Andersgläubige zu bekehren. Vorbehaltlich einzelner
Akzentuierungen und Verfeinerungen wird der Begriff heute allgemein für die
organisierte Ausbreitung kollektiv geteilter religiöser Vorstellungen und Sinnho-
rizonte zur Entwicklung und Existenzsicherung einer Religion verwendet (Wro-
gemann, 2006). Zu neutestamentlichen Vorläufern gehören die »Gesandten«
beziehungsweise »Sendboten« (lat. apostolatus) und die »Wortverkündigung«
(griech. εὐαγγελίζεσθαι [euangelizesthai]), welche auf die Arbeit der Evangelis-
ten zur Proklamation der Botschaft von der Gottesherrschaft und Einladung des
Glaubenden zur persönlichen Bekehrung hinweisen (Betz, 1994, S. 247). Missi-
on ist eng verwandt mit »Religion« und »Weltanschauung«, deren Pragmatik
und Semantik zutiefst kulturell geprägt sind. Verschiedentlich wurde vor einer
unreflektierten Verwendung dieser vermeintlichen Allgemeinbegriffe gewarnt,
da sie sich auf eine Vielzahl und Vielfalt unterschiedlicher Lebens- und Erschei-
nungsformen beziehen und der Gefahr ausgesetzt sind, zu »nostrozentrischen«,
normierenden Fremdbeschreibungen anderer religiöser und weltanschaulicher
Erscheinungsformen auf Grundlage einer historischen »Idealform« (Matthes,
1993), des Christentums, reduziert zu werden.

Wichtige Anhaltspunkte für eine kulturpsychologische Auseinandersetzung
bieten verschiedene historische Erscheinungsformen missionarischer Praxis (vgl.
z.B. Arnold, 2010). So wurde aus religions- und missionswissenschaftlicher Per-
spektive bereits darauf hingewiesen, dass die »älteste universalreligiöseMission«
(Ström, 1994, S. 18) von dem buddhistischen Kaiser Aśoka (268–221 v.Chr.)

287

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


auf dem indischen Subkontinent ausging. In Gestalt der Ahmadiyya-Gemein-
schaft begegnet uns seit Ende des 19. Jahrhunderts in Indien auch eine religiöse
Bewegung zur Ausbreitung des islamischen Glaubens (zur Tablīghī Jamāʿat and
Daʿwat-e Islāmī vgl. z.B. Gugler, 2010). Der Hinduismus galt bis in das 19. Jahr-
hundert als »Volksreligion« und erst durch Swami Vivekananda (1863–1902)
erlangte die von ihm im Namen des Mystikers Ramakrishna (1833–1888) in-
itiierte Mission weltweite Bekanntheit. Im Judentum wurden missionarische
Bestrebungen zunächst abgelehnt, aber die Anwerbung und Bekehrung von Pro-
selytenwar stets integraler Bestandteil ihrerGeschichte undEntwicklung (Ström,
1994, S. 20). So galt Abraham als ihr »erster Missionar«.

Die christliche Mission als prominente Erscheinungsform gilt als Lebensäu-
ßerung ihrerKircheunddesGlaubens andie Inkarnationdes»göttlichenLogos«
in der Menschwerdung Christi. Das Wirken Jesus von Nazareth als »Urmissio-
nar« und seiner Schüler (den »Menschenfischern«) war zunächst auf das Volk
Israel gerichtet. Schnell stellt sich heraus, dass der Missionsauftrag universalen
Charakter besitzt (z.B. Mt 28, 19–20). Bedeutenden Einfluss auf die Entwick-
lung in der Urkirche hatte – neben den vielen anonymen Missionar_innen – die
Strategie des Apostel Paulus, der sich nach seinem Bekehrungserlebnis mit Nach-
druck für den Aufbau und die Begleitung verschiedener »Standortmissionen«
einsetzte. Zu einer organisierten und regional agierendenAusbreitungsbewegung
avancierte das Christentum seit Konstantin, der dieses zur Staatsreligion erhob.
Zur Herausbildung von territorial abgegrenzten Nationalkirchen ist es erst viel
später gekommen. Im Mittelalter »kam es zu missionstheoretischen Ansätzen,
zu reflektierter Anwendung von Missionsmethoden, zur Aufstellung von Missi-
onsprogrammen, zur Ausbildung von Missionaren« (Gülzow & Reichert, 1994,
S. 36).Mission verfolgte das Ziel, durch eine tiefgreifendeVeränderung derAnde-
ren die als dominant undwahr erachtete christlicheReligion als einzig anerkannte
Lebensform zu verfestigen.

Zu allen Zeiten fand eine Auseinandersetzung mit Fragen interkultureller
Kommunikation statt: In Begegnungen mit Anderen und Fremden versuchten
die Missionar_innen einerseits die Kulturen der unterworfenen Völker zu doku-
mentieren und entwickelten andererseits verschiedene Formen praktischer Ko-
existenz, um das eigene Handeln an den kulturellen Lebensformen der »Einhei-
mischen« auszurichten, wenngleich dies stets im Kontext kolonialer Expansion
stattfand und nicht selten mit Formen physischer, psychischer und symbolischer
Gewalt verbunden war. Indigene Perspektiven in der Vermittlung und Verkündi-
gung des Evangeliums zogen regelmäßig auch den Argwohn der eigenen Kirche
und ihrer vehementen Verteidigung der religio vera nach sich.

Mission

288

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ImZugederspanischenundportugiesischenEroberungszügeseitdem16.Jahr-
hundert waren es zunächst die Jesuiten wie zum Beispiel Bernardino de Sahagún,
die psychologische Grundlagen, Theorien und Methoden des Fremdverstehen
entwickelten und erfolgreich einzusetzen verstanden (Chakkarath, 2012, S. 74f.).
In vielen Fällen waren es missionarisch Handelnde, die eine empirisch fundier-
te und methodisch geleitete Feldforschung eingesetzt haben, um damit die im
kulturellen Austausch gemachten Erfahrungen besser zu verstehen, pragmatische
KulturübersetzungendesChristentumszuentwickelnunddie eigenenstrategisch-
persuasiven Handlungsstrategien zu verfeinern. Kennzeichnend für die heutige
missionarische Praxis ist, dass diese nicht mehr (allein) von der westlichen Welt
ausgeht, sondern überwiegend durch nicht-westliche Missionsgesellschaften und
eine ausgeprägte Vielfalt entlang der verschiedenen Konfessionen geprägt wird.

Mission als kulturpsychologisches Praxis- und
Forschungsfeld: Forschungsergebnisse und
Forschungsperspektiven

BisherigekulturvergleichendeUntersuchungen imKontext vonMissionbeziehen
sich auf Prozesse der Akkulturation und Reintegration sowie des interkulturellen
Lernens von Missionar_innen, ihren Kindern und Familien (vgl. Selby et al.,
2011): Es wurde festgestellt, dass vor allem religiöseÜberzeugungen einen erheb-
lichen Einfluss auf die kulturelle Anpassung in fremden Kulturen haben können
(Navara & James, 2005). Aufmerksamkeit wurde insbesondere dem »Rückkehr-
Kulturschock« geschenkt, der unter anderem von Faktoren wie Familienstand,
Gesundheitszustand und spiritueller Anpassungsfähigkeit beeinflusst sei. Dar-
über hinaus können psychische Stressfaktoren, wie zumBeispiel fehlende Verfüg-
barkeit spiritueller Ressourcen, geringes Selbstwertgefühl, hohe Arbeitsbelastung
und außergewöhnliche kritische Lebensereignisse die missionarische Leistungs-
fähigkeit negativ beeinträchtigen oder zu Ablehnung, Angst, Frustration und
Unzufriedenheit führen, wenngleich gezeigt wurde, dass Missionar_innen im
Vergleich zur Normpopulation widerstandsfähiger gegenüber posttraumatischen
Erkrankungen sind (vgl. Bagley, 2003). In neueren Studien wurden »Erfolgsfak-
toren« für die Auswahl und Rekrutierung von potentiellen Kandidat_innen für
internationale Aufgaben identifiziert, die zum Erfolg oder Misserfolg von Mis-
sionsaktivitäten beitragen können: zum Beispiel eine persönliche Beziehung zu
Gott, körperliche und emotionale Fähigkeiten, Team-, Kommunikations- und di-
daktische Fähigkeiten (z.B. Barnett et al., 2005).

Mission

289

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


In den vorgenannten Studien sind die methodischen Ansatzpunkte relativ
einseitig: Schwerpunkt ist die Validierung und Erprobung von Hypothesen auf
Basis allgemeiner psychologischer Theorien, Präferenzsysteme und Korrelatio-
nen. Darüber hinaus sind kulturpsychologische und interkulturelle Studien nach
wie vor rar gesät, die zu einem besseren Verständnis der sozio-kulturellen Be-
deutungen strategisch-persuasivenHandelns, der Identitätstransformationenund
der Artikulation von individuellen Erfahrungen und Erwartungen, Orientierun-
gen und Überzeugungen in der Mission führen können. Zukünftig sollten auch
andere Gruppen von Missionar_innen als die bereits ausführlich untersuchten
nordamerikanischen Mitarbeitenden von Kirchen, Missionsgesellschaften und
Entwicklungshilfeorganisationen wie zum Beispiel international tätige Kurzzeit-
missionar_innen untersucht sowie gegebenenfalls Längsschnittstudien durchge-
führt werden.

In institutionellen wie informellen Kontexten kommunizierenMissionar_in-
nenmit Angehörigen anderer Kulturen und sind dabei mit verschiedenenAspek-
ten»interkultureller und interreligiöserKommunikationundKompetenz«(z.B.
Straub et al., 2007; Thomas et al., 2006) konfrontiert. Dabei geht es nicht zuletzt
auch um Fragen religiöser Inhalte und Rituale, die eng mit kultureller Differenz,
Alterität und Alienität verflochten sind. Das vordergründige missionarische Ziel,
die Anderen bekehren, bessern und vervollkommnen zu wollen, steht zumeist in
Kontrast mit denWerten, Normen und Überzeugungen in modernen, liberalen,
multikulturellen und pluralistisch verfassten Gesellschaften.Mission vermag sich
aus diesem Grund nicht ohne Weiteres mit den (theoretischen) Begriffen und
Konzepten interkultureller Kommunikation und Kompetenz, insbesondere de-
ren normativenGehaltenwie derAnerkennung undToleranz gegenüber anderen,
zu vertragen. Zukünftigmuss derKompetenzbegriff grundsätzlich neu überdacht
werden. Persuasive Kommunikation im Zeichen der Überzeugung von Anderen
unter Einsatz rhetorischer Mittel ist keinesfalls nur auf die Mission begrenzt.
Im (Berufs-)Alltag geht es häufig viel strategischer und mitunter auch subtil ge-
waltsam zu, was mit interkultureller Kompetenz häufig konfligiert, insbesondere
dann, wenn der Wunsch nach der Anerkennung des Eigenen und der Wille zur
Änderung des Gegenübers größer ist.

Für die Entwicklung neuer Forschungsperspektiven bedarf es auch einer
Weiterentwicklung der methodologischen Zugänge. Neuere Ansätze zur Unter-
suchung missionarischer Praxis knüpfen an die Tradition einer hermeneutisch-
interpretativen Wissenschaftslogik an und bieten Anknüpfungspunkte an ei-
ne »Cultural Psychology of Religion« (Belzen, 2010) und an die symbolische
Handlungstheorie Ernst Boeschs (z.B. 1991). Im Rahmen dieser Ansätze wer-

Mission

290

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


den spezifische »Religionskulturen« – hier im Handlungsfeld Mission – als
Handlungs-, Symbol- und Orientierungssysteme betrachtet, welche missiona-
risch Handelnde mit differenten, partiell inkompatiblen und situationsflexiblen
Deutungsmustern ausstatten undwechselseitige Kommunikation, Verstehen und
Akzeptanz ermöglichen. Der Fokus wird einerseits auf eine Untersuchung der
subjektiven Qualitäten von Erfahrungen und Handlungen, Überzeugungen und
Orientierungen und andererseits auf die »Erste-Person-Beziehung« der Missio-
nar_innen in ihrerAlltagswelt gelegt. »Erfahrung«wird dabei als ein holistisches
und handlungstheoretisches Konzept betrachtet. Sprache als Vermittlungsmedi-
um subjektiver Erlebnisqualitäten vermag es zwar nicht, die Spannung zwischen
Sagbarem und Unsagbarem aufzulösen, befähigt aber dazu, dieses prekäre Span-
nungsverhältnis artikulieren zu können wie zum Beispiel in autobiografischen
Erzählungen.

Analysen von Selbstgeschichten deutscher protestantischer Missionar_innen
haben gezeigt (Arnold, 2010), wie sie sich mit Menschen anderer kultureller und
(nicht-)religiöser Traditionen auseinandersetzen und an die lokalen Gegeben-
heiten und Verhaltensweisen anpassen. Identität wird von den Missionar_innen
narrativ konstituiert und aktiv in Verbindung mit dilemmatischen Aspekten des
eigenenLebensstils verhandelt und das inHinblick auf die individuelleGlaubens-
entwicklung über verschiedene Lebensphasen hinweg. Um eine Kohärenz und
Einheit der eigenen Identität zur erreichen, erfolgten Selbst-Positionierungen
in autobiografischen Geschichten der Forschungspartner_innen in unterschied-
lichen Spannungsfeldern (Arnold, 2015). Zukünftige Untersuchungen müssen
klären, welche förderlichen und dysfunktionalen Coping- und Resilienzstrategi-
en imMissionsfeld entwickelt werden.

Literatur

Arnold, M. (2010). Das religiöse Selbst in der Mission: Eine kulturpsychologische Analyse missionari-

schen Handelns deutscher Protestanten. Hamburg: Kovač.

Arnold, M. (2015). Missionary self-perception and meaning-making in cross-cultural mission: A

cultural psychological analysis of the narrative identity of German Protestants. Transfor-

mation: An International Journal of Holistic Mission Studies, 32(4), 240–255.

Bagley, R.W. (2003). Trauma and traumatic stress among missionaries. Journal of Psychology and

Theology, 31(2), 97–112.

Barnett, K. L., Duvall, N. S., Edwards, K. J. & Hall, M. E. L. (2005). Psychological and spiritual predic-

tors of domains of functioning and effectiveness of short-term missionaries. Journal of

Psychology and Theology, 33(1), 27–40.

Mission

291

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Belzen, J.A. (2010). Towards cultural psychology of religion: Principles, approaches, applications.

Dordrecht et al.: Springer.

Betz, O. (1994). Mission: III. Neues Testament. In G. Krause & G. Müller (Hrsg.), Theologische Real-

enzyklopädie, Bd. 23 (S. 23–31). Berlin et al.: deGruyter.

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Chakkarath, P. (2012). The role of indigenous psychologies in the building of basic cultural psy-

chology. In J. Valsiner (Hrsg.), The Oxford handbook of culture and psychology (S. 71–95).

Oxford: Oxford University Press.

Gugler, T. K. (2010). The new religiosity of Tablīghī Jamāʿat and Daʿwat-e Islāmī and the transfor-
mation of Islam in Europe. Anthropos, 105(1), 121–136.

Gülzow, H. & Reichert, E. (1994). Mission: V. Mittelalter. In G. Krause & G. Müller (Hrsg.), Theologi-

sche Realenzyklopädie, Bd. 23 (S. 36–39). Berlin et al.: deGruyter.

Matthes, J. (1993). Was ist anders an anderen Religionen? Anmerkungen zur zentristischen Or-

ganisation des religionssoziologischenDenkens. In R. Schloz (Hrsg.) (2005),Das Eigeneund

das Fremde: Gesammelte Aufsätze zu Gesellschaft, Kultur und Religion (S. 223–240). Würz-

burg: Ergon.

Navara, G. S. & James, S. (2005). Acculturative stress of missionaries: Does religious orientation af-

fect religious coping and adjustment? International Journal of Intercultural Relations, 29(1),

39–58.

Selby, S., Braunack-Mayer, A., Jones, A., Clark, S., Moulding, N. & Beilby, J. (2011). Special people?

An exploratory study into re-entering missionaries’ identity and resilience. Journal of Reli-

gion and Health, 50(4), 1007–1023.

Straub, J., Weidemann, A. & Weidemann, D. (Hrsg.). (2007). Handbuch Interkulturelle Kommunika-

tion und Kompetenz. Stuttgart et al.: Metzler.

Ström, A.V. (1994). Mission: I. Religionsgeschichte. In G. Krause & G. Müller (Hrsg.), Theologische

Realenzyklopädie, Bd. 23 (S. 18–20). Berlin et al.: deGruyter.

Thomas, A., Stögbauer, E.M. & Müller, H.M. (2006). Interreligiöse Kompetenz als fundamentaler As-

pekt internationaler Handlungskompetenz. Nordhausen: Bautz Traugott.

Wrogemann, H. (2006).Missionarischer Islam und gesellschaftlicher Dialog: Eine Studie zur Begrün-

dung und Praxis des Aufrufs zum Islam. Frankfurt/M.: Lembeck.

Mission

292

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Moral

Walter Herzog

Es ist unbestritten, dassMenschenweltweit über einen»moralischen Sinn«oder
ein »moralisches Empfinden« verfügen, auch wenn bezweifelt wird, dass die
Moralvorstellungen kulturell invariant oder einheitlich sind.Dabei betreffenmo-
ralische Fragen die Richtigkeit oder Angemessenheit menschlichen Verhaltens,
aber nicht in einem relativen, sondern in einem absoluten Sinn. Die Einhaltung
moralischer Gebote oder Verbote ist nicht deshalb richtig, weil damit ein Zweck
erfüllt wird, sondern weil es an sich geboten ist, sich moralisch korrekt zu verhal-
ten. Dabei wird vorausgesetzt, dass Normen und Regeln Folge geleistet werden
kann, die Menschen für ihr Tun und Lassen also verantwortlich gemacht werden
können.

Die Verletzung moralischer Ansprüche löst Gefühle der Empörung, Miss-
billigung, Scham, Schuld, Reue und ähnliches aus. Darin unterscheiden sich
moralische Normen von Konventionen, Geboten der Klugheit und persönli-
chen Vorlieben, derenMissachtung emotional weit weniger betroffenmacht. Die
Unterscheidung dieser Domänen ist universell und wird bereits von Kindern
vollzogen (vgl. Killen & Smetana, 2015, S. 714f.). Kulturell variabel ist jedoch
die Grenzziehung zwischen den Domänen, was wesentlich mit der Begründung
moralischer Normen und Regeln zu tun hat. Menschen tun zwar oft intuitiv
und spontan das moralisch Richtige und halten das Gute, das sie tun, nicht sel-
ten für selbstverständlich, wie man unter anderem aus Studien bei Helfer_innen
von Verfolgten des Holocaust weiß (vgl. Tec, 1986). Das heißt aber nicht, dass
moralische Gebote und Verbote nicht begründet würden. Dabei können externe
Gründe, wie die Furcht vor Strafe oder der Wunsch zu gefallen, eine Rolle spie-
len. Jedoch wird moralischen Forderungen in der Regel nicht aus äußerem oder
verinnerlichtem Zwang, sondern um ihrer selbst willen, das heißt aus Einsicht
und Überzeugung, gefolgt.

Begründungen moralischer Normen und Regeln können auf Traditionen
Bezug nehmen, an eine transzendente (göttliche oder mythische) Wirklichkeit
appellieren, eine metaphysische Seinsordnung anführen oder auf eine allenMen-

293

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


schen verfügbare gleichartigeVernunft setzen. Explizit oder implizitwerdendabei
immer auch Aussagen über den Menschen gemacht – über seine »wahre« Be-
stimmung, seinWesen als »KindGottes«, seine »natürlichen« Interessen, seine
»an sich« gute oder böse Natur et cetera. Mit der Begründung wird eine Autori-
tät gesetzt (Kosmos, Gott, Natur, Vernunft), von der angenommen wird, dass sie
mächtig genug ist, um die Menschen von der Notwendigkeit moralisch korrek-
ten Handelns zu überzeugen. Je nach Begründung werden die Grenzen zwischen
moralischen, konventionellen und persönlichen Belangen anders gezogen, wes-
halb der Bereich, für den dieMoral für zuständig erachtet wird, enger oder weiter
sein kann.

Auch wenn die Erwartung besteht, dass moralische Ansprüche unpersön-
lich sind, das heißt auf alle Menschen in gleicher Weise zutreffen, ist dies oft
nicht der Fall. Obwohl sie als einzige überlebende Art der GattungHomo bio-
logisch eine Einheit bilden, sind Menschen in der Lage, minimale Differenzen,
in denen sie sich unterscheiden, kulturell zu überhöhen, um sich kategorial
voneinander abzugrenzen. Indem sie glauben, anderen wesensmäßig überlegen
zu sein, können sie diese als »Barbaren«, »Ungläubige« oder »Schweine«
beschimpfen und aus dem Gültigkeitsbereich der Moral ausschließen. Dabei
geht es auch um Machtansprüche – zum Beispiel im Verhältnis von Män-
nern und Frauen, Herrscher_innen und Beherrschten oder Erwachsenen und
Kindern. Auch ein Universalisierungsverfahren – wie Kants kategorischer Im-
perativ oder Habermas’ diskursethisches Grundprinzip – garantiert solange
nicht, dass Menschen aus demHorizont der Moral ausgegrenzt werden, wie ih-
nen aufgrund welchen Arguments auch immer das Menschsein abgesprochen
wird.

Kohlbergs Schema der moralischen Entwicklung kann zeigen, was gesche-
hen muss, damit moralische Ansprüche nicht durch partikulare Einschrän-
kungen begrenzt werden, nämlich eine Universalisierung der »sozialen Per-
spektive« des Individuums (vgl. Kohlberg, 1996, S. 133ff.). Dieses hat bei
der moralischen Urteilsbildung zunächst nur sich selbst, dann seine unmit-
telbare soziale Umwelt (Familie), dann größere Gruppen (Verwandtschaft,
Gemeinschaft), dann die Gesellschaft und schließlich eine abstrakte Mensch-
heit vor Augen. Kritisch ist der Übergang vom Nah- zum Fernbereich, weil
dabei der Kontext der personalen Interaktionen überschritten wird und das In-
dividuum angesichts anonymer Sozialbeziehungen urteilen muss. Dass dieser
Schritt nicht selbstverständlich ist, zeigt einerseits die kulturvergleichende For-
schung zu Kohlberg (vgl. Gibbs et al., 2007; Snarey, 1985) und andererseits die
Überlegung, dass Angehörige von segmentär differenzierten (»archaischen«)

Moral

294

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gesellschaften wenig Anlass haben, eine Moral zu entwickeln, die die Grenzen
ihrer gemeinschaftlichen Sozialbeziehungen überschreitet. Umgekehrt liegt im
Austausch von materiellen und immateriellen Gütern über kulturelle Grenzen
hinweg ein bedeutsames Instrument, um die soziale Perspektive eines Individu-
ums oder einer Gruppe zu erweitern. Da Tauschbeziehungen Zeit in Anspruch
nehmen, unterliegen sie dem Prinzip der Reziprozität; dieses verlangt, dass Ga-
ben und Gegengaben (do ut des) über die Zeit hinweg in einem ausgeglichenen
Verhältnis stehen (vgl. Fry, 2006). Die Reziprozität gilt als universale Norm,
für die sich in moralischer Hinsicht verschiedene Konkretisierungen finden,
wie insbesondere die Goldene Regel (»Behandle andere so, wie du von ihnen
behandelt werden möchtest«) und die Moral der Anerkennung (vgl. Honneth,
2000).

Deontologische Begründungen moralischer Prinzipien fordern, dass sie von
jedem der Vernunft mächtigen Individuum eingesehen werden können. Damit
nehmen sie nicht nur einen (hypothetischen) Standpunkt in Anspruch, der jen-
seits gemeinschaftlicher oder gesellschaftlicher Sozialbeziehungen liegt, sondern
postulieren einmoralisches Subjekt, das von jeder Partikularität frei ist, das heißt
über keine persönliche Identität verfügt, da es mit jedem beliebigen anderen
Subjekt ausgetauscht werden kann. Wie weit eine in der Vernunft begründe-
te Moral als Motiv für moralisches Handeln wirken kann, ist daher fraglich.
Motivational scheint sich der verpflichtende Charakter moralischer Normen
und Regeln eher emotional als rational zu erschließen: aus der Betroffenheit
vom Leid anderer Menschen oder Lebewesen. Insbesondere Kinder werden für
moralische Fragen zunächst durch das Mitgefühl, das die Schmerzen und Hil-
febedürfnisse anderer bei ihnen auslösen, sensibilisiert (vgl. Killen & Smetana,
2015, S. 710f., 713f.; Tomasello, 2016, S. 77–81). Aber selbstMoralphilosophen
wieHume, Schopenhauer, Jonas oder Lévinas halten eine ausschließlich rational
begründeteMoral für unzulänglich. Sie postulieren eine Ethik desWohlwollens,
der Fürsorge und der Anteilnahme, die allerdings den Standpunkt der Moral
nicht ausfüllen kann, weil Gefühle normativ nicht eingefordert werden kön-
nen. Insofern ist bedeutsam, dass Kinder schon früh auch eine Sensibilität für
Fragen der Fairness und der Gerechtigkeit entwickeln (vgl. Killen & Smeta-
na, 2015, S. 712f.; Tomasello, 2016, S. 109–123). Inhaltlich erweisen sich die
beiden Prinzipien des Wohlwollens und der Gerechtigkeit als kulturelle Uni-
versalien, auch wenn bei ihrer Gewichtung Unterschiede bestehen (vgl. Miller,
2006, S. 383–390).

Skepsis gegenüber einer ausschließlich in der Vernunft verankerten Mo-
ral ist auch deshalb angezeigt, weil weder deontologische noch utilitaristische

Moral

295

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Ethiken denHandlungscharakter moralischen Verhaltens angemessen zu fassen
vermögen. Während der Utilitarismus auf die Handlungsfolgen (»das größ-
te Glück für die größte Zahl«) beschränkt ist, thematisiert eine Pflichtmoral
(im Sinne von Kant, Apel oder Rawls) lediglich die der Handlung zugrunde
liegende Absicht oder Gesinnung. Gemessen an der Realität menschlichen All-
tagslebens sind dies gleichermaßen unzulänglicheAuffassungen vonMoral (vgl.
Lotter, 2016). Zudem gibt es keine Garantie, dass aus GutemGutes folgt, eben-
so wenig wie Böses Böses zur Folge haben muss. Literarische Stoffe wie die
Ödipussage können zeigen, wie komplex dieGrammatikmoralischenHandelns
ist. Handlungen – ob individuell oder sozial – weisen eine zeitliche Struktur
auf: Im Voraus werden sie – mit Blick in die (offene) Zukunft – geplant, im
Nachhinein – mit Blick in die (geschlossene) Vergangenheit – reflektiert. In-
sofern gehören Widerfahrnisse konstitutiv zum Begriff der Handlung, was auf
soziale Handlungen in besonderem Maße zutrifft. Das dem moralischen Han-
deln angemessene Verständnis des menschlichen Individuums ist daher nicht
dasjenige eines (mental) autarken, von jeder Partikularität befreiten unpersön-
lichen Subjekts, das die Kraft zur Moralität aus sich selber schöpft, sondern
dasjenige eines in Beziehungen eingebundenen Subjekts, das nicht nur auf an-
dere angewiesen ist, um zu überleben, sondern dieser anderen auch bedarf, um
zu sich selbst zu finden und eine moralische Identität auszubilden (vgl. Straub,
2002).

Ein handlungs- und selbsttheoretischer Rahmen kann zeigen, dass morali-
sches Verhalten von Umständen bestimmt wird, die eine Prinzipienmoral nicht
zu thematisieren vermag. Dazu gehören insbesondere die kontextuellen Bedin-
gungen des Verhaltens. Da moralische Normen und Regeln immer eine gewisse
Abstraktheit aufweisen, muss sie interpretieren, wer ihnen Folge leisten will.
Dabei kann es zu unterschiedlichen Interpretationen kommen, zum Beispiel hin-
sichtlich der Frage, was im gegebenen Fall als gerecht gilt (vgl. Lotter, 2016,
S. 249ff.). Als problematisch kann sich auch erweisen, dass in der konkreten
Situation selten nur moralische Ansprüche bestehen. Moralische Gebote kön-
nen mit Konventionen oder mit (legitimen) persönlichen Interessen in Konflikt
geraten. Tatsächlich stellen sich denMenschen moralische Fragen selten in Rein-
kultur, sondern fast immer eingebettet in andere – existentielle, ökonomische,
politische et cetera – Fragen, die zumeist eine starke kulturelle Färbung aufwei-
sen.

Im weiteren Sinn stellt auch das Selbstverständnis eines Menschen eine Kon-
textbedingung seines moralischen Verhaltens dar. Will ich, dass die Moral in
meinem Leben von Bedeutung ist? Will ich ein guter oder ein böser Mensch

Moral

296

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sein? Auch wenn es fürMenschen bedrohlicher sein kann, keine Identität als eine
negative Identität zu haben, sind sie in der Regel darauf bedacht, sich moralisch
in ein gutes Licht zu rücken. Um das Böse und Verwerfliche, das sie tun, zu
neutralisieren oder gar ins Positive umzudeuten, stehen ihnen eine Reihe vonMe-
chanismen dermoralischen Selbstentlastung zur Verfügung (vgl. Bandura, 1999).
Wie viele Schandtaten sind nicht schon mit gutem Gewissen oder in der Über-
zeugung, höherenWerten zu dienen, begangen worden?

In der Tatsache, dass moralische Situationen oft unbestimmt sind, liegt ein
wesentlicher Grund, weshalb in Fragen der Moral oft ein starker Relativismus
vertreten wird. Das konkrete Verhalten scheint in verschiedenen Kulturen zu
verschieden zu sein, als dass es auf eine übereinstimmende Basis zurückgeführt
werden kann. Stellt man jedoch in Rechnung, dass moralische Normen und Re-
geln unterschiedliche Begründungen aufweisen, die Grenzen zwischen Moral,
Konvention und persönlichen Belangen unterschiedlich gezogen sein können
und das moralische Handeln durch verschiedene kontextuelle Faktoren beein-
flusst wird, dann ist eine universalistische Position sehr wohl vertretbar, auch
wenn damit noch nicht gesagt ist, worin sie genau besteht (vgl. Shweder, 2015).

Psychologisch dürfte kaum verständlich werden, weshalb moralische Nor-
men und Regeln eingehalten werden, wenn nicht deren Funktion imKontext der
menschlichen Lebenspraxis bedacht wird. Die Tatsache, dass moralische Systeme
nicht nur in allen bekannten Kulturen der Welt verbreitet sind, sondern auch
ein Kernbereich der Moral (Fürsorge und Gerechtigkeit) besteht, der universell
anerkannt wird, weist darauf hin, dass Menschen ohne Moral nicht sein können.
Sie können ohne Moral nicht sein, weil sie nicht perfekt sind, insbesondere weil
sie – ebenso universell – zu physischer und psychischer Gewalt, Destruktivität,
Grausamkeit, Niedertracht und anderen Bösartigkeiten neigen, aber auch weil
sie verletzlich sind und unter Unzulänglichkeiten wie Krankheiten, Gebrechen
und Ängsten aller Art leiden. Beides – Gewalt und Moral – steht für die Sozia-
lität des Menschen – das eine im Negativen, das andere im Positiven. Insofern
hat es die Moral wesentlich mit der Regulierung der Art und Weise, wie Men-
schen miteinander umgehen, zu tun. Dazu gehört immer auch der Wunsch nach
einem erfüllten und geglückten Leben. Eudämonistische Ethiken zeugen davon.
Sie fragen, wie wir als Menschen leben wollen und was ein menschliches Leben
lebenswert macht. Was ein erfülltes Leben ist, lässt sich aber nicht allgemeingül-
tig beantworten. Der relativierende Einfluss der Kultur macht sich daher weniger
in Bezug auf die moralischenGrundüberzeugungen derMenschen bemerkbar als
hinsichtlich der Frage, welche Lebensform (»ethos«) sie für sich und ihresglei-
chen für lebenswert erachten.

Moral

297

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Bandura, A. (1999). Moral disengagement in the perpetration of inhumanities. Personality and

Social Psychology Review, 3, 193–209.

Fry, D. P. (2006). Reciprocity: The foundation stone of morality. In M. Killen & J.G. Smetana (Hrsg.),

Handbook of moral development (S. 399–422). Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum.

Gibbs, J. C., Basinger, K. S., Grime, R. L. & Snarey, J. R. (2007). Moral judgment development across

cultures: Revisiting Kohlberg’s universality claims. Developmental Review, 27, 443–500.

Honneth, A. (2000).DasAnderederGerechtigkeit. Aufsätze zurpraktischenPhilosophie. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Killen, M. & Smetana, J.G. (2015). Origins and development of morality. In M.E. Lamb (Hrsg.),

Handbook of child psychology and developmental science, volume 3 (S. 701–749). New York:

Wiley-Blackwell.

Kohlberg, L. (1996). Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lotter, M.-S. (2016). Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der Moral. Ber-

lin: Suhrkamp.

Miller, J.G. (2006). Insights into moral development from cultural psychology. In M. Killen & J.G.

Smetana (Hrsg.), Handbook ofmoral development (S. 375–398). Mahwah, NJ: Lawrence Erl-

baum.

Shweder, R.A. (2015). Relativism and universalism. In D. Fassin (Hrsg.), Companion to moral an-

thropology (S. 85–102). Chichester: Wiley-Blackwell.

Snarey, J. R. (1985). Cross-cultural universality of social-moral development: A critical review of

Kohlbergian research. Psychological Bulletin, 97, 202–232.

Straub, J. (2002). Differenzierungen der psychologischen Handlungstheorie – Dezentrierungen

des reflexiven, autonomen Subjekts. Journal für Psychologie, 10, 351–379.

Tec, N. (1986). When light pierced the darkness. Christian rescue of jews in nazi-occupied Poland.

Oxford: Oxford University Press.

Tomasello, M. (2016). Eine Naturgeschichte der menschlichenMoral. Berlin: Suhrkamp.

Moral

298

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Perfektionierung

Vera King & Benigna Gerisch

Perfektionierung – verstanden als Ausrichtung an Idealen der Vervollkommnung
oder, inBegriffenderAufklärung, ander Ideeder sogenannten»Perfektibilität«–
ist einweit zurückreichendes, bedeutsamesThema in derMenschheitsgeschichte.
In verschiedenen historischen und kulturellen Kontexten finden sich divergente
Konzepte, die Bestandteil der jeweiligen expliziten und impliziten Vorstellungen
vom guten und gelingenden Leben sind, von der als ideal erachteten Weise des
Zusammenlebens oder des menschlichen Strebens – je verbunden mit sozialen,
ökonomischen und technischen Bedingungen. Vorstellungen von Perfektionie-
rung bringen sich zum Ausdruck in Ästhetik und Ethik, in Politik, Philosophie
und Religion, in Wissenschaft und Technik, Bildung und Erziehung, Medizin
und Psychotherapie – in kulturellen Vorstellungen des Schönen und Gesunden,
desWahren, Guten und Sittlichen.

Im Zentrum können dabei sowohl das Bestreben stehen, die Bedingungen
des Lebens zu verbessern, als auch das Bedürfnis, Mängel auszugleichen, die Be-
deutung und denWert des Daseins zu erhöhen. Der Begriff hat somit deskriptive
und evaluative Dimensionen (Früchtl & Mischer, 2010, S. 369f.). Und er kann
sich auf individuelle Bestrebungen beziehen, aber auch, politisch-philosophisch,
auf den »normativen Maßstab sozialer Institutionen« (Henning, 2015, S. 10).
Perfektionierung kann religiös konnotiert sein, auch ausgerichtet auf Bewährung,
wie sie Max Weber (2010 [1905]) im Blick hatte, als er eine »methodische«,
auf Effizienz und Leistung ausgerichtete »Lebensführung« imKontext der soge-
nannten »protestantischen Ethik« beschrieb (vgl. auch Straub, 2018). Sie kann
auf eine Verbesserung in der Generationenlinie oder –mit unterschiedlichen Ak-
zenten – auf individuelle Erfüllung im Diesseits zielen.

299

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Bedeutungsvariationen –
Absolute oder relative Verbesserung

Perfektionierung–mitunter philosophisch auch synonymverwendet zu»Perfek-
tionismus« imSinne vonHurka (1993)–kannüberdies insbesondere verstanden
werden entweder als Bestreben, das unter gegebenen Bedingungen – also relativ –
Mögliche zur Entfaltung zu bringen – oder aber Perfektionierung kann bedeuten,
sich an einer Vorstellung von absoluter Makellosigkeit und Unübertrefflichkeit
auszurichten. Gleichsam quer zu dieser Unterscheidung zwischen relativer Ent-
faltung des humanMöglichen und derHybris absoluter Vervollkommnung liegen
überdies auch unterschiedliche kulturelle, soziale und psychische Vorstellungen
hinsichtlichderMachbarkeit,Herstellbarkeit, eben imwörtlichenSinneder»Per-
fektibilität« dieser Ziele. So sieht etwa Luhmann (2002) einen entscheidenden
Schritt in der Aufklärung gerade im Übergang von der Idee der Perfektion zu
jener der »Perfektibilität« (vgl. Behler, 1989; Hornig, 1980). Die Entfaltung
der Fähigkeiten und die Entwicklung von Tugenden, auch gegen Hindernisse,
zu unterstützen, seien im Zuge dessen zu Aufgaben der Erziehung und Bildung
geworden, die mit der Aufklärung an Bedeutung gewannen (Luhmann, 2002,
S. 170f.). Nach Luhmann (1995 [1991]) erfülle das Konzept der Perfektibilität
insofern nicht zuletzt »eine Funktion für die Profession – ähnlich wie das Kon-
zept der Erbsünde für die Theologen: Es ist schwierig, aber nicht unmöglich.
Man kann Seelen retten oder junge Menschen bilden, allerdings nur mit profes-
sioneller Assistenz. Das Konzept ermutigt zu höheren Ansprüchen«, so seine
ironische Verdichtung (S. 316).

Machbarkeit – Überschreitung – Unabschließbarkeit

Während Luhmann in diesem Sinne die disziplinäre oder ideologische Funktio-
nalität von Perfektionierungszielen und damit verbundenen Machbarkeitsideen
akzentuiert, betonen Gegenwartsdiagnosen nicht nur die Vorstellung derMach-
barkeit im Diesseits, sondern auch die Logik der permanenten Überschreitung, die
zeitgenössischen Optimierungs- und Perfektionierungsvorstellungen zugrunde
lägen. Nicole Aubert verweist – einen weiten Bogen von der Antike zur Gegen-
wart ziehend – auf entsprechendeWandlungen im kulturellen Selbstverständnis:
»DemMaß haltendenMenschen der Antike, der darum besorgt war, seineMög-
lichkeiten zu entfalten und dabei die Ordnung der Welt zu respektieren, folgte
[…] ein Mensch, der […] die Grenzen der Welt und damit auch des Selbst zu

Perfektionierung

300

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


überschreiten suchte« (Aubert, 2009, S. 97f.). Diese Transgression sei jedoch erst
gegen Ende des 20. Jahrhunderts – mit den Wandlungen der globalen Ökono-
mie – von einem Ideal zur eigenverantwortlich zu erfüllenden Norm geworden.

In diesem Sinne zeichnen sich normative Veränderungen ab vom stets un-
erreichbar bleibenden sittlich-ästhetischen Ideal der Vollkommenheit, das die
Verarbeitung der relativen Unvollkommenheit des praktischen Lebens, die An-
erkennung von Begrenztheit miteinschließt, hin zu der Norm der steten Aus-
richtung an Optimierung, die darauf ausgerichtet ist, besser zu sein als andere,
dafür Grenzen immer weiter zu verändern (King & Gerisch, 2015). Diese Ver-
schiebungen sind parallel damit verbunden, dass die systemische Logik des
Wettbewerbs und der instrumentellen Verbesserung in immer weitere Teile des
Lebens hineinreicht – also insbesondere auch Leib und Psyche, Intimität, Fa-
milien-, Fürsorge- und Liebesverhältnisse ergreift. Diese lassen sich zwar nicht
ohne Not perfektionieren (vgl. Gerisch, 2009; King et al., 2014); gleichwohl
sind zunehmend auch diese Bereiche dem Optimierungsdruck ausgesetzt, die
sich solcher instrumentellen Behandlung konstitutiv widersetzen – die also zu
zerstören riskiert oder faktisch, abrupt oder schleichend unterminiert werden.
Im Lichte entsprechender hegemonialer Diskurse, normativer Ansprüche oder
sozialer Zwänge zur fortwährenden Verbesserung – sei es als Optimierung ein-
zelner Bereiche oder als Perfektionierung des Ganzen der Lebensführung im
Sinne der Unterscheidung von King und anderen (2012) – müssen auch vor
diesem Hintergrund zwei Varianten unterschieden werden, die sich bereits an-
deuteten:

Erstens: Vollkommenheit kann als ein regulatives Ideal verstanden werden,
das normative Orientierung bietet, aber – konstitutiv – unerreichbar bleibt. In
diesem Sinne lässt sich, so Henning (2015), »Perfektionismus« auch als eine
stete Arbeit an der Entfaltung der Möglichkeiten verstehen; als politische Philo-
sophie stelle er Institutionen die Aufgabe, Individuen dabei zu unterstützen, ihre
Potenziale in eine »wünschenswerte Richtung« zu entwickeln (ebd., S. 9).

Zweitens: Perfektion lässt sich aber auch als eine durch entsprechende Akti-
vität zu erreichende Ziellinie verstehen, die sich demnach nicht nur potenziell
realisieren, sondern auch stets aufs Neue überschreiten ließe. Diese zweite Va-
riante kommt gegenwärtig zum Ausdruck in der wachsenden Bedeutung und
Mächtigkeit von Optimierungsanmutungen und -zwängen, die sich auf immer
mehr Bereiche ausdehnen. In dieser zweiten Variante wird Perfektionierung zur
Norm, die es zu erfüllen und eben zugleich fortwährend zu transgredieren gälte:
einerseits aus Gründen des äußeren sozialen Drucks, andererseits aus im weites-
ten Sinne eigener – oder als eigene erscheinender –Motivation.

Perfektionierung

301

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


So zeichnet sich ab, dass die zweite Variante – eine Orientierung an fort-
währender unabschließbarer Überschreitung – in der flexibilisierten und be-
schleunigtenModerne eher an Bedeutung gewonnen hat (Rosa, 2005; Bröckling,
2007; King & Gerisch, 2009). Sie wird praktisch permanent verändert durch
entsprechende rasante Wandlungen der Technologien. Und sie wird maßgeblich
angetrieben durch die gesteigerte Wettbewerbsdynamik, wie sie sich aus der Ei-
genlogik der globalen Ökonomie, der Produktions- und Reproduktionsweisen,
den Formen der Kommunikation, Information und der Mobilität gegenwärtiger
Gesellschaften ergibt. In dynamischen, anWachstum ausgerichteten beschleunig-
ten Gesellschaften werden ständige Leistungssteigerung und Selbstverbesserung
als notwendig erachtet, um mithalten zu können. Sie sind nicht nur Bedingung
des Erfolgs, sondern auch Voraussetzung dafür, die erreichten Standards zu hal-
ten, woraus immer neue Praktiken und Kriterien der Perfektionierung entstehen
(Sandel, 2007), neue Verheißungen der unbegrenzten Möglichkeiten, in der alle
Makel abgestreift werden könnten (Böhme, 2009).

Jürgen Straub schlägt eineweitereAkzentuierung vor und versteht unterOpti-
mierung eine Ausrichtung, die bedeutsam wird, »wenn Perfektion und Perfektes
entweder gar nicht möglich oder keineswegs notwendig sind (und folgerichtig
auch gar nicht angestrebt werden). Das ist dann der Fall, wenn der unendliche
Prozess der Optimierung das prinzipiell niemals erreichbare, eigentliche Ziel dar-
stellt. Viele der heutigen Optimierungsprogramme sind einer unaufhörlichen
Verbesserung dieses oder jenes Aspekts des Lebens oder des Selbst verpflichtet.
Sie gelangen niemals an ein Ende, weil sie […] Veränderungen zumZweck an sich
machen oder aber die Kriterien und Ziele der Verbesserung ständig ein wenig ver-
schieben […]. Genau in solchen Qualitäten der Optimierung liegen die Quellen
für Aporien und Paradoxien, aus denen niemand mehr herausfindet, nachdem er
(oder sie) sich auf optimierende Steigerungsspiralen und Endlosschleifen einge-
lassen hat« (Straub, 2018, Hervorh. i.O.).

Perfektionierung als Abwehrform

Ähnlich betonen Gerisch (2009), King und Gerisch (2015) sowie King und
andere (2014) die instrumentellen Logiken der Optimierung und die konstituti-
ve Unabschließbarkeit zeitgenössischer Selbstüberschreitungsfiktionen, wenn sie
etwa untersuchen, wie kulturelle Optimierungszwänge mit psychischen Phan-
tasmen der Vervollkommnung und deren defensiven psychischen Funktionen
interagieren. Im Lichte dessen erscheint Perfektionierung aus psychodynami-

Perfektionierung

302

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


scher Sicht regelmäßig von Grandiositäts- und Unsterblichkeitsvorstellungen
kontaminiert (vgl. Gerisch, 2009). Die damit konstitutiv verbundene Unab-
schließbarkeit von Optimierungs- und Perfektionierungsanstrengungen erzeugt
nicht nurWidersprüche, sondern geht zum Teil mit gravierenden Folgen für das
Selbst, die Beziehungen, denKörper und insgesamt für die Lebensführung einher.
Aber, und dies ist zentral, sie verknüpfen sich im Unbewussten mit psychischen
Vorstellungen und Sehnsüchten nach totaler Vervollkommnung im Sinne der
Selbstüberschreitung oder der (Über-)Anpassung an reale, externe Erfordernisse,
einschließlich der ersehnten narzisstischen Gratifikation – und erhalten gerade
auf dieseWeise ihre verführerische Kraft.

Normierte Optimierungs- und Perfektionierungsanforderungen und ihre In-
tegration in die eigene Lebensführung bieten sich somit in besonderer Weise
als stabilisierendes Abwehrkorsett gegen Verlusterfahrungen, unerfüllte Bedürf-
tigkeit und Versagungserfahrungen an. Biografisch erlittene Verletzungen, Krän-
kungen oder gar Traumatisierungen werden durch das autonome Streben nach
Selbstvervollkommnung gleichsam zu heilen oder zumindest kompensieren ver-
sucht. Aus psychodynamischer Perspektive ist im Kontext der Selbstperfektio-
nierung die realitätsverleugnende Verheißung besonders bedeutsam, über die die
eigeneBegrenztheit und die unhintergehbareAbhängigkeit vomAnderen negiert
werden kann.

Aporien der Perfektionierung
in der gegenwärtigenModerne

Solche Schnittstellen von Psychischem und Kulturellem zu untersuchen, war
auch Ziel des Projekts Aporien der Perfektionierung in der beschleunigten Moder-
ne. Gegenwärtiger kulturellerWandel von Selbstentwürfen, Beziehungsgestaltungen
und Körperpraktiken (APAS, King et al., 2012). Das Projekt beschäftigte sich
mit steigenden Optimierungszwängen und Perfektionierungsbestrebungen im
Kontext der gesellschaftlichen Dynamisierung von Wettbewerbs- und Aner-
kennungsstrukturen. Zusammengefasst zeigte sich, dass die Verschmelzung von
sozialen Zwängen und individuellen Bestrebungen eben gerade darüber so nach-
haltig funktioniert, dass sich äußerer Flexibilisierungs- undOptimierungs-Druck
mit konstanten inneren Dispositionen verbinden kann und Subjekte auch ent-
sprechenden Gewinn aus der Anpassung ziehen können. Den Individuen gelingt
es dann nicht, sich den potenziell schädigenden Aspekten von Optimierungs-
ansprüchen zu entziehen. Somit können Optimierungsbestrebungen zugleich

Perfektionierung

303

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


einige Bedingungen ihrer Ermöglichung unterminieren – so eine zentrale Aporie
zeitgenössischer Formen an steter instrumenteller Steigerung orientierten Perfek-
tionierung: Denn sie labilisieren potenziell soziale Beziehungen und erschöpfen
die eigenen Ressourcen im Verhältnis zum Selbst und zu Anderen. Insofern gilt
es sich – mit Blick auf zeitgenössische Normen und Praktiken der Perfektio-
nierung – zu vergegenwärtigen, dass sie in manchen Hinsichten geradezu als
implizite Angriffe auf humane Ressourcen und Grundbedürfnisse wie Bindung
und Verlässlichkeit interpretiert werden können. Sie bieten aber zugleich eine
weit gespannte und verführerische Projektionsfläche für narzisstische Größen-
undAllmachtsfantasien unddamit verbundeneAusblendung vonOhnmacht und
Leiden.

Literatur

Aubert, N. (2009). Dringlichkeit und Selbstverlust in der Hypermoderne. In V. King & B. Gerisch

(Hrsg.), Zeitgewinn und Selbstverlust (S. 87–100). Frankfurt/M. et al.: Campus.

Behler, E. (1989). Unendliche Perfektibilität. Europäische Romantik und Französische Revolution. Pa-

derborn: Schöningh.

Böhme, H. (2009). Full Speed – Slow Down: Ambivalenzen der Moderne. In V. King & B. Gerisch

(Hrsg.), Zeitgewinn und Selbstverlust (S. 63–84). Frankfurt/M. et al.: Campus.

Bröckling, U. (2007). Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform. Frank-

furt/M: Suhrkamp.

Früchtl, J. & Mischer, S. (2010). Vollkommen/Vollkommenheit. In K. Barck, M. Fontius, D. Schlen-

stedt, B. Steinwachs & F. Wolfzettel (Hrsg.), Ästhetische Grundbegriffe: Historisches Wörter-

buch (S. 367–397). Stuttgart et al.: Metzler.

Gerisch, B. (2009). Körper-Zeiten. Zur Hochkonjunktur des Körpers als Folge der Beschleunigung.

In V. King & B. Gerisch (Hrsg.), Zeitgewinn und Selbstverlust (S. 123–143). Frankfurt/M. et al.:

Campus.

Henning, Ch. (2015). Freiheit, Gleichheit, Entfaltung: Die politische Philosophie des Perfektionismus.

Frankfurt/M. et al.: Campus

Hornig, G. (1980). Perfektibilität. Archiv für Begriffsgeschichte, 24, 221–257.

Hurka, Th. (1993). Perfectionism. New York et al.: Oxford University Press.

King, V. & Gerisch, B. (Hrsg.). (2009). Zeitgewinn und Selbstverlust. Folgen undGrenzen der Beschleu-

nigung. Frankfurt/M. et al.: Campus.

King, V. & Gerisch, B. (2015). Perfektionierung und Destruktivität – eine Einführung. psychosozial,

38(3), 5–12.

King, V., Gerisch, B. & Rosa, H. (2012). Aporien der Perfektionierung in der beschleunigten Moderne.

Projektbeschreibung: https://www.apas.uni-hamburg.de/ueber-apas.html (18.6.2018).

King, V., Lindner, D., Schreiber, J., Busch, K., Uhlendorf, N., Beerbom, Ch., Salfeld-Nebgen, B., Ge-

risch, B. & Rosa, H. (2014). Optimierte Lebensführung – wie und warum sich Individuen

Perfektionierung

304

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


den Druck zur Selbstverbesserung zu eigen machen. Jahrbuch für Pädagogik. Menschen-

verbesserung – Transhumanismus, 29, 283–299.

Luhmann, N. (1995). Das Kind als Medium der Erziehung. In ders., Soziologische Aufklärung 6. Die

Soziologie und der Mensch (S. 204–228). Opladen: Westdeutscher Verlag [Orig. 1991].

Luhmann, N. (2002). Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rosa, H. (2005). Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Sandel, M. J. (2007). The case against perfection. Ethics in the ageof genetic engineering. Cambridge:

Harvard University Press.

Straub, J. (2018). Rationalising life by means of self-optimisation. The obsessive-compulsive ex-

cess of Gustav Großmann. A striking example for the rationalistic bookkeeper personality.

In V. King, B. Gerisch & H. Rosa (Hrsg.), Lost in perfection. Impacts of optimisation on culture

and psyche. London et al.: Routledge (im Druck).

Weber, M. (2010). Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. München: Beck [Orig.

1905].

Perfektionierung

305

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Polyvalenz

Lars Allolio-Näcke

Wenn wir über den Begriff »Polyvalenz« schreiben wollen, beschränken wir
uns darauf, ihn in der Weise zu rekonstruieren, wie ihn Ernst E. Boesch als
zentrales Kernkonzept seiner symbolischen Handlungstheorie verwendet hat.
Zunächst ist deshalb zu klären, was Boesch unter »Valenz« versteht. Und
dies ist gar nicht so einfach, denn Boesch verwendet den Begriff in mindes-
tens vierfacher Weise. Da ist zunächst die sprachwissenschaftliche Valenz, die
laut Duden (Onlineversion) die »Fähigkeit eines Wortes, ein anderes seman-
tisch-syntaktisch an sich zu binden« bedeutet. Das heißt, er verwendet den
Begriff Polyvalenz als Mehrfachbedeutung (von Handlungen oder Symbolen).
Zudem findet sich bei Boesch ein psychologischer Valenzbegriff, der laut Du-
den. Das Fremdwörterbuch (2005) den »Aufforderungscharakter, den Objekte
der Wahrnehmung besitzen« (S. 1073), bezeichnet. Des Weiteren verwendet
er den Begriff unkonventionell im Sinne der (wahrscheinlich Freud’schen1)
Überdeterminierung. In diesem Sinne stellen Symbole oder symbolischeHand-
lungen Knotenpunkte dar, an denen verschiedene Valenzen zusammentreffen,
sodass nicht eine bestimmte Bedeutung festgestellt oder eine Handlung als
ursächlich erkannt werden kann.2 Schließlich verwendet er den Begriff im Sin-

1 Wie viel Freud in das Boesch’sche Denken Eingang gefunden hat, wäre eine lohnenswerte

Spurensuche. Immer wieder meint man, Freud durch die Zeilen Boeschs hören zu kön-

nen – belegen ließe sich dies jedoch nur schwer, da Boesch nur sehr wenig zitiert oder auf

andere Wissenschaftler verweist.

2 Bei Freud bezieht sich die Überdeterminierung auf den Traum und dort einerseits auf

die Wertigkeitsverschiebung von Valenzen (Freud, 1999a [1899], S. 313); andererseits auf

die Überbedeutung des Traumes selbst (ebd., S. 528), schließlich aber auch auf den

Trauminhalt: »Jedes der Elemente des Trauminhalts ist durch das Material der Traumge-

danken überdeterminiert, führt seine Abstammung nicht auf ein einzelnes Element der

Traumgedanken, sondern auf eine ganze Reihe von solchen zurück, die einander in den

Traumgedanken keineswegs nahe stehen müssen, sondern den verschiedensten Bezir-

ken des Gedankengewebes angehören können. […] So wie von jedem Traumelement

307

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ne Kurt Lewins als Bewertung beziehungsweise Wertigkeit von Dingen oder
Handlungen:

»Wir haben bislang unter Valenz im wesentlichen die positiven und negativen

Handlungsantizipationen verstanden, entsprechend der Lewinschen Auffassung,

dass die Qualitäten, die wir unserer Umwelt zuschreiben, weder ausschließlich de-

ren materiellen Besonderheiten, noch auch ausschließlich den Eigenschaften der

Person zugeschrieben werden können« (Boesch, 1980, S. 172).

Dass diese von mir hier vorgenommenen Unterscheidungen zwar auch von
Boesch getroffen werden, ließe sich kleinteilig anhand von Textpassagen zeigen.
Viel interessanter aber ist zu sehen, wie diese vier Aspekte so ineinandergreifen,
dass Polyvalenz selbst zu einem überdeterminierten Begriff wird. Dies soll fol-
gendes Beispiel verdeutlichen, in dem meines Erachtens Boesch alle vier Aspekte
gleichzeitig denkt und anspricht:

»Das Bisherige hat uns gezeigt, dass Handlungsziele, ebenso aber auch andere

Handlungsaspekte, ›überdeterminiert‹ sind, so dass wir auch annehmen werden,

dass die imRahmen einerHandlung auftauchendenValenzen– sei es vonObjekten,

von Personen oder Ideen – durch die Valenzen der verschiedenen Bedeutungskom-

ponenten der Handlung gebildet würden. Das ergibt eine zuweilen sicher recht

komplexe Überdetermination, wobei, so fanden wir bisher, nur Teile des Konno-

tationsgeflechts von Handlungen bewusst sind. Deshalb bestehen auch Ziel- und

Verlaufsvalenzen oft eher in vagen Anmutungsqualitäten als in klar definierbaren

Anreizen.Das erklärt sowenig aufschlussreiche und dennoch häufigeAussagenwie:

›Ichmagdas,weil esmir gefällt‹, aber auchdieBegründungenvonHandlungsorien-

tierungen aus dennaheliegendstenund sozial annehmbarsten ihrerKomponenten«

(Boesch, 1980, S. 172).

En passant führt Boesch in diesem Zitat die wichtige Unterscheidung der »Ziel-
und Verlaufsvalenzen« ein, die seine Handlungsregulationstheorie als Kern sei-
ner symbolischen Handlungstheorie von allen anderen unterscheidet. Er weist
nämlich bezugnehmend auf John Atkinson (1964) jede Form von statischer

Verbindungen zu mehreren Traumgedanken führen, so ist auch in der Regel ein Traum-

gedanke durch mehr als ein Traumelement vertreten; die Assoziationsfäden konvergieren

nicht einfach von den Traumgedanken bis zum Trauminhalt, sondern überkreuzen und

durchweben sich vielfach unterwegs« (Freud, 1999b [1901], S. 666).

Polyvalenz

308

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Handlungsregulation zugunsten einer dynamischen, vielfältig konkurrierenden
zurück:

»Wenn wir so von Valenz sprechen, so meinen wir zwar auch, wie Lewin und sei-

ne Nachfolger, eine Größe, die zugleich sowohl subjektiver wie objektaler Art ist,

die sich jedoch wohl kaum, glaube ich, mit ausreichender Bestimmtheit als eine

Funktion feststehender Parameter darstellen lässt; die Valenz, als Antizipation von

möglichen Handlungsaspekten, resultiert vielmehr aus der progressiven Interakti-

on von gegenwärtig erlebten Situations-Inhalten mit Evaluierungen kommender

Handlungsphasen und alternativ möglichen, konkurrierenden Handlungen. Wel-

cher Art die so verlaufenden Interaktionsgeflechte sind, wie dabei Strukturen der

Selbst- undAußenwahrnehmungverändert undHandlungsbereitschaftenpräzisiert

werden, ist eine Problematik, die recht eigentlich das Zentrum einer Wissenschaft

vom Handeln ausmachen müsste – über die wir aber, soweit ich sehen kann, noch

erst wenig wissen« (Boesch, 1980, S. 182).

Das heißt, dass in einer konkreten Handlungssituation verschiedene Valenzen
miteinander konkurrieren – und diese müssen selbst nicht Teil der konkreten
Handlungsmotivation sein, sondern können aus übergeordneten Handlungszie-
len entspringen. Laut Boesch macht es in den meisten Fällen keinen Sinn, eine
Einzelhandlung als solche zu betrachten, sondern manmüsse sie vielmehr als Teil
von Handlungsketten oder -systemen zu verstehen suchen. Insofern ist von einer
komplexen »Valenz-Topographie« (Boesch, 1980, S. 91) auszugehen. Und diese
umfasst nicht nur positive, sondern auch explizit negative Valenzen. Als negative
Valenzen erkennt Boesch die Barriere und die Grenze:

»Negative Valenzen können wir somit als ›Barrieren‹ erleben, als Behinderun-

gen, die wir zu überwinden trachten. Die ›Barrieren-Qualität‹ einer Gegebenheit

braucht ihr nicht substanziell anzuhaften. Die negative Valenz der Barriere ist

instrumenteller Art, sie ist relativ. […] JedeGegebenheit, die eine angestrebteHand-

lung erschwert, fällt so unter diesen Begriff. Wo eine Barriere indessen dazu führt,

dass wir ein Ziel überhaupt nicht mehr anstreben, wird sie zur ›Grenze‹« (Boesch,

1980, S. 191f.).

Während die Valenz einer Barriere schwanken und somit die gleiche Handlung je
nach antizipiertem Ziel motivational anders bewertet werden kann, erfordert die
Grenze einenHandlungswechsel.Die in die eineHandlung eingebetteteValenz ist
in Bezug auf die Grenze nicht variabel, die in eine andere Handlung eingebettete

Polyvalenz

309

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Valenz dagegen möglicherweise durchaus, da dort die Grenze nur eine vermeint-
liche Grenze sein mag und dementsprechend eher als Barriere betrachtet wird.

Wie Valenzen entstehen

Der Begriff Polyvalenz ist bei Boesch eng an den des Symbols geknüpft, denn
»Zeichen sind Medien der Kommunikation und Orientierung, Symbole dage-
gen Valenzträger«, die dadurch »zu Vehikeln der Motivation« werden (Boesch,
1980, S. 209). Sie haben ihre Geschichte. Oft meint man, Boesch träfe keine Un-
terscheidung zwischen Symbol und Valenz, doch das liegt in der Natur der Sache,
wenn man das Gleiche von zwei Seiten her betrachtet: »Symbolik betont eher
den repräsentativen, Polyvalenz den motivationalen Charakter von Handlungen
und Objekten, beide aber weisen auf Bedeutungen hin, die die einfache Denota-
tion von Vorgang und Ding überschreiten« (Boesch, 1992, S. 91).

Wie werden nun aus Zeichen Symbole und wie entstehen Valenzen von
Handlungen, Personen und Objekten? Schlicht dadurch, dass Symbole in Hand-
lungsvollzügen benutzt werden und dadurch Bedeutungwie Bewertung erlangen.
Dies geschieht weitgehend »automatisch« durch Mitmachen, Teilnehmen an
sozialen Handlungen oder – mit Wittgenstein ausgedrückt – in Sprachspielen.
Damit rückt die menschliche Erfahrung in den Fokus. Verfeinert und eingeübt
werden Symbole zunächst im kindlichen Spiel. In der Fiktionalität des Spieles
können Handlungen realisiert und ausprobiert werden, ohne dass sie in der Rea-
lität Folgen haben; es kann mit Gegenständen gespielt werden, die symbolisch
»für etwas stehen« und die rituellen Charakter haben, denn beim Einüben von
Tätigkeiten, die im Zentrum der Lebensführung stehen, geht es gerade darum,
dassman sie sicher, reibungslos und ohne reflexive Begleitung ausführen kann. Im
Spiel reichern sich die Handlungsoptionen an, erhalten »gleiche« Situationen
andere Bedeutungen und Bewertungen, sodass Bedeutungen nicht nur eingeübt,
sondern auch verändert und angereichert werden (vgl. Boesch, 1980, S. 83).Diese
multiplen Bedeutungen – die nicht nur im Spiel, sondern auch in der Alltagspra-
xis entstehen– führen schließlich zurÜberdeterminationderHandlungen, sodass
diese in sozialen Interaktionen»funktionieren«.DieÜberdetermination schafft
nämlich erst »dieMöglichkeit, gleiche Handlungen trotz unterschiedlicherMo-
tivation zu tun, gleiche Dinge aus unterschiedlichen Gründen zu erstreben oder
zu verwerfen. […] Die einigende Kraft von Symbolen beruht gerade nicht auf
der Eindeutigkeit, sondern auf der Variationsbreite ihrer Konnotationen« (ebd.,
S. 212).

Polyvalenz

310

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Mit Boesch (ebd., S. 67f.) lassen sich zwei gegenläufige Prozesse bestimmen,
wie Zeichen in Handlungen integriert und zu Symbolen werden. Da ist zunächst
der von Piaget beschriebene Prozess der Entwicklung vom konkreten praxischen3

Gebrauch (konkret-operationale Phase) hin zurweiterenAusdifferenzierung und
Abstraktion (formal-operationale Phase).

»Die mannigfachen Erfahrungen mit einem Objekt4 bedingen, dass die variieren-

den einzelnenErscheinungen desObjektes in übergreifende, konstanteObjektsche-

mata gebündelt werden. Das Objekt löst sich so, bei diesen Prozessen, allmählich

vonEinzelsituationen los und erhält eine autonomeExistenz, gekennzeichnet durch

die Konstanzen der Wahrnehmung, die taxonomische Einordnung und seine sach-

lich-instrumentalen Qualitäten« (ebd., S. 67).

Dem gegenläufig erkennt Boesch eine zweite Schemabildung (Handlungsform),
die er sekundäre Subjektivierung nennt.

Diese »geht aus von den [konkreten – LAN] funktionalen Beziehungen zwischen

PersonundObjekt. SensorischeEindrücke,HandlungserfahrungenderLeichtigkeit

oderMühsal, von Beglücktsein, Ärger, Hoffnung, Angst, kurz, vielfältige Beziehun-

gen zumObjekt, in denen eine Person ihre eigene funktionale Potentialität erfährt,

bilden die Basis solcher ›subjektiv-funktionaler‹ Schemata. Ein Objekt, so gese-

hen, bietet nun ebenfalls eine Reihe von Handlungsmöglichkeiten an, aber sie sind

nicht sachlich-instrumentaler Art, sondern sie erlauben, Funktionserlebnisse zu er-

fahren« (ebd., S. 67f.).

Das heißt, »[m]eist […] bezieht ein Objekt seine Valenz nicht vordringlich aus
seiner unmittelbaren Eigenart, sondern aus seiner instrumentalen und konstel-
lativen Bedeutung« (ebd., S. 83). Und er fährt fort: »[U]nd je intimer sie in
ein Handlungsschema eingebettet sind, je wesentlicher sie für den Erfolg einer
Handlung erscheinen, um so gewichtiger werden dabei die subjektiv-funktiona-
lenWahrnehmungsanteile« (ebd., S. 65), ebenweil siemit Erfahrungen vonLust,

3 »Praxisch« gehört bei Boesch zu den zentralen Begriffen. Er verwendet ihn für alle »Formen

und Ordnungen des konkreten Handelns« (1980, S. 31).

4 Auch wenn Boesch von »Objekt« spricht, meint er damit nicht nur die materiellen Objekte,

sondern auch die immateriellen, geistigen. Psychischmacht es keinen Unterschied, ob ein

Ding realiter oder imaginär existiert; in beiden Fällen hat es zwangsläufig Auswirkungen

auf unser Handeln.

Polyvalenz

311

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Unlust, Freude, Angst et cetera emotional begleitet werden und so Valenzen er-
halten.

Diese beidenProzesse –Objektivierungund sekundäre Subjektivierung– sind
auch der Grund dafür, dass Menschen Situationen immer doppelt wahrnehmen:
faktisch wie symbolisch, wobei dies eher einer analytischen Trennung entspricht,
da »jedeWahrnehmung immer auch schon in diesem Sinne eine benannteWahr-
nehmung, also ein klassifikatorischer Akt ist« (ebd., S. 85), wenn auch Boesch
annimmt, dass in den meisten Fällen die symbolische Wahrnehmung den Hand-
lungsanreiz bietet und nicht die »objektiv« gegebenenObjekteigenschaften. Für
diesen Fall wird mit dem Wahrnehmungsakt und der Einordung in ein Schema
durch Benennung auch eine Regel(mäßigkeit) aktiviert, die nicht in der aktu-
ellen Situation zu finden ist, sondern aus der verdichteten Erfahrung resultiert
und in der Vergangenheit zu einem»guten« oder »schlechten«Handlungsaus-
gang geführt hat.Menschen »interpretieren dieWirklichkeit so, dass sie sich den
Regeln einfügt. Deshalb braucht auch die Willkürlichkeit von Regeln nicht zu
stören – sie können trotzdem als gültig betrachtet werden« (ebd., S. 86).

Boesch nennt den dahinterstehenden Mechanismus subjektiv-funktionales
Sollwertsystem oder »Fantasma«. Fantasmen stellen komplexe Handlungsregu-
lationssysteme dar, die aus kumulierten Erfahrungen Regeln erstellen, mit deren
Hilfe wir dann Situationen interpretieren und bewerten. Zwar lassen sich diese
Systeme nicht vollends verbal erklären, »aber durch die Systematik, die sie dem
Handeln und Denken auferlegen, werden sie trotzdem kommuniziert und tra-
diert undwirken somit normierend auf dieMitglieder einer Gruppe ein; dadurch
aber bilden sie Kultur« (Boesch, 1980, S. 100). Analog zur individuellen Ebene
des Fantasmas erkennt Boesch auf kollektiver Ebene den »Mythos«, womit er
»sozial anerkannte Erklärungssysteme« (ebd., S. 246) und damit geteilte Sym-
bole meint. Auch diese haben eine eigene Valenz.

»Die gemeinsame Valenz kollektiver Symbole scheint somit aus dreierlei zu ent-

springen: aus der Vieldeutigkeit des Rituals, was erlaubt, individuelle Fantasmen

darin einzubringen; aus Bekräftigungen durch gemeinsamesHandeln und aus Ana-

logien oderKomplementarität privater Fantasmen, die konvergenteDeutungen von

symbolischen Handlungen erleichtern« (ebd., S. 230).

Besieht man sich vom Ende her nun noch einmal die Komplexität des hier nach-
gezeichneten Begriffs der Polyvalenz, so kann man mit Fug und Recht Christian
Allesch (2018) zustimmen, wenn er Polyvalenz als das Phänomen benennt, »des-
sen Beschreibung den zentralen Kern der Symboltheorie von Boesch bildet«.

Polyvalenz

312

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Allesch, C.G. (2018). Der Symbolbegriff bei Ernst E. Boesch und seine Bedeutung für die psy-

chologische Ästhetik. In J. Straub, P. Chakkarath & S. Salzmann (Hrsg.), Psychologie der

Polyvalenz. Ernst Boeschs Kulturpsychologie in der Diskussion. Bochum: Westdeutscher Uni-

versitätsverlag (im Druck).

Atkinson, J.W. (1964). An introduction tomotivation. Princeton: Van Nostrand.

Boesch, E. E. (1980). Kultur und Handlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern et al.: Huber.

Boesch, E. E. (1992). Ernst Boesch. In E.G. Wehner (Hrsg.), Psychologie in Selbstdarstellungen, Band

3 (S. 67–106). Bern et al.: Huber.

Duden. Online-Publikation. https://www.duden.de/ (12.09.2017).

Duden. Das Fremdwörterbuch (2005). Mannheim: Bibliographisches Institut.

Freud, S. (1999a). Die Traumdeutung. In ders., Gesammelte Werke, Band II/III (S. 1–642). Frank-

furt/M.: Fischer [Orig. 1899].

Freud, S. (1999b). Über den Traum. In ders., Gesammelte Werke, Band II/III (S. 645–700). Frank-

furt/M.: Fischer [Orig. 1901].

Polyvalenz

313

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Pragma-Semantik

ArneWeidemann

Basiseiner jedenHandlungs-undKulturpsychologie istdieunauflösbareVerschrän-
kung von Handlung und Bedeutung (Boesch, 1991; Bruner, 1990; Straub, 1999).
Auf ebendiese Verschränkung zielt der Begriff »Pragma-Semantik« (Weidemann,
2009, 2011; zu einem mit dieser Bezeichnung verbundenen spezifischen me-
thodischen Zugang s.u.) beziehungsweise »Pragmasemantik« (Laucken, 2003).1

Handlungen sind somit immer (schon) als in Symbolbestände eingebunden auf-
zufassen, womit wiederum einhergeht, dass Handlungen und Handlungsspuren,
anders als »bloßesVerhalten«, immer kulturell sind.Man kann also sagen, dass der
Begriff »Pragma-Semantik« nicht nur ein genuin kulturpsychologisches Konstrukt,
sondern letztlich den Kern vonHandlungs- und Kulturpsychologie bezeichnet.

Hierdurch unterscheidet sich Handlungs- und Kulturpsychologie nicht nur
hinsichtlich der Forschungsinteressen und Fragestellungen von vielenUnterdiszi-
plinen der Psychologie, sondern zwangsläufig auch hinsichtlich der empirischen
Vorgehensweisen und Ergebnisse.

Theoretische undmethodologische Hintergründe
der Pragma-semantischen Analyse

Geht man mit Boesch (1980, 1991) davon aus, dass Handlungen immer über-
determiniert und polyvalent sind und sich Handlungsziele im Verlauf des Han-
delns wie auch in ihrer Deutung retrospektiv ändern können, wird zum einen
deutlich, dass man es beim Verstehen vonHandlungen nicht mit Einzelhandlun-
gen, sondern vielmehr immer mit Handlungsketten beziehungsweise vernetzten

1 Die Schreibweise »Pragma-Semantik« wird hier bevorzugt, umdie unauflösbare Verschrän-

kung von Handlung und Bedeutung hervorzuheben. Es geht im hier gemeinten Sinne

gerade nicht um eine spezifische Form der Semantik, der man andere Semantiken wie

etwa »Sozialsemantik« (Laucken, 2003) zur Seite stellen könnte.

315

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Handlungen (und damit verbundenen – ebenfalls vernetzten – Gründen und
Hintergründen) zu tun hat.

Da »[h]andlungsfähige Personen«, wie Straub (2010a, S. 112, i.O. kursiv)
anmerkt, »bedenken und wählen [können], wie sie unter gegebenen Umstän-
den auf die für sie bedeutsamen Aspekte einer Situation antworten«, wofür sie
wiederum »mehr oder minder komplexe Deutungs- bzw. Verstehensleistungen
erbringen« müssen, ist menschliches Handeln zudem »[i]n jedem Fall […] her-
meneutisch vermittelt«(ebd.,Hervorh. i.O.).UnddaHandlungen,wozu auchdas
Deuten undVerstehen gehören, nicht nur sinn- und bedeutungsstrukturiert sind,
sondernSinnundBedeutung auch schaffen (ebd.), sind sienicht einfach in irgend-
wie vorhandene Symbolbestände eingebunden, sondern Ausgangs- wie – immer
nur vorläufige – Kulminationspunkte in offenen Symbolsystemen (»Kulturen«),
die als »situierte, standortgebundene und perspektivische Interpretationskonstruk-
te« (Straub, 2007, S. 16, Hervorh. i.O.) zudem stets nur relational zu bestimmen
sind (ebd., S. 18). Da Bedeutung immer an – in direkter wie indirekter Interakti-
on aktualisierte – Symbolsysteme gebunden ist, sind Handlungen zudem immer
als Teile von Interaktionen zu denken, und zwar auch dann, wenn eine (direkte)
Interaktion nicht im Fokus des Interesses steht. Aus Handlungen und ihren Ob-
jektivationen entsteht und verändert sich alsoKultur als offenes und grundsätzlich
gleichermaßen unabgeschlosseneswie unabschließbares pragma-semantischesNetz.

Um Handlungen verstehen (und erklären) zu können, bedarf es eines Ansat-
zes, der offen für die Selbst- und Weltverhältnisse aller beteiligten Interaktanden
(einschließlich der Interpret_innen) ist. Das Verstehen von Handlungen in ei-
nem relational hermeneutischen Sinne sensu Straub – imAlltagsverstehen genauso
wie im wissenschaftlichen Interpretieren – ist nur durch den Vergleich des inter-
essierenden Phänomens mit anderen Phänomenen möglich, wobei festgestellte
Ähnlichkeiten mittels bestimmender Vernunft zur Zuordnung des Phänomens zu
bereits bekanntenKategorien führen, währendDifferenzenmittels reflektierender
Vernunft auf die Bildung neuer Kategorien zielen. Im Sinne eines nicht-vitiö-
sen hermeneutischen Zirkels erweitert die Methode des konstanten Vergleichens
gegen vielfältige Typen von Vergleichshorizonten somit das Welt- und Gegen-
standsverständnis, da neu gebildete Kategorien im weiteren Vergleichen mittels
bestimmenderVernunft»aufgefüllt«werdenkönnenundneuaufscheinendeDif-
ferenzen wiederum zu weiteren Differenzierungen bestehender und zur Bildung
neuer Kategorien führen (vgl. Straub, 1999, 2010b; Straub & Shimada, 1999).2

2 Straub (insbes. 1999, Teil II) entwickelt in seiner relationalenHermeneutik unter Rückgriff auf

Kants Unterscheidung reflektierender und bestimmender Vernunft sowie in kritischer Aus-

Pragma-Semantik

316

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Da jeder Vergleich mit anderen Vergleichen in Zusammenhang steht, sind je-
dochnicht nur dieVergleiche als relational zu betrachten, sondern die verglichenen
Phänomene sind es hinsichtlich ihrer Bedeutungen auch. Relational sind sie zudem
imHinblick auf den Standpunkt des/der Beobachtenden, der/die deshalb imHin-
blick auf die von ihm/ihr getroffenen Unterscheidungen aufgeklärt werden muss.
Aufgrund der spezifischen Charakteristik von Vergleichshorizonten ergibt sich je-
doch, dass auch der eigene Standpunkt nie vollständig aufgeklärt werden kann.3

Pragma-semantische Analyse

Zur Analyse kultureller Handlungs- und Bedeutungszusammenhänge im Rah-
men empirischer kulturpsychologischer Forschung habe ich mit der Pragma-
semantischen Analyse einen Ansatz vorgeschlagen, der die oben skizzierten theo-
retischen Überlegungen radikal ernst zu nehmen versucht (Weidemann, 2009,
2011). Anders als Untersuchungen im Rahmen der dokumentarischen Methode
(Bohnsack, 2003 [1991]) oder desGrounded Theory-Ansatzes (Glaser & Strauss,
1967) zielen Pragma-semantische Analysen jedoch nicht auf Typenbildung oder
datenbegründete Theoriebildung ab, sondern auf die

»Bestimmung, Differenzierung und Kontextualisierung des interessierenden Phä-

nomens durch dieUntersuchung vollzogenerwie potenziellmöglicherHandlungen

und Objektivationen [und] versuchen zu verdeutlichen, aus welchen Quellen bzw.

welchen Symbolbeständen individuell wie kollektiv verfügbare denotative und kon-

notative Aspekte von Handlungen stammen und wie dies in Interaktionen zum

Tragen kommt« (Weidemann, 2009, Zf., Hervorh. i.O.).

Indem explizite, implizite und potenzielle Bedeutungs- und Handlungszusam-
menhänge ergründet werden und damit der subjektive Möglichkeitsraum indi-

einandersetzungmit Bohnsacks (2003 [1991]) dokumentarischerMethode eine Theorie der

Interpretation, deren Kern durch die Unterscheidung verschiedener Typen von Vergleichs-

horizonten (VH) gebildet wird, die im Dienst vergleichender Interpretationen stehen. Im

Einzelnen werden »explizit empirisch fundierte VH«, »Alltagswissen des Interpreten als VH«,

»wissenschaftlich fundierte VH« und »imaginative, fiktive und utopische VH« unterschieden.

3 Die Relationalität ist dementsprechend fundamental und betrifft die eingangs konstatier-

te Ablehnung jeglicher substanziell beziehungsweise reifiziert gedachter Alterität (und

damit auch kultureller Differenz) im Rahmen interpretativer Sozialforschung beziehungs-

weise komparativer Analysen und relationaler Hermeneutik.

Pragma-Semantik

317

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


viduellen Handelns bestimmt und der objektive Möglichkeitsraum (wenn auch
immer nur annähernd) ausgelotet wird, kann nicht nur individuelles Handeln
inklusive seiner Objektivierungen und Objektivationen in seiner pragma-seman-
tischen Verwobenheit in kollektive Symbolbestände verstanden werden, sondern
es ist auch möglich, aufzuzeigen, welche Handlungs- und Deutungsoptionen im
Phänomenkontext ferner noch möglich sind beziehungsweise hätten sein kön-
nen.

Eine Pragma-semantische Analyse ist grundsätzlich datenbasiert. Indem die
für die vergleichenden Interpretationen herangezogenen Vergleichshorizonte als
Teil des zu (re-)konstruierenden pragma-semantischenNetzes verstandenwerden
und somit auch deren Pragma-Semantik in den Blick genommen wird, han-
delt es sich bei einer Pragma-semantischen Analyse jedoch grundsätzlich um
ein expansives (und nicht Komplexität reduzierendes) Verfahren, das den Ver-
such darstellt, der Komplexitätmenschlicher Praxis und damit ihrerWirklichkeit
Rechnung zu tragen. Pragma-semantische Analysen profitieren dabei von der
Kombination und dem Einsatz unterschiedlicher Datenquellen (Gesprächs- und
Beobachtungsdaten, Aspekte der materiellen Kultur etc.) und Verfahren der Da-
tenerhebung, Datenkonstitution und Analyse (wozu neben qualitativen genauso
auch hypothesentestende Verfahren gehören können) sowie dem Einbeziehen
möglichst vielfältiger Typen von Vergleichshorizonten (wozu auch unterschied-
liche soziologische, psychologische etc. Theorien gehören können).

Im Rahmen Pragma-semantischer Analysen wird das Handeln der For-
scher_innen als Teil des für die Untersuchung relevanten pragma-semantischen
Netzes und damit als Teil des zu untersuchenden Handlungsfeldes begriffen.
Dementsprechendwird besonderesAugenmerk auf geteilte und nicht geteilte Po-
sitionen zwischen demHandeln der Forscher_innen und den zu untersuchenden
Handlungen und damit auch auf das Verstehen des Verstehens- und Erkenntnis-
prozesses gerichtet. Auf dieseWeise wird die Standortgebundenheit und situierte
Perspektivität der Forscher_innen (einschließlich der Relationalität der verwen-
deten Begriffe, Fragestellungen und Verfahrensweisen) und folglich die Tatsache,
dass die bei dieserArt vonAnalysen getroffenenAussagen immer als (kultur-)per-
spektivisch zuverstehen sind,nichtnur explizit anerkanntund reflektiert, sondern
auch als systematischer Bestandteil in die Analyse mit einbezogen. Nur durch
eine möglichst umfassende Offenlegung der explizit und implizit genutzten Ver-
gleichshorizonte lässt sich derGefahr nostrifizierenderAuslegungen desAnderen
und Fremden begegnen. Hierzu gehört mithin auch, neben der Relationalität
eigener Erfahrungen die Relationalität der verwendeten Begriffe, Theorien und
Methoden auszuweisen. Etwas als »Vergleichshorizont« zu bezeichnen, heißt

Pragma-Semantik

318

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


eben auch, das tertium comparationis eines Vergleichs offenzulegen, ohne dieses
dabei als abgeschlossenes, endliches Vergleichsobjekt zu verstehen. Vielmehr ist
mit dieser Bezeichnung gekennzeichnet, dass der Vergleich nicht grundsätzlich,
sondern nur für den spezifischen Zweck abgeschlossen ist – er also nicht nur auf
Basis spezifischer Vergleichsoperationen vorgenommen wurde, sondern (prinzi-
piell) auch weitere Vergleiche nach sich zieht beziehungsweise ziehen kann.

Der Ansatz stellt damit denVersuch dar, die Implikationen aus dem oben dar-
gestellten Handlungs- und Kulturbegriff methodisch kontrolliert für empirische
Untersuchungen kultureller Zusammenhänge und (inter-)kultureller Interaktio-
nen (z.B.Weidemann, 2010;Weidemann&Blüml, 2009) und nicht zuletzt auch
im Rahmen der Ausbildung qualitativer Sozialforschung im Kontext interkultu-
rell ausgerichteter Studiengänge (ausführlich s.Weidemann, 2011) in spezifischer
Weise produktiv zu nutzen.

Literatur

Boesch, E. E. (1980). Kultur und Handlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern et al.: Huber.

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Bohnsack, R. (2003). Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in Methodologie und Praxis quali-

tativer Forschung (2. Aufl.). Opladen: Leske + Budrich [Orig. 1991].

Bruner, J. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Glaser, B.G. & Strauss, A. L. (1967). The discovery of grounded theory: Strategies for qualitative re-

search. Chicago: Aldine.

Laucken, U. (2003). Theoretische Psychologie. Denkformen und Sozialpraxen. Oldenburg: BIS.

Straub, J. (1999). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (2007). Kultur. In J. Straub, A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch inter-

kulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungsfelder

(S. 7–24). Stuttgart et al.: Metzler.

Straub, J. (2010a). Handlungstheorie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch Qualitative For-

schung in der Psychologie (S. 107–122). Wiesbaden: VS.

Straub, J. (2010b). Das Verstehen kultureller Unterschiede. Relationale Hermeneutik und kom-

parative Analyse in der Kulturpsychologie. In G. Cappai, S. Shimada & J. Straub (Hrsg.),

Interpretative Sozialforschung und Kulturanalyse. Hermeneutik und die komparative Analyse

kulturellen Handelns (S. 39–99). Bielefeld: transcript.

Straub, J. & Shimada, S. (1999). Relationale Hermeneutik im Kontext interkulturellen Verstehens.

Probleme universalistischer Begriffsbildung in den Sozial- und Kulturwissenschaften erör-

tert am Beispiel »Religion«. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 47(3), 1–29.

Weidemann, A. (2009). Pragma-semantische Analysen zur Erforschung interkultureller Kom-

munikation. FQS-Themenschwerpunkt 01/2009 »Qualitative Forschung zur interkulturellen

Pragma-Semantik

319

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kommunikation«, 10(1), S. Art. 37. http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs0901373

(18.6.2018).

Weidemann, A. (2010). Touristische Begegnungen aus der Perspektive einer Psychologie inter-

kulturellen Handelns. In H. Casper-Hehne &N. Gupte (Hrsg.), KommunikationüberGrenzen.

Aktuelle Ansätze zur Interkulturellen Verständigung. Göttingen: Universitätsverlag.

Weidemann, A. (2011). Die Erforschung und Lehre interkultureller Kommunikation und Kompetenz.

Technische Universität Chemnitz: Dissertationsschrift. http://nbn-resolving.de/urn:nbn:

de:bsz:ch1-qucosa-77481 (18.6.2018).

Weidemann, A. & Blüml, F. (2009). Experiences and coping strategies of host families in interna-

tional youth exchange. Intercultural Education, 20(1–2), 87–102.

Pragma-Semantik

320

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Psychotherapie

Thomas Slunecko

In diesemText ist von (Psycho)Therapie aus einer kritisch-wissenssoziologischen
und kulturpsychologischenPerspektive die Rede.Das soll nicht inAbrede stellen,
dass Psychotherapie für viele Menschen eine höchst wertvolle, freisetzende, hei-
lende Erfahrung war und ist. Gerade deswegen ist ja angesichts einer kulturellen
Großwetterlage, in der sie zunehmend in den Sog eines umfassenden Steigerungs-
und Optimierungsimperatives geraten ist, eine solch kritisch-reflexive Perspekti-
ve wesentlich. Psychotherapeutische Praxis ist jedenfalls »tief in die Geschichte
von Kulturen verstrickt« (Straub, 2016, S. 134); nahezu jede Kultur sieht einen
Platz vor, an dem seelisches Leiden behandelt wird. Verhandelt wird bei dieser
Behandlung implizit auch über die Bedeutung dieses Leidens und darüber, wel-
ches Erleben und Verhalten erstrebenswert ist und welches (gerade) noch im
kulturellen Innenraum Platz findet, mit modernenWorten: was noch»normal«
ist.

Psychotherapie in einer sich ausdifferenzierenden
Gesellschaft

Der kulturelle Ort für diese Behandlungen und Verhandlungen kann ganz un-
terschiedlich gelagert sein: Außer- beziehungsweise früheuropäische Kulturen
kennen die Figur des Schamanen, in der – anachronistisch gesprochen – das
»Ärztliche« und das »Religiöse« noch zusammenfallen und bei der der Um-
stand, dass der Behandelnde selbst ein seelisch Verletzter ist, noch nicht kaschiert
werden muss, so wie bei seinen heutigen Nachfahren. Die rezenteren europäi-
schen Ahnen der Psychotherapie liegen im Exorzismus, im Magnetismus und
in der Hypnose (Ellenberger, 1970). Auf dem Weg zur heutigen Psychotherapie
werden Exorzismus undMagnetismus abgetrennt. Ersteres vollzieht sich imZuge
einer umfassenden gesellschaftlichen Ausdifferenzierung (im Sinne Luhmanns)
in eine Religion der Gesellschaft, in der der Exorzismus bis heute weiterläuft, und

321

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


in eineWissenschaft der Gesellschaft, die sich und damit auch die Psychotherapie
an einem anderenWahrheitscode ausrichtet.

Die Abtrennung des Magnetismus aus dem Feld der Wissenschaft lässt sich
an einer Person beziehungsweise Szene festmachen: an Franz Anton Mesmer, ei-
ner Art therapeutischem »Popstar« des späten 18. Jahrhunderts, dem es 1784
misslingt, eine Kommission der französischenAkademie derWissenschaften von
seinem Verfahren zu überzeugen. Keines von deren Mitgliedern, die sich um sei-
nen magnetisierten Badezuber versammeln, kann eine Wirkung spüren. Selbst
eine vom Verfahren überzeugte »Kranke« kann Mesmers Fluidum in einem
»Blindtest« nicht von gewöhnlichemWasser unterscheiden. Als Mesmer ihr al-
lerdings die Tasse mit seinem Fluidum selbst gibt, setzt die ekstatischeHeiltrance
sofort ein (Schmidbauer, 2012).

Aus dieser Szene lassen sich zweiMomente herauspräparieren, die für ein Ver-
ständnis der Psychotherapie bis heute wesentlich sind: Ihre Wirkung entfaltet
sich in spezifischen Situationen, aus denen sie sich nicht oder nur mit großen
Verlusten ablösen lässt; und sie entfaltet sich daher innerhalb einer persönlichen,
mit Bedeutung aufgeladenen Beziehung und Begegnung, von der sie ebenfalls
nicht zu trennen ist. Beides sind Bedingungen, die dazu beitragen, dass sich der
Hauptstrom der zeitgenössischen Psychologie mit dem Therapeutischen schwer-
tut. Denn sie ist, wie ein Großteil der modernen Wissenschaft, grundsätzlich
anti-situativ und will nicht von Wirkungen berichten müssen, die an persönli-
chen Konstellationen oder Charismen hängen (Slunecko, 2012).

Ungeachtet dessen blieb die Hypnose Teil der wissenschaftlichen, zumindest
der ärztlichenWelt. Freud lernte sie im Zuge seines Paris-Aufenthaltes bei Char-
cot näher kennen, aber er war kein begeisterter Hypnotiseur und entwickelte
eine neue Art des Umgangs mit dem Unbewussten mittels freier Assoziation.
Der Erfolg der von ihm begründeten Psychoanalyse muss – wie bei jeder an-
deren Erfolgsgeschichte – im Kontext der sozio-ökonomischen Veränderungen
der Zeit verstanden werden. Nach Zaretsky (2006) hat Freud für die – von der
zweiten industriellen Revolution und der sie begleitenden Urbanisierung ausge-
löste – historisch neue Erfahrung eines »persönlichen Lebens« und den Verlust
traditioneller Einbettungen eine passende Form der Erklärung und Behandlung
gefunden, dies gilt vor allem für deren bürgerliche Form mit ihrer hochgradigen
Privatisierung des Seelischen (vgl. Schülein, 2003).

Eine passende Form der Behandlung heißt am Beginn des 20. Jahrhunderts,
dass diese von Ärzt_innen ausgeübt wird. Doch schon Freud merkt, dass dieses
Junktim nicht friktionsfrei ist. In seiner Schrift zur Laienanalyse gibt er un-
missverständlich zu Protokoll, »daß der Arzt in der medizinischen Schule eine

Psychotherapie

322

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Ausbildung erfahren hat, die ungefähr das Gegenteil von dem ist, was er als Vor-
bereitung zur Psychoanalyse brauchen würde« (Freud, 1926, S. 261f.). Praktisch
vomBeginndermodernenPsychotherapie an ist also umstritten,was zumpsycho-
therapeutischenWissenskanon gehören soll. Und doch ist in vielen Ländern der
Zugang zum Beruf des Psychotherapeuten auf Ärzt_innen und Psycholog_innen
verengt; für letztere lässt sich – zumindest wenn sie ein naturwissenschaftlich, das
heißt an Experiment und Statistik ausgerichtetes Studium durchlaufen haben –
unschwer eine ähnlich unpassende Vorbereitung auf den Beruf der Therapeutin
behaupten, wie sie Freud für die Ärzte konstatiert hat. Und doch: Seitdem in
Deutschland das Psychotherapeutengesetz in Kraft getreten ist (1999), können ne-
benÄrzt_innen nur Psycholog_innen dieApprobation für die Durchführung von
Psychotherapie bei Erwachsenen erhalten.Auch in der Schweiz ist derZugang zur
Berufsausübung auf Ärzt_innen und Psycholog_innen fokussiert. In Österreich
bestehen deutlich weniger Einschränkungen; nicht einmal ein universitärer Ab-
schluss war bislang Voraussetzung. Der österreichische Gesetzgeber ist in diesem
Punkt weit über Freud hinausgegangen, der als »Laien« Personen im Sinn hatte,
die sehr wohl ein Studium, nur eben keinmedizinisches abgeschlossen hatten. Ei-
ner völligen Abkopplung der Psychotherapie von einer universitären Ausbildung
hätte er wohl nie dasWort geredet.

Psychotherapie im Plural,
Psychotherapie als heterogenesWissensfeld

Mit derartigen Zuständigkeitsfragen ist ein Teil des wissenssoziologischen Pro-
blemprofils der Psychotherapie benannt. Ein anderer, ebenso wesentlicher Teil
besteht darin, dass Psychotherapie nicht in der Einzahl vorkommt, sondern sich
als – selbst für langjährig in diesem Feld Tätige – unübersichtlicher Garten aus
unzähligen Schulen und Subschulen präsentiert; Corsini und Wedding (2008)
schätzen die Anzahl der therapeutischen Verfahren auf nicht weniger als 250.
Dass nicht alle davon einen Anschluss an berufs- und sozialversicherungsrecht-
liche Bestimmungen finden, steht auf einem anderen Blatt. Die Situation ist
diesbezüglich in Deutschland deutlich restriktiver als in Österreich oder in der
Schweiz; in diesen beiden Ländern könnte man in Bezug auf die zugelassenen
psychotherapeutischen Verfahren nachgerade von einem Modellversuch in Plu-
ralismus sprechen.

Die Heterogenität des psychotherapeutischen Feldes ergibt sich unter an-
derem daraus, dass es sich um eine Form von Wissen handelt, das in einem

Psychotherapie

323

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


persönlichen Durchlauf angeeignet werden muss (Schülein, 2016). Es verändert
sich dementsprechend mit jedem Therapeuten, der in dieses Wissen zunächst
selbst eintaucht und es dann in den eigenen Therapien weiter mit dem Geist
beziehungsweise Ungeist der Zeit auflädt. Tändler (2016) hat diese Aufladung
durch die zeitgeschichtlichen Umstände für den westdeutschen Psychoboom der
1970er Jahre rekonstruiert und dabei herausgearbeitet, wie die zunächst von
gesellschaftspolitischen Verheißungen gespeisten emanzipatorischen und demo-
kratisierendenKraftlinienderPsychotherapie gegenEndedes Jahrzehnts in einem
Selbstoptimierungsimperativ aufgegangen sind.

Dieses unvermeidliche Einfließen der soziokulturellen Umstände hält, will
man das positiv formulieren, das psychotherapeutische Wissen lebendig. Ein
heterogenes Wissensfeld, das ständig in Bewegung ist und sich aus sich selbst
heraus nur sekundär – über große Persönlichkeiten wie Schulengründer_in-
nen – stabilisiert und in das viele »hineindrängen«, ist allerdings nicht für
alle Mitspieler_innen ein Grund zur Freude. So in aller Regel nicht für So-
zialversicherungsträger, die den Umgang mit dem monolithisch anmutenden
medizinischen Wissenskorpus gewohnt sind. Gerade vor dem Hintergrund der
so pluralen österreichischen Situation fällt jedenfalls auf, dass die nicht im en-
geren Sinn kurativen Ambitionen von Psychotherapie – wie Selbstreflexion,
Persönlichkeitsentfaltung, consciousness raising – in letzter Zeit zunehmend zu-
rückgedrängt werden und das Feld der Psychotherapie mehr und mehr in einen
medizinalisierten Logos eingehegt wird. Zumindest in jenen Bereichen, in de-
nen sich psychotherapeutische Praxismit demSozialversicherungswesen koppelt,
verschieben sich deren Bedingungen immer mehr in Richtung der medizini-
schenKrankenbehandlung.Dies gehtmit einerAufwertung undAufblähung von
Diagnostik,Dokumentations- undBerichtspflichten,Haftpflichtversicherungen,
Beschwerdemanagement, Schadenersatzprozessen und so weiter und umgekehrt
mit einer Abblendung von bestimmten nichtkurativen, etwa an der allgemei-
nen sozialen und emotionalen »Reifung« der Kulturteilnehmer_innen, an der
Vermittlung von sinnhafter persönlicher Orientierung und Lebensphilosophie
oder gar an spiritueller Entwicklung orientierten Aspekten von Psychotherapie
einher. Verstärkte Abgrenzungsbedürfnisse einer sich nur mehr als Krankenbe-
handlung auf wissenschaftlicher Basis verstehenden Psychotherapie gegenüber
spirituellen Ambitionen oder auch nur Obertönen sind gerade in Österreich
besonders spürbar, so etwa hat der hiesige Psychotherapiebeirat eine spezielle
»Abgrenzungsrichtlinie« formuliert, die Therapeut_innen untersagt, ihre Leis-
tungen mit »spirituellen Angeboten« in Verbindung zu bringen. Sehr leicht
nehmen solche Abgrenzungen selbst sektenhafte Züge an, ganz so wie das Hork-

Psychotherapie

324

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


heimer undAdorno (1969 [1944]) vorhergesehen hatten: als eine sich gegen sich
selbst wendende Aufklärung, die in einen neuen Mythos und Dogmatismus der
Entzauberung zurückfällt. Für in religiösen Dingen Hellhörige ist das Feld der
Psychotherapie – ganz im Gegensatz zur Situation um die Mitte des 20. Jahr-
hunderts, man denke nur an Figuren wie Jung, Rogers oder Perls – heute ein
weitgehend versiegeltes Terrain.

Psychotherapie als Bestandteil
neoliberaler Gouvernementalität

Nahezu überall haben die Gesetze nach der Psychotherapie gegriffen; nahezu
überall ist sie engmaschig berufsständisch organisiert, an Politik und Verwaltung
über Institutionen wie Psychotherapiebeiräte oder -kammern angebunden und
entsprechend mobilisier- und kontrollierbar. In ihren staatlich approbierten For-
men ist Psychotherapie heute mehr oder weniger Bestandteil der neoliberalen
Gouvernementalität, der Art und Weise also, wie zeitgenössische Gesellschaften
regiert werden: indem die Selbstführung der Subjekte regiert wird (Foucault,
2004; Bröckling et al., 2000). Es hat also ganz den Anschein, als hätten dieMäch-
te des Bestehenden die emanzipatorischen, ja bisweilen subkulturellen Potenziale,
die für Teile der Psychotherapie in den »wilden« 1960er und 1970er Jahren
kennzeichnend waren, weitgehend wieder zurückgedrängt.

»Psycho-Expert_innen« spielen bei dieser Verschränkung von Herrschafts-
und Selbsttechniken eine zentrale Rolle, insofern sie vermitteln, wie das »rich-
tige«, das »gesunde«, und das heißt heute: das sich selbst steigernde Leben
geführt werden soll (Rose, 1989, 1998). Denn nur auf dieseWeise, das heißt, ori-
entiert an einem von staatlichemEinfluss vermeintlich freien, nicht offensichtlich
ideologisch gestütztenWissen können unsere privaten Sphären, auf die doch kei-
ne öffentliche Macht mehr ausgeübt werden soll, dennoch im Sinn der Weltlage
reg(ul)iert werden. Der Druck, der diesbezüglich heute auf der Psychotherapie
lastet, kommt nicht zuletzt aus jenem pervasiven Diskurs der Selbstoptimierung
(vgl. Sieben et al., 2012; Straub, 2013), der die spätkapitalistischen Gesellschaf-
ten erfasst hat.

Mehr denn je laufen Psychotherapeut_innen dieser Tage Gefahr, jenen Ver-
hältnissenundGestellen zuzuarbeiten, die doch fürdasLeiden ihrerKlient_innen
beziehungsweise für das allgemeine Unbehagen in der Kultur verantwortlich
sind. Dann nämlich, wenn sie lediglich mithelfen, diese Verhältnisse so in For-
men von Subjektivierung zu transponieren, dass die derart behandelten Subjekte

Psychotherapie

325

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sich bei seelischen Irritationen in den von diesen Verhältnissen aufgespannten
Weltlauf nur wieder schnell und geräuschlos einfügen wollen – bloß flexibler und
zur weiteren allgemeinen Steigerung brauchbarer als zuvor (vgl. Slunecko, 2017;
Grubner, 2017); dass wir also, so wie wir im Namen der Freiheit immer mehr an
die Kandare genommen worden sind, im Namen der Optimierung nun immer
mehr beschädigt werden – und zwar auch in der Psychotherapie, die nicht not-
wendigerweise ein Ort der seelischen Regeneration und Entspannung sein muss.

Um nicht auf einer dunklen Note zu enden, sei noch – mit Hölderlin – da-
zu gesagt: Oft wächst, wo Gefahr ist, das Rettende auch. Mag sein, dass sich
die emanzipatorischen Kräfte der Psychotherapie an einer anderen Stelle im kul-
turellen Getriebe neu formieren; dass eventuell die neuen Medien auch neue
Formen für das Therapeutische eröffnen; mag auch sein, dass bei der Absorpti-
on der Psychotherapie in das Gesundheitssystem in dieses »semantische Viren«
eingeschleust werden, die es von innen heraus verändern. Neben dem Aushalten
interner Vielgestaltigkeit dürfte es jedenfalls ein Charakteristikum von Psycho-
therapie sein, dass sie den gesellschaftlichen Spannungen dauerhaft ausgesetzt
bleiben wird.

Literatur

Bröckling, U., Krasmann, S. & Lembke, T. (2000). Gouvernementalität der Gegenwart. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Corsini, R. & Wedding, D. (2008). Current psychotherapies (8. Aufl.). Belmont, CA: Thomson

Brooks/Cole.

Ellenberger, H. F. (1970). Die Entdeckung des Unbewußten. Geschichte und Entwicklung der dyna-

mischen Psychiatrie von den Anfängen bis zu Janet, Freud, Adler und Jung. Zürich: Diogenes.

Foucault, M. (2004). Geschichte der Gouvernementalität. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Freud, S. (1926). Die Frage der Laienanalyse. In ders., Gesammelte Werke XIV (S. 207–286). Frank-

furt/M.: Fischer.

Grubner, A. (2017). Die Macht der Psychotherapie im Neoliberalismus. Eine Streitschrift. Wien: Man-

delbaum: kritik & utopie.

Horkheimer, M. & Adorno, Th.W. (1969).Dialektik der Aufklärung. Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1944].

Rose, N. (1989). Governing the soul. The shaping of the private self. London et al.: Routledge.

Rose, N. (1998). Inventing our Selves. Psychology, power and personhood. Cambridge: Cambridge

University Press.

Schmidbauer, W. (2012). Die Geschichte der Psychotherapie: Von der Magie zur Wissenschaft. Mün-

chen: Herbig.

Schülein, J.A. (2003). Über Veränderungen in den Konstitutions- und Reproduktionsbedingun-

gen von Subjektivität. In G. Steinhardt & A. Birbaumer (Hrsg.), Der flexibilisierte Mensch

(S. 38–58). Kröning: Asanger.

Psychotherapie

326

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Schülein, J.A. (2016). Die Logik der Psychoanalyse. Eine erkenntnistheoretische Studie. Gießen: Psy-

chosozial.

Sieben, A., Sabisch-Fechtelpeter, K. & Straub, J. (2012).Menschenmachen. Die hellen und dunklen

Seiten humanwissenschaftlicher Optimierungsprogramme. Bielefeld: transcript.

Slunecko, T. (2012). Zur Kritik der Zuschauerontologie der Psychoanalyse – vorbereitende Arbei-

ten. In G. Gödde & M. Buchholz (Hrsg.), Der Besen, mit dem die Hexe fliegt. Wissenschaft und

Therapeutik des Unbewussten. Band III (S. 563–582). Gießen: Psychosozial.

Slunecko, T. (2017). Psychotherapie – eine Lagebestimmung. In ders. (Hrsg.), Psychotherapie. Eine

Einführung (S. 11–32). Wien: facultas UTB.

Straub, J. (2013). Selbstoptimierung im Zeichen der »Auteronomie«. Paradoxe Strukturen der

normierten Selbststeigerung: von der »therapeutischen Kultur« zur »Optimierungskultur«.

Psychotherapie & Sozialwissenschaft, 15(2), 5–38.

Straub, J. (2016). Psychotherapie zwischen Heilung und Selbstoptimierung: Polyvalenz einer

protheischen Praxis. Gesprächspsychotherapie und Personzentrierte Beratung, 3, 134–142.

Tändler, M. (2016). Das therapeutische Jahrzehnt. Der Psychoboom in den 70er Jahren. Göttingen:

Wallstein.

Zaretsky, E. (2006). Freuds Jahrhundert. Die Geschichte der Psychoanalyse. Wien: Zsolnay.

Psychotherapie

327

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Recht

Gabriele Cappai

Das Recht findet seinen Ursprung in den unterschiedlich begründeten Beschlüs-
sen eines historischen Gesetzgebers. Das Ziel des Rechts ist, mittels des spezifi-
schen Einsatzes von Gesetzen, Verfahren und Institutionen das äußere Verhalten
der Menschen in einem Territorium beziehungsweise in einem Kollektiv von
Rechtsgenossen zu regeln. Bei der kontinuierlichen Ausübung dieser Funktion
erhebt das Recht, auch gegen den Willen von Individuen und Gruppen, einen
uneingeschränkten Anspruch auf Befolgung.

Bei dieser Definition des Rechts, die Urheber, Funktion, Geltungsbereich,
Adressaten und Gültigkeitsanspruch des Rechtes berücksichtigt, setzen die Ver-
treter unterschiedlicher Disziplinen die Akzente unterschiedlich:

Rechtsgeschichte und Rechtsphilosophie richten ihre Aufmerksamkeit auf Ideen
und Überzeugungen, die zur Genese jener Rechtskonzeptionen und -praktiken
beigetragen haben, welche die heutigen westlichen Rechtssysteme konstituieren.
Sie zeigen, wie vor allem im 18. Jahrhundert Begriffe wie »individuelle Frei-
heit«, »Vernunft«, »Autonomie« und »Verantwortung« einen semantischen
Umbruch erfahren haben, der entscheidend für Gestalt und Legitimation des
modernen Rechts gewesen ist (Auer, 2015; Böckenförde, 2001; Zippelius, 1997).

Rechtssoziologie und Rechtsanthropologie unterstreichen die Bedeutung von
Sozialstruktur und Kultur für das Recht. Sie zeigen, dass Rechtsempfinden,
-schöpfung und -praxis aufs Intimste mit der gegebenen kulturellen und sozia-
len Lage eines Landes verbunden sind. Insbesondere Nationalverfassungen, oft
entstanden aus dem Bedürfnis heraus, eine passende Antwort auf kulturelle und
soziale Umbrüche zu geben, spiegeln diese Tatsache wider. Wenn auch mit un-
terschiedlicher Akzentsetzung, sind Rechtssoziologie und Rechtsanthropologie
(Pospisil, 1982) oft darum bemüht zu zeigen, dass der Nationalstaat nicht die
einzige rechtssetzende Instanz in einem Territorium darstellt, dass also das »ge-
schriebene Recht« nicht als die alleinige Quelle der gegebenen Rechtsordnung
angesehen werden darf (Ehrlich, 1967 [1911]). Der rechtspluralistische Ansatz
schließt an diese Erkenntnis an und nimmt gelegentlich einen Rechtsrelativismus

329

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


in Kauf, der die Vorstellung universeller Rechtsprinzipien obsolet erscheinen lässt
(Günther, 2001).

RechtspsychologieundKriminologiepflegenBeobachtungendesRechts entlang
von Begriffen wie »Gewohnheit«, »Motivation«, »Wille«, »Verantwortung«
oder auch»Schuldzurechnung«und»Strafe« vorzunehmenundunterstreichen
dabei ihre Rolle für die Rechtsauslegung und Rechtsanwendung. Insbesondere
die Rechtspsychologie hinterfragt jene psychologischen Mechanismen, welche
es bedingen, dass in einer Gruppe bestimmte Normen und Praktiken mit der
Zeit den Charakter der Verbindlichkeit annehmen und schließlich zu »gülti-
gemGesetz«werden (Jellinek, 1976 [1928]).DieKriminologie beziehungsweise
die forensische Psychologie sind gerade auch darum bemüht, Richtern bei ihren
Entscheidungen in gerichtlichen Verhandlungen mit Beratung und Expertisen
beizustehen (Bliesener et al., 2014).

Spätmoderne, Recht und Kultur

Es gehört zu den Eigenheiten spätmoderner Gesellschaften, dass diese sich selbst
zunehmend unter der Perspektive von »Kultur« beobachten. In dieser Per-
spektive erscheint das moderne Recht als ein Phänomen, dessen Entstehungs-,
Entwicklungs- und Funktionsbedingungen auf bestimmte Ideen, Überzeugun-
gen,Werte und Stile, also auf Kultur, zurückführbar sind. Die »kulturalistische«
Sichtweise erweist sich als besonders ertragreich, wenn man die Genese und die
Evolution von Verfassungen ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückt (Häberle,
1998).

Die internationale Rechtsvergleichung, also der Vergleich mit kulturfremden
Rechtssystemenund -praktiken, veranschaulicht dieTatsache, dass sichKultur oft
auchals ein trennendesElement auswirkenkann.EinBlick aufdieVorgehensweise
in manchen westlichen Gerichten zeigt aber auch, dass sich die differenzerzeu-
gende Macht von Kultur auch gesellschaftsintern auswirken kann. Objektive
Schuldzuweisung und adäquate Strafe setzen für viele zeitgenössische Beobach-
ter voraus, dass die kulturelle »Prägung« des Angeklagten seitens Anklägern,
Verteidigern und Richtern angemessene Berücksichtigung erfährt (Dundes Ren-
teln, 2005; Donovan & Stuart Garth, 2007–2008). Ob als wichtige Dimension
im internationalen Rechtsvergleich oder als relevantes Element in gerichtlichen
Verhandlungen, Kultur profiliert sich in der heutigen rechtswissenschaftlichen
Diskussion als ein Faktor, der die Befürworter rechtsuniversalistischer Auffassun-
gen in die Defensive drängt (Assmann et al., 2001; Sandkühler, 2011).

Recht

330

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die psychologisch-kulturelle Dimension des Rechts

Seit der Moderne untersteht das Recht einem Prozess zunehmender »Psycho-
logisierung«, der auf unterschiedlichen Analyseebenen beobachtbar ist. Die
normativeKraft des Faktischen (Habermas, 1992) vermag nach Jellinek nicht nur
die Entstehung, sondern auch die »Gültigkeit« der Rechtsordnung zu erklären:

»Weil das Faktische überall die psychologische Tendenz hat, sich in Geltendes um-

zusetzen, so erzeugt es im ganzen Umfange des Rechtssystems die Voraussetzung,

dass der gegebene soziale Zustand der zu Recht bestehende sei, so dass jeder, der

eine Veränderung in diesem Zustand hineinführen will, sein besseres Recht zu be-

weisen hat« (Jellinek, 1976 [1928], S. 339f.).

Das Recht zeigt sich für die psychologische Betrachtungsweise insofern emp-
fänglich, als es an einer theoretischen Begründung sowie empirischen Erkundung
von Phänomenen wie »Willensfreiheit«, »Entscheidung« und »Verantwort-
lichkeit« interessiert ist. Der psychologische Blick wird insbesondere in jenen
Fällen gefordert, in denen angenommen werden kann, dass aus pathologischen
Gründen verminderte Verantwortlichkeit des Individuums im Spiele ist. Nach
welchen Kriterien kann eine Unterscheidung zwischen »psychopathologischem
Verhalten« (deviant weil pathologisch) und »abweichendem Verhalten« (devi-
ant aber nicht pathologisch) getroffen werden? Die Rechtspsychologie und die
forensische Psychologie beanspruchen bei der Beantwortung dieser und ähnli-
cher Fragen ein Kompetenzmonopol. Beide stehen mit ihren Beratungen und
Expertisen den Richtern bei ihren Entscheidungen zur Seite (s. o.).

Bei der Beobachtung des Rechts sind jene Perspektiven besonders fruchtbar,
in denen Kulturanalyse und Psychologie eine Liaison eingehen, die als kultur-
psychologische Perspektive bezeichnet werden kann. Dies ist beispielsweise bei
jenen Analysen der Fall, in denen gezeigt wird, wie das Recht seine aktuelle Prä-
gung und Legitimation nicht allein durch bestimmte Ideen undÜberzeugungen,
sondern auch durch subtile und für die »oberflächlichen« Beobachter schwer
zu durchschauende Denkkategorien und Narrative erhält. Folgt man Amster-
dam und Bruner (2000), so betrifft diese Art der Beeinflussung nicht allein die
Rechtsschöpfung, sondern auch die Rechtsprechung in gerichtlichen Verhand-
lungen. Die beiden Autoren (ebd., S. 28) sehen den Ursprung von Kategorien
und Kategoriesystemen zum einen in umfassenden Theorien und Überzeugun-
gen über die Welt (»canonical general theories of the world«), zum anderen in
narrativ verfassten Vorlagen über das Leben (»template narratives about life«).

Recht

331

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kategorien und die Tätigkeit der Kategorisierung sind unmittelbar auch für
das relevant, was in Gerichtssälen vorgeht. Das Verhalten von Gerichtsakteu-
ren wie Anklägern, Verteidigern und Richtern ist auf Kategorien angewiesen,
die ihren Ursprung und ihre Legitimation in gängigen sozialen, biologischen
beziehungsweise psychologischen Theorien haben. Dies gilt unter anderem für
Kategorien wie »rezidives Verhalten«, »kriminelle Prädisposition«, »Wieder-
holungstäter« oder auch »Mörder«. Neben der Kategorisierung stellen Bruner
und Amsterdam eine zweite menschliche Prädisposition fest: die Wirklichkeits-
beschreibung und -erklärung durch Narrative. Das menschliche Denken sei in
der Weise strukturiert, dass die verbale Artikulation von Handlungszielen und
der Hindernisse, welche die Akteure überwinden müssen, um diese Ziele zu ver-
wirklichen, in der Form von »Erzählungen« stattfindet: »The story provides an
account of how its protagonists cope or fail to cope with trouble« (ebd., S. 30).

Bei der narrativen Konstruktion der Wirklichkeit handelt es sich nach Ams-
terdam und Bruner um eine universale Kompetenz. Die Inhalte, auf welche sich
diese Kompetenz bezieht, sind jedoch kultureller Natur. Narrative transportieren
Überzeugungen, Werte und Stile einer bestimmten Kultur und konditionieren
dadurch unsereArt dieWelt zu sehen und das Verhalten andererMenschen zu be-
urteilen. Die narrative Konstruktion vonWirklichkeit hört in Gerichten freilich
nicht auf: »It is through narratives, rather than through some impeccable, imper-
sonal argument from first precepts, that we or the defendant’s case is to be judged
as we judge it« (ebd., S. 141). Die Arbeit des Anklägers sowie jene des Verteidi-
gers sehen Amsterdam und Bruner vor allem darin, Narrationen mit dem Ziel
zu produzieren, Zeugen zu entkräften, Schurken zu demaskieren oder Helden
zu preisen (ebd., S. 118). Dieser Charakter von Narrativen widerspricht der Auf-
fassung, in gerichtlichen Verhandlungen sei es mittels einer nüchternen Analyse
relevanter Fakten möglich, Absichten, Zurechnungsfähigkeit oder Schuldzuwei-
sung der Angeklagten »objektiv« festzulegen.

Cultural defence

In heutigen Gesellschaften, so ist zu beobachten, schlägt sich gelegentlich die
Verbreitung unterschiedlicher Ideen des Wahren, Guten und Gerechten in un-
terschiedlichen beziehungsweise gegensätzlichen Auffassungen von Gebotenem
und Verbotenem nieder. Dieses Phänomen lässt sich insbesondere bei bestimm-
ten Einwanderergruppen beobachten. Wie geht man mit Fällen um, in denen
der kulturelleHintergrund des AngeklagtenZuschreibungen vonVerantwortung

Recht

332

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


und Schuld nahelegt, die in der Gastgesellschaft unüblich beziehungsweise gänz-
lich unbekannt sind? Was wäre eine angemessene Strafe angesichts der Tatsache,
dass der Angeklagte in der Überzeugung handelte, bestimmte nach dem Gesetz
des Aufnahmelandes als »kriminell« einzustufenden Taten seien in der eigenen
ethnischen Gruppe nicht nur zulässig, sondern auch geboten? Mit diesen Fragen
sind heute Rechtsakteure in Gerichtssälen zunehmend konfrontiert, wenn diese
Fälle verhandeln, in denen die Betroffenen Mitglieder einer »radikal« fremden
Kultur sind. In diesem Fall sehen sich Verteidiger, Ankläger und Richter vor ein
Dilemma gestellt: Soll man sich an den üblichen Grundsatz halten, nach dem das
Recht keinen Unterschied zwischen Individuen macht, oder legt es der kulturel-
le Ursprung des Angeklagten nahe, von diesem Prinzip abzuweichen? »Cultural
defence« ist der Begriff, mit demman heute in westlichen, vor allem angelsächsi-
schen,Gerichten versucht, diesemProblembeizukommen (Sikora, 2001;Dundes
Renteln, 2005).

Nach ihren Befürwortern gestattet »cultural defence« eine zentrale Funkti-
on des Rechtes auszuüben: Gerechtigkeit. Im Zivil- sowie Strafprozess entspricht
»cultural defence« der Intention, Angehörigen einer fremden Kultur ein faires
Urteil dadurch zukommen zu lassen, dass die inkriminierten Handlungen unter
Berücksichtigung des kulturellen Sozialisationshintergrundes des Angeklagten
verhandelt werden.

Die Situationen und Felder, in denen »cultural defence« beansprucht wird,
sind vielfältig. Sie umfassen unter anderem Zwangsheirat, Polygamie, Trennung,
Scheidung, Vererbung, Rauschgiftgebrauch, den Umgang mit toten Menschen
und die Ausführung von Ritualen. In diese Liste gehören aber auch Mord, Kin-
desmissbrauch und Körperverstümmelung.

Kritische Befürworter der »cultural defence« betrachten die Möglichkeit
ihrer Beanspruchung in Abhängigkeit von der Positionierung des Angeklagten
auf einer imaginären Skala (Donovan & Stuart Garth, 2007–2008). Eine grö-
ßere Chance auf »cultural defence« hätten Individuen an der Spitze der Skala,
wenn nachgewiesen werden kann, dass die inkriminierte Handlung im heimatli-
chen Kontext einer geteilten Norm entspricht und dass diese Individuen keine
Gelegenheit hatten, in der Kultur des Aufnahmelandes sozialisiert zu werden.
Am unteren Ende der Skala befinden sich Individuen, die keinen Anspruch auf
»cultural defence« haben, wenn nachgewiesen werden kann, dass die inkrimi-
nierte Handlung im heimatlichen Kontext keiner geteilten Norm entspricht und
dass diese Individuen seit längerer Zeit imAufnahmeland leben. Zwischen diesen
zwei Extremen sind je nach Zeit des Aufenthalts imGastland, Fremdheit der Kul-
tur und Verbindlichkeitsgrad der Norm in der eigenen Gruppe unterschiedliche

Recht

333

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Positionierungen möglich. Schuldzuweisung und Bestimmung einer gerechten
Strafe werden somit zu komplexenOperationen, bei denen außer Rechtsexperten
auch Soziologen, Psychologen und Anthropologen involviert sind.

Es gibt gute Gründe zu behaupten, dass heute das Recht dem Phänomen »Kul-
tur« mehr Aufmerksamkeit schenken sollte als dies bisher der Fall war. Unter
anderem Probleme praktischer Natur, wie das Zustandekommen von Entschei-
dungen in Gerichten, zwingen dazu. Es gibt ebenso gute Gründe zu behaupten,
dass die Auseinandersetzung mit Kultur beziehungsweise Kulturen das Phäno-
men »Recht« ernster nehmen muss als dies in der Vergangenheit der Fall war.
Nicht zuletzt die nicht immer gebührend gewürdigte Spannung zwischen dem
universalistischen Anspruch des Rechtes und dem Relativismus, der dem Kultur-
begriff oft anhaftet, drängt dazu.

Literatur

Amsterdam, A. & Bruner, J. (2000).Minding the law. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Assmann, H.-D., Brüggemeier, G. & Sethe, R. (Hrsg.). (2001). Unterschiedliche Rechtskulturen – Kon-

vergenz des Rechtsdenkens. Baden-Baden: Nomos.

Auer, M. (2015). Privatrechtsentwicklung in der Moderne. Ein Triptychon. In: D. Grimm, A. Kem-

merer & C. Möllers (Hrsg.), Rechtswege (S. 13–34). Baden-Baden: Nomos.

Bliesener, T., Lösel, F. & Köhnken, G. (Hrsg.). (2014). Lehrbuch Rechtspsychologie. Bern et al.: Huber.

Böckenförde, E-W. (2001). VomWandel des Menschenbildes im Recht. Münster: Rhema Verlag.

Dundes Renteln, A. (2005). The cultural defense. Oxford: Oxford University Press.

Donovan, J.M. & Stuart Garth, J. (2007–2008). Delimiting the cultural defense. Quinnipiac Law

Review, 26, 109–146.

Ehrlich, E. (1967). Recht und Leben. Berlin: Duncker & Humblot [Orig. 1911].

Günther, K. (2001). Rechtspluralismus und universaler Code der Legalität: Globalisierung als

rechtstheoretisches Problem. In L. Wingert & K. Günther (Hrsg.), Die Öffentlichkeit der Ver-

nunft und die Vernunft der Öffentlichkeit (S. 539–567). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Habermas, J. (1992). Faktizität und Geltung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Häberle, P. (1998). Verfassungslehre als Kulturwissenschaft. Berlin: Dunker und Humblot.

Jellinek, G. (1976). Allgemeine Staatslehre. Kronberg: Athenäum Verlag [Orig. 1928].

Pospisil, L. (1982). Anthropologie des Rechtes. München: Beck.

Sandkühler, H. J. (Hrsg.). (2011). Recht und Kultur. Menschenrechte und Rechtskulturen in transkul-

tureller Perspektive. Frankfurt/M.: Peter Lang.

Sikora, D. (2001). Differing cultures, differing culpabilities? A sensible alternative: Using cultu-

ral circumstances and a mitigating factor in sentencing. Ohio State Law Journal, 62(5),

1695–1728.

Zippelius, R. (1997). Eine Einführung in die Rechtsphilosophie. München: Beck.

Recht

334

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Relationalität

Kenneth J. Gergen &MaryM. Gergen

In den Sozialwissenschaften wird der Begriff Relationalität zumeist mit einer
Klasse von Theorien assoziiert, die den Fokus auf relationale Prozesse legen. Sol-
che Theorien können auf der einen Seiten mit makrosozialen Theorien (z.B.
Makrosoziologie) kontrastiert werden, auf der anderen Seite mit Theorien, die
das Individuum ins Zentrum rücken (z.B. Psychologie). Relationale Theorien
haben sich in den Sozialwissenschaften nur langsam entwickelt. Dies lässt sich auf
dominante Denktraditionen zurückführen, in denen die Einheit »der Gruppe«
und/oder »des Individuums« eine wichtige diskursive, ideologische und institu-
tionelle Rolle gespielt hat. So gibt es beispielsweise ein reiches Diskursangebot,
um über das »Schulsystem« oder »individuelle Schüler_innen« zu sprechen.
Konzepte für die Relationen zwischen Systemen und Schüler_innen sind hinge-
gen vergleichsweise wenig entwickelt.

Bestrebungen, das Individuum als sozialen Akteur zu konzeptualisieren, ge-
hören zum festen Inventar der intellektuellen Landschaft (Burkitt, 2008; Taylor,
1992; Curtis, 1991; van Zomeren, 2015). Dennoch sind Schwierigkeiten bei der
Theoretisierung relationaler Prozesse zu beobachten, insbesondere in der Psycho-
logie. Wenn man voraussetzt, dass die grundlegende Einheit in der Psychologie
das Individuum ist, dann können Beziehungen nur als Inter-Aktionen gefasst
werden: Eine Einheit beeinflusst die andere und umgekehrt. Die Austauschtheo-
rie in der Sozialpsychologie ist lediglich ein Beispiel. Jedes Individuum operiert
so, dass es den eigenen Gewinn maximiert und Beziehungen nehmen die Form
impliziten Feilschens und Verhandelns an. Dies ist auch ein Grund dafür, dass die
Einheit der »Gruppe« praktisch vollständig aus sozialpsychologischenAnalysen
verschwunden ist.

In den letzten Jahrzehnten hat allerdings das Interesse an relationalen Pro-
zessen zugenommen. Zum Teil ist dies auf weitreichende Umbrüche in der
intellektuellen Welt zurückzuführen, unter anderem auf den linguistic turn in
der Philosophie, die Ethnomethodologie in der Soziologie, die poststrukturalis-
tische Wende in der Literaturwissenschaft und eine umfassende Kritik an der

335

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Verbindung von individualistischer Ideologie und makrosozialer Systemplanung
(z.B. Neoliberalismus). Außerdem wurde im Zuge des wachsenden Interesses an
cultural studies, Kulturpsychologie und indigener Psychologie die konzeptionelle
Ausarbeitung des Kulturbegriffs vorangetrieben. Vertreter_innen dieser Ansätze
plädieren dafür, Kultur weder als Makro-Einheit noch als Interaktion voneinan-
der unabhängiger Einheiten zu verstehen. In der Folge beobachten wir eine neue
Welle von Theorien, die das Soziale ins Zentrum stellen, eine Entwicklung, die
manchmal als sociocultural turn in der Psychologie bezeichnet wird (Kirschner &
Martin, 2010). Obwohl diese Theorien eine wichtige Ressource sind, um Kultur
im Sinne von Relationalität zu verstehen, unterscheiden sie sich in Hinblick auf
ihre theoretischen Ausrichtungen durchaus. Hier stellen wir drei Ansätze vor, die
sich unterschiedlich stark von einem individualistischen Zugang zur Person weg-
und zu einem Primat der Relationalität hinbewegen.

Individuen als Kulturträger_innen

Im Zentrum individualistischer Erklärungsansätze für menschliches Verhalten
steht die Annahme, dass die Person ein Set psychischer Mechanismen oder Pro-
zesse in sich trägt. Die meisten Psycholog_innen sind sich darüber einig, dass
Personen mit bestimmten, heute als kognitiv, affektiv und motivational bezeich-
neten Prozessen ausgestattet sind. Außerdem liefere Kultur die Inhalte dieser
Prozesse, den Charakter der Prozesse selbst verändere sie aber nicht. Diese Tra-
dition wird von der kulturvergleichenden Psychologie tendenziell übernommen.
Gleichzeitig ist es gerade diese Dominanz des naturalisierten Geistes, die die
jüngsten Bestrebungen angestoßen hat, Relationalität wieder auf die Tagesord-
nung zu setzen.Wie an verschiedenen Stellen argumentiert wurde, ist es nicht das
in sich abgeschlossene Individuum, das der Kultur vorangeht, sondern die Kultur,
die die Grundlage für psychische Funktionen bildet.

Lev Vygotskij betonte in seiner Theorie menschlicher Entwicklung (1978),
dass die mentaleWelt als Reflexion der sozialenWelt entsteht, und bot somit die
Initialzündung für die Orientierung hin zumKonzept der Relationalität. Aus der
jüngeren Zeit sind Jerome Bruners (1997 [1990]) sehr einflussreiche Arbeiten zu
nennen, in denen er von Vygotskij ausgehend vorschlägt, dass »es die Kultur ist
und nicht die Biologie, die das menschliche Leben und den menschlichen Geist
formt und die unserem Handeln eben dadurch Bedeutung verleiht, dass sie die
ihm zugrunde liegenden intentionalen Zustände in einem interpretativen System
situiert« (S. 52). In ähnlicherWeise argumentiert James Gee (1992, S. 104), dass

Relationalität

336

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


»das Individuum Erfahrungen interpretiert, indem es Alltagstheorien bildet, die
dann gemeinsammit nicht-linguistischenModulen des Geistes dazu führen, dass
die Person in einer bestimmten Weise spricht und handelt«. Viele Arbeiten im
Bereich der Kulturpsychologie sind stark von dieser Sichtweise beeinflusst.

Allerdings ist diese Position nicht ohne Kritik geblieben.Wenn, wie beschrie-
ben, alle mentalen Prozesse auf sozialen Prozessen aufbauen, dann können wir
nicht darstellen, wie dieser »Aufbau des Geistes« überhaupt angefangen hat.
Vermutlich würde das Individuum über keine mentalen Prozesse verfügen, die
es ihm oder ihr ermöglichen würden, die Lehren der Kultur zu verstehen und
zu übernehmen. Wenn der Geist tatsächlich eine tabula rasa ist, wie kann dann
die sozialeWelt verstanden werden? Auch aus einer sozio-politischen Perspektive
mag die Ansicht, dass Menschen Kulturträger_innen sind, als zu deterministisch
erscheinen. Wenn unsere Handlungen von einer kulturellen Tradition, die älter
ist als wir selbst, genährt und durch sie verständlich gemacht wird, so ist es schwer
zu verstehen, wie individuelle Innovationen möglich sind. Führt man diesen Ge-
dankenweiter, so bleibtman bei der Frage nach demUrsprung vonKultur stehen.

Inter-subjektives Selbst

Zu den ersten psychologischen Ansätzen, die das Selbst als grundsätzlich relatio-
nal gefasst haben, zählen jene von Charles Horton Cooley (1902) und George
Herbert Mead (1934). Für Cooley war die Vorstellung vom eigenen Selbst ei-
ne Reflexion des Blicks anderer auf einen selbst. Tatsächlich war bei Cooley
das Selbsterleben untrennbar mit dem sozialen Milieu verwoben. Meads (1934)
klassische SchriftMind, self and society bietet eine weitaus differenziertere Dar-
stellung dieses Prozesses. SeinemVorschlag folgend gibt es keinDenken und auch
keine Idee davon, ein Selbst zu sein, die unabhängig von sozialen Prozessen sind.
Mead nimmt an, dass wir mit rudimentären Fähigkeiten auf die Welt kommen,
um uns an den anderen anpassen zu können, imWesentlichen in Form von Reak-
tionen auf Gesten –mitHänden, Stimme, Gesichtsausdruck, Blick und so weiter.
Eben durch die Reaktionen der anderen auf unsere Gesten entwickeln wir lang-
sam die Fähigkeit zur mentalen Symbolisierung, beziehungsweise unsere Gesten
und die Reaktionen, die sie bei anderen hervorrufen, werden nun mental reprä-
sentiert. SobaldMenschen über ein Set gemeinsamermentaler Symbole verfügen,
wird auch Sprachemöglich, zumBeispiel wennWörter in einer Unterhaltung bei
beiden Parteien die gleichen Symbole hervorrufen. Weil alle ihr Selbstbild von
anderen übernehmen, sind wir vollständig miteinander verbunden.

Relationalität

337

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Andere relationaleAnsätze betrachtenMenschen in ähnlicherWeise als einge-
lassen in symbolischenAustausch.DieObjektbeziehungstheorie der 1940er Jahre
hat einer kompromisslosen Vorstellung Platz gemacht, der zufolge Individuen
eingeschlossen sind in interdependente und dynamische symbolische Austausch-
prozesse (Mitchell, 1988). Arbeiten im Bereich der symbolischen Anthropologie
(siehe z.B. Geertz, 1973), der Theorie der sozialen Repräsentation (Moscovici,
2000) und große Teile der Kulturpsychologie teilen die Sicht, dass intersubjekti-
ver Austausch das Fundament sozialen Lebens bildet.

Einerseits ermöglichen diese miteinander verwandten Ansätze ergiebige Er-
klärungen und Untersuchungen, andererseits werden sie von wichtigen konzep-
tionellen Problemen verfolgt. Am grundsätzlichsten ist das Problem eines Geist-
Welt Dualismus. Wenn die Bedeutung der eigenen Wörter und Handlungen im
Geist des Individuums verortet wird, ist es schwierig, für die menschliche Fähig-
keit des Verstehens zu plädieren. ImGrunde genommen ist dies das fundamentale
Problem derHermeneutik:Wie können wir unser Verständnis eines Textes (oder
anderer menschlicher Äußerungen oder Handlungen) verifizieren, wenn die ein-
zigeMöglichkeit zur Bestätigung einer Interpretation eine erneute Interpretation
ist?Wenn die einzigeMöglichkeit zur Verifizierung der eigenen Schlüsse über die
Bedeutung der Wörter von jemand anderem darin besteht, zusätzliche Wörter
undHandlungen heranzuziehen, gerät man in einen infiniten Regress der Speku-
lation hinein. Am Ende stellt man fest, dass aus der Annahme, dass Bedeutung
hinter den Handlungen liegt, folgt, dass es keine Möglichkeit gibt zu wissen, ob
wir überhaupt kommunizieren.

Relationale Prozesstheorie

Der dritte und radikalste Ansatz wendet sich dem relationalen Prozess an sich zu
und vermeidet damit das Problem des Dualismus. Er hat mehrere theoretische
Wurzeln. Aus der Philosophie ist er von Ludwig Wittgensteins (1953) Konzep-
tion des Wortes beeinflusst, in der die Bedeutung eine zentrale Rolle einnimmt.
Wie er überzeugend argumentiert, erhalten Wörter ihre Bedeutung durch ih-
re Verwendung in sozialen Interaktionen. In der Tat verdankt auch das Wort
»Selbst« seine Bedeutung einem sozialen Prozess, der ihm vorausgeht. Aus der
Literaturtheorie sind Michail Bakhtins Schriften (1975) zentral. Er schlägt vor,
dass alle Äußerungen intelligibel werden, wenn sie in einem fortlaufenden Pro-
zess des Dialogs eine Rolle spielen. Man spricht »aus« vergangenen Relationen
hinaus und »in« aktuelle Relationen hinein. Aus der Soziologie sind die frühen

Relationalität

338

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Arbeiten von Harold Garfinkel (1967) zur Ethnomethodologie zu nennen, die
eine bedeutsame Erweiterung dieser Traditionen darstellen. Sie bieten konkrete
Beschreibungen der Prozesse an, in denenRealitäten verhandelt werden. »Selbst-
mord« beispielsweise ist keine Naturgegebenheit, sondern eine bestimmte Art
undWeise, in der ein Ereignis durch soziale Verhandlungen indexikalisiert wird.
Oder wie Edward Sampson (2008, S. 99) dies zusammenfasst:

»Jede Bedeutung, einschließlich der Bedeutung des eigenen Selbst, hat ihre Wur-

zeln im sozialen Prozess und sollte als eine fortlaufende Errungenschaft ebendieses

Prozesses verstanden werden. Weder Bedeutung noch das Selbst sind eine Vorbe-

dingung für soziale Interaktion; vielmehr entstehen diese in und werden aufrecht-

erhalten durch sich ereignende Gespräche zwischen Personen.«

Die bemerkenswertestenUntersuchungslinien, die durch diese Sichtweise stimuliert
worden sind, lassen sich imBereichderDiskursanalyse, derkritischenDiskursanalyse
und der Konversationsanalyse finden. In diesen Ansätzen wird Sprache ganz selbst-
verständlich als vollständig relationales Ergebnis betrachtet. Oder inWittgensteins
(1953) Begrifflichkeit: Es kann keine Privatsprache geben. Und, so lässt sich argu-
mentieren, wenn alle Beschreibungen und Erklärungen derWelt ihren Ursprung in
relationalen Prozessen haben, dann verdient dieser Prozess größte Aufmerksamkeit.
Allgemeiner betrachtet war diese Argumentationslinie ein wichtiger Impuls für die
Entwicklung des sozialen Konstruktionismus in den Sozialwissenschaften.

Diese Gedankengänge haben einige Theoretiker_innen auch dazu veranlasst,
Alternativen zur dualistischen Konzeption menschlichen Handelns zu entwi-
ckeln. Im Speziellen geht es darum, das, was bislang als psychischer Prozess gefasst
wurde, mit dem Begriff der relationalen Handlung zu reformulieren (Gergen,
2009). Dieses Anliegen lässt sich amBeispiel des psychologischenDiskurses plau-
sibilisieren. Sowohl Anthropolog_innen als auch Historiker_innen haben die
enorme Variationsbreite der Sprachen aufgezeigt, wenn es um das Verstehen des-
sen geht, was wir als »psychologischen Prozess« bezeichnen. Daraus lässt sich
der Schluss ziehen, dass solch ein Diskurs nicht von einem referentiellen Ver-
hältnis zur internenWelt abhängt, sondern pragmatisch im Zuge der Gestaltung
von zwischenmenschlichen Beziehungen verwendet wird. Des Weiteren ist die-
ser Diskurs eine Konstituente von körperlichen Handlungen. Die Aussage »Ich
bin wütend« wird von einer Reihe kulturell umschriebener Handlungen beglei-
tet. Und diese Performanz ist außerdem in kulturell geteilte Muster des Sich-
aufeinander-Beziehens eingebettet, sehr ähnlich einem Tanz oder einem Spiel.
Catherine Lutz’ (1988)Darstellung von Emotionen bei den Ifaluk illustriert dies.

Relationalität

339

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Bislang hat sich die Relationale Prozesstheorie vor allem als nützlich erwiesen,
um einen frischen Blick auf Praktiken der Therapie, Erziehung, des organisatio-
nalen Wandels und der Konfliktreduktion zu werfen. Da die Theorie selbst als
soziale Konstruktion verstanden wird, werden Bemühungen, die Theorie zu tes-
ten, zunächst hinten angestellt und vorrangig ihre Implikationen für die Praxis
erkundet. In vielen der oben genannten Praktiken ist es daher das Anliegen, For-
men des Dialogs zu initiieren, die zu persönlichem und sozialemWandel führen.

Aus dem Englischen von Anna Sieben und Carlos Kölbl

Literatur

Bakhtin, M. (1975). The dialogic imagination. Austin, TX: University of Texas Press.

Bruner, J. (1997). Sinn, Kultur und Ich-Identität: Zur Kulturpsychologie des Sinns. Heidelberg: Carl

Auer [1990].

Burkitt, I. (2008). Social selves: Theories of self and society (2. Aufl.). London et al.: Sage.

Cooley, C.H. (1902). Human nature and the social order. New York: Charles Scribner’s sons.

Curtis, R.C. (Hrsg.). (1991). The relational self. New York: Guilford.

Garfinkel, H. (1967). Studies in ethnomethodology. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Gee, J.G. (1992). The social mind. New York: Bergin & Garvey.

Gergen, K. J. (2009). Relational being: Beyond self and community. Oxford: Oxford University Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.

Kirschner, S. R. & Martin, J. (Hrsg.). (2010). The sociocultural turn in psychology. New York: Columbia

University Press.

Lutz, C. (1988). Unnatural emotions. Chicago: University of Chicago Press.

Mead, G.H. (1934).Mind, self, and society. Chicago: University of Chicago Press.

Mitchell, S.A. (1988). Relational concepts in psychoanalysis: An integration. Cambridge, MA: Har-

vard University Press.

Moscovici, S. (2000). Social representations: Explorations in social psychology. Cambridge, UK: Po-

lity Press.

Sampson, E. E. (2008). Celebrating the Other: A dialogic account of human nature. Chagrin Falls,

OH: Taos Institute Publications.

Taylor, C. (1992). Sources of the self: The making of modern identity. Cambridge, MA: Harvard Uni-

versity Press.

van Zomeren, M. (2015). From self to social relationships: An essentially relational perspective on

social motivation. Oxford: Oxford University Press.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological processes. Cam-

bridge, MA: Harvard University Press.

Wittgenstein, L. (1953). Philosophical investigations. Oxford: Blackwell.

Relationalität

340

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Religion

Ulrike Popp-Baier

Der »Streitfall ›Religion‹« (Feil, 2000) konnte bisher noch nicht geschlichtet
werden und hält unvermindert an (vgl. z.B. Zinser, 2010). Diese Debatten um
den Religionsbegriff betreffen alle wissenschaftlichen Disziplinen oder Perspek-
tiven, die sich mit dem Thema »Religion« beschäftigen, geht es doch um die
Grundfrage, obund inwiefern»Religion«angemessen als Forschungsgegenstand
ausgewiesenwerden kann. Ein Streitpunkt betrifft dabei die kulturelle Korrektheit
dieses Begriffs. So wurde vielfach betont, dass die Konstruktion dieses Allge-
meinbegriffs der westlichen Moderne verhaftet sei, und daher seine universelle
Anwendung auf nichtwestliche oder auch vormoderne Lebensformen undDenk-
weisen diese ihres Eigensinns berauben und sie eurozentrisch beziehungsweise
auch anachronistisch auf denBegriff bringenwürde. Inzwischenwird gerade diese
Sichtweise als eurozentrisch kritisiert, und es werden unter Berufung auf Erkennt-
nisse der Globalgeschichte, der Orientalismuskritik und des Postkolonialismus
die Instabilität und die Polyphonie kolonialer Diskurse betont, sodass eine Ge-
nealogie des Religionsverständnisses eher als eine Verflechtungsgeschichte und
weniger als ein europäisch determinierter Machtdiskurs begriffen werden sollte
(Bergunder, 2011). Darüber hinaus mehren sich in letzter Zeit auch Studien, die
nachweisen wollen, dass es dem Religionsbegriff vergleichbare Ordnungsbegriffe
schon in der Antike gegeben habe (vgl. z.B. Casadio, 2016) und dass sich diese
auch in außereuropäischenKontexten gebildet hätten (vgl. z.B. Kollmar-Paulenz,
2012).

Metatheoretische Positionen und theoretische Ansätze

Laut Adrian Hermann (2015) gibt es inzwischen zwei verteidigbare Grundposi-
tionen, nach denen Religion entweder als theoretisches Konzept oder als Diskurs
aufgefasstwerden kann. Im erstenFall dientReligion als analytischeKategorie zur
Generierung wissenschaftlicher Fragestellungen – vor allem auch in vergleichen-

341

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


der Perspektive (vgl. Smith, 1982). Die damit verbundene Konstruktion kogniti-
vistischer, hermeneutischer, funktionalistischer und anderer Modelle sollte dann
allerdings nichtmit Aussagen über deren Korrespondenzmit einem»Phänomen
Religion« verbunden oder evaluiert werden (Hermann, 2015, S. 57; zu einer da-
von abweichenden Auffassung vgl. z.B. Riesebrodt, 2007; Casadio, 2016). Dann
mögen zum Beispiel kognitionswissenschaftliche Modelle den Glauben an über-
natürliche Akteure (Götter, Geister u. a.) als ein evolutionäres Nebenprodukt
unserer kognitiven Ausstattung und Aktivitäten begreifen (z.B. Boyer, 2001),
phänomenologisch inspirierte Modelle Religion über Transzendenzerfahrungen
erschließen (z.B.Luckmann, 1991)oder sozial-funktionalePerspektivenReligion
als eine Form von Kommunikation bestimmen (Luhmann, 2000). Die Vielzahl
an existierenden Religionsdefinitionen bildet dann den Horizont für und ist zu-
gleich der Ausdruck von eine(r) vielfältige(n) Religionsforschung.

Viele empirische Religionspsycholog_innen haben sich inzwischen eine Vari-
ante dieser Auffassung zu Eigen gemacht und betonen die Vielzahl an operatio-
nalen Definitionen, die ihren Messungen von Aspekten oder Dimensionen von
Religiosität zugrunde liegen und die dementsprechend auch mit einer Vielzahl
an theoretischen Religionskonzepten verbunden sind. Ein Zusammenhang zwi-
schen den verschiedenen empirischen Studien lässt sich dann nicht mehr über
einen vermeintlichen Forschungsgegenstand »Religion«, sondern eher über ein
psychologisches Konstrukt wie zum Beispiel ein allgemein menschliches Verlan-
gen nach Sinn (need for meaning) herstellen (vgl. Hood et al., 2009). Dabei
haben Psychologie und andere Sozialwissenschaften die gegenstandstheoreti-
schenDebatten noch dadurch bereichert, dass sie neben»Religion/Religiosität«
auch »Spiritualität« (vgl. z.B. Paloutzian & Park, 2013) oder »Nichtreligion«
(vgl. z.B. Lee, 2015) zu ihren Forschungsthemen rechnen wollen. Diese Vielfalt
möchten einige Religionsforscher_innen dann doch gerne reduzieren und schla-
gen vor, die genannten Bezeichnungen nicht zum Ausgangspunkt theoretischer
Konzeptualisierungen für empirische Forschung zu nehmen, sondern mögliche
Basiselemente zu identifizieren, die im Zuge diverser mentaler Prozesse und so-
zialer Interaktionen in bestimmten kulturellen und gesellschaftlichen Kontexten
zu den komplexen Formationen verarbeitet werden, die wir typischerweise als
»Religionen« oder »Spiritualitäten« konzeptualisieren (vgl. dazu den building
block approach von Ann Taves, z.B. 2009, worin Taves vorschlägt, Religionsfor-
schung mit den elementaren Prozessen beginnen zu lassen, in denen bestimmte
Dinge oder Prozesse als special von anderen abgegrenzt werden). Andere Kogniti-
onswissenschaftler_innen vertreten ein Programmdes Fraktionierens undwarnen
vor der Illusion des Zusammenhangs, dem theoretische Religionskonzepte erlie-

Religion

342

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


gen können. Sie betonen dieDiversität von einander unabhängigermentaler oder
sozialer Phänomene, die in einem kausalen Zusammenhang zu diversen Glau-
bensvorstellungen, Moralvorschriften oder rituellen Praktiken stehen können.
Deren Analyse gelinge dann nicht mehr, wenn sie konzeptionell nur noch als Tei-
le eines Ganzen in den Blick kommen (Boyer, 2010).

VondiesenVarianten einer religionstheoretischenPosition kannmannunmit
Hermann (2015) die diskurstheoretische Position unterscheiden, nach der»Reli-
gion« als zentrale Kategorie globaler Diskurse verstanden wird. Die Aufgabe der
Religionswissenschaft bestehe dann in der kritisch-historischen Rekonstruktion
von theologischen, wissenschaftlichen, politischen,medialen, alltagssprachlichen
und anderen Religionsverständnissen und den entsprechenden Auseinanderset-
zungen um die Bedeutung und Abgrenzung dieser Kategorie. Eine diskurstheo-
retische Position wurde zum Beispiel von den Soziologen JoachimMatthes (z.B.
1992) und James Beckford (z.B. 2003) oder den Religionswissenschaftlern Mi-
chael Bergunder (z.B. 2011) und Kocku von Stuckrad (z.B. 2013) vertreten.
Dabei sieht Bergunder (2011, S. 34) in dem diskurstheoretischen Ansatz das
besondere Anliegen einer Religionswissenschaft, die sich einem kulturwissen-
schaftlichen Ansatz verpflichtet fühlt.

Nun weist Hermann (2015, S. 69) selbst darauf hin, dass die von ihm vorge-
schlagene Unterscheidung zwischen Religionstheorie und Diskurstheorie »eine
starke Vereinfachung einer von einem zirkulären Verhältnis geprägten Situation«
darstelle.

Dazu gehört auch, dass die bisherigen Ausführungen wohl unverständlich
bleiben würden, wenn nicht jede Leserin mit dem Religionsbegriff in dem Sinne
vertraut wäre, dass sie weiß, dass »Religion« als Allgemeinbegriff für buddhis-
tische, jüdische, christliche, islamische, hinduistische, New Age, paganistische,
schamanistische und andere Traditionen/Orientierungen verwendet wird, die
dann auch als »Religionen« klassifiziert werden und als Differenzbegriff im
Hinblick zur Abgrenzung von Wissenschaft, Politik, Wirtschaft, Kunst und an-
deren. Das mag im Einzelnen alles umstritten sein, aber dass es umstritten ist,
setzt voraus, dass es zumindest möglich ist, »Religion« auf diese Weise zu ver-
wenden und dass das auch immer wieder geschieht – inzwischen auch in einem
globalen Kontext (vgl. dazu auch Bergunder, 2011).

Der Versuch, eine eigenständige Religionswissenschaft von anderen Wissen-
schaften abzugrenzen, die sich auchmit Religion beschäftigen würden, wird zwar
immerwiederunternommen(z.B.Stausberg, 2012),bleibt aber,wiediebisherigen
Überlegungen vermutlich gezeigt haben, ein zweifelhaftesUnterfangen.Das wird
auch schon an der Bezeichnung von Soziologen (z.B. Max Weber, Emile Durk-

Religion

343

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


heim), Anthropologen (z.B. Bronislaw K. Malinowski, Victor W. Turner) und
Psychologen (Sigmund Freud, Carl Gustav Jung) als »Klassiker« der Religions-
wissenschaft deutlich (Michaelis, 1997). Besser kann man Religionswissenschaft
als eine »historisch und pragmatisch verteidigbare institutionelle Organisation
einer Vielfalt von Forschungsperspektiven« (Popp-Baier, 2009, S. 37) begreifen,
in der auch die kulturpsychologische Religionsforschung verortet werden kann.

Kulturpsychologische Religionsforschung

Im Lichte dieser Überlegungen kann man eine kulturpsychologische Religions-
psychologie methodologisch und theoretisch als ein Ensemble an Perspektiven
imKontext religionspsychologischer Forschung ausweisen. Programmatischwur-
den folgende methodologische Bausteine einer kulturpsychologischen Religi-
onsforschung bereits von dem Kulturanthropologen Clifford Geertz formuliert:
Religion als ein kulturelles System von Symbolen, wechselseitige Konstituie-
rung von Religiösem und Psychischem, Handlung als zentrale Analyseeinheit,
Methode der dichten Beschreibung, Vorbereitung zum Dialog als Forschungsziel
(Geertz, 1987).Weiteremethodologische und theoretischeAusarbeitungen einer
kulturpsychologischen Religionsforschung sind vor allem mit dem Namen des
niederländischenReligionspsychologen JacobA. vanBelzen verbunden.Dazu ge-
hören a) die Methodologie einer qualitativ-rekonstruktiven Religionsforschung,
in der Bedeutungs- und Sinnzusammenhänge rekonstruiert werden, b) die expli-
zite Wertschätzung einer historischen Perspektive in der Religionspsychologie
und entsprechender Studien zur Historischen Psychologie, psychologischen Ge-
schichtsschreibung und Psychohistorie in der Religionsforschung und c) die
Anwendung kulturpsychologischer Theorien oder Konzepte (dazu gehören z.B.
narrative Psychologie, dialogisches Selbst, habitus, embodiment) bei der empiri-
schen Analyse individueller oder kollektiver Religiosität (vgl. Belzen, z.B. 2010).
Dabei kommt den narrativen Ansätzen ein besonderer Stellenwert zu, da sich
zum Beispiel religiöse Erfahrungen, der mögliche religiöse Umgang mit Leiden,
Krankheit oder Tod, religiöse biografische Wandlungen und Identitätskonstruk-
tionen (z.B. Konversionen) oder auchMigrationserfahrungen und die mit ihnen
verbundenen Konflikte vor allem auch über die Analyse lebensgeschichtlicher
Erzählungen erschließen lassen (vgl. z.B. Belzen & Geels, 2008; Buitelaar &
Zock, 2013; Popp-Baier, 1998, 2015). Darüber hinaus darf auch die klassische
Feldforschung nicht fehlen. So rekonstruieren zum Beispiel die phänomenolo-
gisch-ethnografischen Analysen von Ralph Hood und seinem Forschungsteam

Religion

344

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die Rationalität einer religiösen Lebensform, in der sich der Umgangmit giftigen
Schlangen als liturgische Praxis einer spezifischen biblischen Texthermeneutik
verdankt (vgl. Hood&Williamson, 2008). Für einen kulturpsychologischenAn-
satz im Sinne einer komparativen Psychologie religiöser und anderer kultureller
Lebensformen stehen die Arbeiten von Adam Cohen (vgl. z.B. Cohen et al.,
2016). Normative Überlegungen im Hinblick auf den Beitrag einer kulturpsy-
chologischen Religionsforschung zum Dialog zwischen religiösen und säkularen
Lebensformen finden sich bei Jürgen Straub (2016).

Zu wünschen wären noch mehr kulturpsychologische Studien, die – inspi-
riert von der diskurstheoretischen Religionsforschung – vor allem diskursive
Konstruktionen und Sedimentierungen von Religion und performative Akte,
die Religiöses/Spirituelles/Nichtreligiöses konstituieren, differenzieren, kombi-
nieren oder auch synthetisieren, sowie deren Voraussetzungen und deren Folgen,
psychologisch analysieren.

Literatur

Beckford, J.A. (2003). Social theory and religion. Cambridge: Cambridge University Press.

Belzen, J.A. van (2010). Towards cultural psychology of religion. Principles, approaches, applications.

Dordrecht et al.: Springer.

Belzen, J.A. van & Geels, A. (Hrsg.). (2008). Autobiography and the psychological study of religious

lives. Amsterdam: Rodopi.

Bergunder, M. (2011). Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zumGegenstand

der Religionswissenschaft. Zeitschrift für Religionswissenschaft, 19(1/2), 3–55.

Boyer, P. (2001). Religion explained. Evolutionary origins of religious thought. New York: Basic Books.

Boyer, P. (2010). The fracture of an illusion: Science and the dissolution of religion. Göttingen: Van-

denhoeck & Ruprecht.

Buitelaar, M. & Zock, H. (Hrsg.). (2013). Religious voices in self narratives. Making sense of life in times

of transition. Berlin et al.: deGruyter.

Casadio, G. (2016). Historicizing and translating religion. In M. Stausberg & S. Engler (Hrsg.), The

Oxford handbook of the study of religion (S. 33–51). Oxford: Oxford University Press.

Cohen, A. B., Shentao Wu, M. & Miller, J. (2016). Religion and culture: Individualism and collec-

tivism in the east and west. Journal of Cross-Cultural Psychology, 47(9), 1236–1249.

Feil, E. (Hrsg.). (2000). Streitfall »Religion«. Diskussionen zur Bestimmung und Abgrenzung des Religi-

onsbegriffs. Münster: LIT.

Geertz, C. (1987). Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Hermann, A. (2015). Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religionsdiskurs und

dem Problem der Differenzierung von »Religion« in buddhistischen Kontexten des 19. und

20. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht.

Religion

345

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Hood, R.W. Jr., Hill, P.C. & Spilka, B. (2009). The psychology of religion: An empirical approach (4.

Aufl.). New York: Guilford.

Hood, R.W. Jr. &Williamson, W.P. (2008). Them that believe: The power andmeaning of the Christian

serpent handling tradition. Berkeley, CA: University of California Press.

Kollmar-Paulenz, K. (2012). Außereuropäische Religionsbegriffe. In M. Stausberg (Hrsg.), Religi-

onswissenschaft (S. 81–94). Berlin et al.: deGruyter.

Lee, L. (2015). Recognizing the non-religious: Reimagining the secular. Oxford: Oxford University

Press.

Luckmann, Th. (1991). Die unsichtbare Religion. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (2000). Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Matthes, J. (1992). Auf der Suche nach dem »Religiösen«. Sociologica Internationalis, 30(2),

129–142.

Michaelis, A. (Hrsg.). (1997). Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis

Mircea Eliade. München: Beck.

Paloutzian, R. F. & Park, C. (Hrsg.). (2013). Handbook of the psychology of religion and spirituality (2.

Aufl.). New York: Guilford Press.

Popp-Baier, U. (1998). Das Heilige im Profanen: Religiöse Orientierungen im Alltag. Amsterdam: Ro-

dopi.

Popp-Baier, U. (2009). Perspektiven der empirischen Religionsforschung. Psychologie & Gesell-

schaftskritik, 33(1/2), 9–45.

Popp-Baier, U. (2015). »Ich sehe den Rücken nun als einen Segen an« – Krankheit, Religion und

Heilung in lebensgeschichtlichen Erzählungen: Eine religionspsychologische Analyse. In

G. Klinkhammer & E. Tolksdorf (Hrsg.), Somatisierung des Religiösen: Empirische Studien zum

rezenten religiösen Heilungs- und Therapiemarkt (S. 161–197). Bremen: Universität Bremen.

Riesebrodt, M. (2007). Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religion. München: Beck.

Smith, J. Z. (1982). Imagining religion: From Babylon to Jonestown. Chicago: University of Chicago

Press.

Stausberg, M. (2012). Religionswissenschaft: Profil eines Universitätsfachs im deutschsprachigen

Raum. In M. Stausberg (Hrsg.), Religionswissenschaft (S. 1–30). Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (2016). Religiöser Glaube und säkulare Lebensformen im Dialog. Personale Identität und

Kontingenz in pluralistischen Gesellschaften. Gießen: Psychosozial.

Stuckrad, K. von (2013). Secular religion: A discourse-historical approach to religion in contem-

porary western Europe. Journal of Contemporary Religion, 28(1), 1–14.

Taves, A. (2009). Religious experience reconsidered: A building-block approach to the study of religion

and other special things. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Zinser, H. (2010). Grundfragen der Religionswissenschaft. Paderborn: Schöningh.

Religion

346

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
https://doi.org/10.30820/9783837974522
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653
http://hdl.handle.net/11245/1.461653


Resonanz

Hartmut Rosa

Resonanz ist ein erst in jüngsterZeit als sozialtheoretisches undkulturpsychologi-
schesKonzept etablierterBegriff, der einen spezifischenModusderWeltbeziehung,
das heißt eine spezifische Art undWeise des In-Beziehung-Tretens zwischen Sub-
jekt undWelt zu bezeichnen sucht (vgl. Rosa, 2016a). Er definiert eine bestimmte
Form des In-der-Welt-Seins (Martin Heidegger) beziehungsweise des Zur-Welt-
Seins (Maurice Merleau-Ponty) und lässt sich in einer ersten Annäherung alsGe-
genbegriff zu Entfremdung einerseits und als Erweiterungsbegriff zu Anerkennung
andererseits verstehen. Mit »Welt« ist dabei also erstens die soziale Welt der
Intersubjektivität, zweitens die objektiveWelt der Dinge, einschließlich der »Na-
tur«, drittens die subjektive Welt des eigenen Körpers und seiner emotionalen
Zustände sowie viertens dieWelt als umfassende Totalität gemeint.

Allerdings reproduziert das Resonanzkonzept keinen cartesianischenDualis-
mus, sondern folgt den Annahmen einer relationalen Ontologie. Das bedeutet,
dass Subjekt und Welt erst in der und durch die Beziehung (als dynamischem
Prozess) entstehen und geformt werden. Die Form und Qualität der Bezogen-
heit oder des Bezogenseins gehen mithin dem Bezogenen voraus – oder sind
zumindest als gleichursprünglich mit ihm zu verstehen. Das ist aus der Logik
der psychischen und sozialen Entwicklung, wie sie etwa schon George Herbert
Mead im Wechselspiel zwischen Mutter und Kind gezeichnet hat, leicht nach-
vollziehbar: Menschen werden durch Resonanzbeziehungen mit ihrer Umwelt
zu Subjekten, und das, was ihnen alsWelt begegnen kann, formt sich ebenfalls in
und durch Resonanzerfahrungen (Mead, 1968).

DerModusderResonanzkontrastiert dann einerseitsmit einerWeltbeziehung
der Indifferenz, bei der dieWelt dem Subjekt gleichgültig gegenübersteht, und an-
dererseits mit einer repulsivenWeltbeziehung, bei der sichWelt und Subjekt sogar
feindlich gegenüberstehen. Die beiden letztgenanntenModi derWeltbeziehung,
insbesondere aber das indifferenteWeltverhältnis, werden alsEntfremdungwahr-
genommen, das heißt als eine Form der Welterfahrung, bei der das Subjekt den
eigenen Körper, die eigenen Gefühle, die dingliche und natürliche Umwelt oder

347

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


aber die sozialen Interaktionskontexte als äußerlich, unverbunden und»stumm«
erfährt. ImGegensatz zu traditionellen Entfremdungstheorien, welche etwa»die
menschliche Natur« oder »Autonomie« zumMaßstab nicht-entfremdeter Ver-
hältnisse machen, setzt die Resonanztheorie daher Resonanz als Gegenkonzept
zur Entfremdung: Ein Selbst-, Ding- oder Sozialverhältnis kann dann als nicht-
entfremdet gelten, wenn es die Ausbildung von konstitutiven Resonanzachsen
ermöglicht. Diese Neubestimmung erlaubt es, sowohl die jeweilige »Welt« als
auch die Subjekte und die jeweiligen Beziehungen zwischen ihnen als kulturell
und historisch veränderbar zu konzeptualisieren.

Wasmacht Resonanzbeziehungen aus?

WennEntfremdungals eineBeziehungder (inneren)Beziehungslosigkeit verstan-
den werden kann, dann bezeichnet Resonanz eine Form gelingender Beziehung,
die durch vier Kernmerkmale definiert ist.
1) Das Moment der Affizierung: Resonanz ereignet sich dort, wo Menschen

von etwas erreicht, berührt oder bewegt werden. Dem lateinischen Ur-
sprung des Wortes (afficere bzw. ad-facere) nach bedeutet affiziert werden,
etwas wirdmir angetan, etwas berührtmich.Affizierungmeint also die Fähig-
keit und Erfahrung eines »Berührtwerdens« durch ein Anderes, ohne durch
dieses Andere dominiert oder fremdbestimmt zu werden. Resonanzerfahrun-
gen haben dabei stets eine leibliche Basis, insofern sie mit einer physischen
Reaktion verbunden sind, in starken Fällen etwa mit einer Gänsehaut.

2) DasMoment der Selbstwirksamkeit (Emotion): Für eineResonanzbeziehung
genügt es jedoch nicht, von etwas berührt zu sein. Resonanz impliziert als
zweites Element, dass auf die Affizierung eine Antwort erfolgt. Der oder
die Berührte antwortet mit einer Emotion. Auch hier ist der Rückgriff
auf den lateinischen Wortursprung aufschlussreich: Emotion stammt von
emovere, was so viel bedeutet wie nach außen bewegen, antworten, entgegen
gehen. Dies kann sowohl ein gedankliches als auch ein leibliches Entgegen-
gehen sein. Resonanz impliziert also als zweitesMoment, dass das berührte
Subjekt sich als selbstwirksam erfährt nicht im Sinne einer Kontrolle oder
Dominanz über das Berührende, sondern im Sinne eines wechselseitigen
Erreichens und Verbundenseins; im Sinne eines Antwortverhältnisses.

3) Das Moment der Transformation: Eine dritte zentrale Eigenschaft von Re-
sonanzbeziehungen ist ihr transformativer Effekt auf die Beteiligten. Wer
in Resonanz mit einem Anderen gerät, bleibt dabei nicht der- oder diesel-

Resonanz

348

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


be. In biografisch-narrativen Interviews mit Menschen unterschiedlichster
sozialer Schichten oderAltersgruppen zeigt sich, dass Subjekte ihre Lebens-
geschichte fast immer anhand von bestimmtenUmschlagpunkten oder von
prägenden Begegnungen erzählen, die sich als fundamentale Resonanzer-
fahrungen verstehen lassen. Fürmoderne Subjekte scheint das eigene Leben
gar nicht anders konzeptualisierbar. Allerdings entfalten keineswegs nur
die großen, identitätsverändernden Resonanzerfahrungen eine transforma-
tive Kraft, sondern auch die kleinen, alltäglichen. Das Wechselspiel von
Affizierung und Selbstwirksamkeit verändert die beteiligten Entitäten. Just
in diesem transformativem Moment liegt die Erfahrung von Lebendigkeit
(vgl. Latour, 2009; Rosa, 2016b; s. a. Weber, 2014); es ist ein notwendi-
ges Merkmal einer jeden Resonanzerfahrung. Deshalb lässt sich Resonanz
auch als ein Prozess der Anverwandlung von Welt verstehen, der strikt zu
unterscheiden ist von Akten der Aneignung. Aneignung meint die einseiti-
ge, nostrifizierende»Einverleibung«, die auf Beherrschung, Kontrolle und
Verfügbarkeit der Objektseite zielt. Auf diese Weise lassen sich etwa ma-
terielle Reichtümer oder auch technische Kompetenzen »berührungslos«
aneignen. Anverwandlung dagegen verändert das erfahrende Subjekt wie
die begegnende Welt im Sinne einer Selbst-Transformation (in ein sich er-
öffnendes Gemeinsames hin).

4) Das Moment der Unverfügbarkeit: Resonanzbeziehungen sind durch zwei
konstitutive Unverfügbarkeiten gekennzeichnet. Zum einen lässt sich Re-
sonanz nicht erzwingen (und ebenso wenig absolut ausschließen), weshalb
sie in ihrem Auftreten, ihrer Intensität und ihrer Dauer nicht vorhersagbar
und kontrollierbar ist. Resonanz lässt sich nicht instrumentell herstellen,
und so, wie der angestrengte Versuch einzuschlafen den Schlaf eher verhin-
dert als begünstigt, scheinen Anstrengung und Erwartung die Etablierung
einer Resonanzbeziehung tendenziell zu erschweren. Zum Zweiten aber
lässt sich niemals vorhersagen, was dasErgebnis eines Resonanzprozesses und
der damit verbundenen Transformation sein wird. Eine Resonanzbeziehung
ist grundsätzlich ergebnisoffen. Resonanzfähigkeit erfordert daher die Be-
reitschaft, sich auf Prozesse einzulassen, bei denen wir weder wissen, wie
lange sie dauern, noch was dabei herauskommt.

Wenngleich sich Resonanzbeziehungen gemäß dieses vierten Kernmomentes
nicht einfach willentlich und instrumentell herstellen lassen, lassen sich doch in-
stitutionelle, kontextuelle und dispositionale Bedingungen angeben, unter denen
Resonanz wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher wird. Das bedeutet, dass

Resonanz

349

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Resonanz in der Regel eines entgegenkommenden Resonanzraumes bedarf, der
aus physischen, psychischen, räumlich-materiellen, zeitlichen und sozialen Fak-
toren besteht. Die Bereitschaft und Fähigkeit, sich berühren zu lassen, erfordert
ein Mindestmaß an Vertrauen, Offenheit, Angstfreiheit und korrespondierender
Selbstwirksamkeitserwartung. Subjekte müssen offen genug sein, um sich berüh-
ren zu lassen (Affizierung), aber auch hinreichend gefestigt oder geschlossen,
um mit eigener Stimme zu antworten (Selbstwirksamkeit). Zeitknappheit, Kon-
kurrenzdruck, Angst, Stress oder traumatische Vorerfahrungen dagegen sind mit
dispositionalen Haltungen der Schließung verbunden.

Resonanz, Konsonanz und Dissonanz

Zu berücksichtigen ist allerdings, dass Resonanz nichtHarmonie oderKonsonanz
meint, und dass Dissonanz deshalb keineswegs im Gegensatz zu ihr steht. Tat-
sächlich schließt das Konzept der Resonanz reine Konsonanz schon begrifflich
aus: Resonanz (als Zurück-Tönen) bezeichnet das In-Beziehung-Treten zweier
Entitäten, die mit je eigener Frequenz schwingen, oder die, bildlich gesprochen,
mit je eigener Stimme sprechen. Für das Subjekt bedeutet dies, einem genuin An-
deren als Anderem zu begegnen. Der völlige Einklang aber macht es unmöglich,
eine andere Stimme zu hören – was zur Folge hat, dass auch die eigene Stimme
nicht mehr als solche identifiziert werden kann. Es findet dabei weder eine Be-
rührung noch eine selbstwirksame Antwort und erst recht keine Transformation
statt. Diese ereignen sich allerdings auch in einer Beziehung der radikalen Dis-
sonanz nicht: Wo sich das begegnende Andere ausschließlich widersetzt und auf
keine Weise erreichen lässt, fehlt jede Resonanz. Resonanz bezeichnet damit ein
Geschehen, welches sich zwischen den Polen radikalerDissonanz und reiner Kon-
sonanz ereignet; es setztDifferenz notwendig und unaufhebbar voraus, impliziert
aber die Möglichkeit »anverwandelnder« Transformation.

Resonanzverhältnisse im Kulturvergleich

Für die empirische und kulturvergleichende Analyse von Resonanzverhältnissen
ist es angezeigt, zwischen Resonanzerfahrungen, Resonanzachsen und Resonanz-
sphären zu unterscheiden. Kulturelle Lebensformen zeichnen sich dadurch aus,
dass sie zu bestimmtenWeltausschnittenResonanzbeziehungen entwickeln, wäh-
rend sie zu anderen ein instrumentelles, ein indifferentes oder sogar ein repulsives

Resonanz

350

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Verhältnis haben. Als solcheWeltausschnitte können andereMenschen, Artefak-
te und Naturdinge, aber auch wahrgenommene Ganzheiten wie die Natur, der
Kosmos, die Geschichte, Gott oder auch das Leben und nicht zuletzt der eigene
Körper oder die eigenen Gefühlsäußerungen in Erscheinung treten. Zumindest
für moderne Gesellschaften westlichen Typs lassen sich auf diese Weise drei Di-
mensionen der Resonanzbeziehung unterscheiden, nämlich eine horizontale oder
soziale Dimension, welche die Beziehungen zu anderen Menschen, also etwa
Freundschaften oder Intimbeziehungen, aber auch politische Beziehungen um-
fasst; eine diagonale oder materiale Dimension der Beziehungen zur Dingwelt,
und schließlich die Dimension der Beziehung zur Welt, zum Dasein oder zum
Leben als Ganzem, also zurWelt als einer umfassenden oder umgreifenden Tota-
lität, die als vertikale Dimension bezeichnet werden kann, weil das empfundene
Gegenüber als über das Individuum hinausgehend erfahren wird. In vertikalen
Resonanzerfahrungen erhält gewissermaßen dieWelt selbst eine Stimme.

Jede Gesellschaft ist dann als eine soziokulturelle Formation dadurch be-
stimmt, dass sie die Weltbeziehungen der Subjekte in allen diesen Dimensio-
nen formt und vorstrukturiert und dabei spezifische kulturelle Resonanzsphären
schafft, in denen dieGesellschaftsmitglieder ihremehr oderminder individuellen
Resonanzachsen entdecken und ausbauen können.Resonanzsphären stellen in die-
sem Sinne kollektive Erfahrungsbezirke dar, innerhalb derer insbesondere durch
rituelle Praktiken spezifische Weltausschnitte – Orte, Zeiten, Dinge (z.B. Altäre
oder Reliquien oder Fußballtrikots), Personen (z.B. Hohepriester oder Stars) und
Handlungen – als resonanz- beziehungsweise antwortfähig etabliert, »aufgela-
den« und erfahren werden.

In der modernen westlichen Kultur kann so beispielsweise der Besuch von
Opern oder von Rockfestivals für viele Menschen eine solche Achse konstituie-
ren, andere Menschen suchen und finden Resonanz beim Bergwandern oder im
Gemüsegarten, wieder andere im Gottesdienst oder auf dem Kirchentag, denn
Kunst, Natur und Religion bilden charakteristische (vertikale) Resonanzsphären
der Moderne (Rosa, 2016a, S. 435–515). In diesen Sphären bilden sich indivi-
duell verschiedene Resonanzachsen als relativ zeitstabile Beziehungen zwischen
einem Subjekt und einem bestimmtenWeltausschnitt. So mögen zweiMenschen
über starke musikalische Resonanzachsen verfügen, aber während der eine sie
insbesondere zur Zwölftonmusik Schönbergs etabliert, findet sie der andere im
Bereich desHeavyMetal– für die Resonanzachsen des jeweils anderen bleiben sie
dabei beide »taub«. Dennoch ist die Ausbildung dieser Achsen deshalb möglich
und wahrscheinlich, weil Kunst und Musik per se zu spezifischen Resonanzsphä-
ren der Moderne geworden sind. In Narrationen, Institutionen und Ritualen

Resonanz

351

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


werden spezifische Resonanzsensibilitäten imFeld ästhetischer Praktiken undEr-
fahrungen erzeugt.

Es sind mithin je spezifische Rituale und Praktiken, in denen Resonanzsensi-
bilität erzeugt und bei den partizipierenden Individuen dispositionale Resonanz-
bereitschaft hervorgerufen wird, und es sind solche Rituale, die Resonanzachsen
zu stiften und zu etablieren vermögen. Die in rituellen Praktiken aufgeladenen
oder resonant werdenden Weltausschnitte umfassen dabei, je nach kulturellem
Kontext, natürlich auch transzendente Entitätenwie Ahnen, Geister, Götter oder
»die Geschichte« selbst. Auf dem Amselfeld beispielsweise wird für viele Ser-
ben Geschichte lebendig und bedeutsam, kurz: sie wird resonant, indem eine für
die Gegenwart bedeutsame Verbindung zur Vergangenheit erfahrbar wird. Sol-
che Verbindungen können in ihrer Qualität durchaus weit variieren: Für einen
deutschen Besucher führt möglicherweise die Rampe von Auschwitz-Birkenau
zu einer mächtigen Erfahrung der Selbsttranszendenz, in der Geschichte Präsenz
gewinnt und in der Idee einesNie wieder! transformativen Verpflichtungscharak-
ter erlangt. In jedem Falle involvieren Resonanzerfahrungen solcher Art starke
Wertungen im Sinne Charles Taylors (1988), das heißt, sie basieren auf der Über-
zeugung oder besser: auf der Erfahrung, dass uns etwas begegnet, das per se,
unabhängig von unseren je gegebenen Neigungen und Wünschen, wichtig ist,
Bedeutung hat und uns zu verpflichten vermag.Charakteristisch für solche Erfah-
rungen ist es, dass sie gleichsam pulsierende Verbindungen (»Resonanzachsen«)
zwischen innen und außen, aber auch zwischen Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft zu stiften vermögen.

Daraus ergibt sich unmittelbare Relevanz für historisch-kulturvergleichende
Untersuchungen. Die Analyse von Resonanzbeziehungen erlaubt es, weit über
die Ebene vonWeltbildern hinauszugehen und auf eineWeise in denBereich kon-
kreter Praktiken vorzudringen, welche die Leiblichkeit von Erfahrungen und die
Bedeutung vonmaterialenObjekten undArtefakten gegenüber der Ebene kogni-
tiver und propositionaler Deutungen zu emanzipieren vermag. Damit lassen sich
rituelle und kultische Praktiken auch nicht-westlicher Kulturräume neu untersu-
chen, indem die je spezifisch erzeugten Resonanzsensibilitäten und die durch sie
etablierten Resonanzachsen in den Blick genommen werden. Dabei zeigt sich,
dass die Resonanzsphären derModerne sich durchaus nicht ohneWeiteres auf das
frühantikeGriechenland oder auf zeitgenössische Lebensformen in Ecuador oder
Indien übertragen lassen. Welche Sphären und Achsen jeweils konstituiert wer-
den, und welche Konfigurationen sich zwischen ihnen ergeben, muss zu einem
zentralen Gegenstand der Untersuchung werden. Mehr noch: Rituelle Praktiken
lassen sich nicht nur daraufhin untersuchen, zu welchen Weltausschnitten sie

Resonanz

352

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Resonanzbeziehungen etablieren. Denn unweigerlich konstituieren sie dabei zu-
gleich andere Ausschnitte, denen gegenüber eine Haltung der Indifferenz oder
der Repulsion erzeugt wird.Weil Resonanz nur möglich ist vor demHintergrund
nicht-anverwandelbarer, fremd oder gar feindlich bleibender Weltausschnitte,
werden in solchen Praktiken kulturelleWeltverhältnisse in ihrer Gesamtheit kon-
figuriert: Indem bestimmten, »aufgeladenen« Orten, Dingen, Menschen oder
transzendenten Entitäten gegenüber dispositionale Resonanz eingeübt und ha-
bituell verankert wird, wird in Bezug auf andere Orte, Dinge oder Menschen
habituelle Indifferenz (oder Repulsion) erzeugt. Die kulturvergleichende Ana-
lyse von Weltbeziehungen und Resonanzsensibilitäten erscheint damit als eine
reizvolle Aufgabe, die ein weites Feld von Herausforderungen für die künftige
Forschung eröffnet.

Literatur

Latour, B. (2009). Will non-humans be saved? An argument in ecotheology. Journal of the Royal

Anthropological Institute (N. S.), 15, 459–475.

Mead, G.H. (1968). Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rosa, H. (2016a). Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, H. (2016b). Einem Ruf antworten. Bruno Latours andere Soziologie der Weltbeziehung.

Soziologische Revue, 39(4), 552–560.

Taylor, C. (1988). Was ist menschliches Handeln? In ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitli-

chen Individualismus (S. 9–51). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Weber, A. (2014). Lebendigkeit. Eine erotische Ökologie. München: Kösel.

Resonanz

353

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Sprache

Hans Julius Schneider

Der kulturpsychologische Zugang zur Sprache
aus philosophischer Sicht

Der Ausdruck Sprache wird hier im Sinne von natürliche Sprache verstanden.
Weder wird er in einem metaphorisch erweiterten Sinne für alle semiotischen
Systeme verwendet (wie z.B. in Sprachen der Kunst, des Körpers etc.) noch wird
er verengt, zum Beispiel auf ein vorsprachliches Signalsystem oder auf diejenigen
Aspekte der natürlichen Sprachen, die sich mithilfe eines Logikkalküls darstellen
lassen. Dieser zweite Typus einer (oft als Idealisierung missverstandenen) Ein-
schränkung hatte weite Teile der Analytischen Philosophie geleitet, obwohl ihr
geistiger Ahne Frege (1964, S. XI) wichtige Unterschiede zwischen natürlichen
Sprachen und seiner Begriffsschrift deutlich benannt hatte.

Was es heißt, die Sprache kulturpsychologisch zu betrachten, lässt sich in ei-
nem ersten Schritt durch die Abgrenzung von einem anderen auf die Psychologie
bezogenenZugriff bestimmen:Auch der über Jahrzehnte fächerübergreifend ein-
flussreiche Ansatz des Sprachwissenschaftlers Chomsky wurde von diesem als der
Psychologie zugehörig verstanden, speziell als der Versuch einer anti-behavioris-
tischen Wiedereinführung des Mentalen in die Wissenschaften vom Menschen
(Chomsky, 1959, 1965, S. V, 4, 193). Seine leitende Idee bestand darin, die in Fre-
ges Arbeiten sichtbar gewordene Tatsache, dass sich Teilgebiete der Mathematik
durch einen Kalkül erfassen lassen, der Ausdrücke mathematischer Wahrheiten
als wohlgeformte Formeln effektiv erzeugen kann, auf das Gebiet der wohlge-
formten Sätze natürlicher Sprachen zu übertragen. Der Sprachwissenschaftler
habe demgemäß die Aufgabe, die Regeln eines solchen Sprach-Kalküls zu formu-
lieren.

Den Schritt in die Psychologie macht Chomsky mit seiner These, bei diesen
Regeln handle es sich umpsychischeRealitäten, die imGeiste der Sprecher_innen
und Hörer_innen, wenn auch in überwiegend nicht-bewusster Form, vorhanden
seien. Ohne sie als gegeben zu unterstellen, lasse sich die menschliche Fähigkeit,

355

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


unbegrenzt viele Sätze zu bilden, nicht erklären. Das vom Linguisten heraus-
zuarbeitende Regelsystem lässt sich unter Chomskys Voraussetzungen als die
abstrakte Darstellung einer angeborenen kognitiven Kompetenz deuten, die letzt-
lich biologisch verankert sein muss (Chomsky, 1982, S. 34). Kulturelle Aspekte
gehören dann in das Gebiet der Performanz, das heißt in den Bereich der kon-
kreten, kulturell situierten linguistischen Handlungen einzelner Sprecher_innen
undHörer_innen. Die Performanz, als eine Art Verunreinigung der Kompetenz,
kann im Rahmen von Chomskys Forschungsprogramm aber erst thematisiert
werden, wenn die Kompetenz korrekt erfasst ist.

Für einen dazu alternativen, kulturpsychologischen Zugang zur Sprache hat
vor allem Wittgenstein (1953) in seiner Spätphilosophie entscheidende Grund-
lagen gelegt. Von ihm beeinflusste Ansätze bezweifeln die Triftigkeit der Paralle-
lisierung von wohlgeformten mathematischen Formeln und wohlgeformten Sätzen
einer natürlichen Sprache, weil es im Bereich natürlich-sprachlicher Sätze kei-
ne strenge Grenze zwischenWohlgeformtheit und Nicht-Wohlgeformtheit gibt,
was vor allem an derMöglichkeit metaphorischen Redens liegt (Schneider, 1992,
2014). Die isolierte Betrachtung eines formal-syntaktischen Kompetenzbereichs
als Ermöglichungsinstanz der breiteren Sprachfähigkeit erscheint dann aber nicht
mehr vorrangig. Stattdessen wird die Sprachfähigkeit nun (an die Tradition
von W. von Humboldt, Peirce u. a. anknüpfend) als eine vielfältig verankerte
Handlungskompetenz angesehen, die sich von Anfang an auf weite Teile des
Nichtsprachlichen stützt. Damit wird auch ein sehr viel breiterer Begriff des
Geistigen zugrunde gelegt als bei Chomsky. Die Wiedereinführung des Menta-
len in die Psychologie, die auch aus kulturpsychologischer Sicht als ein Desiderat
der damaligen Zeit anzusehen ist, geschieht bei dem neueren Ansatz also nicht
von Seiten des den Naturwissenschaften nahestehenden Pols der Kognition (der
letztlich auf Prozesse imGehirn abzielt), sondern vom entgegengesetzten Pol her,
dem des sozialen Handelns. Die beiden Ansätze sollten sich idealerweise ergän-
zen, nicht sich ausschließen.

Ersichtlich muss ein solches Verständnis der Sprache als eines Handlungs-
systems ihre Bedeutungsseite von Anfang an mitführen, es kann sich nicht auf
die Syntax beschränken. Dies führt bei Wittgenstein dazu, dass eines seiner zen-
tralen philosophischen Anliegen die Bestimmung des Begriffs der sprachlichen
Bedeutung ist. Von dort aus wendet er sich auch Begriffen für andere sogenannte
mentale Gegenstände zu, wie zumBeispiel etwas meinen oder etwas beabsichtigen,
aber auchWörtern für Empfindungen wie Schmerz. So gelangt er dazu, eine eige-
ne »Philosophie der Psychologie« (Schulte, 1987) zu entwickeln, die sich schon
bei ihm selbst zu einer Philosophie der kulturellen Gegenstände ausweitet, die

Sprache

356

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


auch das Problem der interkulturellen Verständigung imBlick hat (Wittgenstein,
1977, 1989; cf. Schneider, 2017).

Ergänzend zur oben formulierten negativen Bestimmung eines kulturpsycho-
logischen Zugangs zur Sprache können wir eine positive Charakterisierung nun
so formulieren: Eine kulturpsychologische Sicht auf die Sprache sieht diese als
vielfältig vernetztes Handlungssystem an und ermöglicht auf dieser Basis die
Erarbeitung vonVorschlägen zur Bestimmung zentraler psychologischer und kul-
turbezogener Begriffe. Aus diesem Grunde ist sie für das gesamte Projekt einer
Kulturpsychologie von grundlegender Bedeutung.

Ein umfassendes Bild von dermenschlichen Sprachfähigkeit

Die Geschichte der in vielen Fächern erfolgendenHerausbildung der handlungs-
orientierten Sprachauffassung durch klassische Autoren wie Humboldt, Peirce,
Cassirer, Bühler, aber auch (in jüngerer Zeit) Austin (1972), Bruner (1990)
und Tomasello (2003) kann hier nicht nachgezeichnet werden. Stattdessen soll
ein Hinweis auf die sprachphilosophischen Arbeiten des schon früh als Beha-
viorismus-Kritiker und Theoretiker der Geisteswissenschaften hervorgetretenen
Charles Taylor (1964, 1985, 2016) dazu dienen, zwei Grundzüge einer für die
Kulturpsychologie angemessenen Sicht auf die Sprache aufzuzeigen.

Negativ gesprochen ist erstens die traditionelle Vorstellung in Frage zu stellen,
dass die Hauptleistung der Sprache, aus der sich alle anderen Leistungen ergäben,
die derDarstellung sei. Dies gilt insbesondere auch für die Rede von denmentalen
Entitäten. Vereinfachend lässt sich sagen, die Funktion der Darstellung werde in
der vonTaylor kritisierten Tradition nach demModell des Sehens gedacht gemäß
dem folgenden Gedankengang: Durch natürliche biologische Prozesse entstehen
im Auge Abbilder der gesehenen Dinge, die durch Wiederholung und Erinnern
zu geistigen Repräsentanten verallgemeinert werden. Wie beim Codieren einer
sprachlichen Nachricht zum Beispiel in Morsezeichen können diesen inneren
Repräsentationen der äußeren Dinge in einem zweiten Schritt Lautzeichen zu-
geordnet werden, von denen sich dann sagen lässt, auch sie stellten über den
genannten mentalen Umweg die gesehenen Dinge dar. Entsprechende Prozesse
seien für Gegenstände zu unterstellen, von denen wir nicht durch Sinnesorgane
Kenntnis erhalten, sondern durch unsere eigene Denktätigkeit, zum Beispiel für
die Zahlen. Verfügt man über Repräsentationen für sie, kann man sich über sie
verständigen und zum Beispiel Theorien über sie entwickeln. Die darzustellen-
den Gegenstände gelten in dieser Sicht als vorhanden.

Sprache

357

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Taylor, der sich hier überwiegend auf Hamann, Herder, Humboldt und
Wittgenstein stützt, wendet sich gegen diese Vorstellung und hebt dagegen die
konstitutive Seite der Sprache hervor.Was hier gemeint ist, lässt sich am einfachs-
ten anWittgensteins in einemGesprächmitWaismann (1984, S. 105) geäußerter
Bemerkung zu Freges Behandlung der Zahlwörter erläutern: Statt diese als dem
Erkenntnisvermögen vorgegebene Gegenstände zu betrachten, die mit demAuge
des Geistes erfasst und dann benannt werden (Priorität der Kognition), wird bei
Wittgenstein die soziale Handlung des Zählens zum Ausgangspunkt genommen,
in der die Zahlwörter zunächst gar nichts repräsentieren, sondern eine festge-
legte Rolle in einem vom Menschen geschaffenen Zusammenhang spielen. Die
Kenntnis der Bedeutung dieser Zeichen ist die Kenntnis dieser Rolle. Sie wird
durch Teilnahme anHandlungen (»Sprachspielen«;Wittgenstein, 1953, §6) er-
worben, nicht als Antwort auf die Frage, was diese Zeichen darstellen würden.
Wittgenstein verallgemeinert diese Sicht, indem er die Frage nach demGebrauch
als relevant für die Bestimmung der Bedeutungen sprachlicher Ausdrücke aller
Kategorien betrachtet. Eine Aussage wie Ziffern stehen für Zahlen, in der die
Zahlen als die benannten Gegenstände erscheinen, hält er für eine oberflächen-
grammatische »Assimilation des Ausdrucks« (Wittgenstein, 1953, §14) und
bemerkt dazu: »Aber dadurch, dass man so die Beschreibungen des Gebrauchs
der Wörter einander anähnelt, kann doch dieser Gebrauch nicht ähnlicher wer-
den!« (§10). Die damit aufgeworfene Frage ist auch für mentale Entitäten zu
stellen.

Der zweite Hauptpunkt, den Taylor gegen die von ihm kritisierten Sprach-
theorien ins Feld führt, besteht in seinen Hinweisen auf eine Reihe von Aus-
lassungen. Von diesen seien zwei genannt, die für die Kulturpsychologie und
allgemein für die Geisteswissenschaften von großem Belang sind. Die erste die-
ser Lücken sieht Taylor in einer Vernachlässigung der Rolle der Sprache für die
Artikulation neuer Inhalte über eine Darstellung des Vorhandenen hinaus. Hier
ist zum Beispiel an neue Formen gesellschaftlicher Organisation zu denken, aber
auch an solche kulturellen Gegenstände, deren Identität von der Sprache ab-
hängt. Zweitens (und damit zusammenhängend) vernachlässigen die kritisierten
Sprachauffassungen die Tatsache, dass zentrale menschliche Anliegen wesentlich
erst durch Sprache realisierbar werden oder durch sie sogar allererst entstehen
können. So weiß der Mensch zum Beispiel, dass er sterben wird und er tut gut
daran, sich auf diese Realität einzustellen. Sie aber als einen besonderen Gegen-
stand, zum Beispiel alsConditio humana ins Auge zu fassen und (etwa mit Bezug
auf die Religionen) Typen des mehr oder minder gelingenden Umgangs mit ihr
zu unterscheiden, ist ohne eine Sprache kaummöglich.

Sprache

358

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Aktuelle Desiderate

Die genannte Kritik Taylors an der einseitig kalkül-orientierten Sprachauffassung
der Analytischen Philosophie führte dazu, dass er sich der Frage nach einem an-
gemessenen Verständnis der semantischen Komplexität von Sätzen (wie ergibt
sich die Bedeutung eines Satzes aus den Bedeutungen seiner Teile und ihrem Ver-
hältnis zueinander?) lange nicht ausdrücklich zuwandte, wodurch seine Arbeit
in Gefahr geriet, von analytisch orientierten Sprachphilosoph_innen, von Logi-
ker_innen und formalen Linguist_innen als irrelevant angesehen zu werden, weil
eine natürliche Sprache ohne semantische Komplexität undenkbar ist. Aus der
Sicht einer philosophischen Bedeutungstheorie ist eine Schließung dieser Lücke
daher dringend notwendig. Ein an Wittgenstein orientierter Ansatz dazu, auf
den sich Taylor (2017 [2016], S. 333ff.) zustimmend bezieht, liegt vor in Schnei-
der (1992, 2014; vgl. Schneider, in Vorbereitung). Aber es wäre zu hoffen, dass
hier auch die Sprachpsychologie einen Beitrag leisten würde: Wie ist, aus heuti-
ger psychologischer Sicht, die Bedeutungseinheit des Satzes und ihr Verhältnis zu
denWortbedeutungen zu verstehen? Ein weiteres Desiderat aus philosophischer
Sicht wäre eine Stellungnahme speziell der Kulturpsychologie zu Wittgensteins
oben genannter Philosophie der Psychologie: Was ist der Status mentaler Enti-
täten; handelt es sich hier um Verdinglichungen, sind sie legitim, wie Salvatore
(2012, S. 247) in Anlehnung an Wittgenstein (m.E. mit Recht) zu zeigen ver-
sucht? Philosophisch gefragt: Welche ontologischen Verpflichtungen übernimmt
man durch die Benutzung jeweils einer bestimmten psychologischen Terminolo-
gie? (Schneider, 2016).

Literatur

Austin, J. L. (1972). Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words). Stuttgart: Reclam.

Bruner, J. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Chomsky, N. (1959). Review of Verbal behavior by B. F. Skinner. Language, 35, 26–58.

Chomsky, N. (1965). Aspects of the theory of syntax. Cambridge, MA: The MIT Press.

Chomsky, N. (1982). Noam Chomsky on the generative enterprise. A discussion with Riny Huybregts

and Henk van Riemsdijk. Dordrecht: Foris Publications.

Frege, G. (1964). Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formelsprache des rei-

nen Denkens. In I. Angelelli (Hrsg.), G. Frege: Begriffsschrift und andere Aufsätze (2. Aufl.)

(S. VII–99). Hildesheim: Olms.

Salvatore, S. (2012). Social life of the sign: Sense-making in society. In J. Valsiner (Hrsg.), The Ox-

ford handbook of culture and psychology (S. 241–254). Oxford: Oxford University Press.

Sprache

359

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Schneider, H. J. (1992). Phantasie und Kalkül. Über die Polarität von Handlung und Struktur in der

Sprache. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Schneider, H. J. (2014). Wittgenstein’s later theory of meaning: Imagination and calculation. Chi-

chester: Wiley-Blackwell (überarbeitete Teilübersetzung von Schneider, 1992.)

Schneider, H. J. (2016). Sprachliche Kreativität und ontologische Verpflichtungen. In J. Mittelstraß

(Hrsg.), Paul Lorenzen und die konstruktive Philosophie (S. 189–210). Münster: Mentis.

Schneider, H. J. (2017). Horizontverschmelzung, Inkommensurabilität und sprachliche Bilder.

Wittgenstein-Studien, 8, 211–238.

Schneider, H. J. (in Vorbereitung). Charles Taylor’s conception of language and the current de-

bate about a theory of meaning. In J. T. Levy, J. Maclure & D. Weinstock (Hrsg.), Interpreting

modernity. Essays on the work of Charles Taylor. Montreal: McGill-Queens University Press.

Schulte, J. (1987). Erlebnis und Ausdruck. Wittgensteins Philosophie der Psychologie. München: Phi-

losophia.

Taylor, C. (1964). The explanation of behaviour. London: Routledge & Kegan Paul.

Taylor, C. (1985). Theories of meaning. In C. Taylor, Philosophical Papers vol. I (S. 248–292). Cam-

bridge: Cambridge University Press.

Taylor, C. (2016). The language animal. The full shape of the human linguistic capacity. Cambridge,

MA: Harvard University Press.

Taylor, C. (2017). Das sprachbegabte Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermögens. Frank-

furt/M.: Suhrkamp (Übersetzung von Taylor, 2016).

Tomasello, M. (2003). Constructinga language. Ausage-based theory of languageacquisition. Cam-

bridge, MA: Harvard University Press.

Waismann, F. (1984). Wittgenstein und der Wiener Kreis. Frankfurt/M.: Suhrkamp (=Wittgenstein,

Werke, Band 3).

Wittgenstein, L. (1953). Philosophische Untersuchungen/Philosophical investigations. New York:

Macmillan.

Wittgenstein, L. (1977). Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nachlass (hrsg. von G.H.

von Wright). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Wittgenstein, L. (1989). Bemerkungen über Frazers Golden bough. In ders., Vortrag über Ethik

und andere kleine Schriften (S. 29–46) (hrsg. von J. Schulte). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sprache

360

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Subjekt

Norbert Ricken

Wie kaum ein anderer Begriff nimmt das »Subjekt« im aufklärerisch-modernen
Denken einen zentralen Platz ein und markiert seit dem Ende des 18. Jahrhun-
derts eine bis heute anhaltend wirksame menschliche Selbstbeschreibung, die in
spezifischen kulturellen Kontexten des westlichen Abendlandes entstanden und
ohne ihre vielfältige – auch religiöse – »Vorgeschichte« (Fetz et al., 1998) nicht
zu denken ist. Mit ihr wird die bis dahin übliche substantiale Bestimmung, was
der Mensch sei, in eine Frage nach demWer der Bestimmung überführt und da-
durch darauf abgestellt, zu wem Menschen sich selbst machen und als wer sie
sich verstehen. Der fast immer mit dieser auf Freiheit und Selbstbestimmung ab-
stellenden Selbstbeschreibung erhobene universale Anspruch ist aber nicht nur
interkulturell umstritten (vgl. Schirilla, 2006), sondern auch innerhalb der euro-
päischen Traditionen vielfach dekonstruiert worden.

Begriffs- und Bedeutungsgeschichte des Subjekts

Die begriffs- und bedeutungsgeschichtliche Karriere des »Subjekts« ist immer
wieder aus den unterschiedlichen Perspektiven und in aller Breite rekonstruiert
worden (vgl. exemplarisch Guttandin, 1980 und Kible et al., 1998 wie auch
kritisch Meyer-Drawe, 2004 und Butler, 2008 sowie insgesamt Zima, 2017).
Wortgeschichtlich vom lateinischen subiectum (von subicere, deutsch nach unten
legen beziehungsweise unter etwas werfen) abstammend und als Übersetzung des
griechischen ὑποκεíμενον (deutschTräger beziehungsweise das Zugrundeliegende)
gebräuchlich, taucht das »Subjekt« als deutscher Begriff wohl erst nach 1770
auf und bezeichnet dann sowohl Einheit und Selbigkeit als auch den Grund be-
ziehungsweise das Zugrundeliegende des »Ich« (vgl. Eberhardt, 1786, S. 23ff.).

Begriffsgeschichtlich wird damit ein enormer Bedeutungswandel deutlich:
Denn während ὑποκεíμενον beziehungsweise subiectum bis weit ins 18. Jahr-
hundert das Zugrundeliegende im Sinne von »Substanz« bezeichnete und den

361

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Menschendaher geradenicht als subiectum auslegenkonnte,wirdnunderMensch
selbst zum »Subjekt«. Durch frühneuzeitliche Überlegungen vorbereitet – zum
Beispiel bereits in Pico dellaMirandolas Bestimmung desMenschen als »Chamä-
leon« (vgl. Pico dellaMirandola, 1990 [1486]) und auch durchDescartes’ Über-
legungen zur res cogitans (vgl. Descartes, 1996 [1641]) –, lässt sich insbesondere
bei Kant dieser Begriffswandel nachverfolgen, wenn er zunächst ganz klassisch
(erkenntnis-)theoretisch das Selbst(Bewusstsein) zum »Subject des Denkens«
(Kant, 1983 [1782/1783], AA XXIX.2, S. 878) erhebt – pointiert formuliert:
»[I]ch denke als Subject« (ebd.) – und dann (moralisch-)praktisch mit »Frei-
heit« und »Zurechnungsfähigkeit« verbindet: »Person ist dasjenige Subjekt,
dessen Handlungen einer Zurechnung fähig sind« (Kant, 1907 [1797/1798],
AA VI, S. 223). Seitdem fungiert der Titel »Subjekt« – auch in seiner Fassung
als sukzessives »Subjektwerden« – als Inbegriff einer menschlichen Selbstaus-
legung, in der »der Mensch« – und zwar als Individuum – als das ebenso
(Sich-)Bestimmende wie daher auch Verantwortliche und insofern dann auch
(Sich-)Zugrundeliegende gedeutet wird.

Figuren des Subjekts

In der Sache verweist der Begriff des »Subjekts« zunächst auf die – seit Kant als
»kopernikanische Wende« eingewöhnte – Einsicht, dass alle Bezüge des Men-
schen auf anderes, seien es Dinge oder andere Lebewesen, »wesentlich dadurch
bestimmt sind, dass sie von einem ›Selbstbezug‹ begleitet sind« (Menke, 2010,
S. 734). Von dieser Grundbedeutung der Selbstbezüglichkeit ausgehendwird das
»Subjekt« dann sukzessivemit weiteren Bedeutungen –wie zumBeispiel »Frei-
heit«,»Selbsttätigkeit«und»Selbstbestimmung«–aufgeladenund schließlich
ebenso mit »Autonomie« wie auch »Selbigkeit« beziehungsweise »Identität«
in einen engen Zusammenhang gebracht; dabei meint aber »Autonomie« gera-
de nicht bloße Unabhängigkeit, wie dies häufig ausgegeben wird, sondern jene
Selbstverpflichtung zur Selbstgesetzgebung, »nicht anders zu wählen als so, daß
die Maximen seiner Wahl in demselben Wollen zugleich als allgemeines Gesetz
mit begriffen seien« (Kant, 1903 [1785], AA IV, S. 440). Pointiert skizziert
Kant in seiner als »Muthmaßungen« bezeichneten Reformulierung der bibli-
schen Schöpfungsgeschichte (vgl. Kant 1912 [1786], AA VIII, S. 107–123) den
systematischen Zusammenhang der verschiedenen Bedeutungsmomente und be-
schreibt ihn als menschlichen Entwicklungs- und Aufklärungsprozess ausgehend
von der Erfahrung der Differenz und Kontingenz (als Ausgang aus der Natur

Subjekt

362

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


und dem »Gängelwagen des Instinkts«; ebd., S. 111f.) über die Entdeckung
des »Vermögen[s], sich selbst eine Lebensweise [Lebensreise] auszuwählen«
(ebd., S. 112), und das damit verbundene »Kunststück« der »Weigerung«
(ebd., S. 113) bis hin zur – »wie wohl nur dunklen« – Einsicht, »er sei ei-
gentlich der Zweck der Natur, und nichts, was auf Erden lebt, könne hierin
einen Mitbewerber gegen ihn abgeben« (ebd., S. 114). Der Begriff des »Sub-
jekts« meint daher in (erkenntnis-)theoretischer Hinsicht (das alles Denken
begleitende) »Selbstbewusstsein«, in (ethisch-)praktischer Hinsicht (vernünf-
tige) »Selbstbestimmung«, »Zurechnungsfähigkeit« und »Verantwortung«
sowie schließlich in anthropologischer Hinsicht »Zweck an sich selbst« bezie-
hungsweise »Würde«. Zugleich wird aber auch schon bei Kant der unstillbare
Machtcharakter dieses Subjektseins deutlich, ist doch der »Anspruch, selbst
Zweck zu sein [und] von jedem anderen auch als ein solcher geschätzt zu wer-
den« (ebd.), unmittelbar verknüpft mit dem Gebrauch aller anderen (nicht-
menschlichen) Lebewesen »als seinem Willen überlassene Mittel und Werk-
zeuge zu Erreichung seiner beliebigen Ansichten«: »Das erstemal, daß er zum
Schafe sagte: der Pelz, den du trägst, hat dir die Natur nicht für dich, sondern für
mich gegeben, ihm ihn abzog und sich selbst anlegte, ward er [dieses] Vorrechts
inne« (ebd.).

Dekonstruktionen des Subjekts

Bereits ab Ende des 19. Jahrhunderts mehren sich daher die kritischen Stim-
men, die diese (selbst-)beanspruchte Sonderstellung des Menschen bezweifeln
und vielfach zu dekonstruieren suchen; Nietzsches Bemerkung – »Seit Coperni-
kus rollt der Mensch aus dem Centrum ins X« (Nietzsche, 1988 [1885/1886],
Bd. XII, S. 127) – mag stellvertretend eine der Richtungen dieser »Selbstzer-
setzung, eine[r] Wendung gegen sich« (ebd., S. 126) andeuten. Im Anschluss
an die von Freud angeführten kränkenden Dezentrierungen des »Subjekts«
durch Kopernikus, Darwin und Freud (vgl. Freud, 1917) ist dabei in den viel-
fachen turns der Geistes- und Kulturwissenschaften immer wieder die naturale,
kulturelle und soziale (insbesondere sprachliche) Bedingt- undBestimmtheit auf-
gegriffenund gegendenAnspruchder»Selbstbestimmung«und ihrer impliziten
»Unbestimmtheit« in Stellung gebracht worden. Zugleich ist im postkolonialen
Diskurs auch der Machtcharakter des Subjekts als eines notwendigen Moments
desselben – zum Beispiel als illusionäre Trennung und Spaltung von Welt und
SelbstkonstitutionquaAneignungundAbwertungder unddesAnderen–heraus-

Subjekt

363

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


gearbeitet und scharf zurückgewiesen worden (vgl. Dussel, 2013). Insbesondere
Foucault hat mit der These des »Tod[es] des Subjekts« (Foucault, 2001 [1969],
S. 1002) den verschiedenen Kritiklinien des aufklärerischen Glaubens an das
»konstitutive« und »souveräne« Subjekt einen ebenso weit rezipierten wie
auch heftig diskutierten Ausdruck gegeben (vgl. Frank et al., 1988); der Titel
»Subjekt« – so Foucault bereits in den 1960er Jahren – markiere weder eine
universelle noch befreiende Selbstkennzeichnung der Menschen, sondern sei ei-
ne höchst zeit- und machtgebundene »epistemische … Erfindung« (Foucault,
1971 [1966], S. 462), die deren strategische Einbindung und Nutzung in Wis-
sensdiskursen und Machtdispositiven erfolgreich verschleiere und insofern als
»Unterwerfung« (frz. assujettissement, vgl. Foucault, 1975, S. 38 u.ö.) fungie-
re. Doch zielt seine zum populären Slogan verkommene Diagnose gerade nicht
auf eine restlose »Verabschiedung des Menschen« zugunsten strukturalistischer
oder funktionalistischerDenkfiguren, sondern sucht inderAnalyse der jeweiligen
Subjektivierungsformen und ihrer Rekonstruktion als in jeweilige Wissensfor-
mationen und Machtdispositive eingebundene »Selbstverhältnisse« zu »neuen
Formen der Subjektivität« (Foucault, 1994a [1982], S. 250) zu gelangen. Die
Formel »Tod des Subjekts« bezeichnet daher »la mort … du Sujet majuscule«
(Foucault, 1994b [1969], S. 788), das heißt das »Ende des Subjekts als Ursprung
und Grundlage desWissens, der Freiheit, der Sprache und der Geschichte«, und
versucht dadurch den Blick für eine Einsicht zu öffnen, »in der man wissen wird,
dass das Subjekt nicht eins ist, sondern zerrissen; nicht souverän, sondern abhän-
gig; nicht absoluter Ursprung, sondern stets wandelbare Funktion« (Foucault,
2001 [1969], S. 1002f.).

Relationale Subjektivität

Vor diesem Hintergrund ist nun nachvollziehbar, dass nach dem Ende der De-
batten um den »Tod des Subjekts« in den jüngeren Diskursen die Frage des
Subjekts (vgl. Viertbauer &Hanke, 2017) nicht verschwunden, aber in veränder-
ter Gestalt wieder aufgenommen und mit einem Plädoyer für dessen relationale
Fassung verbunden worden ist (vgl. bilanzierend Ricken, 1999). Dabei wird mit
Relationalität nicht nur markiert, dass Menschen ihr Leben unter Bedingungen
anderer selbst führen (müssen) (vgl. Butler, 2002) und insofern sowohl »be-
dingt« als auch »bedingend« sind; vielmehr zielt Relationalität auch darauf ab,
Subjektivität selbst als ein Verhältnis auszulegen – und zwar als ein doppeltes
Verhältnis, ein über Andere vermitteltes (und auf Andere bezogenes) Verhält-

Subjekt

364

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nis zu sich selbst, wie dies exemplarisch bei Kierkegaard formuliert ist: »Das
Selbst ist ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, oder ist das an dem
Verhältnisse, daß das Verhältnis sich zu sich selbst verhält« (Kierkegaard, 2005
[1849], S. 31).Mit dieser relationalen Fassung von»Subjektivität« als einer »In-
ter-Subjektivität« im »Zwischen« (Meyer-Drawe, 1984) verwandeln sich aber
die klassischen Bestimmungsmomente zu paradoxen Figuren einer »Subjektivi-
tät ohne Subjekt«, in denen dann erkenntnistheoretisch »Selbstbewusstsein«
und»Opazität« (Meyer-Drawe), praktisch»Unterwerfung« und»Überschrei-
tung« (Butler) und anthropologisch »Antastbarkeit« als »Würde« zusammen
gedacht werden müssen; damit wird zugleich der Doppelsinn des lateinischen
subiectum als ebenso »Zugrundeliegendes« wie »Unterworfenes« eingelöst.
Nur folgerichtig ist dann, dass eingewöhnte und mit dem Subjektgedanken eng
verbundene Konzepte reformuliert werden (müssen), wie dies in Debatten zu
»Autonomie« – zum Beispiel als einer »notwendigen Illusion« (Meyer-Dra-
we, 1990, S. 12) oder einer »ambivalenten Autonomie« (vgl. jüngst Rössler,
2017) – und»Identität« (vgl. insgesamt Straub, 2000) diskutiertwird. Insgesamt
zeichnen sich darin aber auch veränderte Selbstbeschreibungen ab, in denen zum
einen vielfältige Aspektemenschlicher Verletzbarkeit systematisch berücksichtigt
werden (vgl. Straub, 2014) und zum anderen Fragen der sozialen Konstitution
und Konstituierung des Selbst durch Andere noch einmal neu in den Blick ge-
nommen und als ein Subjektivierungsgeschehen qua Praktiken der Anerkennung
und Adressierung rekonstruiert werden (vgl. Ricken et al., 2017).

Literatur

Butler, J. (2002). Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend. Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie, 50(2), 249–265.

Butler, J. (2008). Subjekt. In S. Gosepath, W. Hinsch & B. Rössler (Hrsg.), Handbuch der Politischen

Philosophie und Sozialphilosophie (S. 1301–1307). Berlin et al.: deGruyter.

Descartes, R. (1996). Meditationes de prima philosophia. In ders., Philosophische Schriften in ei-

nem Band. Hamburg: Meiner [Orig. 1641].

Dussel, E. (2013). Der Gegendiskurs der Moderne. Kölner Vorlesungen. Wien: Turia + Kant.

Eberhardt, J. A. (1786). Allgemeine Theorie des Denkens und Empfindens. Eine Abhandlung, welche

den von der Königlichen Akademie der Wissenschaften in Berlin auf das Jahr 1776 ausgesetz-

ten Preis erhalten hat (neue verbesserte Aufl.). Berlin: Christian Friedr. Voß und Sohn.

Fetz, R. L., Hagenbüchle, R. & Schulz, P. (Hrsg.). (1998). Geschichte und Vorgeschichte dermodernen

Subjektivität (2 Bände). Berlin et al.: deGruyter.

Foucault, M. (1971). Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. Frank-

furt/M.: Suhrkamp [Orig. 1966].

Subjekt

365

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Foucault, M. (1975). Surveiller et punir. Naissance de la prison. Paris: Gallimard.

Foucault, M. (1994a). Das Subjekt und die Macht. In ders., Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik (2. Aufl.) (S. 243–261). Weinheim: Beltz [Orig. 1982].

Foucault, M. (1994b). La naissance d'un monde. Entretien avec J.-M. Palmier. In ders., Dits et écrits

1954–1988 (Band 1, S. 786–789). Paris: Gallimard [Orig. 1969].

Foucault, M. (2001). Die Geburt einer Welt. Gespräch mit J.-P. Palmier. In ders., Schriften in vier

Bänden: Dits et écrits (Band 1, S. 999–1003). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1969].

Frank, M., Raulet, G. & van Reijen, W. (Hrsg.). (1988). Die Frage nach dem Subjekt. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Freud, S. (1917). Eine Schwierigkeit mit der Psychoanalyse. Imago. Zeitschrift für Anwendung der

Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften, V, 1–7.

Guttandin, F. (1980). Art. Subjekt. In R. Asanger & G. Wenninger (Hrsg.), Handwörterbuch der Psy-

chologie (S. 493–500). Weinheim: Beltz.

Kant, I. (1900ff.). Gesammelte Schriften, hg. von der Preußischen Akademie der Wissenschaften

(Akademie-Ausgabe). Berlin et al.: Reimer/deGruyter.

Kible, B., Stolzenberg, J., Trappe, T. & Dreisholtkamp, U. (1998). Art. Subjekt. In J. Ritter, K. Grün-

der & G. Gabriel (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie (Band 10, S. 373–400).

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kierkegaard, S. (2005). Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern. DieWiederholung. Der Begriff der

Angst. München: DTV [Orig. 1849].

Menke, C. (2010). Subjektivität. In K. Barck, M. Fontius, D. Schlenstedt, B. Steinwachs & F. Wolfzet-

tel (Hrsg.), Ästhetische Grundbegriffe (Band 5, S. 734–786). Stuttgart et al.: Metzler.

Meyer-Drawe, K. (1984). Leiblichkeit und Sozialität. Phänomenologische Beiträge zu einer pädago-

gischen Theorie der Inter-Subjektivität. München: Fink.

Meyer-Drawe, K. (1990). Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und Allmacht des Ich.

München: Kirchheim.

Meyer-Drawe, K. (2004). Subjektivität. Individuelle und kollektive Formen kultureller Selbstver-

hältnisse und Selbstdeutungen. In F. Jaeger & B. Liebsch (Hrsg.), Handbuch der Kulturwis-

senschaften (Band 1, S. 304–315). Stuttgart et al.: Metzler.

Nietzsche, F. (1988). Nachgelassene Fragmente 1885–1887. In ders., Sämtliche Werke. Kritische

Studienausgabe in 15 Bänden, hg. von G. Colli & M. Montinari (Band 12). München: DTV

[Orig. 1885/1886].

Pico della Mirandola, G. (1990). Über die Würde des Menschen. Hamburg: Meiner [Orig. 1486].

Ricken, N. (1999). Subjektivität und Kontingenz. Markierungen im pädagogischen Diskurs. Würz-

burg: Königshausen & Neumann.

Ricken, N., Rose, N., Kuhlmann, N. & Otzen, A. (2017). Die Sprachlichkeit der Anerkennung. Eine

theoretische undmethodologische Perspektive auf die Erforschung von »Anerkennung«.

Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik, 93(2), 193–235.

Rössler, B. (2017). Autonomie. Ein Versuch über das gelungene Leben. Berlin: Suhrkamp.

Schirilla, N. (2006). Autonomie des Subjekts. Eine interkulturelle Perspektive. Nordhausen: Traugott

Bautz.

Straub, J. (2000). Identitätstheorie, empirische Identitätsforschung und die »postmoderne« arm-

chair psychology. Zeitschrift für qualitative Bildungs-, Beratungs- und Sozialforschung, 1(1),

167–194.

Subjekt

366

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Straub, J. (2014). Verletzungsverhältnisse. Erlebnisgründe, unbewusste Tradierungen und Ge-

walt in der sozialen Praxis. Zeitschrift für Pädagogik, 60(1), 74–95.

Viertbauer, K. & Hanke, T. (Hrsg.). (2017). Subjektivität denken. Anerkennungstheorie und Be-

wusstseinsanalyse. Hamburg: Meiner.

Zima, P. V. (2017). Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen Moderne und Postmo-

derne (4. erw. Aufl.). Tübingen: UTB.

Subjekt

367

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Training

Alexander Thomas

Unter Training versteht man die systematische, planmäßige und zielgerichte-
te Durchführung einer spezifischen Übung oder eine Reihe von miteinander
verbundenen einzelnen Übungen mit dem Ziel, spezifische Kompetenzen und
Fertigkeiten zu erwerben, zu perfektionieren und bis auf ein möglichst hohes
Niveau zu steigern. Etymologisch und historisch betrachtet wurde der Begriff
Training amAnfang des 19. Jahrhunderts von dem englischen Begriff to trainmit
dem Bedeutungsspektrum »erziehen, ausbilden, schulen, üben, abrichten, zurei-
ten«übernommen.Der Begriff wurde zunächst vorwiegend zur Bezeichnung der
Betreuung und Ausbildung von Leistungssportler_innen verwendet.

Im Rahmen beruflicher Personalauswahl, Personalausbildung, Personalför-
derung und jeder Art von Qualifizierung sind ebenfalls spezifische Fähigkeiten,
Fertigkeiten und Kompetenzen von zentraler Bedeutung. Mithilfe von Trai-
nings werden die erforderlichen Kompetenzen geschult und verbessert, entweder
einmalig in derAusbildungsphase oder regelmäßig über die gesamte aktiveBerufs-
tätigkeit hinweg. Zu diesen Kompetenzen zählt nicht zuletzt die interkulturelle
Handlungskompetenz.

Die mit der Internationalisierung und Globalisierung nahezu aller Lebensbe-
reiche in unserer Gesellschaft zu bewältigenden Anforderungen erfordern vielfäl-
tige Fähigkeiten und Fertigkeiten auf hohem Leistungsniveau. Es kommt immer
häufiger zu mehr oder minder bedeutsamen Begegnungen zwischen Menschen
unterschiedlicher kultureller Herkunft und Sozialisationsgeschichte. So werden
nichtmehr nur die eigenkulturellen, sondern auch die fremdkulturellenOrientie-
rungendesPartners oderderPartnerinhandlungswirksam.Es entstehenkulturelle
Überschneidungssituationen, in denen Eigenes und Fremdes so aufeinander tref-
fen können, dass beide Akteure irritiert und sprachlos zurückbleiben. So etwas
passiert immer dann, wenn bei fremdkulturellen Partner_innen erwartungswid-
riges Verhalten beobachtet wird, für das sich keine Erklärung finden lässt.

Was zum Verständnis und zur Bewältigung dieser kulturellen Überschnei-
dungssituationen geleistet werden muss, ist unter normalen Bedingungen im

369

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Repertoire der handelnden Personen nicht verfügbar. Fehlinterpretationen von
Erwartungen, Missverständnisse, Kontrollverlust, Enttäuschungen, Vertrauens-
verlust und Abwehrreaktionen können die Folge sein.

Interkulturelle Handlungskompetenz:
Definition undMerkmale

Interkulturelle Handlungskompetenz ist die notwendige Voraussetzung für eine
angemessene und für alle Seiten zufriedenstellende Kommunikation, Begegnung
und Kooperation zwischen Menschen aus unterschiedlichen Kulturen, zugleich
ist sie das Resultat eines Lern- undEntwicklungsprozesses.Die Entwicklung dieser
Kompetenz setzt – basierend auf einerGrundhaltung kulturellerWertschätzung –
die Bereitschaft zur Auseinandersetzung mit fremden kulturellen Orientierungs-
systemen voraus. Mit kultureller Wertschätzung ist hier eine handlungswirksame
Einstellung gemeint. Sie besteht darin, die so fremd erscheinenden kulturell deter-
minierten Verhaltensreaktionen der Interaktionspartner_innen zunächst einmal
für ebenso wertvoll und akzeptabel zu halten wie die eigenen, um dann aus einer
vergleichenden Analyse der Funktionalität multiperspektivischer Erklärungs- und
Problemlösungsansätze Nutzen ziehen zu können. In der interkulturellen Begeg-
nung werden ohne diese Grundhaltung zu schnell die eigenen kulturspezifischen
Orientierungen alsGegensatz zu den als defizitär und falsch eingeschätzten kultur-
spezifischen Orientierungen der anderen interpretiert und damit eine weiterfüh-
rende Beschäftigung mit ihnen blockiert. Interkulturelle Handlungskompetenz
zeigt sich nun in der Fähigkeit, die kulturelle Bedingtheit derWahrnehmung, des
Urteilens, des Empfindens und des Handelns bei sich selbst und bei anderen Per-
sonen zu erfassen, zu respektieren, zu würdigen und produktiv zu nutzen.

Ein hoher Grad an interkultureller Handlungskompetenz ist dann erreicht,
wenn:
(1) differenzierte Kenntnisse und ein vertieftes Verständnis des eigenen und

der fremden kulturellen Orientierungssysteme vorliegen,
(2) aus dem Vergleich der kulturellen Orientierungssysteme kulturadäquate

Reaktions-, Handlungs- und Interaktionsweisen generiert werden können,
(3) aus demZusammentreffen kulturell divergenterOrientierungssysteme syn-

ergetische Formen interkulturellen Handelns entwickelt werden können,
(4) in kulturellen Überschneidungssituationen alternative Handlungspoten-

ziale, Attributionsmuster undErklärungskonstrukte für erwartungswidrige
Reaktionen der fremden Partner_innen kognizierbar sind,

Training

370

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(5) die kulturspezifisch erworbene interkulturelle Kompetenz mithilfe eines
generalisierten interkulturellen Prozess- und Problemlöseverständnisses
und Handlungswissens auf andere kulturelle Überschneidungssituationen
transferiert werden kann,

(6) inkulturellenÜberschneidungssituationenmiteinemhohenMaßanHand-
lungskreativität, Handlungsflexibilität, Handlungssicherheit und Hand-
lungsstabilität agiert werden kann.

Entwicklung interkultureller Handlungskompetenz

Interkulturelle Handlungskompetenz ergibt sich nicht von alleine als selbstver-
ständliches Resultat eines längeren Auslandsaufenthalts, einer beruflich oder pri-
vat bedingten Zusammenarbeit mit ausländischen Mitbürger_innen oder durch
bloßes »learning by doing« (Kammhuber, 2000; Thomas & Simon, 2007). Die
für eine erfolgreiche und für alle Beteiligten zufriedenstellende interkulturel-
le Kooperation erforderliche interkulturelle Handlungskompetenz ist nur über
den Weg interkulturellen Lernens und interkultureller Trainings zu erreichen.
Lernfortschritte bei der Entwicklung interkultureller Handlungskompetenz sind
wiederum nur zu erreichen, wenn vor demHintergrund bestimmter Ausgangsbe-
dingungen über einen gewissen Zeitraum hinweg verschiedene Phasen durchlau-
fen werden. Diese Phasen reichen von der Interkulturellen Konfrontation, über
die Interkulturelle Erfahrungsbildung und das Interkulturelle Lernen bis zum In-
terkulturellen Verstehen.

Als Ausgangsbedingungen sind personale- und Umweltfaktoren zu beachten.
Trainees bringen bestimmte Fähigkeiten und Fertigkeiten aus ihrer bisherigen
Lerngeschichte mit ein, die den Lernprozess beschleunigen können. Zu ihnen
zählen etwaAmbiguitätstoleranz,Neugier undOffenheit fürNeues, sozialeKom-
petenz und Kontaktfreudigkeit, Empathie, physische und psychische Belastbar-
keit, Verhaltensflexibilität, Konfliktlöse- undKompromissfähigkeit, Erfahrungen
mit kulturell bedingter Diversität, ethnische Toleranz und Perspektivenwechsel
(Thomas, 2011, S. 21–23).

Wenn das private und berufliche Lernumfeld eine positive Einstellung zur
Internationalisierung aufweist, verstärkt dies die Motivation zur Teilnahme an
interkulturellen Trainings. Personen, die schon in ihrer vorherigen biografischen
Entwicklung Erfahrungen mit fremdkulturellen Partner_innen machen konn-
ten, profitieren von interkulturellen Trainings besonders stark (Abt & Stumpf,
2017).

Training

371

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Interkulturelle Konfrontation bedeutet, erst einmal unerwartete Reaktionen
fremdkultureller Partner_innen wahrzunehmen, als kulturell bedingt zu deuten,
sie nicht als individuelle Eigenarten und spezielleMarotten abzutun, sondern sich
mit ihnen zu befassen. Die Konfrontation zunächst einmal auszuhalten, um dann
nach den Ursachen bei sich und den fremdkulturellen Partner_innen zu suchen,
bietet Chancen zum interkulturellen Lernen.

Interkulturelle Erfahrungsbildung findetmeist über interkulturelle Begegnun-
gen statt: direkt durch das Zusammentreffen von zwei Personen aus unterschied-
lichen Kulturen beziehungsweise der Beobachtung interkulturellen Handelns
oder indirekt, zumBeispiel durchmedial vermittelte Informationen.Dabei ist ne-
ben der Bedeutsamkeit undNachhaltigkeit auch die Erfahrbarkeit auf kognitiver
und emotionaler sowie auf der Willensebene von Bedeutung. Kritische Interak-
tionssituationen, also Situationen, in denen der fremdkulturelle Partner oder die
Partnerin sich in einerArt undWeise verhält, wie der oder dieHandelnde es nicht
erwartet hat, für die so schnell keine Erklärung gefunden und die unabhängig von
einzelnen Personen in ähnlich gelagerten Situationen immer wieder beobachtet
werden kann, sind besonders lernrelevant.

Interkulturelles Lernen setzt das Gewahrwerden erwartungswidrigen Verhal-
tens zwischen zwei Personen unterschiedlicher kultureller Herkunft voraus und
die Erkenntnis, dass das wahrgenommenen Verhalten aus unterschiedlichen kul-
turellen Orientierungssystemen heraus resultiert. Diese Erfahrung führt zu der
Einsicht, dass irritierende kritische Interaktionssituationen einerseits immer als
Resultat der eigenen kulturspezifisch geprägten Wahrnehmungs- und Beurtei-
lungsmuster und andererseits der kulturspezifischen Verhaltensorientierungen
auf Seiten der fremdkulturellen Partner_innen entstehen. Auf der Basis der über
interkulturelles Lernen erfolgtenHorizonterweiterung inBezug auf die Eigenkul-
turalitätunddieFremdkulturalitätmuss einBewusstwerdenundeinFaktenwissen
über Gemeinsamkeiten, Ähnlichkeiten und Unterschiede im Vergleich der eige-
nen Kultur zur Fremdkultur und ein Prozesswissen über die Handlungsrelevanz
solcher Vergleichsprozesse aufgebaut werden (Thomas, 2016).

Interkulturelles Verstehen (Bilanzierung) kann im interkulturellen Training
einsetzen, wenn folgende Einzelziele erreicht werden:
➢ Erweiterung des Selbstkonzepts kommt zustande durch die bewusste Re-

flexion der Wirkungen des eigenkulturellen Orientierungssystems bei der
Steuerung derWahrnehmung, des Denkens, Empfindens und Handelns in
kulturellen Überschneidungssituationen.

➢ Kulturadäquate Verhaltensattribuierung bezeichnet das, was Triandis (1995)
mit »isomorpher Attribuierung« kennzeichnet, womit gemeint ist, dass der

Training

372

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


oderdieHandelnde inkulturellenÜberschneidungssituationeninderLage ist,
das erwartungswidrige Verhalten seiner oder ihrer Interaktionspartner_innen
so zu verstehen, wie es dem fremdkulturellenOrientierungssystem entspricht.

➢ Erweiterung desRepertoires anErklärungsalternativenwirdmöglich durch
die bewusste Reflexion derWirkungen des eigenkulturellenOrientierungs-
systems und der Fähigkeit zur isomorphen Attribuierung.

➢ Erweiterung des Repertoires an Verhaltensalternativen ergibt sich daraus,
dass aufgrund eines vertieften Verständnisses des fremdkulturellen Ori-
entierungssystems alternative Möglichkeiten zur Interpretation und zur
aktiven Gestaltung der entstehenden interkulturellen Situation entwickelt
und erprobt werden können.

➢ InterkulturelleOrientierungsklarheit ergibt sichausdemkulturisomorphen
Verständnis für das fremdkulturelle Orientierungssystem und ermöglicht
es, Ressourcen aus dem eigenkulturellen Orientierungssystem gezielt ein-
setzen zu können.

➢ Potenzial zum kulturäquivalenten Handeln erwächst aus dem Gefühl der
Orientierungsklarheit und der Zuversicht, über ein ausreichendes Hand-
lungspotenzial zur Bewältigung kulturellerÜberschneidungssituationen zu
verfügen, um kritische und womöglich konflikthafte Situations- und Inter-
aktionskontexte frühzeitig erkennen, in ihrer wechselseitigen Komplexität
verstehen und bewältigen zu können.

Trainings zur Entwicklung
interkultureller Handlungskompetenz

Es gibt eine Fülle interkultureller Trainings zur Entwicklung interkultureller
Handlungskompetenz (zu ihrer Geschichte s. Leenen, 2007 sowie Pusch, 2004),
die mehr oder weniger zuverlässig theoretisch fundiert und in Bezug auf ih-
re Wirkungen evaluiert sind. Die bekanntesten Trainingskonzepte können hier
nur benannt werden (für Näheres vgl. Landis et al., 2004): 1. Kulturallgemeine
Trainings; 2. Kulturspezifische Trainings; 3. Informationsorientierte Trainings;
4. Kulturorientierte Trainings; 5. Interaktionsorientierte Trainings und 6. Ver-
stehensorientierte Trainings. Zu den verstehensorientierten Trainings gehört das
CultureAssimilatoroder besserCulture SensitizerTrainingskonzept, dessenWirk-
samkeit empirisch gut evaluiert ist (Mendenhall et al., 2004, S. 129–143).

Dazu kommen spezielleTrainings für einzelneZielgruppenwie beispielsweise
Manager_innen, Fach- und Führungskräfte, Expert_innen der Entwicklungszu-

Training

373

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


sammenarbeit, Lehrer_innen, Politiker_innen, militärische Berater_innen, Frei-
willigendienste,Universitäts-undHochschuldozent_innen,Auslandsstudent_in-
nen sowie zur Bewältigung spezieller Aufgabenstellungen, zumBeispiel Führung,
Verhandeln,Motivieren, Teamarbeit, Vertrauensaufbau undRückkehrertrainings
(Mazziotta et al., 2016). Zur Entwicklung interkultureller Handlungskompetenz
bei deutschenManager_innen, Fach- und Führungskräften sind für Auslandsein-
sätze in 40 Nationen weltweit Trainingsmaterialien verfügbar unter dem Thema
Handlungskompetenz im Ausland: »Beruflich in…« (Thomas, 2001–2015). Das
in diesen 40 Publikationen zum Einsatz kommende Trainingskonzept entspricht
dem verstehensorientierten Trainingskonzept in der Variante Culture Assimila-
tor/Sensitizer.

Literatur

Abt, H. & Stumpf, S. (2017). Effects of international youth exchanges on openness and mobili-

ty in professional careers. In A. Thomas (Hrsg.), Culture and ethnic diversity. How European

psychologists canmeet the challenges. Göttingen et al.: Hogrefe.

Kammhuber, S. (2000). Interkulturelles Lernen und Lehren. Wiesbaden: Deutscher Universitätsver-

lag.

Landis, D., Bennett, J.M. & Bennett, M. J. (Hrsg.). (2004). Handbook of intercultural training (3. Aufl.).

Thousand Oaks et al.: Sage.

Leenen, R. (2007). Interkulturelles Training: Psychologische und pädagogische Ansätze. In J.

Straub, A. Weidemann & D. Weidemann (Hrsg.), Handbuch interkulturelle Kommunikation

und Kompetenz (S. 773–783). Stuttgart et al.: Metzler.

Mazziotta, A., Pieper, V. & Rohmann, A. (2016). Interkulturelle Trainings. Einwissenschaftlich fundier-

ter und praxisrelevanter Überblick. Berlin et al.: Springer.

Mendenhall, M. E., Stahl, G. K., Ehnert, I., Oddou, G., Osland, J. S. & Kühlmann, T.M. (2004). Evaluati-

on studies of cross-cultural training programs: A. Review of the literature from 1988–2000.

In D. Landis, J.M. Bennett & M. J. Bennett (Hrsg.), Handbook of intercultural training (3. Aufl.)

(S. 129–143). Thousand Oaks et al.: Sage.

Pusch, M.D. (2004). Intercultural training in historical perspective. In D. Landis, J.M. Bennett &

M. J. Bennett (Hrsg.), Handbook of intercultural training (3. Aufl.) (S. 13–36). Thousand Oaks

et al.: Sage.

Thomas, A. (2011). Interkulturelle Handlungskompetenz. Versiert, angemessen und erfolgreich im

internationalen Geschäft. Wiesbaden et al.: Springer.

Thomas, A. (Hrsg.). (2001–2015). Handlungskompetenz im Ausland: »Beruflich in… . Trainings-

programm für (deutsche) Manager, Fach- und Führungskräfte« für 40 Nationen/Kulturen.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Thomas, A. (2016). Interkulturelle Psychologie. Verstehen und Handeln in internationalen Kontexten.

Göttingen et al.: Hogrefe.

Training

374

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Thomas, A. & Simon, P. (2007). Interkulturelle Kompetenz. In G. Trommsdorff & H.-J. Kornadt

(Hrsg.), Anwendungsfelder der Kulturvergleichenden Psychologie (Enzyklopädie der Psycho-

logie. Serie KulturvergleichendePsychologie, Band3, S. 135–186). Göttingenet al.: Hogrefe.

Triandis, H.C. (1995). Culture-specific assimilations. In S.M. Fowler & M.G. Mumford (Hrsg.), Inter-

cultural sourcebook: Cross-cultural training methods. Volume 1 (S. 179–186). Yarmonth, ME:

Intercultural Press.

Training

375

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Traum

Petra Gehring

Ob »der Traum« ein geeignetes Thema für die Kulturpsychologie ist, oder
ob nicht das schon vom methodischen Zugang her schwierige Thema besser
doch von den dazugehörigen Praktiken zu erfassen wäre – »Träumen« sowie
womöglich »Einschlafen«, »Schlafen«, »Aufwachen« –, ist eine offene Fra-
ge. Hier gabeln sich Pfade der Kulturforschung. Zu einer Reifizierung »des«
Traums neigen wir im Alltag. Die Tagebuchliteratur ist dazu geradezu prä-
destiniert, und auch die interpretierenden Disziplinen, in deren Mittelpunkt
Traum-»Inhalte« stehen, haben ebendiesen Hang. Die Praktiken des Über-
gangs – wenn man die Schlaftechniken für den Moment so sieht: als Weg zum
Träumen – stehen demgegenüber im Fokus der Kulturgeschichte, der Ethno-
grafie und auch diverser moderner Psychologien, die Entstehen und Vergehen
von Bewusstseinszuständen oder mentale Selbstkontrolle (etwa ein Schlafpha-
sen- und Traum-Monitoring oder das luzide Träumen) zumGegenstand haben.
Ein drittes wäre das Studium der Differenz von Träumen und Wachen, was
empirisch wie theoretisch aus naheliegenden Gründen schwierig ist: Was im-
mer wir über Traumzustände in Erfahrung bringen wollen, alles bleibt uns nur
auf dem Umweg über die Wacherfahrung zugänglich. So ist die Unterschei-
dung zwischen Träumen und Wachen ebenso wie das Schema der »einen«
Wachwirklichkeit (an das unsere Wahrheitsvorstellungen und intersubjektiv
glaubwürdigen Prüfverfahren gekoppelt bleiben) eine Art Kulturbasis für alles,
was wir kennen.

Die Wege führen von hier aus in ganz unterschiedliche Themen- und auch
Forschungsgebiete hinein. So fragt sich, ob wir die Traumerfahrung als das mehr
oder weniger fremde Resultat einer Abwendung von der Welt, eines Verlustes
gar all dessen, was man miteinander teilen kann, betrachten wollen – oder ob
im Träumen gerade Hinweise aufsWesentliche dessen stecken, was wir mit ande-
ren teilen: »Zeichen« aus einer zwar latenten Ordnung, doch aber einer ganz
weltnahen, vielleicht sogar grundlegenden (»naturalen«, »psychischen« oder
»anthropologischen«, »kulturtragenden« o.ä.) Erfahrungsregion.

377

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Für die eine Sicht steht der traumtheoretisch wohl meistzitierte Satz über-
haupt, das Diktum des Vorsokratikers Heraklit, überliefert durch Plotin: »Die
Wachenden haben eine einzige und gemeinsameWelt, doch im Schlummer [oder
mit dem Einschlafen, Anm.d.A.] wendet sich jeder von dieser ab in seine eige-
ne« (Heraklit, B. 89). Man kann die Abwendung von der einen, im Wachsein
teilbarenWelt auf die gemeinschaftliche »Welt« (kosmos) beziehen: Im Schlafen
wenden wir uns ab von der gemeinsamen Ordnung und auch von dem, was man
den anderen mitteilen kann. Man kann aber auch der je einzelnen Erfahrung,
demGeträumten, einenWeltcharakter zusprechen. Demgemäß fallen wir im Zu-
ge der nächtlichen Erfahrung nicht etwa nur aus derWelt heraus und in eine (wie
auch immer als undenkbar begreiflich zu machende) Leere, sondern es entfaltet
sich eine eigeneWelt, und vielleicht hat sie sogar ihre eigene – im Zweifel: bizar-
re – kosmische Ordnung.

Für die andere Sicht stehen die historisch klassischenWerke über den Traum-
gebrauch, vondenenes inder europäischenTradition sobeachtlichviele gibt–von
der wechselvollen Tradition, bestimmte Träume als Hinweisträume anzusehen,
die sich in praktischer Absicht (oder als religiöse Prophezeiung) deuten lassen bis
hin zur experimentellen Seelenkunde des 19. Jahrhunderts und zur Psychoanaly-
se.

Zahlreiche weitere Polaritäten – dem entweder/oder-Muster folgend, dabei
Übergänge nicht ausschließend – sind auf den Traum oder auch die Unterschei-
dung von »geträumt« und wach wirklich angewandt worden: Das Geträumte
sei das Lückenhafte, das nicht Kohärente (im Gegensatz zur durch stimmigen
Zusammenhang sich abhebenden, »wachen« Realität) oder aber gewissermaßen
gesteigert kohärent, sofern sich in ihm eine Sendung oder Prophezeiung, also eine
(und sei es verrätselte, daher nicht ohne Weiteres lesbare) Botschaft verkörpere.
DasTräumen sei entwedernur imGehirn (respektive einemanderenprivilegierten
Organ, etwa: der »Seele«) oder aber gerade nicht nur dort, sondern ganzheitlich
ausgreifend, a-topisch, im gesamtenKörper verankert. DasGeträumte sei eineArt
künstlerischer, aus Einbildungskräften sich speisende Kreation (und eben nicht
nur Zufall oder Kontingenz) oder aber das Geträumte sei das irrational Chaoti-
sche und imUnterschied zur Vernunft also gerade ein Spiel der Kontingenz. Auch
ob das Träumen im Wortsinn Neues enthalten kann, ob sich in ihm also Einbil-
dungskraft manifestiert undmöglicherweise eine archaische Poesie, scheint offen.
Die Alternative, dass das Traumvermögen aufs bloße Wiederholen angewiesen
bleibt und nur »Tagesreste« enthält – also von dem zehrt, was wir schon erlebt
haben – ist in kausalistisch oder empiristisch orientierten Zeiten (man denke an
die Neuroforschung Anfang der 2000er Jahre) mindestens ebenso plausibel.

Traum

378

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Interessant sollte neben den vielen, die Differenz von Traum und Wach-
wirklichkeit betreffenden Überlegungen aber auch die metaphorische Rede vom
Träumen sein. Sie wird in der Literatur zu Grundlagen zum Traum zumeist aus-
geklammert1 – weil das bloß imWachzustand Erdachte, das Herbeigesehnte, das
Utopische et cetera ja nicht eine wirkliche Traumqualität habe. Dies ist bei direk-
temHinsehen richtig:Wenn»Traum«derName für einenErfahrungsmodus ist,
dann muss man eine übertragene Rede vom Träumen von diesem phänomenolo-
gisch-direkt gemeinten Zugang klar unterscheiden. Dennoch wird die Aussage,
man »träume von …« womöglich zu Unrecht mit dem bloßen Ausdruck eines
Sichwünschens gleichgesetzt.

Denn ist die Rede vom bloß Erträumten – oder auch: glückvoll Erträumten –
tatsächlich nur Hinweis auf ein bloß Gedachtes, also die vielleicht schwächste
Form der Unterscheidung von »wach«/»traumhaft«: das Vorstellungsförmige?
Ist jene eher metaphorische Ausdrucksweise: »Ich träume von …« lediglich
der Hinweis darauf, dass wir uns etwas entweder (erfüllbar) »wünschen«, oder
(unerfüllbar, im Irrealis) ersehnen, in beiden Fällen aber gewissermaßen bloßGe-
dankliches vortragen?

Man wird sagen müssen: Nein. Wachend von etwas Träumen heißt jedenfalls
nicht: bloß eine Erwägung durchspielen, eineMöglichkeit durchdenken oder sich
einer Fantasie hingeben. In diesem – vielleicht sollte man sagen: teil-metaphori-
schenSinn–von»Traum«zu reden,meint gemessen an solchenVerhaltensmodi,
die Realis und Irrealis klar trennen, mehr wie auch weniger zugleich. Einerseits
malen wir uns von etwas träumend nicht nur fantasierend etwas aus, sondern
wir bewegen uns auf einer gleichsam heißen, einer hitzig erstürmten und zum
Absprungpunkt gemachten Schwelle: »sehnend« sein nannte man das in der
Romantik. Etwas erträumen hat maximale Intensität. Andererseits hält uns das
wach Träumen in hohem oder vielleicht sogar höchstem Maße in einem enttäu-
schungsbereiten Zustand: Wer sehenden Auges von etwas »träumt«, hat seinen
Verstand ja dabei, blendet also die Irrealität des Erträumten nicht aus (wie dies im
Falle des Fantasierens geschieht), und er oder sie degradiert ebenso wenig das Er-
träumte zur bloßen neutralisierten »Option« (wie das der Fall ist, wenn es beim
gedanklichen Hantieren von Möglichkeiten bleibt). »Träumen von …« ist eine
Paradoxie am helllichten Tag. DennwasUnmöglich ist, wird herangeholt, als wä-
re dem nicht so.Modallogisch gesprochen lassen sichNichtreales undWirkliches
von etwas träumend verbinden. Daher der Vorschlag, die Verwendung der Kom-

1 Hier schließe ich ausdrücklich meine bisherigen Beiträge zum Thema, insbesondere Geh-

ring (2008), mit ein.

Traum

379

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ponente »Traum« hier doch nicht als Metapher, sondern als semi-metaphorisch
zu bezeichnen. »I have a Dream…«– ein Topos, dessen sich Zeitungskolumnen,
Pop-Songs und dieWerbewirtschaft bedienen. Allem zumTrotz behält die Sache
ihren weltsprengenden Kern. »It is more than a pleasure to dream more than a
pleasure. To dream« (Stein, 1975 [1931], S. 389).

Einen Negativfall kennt das zum Wachleben gehörende »Träumen von …«
übrigens nicht. Man würde allenfalls davon sprechen, von einer »alptraumarti-
gen« Vorstellung befallen zu sein oder in den Bann eines »Horrorbildes« zu
geraten, welches nicht recht loszuwerden ist. Auf charakteristische Weise ver-
kehren sich dabei Aktiv und Passiv: Alptraumartige Vorstellungen treten ein,
überfallen uns (um hoffentlich bald wieder zu gehen). Von etwas träumen hin-
gegen ist ein aktiver Modus, der aktivste womöglich überhaupt. Metapsychisch.
Ganz nah bei der Tat.

Literatur

Gehring, P. (2008). TraumundWirklichkeit. Zur Geschichte einer Unterscheidung. Frankfurt/M. et al.:

Campus.

Heraklit. O. T. [Fragment 89]. In H. Diels & W. Kranz (Hrsg.), Fragmente der Vorsokratiker, Band 1.

(181989 [61951]). Hildesheim: Weidmann.

Stein, G. (1975). How to write. Toronto: Dover Publications [Orig. 1931].

Traum

380

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Trauma

AndreasMaercker & Karin Rechsteiner

Der Traumabegriff im Sinne psychischer Traumata wird seit dem Ende des
19. Jahrhunderts in der sich damals herausbildenden Medizin genutzt. Aktuell
gibt es zweiArten, ein Psychotrauma zu definieren: (1) eine allgemeinsprachliche,
in der ein Trauma als katastrophale Erfahrung meist in Form von einer Lebens-
bedrohung oder eines sexualisierten Gewalterlebnisses definiert wird, wobei die
Definition des Attributs »katastrophal« nicht eindeutig ist. Das führt häufig
zu einer Ausweitung des Traumabegriffs, bei dem dann auch subjektive »Kata-
strophen« wie das Nichtbestehen einer Prüfung oder Elemente des kulturellen
Wandels (z.B.»traumatic symbolic void«, Kristeva, 2016) als Trauma bezeichnet
werden. (2) Grundlagenwissenschaftlich wird nur das als Trauma definiert, was
kurz- oder langfristig ein ganz bestimmtes typisches Reaktionsmuster hervorruft.
Dieses Symptombild unterscheidet sich für die verschiedenen Traumafolgestö-
rungen.

Als Traumafolgestörungen werden die Posttraumatische Belastungsstörung
(PTBS), die Komplexe PTBS (KPTBS) und die Anhaltende Trauerstörung zu-
sammengefasst. Die PTBS wurde in den 1970er Jahren erstmals vom Psychiater
Mardi J. Horowitz (1976) beschrieben, der Kind jüdischer Emigrant_innen aus
Osteuropa war, nach 1945 in der amerikanischen Marine als Offizier diente
und der insbesondere am Bespiel von Verkehrs- und Arbeitsunfallopfern das
Symptombild der PTBS beschrieb. Dass seine Krankheitsbeschreibung 1980
durch die dritte Revision des Diagnostischen und Statistischen Manuals (DSM-
III) der American Psychiatric Association eine offiziell anerkannte Diagnose wur-
de, basierte nicht zuletzt auf den Bemühungen einer Gruppe US-amerikanischer
Expert_innen, den ehemaligen Vietnamkriegssoldaten eine spezifische Diagnose
für ihre kriegsbedingten psychischen Veränderungen zuzugestehen. Das PTBS-
Symptombild umfasst Intrusionen (sich unwillkürlich aufdrängende, belastende
Erinnerungen aller sensorischen Qualitäten), Vermeidung (einschließlich Amne-
sien undDissoziation) undHyperarousal (chronischeÜbererregung und erhöhte
Reagibilität).

381

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


DieKomplexe PTBS bedeutet eine umfassendere Beeinträchtigung einer Per-
son. Erstbeschriebenwurde sie vonder engmit der Frauenbewegung verbundenen
Psychiaterin Judith Lewis Herman, die hauptsächlich Beispiele von Patientin-
nen mit sexualisierten Erfahrungen beschrieb. Erst 2018 wird diese Diagnose
durch das Erscheinen der elften Version der International classification of diseases
(ICD) der Weltgesundheitsorganisation offizialisiert. Dort ist sie die Nachfolge-
diagnose der »Anhaltenden Persönlichkeitsänderung nach Extrembelastung«,
die primär auf politische Gewaltopfer (z.B. Holocaust-, Folterüberlebende) aus-
gerichtet war. Das KPTBS-Symptommuster umfasst die PTBS-Symptome sowie
spezifische Persönlichkeits- und zwischenmenschliche Beeinträchtigungen.

Die Anhaltende Trauerstörung gilt ebenfalls erst seit dem ICD-11 als inter-
national anerkannte Diagnose. Ihre Einführung verdankt sie den Forschungen
mehrerer Arbeitsgruppen, die zum Beispiel zeigen konnten, dass es spezifische
langfristige psychische Komplikationen bei einigen Trauernden gibt, die nicht
dem Symptombild von Depressionen entsprechen. Wie bei der PTBS sind
Intrusionen die Leitsymptome dieser Störung, hier in Form »schmerzlicher
Sehnsucht« nach den und »gedanklicher Fixierung« (Präokkupation) auf die
Verstorbenen.

Zu den genannten Traumafolgen liegen theoretische Modelle der Entste-
hung undAufrechterhaltung vor, die erklären sollen, warumnicht alleMenschen,
die ein Trauma oder einen schweren Verlust erlebt haben, eine solche Störung
ausbilden. Für die PTBS wurden die meisten Störungsmodelle entwickelt, bei
denen jeweils dysfunktionale Gedächtnisprozesse im Mittelpunkt stehen: Foa
und Kozak (1986) postulierten das gedächtnisbasierte Furchtstruktur-Modell,
von dem aus sie die Exposition als Therapie der Wahl entwickelten; Brewin
und Kolleg_innen (1996) das »Duale Repäsentationsmodell«, das insbesonde-
re intrusive Flashbacks begreiflich macht; Ehlers’ und Clarks (2000) kognitives
Modell stellt das anhaltende Bedrohungsgefühl in den Mittelpunkt; die Eye-
Movement-Desensitization and Reprocessing-Methode (EMDR) setzt ebenfalls an
einer Entaktualisierung der angstvollen Gedächtnisinhalte an. Biomedizinische
PTBS-Modelle stellen ebenfalls die gestörten Gedächtnisfunktionen in denMit-
telpunkt.

Forschungen zur Spontanheilung und zur Resilienz, das heißt zur psychi-
schen Widerstandskraft (einem durch den Traumadiskurs sehr populär gewor-
denen Konzept), deuten darauf hin, dass individuelle Gedächtnisveränderungen
nur ein mittelbarer Grund für die klinischen Symptome sind. Vielmehr liegen
interpersonelle, soziale und kulturelle Faktoren einer Störungsentstehung und
-aufrechterhaltung zugrunde (»Sozial-interpersonelles Modell«, Maercker &

Trauma

382

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Horn, 2013). So hat sich für viele verschiedene Gruppen von Traumaüberleben-
den gezeigt, dass die gesellschaftliche Würdigung ihrer schweren Schicksale und
ihres Opferstatus den Verlauf derHeilung oder Chronifizierung bestimmen (z.B.
politische Verfolgungsopfer, Opfer sexuellen Missbrauchs durch Priester oder
Lehrkräfte; vgl. Benjamin, 2018).

Die bisher berichteten Konzepte der Psychotraumatologie wurden seit ihrem
Auftauchen von verschiedenen gesellschaftlichen Akteur_innen und Fachleuten
infrage gestellt. Beispielsweise wurde die PTBS als politisch-motivierte Erfin-
dung und übermäßige Vereinfachung problematischer Krisenfolgen kritisiert
(Summerfield, 1999), von forensischenGutachter_innen demUmkreis der artifi-
ziellen (vorgetäuschten) Gesundheitsstörungen zugeordnet (Rosen et al., 2008);
und unter anderem vonHistoriker_innenwurde die Frage gestellt, ob die geschil-
derten Kategorien nicht nur den heutigen Zeitgeist reflektieren (Goltermann,
2009).

Auch von Seiten von Psychotherapeut_innen, inzwischen spezialisiert als zer-
tifizierte »Traumatherapeut_innen«, und Psychotherapieforscher_innen wird
zunehmend gefragt, ob die westlichen Konzepte der Störungsbilder und ihrer
Behandlung nicht an ihre Grenzen gekommen sind, da bei »schwierigen« Pa-
tient_innen die therapeutischen Möglichkeiten an ihre Grenzen stoßen. Dies
ist besonders bei Patient_innen aus anderen Kulturen der Fall, die aus natio-
nalen Minderheiten (z.B. Hispanics und Native Americans in den USA) oder
als Flüchtlinge und Migrant_innen in die »entwickelten« Länder kamen. Die
»kultursensitive Psychotherapie« bemüht sich um Antworten auf diese Heraus-
forderungen (von Lersner & Kizhilan, 2017).

Zur Kulturpsychologie der Traumafolgen

Kulturpsychologische Zugänge zu dem Themenbereich von Trauma und Trau-
mafolgestörungen stammen aus ganz verschiedenen Quellen.

Die internationale Zusammenarbeit von Fachleuten vermittelt eindrücklich,
wie relativ die bisher genannten Begriffe und Konzepte sind. Traumafolgen wer-
den anders bezeichnet, grundlegend verschiedenwahrgenommen und ihnenwird
mit anderen Praktiken begegnet (Hinton & Good, 2016). Wenn die genann-
ten westlichen Kategorien genutzt werden, dann bleibt unsicher, ob damit die
gleichen Inhalte gemeint sind. Auch empirische Studien, die nicht kultursensitiv
durchgeführt wurden, und scheinbar positive Ergebnisse zeigen, können ontolo-
gische Kategorienfehler begehen und dadurch höchst fraglich sein.

Trauma

383

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Interessant war, wie sich internationale Expert_innen beispielsweise in der
Weltgesundheitsorganisation in die ICD-11-Entwicklung einbrachten. Die PT-
BS-Diagnose erhielt moderate, positive Aufmerksamkeit; die Komplexe PTBS-
Diagnose wurde hingegen eher als irrelevant eingeschätzt, da beispielsweise Ge-
walterleben in der Kindheit und in der Jugend als gegeben und nicht veränderbar
eingeschätzt wurde. Die frühere Diagnose (bis ICD-10) der Akuten Belastungs-
reaktion wurde übrigens nicht zuletzt aufgrund des Votums nicht-westlicher
Fachpersonen aus der Liste der Krankheiten entfernt und wird jetzt den Kodie-
rungen für »Faktoren, die den Gesundheitszustand beeinflussen und zur Inan-
spruchnahme des Gesundheitswesens führen« zugerechnet. Die neue Diagnose
der Anhaltenden Trauerstörung erhielt dagegen sehr viel Interesse und Zustim-
mung, insbesondere aus asiatischen Staaten wie Japan, China, Thailand – dies
räsoniert einen gesellschaftlichen Bedarf in dieserWeltregion. Nicht durchsetzen
konnten sich die Vertreter_innen nicht-westlicher Länder mit ihrem Vorschlag
für eine Continuous trauma disorder, die die bisherige zeitliche Folgelogik der
Diagnosen infrage stellte (vgl. Maercker, 2017).

Krankheitskategorien bleiben erkennbar immer einem jeweiligen Bezugssys-
tem verbunden. Damit sich bestimmteUmgebungs- und Leidenskonstellationen
zu Prägnanztypen (d.h. Diagnosen) herausbilden, braucht es ganze Kaskaden
spezifischer biopsychosozialer und kultureller Bedingungen. Auf der subjektiven
Ebene der Mitglieder kultureller Gruppen müssenWahrnehmungsschwellen für
Probleme überschritten werden, damit sich diese mentalisieren und verbalisie-
ren.

DieWeiterführung bisheriger theoretischer Modellannahmen bildet einen wei-
teren kulturpsychologischen Zugang. Damit ist gemeint, latente Kulturdimen-
sionen in die phänomenologische und ätiologische Forschung einzubeziehen. Zu
diesenDimensionengehörenWerteorientierungen,das Interdependenz-Indepen-
denz- oder Kollektivismus-Individualismus-Kontinuum, Machtdistanz oder So-
zialhierarchisierung und Unsicherheits-Vermeidung (nach Hofstede; Markus &
Kitayama; Schwartz u. a.; vgl. Maercker et al., 2018; vgl. Kritik dazu bei Straub &
Weidemann, 2000). Empirische Studien liegen bisher nur zu den Assoziationen
der kulturellen Wertorientierungen mit den PTBS-Symptomen und -faktoren
vor. Demnach sind – im individuellen Fall – traditionelle beziehungsweise kol-
lektivistischeWertorientierungen (z.B. Konformität, Universalismus, Güte) eher
Risikofaktoren für die PTBS-Symptome, andererseitsmoderne individualistische
Wertorientierungen (z.B. Stimulation, Leistung, Selbstbestimmung) schützende
Faktoren (Maercker et al., 2009). Diese Zusammenhänge verkehren sich aller-
dings auf der Ebene von Ländern: In traditionell-orientierten Gesellschaften gibt

Trauma

384

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


es weniger PTBS-Diagnosen als in modern-orientierten Gesellschaften (Heim
et al., 2017). Es bleibt abzuwarten, wie weit dieser Ansatz systematischer quan-
titativer Analysen von latenten Kulturdimensionen für die PTBS und andere
Traumafolgen zu weiteren Einsichten führt.

Ein überfälliger dritter Zugang ist der Paradigmenwandel von etischer hin zu
emischer Forschung. Etische Forschung, in der angenommene Universalien un-
tersucht werden, dominierte bisher, wenn auch inzwischen kritischer reflektiert
undmethodisch verbessert. Emische Forschung »mit den Augen eines Insiders«
steht dagegen noch vor großen Herausforderungen betreffs ihrer Akzeptanz, ih-
rer Methodik und ihrer Anwendbarkeit.

In der Psychiatrie gewinnt das Konzept der »kulturell gebundenen Leidens-
formen« weiter an Beachtung. Diese werden definiert als alternative Ausdrücke
zu den westlich geprägten Störungskategorien. Rasmussen und Kolleg_innen
(2014) zählten 116 solcher cultural concepts of distress, die mit Stresswirkun-
gen in Zusammenhang gebracht werden (allerdings nur ein Teil von ihnen mit
Taumata). Zu den letzteren gehören »Ataque de nervios« (Nervenattacke) in
Lateinamerika, »Khyál cap« (Windattacke) in Kambodscha, »Kufungisa« (Zu
viel Denken-Müssen) in Südafrika und »Susto« (Schreck) in Lateinamerika. Je-
des dieser Konzepte besitzt spezifische Bedeutungen, die durch das westliche
Traumakonzept (»Trauma« = griechisch »Wunde«) nicht abgedeckt werden,
weil dieser einemmedizinischen Imaginationsraum entstammt.

Abramovitch und Kirmayer (2003) hatten unter Bezug auf den Schwei-
zer Psychoanalytiker Carl Gustav Jung ein Forschungsprogramm skizziert, das
heute immer noch als eine notwendige Erweiterung kulturpsychologischer For-
schungsparadigmen im Traumabereich wichtig ist. Wichtig wären demnach: 1)
ethnografische Unternehmungen; 2) auf das Kollektiv zu fokussieren; 3) sponta-
ne Heilung als psychischen Naturprozess zu untersuchen; 4) zu berücksichtigen,
dass nicht Begriffe, sondern Imaginationen die »fundamentale Sprache der Psy-
che« sind; 5) religiöse und spirituelleErfahrungen; 6)Training in therapeutischer
Kompetenz besser als einen Prozess der Initiation zu betrachten. Im Sinne die-
ses Forschungsprogramms wird von uns (Heim, Maercker, Meili & Rechsteiner)
in verschiedenen Regionen Europas, in Indien und Brasilien ein breitangelegtes
Forschungsprogramm zur emischen Pluralisierung der Traumathematik durchge-
führt (2014 – geplant 2020).

Trauma

385

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Abramovitch, H. & Kirmayer, L. J. (2003). The relevance of Jungian psychology for cultural psychi-

atry. Transcultural Psychiatry, 40, 155–163.

American Psychiatric Association. (1980). Diagnostic and statistical manual of mental disorders

DSM-III. Washington D.C.: The American Psychiatric Association.

Benjamin, J. (2018). Beyond doer and done to: Recognition theory, intersubjectivity and the third.

New York et al.: Taylor & Francis.

Brewin, C. R., Dalgleish, T. & Joseph, S. (1996). A dual representation theory of posttraumatic

stress disorder. Psychological Review, 103, 670–686.

Ehlers, A. & Clark, D.M. (2000). A cognitive model of posttraumatic stress disorder. Behaviour

Research and Therapy, 38, 319–345.

Foa, E. B. & Kozak, M. J. (1986). Emotional processing of fear. Exposure to corrective information.

Psychological Bulletin, 99, 20–35.

Goltermann, S. (2009). Die Gesellschaft der Überlebenden: Deutsche Kriegsheimkehrer und ihre Ge-

walterfahrungen im ZweitenWeltkrieg. München: DVA.

Heim, E., Wegmann, I. & Maercker, A. (2017). Cultural values and the prevalence of mental disor-

ders in 25 countries: A secondary data analysis. Social Science &Medicine, 189, 96–104.

Hinton, D. & Good, B. (Hrsg.). (2016). Culture and PTSD: Trauma in global and historical perspective.

Philadelphia: Philadelphia University Press.

Horowitz, M. J. (1976). Stress-response syndromes. New York: Aronson.

Kristeva, J. (2016). Interpréter le mal radical. Paris: L’Infini.

Lersner, U. von & Kizilhan, J. (2017). Kultursensitive Psychotherapie. Göttingen et al.: Hogrefe.

Maercker, A. (2017). Trauma und Traumafolgestörungen. München: Beck.

Maercker, A. & Horn, A. B. (2013). A socio-interpersonal perspective on PTSD: The case for envi-

ronments and interpersonal processes. Clinical Psychology & Psychotherapy, 20, 465–481.

Maercker, A., Heim, E. & Kirmayer, L. J. (2018). Cultural clinical psychology and PTSD. Göttingen et

al.: Hogrefe.

Maercker, A., Mohiyeddini, C., Müller, M., Xie, W., Yang, Z.H., Wang, J. & Müller, J. (2009). Traditio-

nal versus modern values, self-perceived interpersonal factors, and posttraumatic stress

in Chinese and German crime victims. Psychology and Psychotherapy, 82, 219–232.

Rasmussen, A., Keatley, E. & Joscelyne, A. (2014). Posttraumatic stress in emergency settings

outside North America and Europe: A review of the emic literature. Social Science & Medi-

cine, 109, 44–54.

Rosen, G.M., Spitzer, R. L. & McHugh, P. R. (2008). Problems with the post-traumatic stress disor-

der diagnosis and its future in DSM V. British Journal of Psychiatry, 192, 3–4.

Straub, J. & Weidemann, D. (2000). Psychologie interkulturellen Handelns. In J. Straub, A.

Kochinka & H. Werbik (Hrsg.), Psychologie in der Praxis. Anwendungs- und Berufsfelder einer

modernenWissenschaft (S. 830–855). München: DTV.

Summerfield, D. (1999). A critique of seven assumptions behind psychological trauma pro-

grammes in war-affected areas. Social Science &Medicine, 48, 1449–1462.

World Health Organization (2018). International classification of diseases, version 11. Genf: World

Health Organization.

Trauma

386

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Übersetzung

Joachim Renn

Operationen der Übersetzung galten lange Zeit als Sinn und Bedeutung erhal-
tende Übertragungen einer Sinnsequenz von einer Sprache in die andere. Was
in der Übersetzung an Sinn erhalten, »äquivalent« bleibt, wurde in der Sprach-
philosophie tatsächlich schon als Kriterium für die Einheit der Bedeutung einer
Proposition (im Unterschied zum Satz, zur Aussage) definiert. In der Theo-
rie der Übersetzung hat sich demgegenüber eine geradezu konträre Vorstellung
durchgesetzt (Vermeer, 1966): Die Übersetzung ist eben nicht durch die per-
fekte Übertragung des Sinnes, sondern durch die Veränderung charakterisiert,
die die Bedeutung in einem anderen Sprachkontext annehmen muss, weil der
Kontext, das Vokabular, die besondere kulturelle Sprachpraxis, selbst die Bedeu-
tung einzelner Sinnelemente zumindestmit-konstituiert (Steiner, 1994;Reichert,
2003). Schon seit langer Zeit wird der Begriff der Übersetzung in den Sozial-
und Kulturwissenschaften (Beidelmann, 1971; Bachmann-Medick, 1997), nicht
zuletzt in der klassischen Psychoanalyse (Freud, 1978 [1915], S. 101) in diesem
zweiten Sinne zur Bezeichnung sprachlicher Bezugnahmen verwendet, bei denen
zwischen differenten Sinnhorizonten nur mehr vermeintliche Repräsentations-
Beziehungen anfallen. Solche referierenden Übergänge werden dabei im Gegen-
standsbereich der entsprechendenWissenschaften selbst lokalisiert, sobald dieser
Gegenstandsbereich durch erhebliche Sinngrenzen differenziert erscheint (sie-
he mit allgemeinem Bezug auf soziale Differenzierung: Parada & Fouces, 2006;
Renn, 2006, 2010): Freud (1978 [1915]) sprach bezogen auf die Sachvorstel-
lung, der im Fall der Verdrängung die Verbindung mit dem Wort verweigert
wird, später auch mit Bezug auf die sinnverdichtende und -verschiebende (we-
gen der »Zensur« entstellende) Traumarbeit von einer Übersetzung zwischen
demUnbewussten und der Sprache, in der dessen Spuren in manifesten Bewusst-
seinsinhalten Ausdruck finden. Interkulturelle Kommunikation zum Beispiel
erscheint als ein Fall von Übersetzung, sobald man sich von der Vorstellung ver-
abschiedet, unterschiedliche kulturell geprägte Sprach- und Lebenspraxen wären
äquivalente Ausdrucksformen des immer und überall gleichenWeltverhältnisses

387

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(Budick & Iser, 1996; Fuchs, 2002). Kulturelle (»emische«) Perspektiven las-
sen sich von der Erfahrung einer »reflexiven Anthropologie« aus betrachtet in
der Ethnologie nicht als diese selbst repräsentieren, sondern sie müssen als – zum
Beispiel in das Medium einer »writing culture« – übersetzt gelten (Clifford &
Marcus, 1986). »Identität«, die sich zwischen kulturellenMilieus bewegt, nimmt
in der Perspektive postkolonialer Kulturanalysen den Charakter passiven (und
politisch relevanten) »Übersetzt-Werdens« an (Bhabha, 1996).

Übersetzung als grundlegender Operationsmodus

Von Übersetzungen ist überdies, teils eher metaphorisch, teils aber auch konzep-
tuell durchgearbeitet, in einem methodologischen Sinne die Rede, so also, dass
hier die Operationsmodi der betroffenenWissenschaften beziehungsweise Para-
digmen selbst als Formen der Übersetzung charakterisiert werden (Renn, 2002).
Übersetzt wird im letzteren Fall dort, wo der deskriptive und analytische Be-
zug auf einen Gegenstandsbereich als ein diskursiver Zug im Sprachspiel einer
Wissenschaft verstanden wird, der in seiner denotativen Dimension zwar de fac-
to referenziell verankert ist (also keine bloße sprachlich-diskursive Konstruktion
ohne jede externe Kontrolle durch das Spektrum der Bezugsgegenstände bleibt),
dabei aber seine Bezugs-»Objekte« nicht abbildet (Habermas, 1999). Abbil-
dung hieße in diesem Falle, dass Sprache als ein »gläsernes«Medium angesehen
werden kann, dessen eigene Charakteristika der Bestimmung des Gegenstandes
nichts hinzufügen. Nur wenn die Sprache als neutrales Darstellungsmedium den
»Gegenstand« abzubilden vermag, kommt sie nicht als Stör- und Fehlerquelle
in Betracht.

Diese – schon auf den ersten Blick überoptimistische – Unterstellung ei-
ner überaus un-eigensinnigen Dienlichkeit der Sprache ist seit den Tagen des
»linguistic turn« (Rorty, 1967), analog durch die Konjunktur des sprachphilo-
sophischen Paradigmas der sprachlichen »Welterschließung« (von Humboldt
und Herder über Heidegger und Gadamer bis zu Rorty, s. Taylor, 2017), in ei-
nem methodologisch engeren Sinne aber auch durch die »postempiristische«
Wissenschaftstheorie (Quine, 1980; Kuhn, 1967) unhaltbar geworden. Sprache
gilt nicht mehr als neutrales Medium einer Transformation von Bestimmtheit
aus einem Phänomenbereich in einen Darstellungskontext. Ein großer Teil der
Bedeutung einer wissenschaftlichen Aussage wird eben nicht durch das Referenz-
objekt, den Gegenstand, das Ereignis, die Tatsache selbst festgelegt. Vielmehr
wird ein Gutteil der »Bedeutung« einer Aussage durch den sprachlichen Kon-

Übersetzung

388

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


text dieser Aussage festgelegt. Sprachlicher Kontext kann dabei eine semantische
Größe (das Vokabular einer Sprache, einer Theorie, eines Paradigmas) oder
auch eine pragmatische Einheit (eine Diskursformation, eine Sprachpraxis, eine
»Lebensform« etc.) sein. Schließlich bescheidet sich die wissenschaftstheore-
tische Diskussion in Geltungs- und Objektivitätsfragen auf eine gegenüber der
Abbildtheorie der Sprache defensivere Version: Aussagenmüssen zwar als mögli-
cherweise falsch behandelt werden können, sie können aber, wenn sie als »wahr«
gelten, bei sachlichem Bezug auf Sinn-»kontaminierte Inputs« (Putnam, 1991)
immer nur relativ zu einer Sprache, einem Kontext, einem Vokabular et cetera
gültig sein.

Das muss allerdings nicht notwendig als eine schädliche oder bedauerliche
epistemischeRestriktion aufgefasst werden, sobald die Selektivität undHorizont-
Färbung der Bezugnahme nicht im Sinne eines konstruktivistischen Missver-
ständnisses mit der »Erfindung« von Gegenstandsfiktionen verwechselt wird.
Im Gegenteil wird der »freilegende« Anteil einer immer unvollkommenen Be-
zugnahme lange schon (eben imSinne des Paradigmas der»Welt-Erschließung«)
als der Vorzug einer Wissenschaftssprache verstanden, die zum Beispiel den me-
taphorischen Bezug zu ihrem Gegenstand nicht scheut (Hesse, 1988; Taylor,
2017). WennWissenschaften aus einem relativ geschlossenen Sprachkontext auf
ihre Gegenstände Bezug nehmen, und wenn dieser Gegenstandsbereich über-
dies selbst sprachlich konstituiert ist, dann bedeutet selektive, welt-erschließende,
dennoch aber referenziell gebundene sprachliche Bezugnahme: »Übersetzung«
(Habermas, 1999).

Die neuere Wissenschaftstheorie modifiziert also ein Verständnis der wissen-
schaftlichen Sprachpraxis grundsätzlich, das sich traditionell an den Naturwis-
senschaften orientiert hatte. Damit konvergiert gewissermaßen am Ende der auf
die »nomothetische« Familie der Einzelwissenschaften fixierte Reflexionsgang
der Wissenschaftstheorie mit der Hermeneutik. Das »Verstehen« als die zweite
große Metapher der Epistemologie, die schon seit Diltheys Tagen zumindest für
die Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften zentral gewesen ist, wird im Lich-
te der durchaus ursprünglich empiristisch gestimmten Wissenschaftstheorie des
»linguistic turn« (Putnam, 1991) nun selbst zur »Übersetzung«.

In dieser Verbindung zwischen Sprachtheorie und Übersetzungs-Charakter
wird umgekehrt die Hermeneutik imprägniert mit einer ihr wohltuenden Dis-
tanz zur»subjektalen«Axiomatik (Derrida), die der traditionell humanistischen
Lehre des wissenschaftlichen Verstehens (im Sinne des »Einrückens« in den
Original-Sinn-Horizont desAutors) noch anhaftete, während umgekehrt die em-
piristisch-objektivistische Vorstellung von Wissenschaft konzedieren muss, dass

Übersetzung

389

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


alles »Erklären« vermittels des sprachlichen Mediums tief in das Verstehen (der
Sprache) versenkt ist.

Übersetzung in der Kulturpsychologie

Sowohl die allgemeine wissenschaftstheoretische Entwicklung als auch die – wei-
ter oben angedeutete – Relevanz des Konzeptes der Übersetzung für die ganze
Familie der kulturwissenschaftlichen Fachdisziplinen lässt es notwendig erschei-
nen, auchderPsychologie erstens eine übersetzendeFormdesGegenstandsbezuges
und zweitens einen Gegenstand, in dem systematisch folgenreich Übersetzun-
gen anfallen, zuzuschreiben (Straub, 2002). Dafür wäre es allerdings erforderlich,
die wissenschaftliche Psychologie als eine Kulturwissenschaft, die ihre empiri-
sche und ihre theoretische beziehungsweise metapsychologische Arbeit als eine
methodische Form des Verstehens versteht, zu begreifen. Diese Vorstellung ist
allerdings in der akademisch institutionalisierten Psychologie bis zur Marginali-
sierung deutlich in die Defensive geraten. Selbst in der im Prinzip hermeneutisch
aufgestellten Psychoanalyse (vgl. Ricœur, 1974; Habermas, 1975) breitet sich ei-
ne naturalistische Auffassung vom Gegenstandsbereich aus (vgl. Renn & Zielke,
2006), die sich zum Beispiel in der neurowissenschaftlichen Umdeutung der psy-
chodynamischen Grundlagen des Übertragungsgeschehens zu einem Effekt von
»Spiegelneuronen« zum Ausdruck bringt (Solms et al., 2004).

Dass die Psychologie eine »verstehende« Wissenschaft sein muss, die sich
überdies trotz ihres Mandats für die »Psyche« nicht allein für das atomistisch
gedachte Einzelbewusstsein (und für seine vermeintlich universale Natur) inter-
essieren kann, diese – nach den oben angedeuteten wissenschaftstheoretischen
Überlegungen eigentlich obligatorische – Einsicht wird in der aktuellen Lage
neben einigen Ansätzen zu einer »relationalen« oder intersubjektivistischen
Psychoanalyse (für viele: Orange et al., 2001) eigentlich nur noch von der Kultur-
psychologie vertreten. Jürgen Straub zählt hier zu den herausragendenVertretern,
der sich von einem explizit hermeneutischen Vorverständnis (Straub, 1999a) aus-
gehend, an der breiten, aber in der psychologischen Fachwissenschaft tendenziell
verdrängten Tradition einer geisteswissenschaftlichen Psychologie orientiert, die
ein Sensorium für die fundamentale Bedeutung kultureller und praktischer Ho-
rizonte für die subjektiven beziehungsweise psychischen Innenverhältnisse der
Person behalten hat. Auf dieser Grundlage sieht sich die Psychologie in ihren
Theorien sowie in ihren wissenschaftlichen wie therapeutischen Methoden auf
zweifache Weise mit dem Problem der Fremdheit des Sinnes konfrontiert – das

Übersetzung

390

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


eine naturalistische und kognitivistische Psychologie aus ihrem Referenzradius
schlicht verbannt (Zielke, 2004). Erstens stellen sich der verstehenden Kultur-
psychologie die kulturellen Horizonte, aus denen der individuelle Ausdruck der
psychischen »Innenverhältnisse« ihren spezifischen und eigenen Sinn bezieht,
als fremde Horizonte dar (Straub, 1999b). Und die Annäherung an solche Ho-
rizonte bedarf einer eigenen Methode, einer nicht-assimilativen Hermeneutik
(Straub& Shimada, 1999). Zweitens aber dringt auch in das subjektive Selbstver-
hältnis eine Fremdheit und Intransparenz ein (Renn, 2016), sofern jede psychische
»Selbstreferenz«, beispielhaft in der Dynamik unbewusster Prozesse, den Weg
der Differenzierung subjektiven Sinns von kulturellen Standardbedeutungen
nimmt. In beiden Fällen: Mit Referenz auf »Kulturen« und »Praktiken«, aber
auch mit Bezug auf die Differenz zwischen subjektiven und kulturell-intersub-
jektiven Sinnhorizonten muss also Fremdheit, das heißt erhebliche Sinndifferenz
eingerechnet werden. In diesem Sinne sind psychologische, wenigstens kulturpsy-
chologische, Theoriebildung und empirische Interpretation (in der Forschung
wie in der Therapie) ihrerseits Formen der Übersetzung (so auch Straub, 2002).

Literatur

Bachmann-Medick, D. (Hrsg.). (1997). Übersetzen als Repräsentation fremder Kulturen. Berlin:

Schmidt.

Beidelmann, T.O. (Hrsg.). (1971). The translation of cultures: Essays to E. Evans Pritchard. London:

Tavistock.

Bhabha, H. (1996). Cultures in between. In S. Hall & P. du Gay (Hrsg.), Questions of cultural identity

(S. 53–61). London et al.: Sage.

Budick, S. & Iser, W. (Hrsg.). (1996). The translatability of cultures. Figurations of the place between.

Stanford: Stanford University Press.

Clifford, J. & Marcus, G. (Hrsg.). (1986).Writing culture. Berkeley: University of California Press.

Freud, S. (1978). Das Unbewusste. In ders., Das Ich und das Es. Und andere metapsychologische

Schriften (S. 73–105). Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1915].

Fuchs, M. (2002). Soziale Pragmatik des Übersetzens. In J. Renn, J. Straub & S. Shimada (Hrsg.),

Übersetzen als Medium des Kulturverstehens und sozialer Integration (S. 292–323). Frank-

furt/M. et al.: Campus.

Habermas, J. (1975). Erkenntnis und Interesse. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Habermas, J. (1999).Wahrheit und Rechtfertigung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hesse, M. (1988). The cognitive claims of metaphor. Journal of Speculative Philosophy, 2, 1–16.

Kuhn, T. (1967). Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Orange, D.M., Atwood, G. E. & Stolorow, R.D. (2001). Intersubjektivität in der Psychoanalyse. Kon-

textualismus in der psychoanalytischen Praxis. Frankfurt/M.: Brandes & Apel.

Parada, A. & Diaz Fouces, O. (Hrsg.). (2006). Sociology of translation. Vigo: Universidade de Vigo.

Übersetzung

391

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Putnam, H. (1991). Repräsentation und Realität. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Quine, W.V.O. (1980).Wort und Gegenstand. Stuttgart: Reclam.

Reichert, K. (2003). Die unendliche Aufgabe. ZumÜbersetzen. München et al.: Hanser.

Renn, J. (2002). Übersetzen, Verstehen, Erklären. Soziales und sozialwissenschaftliches Überset-

zen zwischen Erkennen und Anerkennen. Einleitung zu J. Renn, J. Straub & S. Shimada

(Hrsg.), Übersetzung als Medium des Kulturverstehens und sozialer Integration (S. 13–39).

Frankfurt/M. et al.: Campus.

Renn, J. (2006). Übersetzungsverhältnisse – Perspektiven einer pragmatistischen Gesellschaftstheo-

rie. Weilerswist: Velbrück.

Renn, J. (2010). Koordination durch Übersetzung, die Ordnungsfrage aus der Perspektive einer

pragmatistischen Gesellschaftstheorie. In S. Sigmund & G. Albert (Hrsg.), Soziologische

Theorien. Sonderband 50 der KZfSS (S. 311–328). Wiesbaden: VS.

Renn, J. (2016). Unstillbares Begehren nach Identität und Verlust der Repräsentation: Die rela-

tionale Psychoanalyse und die Quellen der Individuation. In ders., Selbstentfaltung – Die

Formen und das Formen der Person: Soziologische Übersetzungen 2 (S. 117–173). Bielefeld:

transcript.

Renn, J. & Zielke, B. (2006). Das Trauma der Hirnforschung. Zur Adaption neurophysiologischer

Argumentationsmuster in der psychoanalytischen Traumatheorie und -therapie. In J. Rei-

chertz & N. Zaboura (Hrsg.), Akteur und Gehirn (S. 239–260). Wiesbaden: VS.

Ricœur, P. (1974). Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rorty, M.R. (1967). The linguistic turn. Essays in philosophicalmethod. Chicago: Chicago University

Press.

Solms, M., Turnbull, O., Sacks, O. & Vorpohl, E. (2004).DasGehirn und seineWelt. Neurowissenschaf-

ten und Psychoanalyse. Düsseldorf: Walter.

Steiner, G. (1994). Nach Babel. Aspekte der Sprache und des Übersetzens. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Straub, J. (1999a). Handlung, Interpretation, Kritik. Grundzüge einer textwissenschaftlichen Hand-

lungs- und Kulturpsychologie. Berlin et al.: deGruyter.

Straub, J. (1999b). Verstehen, Kritik, Anerkennung. Das Eigene und das Fremde in der Erkenntnisbil-

dung interpretativer Wissenschaften. Göttingen: Wallstein.

Straub, J. (2002). Differenz und prekäre Äquivalenz in einer Übersetzungskultur. Ein hermeneuti-

scherRahmen fürdieexemplarischepsychologischeAnalyseeines »Übersetzungsfehlers«.

In J. Renn, J. Straub & S. Shimada (Hrsg.), Übersetzen als Medium des Kulturverstehens und

sozialer Integration (S. 346–393). Frankfurt/M. et al.: Campus.

Straub, J. & Shimada, S. (1999). Relationale Hermeneutik im Kontext interkulturellen Verstehens.

Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 3, 449–477.

Taylor, C. (2017). Das sprachbegabte Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermögens. Frank-

furt/M.: Suhrkamp.

Vermeer, H. J. (1966).DieWelt, in diewir übersetzen. Drei translatologischeÜberlegungen zu Realität,

Vergleich und Prozeß. Heidelberg: Textcon Verlag.

Zielke, B. (2004). Kognition und soziale Praxis. Der Soziale Konstruktionismus und die Perspektiven

einer postkognitivistischen Psychologie. Bielefeld: transcript.

Übersetzung

392

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Umwelt

Paul Sebastian Ruppel

Bedeutungshaftemenschliche Umwelten

Menschliches Handeln vollzieht sich in Umwelten. Diese Umwelten sind von
Menschen, anderen Lebewesen, kulturellen Artefakten, diversen Objekten und
natürlichen Gegebenheiten bevölkert beziehungsweise durch diese ko-konstitu-
iert. Kulturpsychologische Analysen laden ein, menschliches Tun und Lassen
mit Blick auf diese Umwelten zu kontextualisieren und damit auch diese selbst
zu rekonstruieren. Umwelt ist dabei nur im Plural denkbar, wenn Mensch-Um-
welt-Beziehungen als bedeutungsvermittelte und zumindest partiell subjektive
Relationierungen aufgefasst werdenwollen: »We construct ourUmwelts through
our interpretation of the immediate relating with the environment« (Zimmer-
man & Valsiner, 2009, S. 121). Ein Beispiel hierfür: Eine Umwelt, die früher als
von Ahnen, Geistern oder Göttern bewohnt erlebt wurde, mag heute als eine
sozial wie spirituell-religiös entleerte und entzauberte gesehen werden. Umwel-
ten erfahren Wandel. Was gestern Fremde war, kann heute Heimat sein. Eine
heute Geborgenheit gebende Umwelt kann morgen abschreckend wirken. Kurz:
Menschliche Umwelt ist eine bedeutungshafte Umwelt, in der Menschen in
acts of meaning (Bruner, 1990) handelnd ihr Leben gestalten. Eine solche Sicht
verweigert sich einer Reduzierung von Mensch-Umwelt-Beziehungen rein auf
die Berücksichtigung ihrer kausalen (Wechsel-)Wirkungen. Als historisch ge-
wordene ist die Etablierung dieser Betrachtungsweise eingebettet in physisch-
materielle Veränderungs-, soziokulturelleWandlungs- und wissenschaftliche Ver-
ständigungsprozesse.

Im Folgenden werden einige wenige dieser Prozesse skizziert, zunächst die
sich ändernde Bedeutung des Begriffs »Umwelt« selbst, um kulturpsychologi-
sche Perspektivierungen auf das Phänomen »Umwelt« anzudeuten.

393

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Gesellschaftlicher Siegeszug eines Begriffs
und seine Institutionalisierung

Der heute beinahe omnipräsente Begriff »Umwelt« ist vergleichsweise jung und
seine Verwendung erst ab Beginn des 19. Jahrhundert belegt. Im Duden Her-
kunftswörterbuch findet sich dazu folgender Eintrag:

»Das seit 1800 bezeugte Wort ist eine Lehnübersetzung von dän. omverden ›um-

gebendes Land; umgebende Welt‹. In der 2. Hälfte des 19. Jh.s wurde ›Umwelt‹

als Ersatzwort für frz.milieu gebräuchlich. Im biologischen Sinne von ›Umgebung

eines Lebewesens, die auf es einwirkt und seine Lebensbedingungen beeinflusst‹,

wurde es zuerst 1909vondemdeutschenBiologenV.Uexküll (1864–1944) verwen-

det. Zu ›Umwelt‹ stellen sich in der 2. Hälfte des 20. Jh.s zahlreiche Bildungen wie

›Umweltbelastung, umweltfreundlich, Umweltschutz‹« (Dudenredaktion, 2001,

S. 880).

Die mit von Uexküll (1909) verbundenen Begriffsbedeutungen werden gerade
auch in psychologischen Perspektiven weiterhin als wichtige historische Refe-
renz angeführt, da von Uexküll Umwelt eine subjektive Komponente beimaß,
sie durch Wahrnehmung, Aktivität und Bedeutung geprägt verstand und Lebe-
wesen ihre je subjektive Zeit und ihren je subjektiven Raum zusprach. Der durch
Sinne vermittelte »Ausschnitt aus der physischen Welt, der für ein Lebewesen
beziehungsweise die jeweilige Spezies Bedeutung besitzt« (Hellbrück & Kals,
2012, S. 14) gilt demnach als Umwelt. Weitere Bestimmungsversuche sollten
folgen und die biologische Metaphorik indes auch in psychologischen Zugän-
gen weiter florieren – man denke an den Vorstoß von Boesch (u. a. 1978),
Kultur als Biotop des Menschen zu verstehen (für eine Kritik siehe Eckensber-
ger, 1978). Mit diesem stellt er auch eine mehr oder weniger strikte Trennung
zwischen natürlicher und kultureller Umwelt infrage, wie sie sich etwa bereits
im prominenten Drei-Ebenen-Modell von Hellpach (1924), einem der Begrün-
der der Umweltpsychologie, findet, mit dem zwischen natürlicher, sozialer und
kultureller Umwelt differenziert wird. Ein umfassender Konsens über eine an-
gemessene Konzeptualisierung von Umwelt steht weiterhin aus. Vorstellungen
einer »kulturalisierten« Umwelt, die ganz in Bedeutung aufzugehen scheint,
konkurrierenmit Entwürfen einer vor jedweder Bedeutungszuschreibung immu-
nisierten »naturalisierten« Umwelt. Manche Debatten um den Klimawandel
sind nur besonders hörbare Formen derartiger Verkürzungen. Damit sind auch
Zuspitzungen sozial-, kultur- und naturwissenschaftlicher Sichtweisen impli-

Umwelt

394

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ziert, die ohne Not das negieren, was sie nicht als vorrangig für ihr disziplinäres
Selbstverständnis begreifen.

Das Ringen um eine angemessene Konzeptualisierung von Umwelt verband
sich immer stärker auch mit Fragen des Schutzes einer als bedroht verstande-
nen Umwelt. Diese Bedeutungsverschiebung sollte in den letzten Jahrzehnten
dominant werden. Der Begriff »Umwelt« ist heute, gerade in diesem Verständ-
nis, aus Alltag, Praxis und Wissenschaft nicht mehr wegzudenken. In Politik,
Verwaltung,Wirtschaft undGesellschaft sind in den letzten Jahrzehnten Institu-
tionen, Initiativen, Positionen undKonzepte entstanden, die denTerm zentral im
Titel tragen – etwa Umweltämter, -management, -organisationen, -kampagnen
und -aktionen. Und in den Natur- und Sozialwissenschaften haben sich eigens
(Sub-)Disziplinen etabliert – etwa Umweltmedizin, -soziologie oder -psycho-
logie, die ihrerseits als Teilgebiete der interdisziplinären Umweltwissenschaften
fungieren.

Die Institutionalisierung der Thematisierung von Umwelt erfolgte sowohl in
der Gesellschaft als auch in vereinzelten Strömungen in der Psychologie annä-
hernd parallel. Die 1970er Jahre sahen etwa mit der Veröffentlichung der Studie
»Die Grenzen des Wachstums« des Club of Rome, der Ersten Konferenz der
Vereinten Nationen über die Umwelt des Menschen, sowie der Gründung des
UN-Umweltprogramms (alles 1972) auf internationaler EbenewichtigeVersuche
gesellschaftlicher Antworten auf sich immer deutlicher abzeichnende Umwelt-
krisen. AlsMeilensteine einer sich institutionalisierendenUmweltpsychologie im
deutschsprachigen Raum kann der DGPs Kongress in Salzburg 1974 genannt
werden, in dessen Rahmen sich eine Arbeitsgruppe »Umweltpsychologie« kon-
stituierte. Dem folgte 1975 das Symposion »Die ökologische Fragestellung in
der Psychologie« auf Schloss Heinsheim oder auch die Einrichtung des Schwer-
punktprogramms »Psychologische Ökologie« in der DFG im Jahre 1977 (und
1994 die Gründung der »Fachgruppe Umweltpsychologie« auf dem DGPs
Kongress in Hamburg). Das intensivierte Nachdenken über Mensch-Umwelt-
Beziehungen mit Blick auf Umweltkrisen seit den 1970er Jahren und die Eta-
blierung eines solchen Nachdenkens und empirischen Erforschens unter dem
Label »Umweltpsychologie« (z.B. Hellbrück & Fischer, 1999; Hellbrück &
Kals, 2012; Ittelson et al., 1977; Kaminski, 1976) verweist jedoch nur auf ei-
nen Strang der Entwicklungen. Was einerseits als Vorläufer einer Etablierung
der Umweltpsychologie gelten mag, kann andererseits als kulturpsychologische
Bestrebung verstanden werden, »ökologische Perspektiven« (z.B. Graumann,
1978, 1999) und Orientierungen, kurz: einen ökologischen Ansatz in der Psy-
chologie zu verankern, wofür auch die Bezeichnung»Ökologische Psychologie«

Umwelt

395

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


(z.B. Kruse et al., 1990) Verwendung findet. Es handelt sich um zwei in der
Retrospektive zu differenzierende Entwicklungen, die einerseits zur Etablierung
der »pragmatisch« ausgerichteten Umweltpsychologie führten, die heute durch
Interdisziplinarität und Anwendungsorientierung gekennzeichnet ist und dem
quantitativen Paradigma nahesteht, und andererseits zur »programmatisch«
verstandenen Ökologischen Psychologie, die große Schnittmengen mit der Kul-
turpsychologie aufweist beziehungsweise in Teilen mit ihr identisch ist (auch
im Sinne einer Personalunion) und primär qualitativ orientierte Ansätze wählt
(Hellbrück & Fischer, 1999, S. 27). Die Berücksichtigung menschlicher Um-
welten hat in der kulturpsychologischen Tradition einen festen Stellenwert als
ökologische Perspektive, auch wenn sich diese Sichtweise nicht wie erhofft über
die verschiedenen Subdisziplinen der Psychologie hinweg verankern ließ (vgl.
ebd.).

Dass die Etablierung einer ökologischen Perspektive beziehungsweise die In-
stitutionalisierung der Umweltpsychologie jedoch nicht gleichzusetzen ist mit
der Durchsetzung der normativen Position, die Umwelt sei prinzipiell als Be-
drohtes aufzufassen und die Psychologie habe sich an ihrem Schutz zu beteiligen,
konnte nicht unkommentiert bleiben und wurde, die Unterscheidung zwischen
»Umwelt als Umgebung« und »Umwelt als Natur« betonend, früh als »Eti-
kettenschwindel« kritisiert (Sichler & Seel, 1993, S. 5ff.). Auch wenn man
geneigt sein mag, dem normativen Anspruch einer solchen Kritik zuzustimmen,
kommt sie dennoch einer Engführung von Umwelt auf Umweltschutz gleich,
die Gefahr läuft, wichtige Impulse gerade der Ökologischen Psychologie als kul-
turpsychologische Bereicherung und Erneuerung des Faches zu relativieren. Zu
nennen wären etwa die Einforderung der verstärkten Thematisierung der Frage
nach der Alltagsrelevanz psychologischer Erkenntnisse und ihrer Übertragbar-
keit auf die Lebenswelt (Stichwort: Ökologische Validität) oder die nutzende
Weiterentwicklung qualitativerMethoden. Vor dem erdrückenden Eindruck glo-
baler ökologischer Krisen wie des voranschreitenden Klimawandels liegt eine Re-
Fokussierung der »Umwelt als Natur« nahe, doch sollte diese Aufmerksamkeits-
lenkung nicht die sozialen und kulturellen Aspekte von Umwelt in Vergessenheit
geraten lassen.

Sich wandelnde Umwelten und Perspektiven

Eingangs wurde argumentiert, bedeutungsvermittelte Umwelt sei nur im Plu-
ral denkbar. Dies soll jedoch nicht infrage stellen, dass gerade der Diskurs der

Umwelt

396

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


einen, von allen Menschen geteilten Umwelt (gemeint ist hier häufig eine glo-
bale Perspektive auf den blauen Planeten) viele Mensch-Umwelt-Beziehungen,
gerade die der sogenannten »umweltbewussten« Menschen, prägt (z.B. Rup-
pel & Straub, 2017). Eine Pluralisierung von Umwelten geht demnach Hand in
Hand mit einer Singularisierung von Umwelt. Hier wäre zu fragen, inwiefern ei-
ne derartig vereinheitlichende Sicht auf diese unterstellte eineUmwelt auch eine
Dekontextualisierung menschlichen Tuns und Unterlassens vorantreiben kann.
So laufen die derzeit populären numerischenMensch-Umwelt-Relationierungen
Gefahr, die Berücksichtigung des lokalen Handlungskontexts, der situierten und
verorteten Praxis zugunsten generalisierter Perspektiven zu opfern. Mit nach-
haltigkeitsorientierten Ambitionen werden dann zum Beispiel Handlungen und
ihre Effekte ge- beziehungsweise vermessen. CO2-Rechner quantifizieren so spe-
zifische Mensch-Welt-Verhältnisse (etwa die häusliche Energienutzung oder die
Flugreise) und subsumieren sie unter globale Verbrauchs- und Emissionsszenari-
en. Self-Tracking Apps verwandeln den Spaziergang durch den Wald in gezählte
Schritte. Der Vermessung der Umwelt folgt dann eine Selbstvermessung der
Menschen, die quantifizierenden Relationierungen der Mensch-Umwelt-Bezie-
hungen eine neue Qualität verleiht und spannende kulturpsychologische Fragen
aufwirft – und vielleicht dazu einlädt, wieder verstärkt der kontextualisierten
Spezifik der jeweiligen Handlungspraxis nachzuspüren. Nicht zuletzt waren es
derlei Sichten und Einsichten, die der psychologischen Beforschung vonMensch-
Umwelt-Beziehungen einmal ihren Auftrieb verleihen sollten (man denke an
MuchowsDer Lebensraum des Großstadtkindes, 2012 [1935]; BarkersBehaviour-
setting-Konzept, 1968 oder Bronfenbrenners Differenzierung zwischen Mikro-,
Meso-, Exo-undMakro- sowieChronosystem,1990), dasForschen in artifiziellen
Settings problematisierten und sich einem Unbehagen mit der Kontextverges-
senheit psychologischer Forschung und Theoriebildung stellten.

Gehörten die früher untersuchten Umwelten häufig zu den »proximalen«,
sind die Perspektiven allmählich »distal« (Graumann, 1999, S. 12) und die Um-
welten selbst zusehends virtueller geworden. Kaum eine Handlung, die nicht
zumindest partiell virtuell beziehungsweise medial vermittelt wäre. Für so man-
chen ist das Internet zum alltäglichen Handlungskontext geworden, zur (nicht
mehr ganz) neuartigen Umwelt, die ihrerseits spannende Perspektivierungen
verspricht. Zudem hat sich das Bewegen in und zwischen Umwelten für viele
Menschen beschleunigt und zur Beschleunigung (Rosa, 2005) hat sich die Pra-
xis der beziehungsweise der Diskurs über Entschleunigung gesellt und lädt zur
kulturpsychologischen Forschung an der Schnittstelle zwischenMensch,Umwelt
undMobilität ein.

Umwelt

397

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Barker, R.G. (1968). Ecological psychology: Concepts and methods for studying the environment of

human behavior. Stanford, CA: Stanford University Press.

Boesch, E. E. (1978). Kultur und Biotop. In C.-F. Graumann (Hrsg.), Ökologische Perspektiven in der

Psychologie (S. 11–32). Bern et al.: Huber.

Bronfenbrenner, U. (1990). Ökologische Sozialisationsforschung. In L. Kruse, C.-F. Graumann &

E.-D. Lantermann (Hrsg.), Ökologische Psychologie – Ein Handbuch in Schlüsselbegriffen

(S. 76–79). München: PVU.

Bruner, J. S. (1990). Acts of meaning. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Dudenredaktion (Hrsg.). (2001). Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen Sprache (3. Aufl.).

Mannheim: Dudenverlag.

Eckensberger, L.H. (1978). Die Grenzen des ökologischen Ansatzes in der Psychologie. In C.-F.

Graumann (Hrsg.), Ökologische Perspektiven in der Psychologie (S. 49–78). Bern et al.: Huber.

Graumann, C.-F. (Hrsg.). (1978). Ökologische Perspektiven in der Psychologie. Bern et al.: Huber.

Graumann, C.-F. (1999). Ökologische Perspektiven in der Retrospektive. Vortrag anlässlich der Fach-

gruppentagung Umweltpsychologie 26.–28.09.1999, Universität Magdeburg.

Hellbrück, J. & Fischer, M. (1999). Umweltpsychologie. Göttingen et al.: Hogrefe.

Hellbrück, J. & Kals, E. (2012). Umweltpsychologie. Wiesbaden: Springer VS.

Hellpach, W. (1924). Psychologie der Umwelt. In E. Aderhalden (Hrsg.), Handbuch der biologi-

schenArbeitsmethoden. Abt. VI:Methodender experimentellen Psychologie (Band C, 3). Berlin:

Urban & Schwarzenberg.

Ittelson, W.H., Proshansky, H.M., Rivlin, L.G. & Winkel, G.H. (1977). Einführung in die Umweltpsy-

chologie. Stuttgart: Klett-Cotta.

Kaminski, G. (Hrsg.). (1976). Umweltpsychologie: Perspektiven – Probleme – Praxis. Stuttgart: Klett.

Kruse, L., Graumann, C.-F. & Lantermann, E.-D. (Hrsg.). (1990). Ökologische Psychologie – Ein Hand-

buch in Schlüsselbegriffen. München: PVU.

Muchow, M. & Muchow, H.H. (2012). Der Lebensraum des Großstadtkindes. Weinheim: Beltz Ju-

venta [Orig. 1935].

Rosa, H. (2005). Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Ruppel, P. S. & Straub, J. (Hrsg.). (2017). Schwerpunktthema: Vegan und kerosinfrei: Das ökologi-

sche Selbst. psychosozial, 40(2).

Sichler, R. & Seel, H.-J. (1993). Von der Umweltkrise zum menschlichen Naturverhältnis: Zur kon-

zeptionellen Neuorientierung in der ökologischen Psychologie. Journal für Psychologie,

1(4), 5–17.

Uexküll, J. J. v. (1909). Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Springer.

Zimmerman, A. & Valsiner, J. (2009). The living, the un-living, and the hard-to-kill. Acting and

feeling on the boundary. In R. S. Chang (Hrsg.), Relating to environments: A new look at Um-

welt (S. 119–143). Charlotte, NC: Information Age Publishing.

Umwelt

398

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Unbewusste, das

Hans-Dieter König &Michael Lacher

Gegenläufig zurAufklärung setzten sich im19. JahrhundertPhilosophenwieFried-
rich Wilhelm Joseph Schelling, Arthur Schopenhauer und Friedrich Nietzsche
mit dem Unbewussten und den dunklen Leidenschaften des Menschen auseinan-
der. AuchMediziner, Physiologen und PsychologenwieHermann vonHelmholtz,
Gustav Fechner, Wilhelm Wundt und Carl Gustav Carus spekulierten über das
Unbewusste. SigmundFreud, der sichmit denklinischenBeobachtungen von Jean-
MartinCharcot,Hippolyte Bernheimund Josef Breuer intensiv auseinandersetzte,
entwickelte aus der klinischen Arbeit mit psychisch kranken Patient_innen einen
erfahrungswissenschaftlichen Begriff des Unbewussten. Was damit gemeint ist, il-
lustriertdasBeispiel einerhysterischenPatientinFreuds(1999[1895],S.196–251):

»Die 24 Jahre alte Elisabeth von R. litt zwei Jahre lang unter Beinschmerzen und

einer Gehschwäche. Was immer sie aus ihrer Krankengeschichte erzählte, sie wuss-

te nicht, wie es zu den Körpersymptomen gekommen war. Freud irritierte es, dass

die Beine während der Behandlung besonders heftig schmerzten und so ›mitspra-

chen‹. So ließ er sie zu diesen körperlichen Schmerzen frei assoziieren und arbeitete

die Widerstände durch, die sie der Arbeit durch Ausflüchte, intellektuelle Einwän-

de und Schweigen entgegensetzte. Als Freud zuletzt deutete, sie habe sich wohl in

den Schwager verliebt, der nach demTod ihrer Schwester ›wieder frei‹ sei, schrie sie

laut auf und klagte erneut ›über die grässlichsten Schmerzen‹ in den Beinen. Aber

nach der Durcharbeitung dieser Szene verschwanden die hysterischen Schmerzen

und Elisabeth von R. konnte wieder laufen. So ließen sich die Konversionssympto-

me auf einen inneren Konflikt zurückführen, der zwischen dem Bewusstsein, das

im Einklangmit der herrschendenMoral nur bestimmte Vorstellungen erlaubt, und

dem Unbewussten ausgetragen wird, das von sozial anstößigen Triebregungen und

Affekten bestimmt wird.«

Das Unbewusste seiner Patient_innen analysierte Freud, indem er deren Erzäh-
lungen auf das eigene Unbewusste wirken ließ, das er sich durch die Deutung

399

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


seiner Träume erschloss (vgl. Freud, 1999 [1900]). Er stieß darauf, dass der Traum
eine manifeste Botschaft transportiert, deren unbewusster Sinn sich erschließt,
wenn man durch freies Assoziieren die latenten Traumgedanken erschließt, die
den Träumenden zum Traum einfallen. So wurde fassbar, dass das Bewusstsein
mit der herrschenden Moral unvereinbare Wünsche ins Unbewusste verdrängt,
das Verdrängte jedoch in Träumen wiederkehrt.

Zudem stieß Freud (1999 [1904]) auf die dem/der Einzelnen im Alltag un-
terlaufenden Fehlleistungen, in denen sich das Unbewusste hinter dem Rücken
des Bewusstseins verhaltenswirksam durchsetzt. Der Angestellte, der seine Kolle-
gen dazu auffordern will, mit einem Glas Sekt auf den Chef anzustoßen, verfolgt
ganz bewusst die Intention, ihm gemeinsam zu gratulieren. Die Fehlleistung, dass
er sagt »Lasst uns auf den Chef aufstoßen«, offenbart das dahinter verborgene
Unbewusste. Ihm ist diese Bürofeier aufgrund eines uneingestandenenKonfliktes
mit dem Chef so zuwider, dass er »kotzen« könnte.

Um die durch die klinische Praxis, durch Träume und Fehlleistungen ge-
wonnenen Einsichten theoretisch zu verarbeiten, konstruierte Freud mit der
Metapsychologie eine Sprache, die es erst ermöglicht, den Forschungsgegen-
stand des jenseits des Bewusstseins gelegenen Unbewussten wahrzunehmen. So
entwickelte Freud im Zuge der Analyse von Hysterie, Zwangsneurose, Melan-
cholie und Schizophrenie zwei topografische Modelle der Seele, die das innere
Drama verschiedener psychischer Erkrankungen rekonstruieren. Die in Freuds
Traumdeutung entwickelte erste Topik entfaltet sich zwischen Bewusstsein und
Unbewusstem, das sich aus dem Vorbewussten und dem Unbewussten im en-
geren Sinne zusammensetzt: Das Bewusstsein befindet sich an der Oberfläche
des psychischen Apparats und nimmt die Eindrücke der Außenwelt und die Rei-
ze der Innenwelt wahr, die in Empfindungen und wiederbelebten Erinnerungen
bestehen. Das Vorbewusste ist deskriptiv unbewusst, weil es sich aus Vorstel-
lungen zusammensetzt, die dem Bewusstsein entgehen und vergessen werden,
jedoch erinnerbar sind.DasUnbewusste im engeren Sinne ist dagegen dynamisch
unbewusst, weil es sich aus verdrängtenVorstellungen zusammensetzt, aus Reprä-
sentanzen der im Körper wurzelnden Triebe, deren Wiederkehr vom Passieren
einer moralischen Zensur abhängt, welche diese Impulse in Form einer Kompro-
missbildung entstellt.

Die zweite Topik differenziert das Modell des psychischen Apparats auf der
Basis der Annahme des Zusammenwirkens von Es, Ich und Über-Ich (vgl. Freud,
1999 [1923]). Das äußere und innere Reize verarbeitende Ich ist zwar in hohem
Maße mit dem Bewusstsein identisch. Aber das Ich arbeitet auch unbewusst,
wenn es unliebsame äußere Wahrnehmungen oder unerträgliche innere Wahr-

Unbewusste, das

400

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


nehmungen abwehrt. Auch das Über-Ich (das Gewissen) verfügt über bewusste
und unbewusste Anteile. Wenn das Über-Ich das Ich durch Vorwürfe und Ver-
bote ermahnt, wirkt die innere Stimme des Gewissens bewusst. Wenn der/die
Einzelne sich durch dasNichtergreifen einer Chance oder durch Selbstverletzung
bestraft, wirkt das Über-Ich hingegen unbewusst. Das Es wird nicht nur durch
unbewusste Vorstellungen gebildet, die aufgrund ihrer sozialen Anstößigkeit ver-
drängt wurden. Vielmehr enthält es auch unbewusste Wünsche und Fantasien,
die noch niemals bewusst geworden sind.

Diemethodologische Frage, wie sich die in der szientistischenWissenschafts-
sprache des 19. Jahrhunderts verfasste Theorie des Unbewussten zeitgemäß in
die Gegenwart übersetzen lässt, hat Alfred Lorenzer (1972, 1974) durch eine
interaktions- und sozialisationstheoretische Rekonstruktion der Psychoanalyse
beantwortet. Dabei ging es ihm darum, die Metaphorik der Metapsychologie
zu dechiffrieren, die Geschichts- und Gesellschaftsblindheit der Freud’schen Be-
grifflichkeit aufzuheben und die verschiedenen Theoriekonstruktionen der Psy-
choanalyse (Triebtheorie, Ichpsychologie, Objektbeziehungstheorie und Selbst-
psychologie) zu integrieren und zu systematisieren (vgl. Lorenzer, 1972; 1974,
S. 218ff.).

Lorenzers materialistische Sozialisationstheorie zeigt unter anderem, wie sich
FreudsTheoriederAffektemit JeanPiagets (1975 [1945])Theorieder Intelligenz
verbinden lässt (vgl. König, 2014): Piaget hat mit dem Begriff der sensomotori-
schen Intelligenz jenes Entwicklungsstadium beschrieben, in dem der Säugling
ganz in seiner Wahrnehmung aufgeht und sein Handeln nichts anderes als ein
unmittelbares Reagieren bildet. Ganz in diesem Sinne stellt sich das Es aus Lo-
renzers Perspektive als ein Gefüge von unbewussten Interaktionsformen dar, die
der innere Niederschlag der Einigung sind, in welche die Körperbedürfnisse des
Säuglings so bestimmend eingehenwie die bewussten und unbewusstenWünsche
der Mutter. DieWünsche der Mutter sind ihrerseits durch die soziale Lebenspra-
xis geformt worden, in die sie in ihrer Kindheit einsozialisiert wurde und die sie
aufgrund ihrer aktuellen Lebenslage an das Kind heranträgt.Was Freud als die in-
dividuelle Triebstruktur bezeichnet, deren Abkömmlinge sich ins Es übersetzen,
lässt sich so als ein Gefüge unbewusster Interaktionsformen beschreiben, die im
Verlaufe der ersten Lebensjahre bis zum Schulalter hergestellt werden. Sobald das
Kind lernt, Interaktionen mit den Eltern, mit weiteren Bezugspersonen und mit
der sich ihm erschließenden sozialen Welt durch das Spiel mit Gegenständen zu
reinszenieren, kommt es zu einer ersten Ichbildung,weil die unbewussten Interak-
tionsformen (dasGefüge derTriebregungen)mitObjekten verknüpftwerden, die
auf eine sinnlich-symbolischeWeise subjektive Erfahrungen verarbeiten und dar-

Unbewusste, das

401

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


stellen (vgl. Lorenzer, 1981). Wenn etwa das Mädchen die große Puppe nimmt,
um die kleine Puppe auszuschimpfen, dann vermag sie ihren Konflikt mit der
schimpfenden Mutter auf eine sinnlich-symbolische Weise zu inszenieren und
so zu verarbeiten. Dieses Interagieren schlägt sich im Vorbewussten als ein Gefü-
ge sinnlich-symbolischer Interaktionsformen nieder, in dem das Kind die Welt
seinen ödipalen Fantasien entsprechend auf eine so persönliche Weise konstru-
iert, wie es Piaget als typisch für das symbolische Denken beschreibt. Wenn das
Kind zu sprechen anfängt, werden unbewusste Interaktionsformen hingegen mit
Worten verknüpft. Bei dieser zweiten Form der Ichbildung spricht Lorenzer von
sprachsymbolischen Interaktionsformen, die durch die sprachliche Reglemen-
tierung der unbewussten Erlebnisfiguren zustande kommen. Was Piaget als das
begriffliche Denken bezeichnet, konstituiert daher das Bewusstsein im engeren
Sinne, in dem die Sprachsymbole eine auf Konventionen beruhende allgemeine
Bedeutung haben.

Die methodologische und methodische Frage, wie sich die durch die Sprache
mit den Patient_innen verständigenden Psychoanalytiker_innen einen Zugang
zu deren Unbewussten erschließen, das sich doch dadurch definiert, dass es aus
Sprache ausgeschlossen ist, beantwortet Lorenzer (1970) im Rückgriff auf den
Begriff des »szenischen Verstehens«: Psychoanalytiker_innen hören nicht nur
zu, welche Alltags-, Traum- und Kindheitsszenen erzählt werden, sondern lassen
die Patient_innenmitteilungen so auf das eigene Erleben wirken, dass sie emotio-
nal Anteil an der Lebenspraxis nehmen, die sich mit der Narration inszeniert. In
Anschluss an Ludwig Wittgensteins Sprachspieltheorie rekonstruiert Lorenzer,
dass sich das Unbewusste dadurch erschließt, dass Patient_innen unbewusst das
eigene unbewältigte Lebensdrama in der Interaktion mit den Analytiker_innen in
Szene setzen (Übertragung) und die Analytiker_innen auf der Basis der eigenen
emotionalen Reaktion (Gegenübertragung) diemit dem symbolischen Interagie-
ren unbewusst inszenierten Lebensentwürfe entziffern.

WeitereFacettendesUnbewusstenhat die entsprechendeklinischeForschung
erschlossen. Zweifellos gehört zur Therapie die Abstinenzregel, der entsprechend
man frei assoziativ über alles redet, aber nicht handelt. Das Konzept des Enact-
ments bringt jedoch auf den Begriff, dass in den therapeutischen Sitzungen nicht
selten ein Agieren stattfindet, das sich als hilfreich erweist, weil dessen Deutung
erst unbewusste seelische Prozesse bewusst macht, die zuvor unzugänglich wa-
ren (vgl. Laimböck, 2013, S. 887f.). Das Konzept des Embodiments fasst den
Körper neurobiologischen Erkenntnissen entsprechend als Speicher auf, in den
präverbale oder traumatische Erfahrungen eingeschrieben wurden. Deren unbe-
wusste Bedeutung lässt sich mit einer entsprechenden Technik bewusst machen,

Unbewusste, das

402

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


welche die von Patient_innen erlebten Körperempfindungen, Wahrnehmungen
und Assoziationen auswertet (vgl. Leuzinger-Bohleber et al., 2013). Schließlich
hat Siegmund Heinrich Foulkes (1964) eine Methode zur Analyse des sozia-
len Unbewussten in der Gruppe entwickelt. Wenn beispielsweise eine Gruppe
ein Gruppenmitglied angreift oder ausgrenzt, dann lässt sich deuten, wie die
Gruppe ein unliebsames Thema wie »Fremdenangst« mithilfe von Projektio-
nen abwehrt, indem es die damit einhergehenden negativen Affekte unbewusst
bei diesem Gruppenmitglied deponiert. Die unbewusste Kommunikation der
Gruppenteilnehmer_innen versteht Foulkes als eine »Matrix«, ein komplexes
Netzwerk, mit derenHilfe sich das »social unconscious« (Hopper &Weinberg,
2011) in Gruppenbildungen begreifen lasse.

Die Frage, wie man das Unbewusste in der Kultur auf eine methodologisch
und methodisch aufgeklärte Weise erforschen kann, hat Lorenzer (1986) durch
die Entwicklung der tiefenhermeneutischen Kulturforschung beantwortet, die
Hans-Dieter König (2001, 2018) methodologisch und methodisch ausdifferen-
zierthat.DieSackgasse einernaivenAnwendungderPsychoanalyse aufdieKultur,
die zur Psychologisierung und Pathologisierung der sozialenWelt führt, lässt sich
vermeiden, wenn man die Methode des szenischen Verstehens beibehält, diese
Verfahrensweise jedoch dem jenseits derCouch gelegenen Forschungsgegenstand
entsprechend modifiziert. Die Basis von tiefenhermeneutischen Fallrekonstruk-
tionen bilden daherGruppeninterpretationen, in denenderText (oder die Bilder)
eine prismatische Wirkung auf die unbewussten Erlebnisfiguren der verschiede-
nen Forscher_innen entfaltet. Die subjektiven Reaktionen, Einfälle und ersten
Verstehenszugänge der Forscher_innen bilden den Ausgangspunkt für eine sze-
nische Interpretation des kulturellen Sinnangebots, dessen Bedeutung sich in der
Spannung zwischen einemmanifesten und einem latenten Sinn entfaltet.

Literatur

Foulkes, S.H. (1964). Therapeutic group analysis. London: George Allen & Unwin LTD.

Freud, S. (1999). Studien über Hysterie. In ders., Gesammelte Werke (Band I) (S. 75–312). Frank-

furt/M.: Fischer [Orig. 1895].

Freud, S. (1999). Die Traumdeutung. In ders., GesammelteWerke (Band II/III). Frankfurt/M.: Fischer

[Orig. 1900].

Freud, S. (1999). Psychopathologie des Alltagslebens. In ders., Gesammelte Werke (Band IV).

Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1904].

Freud, S. (1999). Das Ich und das Es. In ders., Gesammelte Werke (Band XIII) (S. 235–289). Frank-

furt/M.: Fischer [Orig. 1923].

Unbewusste, das

403

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Hopper, E. & Weinberg, H. (Hrsg.). (2011). The social unconscious in persons, groups and societies.

Vol. 1 Mainly theory. London: Karnac.

König, H.-D. (2001). Tiefenhermeneutik als Methode psychoanalytischer Kulturforschung. In H.

Appelsmeyer & E. Billmann-Mahecha (Hrsg.), Kulturwissenschaft. Felder einer prozessorien-

tierten wissenschaftlichen Praxis (S. 168–194). Weilerswist: Velbrück.

König, H.-D. (2014). Affekte. Gießen: Psychosozial.

König, H.-D. (2018). Dichte Interpretation. Zur Methodologie und Methode der Tiefenher-

meneutik. In H.-D. König, J. König, M. Brunner & P. Berg (Hrsg.), Dichte Interpretation.

Tiefenhermeneutik als qualitative Methode.Wiesbaden: Springer VS (im Druck).

Laimböck, A. (2013). Szenisches Verstehen, Unbewusstes und frühe Störungen. Psyche. Zeitschrift

für Psychoanalyse, 67(9/10), 881–902.

Leuzinger-Bohleber, M., Emde, R.N. & Pfeifer, R. (2013). Embodiment. Ein innovatives Konzept für

Entwicklungsforschung und Psychoanalyse. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Lorenzer, A. (1970). Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lorenzer, A. (1972). Zur Begründung einer materialistischen Sozialisationstheorie. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Lorenzer, A. (1974). DieWahrheit der psychoanalytischen Erkenntnis. Ein historisch-materialistischer

Entwurf. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lorenzer, A. (1981). Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstörung der Sinnlichkeit. Eine Religionskritik.

Frankfurt/M.: Europäische Verlagsanstalt.

Lorenzer, A. (1986). Tiefenhermeneutische Kulturanalyse. In H.-D. König, A. Lorenzer, H. Lüdde,

S. Nagbol, U. Prokop, G. Schmid Noerr & A. Eggert (Hrsg.), Kultur-Analysen. Psychoanalyti-

sche Studien zur Kultur (S. 11–98). Frankfurt/M.: Fischer.

Piaget, J. (1975). Nachahmung, Spiel und Traum (Gesammelte Werke, Band V). Stuttgart: Klett

[Orig. 1945].

Unbewusste, das

404

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Vergleich

Shingo Shimada

Unbestreitbar ist der Vergleich ein fester Bestandteil der Kultur- und Sozialwis-
senschaften. Einerseits betrifft dies ganz explizit die methodologisch-methodi-
schen Grundlagen der Kultur- und Sozialwissenschaften (vgl. Glaser & Strauss,
1967; s. a. Straub, 1999). Andererseits ist dieser Umstand im fachlichen Selbst-
verständnis implizit enthalten, dergestalt, dass »vergleichende Soziologie […]
die Soziologie selbst« sei (Durkheim, 1976 [1895], S. 216). Insofern wäre es
möglich, in diesem Artikel die generelle Bedeutung des Vergleichens für die Kul-
tur- und Sozialwissenschaften als eineMethode hervorzuheben und darzustellen.
Doch möchte ich hier auf eine spezifische Form des Vergleichs eingehen, näm-
lich den Kulturvergleich, der heute in der Regel einen interkulturellen Vergleich
bezeichnet, der die Einbeziehung von mindestens einer nicht-westlichen Kul-
tur impliziert. Diese interkulturell vergleichende Perspektive ist wiederum ein
Bestandteil des heutigen Anforderungskatalogs an die Kultur- und Sozialwissen-
schaften, die allerdings bereitsmehrfach als eurozentrisch diskutiert und kritisiert
wurden (vgl. Blaut, 1993; Chakrabarty, 2000; Conrad&Randeria, 2002;Hauck,
2003). Ich möchte daher hier der Frage nachgehen, ob wir vor diesem Hinter-
grund heute noch kulturvergleichende Forschung betreiben können. Diese Frage
wird ferner vondemZweifel begleitet, obnicht jede FormvonKulturvergleich ein
eurozentrisches Unterfangen und damit eine Aporie darstellt. Gibt es überhaupt
einen Ausweg aus der eurozentrischen Perspektive in den Kultur- und Sozialwis-
senschaften?

Der eurozentrische Blick in der Genese
der Kultur- und Sozialwissenschaften

Blickt man auf die Entstehungsphase der Kultur- und Sozialwissenschaften in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in Westeuropa, fällt auf, dass bereits
hier eine grundlegend kulturvergleichende Perspektive enthalten ist. Dies ent-

405

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


spricht der damaligen Weltsicht, da erst in dieser Zeit die Welt als ein zu
erfassendes Ganzes greifbar wurde. Mit der imperialistischen Expansion der
westeuropäischen Länder erwuchs das Bedürfnis, die Welt anhand unterschied-
licher Kulturen systematisch zu erfassen. Hierbei diente die ebenfalls zu dieser
Zeit aufgekommene lineare Vorstellung der zeitlichen Entwicklung von Kultu-
ren undGesellschaften als Maßstab, mit dessenHilfe die jeweiligen Kulturen auf
einer imaginärenZeitachse eingeordnet wurden. Entscheidendwar derGedanke,
dass jedes Gebilde – gleich ob biologisch oder kulturell beziehungsweise sozi-
al – einer voraussagbaren Entwicklung folgen würde. Es war eine teleologische
Zeitvorstellung, mithilfe derer die Entwicklung von einem Urzustand zu einem
Zielzustand vorstellbar wurde. Übertragen auf die kulturelle und soziale Ent-
wicklung bedeutete dies, dass kulturelle oder soziale Gebilde eine Entwicklung
von einer primitiven Stufe zu einemkomplexenZielzustand durchlaufenwürden.
Unter dem Zielzustand wurde die damalige gesellschaftliche Situation Westeu-
ropas verstanden. In diesem Sinne war der eurozentrische Blick von Beginn an
ein wesentlicher Bestandteil der entstehenden Kultur- und Sozialwissenschaften
und dieser Blick ist im Grunde bis heute prägend in diesen Wissenschaften,
wenn auch eine explizite Bewertung anderer Kulturen eher vermieden wird (s.
Helfrich, 2013, S. 17–26).Auch in derUnterteilung der kultur- und sozialwissen-
schaftlichen Disziplinen fand sich diese Perspektive. Denn die Soziologie war als
eine moderne Wissenschaft angetreten, die sich nur mit modernen Gesellschaf-
ten auseinandersetzte. Dagegen verstand sich die Ethnologie beziehungsweise
Sozialanthropologie als eineWissenschaft, die sich mit »primitiven« Stammes-
gesellschaften beschäftigte, deren Kulturen als ursprünglich und am Anfang der
menschlichen Entwicklung angesiedelt angesehen wurden. Andere Regionalwis-
senschaften wie die Sinologie, Indologie, Arabistik und Japanologie nahmen sich
der Kulturen an, die in diesem Konzept zwar im Vergleich zur modernen Zivi-
lisation auf der zeitlichen Entwicklungsachse zurücklagen, aber zumindest die
Schriftlichkeit und damit auch ein Verständnis von Geschichtlichkeit besaßen.
DieKulturenderWeltwurden auf dieseWeise auf einerZeitachse in verschiedene
Entwicklungsstufen eingeordnet, deren Ziel die moderne Zivilisation darstellte.
Insofernmussman das Konzept der linear verlaufendenZeit und die vergleichen-
de Perspektive in den Kultur- und Sozialwissenschaften stets zusammendenken
(vgl. zur Bedeutung des Zeitkonzeptes für den ethnologischen Blick Fabian,
2002).

Vergleich

406

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Standardisierung, Normierung und Homogenisierung
von Kulturen

Die Einordnung verschiedener Kulturen der Welt auf einer linearen Zeitachse
bedeutete nicht nur eine vergleichende Bewertung dieser Kulturen, sondern auch
eine Übertragung der eigenen Kultur- und Gesellschaftsvorstellungen auf ande-
re Erdteile. Vorgestellt wurden kulturelle Einheiten, die zwar in ihren inneren
Zusammensetzungen große Differenzen aufwiesen, jedoch in ihrer sich abgren-
zenden Form als gleichartig vorgestellt wurden. Im Zuge dieser Angleichung
wurde alles Unverständliche, Unbegreifliche und Schockierende – also das ge-
nuin Fremde – bei der Begegnung mit anderen Lebensformen sprachlich und
gedanklich bewältigt. Dies führte zu einer Standardisierung und Normierung al-
ler Kulturen. Die Grundlage für diese Beschwörungsformel war der Idealtypus
einer als Einheit gedachten Gesellschaft, in der die Homogenität von Bevölke-
rung, Kultur und Sprache vorausgesetzt wurde. Und dieser Gesellschaftstypus
wurde als universelles Ziel für alle Kulturen auch außerhalb Europas angesehen,
worauf Friedrich Tenbruck hinweist (Tenbruck, 1989, 1992). Die Unterstel-
lung einer kulturellen Homogenität innerhalb einer Gesellschaft ist bis heute die
Grundlage vieler »international Surveys«, wie beispielsweise der World Values
Survey, die seit 1981 regelmäßig durchgeführt wird (die siebteWelle wird aktuell
2017 bis 2018 durchgeführt: vgl. www.worldvaluessurvey.org; Inglehart, 1990,
1997; Helliwell et al., 2017). Die Grundlage dieser Studien bildet eine Welt, die
von vielen als inselartiges Nebeneinander von Kulturen und Gesellschaften vor-
gestellt wird. Offensichtlich ist, dass hier bereits vor dem Vergleich alle Kulturen
an das europäische Konzept angeglichen werden (vgl. Matthes, 2005).

Und diese Art der Kulturbetrachtung prägte nicht nur die Perspektive der
Kultur- und Sozialwissenschaften, sondern hatte im Zuge der Verbreitung der
Moderne im globalenKontext auch politischeKonsequenzen.Denn die heutigen
Gesellschaften bilden ihr Selbstverständnis überwiegend anhand des Konzep-
tes der Nationalstaatlichkeit. Die Formierung des Selbst außerhalb des Westens
wird daher zutiefst von Konzepten und Theorien aus Westeuropa geprägt. Die
Eliminierung des Fremden geschieht insofern nicht nur von außen, sondern ist
zugleich ein Prozess der Selbstkonstruktion, die nur durch die Übernahme der
modernen Konzepte wie Nation, Staat, Individuum und eben Kultur aus dem
historischen Zusammenhang des Westens möglich wurde (zu diesem Prozess in
Japan vgl. Shimada, 2006). Das vermeintliche Selbst, das meist auf eine historisch
weit zurückliegende Tradition (Kultur) zurückgeführt wird, ist in seinem Kern
eine Entlehnung.

Vergleich

407

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kulturvergleich als soziale Praxis

Die neueren Diskussionen um das Konzept der Kultur zielen daher darauf, die
zwischen verschiedenen Lebensformen quer verlaufenden relationalen Prozes-
se wie zum Beispiel Übersetzung oder Wissenstransformation hervorzuheben
(vgl. Renn et al., 2002; Heller, 2017). Mit diesem neuen Konzept wird die Vor-
stellung einer hermetisch geschlossenen kulturellen Einheit aufgebrochen. Dies
ermöglicht es, bei der Betrachtung derKultur zu berücksichtigen, dass dasAufein-
andertreffen unterschiedlicher Lebensformen schon immer ein Bestandteil des
sozialen Lebens war. In diesem Verständnis ist der Kulturvergleich keine explizit
wissenschaftliche Betrachtungsweise, sondern eine soziale Praxis, die man heute
auf allenAlltagsebenenvorfindenkann.Wennmandies alsAusgangspunkt sozial-
und kulturwissenschaftlicher Überlegungen ernst nimmt, erscheint der Vergleich
in einem anderenLicht. In demAufeinandertreffen vonLebensformenwird näm-
lich das Verhältnis zwischen Gruppen oder Individuen zueinander ausgehandelt
und erst daraus entsteht ein bestimmtes Verständnis von der Beziehung zwischen
unterschiedlichen Lebensformen. Eine Reflexion über die eigene und andere Le-
bensform setzt dann ein, was zu einer Beurteilung der anderen Lebensform als
fremd führen kann. Dieses Moment nennt Gregory Bateson Schismogenese, die
zum zentralen Anliegen der kulturvergleichenden Forschung gemacht werden
kann (vgl. Bateson, 1985, S. 99–113; vgl. dazu auch Baecker, 2003, S.16). Mit
diesem Konzept kann aufgezeigt werden, wie die Eigenkulturalität erst durch
Begegnung mit einer anderen Lebensform generiert und unter bestimmten Um-
ständen zum Fremden gemacht wird. Zwar sind heute alle Lebensformen der
Welt wie oben dargestellt bereits in unterschiedlichem Grad normiert und stan-
dardisiert, sodass man keinen Zugang mehr zu einem radikal Fremden hat. Doch
kann diese Perspektive auf den Generierungsprozess des Fremdheitsverhältnisses
wichtige Erkenntnisse für das Miteinander von sehr unterschiedlichen Lebens-
formen in der heutigen Gesellschaft hervorbringen. Zumal im heutigen Zeitalter
der Globalisierung dieser Prozess komplexer ist als in früheren Zeiten. Es gibt
immer mehrMenschen, die in mindestens zwei unterschiedlichen Lebensformen
aufwachsen und leben. Darüber hinaus wachsen Kinder und Jugendliche welt-
weit mit digitalenMedien auf, die aus unterschiedlichen Kulturen stammen. Die
Inhalte der medial übermittelten Erzeugnisse veranlassen wiederum zu einem
ständigen Vergleichen von unterschiedlichen Lebens- und Denkweisen. Insofern
ist der Kulturvergleich als Praxis zu einem ständigen Begleiter junger (und auch
nicht mehr so junger) Menschen im digitalen Zeitalter geworden. Man kommt
wesentlich leichter als früher mit fremdkulturellen Erzeugnissen in Berührung.

Vergleich

408

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


So sind etwa populärkulturelle digitale Erzeugnisse aus Japan oder Südkorea fes-
ter Bestandteil der Jugendkultur vieler Gesellschaften. Es ist noch eine offene
Frage, ob und wie dieser Medienkonsum die kulturvergleichende Perspektive auf
der Alltagsebene verändert. Es ist aber zumindest anzunehmen, dass Jugendliche
zu den Kulturen, aus denen diese Medien stammen, eine andere Beziehung auf-
bauen als dieGenerationen zuvor.Denndiese Erzeugnisse sind bereits Bestandteil
ihres eigenen kulturellen Selbstverständnisses. Dies ist auch ein psychologischer
Prozess, in dem im Einzelnen die Grenze zwischen dem Eigenen und Fremden
erst im Prozess der Sozialisation ausgehandelt werden muss.

Es ist vielleicht deutlich geworden, dass der Prozess des Vergleiches heu-
te eine höchst komplexe Angelegenheit ist. Sowohl der Begriff der Kultur als
auch der des Vergleichs sind wie gezeigt ideologisch beladen. Daher ist es heute
kaummehrmöglich, kulturvergleichende Forschung unbefangen durchzuführen.
Sobald man Begriffe wie Kultur und Kulturvergleich benutzt, gerät man zwangs-
läufig in die eurozentrischeTradition derKultur- und Sozialwissenschaften, selbst
wennman sich damit kritisch auseinandersetzt. Ist eine nicht-eurozentrische Vor-
gehensweise in den Kultur- und Sozialwissenschaften überhaupt möglich? Wohl
kaum, weil sie sich von ihren historischen Erbschaften nicht vollständig befrei-
en kann. Und jeder neue Anspruch, eine nicht eurozentrische Perspektive in die
Wissenschaft einzubringen, ist deshalb problematisch, weil man damit letztend-
lich doch eine mehr oder weniger beschränkte Perspektive wiederum in Form
von wissenschaftlicher Sprache zu universalisieren versucht. Das oben genannte
Konzept des Kulturvergleichs als Praxis kann zwar wichtige Erkenntnisse für die
praktische Frage nach dem sozialen Miteinander von unterschiedlichen Lebens-
formen liefern. Doch bleibt es zweifelhaft, ob dieses Konzept das theoretische
Problemdes Eurozentrismus in denKultur- und Sozialwissenschaften lösen kann.

Literatur

Baecker, D. (2003).Wozu Kultur? Berlin: Kadmos.

Bateson, G. (1985). Ökologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und episte-

mologische Perspektiven. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Blaut, J.M. (1993). The colonizer’s model of the world: Geographical diffusionism and eurocentric

history. New York: Guilford.

Chakrabarty, D. (2000). Provincializing Europe – Postcolonial thought and historical difference.

Princeton: Princeton University Press.

Conrad, S. & Randeria, S. (Hrsg.). (2002). Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in

den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Vergleich

409

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Durkheim, E. (1976). Regeln der soziologischen Methode. Darmstadt et al.: Luchterhand [Orig.

1895].

Fabian, J. (2002). Time and the Other: How Anthropology makes its object. New York: Columbia

University Press.

Glaser, B.G. & Strauss, A. L. (1967). The discovery of grounded theory. Strategies for qualitative re-

search. Chicago: Aldine.

Hauck, G. (2003). Die Gesellschaftstheorie und ihr Anderes: wider den Eurozentrismus der Sozialwis-

senschaften. Münster: Westfälisches Dampfboot.

Helfrich, H. (2013). Kulturvergleichende Psychologie. Berlin et al.: Springer VS.

Heller, L. (Hrsg.). (2017). Kultur undÜbersetzung. Studien zu einembegrifflichen Verhältnis. Bielefeld:

transcript.

Helliwell, J., Layard, J. & Sachs, J. (Hrsg.). (2017). World Happiness Report 2017. New York: Sustain-

able Development Solutions Network.

Inglehart, R. (1990). Culture in shift in advanced industrial society. Princeton: Princeton University

Press.

Inglehart, R. (1997).Modernizationandpostmodernization. Cultural, economic andpolitical change

in 43 societies. Princeton: Princeton University Press.

Matthes, J. (2005). The operation called »Vergleichen«. In ders., Das Eigene und das Fremde. Ge-

sammelte Aufsätze zu Gesellschaft, Kultur und Religion (S. 381–414). Würzburg: Ergon.

Renn, J., Shimada, S. & Straub, J. (Hrsg.). (2002). Übersetzung als Medium des Kulturverstehens und

sozialer Interaktion. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Shimada, S. (2006). Die Erfindung Japans. Kulturelle Wechselwirkung und nationale Identitätskon-

struktion. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Straub, J. (1999). Verstehen, Kritik, Anerkennung. Das Eigene und das Fremde in der Erkenntnisbil-

dung interpretativer Wissenschaften. Göttingen: Wallstein.

Tenbruck, F.H. (1989). Gesellschaftsgeschichte oder Weltgeschichte? Kölner Zeitschrift für Sozio-

logie und Sozialpsychologie, 41(3), 417–439.

Tenbruck, F.H. (1992). Was war der Kulturvergleich, ehe es den Kulturvergleich gab? In J. Matthes

(Hrsg.), Zwischen den Kulturen? Die Sozialwissenschaften vor dem Problem des Kulturver-

gleichs. Soziale Welt, Sonderband 8 (S. 12–36). Göttingen: Schwarz.

Vergleich

410

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Verstehen

Jens Brockmeier

Jeder weiß, was es heißt, etwas nicht zu verstehen. Was jedoch heißt es, dass
wir etwas verstehen? Was Verstehen ist, ist auch deshalb eine schwierige Fra-
ge, weil mit ihr weitreichende Vorannahmen und Theorieformationen ins Spiel
kommen. Dabei ist das Verstehen trotz einer langen Vorgeschichte erst in der
Neuzeit, vor allem seit dem 19. Jahrhundert, zu einem prominenten philoso-
phischen Begriff geworden – im Unterschied etwa zu einem auf den ersten
Blick vergleichbaren Begriff wie Wissen, über den schon bei Platon nachge-
dacht wird. Demgegenüber hat sich Verstehen, jenseits seiner immer präsenten
umgangssprachlichen Bedeutungen, in einem modernen Kontext profiliert,
demselben Kontext, dem sich auch die disziplinenübergreifende Hermeneutik
verdankt. Doch die geistes- und kulturwissenschaftliche Ausstrahlung des Ver-
stehensbegriffs geht weiter. Das beginnt schon damit, dass den Geistes- und
Kulturwissenschaften mit der Kategorie des Verstehens überhaupt erst einmal
eine kategoriale Grundlage verliehen werden sollte. Diese erkenntnistheoreti-
sche Basis sollte sie den ebenfalls im 19. Jahrhundert machtvoll entstehenden
Naturwissenschaften als separates, aber gleichberechtigtes Pendant zur Seite
stellen.

Eine neue Unübersichtlichkeit

Soweit der Plan, soweit die Absicht. Die Probleme tauchten mit der Umsetzung
auf. Etwa in Gestalt der Frage, ist Verstehen, insbesondere interpretierendes Ver-
stehen, wirklich das Andere des kausalen Erklärens, welches für viele bis heute
als Schlüsselbegriff der naturwissenschaftlichen Erkenntnis gilt. Warum sollte
das Verstehen nicht ebenso Elemente des Erklärens miteinbegreifen, so wie das
Erklären Elemente des Verstehens? Welche Demarkationslinie würde sie vonein-
ander trennen? Denker des 19. Jahrhunderts mochten ihrer Zeit gemäße Gründe
für diese Gegenüberstellung geltend machen und auch neuere Wissenschafts-

411

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


philosophen (z.B. Wright, 1971) unterscheiden zwei Traditionen der Erklärung
menschlichen Handelns, eine Aristotelische, die von Intentionen und ihrem
Verständnis ausgeht, und eine Galileische, die auf Ursachen abzielt. Doch lässt
sich angesichts der immensen Vielfalt heutiger Disziplinen, Methoden und Her-
angehensweisen überhaupt noch sinnvoll von der Naturwissenschaft und der
Geisteswissenschaft sprechen, geschweige denn ihnen jeweils eine spezifische Er-
kenntnis- und Denkform zuordnen? Gibt es nicht zahlreiche Forschungsfelder,
in denen sowohl das eine wie das andere einbezogen und verbunden werden,
in denen sowohl erklärt wie interpretiert wird, kausal begründet und deutend
ausgelegt wird, und dies in unendlichen Zwischenstufen und Überlagerungen
(Brockmeier, 2016a)?

Weitere kritische Fragen kommen hinzu, die über die Dichotomie Verstehen-
Erklären hinausgehen. Ist das Verstehen vielleicht weniger als eine Erkenntnis-
form und mehr als eine Erfahrungsform zu sehen? Gar als eine Erlebnisform,
wie einige vorgeschlagen haben? Ist es eine Form oder ein Typ des Wissens oder
der Wissensaneignung? Steht es für eine Kategorie des Verstandes oder der Ver-
nunft? – um nur einige der konkurrierenden Großkategorien zu erwähnen. Sie
alle erweisen sich als verknüpft mit langen und verästelten Geschichten. Die
Lage wird noch unübersichtlicher, weil es sich hier eben nicht allein um einen
Philosophenstreit handelt, vielmehr sind die Sozial- und Geistes- oder Human-
wissenschaften in ihrer ganzen Bandbreite involviert. Nehmen wir Kulturpsy-
chologie, Geschichte, Soziologie, Literatur- und Kunstwissenschaften: Hier geht
es ums Eingemachte. Etwa um den Status einer »harten« (kausal erklärenden)
oder »weichen« (verstehend interpretierenden)Wissenschaft, mit entsprechen-
den Konsequenzen für Förderung und soziale Akzeptanz. Und selbst wenn das
Verstehen als legitime Erkenntnisform akzeptiert ist, bleibt die Frage, auf welche
Art von Erkenntnissen und Einsichten es abzielt. Was kann es erreichen, was die
vermeintlich harten mathematischen und experimentellenWissenschaften nicht
können? Mit welchen intellektuellen Praktiken und psychologischen Operatio-
nen, schließlich mit welchen Medien und Zeichensystemen haben wir es hier zu
tun?

Zarte Empirie

Ungeachtet solcher Fragen und Unklarheiten gibt es einige Vorstellungen, die
sich in diesen Diskussionen verfestigt haben. So wird seit der Renaissance das
Verstehen als eine rationale Operation gesehen, durch die sich nicht allein Ein-

Verstehen

412

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


zelheiten, sondern vor allem Zusammenhänge erschließen: Verstehen unterstellt
und befördert eine holistische Orientierung, eine Lokalisierung im Rahmen ei-
nes übergreifenden Ganzen. Als eine andere Qualität des Verstehens erscheint
die Aufhebung starrer Subjekt-Objekt-Dichotomien, wie sie vor allem mit Des-
cartes zu einer Gegenüberstellung vonWissen undWissendem beziehungsweise
Erkenntnis und Erkennendem geführt hatten. Die Grundannahme dabei ist eine
ontologische:Wissensbestände existieren an sich, unabhängig von uns und unse-
rem gesellschaftlichen und kulturellen Leben. Sie sind Teil der Welt und warten
darauf, von uns, denMenschen derModerne, erschlossen und angeeignet zu wer-
den (Latour, 1991).

Gegenüber diesemModell derAneignungobjektivenWissens stehtVerstehen
für etwas, das immer und unvermeidlich subjektiv und kontextabhängig ist. Frei-
lich stellt sich die Subjektivität des Verstehens nicht als Schwäche oder Mangel
dar, sondern als Stärke und besondere Qualität. Verstehen hat eine emphatische
oder sympathetische Dimension, in ihm vollzieht sich ein Sichhineinversetzen
in etwas anderes, sei es Gegenwärtiges, Vergangenes oder Zukünftiges. Es ist ei-
ne »zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst identisch macht und
dadurch zur eigentlichen Theorie wird«, wie Johann Wolfgang Goethe (1907,
S. 564) diesen Aspekt beschreibt, der in vielen Varianten – in der deutschspra-
chigen Tradition insbesondere von Johann Georg Hamann, Johann Gottfried
Herder,Wilhelm vonHumboldt, FriedrichWilhelm Josef Schelling, den Frühro-
mantikern und Friedrich Schleiermacher – beleuchtet und ausdifferenziert wird.
Man versteht das eigene Leben nicht anders als das fremde Leben und das fremde
Leben nicht anders als das eigene, wirdWilhelm Dilthey diesen Gedanken dann
zusammenfassen.

Eine weitere Besonderheit erscheint in der zirkulären Prozessgestalt des Ver-
stehens: Teil und Ganzes, Vorannahmen und Schlussfolgerungen sind wechsel-
seitig aufeinander bezogen. Wechselbeziehungen verbinden auch den Horizont,
innerhalb dessen sich ein Verstehenssubjekt bewegt, mit dem Horizont, inner-
halb dessen der zu verstehende Gegenstand oder die zu verstehende Person
lokalisiert ist. Gelingendes Verstehen ließe sich demnach als das Verschmelzen
dieser beiden Verstehenshorizonte in einem hermeneutischen Zirkel beschrei-
ben. Hans-Georg Gadamer (1960) ist einer der Theoretiker des Verstehens, der
diese Eigenarten ausführlich durchdacht hat. Dabei hat er sich an der Vorstellung
eines Dialogs orientiert, eines Gesprächs, dessen Ausgang immer offen ist. Mehr
noch, der Gadamersche Dialog hinterfragt alle Vorannahmen, er stellt alle ver-
meintlichen Gewissheiten zur Disposition.Wer sich auf ihn einlässt, bleibt nicht
unverändert.

Verstehen

413

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Fremdheit überwinden

Letztlich, so Gadamer, realisiert sich im Verstehen das menschliche Bedürfnis,
Fremdheit zu überwinden. Damit hebt er an Martin Heideggers (1927) Neufas-
sung des Verstehens als »verstehendes Entdecken des Unverständlichen« noch
ein weiteres Moment hervor. Für beide Philosophen geht es nicht um Erkennt-
nisverfahren oder intellektuell-imaginative Erschließungsoperationen, die etwa
dazu dienen, Texte, historische Ereignisse oder Kunstwerke zu begreifen oder
(wieder)erfahrbar zu machen. Darin hatte die vorhergehende Hermeneutik die
HauptfunktiondesVerstehens gesehen.Doch,wieHeideggerundGadamer–und
mutatis mutandis auch Ludwig Wittgenstein – deutlich machen, vollziehen sich
hier eben nicht allein kognitive Aktivitäten, die der Erkenntnis und derWissens-
gewinnung dienen. Im Bestreben zu verstehen realisiert sich eine Lebensform,
ja eine menschliche Lebensnotwendigkeit, ein existentielles Anliegen. Diese exis-
tenzielle Sichtweise des Verstehens als »Seinsart« ist vor allem mit dem jungen
Heidegger in den Vordergrund getreten. Für ihn sind Verstehensbemühungen
ein grundlegender Aspekt unseres Welt- und Selbstverhältnisses, ein konstituti-
ver Bestandteil der conditio humana. Sie sind eine Form dessen, was er auch als
»Sorge um sich selbst« beschrieben hat.

Diese Sicht gewinnt an zusätzlicher Schärfe, wennmandasmenschlicheWelt-
und Selbstverhältnis konsequent als ein kulturelles und historisches begreift, also
als etwas, das allein in vielfältigen lokalen und individuellen Besonderheiten exis-
tiert. Diese kulturelle Bestimmtheit ist bei vielen Philosophen, auch denen der
hermeneutischen und phänomenologischen Tradition, kaum gewürdigt worden.
Auch ihreVorstellungenkreisenzumeistumdasVerstehen»desMenschen«(z.B.
Angehrn, 2010), womit in der Regel der europäische, westliche oder »abendlän-
dische« Mensch gemeint ist: eine universalisierte Selbstprojektion, der, einmal
hypostasiert, »das« oder »der« Fremde dann in der einen oder anderen Form
subsumiert oder assimiliert werden kann (vgl. Straub, 1999).

Schließlich gilt als eine weitere Eigenart des Verstehens, dass es sich auf Be-
deutungen ausrichtet, ihnen gewissermaßen nachspürt. Verstehen zielt nicht ab
auf Tatsachen oder objektiveWelttatbestände, sondern auf Bedeutungen, und das
beinhaltet nicht zuletzt auch mögliche und imaginäre – und das heißt auch fikti-
ve – Bedeutungen. Bedeutungen, so eine der zentralenAussagen JacquesDerridas
(1967), eines weiteren einflussreichen Theoretikers des Verstehens, sind auf un-
endliche Weise durch kulturelle Zeichen- und Symbolsysteme vermittelt. Diese
Vermittlungen vollziehen sich durch ein weites Spektrum von Medien und se-
miotischen Systemen (wie der gesprochenen Sprache, der Schrift oder digitaler

Verstehen

414

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Technologien), die selbst wiederum neue Bedeutungen konstituieren und alte
Bedeutungen transformieren.

Seit einiger Zeit hat sich eine lange für unüberwindbar gehaltene Kluft im
Verständnis des Verstehens zu verringern begonnen, die zwischen analytischer
und kontinentaleuropäischer Philosophie. In diesem Prozess spielen Richard
Rorty und Robert Brandom und ihr Zusammendenken sprachanalytischer, prag-
matischer und hermeneutischer Traditionen eine wichtige Rolle (vgl. Merker,
2009). Aus hermeneutischer und phänomenologischer wie aus analytischerWar-
te nimmt dabei das Interesse an einer intellektuellen Konstellation zu, zu der die
Philosophien Gadamers, des jungen Heideggers und des späten Wittgensteins
gehören (Apel, 2001; Tatievskaya, 2009; Wellmer, 2004). ImMittelpunkt dieser
Konstellation steht der Begriff des Verstehens, genauer, ein Begriff des Verstehens,
der nicht allein eine forma mentis postuliert, sondern eine Handlungs- und Le-
bensform, eine kulturelle »Seinsart« aufzeigt. Kulturell ist diese Seinsart dabei in
dem doppelten Sinn, dass das menschliche Bewusstsein trotz seiner neurobiolo-
gischen Grundlagen nur als zugleich kulturelles verstanden werden kann, wobei
es sich dabei um das Verständnis einer immer noch weitgehend unterschätzten
Vielfalt kulturspezifischer Praktiken und Lebensformen handelt.

Narrative Hermeneutik

Obwohl zu dem Konsens, der zur Formierung dieser Konstellation beigetragen
hat, die Überzeugung gehört, dass Sprache oder Zeichensysteme von vergleich-
barer semiotischer und psychologischer Komplexität (wie etwa die Musik) eine
letztlich unabdingbareVoraussetzung desVerstehens sind, hat es in dendargestell-
ten Traditionen bislang kaum Interesse gegeben, übergreifende Sprachformen in
ihrer besonderen Funktion für das Verstehen zu untersuchen. Eine solche Sprach-
form ist das Erzählen. Allerdings, und dies ist eine wichtige Einschränkung, hat
sich hinsichtlich der Formen und Praktiken des Erzählens diese Situation in einer
Reihe von Geistes- und Sozialwissenschaften seit einiger Zeit geändert.

Zwei Beobachtungen haben insbesondere dazu geführt, den Zusammenhang
von Verstehen und Erzählung genauer in Augenschein zu nehmen. Die eine
Beobachtung ist: Wann immer es um das Verständnis komplexer menschlicher
Phänomene geht, und das heißt, um Phänomene, die eine zeitliche und histori-
sche Dimension haben, nimmt das Verstehen narrative Gestalt an. Menschliche
Zeit, so Paul Ricœur (1983–1985), ist erzählte Zeit. Um die zeitliche Dimensi-
on unserer Existenz zu verorten, bedienen wir uns kultureller Erzählformen und

Verstehen

415

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


-praktiken. Dabei zeigt sich, dass je komplexer die Aspekte unseres Lebens und
unserer Existenz sind, ihr Verstehen umso mehr in der Sprache des Erzählens er-
folgt. Zugleich – und dies ist die zweite Beobachtung – erweisen sich narrative
Prozesse als hermeneutische Operationen, als Prozesse sowohl der Konstruktion
wie des rekonstruktiven Nachvollziehens von Bedeutungen. Anders gesagt, diese
Prozesse sind sinnbildend.

Diese beidenBeobachtungen sowiedieWechselbeziehungen zwischenden in-
terpretativenBewegungen, auf die sie abzielen, stehen imMittelpunkt derDiskus-
sion um eine narrativeHermeneutik (Brockmeier&Meretoja, 2014; Brockmeier,
2016b). Diese Diskussion verbindet erzähl- und sprachtheoretische Forschungs-
stränge in verschiedenen Disziplinen (einschließlich der Kulturpsychologie, der
narrativen Psychologie und der narrativen Medizin) in dem Bestreben, an die
im Vorangehenden skizzierten Vorstellungen anzuschließen. Dabei wird deut-
lich, dass der Begriff des Verstehens nicht nur in einer reichen Tradition des
hermeneutischenNachdenkens steht, sondern auch aktuelle philosophische, psy-
chologische und erzähltheoretische Auseinandersetzungen in einem neuen Licht
erscheinen lässt. Einem Licht, das es ermöglicht, die Bedeutung der Sprache im
Allgemeinen und des Erzählens im Besonderen als zentrale intersubjektive Praxis
unserer interpretativen Selbst- undWeltvergegenwärtigung genauer zu erkunden.

Literatur

Angehrn, E. (2010). Sinn und Nicht-Sinn: Das Verstehen des Menschen. Tübingen: Mohr Siebeck.

Apel, K.-O. (2001). Verstehen. In J. Ritter, K. Gründer & G. Gabriel (Hrsg.), Historisches Wörterbuch

der Philosophie, Bd. 11 (S. 917–938). Basel: Schwabe.

Brockmeier, J. (2016a). A picture is worth a thousand words: On causes, reasons, and images. In

R. Harré & F.M. Moghaddam (Hrsg.), Questioning causality: Scientific explorations of cause

and consequence across social contexts (S. 157–166). Santa Barbara, CA: Praeger.

Brockmeier, J. (Hrsg.). (2016b). Narrative hermeneutics (Special Issue). Storyworlds, 8(1).

Brockmeier, J. & Meretoja, H. (2014). Understanding narrative hermeneutics. Storyworlds, 6(2),

1–27.

Derrida, J. (1967). L’écriture et la différence. Paris: Éditions du Seuil.

Gadamer, H.-G. (1960).Wahrheit undMethode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. Tü-

bingen: Mohr.

Goethe, J.W. von (1907).Maximen und Reflexionen. Schriften der Goethegesellschaft Bd. 21. Wei-

mar: Verlag der Goethegesellschaft.

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer.

Latour, B. (1991). Nous n’avons jamais été modernes. Paris: La Découverte.

Merker, B. (Hrsg.). (2009). Verstehen nach Heidegger und Brandom. Hamburg: Meiner.

Verstehen

416

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Ricœur, P. (1983–1985). Temps et Récit, 1–3. Paris: Éditions du Seuil.

Straub, J. (1999). Verstehen, Kritik, Anerkennung. Das Eigene und das Fremde in der Erkenntnisbil-

dung interpretativer Wissenschaften. Göttingen: Wallstein.

Tatievskaya, E. (2009).Wittgenstein über das Verstehen. Berlin et al.: deGruyter.

Wellmer, A. (2004). Sprachphilosophie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Wright, G.H. von (1971). Explanation and understanding. Ithaca: Cornell University Press.

Verstehen

417

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Virtualität

Stefan Rieger

»Das neue Erkenntnissubjekt ist ein komplexes

Gefüge von Menschlichem und Nichtmensch-

lichem, PlanetarischemundKosmischen,Gege-

benem und Künstlichem, was erhebliche Um-

stellungen in unseren Denkweisen verlangt.«

Braidotti, 2014, S. 163

Kulturpsychologie

Es ist inzwischen eine Selbstverständlichkeit, dass Medien integraler Bestandteil
eines auch nur halbwegs avancierten Kulturbegriffs sind. Entdifferenzierungen
sowohl des Kultur- als auch des Medienbegriffs trugen dazu bei, dass es zu die-
ser Lage hat kommen können und hat kommen müssen. Dieser Prozess war mit
einigen Gefahren verbunden, vor allem mit der, dass beide Großkonzepte ihre
Trennschärfe bis zur Unkenntlichkeit verlieren. Und auch der Begriff der See-
le, die über ihre Verwissenschaftlichung in das Konzept der Kulturpsychologie
Eingang gefunden hat, unterliegt einer entsprechenden Dynamik. Als komplexes
Gebilde galt die Seele als abgeschlossen, als black box, deren einzige transparente
Eigenschaft ihre Intransparenz war. Was immer man von ihr wissen will, muss
daher denUmweg über technische Verfahren wählen, derenDaten in irgendeiner
Weise als rückschlussfähig und zuschreibbar gelten.

Medientherapie für den psychischen Apparat

Medien hielten daher auf vielfältige Weise Einzug in die Wissenschaften vom
Menschen und sie setzten neben der Wissensproduktion auch den Therapiebe-
trieb konjunkturell bedingten Veränderungsschüben aus.1 Konstellationen zwi-
schen Patient_in und Therapeut_in, wie sie klischeehaft im Möbelarrangement

1 Das führt zum Bestreben, sich upzudaten und den Versionsnummern bei Software anzu-

passen (vgl. Lieb et al., 2016).

419

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


der Freudschen Couch und in der direkten Interaktion der talking cure ihre Ver-
dichtung fanden, wurden durch den Einsatz technischerMedien ergänzt. Telefon
und Email, Apps für dasMobiltelefon, Internetportale, Video- und Tonaufzeich-
nungen haben längst Einzug in das therapeutische Geschehen gehalten (vgl.
Mühlberger et al., 2009). Selbst die Frage, ob im therapeutischen Geschehen
überhaupt noch ein_eTherapeut_in vonnöten ist, steht imZuge gesteigerterMe-
diatisierung zurDisposition. So sollte eine Reihe vonVerfahren berühmtwerden,
die das Gespräch mit dem Menschen simuliert und zur Frage führte, ob es denn
überhaupt möglich sei, zwischen einem echten Gesprächspartner und seinem
technischen Substitut zu unterscheiden– eineDiskussion, die sich an JosephWei-
zenbaums (1966) legendärem Programm ELIZA entzündete. Diese changieren
zwischen ernsthaften Therapieangeboten und dem Vorsatz, die dabei verwende-
ten Strategien einfach nur der Lächerlichkeit preiszugeben. Letzteres etwa gilt
für das 1977 erschienene Buch Psychobabble: Fast talk and quick cure in the era of
feeling des amerikanischen Schriftstellers und Journalisten Richard Dean Rosen.
In zum Teil karikierender Distanz und mit Blick auf das erhebliche zeitdiagnos-
tische Potenzial umreißt er die Auswüchse der ob ihrer Formelhaftigkeit einfach
zu simulierenden Programme, die Weizenbaum zur Erforschung einer natürlich-
sprachlichen Kommunikation zwischen Mensch undMaschine dienten und den
Weg für die Entwicklung heutiger Social- und Chat-Bots bahnten. Der mit dem
Psychoboom einhergehende Trend zur Gefühls- und Verstehensseligkeit dieser
Zeit findet Eingang in Dialogvorgaben, die automatisiert die Gesprächskonven-
tionen in einem psychotherapeutischen Setting imitieren. Mittels nur weniger
Floskeln, einfachster Produktionsregeln und demMut zur Redundanz wurde der
Anschein einer Seelentiefe erweckt, die – noch weit entfernt von ökonomischen
Umsetzungen in Programmenwie SIRI undALEXA– an die Bedürfnislage einer
nicht übermäßig technophilen Hippiekultur anschloss.2

Die Konkurrenz zwischen Mensch und Maschine bleibt in Kraft und wird
durch sämtliche Register der Technikentwicklung dekliniert. Unter den aktu-
ellen Bedingungen der Virtualität ist gar von regelrechten Ersetzungen der
Therapeut_innen die Rede, ein Befund, der sich in rhetorischen Fragen wie
Virtual-Reality-Brille statt Therapeut?Bahn bricht (Kratzer, 2014).3Die Einsatz-

2 Einen schnellen Einblick in die Funktionsweise von ELIZA und Co. erlaubt eine Website mit

dem TitelMedical Artificial Intelligence (vgl. Med-Ai, 2001).

3 Das Fragezeichen gewinnt eine sehr markante Aussagekraft, spielt es doch auf den für

AkzeptanzfragenwichtigenUnterschied zwischen ErgänzungundErsetzung an (vgl.Wool-

gar, 2002).

Virtualität

420

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


möglichkeiten sind vielfältig und bringen die Vorteile des Virtuellen ins Spiel.
Wie selbstverständlich ist das Virtuelle Gegenstand unterschiedlicher Praxen
geworden und für bestimmte Einsätze etwa in Form von Expositionstherapi-
en nachgerade prädestiniert. Ob Höhen- oder Platzangst, ob posttraumatische
Belastungsstörung oder eine Spinnenphobie: Entsprechende Szenarien sind im
Virtuellen nachstellbar und kontrollierbar – besser jedenfalls, als es reale Spin-
nen sind (vgl. Hoffman et al., 2003). Spielsucht und Fettleibigkeit stehen ebenso
im Fokus wie die Linderung von Verbrennungsschmerz oder der Umgang mit
dem Phänomen des Phantomglieds (vgl. Bouchard et al., 2017; Rizzo, Lange et
al., 2011; Hoffman, 2011; Murray et al., 2010). Die Angebote des Virtuellen
sind vielfältig, sie betreffen in bunter Beliebigkeit Kinder, Kriegsheimkehrer und
Menschen, deren Körperwahrnehmung gestört ist oder die einfach nur Angst
vorm Zahnarzt haben (vgl. Steele et al., 2003; Rizzo, Parsons et al., 2011; Raghav
et al., 2017). So ausdifferenziert sind die Anwendungen, dass sie zum Gegen-
stand eigener Überblicksdarstellungen werden – wie es schon 2005 ein Beitrag
von Giuseppe Riva im stimmigen PublikationsumfeldCyberpsychology & Behav-
ior tut.4

Psychoanalyse und Cyberspace dürfen, was auf den ersten Blick ungewöhn-
lich anmutet, Allianzen bilden und selbst der Traum, der einst als Königsweg
zum Unbewussten diente, gerät in die Fänge des Virtuellen und ist nicht länger
nur ein Privileg des Realen. Vielmehr wird er zur Angelegenheit einer eigenen
Interfacegestaltung (vgl. Lajoie, 1996; Braun &Cheok, 2014). Zwangsläufig ver-
ändern sich mit all dem auch die affektiven Bindungen zwischen Mensch und
Technik. Längst wird aus ethischer Perspektive über die Gefahren einseitiger Af-
fektbindungen zum Artefakt räsoniert und auf dem Feld der sozialen Robotik
eigens davor gewarnt (Scheutz, 2014).Wieweit inzwischen solche Verbindungen
zur Normalität geworden sind, zeigt ein Beispiel aus dem robotergestützten The-
rapiebetrieb. Nicht nur die Einseitigkeit entsprechender Bande wird dort zum
Gegenstand der Kritik, sondern auch die Frage, was am Ende einer Therapie mit
dem geglückten Affektaufbau gegenüber dem technischen Artefakt geschehen
soll. Die Rede ist von autistischenKindern, vonKindernmit Entwicklungsbeein-
trächtigungen, von Menschen, die an Stress oder mangelnder Sozialkompetenz
leiden – Symptome, bei denen sich der Einsatz von Therapierobotern als beson-
ders erfolgreich erwiesen hat und deren Therapieerfolge durch den Affektentzug
infrage gestellt werden. Die Frage klingt so grundsätzlich wie nach einem jeden
Beziehungsende: »[W]hat happens when the project ends and the robot goes

4 Für die frühe Verwendung in der Psychotherapie vgl. auch Glantz et al. (1996).

Virtualität

421

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


away?« (Riek &Howard, 2014, S. 2). Dass die Notwendigkeit zur Entwöhnung
mit Gefahren verbunden ist, liegt auf der Hand.

Aber nicht nur besonders verletzlichePatient_innenmüssen vor demRoboter
geschützt werden. Auch die Roboter bedürfen einer pfleglichen Behandlung – ei-
nigen Protagonisten zufolge haben sie diese auch verdient. Ein Indikator dafür
ist die Tatsache, dass es analog zur American Society for the Prevention of Cruelty
to Animals (ASPCA) eine Liga zum Schutz nicht vor, sondern von Maschinen
gibt, die American Society for the Prevention of Cruelty to Robots (ASPCR). Vor
diesem Hintergrund erscheint ein Titel aus dem Umfeld der Maschinenethik als
programmatisch, der in wunderbarer Inversion die Pflege, die der Roboter dem
Menschen angedeihen lässt, auf diesen rückprojiziert und als dessenRecht einfor-
dert (»The rights of machines: Caring for robotic care-givers«, Gunkel, 2015).
Die Kur der Roboter ergibt in beiden Lesarten des Genitivs Sinn – und das ist
ein Indiz für eine awareness gegenüber anderen Handlungsträger_innen und für
die Relevanz von nicht auf denMenschen beschränkten Interaktions- und Kolla-
borationsszenarien. Sie werden zum Anknüpfungspunkt für Überlegungen, die
der Notwendigkeit eines pfleglichen Umgangs mit dem Techno-Anderen gelten.
Zu finden sind diese im Rahmen posthumanistischen Denkens und unterstützt
durch Theorieangebote wie die Actor-Network-Theory Bruno Latours oder den
agentiellen Realismus Karen Barads (vgl. Libin & Libin, 2003). Wie weit diese
Forderungen gehen und ob, wie es einige Protagonist_innen ins Spiel bringen,
gar die Rechtsfähigkeit vonMaschinen die Konsequenz wäre, steht auf einem an-
deren Blatt (vgl. Darling, 2012).

Wir und das Leben des Techno-Anderen

Nimmt man den Anspruch der Kulturpsychologie ernst, auf die Einflüsse und
die Bedingtheiten menschlicher Äußerungen und Befindlichkeiten durch kultu-
relle Faktoren zu achten, so ergibt sich aus diesem Selbstverständnis das Potenzial
und auch die Notwendigkeit für Veränderungen. Gerade unter den Auspizien
eines Endes des Menschen, wie ihn Post- und Transhumanist_innen vertreten,
zeichnen sich sehr grundlegende Alternativen ab: Die Öffnung oder das Sich-
Einlassen auf Wesen, denen wie im Fall von Tieren und technischen Artefakten
in der Geschichte der Differenzierungsbemühungen Qualitäten wie Seele oder
Affekt abgesprochen wurden, ist eine Notwendigkeit. Gebündelt werden diese
Strategien in einem Umfeld, das sich dem Begriff der Multispecies verschrieben
hat (vgl. Ogden et al., 2013; Kirksey &Helmreich, 2010). Die Philosophin Rosi

Virtualität

422

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Braidotti (2014) greift diese Gesten der Öffnung auf und besetzt sie selbst mit
einem Affekt – dem der Affirmation. Sie konstatiert einen Zustand der techno-
logischen Bedingtheit heutiger Subjektivität, der in diesemAusmaß als historisch
einmalig zu gelten hat. Was sie als Konsequenz daraus fordert, sind Formen der
Kollaboration mit anderen Akteur_innen und Seinsarten über die Artgrenzen
hinaus. Daraus erwächst nicht weniger als eine neue Ethik im Umgang mit dem,
was im Zuge hartnäckiger Denktraditionen als das kategorial Andere galt.

»Die ethische Seite des Projekts betrifft dieHerstellung eines neuen sozialen Bands

und neuer Formen der sozialen Verbindung mit diesen Techno-Anderen. Was für

Bindungen lassen sich innerhalb des Natur-Kultur-Kontinuums technologischer

Organismen herstellen, und wie kann man sie aufrechterhalten? Wir brauchen

ein neues Verständnis von Verwandtschaft und ethischer Verantwortung, um ge-

fühlsmäßige und moralische Bindungen nicht nur zu nicht-anthropomorphen

organischen Anderen, sondern auch zu jenen technisch vermittelten und neuer-

dings patentierten Geschöpfen zu denken, mit denen wir unseren Planeten teilen«

(Braidotti, 2014, S. 107).

Literatur

Bouchard, S., Robillard, G., Giroux, I., Jacques, C., Loranger, C., St-Pierre, M., Chrétien, M. & Goulet,

A. (2017). Using virtual reality in the treatment of gambling disorder: The development

of a new tool for cognitive behavior therapy. Frontiers in Psychiatry, 8(27). https://www.

frontiersin.org/articles/10.3389/fpsyt.2017.00027/full (20.6.2018).

Braidotti, R. (2014). Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Braun, M.H. & Cheok, A.D. (2014). Towards an olfactory computer-dream interface. Vortrag, ACE

’14 proceedings of the 11th conference on advances in computer entertainment technology.

Funchal, Madeira, Portugal.

Darling, K. (2012). Extending legal rights to social robots. Vortrag, We Robot Conference. Univer-

sity of Miami.

Glantz, K., Durlach, N. I., Barnett, R.C. & Aviles, W.A. (1996). Virtual reality (VR) for psychothera-

py: From the physical to the social environment. Psychotherapy: Theory, Research, Practice,

Training, 33(3), 464–473.

Gunkel, D. J. (2015). The rights of machines: Caring for robotic care-givers. In S. P. van Rysewyk &

M. Pontier (Hrsg.),Machinemedical ethics (S. 151–166). Heidelberg et al.: Springer.

Hoffman, H.G. (2011). Virtual reality as an adjuncitve non-pharmacologic analgesic for acute

burn pain during medical procedures. Annals of Behavioral Medicine, 41(2), 183–191.

Hoffman, H.G., Garcia-Palacios, A., Carlin, A., Furness, T.A. & Botella-Arbona, C. (2003). Interfaces

that heal: Coupling real and virtual objects to treat spider phobia. International Journal of

Human-Computer Interaction, 16(2), 283–300.

Virtualität

423

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kirksey, S. E. & Helmreich, S. (2010). The emergence of multispecies ethnography. Cultural An-

thropology, 25(4), 545–576.

Kratzer, A. (2014). Virtual-Reality-Brille statt Therapeut? https://www.jetzt.de/redaktionblog/

virtual-reality-brille-statt-therapeut-585821 (30.11.2017).

Lajoie, M. (1996). Psychoanalysis and cyberspace. In R. Shields (Hrsg.), Cultures of internet. Virtual

spaces, real histories, living bodies (S. 153–155). London et al.: Sage.

Libin, E. & Libin, A. (2003). New diagnostic tool for robotic psychology and robotherapy studies.

Cyberpsychology & Behavior, 6(4), 369–374.

Lieb, K., Hohagen, F. & Riemann, D. (Hrsg.). (2016). Psychiatrie und Psychotherapie 2.0: Wissen-

schaftliche Festschrift für Mathias Berger. München: Elsevier.

Med-Ai (2001). ELIZA. http://www.med-ai.com/models/eliza.html.de (19.09.2013).

Mühlberger, A., Alpers, G.W. & Pauli, P. (2009). Der Einsatz moderner Technologien in der Psycho-

therapie. In M. Hautzinger & P. Pauli (Hrsg.), Enzyklopädie der Psychologie. Psychologische

Interventionsmethoden, Bd. 2 (S. 665–724). Göttingen et al.: Hogrefe.

Murray, C.D., Pettifer, S., Howard, T., Patchick, E., Cailette, F. & Murray, J. (2010). Virtual solutions

to phantom problems: Using immersive virtual reality to treat phantom limb pain. In C.D.

Murray (Hrsg.), Amputation, prosthesis use, and phantom limb pain: An interdisciplinary per-

spective (S. 175–196). New York et al.: Springer.

Ogden, L.A., Hall, B. & Tanita, K. (2013). Plants, people and things: A review of Multispecies Eth-

nography. Environment and Society: Advances in Research, 4, 5–24.

Raghav, K., Sharma, R. & Jongh, A.D. (2017). Virtual reality exposure therapy for treatment of

dental phobia. Dental Update, 44, 423–435.

Riek, L.D. & Howard, D. (2014). A code of ethics for the human-robot interaction profes-

sion. http://robots.law.miami.edu/2014/wp-content/uploads/2014/03/a-code-of-ethics

-for-the-human-robot-interaction- (11.05.2017).

Riva, G. (2005). Virtual reality in psychotherapy: Review.Cyberpsychology&Behavior, 8(3), 220–230.

Rizzo, A. S., Lange, B., Suma, E.A. & Bolas, M. (2011). Virtual reality and interactive digital game

technology: New tools to address obesity and diabetes. Journal of Diabetes Science and

Technology, 5(2), 256–264.

Rizzo, A., Parsons, T.D., Lange, B., Kenny, P., Buckwalter, J.G., Rothbaum, B., Difede, J., Frazier, J.,

Newman, B., Williams, J. & Reger, G. (2011). Virtual reality goes to war: A brief review of the

future of military behavioral healthcare. Journal of Clinical Psychology in Medical Settings,

18(2), 176–187.

Rosen, R.D. (1977). Psychobabble: Fast talk and quick cure in the era of feeling. New York: Athene-

um.

Scheutz, M. (2014). The inherent dangers of unidirectional emotional bonds between humans

and social robots. In P. Lin, K. Abney & G.A. Bekey (Hrsg.), Robot ethics: The ethical and social

implications of robotics (S. 205–221). Cambridge, MA: The MIT Press.

Steele, E., Grimmer, K., Bruce, T., Mulley, B., Fulton, I. & Hoffman, H. (2003). Virtual reality as a pedi-

atric pain modulation technique: A case study. Cyberpsychology & Behavior, 6(6), 633–638.

Weizenbaum, J. (1966). ELIZA – A computer program for the study of natural language commu-

nication between man and machine. Communications of the ACM, 9(1), 36–45.

Woolgar, S. (2002). Five rules of virtuality. In S. Woolgar (Hrsg.), Virtual society? Technology, cyber-

bole, reality (S. 1–22). Oxford: Oxford University Press.

Virtualität

424

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Wissenschaft

Pradeep Chakkarath

Wissenschaft als Gegenstand derWissenschaft

Was Wissenschaft ist, was sie zu welchem Zweck sein möchte und sein sollte,
was sie darf, was sie nicht darf und wie sie sich von anderen menschlichen Unter-
nehmungen unterscheidet, gehört seit den Anfängen von Wissenschaft zu ihren
grundlegendsten Fragen. Da diese Fragen bis heute verschiedenste Antworten er-
fahren haben, ist auch durchaus nicht klar, wann, wo und warum Wissenschaft
als menschliche Unternehmung ihren Anfang nahm und aus welchen Gründen
sie in unterschiedlichen Menschheitskulturen, in verschiedenen Regionen und
auch innerhalb verschiedenerWissenschaftszweige unterschiedliche Entwicklun-
gen nahm und dabei auch durchaus voneinander abweichende Verständnisse von
Wissenschaft entwickelte (vgl. Sommer et al., 2017). Dessen ungeachtet haben
sich wissenschaftliche Subdisziplinen wie die Wissenschaftsgeschichte, die Epis-
temologie, dieWissenschafts- undWissenssoziologie, dieWissensanthropologie,
dieWissenschaftsethik, in geringeremMaße auchdiePsychologie undneuerdings
auch die Science and Technology Studies kontinuierlich daran versucht, die kogni-
tiven, materiellen, sozialen und kulturellen Bedingungen für die Entwicklung der
Wissenschaft und der Wissenschaften zu identifizieren und ihre derart voraus-
setzungsvollen Praktiken zu analysieren. Diejenige Disziplin, in die nahezu alle
diese Bemühungen gewissermaßen münden, ist dieWissenschaftstheorie, eine in
der klassischen philosophischen Erkenntnistheorie seit ihren antiken Anfängen
verankerte Bemühung, für das breitere Spektrum anWissenschaften ein gemein-
sames theoretisches Fundament zu legen, das die Beiträge aus den genannten
Disziplinen einerseits zu differenzieren und zu systematisieren, möglicherweise
aber auch zu integrieren erlaubt.

Während die neuzeitliche Wissenschaftspraxis verschiedenfach institutiona-
lisiert ist, findet die Idee vonWissenschaft als Einheit von Lehre, Forschung und
Studium ihre ideelle Entsprechung vor allem in der Universität, soweit diese dem
Ziel der Erlangung und Vermittlung der Erkenntnis des größeren Zusammen-

425

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


hangs des Ganzen verpflichtet ist. Dieses insbesondere in Deutschland und hier
im frühen 19. Jahrhundert vor allem vonWilhelm von Humboldt und Friedrich
Schleiermacher formulierte Bildungs- undWissenschaftsideal ist in den weltwei-
tenUniversitätslandschaftenmittlerweile einer zunehmendenwissenschaftlichen
Spezialisierung und Zersplitterung gewichen, die es nicht einfacher macht, sich
auf ein einheitliches und wissenschaftstheoretisch fundiertes Verständnis von
Wissenschaft zu einigen.

Wissen,Wissensformen undOrdnungen derWissenschaft

Der deutsche Begriff »Wissenschaft« hat sich als Übersetzung des griechischen
epistemé und des lateinischen scientia etabliert, wobei beide antiken Begriffe so-
wohl Wissen als auch Wissenschaft bezeichnen konnten. Zwar meinte epistemé
schon in der altgriechischen Tradition ein von der bloßen Sinneswahrnehmung
und der bloßen Meinung zu unterscheidendes Wissen, doch bestanden bereits
bei Platon und Aristoteles unterschiedliche Auffassungen darüber, was dieses be-
sondere wissenschaftliche Wissen im Genaueren ausmacht. Während Platon die
höchsteFormsolchenWissens indervoraussetzungslosenunmittelbarenErkennt-
nis des Allgemeinen und Wesentlichen im dialektischen Lernprozess versteht,
betont Aristoteles die deduktive Begründbarkeit als Kriterium für die Wissen-
schaftlichkeit vonWissen. In diesen unterschiedlichen Auffassungen zeigen sich
bereits auch unterschiedliche Einschätzungen über angemessene Verfahren der
Wahrheitsfindung, die in modernen Wissenschaftstheorien zu dominierenden
Themen geworden sind. Auch mit der aristotelischen Unterscheidung zwischen
epistemé als theoretischemWissen und techné als praktischem Können wird eine
noch heute gängige Auffassung von zwei Hauptpfeilern der Wissenschaft mar-
kiert: Theorie und Praxis. Während das lateinische scientia in Europa lange Zeit
hindurch vor allem zur Bezeichnung von Buchgelehrsamkeit im akademischen
Fächerkanon der artes liberales verwandt wurde, trat es mit der arabisch vermit-
telten Rezeption der wissenschaftstheoretischen Arbeiten von Aristoteles seit
dem 12. Jahrhundert nahezu bedeutungsgleich an die Stelle seines Begriffs von
epistemé. Ähnliche begriffliche Unterscheidungen von Wissensformen wie die
hier angesprochenen sind auch aus einflussreichen nichteuropäischen Traditio-
nen bekannt, beispielsweise als Unterscheidung zwischen den Sanskritbegriffen
veda (gesammeltes, schriftlich fixierbares Grundlagen- und Verfügungswissen)
und vidyā (Wissen darüber, wie veda pragmatisch zum Zwecke weiteren Wis-
senserwerbs angewandt werden kann). Die Differenzierung vonWissensformen,

Wissenschaft

426

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


die früh schon nicht nur zwischen bloßer Meinung und begründetem Wissen,
sondern zumBeispiel auch zwischen theoretischem und praktischem, propositio-
nalem und nichtpropositionalemWissen, Verfügungs- undOrientierungswissen,
spirituellem Wissen und Weisheit unterschied (siehe z.B. Wieland, 1999), ging
ebenso früh einhermit derUnterscheidung verschiedenerWissenschaftsbereiche.
Der antiken griechischen Unterscheidung zwischen theoretischer, praktischer
und poietischer (herstellender) Wissenschaft mitsamt der Zuordnung einzelner
Disziplinen zu diesen Bereichen sind über die Jahrtausende zahlreiche weitere
gefolgt, sodass gegenwärtig geläufige Einteilungen etwa in Natur-, Geistes-, So-
zial-, Kultur-, Human-, Struktur-, Ingenieur- und Agrarwissenschaften nicht die
letzten bleiben dürften.

Wissenschaftsverständnisse anhand von Voraussetzungen,
Methoden und Zielen

Das Bestreben, an die Stelle von bloßen Behauptungen, Meinungen und soge-
nanntemAlltagswissen wahres, das heißt begründetes und überprüfbaresWissen
treten zu lassen, ist der Wissenschaft seit ihren frühen Anfängen als zentrales
Anliegen geblieben. Sie erhebt folglichWahrheitsansprüche und beansprucht zu-
gleich die Kompetenz, diese auch einlösen oder aber in der wissenschaftlichen
Diskussion als unbegründet zurückweisen zu können. Es darf nicht überraschen,
dass derWahrheitsbegriff je nachwissenschaftstheoretischer Auffassung variieren
kann und dass jede Wissenschaftstheorie wesentlich davon geprägt ist, welche
Theorie derWahrheit sie vertritt (Skirbekk, 1977).Wahrheitstheorien wiederum
fußen auf epistemologischen Theorien, die mehrheitlich und im weitesten Sinne
entweder von rationalistisch oder empiristisch, realistisch, idealistisch oder kon-
struktivistisch geprägten Auffassungen über das Zustandekommenmenschlicher
Erkenntnis geprägt sind. Sie verraten damit gewissermaßen ihre soziohistorische
diskursive Prägung, was geeignet ist, insbesondere die Auffassung des Realismus
in Zweifel zu ziehen, wonach die Gegenstände, auf die sich unserWissen bezieht,
unabhängig von unseren Theorien über sie existieren.

Soweit die Wissenschaft vor dem hier skizzierten Hintergrund die Frage
nach ihrem Selbstverständnis, ihrenMöglichkeiten und ihrer Berechtigung stellt
und im selben Zuge systematische und begründete Ordnungen ihrer einzelnen
Zweige vornimmt (Hoyningen-Huene, 2013), tut sie dies traditionellerweise mit
besonderem Interesse für Methodologien und darauf gründende Verfahren, die
im jeweiligen Zuständigkeitsbereich einer Wissenschaft zur Untersuchung ih-

Wissenschaft

427

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


rer Gegenstände herangezogen werden. Da es sich hierbei um Phänomene der
natürlichen, der sozialen und der kulturellen Welt handeln kann, wird davon
ausgegangen, dass für so unterschiedliche Gegenstände auch unterschiedliche
Verfahren derUntersuchung eingesetzt werdenmüssen.DieseÜberzeugungwur-
zelt in der vor allem von Historikern und Philosophen im 19. Jahrhundert
lancierten Erklären-Verstehen-Kontroverse, in der beispielsweise Johann Gustav
Droysen, Wilhelm Dilthey und Wilhelm Windelband gegen das positivistische
Wissenschaftsverständnis einen Wissenschaftsdualismus vertraten, wonach die
Methodologie der Naturwissenschaften auf das nomothetische Erklären vonNa-
turphänomenen, dahingegen die Methodologie der Geisteswissenschaften auf
das Verstehen kultureller und mentaler Vorgänge und daher auf die Entwicklung
hermeneutischer und interpretativer beziehungsweise ideografischer und quali-
tativer Verfahren gerichtet sei (zu einer einflussreichen Wiederaufnahme und
Aktualisierung dieser Debatte siehe etwa vonWright, 1974 [1971]).

Dieser Wissenschafts- und Methodendualismus hatte einige Folgen für die
Weiterentwicklung und Profilierung der Geistes- und Sozialwissenschaften und
eröffnete darüber hinaus auch neue Möglichkeiten einer sozial- und kulturkriti-
schen Analyse der Wissenschaften selbst, die für die wissenschaftstheoretischen
Debatten des 20. Jahrhunderts, insbesondere in der Auseinandersetzungmit dem
Logischen Empirismus des Wiener Kreises und dem Kritischen Rationalismus
Karl Poppers, äußerst einflussreich werden sollte. Dies zeigt sich etwa in Lud-
wik Flecks Hinweisen auf die Rolle sozialer und historischer Faktoren in der
Formung wissenschaftlicher Denkstile, die für den Bestand bestimmter Denk-
kollektive wichtiger sein können als die vermeintlich inhärente Rationalität ihrer
Theorien und Forschungspraktiken (Fleck, 1980 [1935]). Dieser Gedanke hatte
wiederum einigen Einfluss auf Thomas Kuhns Einbeziehung kognitions-, ge-
stalt- und sozialpsychologischer Faktoren zum Verstehen und zur Erklärung des
Verhaltens der »scientific community« und der damit zusammenhängenden
wissenschaftsgeschichtlichen Abläufe (Kuhn, 1996 [1962]). In der Kritischen
Theorie derFrankfurter Schule stehen eine selbstreflexiveGesellschafts- undWis-
senschaftstheorie untrennbar im Dienste einer umfassenden Ideologie-, Kultur-
und Machtkritik. In den diskurstheoretischen Analysen Michel Foucaults wird
unter Wiederaufnahme und Modifikation des griechischen Wissensbegriffs die
Episteme als Netz von Codes verstanden, die in einer Kultur – auch einer wissen-
schaftlichenGeisteskultur – dominierendeWissensordnungen fixieren, in denen
die Bedingung der Möglichkeit für Wissen allererst begründet liegt (Foucault,
1974 [1966]). In denjenigen Teilen von Paul Feyerabends Wissenschaftstheo-
rie, die gelegentlich »anarchistisch« genannt werden, wird unter anderem die

Wissenschaft

428

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Öffnung der abgeriegelten Gemeinschaft von Wissenschaftler_innen gefordert,
um die hausgemachte und institutionell abgeschirmte »Rationalität« exklusiver
Denkkollektive aufzubrechen und sie um die wissenschaftlich interessierte Bür-
gergemeinschaft und deren ganz eigene Perspektiven zu erweitern (Feyerabend,
1986 [1975]). Zu nennen ist in diesem Zusammenhang auch die nicht minder
politische feministische Wissenschaftstheorie mit ihrer Kritik an überkomme-
ner Wissenschaft als einem Instrument zur Herrschaftssicherung eines Männer-
betriebs wie sich das unter anderem in der begründungsarmen Konstruktion
bestimmter humanwissenschaftlicher, häufig biologistischer Kategorien verrate
(Harding, 1990 [1986]).

Psychologie und Kulturpsychologie alsWissenschaft

Im Fach Psychologie und seiner Geschichte spiegeln sich viele der voranstehend
genannten Probleme einer eindeutigen Wissenschaftsdefinition, der plausiblen
Einordnung in den bestehenden Wissenschaftskanon entlang disziplinärer Ge-
genstände undMethoden oder auch der Entscheidung über angemessene metho-
dologische Grundlagen für die erfolgreiche Umsetzung der einzelwissenschaftli-
chenAnliegen wider.Meinte Immanuel Kant noch, dass die Psychologie es nie zu
einer Naturwissenschaft bringen könnte, da experimentelle, mathematische und
statistischeMethoden, selbst dieMethodederBeobachtung für dieUntersuchung
des Seelenlebens nicht infrage kämen, so hat spätestens WilhelmWundt mit der
Begründung der experimentellen undmessapparategestützten Psychologie Kants
Verdikt in Zweifel gezogen. Zugleich war es allerdings auch Wundt, der beson-
ders deutlich darauf hingewiesen hat, dass die höheren und komplexeren Aspekte
des menschlichen Geistes wie sie sich in Sprache, Religion, Mythen, Kunst und
sozialen Praktiken zeigen, historisch geformte, schöpferische und dynamische
Phänomene sind, die in einem Labor nicht unter Kontrolle gebracht werden
können. Da die Psychologie auch an derEntwicklungmentaler Phänomene inter-
essiert seinmüsse unddiese nicht nur vonder individuellenEmpfindung, sondern
auch vom soziokulturellenUmfeld beeinflusst werden,müsse das Fach versuchen,
dem durch die Integration interpretativer und vergleichender Methoden gerecht
zu werden. Da Wundt für eine solche Psychologie selbst keinen überzeugen-
den Entwurf vorgelegt hat, blieb sein Ansatz für die akademische Mainstream-
Psychologie, die bis heute primär naturwissenschaftlich ambitioniert ist, lange
Zeit folgenlos. Dies gilt weitgehend auch für die kulturvergleichende Psycho-
logie, die zwar die Heterogenität der untersuchten Samples in Bezug vor allem

Wissenschaft

429

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


auf Ethnizität erhöht hat, ansonsten aber hauptsächlich quantitativen Untersu-
chungsmethoden verpflichtet bleibt. Die Kulturpsychologie – jedenfalls in ihrer
europäischen Prägung – folgt ebenfalls nicht Wundts Ideal einer dualen Psycho-
logie, sondern distanziert sich weitgehend von lebensweltfernen Laborszenarien
und quantitativen Untersuchungsmethoden. Mit Bezugnahme auf Jerome Bru-
ner und Ernst Boesch kann für die kulturpsychologische Perspektive geltend
gemacht werden, dass alle psychischen Phänomene intrinsisch von kulturellen
Lebensformen, Sprachspielen, Praktiken und Diskursen abhängig sind und ent-
sprechend nur über qualitative Zugänge angemessen verstanden werden können
(Straub &Chakkarath, 2010).

Wie bereits erwähnt, hat diewissenschaftlicheUntersuchung vonWissen und
Wissenschaft durchaus auch Anleihen aus der Psychologie zu verzeichnen (für
entsprechendeDarstellungen siehe Proctor&Capaldi, 2012). Das wissenschafts-
theoretische Potenzial einer kulturpsychologischen Perspektive, die ihr Interesse
auf Wissenschaft als ein kulturelles Artefakt richtet, sollte nahtlos an die zuvor
genannten geistes- und sozialwissenschaftlich gewendeten wissenschaftstheoreti-
schen Ansätze anknüpfen und sie fruchtbar ergänzen können. Um dies effektiver
zu tun, sollte sie sich allerdings deutlicher als bisher auch für kulturvergleichen-
de Betrachtungen öffnen. Sie würde damit ein Defizit beheben, das nahezu allen
einflussreichen Wissenschaftstheorien eigen ist: den Mangel an einer Form von
interkultureller Kompetenz, die um das Andere an Wissenschaftskonzeptionen
nichtwestlicherWissenschaftskulturen weiß und davon auch wissen will.

Literatur

Feyerabend, P. (1986).Wider denMethodenzwang. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1975].

Fleck, L. (1980). Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache: Einführung in die

Lehre vomDenkstil und Denkkollektiv (11. Aufl.). Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1935].

Foucault, M. (1974). Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/M.: Suhrkamp [Orig. 1966].

Harding, S. (1990). FeministischeWissenschaftstheorie. Zum Verhältnis vonWissenschaft und sozia-

lem Geschlecht. Hamburg: Argument [Orig. 1986].

Hoyningen-Huene, P. (2013). Systematicity. The nature of science. New York: Oxford University

Press.

Kuhn, T. (1996). Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (13. Aufl.). Frankfurt/M.: Suhrkamp

[Orig. 1962].

Proctor, R.W. & Capaldi, E. J. (Hrsg.). (2012). Psychology of science: Implicit and explicit processes.

New York: Oxford University Press.

Skirbekk, G. (Hrsg.). (1977). Wahrheitstheorien. Eine Auswahl aus den Diskussionen über Wahrheit

im 20. Jahrhundert. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Wissenschaft

430

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
https://doi.org/10.30820/9783837974522
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628
http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199753628.001.0001/acprof-9780199753628


Sommer, M., Müller-Wille, S. & Reinhard, C. (Hrsg.). (2017). Handbuch Wissenschaftsgeschichte.

Stuttgart et al.: Metzler.

Straub, J. & Chakkarath, P. (2010). Kulturpsychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), Handbuch

Qualitative Forschung in der Psychologie (S. 195–209). Wiesbaden: VS Verlag.

Wieland, W. (1999). Platon und die Formen des Wissens (2. erw. Aufl.). Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht.

Wright, G.H. von (1974). Erklären und Verstehen. Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1971].

Wissenschaft

431

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Zeichnung

Elfriede Billmann-Mahecha

Zeichnungen gehören zu den ältesten kulturellenObjektivationen desMenschen.
Die frühestenuns bekanntenbildhaftenDarstellungen inFormvonFelszeichnun-
gen undHöhlenmalereien werden auf einAlter von etwa 32.000 Jahren geschätzt.
Aber nicht nur bildhafte Darstellungen, sondern auch abstrakte Zeichen finden
wir in Felszeichnungen und Höhlenmalereien, die nach Kuckenburg (2015) als
Vorstufe zur Schrift und damit eines komplexen Symbolsystems verstanden wer-
den können. Auch wenn wir über die Bedeutung dieser frühen symbolhaften
Zeichen und Zeichnungen nur spekulieren können, scheinen sie etwas auszudrü-
cken, etwas anzuzeigen, etwas abzubilden oder auch eine Geschichte zu erzählen.
DerMensch erweist sich damit aus anthropologischer Perspektive als animal sym-
bolicum.DieserBegriff geht aufErnstCassirer zurück, für den als»unbestreitbar«
gilt, »daß symbolisches Denken und symbolisches Verhalten zu den charakteris-
tischen Merkmalen des Menschen gehören und daß der gesamte Fortschritt der
Kultur auf diesen Voraussetzungen beruht« (Cassirer, 1996 [1944], S. 52). Cassi-
rer unterscheidet zwischenZeichen- und Signalsystemen, die es auch imTierreich
gibt, und Symbolsystemen als »Teil der menschlichen Bedeutungswelt« (ebd.,
S. 58): »Das Prinzip des Symbolischen mit seiner Universalität, seiner allgemei-
nen Gültigkeit und Anwendbarkeit ist das Zauberwort […], das den Zugang zur
menschlichenWelt, zurWelt der menschlichen Kultur, gewährt« (ebd., S. 63).

Mit der Analyse der frühen kulturellen Dokumente befassen sich Prähisto-
riker_innen und Kulturanthropolog_innen auf der Basis ihres Wissens über das
Leben und die Kultformen der damaligenMenschen.Werke der bildendenKunst
aus historisch dokumentierten Zeiten sind Gegenstand der Kunstgeschichte. Die
Philosophie und auch einige Sozialwissenschaften befassen sich mit Fragen der
Bildhermeneutik. Die akademische Psychologie hingegen beschäftigt sich – mit
Ausnahme weniger kunstpsychologischer Arbeiten – bislang nur am Rande mit
dem bildnerischen Schaffen und dies vor allem in der Entwicklungspsychologie,
zum Beispiel mit der Entwicklung der Kinderzeichnung oder auch mit der Ent-
wicklung des ästhetischen Urteils.

433

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Zeichnungen werden hier in einem weiten Sinn verstanden, weil die Gren-
zen zur Malerei auf der einen und zur (Computer-)Grafik bis hin zu Graffiti auf
der anderen Seite fließend sind. Allerdings ist für kulturpsychologische Analysen
zu unterscheiden, in welchen Kontexten, in welcher Form und gegebenenfalls
für welchen Zweck eine Zeichnung angefertigt wurde. Zeichnungen werden zum
Beispiel erstellt in künstlerischer oder anderer gestalterischer Absicht, wie et-
wa Werke bildender Kunst, Buchillustrationen oder Karikaturen. Aber auch in
wissenschaftlichen oder didaktischen Arbeitszusammenhängen werden Zeich-
nungen angefertigt, wie etwa zur Visualisierung wissenschaftlicher Modelle, zur
Illustration von Lehrbüchern, als Tafelbilder im Unterricht oder zur Erstellung
von Bauplänen in der Architektur oder im Ingenieurwesen. In der Alltagspraxis
findenwir zumBeispiel visualisierte Bastelanleitungen,Möbelaufbauanleitungen
oder zurOrientierungHinweisschildermit Bildsymbolen (Piktogramme) ebenso
wie selbst erstellte Mindmaps, Zeichnungen zur Wegbeschreibung, zur Freizeit-
gestaltung und vieles mehr.

Kulturpsychologische Perspektive

Jürgen Straub hat im Zuge des Aufbaus seiner Theorie der Kulturpsychologie
bereits Anfang der 1990er Jahre eine kurze, prägnante und wohl auch deshalb
vielzitierte Charakterisierung des Kulturbegriffs vorgelegt. Demnach kann Kul-
tur zusammenfassend als »Zeichen-,Wissens- und Regelsystem, das einerseits als
kulturspezifisches Fundament und als Kontext von Handlungen begriffen wer-
den kann, andererseits aber selbst im Vollzug der Handlungs- und Lebenspraxis
gebildet oder konstruiert bzw. verändert wird«, aufgefasst werden (Straub, 1992,
S. 42).

In Bezug auf Zeichnungen (im weitesten Sinne) als Produkte professioneller
oder alltagsbezogener Handlungspraxis ist diese Begriffsbestimmung von Kultur
sehr hilfreich, weil sie explizit die Dynamik zwischen der Eingebundenheit in
kulturell Tradiertem und der Weiterentwicklung durch eigene (kreative) Hand-
lungen anspricht. In Bezug auf die Analyse von Zeichnungen kann man daraus
das Primat interpretativer Verfahren ableiten. So kann zum Beispiel die Enträt-
selung prähistorischer Bilddokumente als ein hermeneutischer Zirkel zwischen
den Zeichnungen und den Informationen zum kulturellen Hintergrund der
Entstehungszeit aufgefasst werden, der zu immer neuen kulturgeschichtlichen
Aufschlüssen führt (für Beispiele vgl. z.B. Haarmann, 1990). Folgen wir des
Weiteren Cassirer, so kann zwar das »Prinzip des Symbolischen« als universal

Zeichnung

434

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


aufgefasst werden, die konkrete Manifestation und Ausgestaltung des Symboli-
schen in der Handlungspraxis hingegen als in hohem Maße kulturimprägniert.
Gemäß diesem Verständnis sind auch Zeichnungen, welcher Art auch immer sie
sein mögen, als kulturelle Objektivationen zu betrachten und entsprechend zu
analysieren.

Forschungsbeispiel

Charakteristisch für die kulturpsychologische Forschung ist, Sinn und Bedeu-
tung menschlichen Handelns zu rekonstruieren (vgl. z.B. Boesch, 1991; Bruner,
1997 [1990]). Bevorzugt werden hierfür verbale Daten analysiert. Für visuelle
Daten liegen in der interpretativen Forschung elaborierte Auswertungsvorschlä-
ge bisher vornehmlich für Foto- und Film- beziehungsweise Videomaterialien
vor (z.B. Bohnsack, 2011; Przyborski, 2018). Zeichnungen erscheinen in ihrer
Bildhaftigkeit zwar ähnlich wie Fotos, aber für die Interpretation gilt es, folgende
Unterschiede zu berücksichtigen: a) Zeichnungen entstehen in einem längeren
Prozess, während Fotodokumente – auch bei vorangehender Planung – letztlich
in einem Augenblick entstehen; b) die Bildgegenstände eines Fotos werden auf-
beziehungsweise ausgesuchtundgegebenenfalls arrangiert,während sie beiZeich-
nungen für das entstehende Bilddokument erst geschaffen werden, das heißt, dass
die Abbildung in einer komplexen Handlungskette hergestellt wird (vgl. hierzu
bereits Meumann, 1914), die sich als solche wesentlich vom Fotografieren unter-
scheidet (zur Auswertung von Zeichnungen vgl. Billmann-Mahecha & Drexler,
2018).

Betrachtet man diese Handlungskette aus produktionsästhetischer Perspek-
tive, so ergeben sich Einsichten – so die hier vertretene These –, die sich allein
aus der fertigen Zeichnung nicht erschließen lassen. Als Beispiel hierfür soll eine
Studie zur Entstehung von Kinderzeichnungen dienen. In dieser Studie wurden
von 57 drei- bis sechsjährigen Kindern längsschnittlich über einen Zeitraum
von zwei Jahren 439 freie Kinderzeichnungen in Kindergärten in ihrem Entste-
hungsprozess video- und audiografiert. Auf der Basis der Analyse der gleichzeitig
ablaufenden Zeichen- und Verbalisierungsprozesse konnten drei Typen von Kin-
derzeichnungen differenziert werden: einfache Darstellungen, Beschreibung von
Weltwissen und Erzählbilder (vgl. Balakrishnan, 2014), wovon hier nur die Er-
zählbilder, die knapp ein Drittel aller Bilder ausmachten, angesprochen werden
sollen. Als Erzählbilder wurden Kinderzeichnungen klassifiziert, bei denen die
einzelnen Elemente beziehungsweise Motive visuell und/oder verbal im Sin-

Zeichnung

435

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


ne »multimodalen Erzählens« so miteinander verknüpft waren, dass sie einen
nachvollziehbarenHandlungsablauf und damit einen klaren Sinnzusammenhang
erkennen ließen.

Bei der Interpretation wurde auch eine Reihe von zusätzlich erhobenen
Kontextinformationen berücksichtigt, wie etwa die familiäre Lage, vorhandenes
Spielzeug, bereit gestellteMaterialien und Bücher oder auch gesehene Filme. Da-
durch konnten einerseits die kindlichen Sinnkonstruktionen in ihren Bildern
besser verstanden werden; andererseits dienten die Kontextinformationen auch
einemKorrektiv der erstellten Interpretationshypothesen.Die sorgfältigeBerück-
sichtigung vonKontextinformationenbietet gerade beiKinderzeichnungen einen
gewissen Schutz vor Fehlinterpretationen – eine Gefahr besonders bei Bildma-
terial, das beim Betrachter möglicherweise ein »unmittelbares Evidenzerleben«
hervorruft. Darüber hinaus konnte mit Bezug auf die Kontextinformationen
herausgearbeitet werden, in welcher Weise die Kinder die vorgefundenen Sinn-
angebote kreativ weiterentwickelt haben.

Das genauemethodische Vorgehen der hier nur kurz skizzierten Studie sowie
zwei ausführliche Fallbeispiele finden sich in Drexler et al. (2012). Als Ergebnis
kann festgehalten werden, dass bei den erhobenen spontanen »multimodalen
Erzählungen« bereits jüngere Kinder in der Lage waren, kausal und temporal
strukturierte Erzählungen zu generieren. Das Besondere ist, dass die Kinder in
unserer Studie nicht etwanurNacherzählungen geliefert haben, sondern– soweit
rekonstruierbar – sich zwar mitunter an ihnen bekannten Spielideen, Geschich-
ten oder gesehenen Filmen orientiert, diese aber kreativ weiterentwickelt oder
sogar völlig neu ausgestaltet haben. Die Analyse von Erzählbildern, die nicht
von einer Versuchsleiterin evoziert worden, sondern aus freien Stücken ent-
standen sind, verweist offenbar auf eine Erzählkompetenz, die in bisherigen
Untersuchungen zur rein verbalen Erzählfähigkeit von Kindern dieses Alters
(z.B. Boueke et al., 1995) noch nicht konsistent nachgewiesen werden konnte.
Aus kulturpsychologischer Sicht ist dieses Ergebnis insofern von Interesse, als die
im Kindesalter sich entwickelnde Erzählkompetenz als eine entscheidende Ba-
siskompetenz für die rezeptive und produktive Kulturteilhabe angesehen werden
kann.

Desiderate

Visuelle Daten haben für die kulturpsychologische Forschung einen hohen Stel-
lenwert. Gleichwohl stellen sie für die interpretative Forschung eine Herausfor-

Zeichnung

436

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


derung dar, weil sie sich in der Regel nicht mit bekannten texthermeneutischen
Methoden sequenziell erschließen lassen. Auf dieses Problem hat bereits Su-
sanne Langer aufmerksam gemacht: »Der radikalste Unterschied ist der, daß
visuelle Formen nicht diskursiv sind. Sie bieten ihre Bestandteile nicht nachein-
ander, sondern gleichzeitig dar« (Langer, 1984 [1942], S. 99). Für Zeichnungen
gilt dies aber nur dann, wenn wir – wie insbesondere bei den prähistorischen
Felszeichnungen oder bei Werken der bildenden Kunst – bereits fertige Zeich-
nungen auswerten. Heute können wir bei entsprechenden Fragestellungen den
Zeichenprozess zum Beispiel mithilfe von Videografien dokumentieren und auf
diese Weise den Bildaufbau und den damit verbundenen Sinnbildungs- und
Sinnexpressionsprozess analysieren, wie oben in aller Kürze am Beispiel von Kin-
derzeichnungen skizziert wurde. Für die weitere Forschung wären solche Studien
auch für andere Arten von Zeichnungen aus der Berufs- oder Lebenspraxis si-
cherlich gewinnbringend.

Hinsichtlich des theoretischen Fundaments solcher Analysen wäre aus kul-
turpsychologischer Sicht allerdings noch die grundlegende bildhermeneutische
Frage zu klären, ob und inwiefern Bilder eines eigenen, bildimmanenten Zu-
griffs bedürfen (vgl. Müller-Doohm, 1995). In der interpretativen Forschung
wird diese Frage vor allem in Bezug auf die Fotoanalyse diskutiert. Während
zumBeispiel Bohnsack (2011, S. 13) unter Bezugnahme unter anderem auf Pan-
ofsky und Imdahl dafür eintritt, der »Eigenlogik des Ikonischen« gerecht zu
werden, plädiert zum Beispiel Niesyto (2006) mit Bezug auf Prosser (1998) für
den Einbezug von Kontextwissen. Diese Position wird für die Interpretation
von Zeichnungen auch hier vertreten, vor allem wenn es um die produkti-
onsästhetische Perspektive geht, und zwar in Einklang mit Bruner: »Sie [die
Kulturpsychologie; Anm.d.A.] sucht die Regeln festzustellen, nach denenMen-
schen in kulturellen Kontexten Bedeutungen erzeugen. Diese Kontexte sind
immer Kontexte der Praxis: Es ist immer notwendig zu fragen, was Menschen in
einem bestimmten Kontext tun oder zu tun versuchen« (Bruner, 1997 [1990],
S. 126, Hervorh. i.O.).

Selbstverständlich können aus werk- oder rezeptionsästhetischen Perspekti-
ven auch Stil-, Form-, Inhalts- oder Symbolanalysen von Zeichnungen, die ganz
auf die Rekonstruktion des Entstehungsprozesses und auf weiteres Kontextwis-
sen verzichten, von Interesse sein. Für die Kulturpsychologie wäre aber zu klären,
von welcher Art der spezifisch kulturpsychologische Erkenntnisgewinn wäre, der
mit solchen Analysen zu erzielen ist. Insbesondere wäre zu klären, ob die von
Kontexten absehende Analyse der »visuellen Eigenqualität« eines Bildes oder
einer Zeichnung nicht selbst zutiefst kulturimprägniert ist.

Zeichnung

437

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Literatur

Balakrishnan, R. (2014). Typen von Kinderzeichnungen. In A. Gernhardt, R. Balakrishnan & H.

Drexler (Hrsg.), Kinder zeichnen ihreWelt (S. 77–84). Weimar: Verlag das Netz.

Billmann-Mahecha, E. & Drexler, H. (2018). Auswertung von Zeichnungen als qualitatives Verfah-

ren in der Psychologie. In G. Mey & K. Mruck (Hrsg.), HandbuchQualitative Forschung in der

Psychologie. Heidelberg et al.: Springer (im Druck).

Boesch, E. E. (1991). Symbolic action theory and cultural psychology. Berlin et al.: Springer.

Bohnsack, R. (2011). Qualitative Bild- und Videointerpretation (2. überarb. Aufl.). Opladen: Budrich.

Boueke, D., Schülein, F., Büscher, H., Terhorst, E. & Wolf, D. (1995). Wie Kinder erzählen. Untersu-

chungen zur Erzähltheorie und zur Entwicklung narrativer Fähigkeiten. München: Fink.

Bruner, J. (1997). Sinn, Kultur und Ich-Identität. Zur Kulturpsychologie des Sinns. Heidelberg: Auer

[Orig. 1990].

Cassirer, E. (1996). Versuch über denMenschen. Einführung in eine Philosophie der Kultur. Hamburg:

Meiner [Orig. 1944].

Drexler, H., Balakrishnan, R. & Billmann-Mahecha, E. (2012). Erzählbilder und Bilderzählungen.

Nicht-evozierte Erzählungen in Kinderzeichnungen. sozialer sinn, 13(1), 101–127.

Haarmann, H. (1990). Universalgeschichte der Schrift. Frankfurt/M. et al.: Campus.

Kuckenburg, M. (2015). EineWelt aus Zeichen. Die Geschichte der Schrift. Darmstadt: Wissenschaft-

liche Buchgesellschaft.

Langer, S. (1984). Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol im Denken, im Ritus und in der Kunst.

Frankfurt/M.: Fischer [Orig. 1942].

Meumann, E. (1914). Abriss der experimentellen Pädagogik. Leipzig: Engelmann.

Müller-Doohm, S. (1995). Visuelles Verstehen. Konzepte kultursoziologischer Bildhermeneutik.

In T. Jung & S. Müller-Doohm (Hrsg.), »Wirklichkeit« im Deutungsprozeß. Verstehen und Me-

thoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften (2. Aufl.). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Niesyto, H. (2006). Bildverstehen als mehrdimensionaler Prozess. Vergleichende Auswertung

von Bildinterpretationen und methodische Reflexion. In W. Marotzki & H. Niesyto (Hrsg.),

BildinterpretationundBildverstehen.MethodischeAnsätzeaus sozialwissenschaftlicher, kunst-

undmedienpädagogischer Perspektive (S. 253–286). Wiesbaden: VS.

Prosser, J. (Hrsg.). (1998). Image-based research. A sourcebook for qualitative researchers. London:

Routledge-Falmer.

Przyborski, A. (2018). Bildkommunikation. Qualitative Bild- und Medienforschung. Berlin et al.: de-

Gruyter.

Straub, J. (1992). Kultureller Wandel als konstruktive Transformation des kollektiven Gedächt-

nisses. Zur Theorie der Kulturpsychologie. In C. Allesch, E. Billmann-Mahecha & A. Lang

(Hrsg.), Psychologische Aspekte kulturellenWandels (S. 42–54). Wien: VWG.

Zeichnung

438

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Zeitdiagnose

Werner Greve

Eine Zeitdiagnose soll treffend das erfassen, was für die in den Blick genommene
Zeit bezeichnend ist und sie von anderen Zeiten unterscheidet. Sie wird dafür
gerade nicht alle Aspekte »einer« Zeit berücksichtigen, sondern fokussieren,
möglicherweise zuspitzen. Die Phänomene, die die Zeit charakterisieren, müssen
klug gewählt und geordnet werden; Krankenhagen (2017) hat dies das »Kuratie-
ren« von Geschichte genannt. Im geglückten Fall wird Zeitdiagnose daher eher
einer guten Karikatur als einer deduktiven Differentialdiagnose ähneln, schon
deswegen, weil es kein vorliegendes Kategoriensystem gibt (geben kann), in das
die jeweils betrachtete Zeit eingeordnet werden kann: In der Regel wird die Auf-
gabe der Zeitdiagnose gerade darin bestehen, das zu identifizieren, was diese Zeit
von allen anderen unterscheidet.

Wenn die Diagnose gelingt (anschlussfähig ist), dann macht sie das, was
sie benennt, dadurch kenntlich, »entdeckt« einen inneren Zusammenhang
disparater Phänomene. Ihr Effekt kann weit reichen: Zeitnähere Diagnosen
(z. B. »Postmoderne«: Baumann, 1995; »Risikogesellschaft«: Beck, 1986)
prägen Diskussionen oft nachhaltig, und mitunter wirken Zeitdiagnosen jahr-
hundertelang. Jacob Burckhardt hat 1860 eine soziokulturelle Epoche – über
die Benennung einer kunstgeschichtlichen Strömung hinaus – als solche sicht-
bar gemacht: »Die Kultur der Renaissance in Italien« (2014 [1860]). Auch
wenn das, was Burckhardt beschrieb, nicht durch seine Deutung entstanden
ist: Zeitdiagnose kann eine Zeit erst als diese identifizieren (»die« Renais-
sance).

Die BezeichnungZeitdiagnose ist freilich irreführend verkürzt, denn gemeint
ist eine sozialkulturelle Konstellation, die sich historisch (undmeist auch geogra-
fisch) lokalisieren lässt; um »Zeit« im eigentlichen Sinne geht es meist nicht
(die Diagnose einer Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne von Rosa
[2005], ist eine bemerkenswerte Ausnahme). Tatsächlich kann sogar der zeitliche
Rahmen der Diagnose offenbar beliebig klein oder groß gewählt werden: Die
Generation der »68er« umfasst nur einige wenige Jahrgänge, die »Bonner Re-

439

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


publik« immerhin Jahrzehnte, die »späte Republik« des alten Rommehr als ein
Jahrhundert, »das Mittelalter« mehrere.

Methodische Zugänge

Der Gedanke, es gebe einen diagnostizierbaren »Zeitgeist«, eine für eine histo-
rische, soziokulturelle Konstellation prägende oder mindestens kennzeichnende
Konfiguration von hinreichend breit geteilten Überzeugungen, Empfindungen,
Motiven und Praktiken, ist nicht selbstverständlich. Aktuell haben Zeitdiagno-
sen fraglos Konjunktur: Immer mehr und immer speziellere Etikette werden in
immer kürzeren Abständen (für immer kürzere Abschnitte) vergeben: Erlebnis-
gesellschaft, Informationsgesellschaft, Generation Praktikum. Vielleicht ist auch
dies eine Zeitdiagnose: Dies ist die Zeit der Zeitdiagnose. Jedoch: Zwar spricht
Konjunktur für Relevanz, Inflation aber zugleich gegen Nachhaltigkeit. Dies
macht zugleich deutlich: »Die« Zeitdiagnose ist einstweilen nicht durch spe-
zifische Methoden kanonisiert; eine verbindliche oder wenigstens konsensuelle
Methodologie der Zeitdiagnose gibt es nicht.

Insbesondere ist es notorisch problematisch, den Zeitgeist einer Zeit zu er-
kennen,wennman in ihr lebt oder von ihmgeprägtwurde; das Stabile imWandel,
das Selbstverständliche sehen wir als Betroffene oft nicht. Dennoch ist offenbar
der Versuch reizvoll, den Zeitgeist auf kürzere Sicht zu diagnostizieren: Die »Ge-
neration Golf« (Illies, 2000) oder die »Generation Z« (Mohr, 2003) wurden
von ihr Zugehörigen konturiert, aber schon am Ende des letzten Jahrhunderts
vor Christus beschreibt Sallust die »Verschwörung des Catilina«, um den mora-
lischen Geist dieser seiner Zeit zu analysieren (Sallust, 1986 [etwa 41 v. Chr.]).
Wenn man die eigene Beteiligung und die darin liegende spezifische Perspektivi-
tät ernst nimmt, wirdman solche »Beobachtungen von der Seitenlinie« offensiv
autobiografisch rahmen (Leggewie, 2015). Eine tragfähige Diagnose erfordert
indes mehr; insbesondere setzt sieDifferenz voraus, zum einen eine hinreichende
Differenz der betrachteten Zeit zu anderen, und zum anderen eine hinreichende
Differenz der jeweils Betrachtenden vom Betrachteten, entweder durch zurei-
chenden »natürlichen« (zeitlichen oder kulturellen) Abstand oder durch eine
methodische Abstandssicherung. Je größer der zeitliche Abstand zur betrachte-
ten Zeit, desto eher kann sie nicht nur mit vorherigen, sondern auch mit (immer
mehr) nachfolgenden Zeiten kontrastiert und so zunehmend deutlicher werden.
Nicht zuletzt kann die Diagnose womöglich mehrere Diagnosen zu derselben
Zeit aus der Perspektive verschiedener anderer Zeiten berücksichtigen.

Zeitdiagnose

440

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Konvergenz der Indizien. HinreichendeDifferenz vorausgesetzt, lässt sich
die Konvergenz disparater Phänomene identifizieren: Das gleichzeitige Auftre-
ten verschiedener Indizien wird selbst zum Indiz – und macht dadurch diese
einzelnen Indizien erst zu solchen. Beispielsweise lässt sich erst unter Verweis auf
unterschiedliche Lebensbereiche argumentieren, dass die systematische und in-
tentionale öffentliche Selbstinszenierung an derWende zum20. Jahrhundert eine
soziale und attraktive Möglichkeit wird: Vom Hauptmann von Köpenick bis zu
Karl May werden Bühnen genutzt, ja geschaffen, um ein intendiertes (alter) ego
zu präsentieren, das man nicht nur spielt, sondern ist (Greve & Krankenhagen,
2017). Vermutlich setzt dieser methodische Zugang, heterogene Indikatoren auf
Konvergenz zu untersuchen, nicht nur einen hinreichendweiten Abstand voraus,
auch nicht nur eine für ein Verstehen gleichwohl zureichende Nähe, sondern vor
allem: eine Hypothese.

Identifikation verdeckter Spuren. Je sicherer der Zeitgeist identifiziert ist, des-
to eher werden auch latente Hinweise in der feinfühligeren Diagnose erkennbar
sein (deren Validität als Indizien freilich durch die Konvergenz mit anderenHin-
weisen dann immer noch bewährt werden muss). Beispielsweise deutet sich die
Entthronung der Götter, die mit den Anfängen naturwissenschaftlichen Den-
kens (Aristoteles) imvierten vorchristlichen Jahrhundert anDeutlichkeit gewinnt
(und vielfach diagnostiziert worden ist), vielleicht schon zuvor an. Schon in
Sophokles’ »König Ödipus« (Ende des fünften vorchristlichen Jahrhunderts)
dämmert ein neuer Zeitgeist herauf –man kann ihn als Zeichen des Beginns einer
mentalen Wende lesen: die Säkularisierung des Weltgeschehens (Greve, 2016).
Ohne den später deutlicher werdendenTrendwäre Sophokles’ Andeutung nur Ir-
ritation gewesen, womöglich nicht einmal dies. Diese frühen Indikatoren werden
die Diagnose kaum begründen können; eher setzt sie den Konsens über die zu
diagnostizierende Zeit schon voraus, weil nur in ihrem Lichte Vor-Zeichen Vor-
Zeichen sind. Allerdings: So diagnostizierte zusätzliche Indizien können dann
doch dazu beitragen, die ursprüngliche Diagnose zu erhärten.

Der kulturelle Seismograph. Damit ist das zentrale Problem – die Suche nach
einembelastbarenKriteriumfür eine treffende Identifikation»des«Geistes einer
Zeit – freilich noch nicht gelöst. Das Unternehmen, den gemeinsamen Nenner
von auf den ersten Blick verschiedenen Phänomenen zu identifizieren, setzt vor-
aus, was die Untersuchung eigentlich erst prüfen soll, und unterschätzt damit die
konstruktivistische Gefahr, Zeitgeister zu sehen, wo keine sind: In welchem Sin-
ne gibt es eine zentrale Tendenz »einer« Zeit, »gab« es »die« Renaissance an
der Schwelle zur Neuzeit oder die Säkularisierung der Wissenschaft in der Anti-
ke tatsächlich? Diagnose setzt methodisch ein tertium comparationis voraus: Das

Zeitdiagnose

441

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Instrument, mit dem man misst, darf nicht (zu sehr) affiziert sein – sonst wäre
die Messung unrettbar kontaminiert.1 Gesucht wird ein Kriterium, das sich in
wandelnden Zeiten so wenig verändert, dass an ihm der Wandel der Zeiten er-
kennbar wird. Gar nicht darf es sich nicht geändert haben, sonst würde an ihm
keinWandel erkennbar, aber alles darf sich auch nicht verändert haben, sonst wä-
re nichts an ihm erkennbar (dies Kriterium wäre nicht mehr »dies«, wenn sich
buchstäblich alles geändert hätte). Ein Beispiel für ein solches Messinstrument
sind vielleicht kulturelle (z.B. mythologische oder literarische) Figuren, die über
Zeiten hinweg erhalten bleiben und daher – um als sie erkennbar zu bleiben – in
manchem (in gewisserWeise: »imKern«) unverändert bleibenmüssen, aber die,
wenn sie sich nicht verändert hätten, den Wandel der Zeit nicht überdauert hät-
ten. Eben durch diesen peripherenWandel aber können sie Seismograph für den
Wandel des Zeitgeistes werden; wenn solche Adaptionen intentional geschehen,
können an ihnen auch kürzertaktige Zeitgeistentwicklungen erkennbar werden
(Greve, 2012).

Wozu Zeitdiagnose?

Zeitdiagnose ist gewiss die Aufgabe einer Kunst- undKulturgeschichte, vielleicht
auch der Soziologie. Aber auch für eine kultursensible Psychologie ist die These,
dass soziokulturelle Kontextbedingungen die individuelle Entwicklung bestim-
men, einsichtig: Man muss im Zeitgeist keinen Hegel’schen Weltgeist walten
sehen, umWirkungen emergenter kultureller Konstellationen, die sich nicht auf
die Handlungen einzelner Anderer oder explizit vereinbarte Konventionen redu-
zieren lassen, auf die individuelle Ontogenese für plausibel zu halten. Das, was
jeweils üblich, (un-)denkbar, naheliegend oder in anderer Weise präsent ist, be-
stimmt das, was wir fühlen, denken und tun wesentlich mit, gerade dann, wenn
es zwischen den Angehörigen einer Zeit nicht variiert. Das für die Entwick-

1 Natürlich liegt es nahe (und ist häufig diskutiert worden), dem Zeitgeist konstruktivistische

Potenz zuzuschreiben: die Sicht auf »die« Welt eben gerade zu prägen und damit zu kon-

taminieren (s. o.: dies ist die Zeit der Zeitdiagnosen, aber mit ihrer Konjunktur verlieren sie

ihre Nachhaltigkeit, und damit auch: Glaubwürdigkeit). Freilich wäre der Zeitgeist dann,

wenn diese These zutreffend sein sollte, selbst nicht erkennbar, weil seine Diagnose ja je-

weils vom Zeitgeist der Diagnose kontaminiert wäre – und das gilt auch für diese kritische

Metathese (usw.). Das Dilemma eines radikalen Konstruktivismus oder Relativismus kann

hier nicht aufgelöst werden – obwohl die Frage, ob der »Zeitgeist« diagnostiziert oder

konstruiert wird, dazu besonders einlädt.

Zeitdiagnose

442

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


lungspsychologie zentrale Konzept des »Kohorteneffektes« ist vielleicht nichts
anderes als das Zugeständnis, es gebe einen entwicklungsrelevanten Zeitgeist, al-
so eine soziokulturelle, zeitlich umgrenzte Konstellation, die grundsätzlich auch
diagnostizierbar sei. Eine Kohorte ist eben dadurch gekennzeichnet, dass sie et-
wasWesentliches verbindet, das erkennbar an die Zeit (die Umstände) gebunden
ist, in der diese Kohorte lebt, und das ihre Entwicklung wesentlich mitbestimmt.
Allerdings: Der Beleg ist schwierig, weil man aus der Wirkung nicht auf die Ur-
sache schließen darf, wenn die Ursache die Wirkung erklären soll. Eben daher
kommt, wenn Zeitdiagnose mehr sein will als feuilletonistische Erwägung, alles
auf die methodische Absicherung an.

In diesem Zusammenhang ist es vielleicht der Rede wert, dass »History« tat-
sächlich eines der beiden zentralen evolutionären Konzepte ist (Maynard Smith,
1993 [1958]). Damit ist mehr gemeint als nur dies, dass auch wenn es allgemeine
Gesetze der individuellen, sozialen oder biologischen Entwicklung geben sollte,
diese nur relativ zu den je gegebenenRandbedingungen ablaufen.Vielmehr steckt
darin auch die Einsicht, dass die Vergangenheit die Zukunft begrenzt (vorberei-
tet). Beides macht eine Zeitdiagnose zu einem notwendigen Bestandteil jeder
vollständigen Erklärung eines Phänomens. Individuen wie Gesellschaften sind,
die sie sind, auch deswegen, weil die vorangehende Konstellation einige Gegen-
warten ermöglicht und andere einstweilen ausgeschlossen hat.

Jenseits des Zeitgeistes: Die Suche nach Zeitlosigkeit

Zeitdiagnose hat zugleich das Potenzial für den inversenErtrag, dass – nach»Ab-
zug« des Zeitgeistes – das am je betrachteten Material sichtbar wird, das zeitlos
ist, denn nur, wenn es auch dieses gibt, ist die Mühe der Zeitdiagnose nicht prin-
zipiell aussichtslos. Voraussetzung dafür ist es, die Zeitabhängigkeit der Diagnose
selbst methodisch zu berücksichtigen, etwa dadurch, dass die Zeitdiagnosen ein
und derselben Zeit aus der Perspektive verschiedener anderer Zeiten kontrastiert
werden. Vielleicht steckt in der aktuellen Analyse einer früheren (und also vom
seinerzeitigen Zeitgeist imprägnierten) Bearbeitung eines Themas, das wiederum
in einer früheren Zeit (mit anderem Zeitgeist) angesiedelt wird, die Chance, das
allen drei Zeiten (der Zeit der Handlung, der Zeit der ersten Interpretation, der
Zeit der aktuellen Interpretation) Gemeinsame und also Zeitlose zu identifizie-
ren (für ein Beispiel s. Greve, 2017). In diesem Sinne hat Zeitdiagnose mitunter
das Gegenteil zum Ziel – abgesehen davon, dass sie selbst ohnehin ja zeitlos
gültig sein will (sonst wäre es müßig, sie zu unternehmen). Selbst die eingangs

Zeitdiagnose

443

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


angesprochene Zeitdiagnose, dies sei die Zeit der Zeitdiagnose, muss mit dem
(vorsichtigen, sorgsam begrenzten, aber dennoch kategorischen) Anspruch der
Zeitlosigkeit auftreten, wenn sie nicht bloßer Zeitvertreib sein will.

Literatur

Baumann, Z. (1995). Unbehagen in der Postmoderne. Hamburg: Argument.

Beck, U. (1986). Risikogesellschaft. Auf demWeg in eine andere Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Burckhardt, J. (2014). Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Stuttgart: Reclam [Orig.

1860].

Greve, W. (2012). James Bond 007. Agent des Zeitgeistes. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Greve, W. (2016). Der stille Triumph des Ödipus – Ein unbeachteter Sieg über das Verhängnis.

Coincidentia, 7(2), 161–180.

Greve, W. (2017). Liebe in einer anderen Welt? Gaius Julius Caesar zwischen Catull und Thorn-

ton Wilder. In T. Tholen, B. Moennighoff & W. von Bernstorff (Hrsg.), Große Gefühle – in der

Literatur (S. 149–169). Hildesheim: Olms.

Greve, W. & Krankenhagen, S. (2017). Authentische Fiktionen. Selbst-Darstellung und Identi-

tätskonstruktion bei William F. Cody und Karl May. Kulturwissenschaftliche Zeitschrift, 2(1),

25–37.

Illies, F. (2000). Generation Golf. Eine Inspektion. Berlin: Argon.

Krankenhagen, S. (2017). Geschichte kuratieren. In S. Krankenhagen & V. Vahrson (Hrsg.), Ge-

schichte kuratieren. Kultur- und kunstwissenschaftliche An-Ordnungen der Vergangenheit

(S. 9–14). Köln: Böhlau.

Leggewie, C. (2015). Politische Zeiten. Beobachtungen von der Seitenlinie. München: Bertelsmann.

Maynard Smith, J. (1993). The theory of evolution. Cambridge: Cambridge University Press [Orig.

1958].

Mohr, R. (2003). Generation Z. Frankfurt/M.: Fischer.

Rosa, H. (2005). Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt/M.:

Suhrkamp.

Sallust [Gaius Sallustius Crispus] (1986). De coniuratione Catilinae – Die Verschwörung des Catilina.

Stuttgart: Reclam [entstanden etwa im Jahr 41 vor Christus].

Zeitdiagnose

444

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Die Autor_innen

Allesch, Christian G., Dr.; Professor (em.) für Psychologie am Fachbereich Psy-
chologie der Universität Salzburg; Christian.Allesch@sbg.ac.at

Allolio-Näcke, Lars, Dr.; PD; Geschäftsführer und wissenschaftlicher Koordina-
tor amZentralinstitut Anthropologie der Religionen an der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen-Nürnberg; lars.allolio-naecke@fau.de

Arnold,Maik,Dr.; Professor für Sozialmanagement/Sozialwirtschaft ander Fach-
hochschule Dresden; m.arnold@fh-dresden.eu

Balandis, Oswald, M.A.; Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für So-
zialtheorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie & Sozialan-
thropologie an der Ruhr-Universität Bochum; oswald.balandis@rub.de

Bamberg,Michael,Dr.; Professor fürPsychologie anderFrancesL.Hiatt School of
Psychology der Clark University in Worcester, Massachusetts; mbamberg@clar-
ku.edu

Benetka, Gerhard, Dr.; Professor für Psychologie an der Sigmund Freud Privat-
universitätWien; gerhard.benetka@sfu.ac.at

Benjamin, Jessica R., Ph.D.; Professorin für Psychoanalyse und Psychotherapie
an der Graduate School for Arts and Science der New York University; jessben-
ja2@gmail.com

Billmann-Mahecha, Elfriede, Dr.; Professorin für Psychologie am Institut für
Pädagogische Psychologie der Leibniz Universität Hannover; Billmann@psy-
chologie.uni-hannover.de

445

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://doi.org/10.30820/9783837974522
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=jessbenja2%40gmail.com


Böhme, Hartmut, Dr.; Professor (em.) für Kulturtheorie und Mentalitätsge-
schichte am Institut für Kulturgeschichte der Humboldt-Universität zu Berlin;
hboehme@culture.hu-berlin.de

Bohnsack, Ralf, Dr.; Professor (em.) für qualitative Methoden am Fachbereich
Erziehungswissenschaft und Psychologie/Arbeitsbereich Qualitative Bildungs-
forschung der FU Berlin; bohnsack@zedat.fu-berlin.de

Brockmeier, Jens; Dr.; Professor für Psychologie an der American University of
Paris; jbrockmeier@aup.edu

Buchholz, Michael B., Dr.; Professor für Psychoanalyse an der International Psy-
choanalytic University in Berlin; buchholz.mbb@t-online.de

Cappai, Gabriele, Dr.; apl. Professor für Soziologie an der Universität Bayreuth;
ga.cappai@uni-bayreuth.de

Chakkarath, Pradeep, Dr.; Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für So-
zialtheorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie & Sozial-
anthropologie an der Ruhr-Universität Bochum sowie (gemeinsam mit Jürgen
Straub) Ko-Direktor des Hans Kilian und Lotte Köhler Centrums (KKC); pra-
deep.chakkarath@rub.de

Demuth, Carolin, Dr.; Professorin für Psychologie am Department of Commu-
nication and Psychology der Aalborg University; cdemuth@hum.aau.dk

El-Mafaalani, Aladin, Dr.; Professor für Politikwissenschaft und Politische So-
ziologie an der Fachhochschule Münster (zur Zeit beurlaubt); aktuell Leiter
der Integrationsabteilung im Ministerium für Kinder, Familie, Flüchtlinge und
Integration des Landes Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf; Aladin.El-Mafaala-
ni@mkffi.nrw.de

Friese, Heidrun, Dr.; Professorin für Interkulturelle Kommunikation am Insti-
tut für Germanistik und Kommunikation der Philosophischen Fakultät der TU
Chemnitz; heidrun.friese@phil.tu-chemnitz.de

Gehring, Petra, Dr.; Professorin für Philosophie an der TU Darmstadt; geh-
ring@phil.tu-darmstadt.de

Die Autor_innen

446

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://doi.org/10.30820/9783837974522
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de
https://mail.uni-bayreuth.de/src/compose.php?send_to=Aladin.El-Mafaalani%40mkffi.nrw.de


Gergen, Kenneth, Dr.; Senior Research Professor am Swarthmore College, Affi-
liate Professor of Psychology an der Tilburg University, Honorarprofessor an der
UniversidaddeBuenosAires undPräsident amTaos Institute; kgergen1@swarth-
more.edu

Gergen, Mary, Dr.; Professorin (em.) für Psychologie an der Penn State Universi-
ty sowie Mitglied des Direktoriums am Taos Institute; GV4@psu.edu

Gerisch, Benigna, Dr.; Professorin für Klinische Psychologie und Psychoanalyse
an der International Psychoanalytic University in Berlin; benigna.gerisch@ipu-
berlin.de

Greve,Werner, Dr.; Professor für Psychologie an der Universität Hildesheim; wg-
reve@uni-hildesheim.de

Groeben, Norbert, Dr.; Professor (em.) für Allgemeine Psychologie und Kultur-
psychologie an der Universität zu Köln, Honorarprofessor für Allgemeine und
Empirische Literaturwissenschaft an derUniversitätMannheim sowie an der Ru-
precht-Karls-Universität Heidelberg; n.groeben@uni-koeln.de

Grothe, Jana, Dr.; Professorin für Sozialpädagogik und Management an der
Internationalen Berufsakademie (iba) Leipzig; jana.grothe@internationale-
ba.com

Gudehus, Christian, Dr.;WissenschaftlicherMitarbeiter am Institute for Interna-
tional Law of Peace and Armed Conflict (IFHV) der Ruhr-Universität Bochum;
christian.gudehus@rub.de

Habermas, Tilmann, Dr.; Professor für Psychoanalyse am Institut für Psycholo-
gie der Goethe-Universität Frankfurt am Main; tilmann.habermas@psych.uni-
frankfurt.de

Herzog,Walter, Dr.; Professor (em.) für Pädagogische Psychologie an der Univer-
sität Bern; walter.herzog@edu.unibe.ch

Jäger, Friedrich, Dr.; apl. Professor für Neuere Geschichte an der Universität
Witten/Herdecke sowie Mitglied des Kollegiums des Kulturwissenschaftlichen
Instituts Essen; friedrich.jaeger@kwi-nrw.de

Die Autor_innen

447

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Kaiser,Heinz Jürgen,Dr.; apl. Professor fürPsychologie undAkademischerDirek-
tor (i.R.) amInstitut fürPsychogerontologie derFriedrich-Alexander-Universität
Erlangen-Nürnberg; ar2588944712@arcor.de

Kempf, Wilhelm, Dr.; Professor (em.) für psychologische Methodenlehre an der
Universität Konstanz; wilhelm.kempf@uni-konstanz.de

King, Vera, Dr.; Professorin für Soziologie und psychoanalytische Sozialpsycho-
logie am Institut für Soziologie der Goethe-Universität Frankfurt amMain sowie
GeschäftsführendeDirektorindesSigmund-Freud-Institutsdortselbst; king@sig-
mund-freud-institut.de

Kochinka,Alexander, Dr.; PD;WissenschaftlicherMitarbeiter amLehrstuhl für So-
zialtheorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie& Sozialanthro-
pologie an der Ruhr-Universität Bochum; kochinka@psychologie.uni-hannover.de

Köhnen, Ralph, Dr.; apl. Professor für Germanistik amGermanistischen Institut an
derFakultät fürPhilologieanderRuhr-UniversitätBochum;ralph.koehnen@rub.de

Kölbl, Carlos, Dr.; Professor für Psychologie an der Kulturwissenschaftlichen Fa-
kultät der Universität Bayreuth; carlos.koelbl@uni-bayreuth.de

König, Hans-Dieter, Dr.; apl. Professor für Soziologie und psychoanalytische So-
zialpsychologie am Institut für Soziologie der Goethe-Universität Frankfurt am
Main; H.D.Koenig@web.de

Kokemohr, Rainer, Dr.; Professor (em.) für Allgemeine Erziehungswissenschaft
an der Fakultät für Erziehungswissenschaft der Universität Hamburg; rkoke-
mohr@gmx.de

Lacher, Michael, Dipl.-Psych.; Psychoanalytiker in eigener Praxis undDoktorand
am Lehrstuhl für Sozialtheorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsy-
chologie&Sozialanthropologie anderRuhr-UniversitätBochum; therapie@psy-
choanalyse-lacher.de

Maercker, Andreas, Dr., Dr.; Professor für Psychopathologie und Klinische Inter-
vention am Psychologischen Institut der Universität Zürich; maercker@psycho-
logie.uzh.ch

Die Autor_innen

448

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Martini, Mareike, Dr.; Mitarbeiterin im Beratung & Career Service der Hoch-
schule derWirtschaft für Management; mareike.martini@hdwm.org

Mecheril, Paul, Dr.; Professor fürMigrationspädagogik am Institut für Pädagogik
derCarl vonOssietzkyUniversitätOldenburg; paul.mecheril@uni-oldenburg.de

Métraux, Alexandre, Dr.; Mitglied der ArchivesHenri Poincaré der Université de
Lorraine, CampusNancy und des Otto Selz Instituts der UniversitätMannheim;
ametraux@posteo.ch

Mey, Günter, Dr.; Professor für Entwicklungspsychologie an der Hochschule
Magdeburg-Stendal; guenter.mey@hs-magdeburg.de

Meyer-Drawe,Käte,Dr.; Professorin (em.) fürAllgemeinePädagogik anderRuhr-
Universität Bochum; k.meyer-drawe@wm-consult.com

Niebel, Viktoria, M.A.;WissenschaftlicheMitarbeiterin am Lehrstuhl für Sozial-
theorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie & Sozialanthro-
pologie an der Ruhr-Universität Bochum; viktoria.niebel@rub.de

Nothnagel, Steffi, Dr.;WissenschaftlicheMitarbeiterin am Institut für Interkultu-
relle Kommunikation des Fachbereichs 3: Sprach und Informationswissenschaf-
ten der Universität Hildesheim; steffi.nothnagel@uni-hildesheim.de

Plontke, Sandra, M.A.;WissenschaftlicheMitarbeiterin amLehrstuhl für Sozial-
theorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie & Sozialanthro-
pologie an der Ruhr-Universität Bochum; sandra.plontke@rub.de

Popp-Baier, Ulrike, Dr.; Professorin für Religionspsychologie an der Universiteit
van Amsterdam; u. l.popp-baier@uva.nl

Rebane, Gala, Dr.; Juniorprofessorin für Interkulturelle Kompetenz am Insti-
tut für Germanistik und Kommunikation der Philosophischen Fakultät der TU
Chemnitz; galina.rebane@phil.tu-chemnitz.de

Rechsteiner, Karin, M.Sc.; Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl für
Psychopathologie und Klinische Intervention des Psychologischen Instituts der
Universität Zürich; k.rechsteiner@psychologie.uzh.ch

Die Autor_innen

449

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Renn, Joachim, Dr.; Professor für Soziologie am Institut für Soziologie der West-
fälischenWilhelms-Universität Münster; jrenn_01@uni-muenster.de

Ricken, Norbert, Dr.; Professor für Erziehungswissenschaft am Institut für Erzie-
hungswissenschaft der Ruhr-Universität Bochum; norbert.ricken@rub.de

Rieger, Stefan, Dr.; Professor fürMediengeschichte und Kommunikationstheorie
am Institut für Medienwissenschaft der Ruhr-Universität Bochum; stefan.rie-
ger@rub.de

Rosa, Hartmut, Dr.; Professor für Allgemeine und Theoretische Soziologie am
Institut für Soziologie der Friedrich-Schiller-Universität Jena sowie Direktor des
Max-Weber-Kollegs in Erfurt; hartmut.rosa@uni-jena.de

Röttgers, Kurt, Dr.; Professor (em.) für Philosophie, insbesondere Praktische Phi-
losophie an der FernUniversität in Hagen; roettgersk@t-online.de

Ruck, Nora, Dr.; Marie Curie International Outgoing Fellow an der Sigmund
Freud Privat Universität Wien und an der York University in Toronto; no-
ra.ruck@univie.ac.at

Rüsen, Jörn, Dr.; Professor (em.) für Allgemeine Geschichte und Geschichtskul-
tur an der UniversitätWitten/Herdecke; joern.ruesen@t-online.de

Ruppel,PaulSebastian,Dipl.-Psych.;WissenschaftlicherMitarbeiteramLehrstuhl
für Sozialtheorie und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie & Sozi-
alanthropologie an der Ruhr-Universität Bochum; paul-sebastian.ruppel@rub.de

Salzmann,Sebastian;WissenschaftlicheHilfskraft amLehrstuhl fürSozialtheorie
und Sozialpsychologie in der Sektion Sozialpsychologie & Sozialanthropologie
an der Ruhr-Universität Bochum; sebastian.salzmann@rub.de

Schneider, Hans Julius, Dr.; Professor (em.) für Philosophie an der Universität
Potsdam; hschneid@uni-potsdam.de

Sichler, Ralph, Dr.; Professor; Leiter des Fachbereichs Management-, Organisati-
ons- und Personalberatung an der Fachhochschule Wiener Neustadt; ralph.sich-
ler@fhwn.ac.at

Die Autor_innen

450

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Sieben, Anna, Dr.;WissenschaftlicheMitarbeiterin am Lehrstuhl für Sozialtheo-
rieundSozialpsychologie inderSektionSozialpsychologie&Sozialanthropologie
an der Ruhr-Universität Bochum; anna.sieben@rub.de

Shimada, Shingo, Dr.; Professor für Modernes Japan am Institut für Modernes
Japan der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf; shimada@phil-fak.uni-dues-
seldorf.de

Slunecko, Thomas, Dr.; Professor für Psychologie an der Universität Wien sowie
Wissenschaftlicher Leiter des Instituts für Kulturpsychologie und qualitative So-
zialforschung (IKUS); thomas.slunecko@univie.ac.at

Sørensen, Estrid, Dr.; Professorin für Kulturpsychologie und Anthropologie des
Wissens in der Sektion Sozialpsychologie & Sozialanthropologie an der Ruhr-
Universität Bochum; estrid.sorensen@rub.de

Streeck, Ulrich, Dr.; apl. Professor für Psychotherapie und Psychosomatik an der
Georg-August-Universität Göttingen sowie Leiter des Niedersächsischen Lan-
deskrankenhauses Tiefenbrunn (i.R.); ulrich@streeck.net

Teupen, Sonja, M.A.; Doktorandin am Lehrstuhl für Kultursoziologie am Insti-
tut für Soziologie der Justus-Liebig-Universität Gießen; sonja.teupen@rub.de

Thomas, Alexander, Dr.; Professor (em.) für Sozialpsychologie und Organisa-
tionspsychologie an der Universität Regensburg sowie Honorarprofessor für
den Bereich Internationale Handlungskompetenz an der Ostbayerischen Tech-
nischen Hochschule Regensburg; alexander.thomas@psychologie.uni-regens-
burg.de

Utler, Astrid, Dr.; Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl für Psychologie
an der Kulturwissenschaftlichen Fakultät der Universität Bayreuth; astrid.ut-
ler@uni-bayreuth.de

Valsiner, Jaan, Dr.; Professor für Kulturpsychologie am Department of Commu-
nication and Psychology der Aalborg University; jvalsiner@hum.aau.dk

Watzlawik, Meike, Dr.; Professorin für Entwicklung und Kultur an der Sigmund
Freud PrivatUniversität in Berlin; meike.watzlawik@sfu-berlin.de

Die Autor_innen

451

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


Weidemann, Arne, Dr.; Berater, Moderator und Projektmanager bei my-conet;
arne.weidemann@my-conet.de

Weidemann,Doris,Dr.; Professorin für InterkulturellesTrainingmit demSchwer-
punkt chinesischer Kulturraum und International Business Administration an
der Fakultät für Angewandte Sprachen und Interkulturelle Kommunikation der
Westsächsischen Hochschule Zwickau; Doris.Weidemann@fh-zwickau.de

Werbik, Hans, Dr.; Professor (em.) für Psychologie an der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen-Nürnberg; hans.werbik@fau.de

Wieser, Martin, Dr., Dr.; Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Sigmund Freud
Privatuniversität Berlin; martin.wieser@sfu-berlin.de

Wirth, Hans-Jürgen, Dr.; apl. Professor für Soziologie und psychoanalytische So-
zialpsychologie am Institut für Soziologie der Goethe-Universität Frankfurt am
Main sowie Gründer und Verleger des Psychosozial-Verlages; hjw@psychosozial-
verlag.de

Die Autor_innen

452

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


 2015  ·  143  Seiten ·  Broschur 
ISBN  978-3-8379-2254-7 

 
  

Warum handeln Menschen so, wie 
sie es tun? – Ein konziser und de-
taillierter Überblick über die ver-
stehend-erklärende Psychologie.

Im Laufe ihres Lebens entwickeln Men-

schen aufgrund ihres praktischen Wis-

sens und ihrer Erfahrungen sogenannte 

subjektive Theorien, die die Grundlage 

ihres vernunftorientierten Handelns bil-

den. Diese stehen im Zentrum der ver-

stehend-erklärenden Psychologie (VEP) 

und bilden den Ausgangspunkt des For-

schungsprogramms Subjektive Theorien 

(FST). Mit dem Ansatz, Personen als 

rationale, zur Selbstexplikation fähige 

Akteure zu begreifen, wurde die Psycho-

logie um ein theoretisch-methodologi-

sches Gesamtkonzept zur Erforschung 

menschlichen Handelns bereichert. Doch

nicht nur die Generierung wissenschaft-

licher Erkenntnisse ist Ziel der VEP, 

sondern auch die Stärkung der Autono-

miepotenziale handelnder Subjekte.

Im vorliegenden Buch werden neben 

theoretischen und methodologischen Ar-

gumenten auch innovative Forschungs-

methoden und exemplarische empirische 

Projekte vorgestellt. Der Schwerpunkt 

liegt auf  dem emanzipatorischen An-

spruch und dem Menschenbild einer 

sozialwissenschaftlichen Psychologie, die 

die subjektiven Theorien der Handeln-

den ins Zentrum stellt. Die Darstellung 

schließt mit Bedenken, Einwänden und 

Ergänzungen, von denen die psychologi-

sche Forschung der Zukunft profi tieren 
kann. 

Walltorstr. 10 · 35390 Gießen · Tel. 0641-969978-18 · Fax 0641-969978-19
bestellung@psychosozial-verlag.de · www.psychosozial-verlag.de

Psychosozial-Verlag

 Jürgen Straub, Doris Weidemann

  Handelnde Subjekte
  »Subjektive Theorien« als Gegenstand 

der verstehend-erklärenden Psychologie
 

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


 April 2014  ·  201  Seiten ·  Broschur 
ISBN  978-3-8379-2343-8 

 

  

Wie entwickelt sich das Gesellschaftsver-
ständnis? Ausgehend von dieser Frage 
beleuchtet das vorliegende Buch aus ent-
wicklungspsychologischer Perspektive,
wie sich Strukturen, Formen und In-
halte politischen, ökonomischen, his-
torischen, rechtlichen und moralischen 
Denkens entwickeln.

Anhand theoretischer und empirischer 
Analysen setzen sich die Autor_innen 
unter anderem mit folgenden Themen 
auseinander: In welchem Verhältnis ste-
hen kognitive Entwicklungen zu unter-
schiedlichen Formen gesellschaftlichen 
Handelns? Gibt es klar differenzierbare 
Pfade innerhalb der Entwicklung gesell-
schaftlichen Denkens – und wie sehen 
mögliche Zusammenhänge zwischen 
ihnen sowie zur allgemeinen kognitiven 
Entwicklung aus? Welche Konsequen-
zen für schulische und außerschulische 
Bildungsprozesse legen entwicklungs-
psychologische Einsichten nahe?

Mit Beiträgen von Wolfgang Althof, Anna 
Bandt, Werner Greve, Andrea Kleeberg-
Niepage, Carlos Kölbl, Morus Markard,
Günter Mey, Gertrud Nunner-Winkler, 
Siegfried Preiser, Petra Sandhagen, Ali 
Wacker und Stefan Weyers

 

Walltorstr. 10 · 35390 Gießen · Tel. 0641-969978-18 · Fax 0641-969978-19
 bestellung@psychosozial-verlag.de · www.psychosozial-verlag.de

Psychosozial-Verlag

 Carlos Kölbl, Günter Mey (Hg.)

  Gesellschaftsverständnis

  Entwicklungspsychologische Perspektiven
 

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


 2016  ·  226  Seiten ·  Broschur 
ISBN  978-3-8379-2612-5 

   Wer an einem aufrichtigen Dialog zwi-

schen Religionen und säkularen Welt-

anschauungen interessiert ist, wird fest-

stellen, dass die Unterschiede zwischen 

religiösen und gottlosen Menschen 

durchaus zu überwinden sind. Jürgen 

Straub zeigt, dass aus kulturpsycholo-

gischer Perspektive einem kooperativen 

Miteinander nichts im Wege steht, so-

bald Angehörige beider Gruppen darin 

übereinkommen, ihre personale Identi-

tät als off enes, kontingentes und dyna-
misches Selbst- und Weltverhältnis zu 

begreifen und auszuleben. 

Die lebensweltlich und politisch be-

deutsamste Konfl iktlinie verläuft in un-
serer Zeit nicht mehr zwischen religiös 

Gläubigen und Ungläubigen, sondern 

zwischen Menschen, die Kontingenzbe-

wusstsein und Off enheit in ihr komple-
xes Selbst- und Weltverhältnis integriert 

haben, und denen, die totalitär struktu-

riert sind – gleichgültig, ob sie nun gläu-

big sind oder nicht. In einem »off enen 
Regime der Laizität« (Charles Taylor) 

können sich religiös und säkular Einge-

stellte mit wechselseitiger Anerkennung 

begegnen und nach Gemeinsamkeiten 

Ausschau halten. Das ist so, obwohl die 

aktuellen Debatten über den »Neuen 

Atheismus« sowie weitere Gefechte reli-

giöser und säkularer Eiferer eine andere 

Sprache sprechen.
 

Walltorstr. 10 · 35390 Gießen · Tel. 0641-969978-18 · Fax 0641-969978-19
bestellung@psychosozial-verlag.de · www.psychosozial-verlag.de

Psychosozial-Verlag

 Jürgen Straub

  Religiöser Glaube und säkulare Lebensformen im Dialog
  Personale Identität und Kontingenz in pluralistischen Gesellschaften

Ernst-E.-Boesch-Preis für Kulturpsychologie 2015
 

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


2018   ·  314  Seiten ·  Broschur 
ISBN  978-3-8379-2746-7 

 Ein Blick zurück auf  die Wurzeln
der Psychologie: Die AutorInnen 
zeigen, dass Erkenntnisse aus der 
Psychologie des 19. Jahrhunderts 
und außereuropäischen Traditio-
nen auch heute noch relevant sind.
  

Die AutorInnen dieses Buchs richten ih-

ren Fokus auf  Traditionslinien der Psy-

chologie, die eine enge Verbindung zur 

Philosophie und zu den Geisteswissen-

schaften aufweisen. Es werden »vergesse-

ne«, kaum berücksichtigte psychologische 

Theorien behandelt und aus philosophi-

scher und kulturpsychologischer Sicht 

aufgearbeitet und diskutiert. Durch das 

Neulesen alter Texte werden Alternati-

ven zum gegenwärtigen Mainstream in 

der Psychologie, der sich überwiegend an 

den Neurowissenschaften orientiert, ent-

wickelt.

Neben der europäischen Psychologie 

des 19. Jahrhunderts werden auch chine-

sische und indische Denktraditionen be-

trachtet: Die AutorInnen dieser Beiträge 

beschäftigen sich mit dem Buddhismus 

und Hinduismus, dem Daoismus sowie 

der chinesischen Kulturpsychologie.

Mit Beiträgen von Lars Allolio-Näcke, 

Gerhard Benetka, Horst-Peter Brauns, 

Jagna Brudzińska, Pradeep Chakkarath,
Maximilian Forschner, Gerlinde Gild, 

Margret Kaiser-el-Safti, Marcus Knaup, 

Nadia Moro, Ralph Sichler, Doris Wei-

demann, Hans Werbik, Uwe Wolfradt 

und Peter Zekert 

Walltorstr. 10 · 35390 Gießen · Tel. 0641-969978-18 · Fax 0641-969978-19
bestellung@psychosozial-verlag.de · www.psychosozial-verlag.de

Psychosozial-Verlag

 Gerhard Benetka, Hans Werbik (Hg.)

  Die philosophischen und kulturellen 
Wurzeln der Psychologie

  Traditionen in Europa, Indien und China
 

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522


S
ti

c
h

w
ö

rt
e

r
z
u

r
K

u
lt

u
r
p

s
y
c
h

o
lo

g
ie

 

Stichwörter zur 
Kulturpsychologie

Carlos Kölbl , Prof. Dr., ist Inhaber des Lehrstuhls für Psychologie an der 

Kulturwissenschaftlichen Fakultät der Universität Bayreuth. 

Anna Sieben , Dr., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl für 

Sozialtheorie und Sozialpsychologie der Ruhr-Universität Bochum.

www.psychosozial-verlag.de ,!7ID8D7-jchjig!

Es werden zentrale Begriffe der Kultur-

psychologie vorgestellt und diskutiert. 

Dies soll der Bestandsaufnahme und 

der Weiterentwicklung kulturpsycholo-

gischen Denkens und Forschens dienen. 

Die Autor_innen verorten den jeweiligen 

Begriff in dem allgemeineren sozial- 

und kulturwissenschaftlichen Kontext 

und spezifizieren seine Verwendungs-

weise in der Psychologie, insbeson-

dere in der Kulturpsychologie. Dabei 

werden auch Bezüge zu empirischen 

Arbeiten hergestellt und Desiderate 

für die weitere Forschung formuliert. 

Eine der Besonderheiten besteht darin, 

dass die Autor_innen nicht allein aus 

der Psychologie, sondern auch aus ihr 

affinen Disziplinen, wie der Philosophie, 

Soziologie und Pädagogik, stammen, 

um dem Projekt einer inter-, multi- und 

transdisziplinär informierten und offe-

nen, aber nicht beliebigen Kulturpsy-

chologie gerecht werden zu können.

Mit Beiträgen von C. G. Allesch, L. Allolio-

Näcke, M. Arnold, O. Balandis, M.  Bam-

berg, G. Benetka, J. R. Benjamin, E. Bill-

mann-Mahecha, H. Böhme, R. Bohnsack, 

J. Brockmeier, M. B. Buchholz, G. Cappai, 

P. Chakkarath, C. Demuth, A. El-Mafaalani, 

H. Friese, P. Gehring, K. Gergen, M. Ger-

gen, B. Gerisch, W. Greve, N. Groeben, 

J. Grothe, C. Gudehus, T. Habermas, 

W. Herzog, F. Jäger, H. J. Kaiser, W. Kempf, 

V. King, A. Kochinka, R. Köhnen, C. Kölbl, 

H.-D. König, R. Kokemohr, M. Lacher, A. Ma-

ercker, M. Martini, P. Mecheril, A. Métraux, 

G. Mey, K. Meyer-Drawe, V. Niebel, S. Noth-

nagel, S. Plontke, U. Popp-Baier, G. Rebane, 

K. Rechsteiner, J. Renn, N. Ricken, S. Rieger,

H. Rosa, K. Röttgers, N. Ruck, J. Rüsen, 

P. S. Ruppel, S. Salzmann, H. J. Schneider, 

R. Sichler, A. Sieben, S. Shimada, T. Slunecko,

E. Sørensen, U. Streeck, S. Teupen, A. Tho-

mas, A. Utler, J. Valsiner, M. Watzlawik, 

A. Weidemann, D. Weidemann, H. Werbik, 

M. Wieser und H.-J. Wirth

Seiten (Inhalt):   , Seiten (Druck):  ; Druckerei:  Booksfactory Inkjet  => Rücken:   mm;

Format: 148 x 210 mm ; Bindung:  Gebunden ; Gesamtbreite (ohne Beschnitt):  ?? 

ISBN 978-3-8379-2798-6

https://doi.org/10.30820/9783837974522 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:14:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.30820/9783837974522

	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung|Carlos Kölbl & Anna Sieben
	Androiden|KäteMeyer-Drawe
	Anerkennung|Jessica Benjamin
	Arbeit|Ralph Sichler
	Armut|Sonja Teupen
	Ästhetik|Christian G. Allesch
	Auslandserfahrung|Steffi Nothnagel
	Beratung|Jana Grothe &MareikeMartini
	Bewusstsein|Hans-Dieter König &Michael Lacher
	Bikulturalität|Gala Rebane
	Bild|Ralph Köhnen & Sandra Plontke
	Biografie|Rainer Kokemohr
	Dekolonisation|Carlos Kölbl
	Differenz|Astrid Utler
	Erzählung|Michael Bamberg
	Familie|MeikeWatzlawik
	Fremde|Heidrun Friese
	Fremdheit|Kurt Röttgers
	Gedächtnis|Tilmann Habermas
	Gefühl|Alexander Kochinka
	Gehirn|AlexandreMétraux
	Generation|Carolin Demuth
	Geschichtsbewusstsein|Jörn Rüsen & Friedrich Jäger
	Geschlecht|Nora Ruck & Anna Sieben
	Gewalt|Christian Gudehus
	Habitus|Aladin El-Mafaalani
	Handlung|Heinz Jürgen Kaiser & HansWerbik
	Identität|GünterMey
	Inszenierung|Ulrich Streeck
	Körper|Hartmut Böhme
	Krise|Gerhard Benetka &MartinWieser
	Kritik|Oswald Balandis & Viktoria Niebel
	Kultur|Jaan Valsiner
	Kunst|Sebastian Salzmann
	Lernen|DorisWeidemann
	Literatur|Norbert Groeben
	Macht|Hans-JürgenWirth
	Materialität|Estrid Sørensen
	Metapher|Michael B. Buchholz
	Methodologie|Ralf Bohnsack
	Methodologie|WilhelmKempf
	Migration|PaulMecheril
	Mission|Maik Arnold
	Moral|Walter Herzog
	Perfektionierung|Vera King & Benigna Gerisch
	Polyvalenz|Lars Allolio-Näcke
	Pragma-Semantik|ArneWeidemann
	Psychotherapie|Thomas Slunecko
	Recht|Gabriele Cappai
	Relationalität|Kenneth J. Gergen &Mary M. Gergen
	Religion|Ulrike Popp-Baier
	Resonanz|Hartmut Rosa
	Sprache|Hans Julius Schneider
	Subjekt|Norbert Ricken
	Training|Alexander Thomas
	Traum|Petra Gehring
	Trauma|AndreasMaercker & Karin Rechsteiner
	Übersetzung|Joachim Renn
	Umwelt|Paul Sebastian Ruppel
	Unbewusste|Hans-Dieter König & Michael Lacher
	Vergleich|Shingo Shimada
	Verstehen|Jens Brockmeier
	Virtualität|Stefan Rieger
	Wissenschaft|Pradeep Chakkarath
	Zeichnung|Elfriede Billmann-Mahecha
	Zeitdiagnose|Werner Greve
	Die Autor_innen

