EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE.
UBERLEGUNGEN zU GLEICHHEIT UND
GESCHLECHTERGERECHTIGKEIT IM IsLaM’

UTE GERHARD

»Das Thema Menschenrechte — und seine uniibersehbare politische Instru-
mentalisierung durch unterschiedlichste Akteure — ist zum Inbegriff einer
Auseinandersetzung, wenn nicht eines Kulturkampfes geworden, in dem
jede Seite ihre kulturelle Uberlegenheit, ihre Humanitit und ihren Huma-
nismus zu beweisen sucht« (Krimer 1999: 147). So die treffende Einschit-
zung von Gudrun Krimer, die wir nur teilen kénnen. Gleichwohl haben wir
diese Schwerpunktsetzung gewihlt, um in der Debatte um Menschenrechte
die besonderen Schwierigkeiten, aber auch die Chancen eines >interkulturel-
len< Dialogs zu sondieren. Geht es doch in dieser Auseinandersetzung nicht
allein um die Universalisierbarkeit eines Wertekanons oder seine Relativitit
angesichts >kultureller Differenzens, vielmehr auch um die Reichweite und
Geltung internationaler Vereinbarungen, um internationale Politik und die
Souveridnitit von Staaten, schliefflich — dank internationaler Netzwerke,
Kampagnen und insbesondere Frauenbewegungen, die den Diskurs um
Menschenrechte fithren — um die Ermichtigung der/des Einzelnen, die
Menschenrechte gegentiiber staatlicher AnmafRung und Machtmissbrauch in
Anspruch zu nehmen. Heiner Bielefeldt hat in seinem Beitrag (i.d.Bd.) die
einseitigen und wechselseitigen kulturalistischen Zuschreibungen der Men-
schenrechte als »kulturgenetisches Potenzial der abendlindischen Tradition,
aber auch die islamistischen Vereinnahmungen und exklusiven Deutungen
anhand des Korans noch einmal griindlich widerlegt. Er beharrt darauf, dass
das normative Profil der Menschenrechte nicht als kulturspezifisches Erbe
umgedeutet und relativiert werden kann. Erniichternd ist in diesem Zusam-
menhang insbesondere der Hinweis darauf, wie spit sich etwa die christli-
chen Kirchen offiziell zur Anerkennung der Menschenrechte durchgerungen
haben (vgl. hierzu auch Hilpert 1991). Bielefeldt kennzeichnet das Profil der
Menschenrechte durch den universalen Geltungsanspruch als kritisches
Prinzip, durch ihre emanzipatorische Stofrichtung und die Betonung der
Menschenrechte als Gleichheitsrechte, die gleiche Freiheit und gleichberech-
tigte Partizipation beinhalten (und nicht etwa Gleichférmigkeit oder Unifor-
mitit), und durch ihren positiv-rechtlichen Geltungsanspruch. Dieser wurde
seit 1948 mit der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte durch die Verein-
ten Nationen in weiteren internationalen Institutionen und Verfahren veran-
kert* und ist dariiber hinaus durch regional-vélkerrechtliche Normierungen

1 Mechthild Rumpf danke ich fiir viele Hinweise zum Islamdiskurs hier in Europa.
2 Z.B. die Internationale Konvention iuiber ckonomische, soziale und kulturelle

Rechte bzw. die Konvention tiber zivile und politische Rechte, beide 1966.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | UTE GERHARD

wie die Europdische Menschenrechtskonvention von 1950, die Amerikani-
sche Konvention tiber Menschenrechte von 1969 oder die Afrikanische Char-
ta tiber die Rechte der Menschen und der Vélker 1981 sowie in zahlreichen
staatlichen Verfassungen mit unmittelbaren Geltungsgriinden positiv-recht-
lich ausgestaltet worden. In diesem offenen Rahmen — so Bielefeldt — sei
Raum fiir unterschiedliche religiése, kulturelle, weltanschauliche Uberzeu-
gungen und Lebensformen sowie fiir weitere Ausdeutungen, die sich bei-
spielsweise auf das Verstindnis der »Menschenwiirde« richten. Im normati-
ven Profil der Menschenrechte als »kritischem Prinzip« ist auch die Perspek-
tive moglicher Verinderungen durch neue Erfahrungen enthalten.

Mit der Thematisierung spezifischer Unrechtserfahrungen, die vormals
nicht als menschenrechtsrelevant angesehen wurden, ist zugleich das Stich-
wort gegeben, an das auch die Frauenrechtsbewegungen angekniipft haben,
seitdem die Rede von den Menschenrechten das moderne Verstindnis von
Recht und Staat prigt: zuerst in der Franzdsischen Revolution, verstirkt in
der internationalen Frauenrechtsbewegung an der Wende zum 20. Jahrhun-
dert und in globaler Perspektive mit vielfiltigen Stimmen und mit neuem
Nachdruck spitestens seit den 199oer Jahren, als der Diskurs unter dem
Motto >Frauenrechte sind Menschenrechte« weltpolitisch zu einer Agenda
geworden ist. Dabei zeigt sich seit nun mehr als 200 Jahren, dass die Rechte
der Menschen sich nicht ohne weiteres auf Frauen tibertragen lassen bezie-
hungsweise nicht {ibertragen wurden, weil es systematische, politische und
praktische Probleme der Erweiterung und Anwendung auf die >andere Half-
te< der Menschheit gibt. Ohne hiermit sogleich einem Essenzialismus des
>Frauenseins< das Wort zu reden, enthilt die Berticksichtigung historischer
als auch aktuell unterschiedlicher Erfahrungen, insbesondere der Unrechts-
erfahrungen von Frauen, jedoch Einsichten, die méglicherweise gerade im
>interkulturellen< und interreligiésen Dialog vermittelbar und von Nutzen
sind.

Der Androzentrismus der Menschenrechte

Da ist zunichst der Vorwurf des Androzentrismus der Menschenrechte, mit
dem die feministische Kritik — dhnlich dem Vorbehalt des Eurozentrismus —
an der historischen Genese des Menschenrechtskonzepts und dem mit ihm
transportierten Menschenbild, dem autonomen minnlichen — und man
kénnte hinzufiigen, weilen oder westlichen — Subjekt als typischem und ex-
klusivem Triger von Rechten Anstof nimmt. Diese einerseits erkenntnisthe-
oretisch begriindete?, andererseits rechtspraktische und rechtssystematische

3 Aus der Fiille der einschligigen Literatur hier nur beispielhaft Okin 1979; Keller
1986; Benhabib/Nicholson 1987; Benhabib 1989; Gerhard 1990: 25ff.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 87

Kritik hat anders als die These von Eurozentrismus aber nicht zur Verwer-
fung oder der Relativierung des Menschenrechtsgedankens gefiihrt, vielmehr
eine universellere Inanspruchnahme und die Erweiterung, ja, Re-definition
des Menschenrechtskatalogs gefordert. Die Reklamation der Menschenrechte
auch als Frauenrechte und damit eine grundlegende Radikalisierung des Ver-
sprechens der Freiheit und Gleichheit aller Menschen begann mit der Um-
formulierung der so genannten Allgemeinen Menschenrechtserklirung von 1789
durch die Erkldrung der Rechte der Frau und Biirgerin durch Olympe de Gou-
ges von 1791 (Gerhard 1990). Die Orientierung an den Menschenrechten be-
gleitet die Frauenbewegungen des 19. Jahrhunderts in ihren verschiedenen
Richtungen und Mobilisierungswellen rund um den Globus — im Kampf
um’s Stimmrecht beispielsweise 1876 von Hedwig Dohm treffend auf den
Begrift gebracht in der Schlussfolgerung »Die Menschenrechte haben kein
Geschlecht«. Dass diese Erkenntnis auch noch die verschiedenen Initiativen
des neuen internationalen Frauenrechtsdiskurses trigt, der seit der Mitte der
1980er Jahre auf den Weltfrauenkonferenzen, insbesondere seit dem Frauen-
tribunal auf der internationalen Menschenrechtskonferenz in Wien 1993 un-
ter dem Motto und mit der Kampagne Women’s Rights are Human Rights vor
allem von den Frauen aus den nichtwestlichen Lindern weitergefithrt wird,
verweist auf die Uberzeugungskraft dieses Ansatzes, aber auch auf besondere
Umsetzungsprobleme (vgl. Charlesworth 1994; Cook 1994; Bunch 1995;
Gerhard 1994, 1997). Denn obwohl die Diskriminierung aufgrund von Ge-
schlecht schon in verschiedenen Artikeln der UNO-Menschenrechtserkli-
rung von 1948 ausdriicklich ausgeschlossen wird (vgl. Art. 1[3], 13, 55 [c] und
76 [c]), mussten neben den allgemeinen Instrumenten, die in den Konven-
tionen und Kommentaren zum Tatbestand der Diskriminierung ausgedeutet
und vereinbart wurden,* doch zusitzliche frauenspezifische Rechtsverein-
barungen getroffen werden. Die weitreichendste ist die Konvention tiber die
Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (Convention on the Elimi-
nation of All Forms of Discrimination Against Women — CEDAW), die 1979
von der UNO-Generalversammlung verabschiedet und von einer Reihe von
Staaten, nicht nur islamischen, sondern auch von den USA und vom Vatikan
entweder gar nicht ratifiziert oder nur unter Vorbehalten angenommen wur-
de’ Der Stein des Anstofles in dieser Konvention ist offensichtlich ihre
weitreichende Definition von Diskriminierung, die nicht nur auf Chancen-
gleichheit (equality of opportunity), sondern auch auf Ergebnisgleichheit (equa-

4 Allgemeiner Kommentar des Menschenrechts-Komitees der UN zu Art. 26 der
Konvention iiber zivile und politische Rechte, vgl. Charlesworth/Chinkin 2000:
214.

5 Zu den Lindern, die bisher nicht die CEDAW-Konvention ratifiziert oder unter-
schrieben haben, gehoren der Vatikan, eine Reihe von Staaten aus der Pazifik-
Region, Saudi-Arabien, Iran und die USA (vgl. Charlesworth/Chinkin 2000: 217).

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Ure GERHARD

lity of outcome) zielt und besondere Frauenfordermafinahmen vorsieht, son-
dern dariiber hinaus die Gleichberechtigung der Frau auch in der Privatsphi-
re der Familie (Art. 16) durchsetzen will.

Ann E. Mayer hat diese Vorbehalte in ihrem Beitrag am Beispiel ver-
schiedener islamischer Linder in Kenntnis der jeweiligen Rechts- und Geset-
zeslagen, die sich alle auf die Scharia beziehen, sehr detailliert untersucht.
Sie stellt vor allem eine grofe Bandbreite unterschiedlicher Interpretationen
und Lesarten des Korans fest, die sich nicht nur an den unterschiedlichen
Glaubensrichtungen der Schiiten und Sunniten und ihren diversen Rechts-
schulen orientieren, sondern auch iiber die Jahrhunderte durch islamische
Juristen unterschiedlich ausgedeutet wurden, weshalb die Muslime selbst in
diesen Fragen tief gespalten sind. Am Beispiel Agyptens weist die Autorin
nach, dass es hier auch in der Gegenwart keinen nationalen Konsens iiber
eine Scharia-gerechte Auslegung des Familienrechts gibt. Ann E. Mayer
kommt zu dem Schluss, dass die Vorbehalte nicht Ausdruck religiéser Uber-
zeugungen oder einer »genuin religiésen Doktrin« sind, vielmehr politische
Interessen in jeweils unterschiedlichen Machtkonstellationen den Ausschlag
geben, die auch die unterschiedlichen Reaktionen und Begriindungsweisen
der verschiedenen Linder erkliren.®

Dass die Anerkennung der Menschenrechte gerade im Bereich des Fami-
lienrechts auf die grundsitzlichsten Widerstinde trifft, bezeichnet nun eine
systematische Bruchstelle, die in der feministischen Theorie und von den Ex-
pertinnen des Menschenrechtsdiskurses auch in liberalen Demokratien als
strukturelle Barriere zwischen 6ffentlicher und privater Sphire gekennzeich-
net wird. Da Menschenrechte zunichst und vor allem die Freiheit und Rechte
der Einzelnen gegeniiber Staaten und staatlichen Organen verteidigen,
scheint das nicht durch die 6ffentliche Gewalt erlittene Unrecht nicht am
Menschenrechtsschutz teilzuhaben. Nun haben inzwischen neben der
CEDAW-Konvention eine Reihe frauenspezifischer Instrumente, Zusatzpro-
tokolle und Erklirungen auf der Ebene der Vereinten Nationen zur Anerken-
nung besonderer Unrechtstatbestinde wie sexueller Gewalt, Vergewaltigung,
Gewalt in der so genannten Privatsphire gefiihrt. So verpflichtete sich die

6 Vgl. Krimer, die die Distanz und Differenz zu islamischen Menschenrechtskon-
zeptionen mit dem religios fundierten Menschenbild des Islams erkldrt. Im Islam ist
der Mensch von Gott und als »Stellvertreter Gottes« auf Erden eingesetzt mit dem
»Auftrag, Gottes Gebote zu erfiillen. Diese Stellung [...] verpflichtet den Menschen
aus muslimischer Sicht zum Gehorsam gegeniiber Gott« (Krimer 1998: 55f.). Men-
schenrechte oder Menschenwiirde, in diesem Kontext verstanden, wiren somit
immer gebunden an Menschenpflichten gegeniiber Gott. Hier liegt ein gravieren-
der Unterschied zur westlichen Konzeption der Menschenrechte, die als angeboren
und unveriduflerlich definiert werden. Vgl. hingegen (Amirpur i.d.Bd.) mit dem
Riickgriff auf den iranischen Philosophen und Reformer Abdolkarim Soroush.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 8¢9

Generalversammlung der Vereinten Nationen im Dezember 1993 sehr all-
gemein in einer »Erklirung zur Beseitigung von Gewalt gegen Frauen« und
setzte eine Sonderberichterstatterin ein, eine Forderung, die insbesondere
das Frauentribunal auf der Wiener Menschenrechtskonferenz 1993 durch die
Dokumentation von Menschenrechtsverletzungen an Frauen in aller Welt
und viele hunderttausend Unterschriften aus 120 Lindern unterstiitzt hatte.
Trotzdem blieb das Abschlussdokument der Wiener Konferenz gerade auch
in dieser Frage unklar, wenn nicht widerspriichlich. Einerseits wurde die
Universalitit der Menschenrechte gerade auch im Blick auf Frauen bestitigt,
indem »the harmful effects of certain traditional or religious practices, cultu-
ral prejudices and religious extremism« im Zusammenhang mit Gewalt ge-
gen Frauen verurteilt werden, andererseits wird den kulturellen und religio-
sen Unterschieden »Respekt« gezollt, wird keine Antwort darauf gegeben,
wie der Widerspruch zwischen Frauenrechten und den genannten Praktiken
zu 16sen ist. Die Auseinandersetzung dariiber setzte sich auf der Weltfrauen-
konferenz in Beijing 1995 fort, auf der bei den Verhandlungen tiber die Ak-
tionsplattform die Einfligung einer Fuffnote durch die konservativen Staaten,
die die Verletzung der Gesundheit durch die so genannten kulturellen und
religiésen Praktiken vom universellen Schutz mit Riicksicht auf unterschied-
liche religiése und ethische Werte und den kulturellen Hintergrund einzelner
Staaten legitimieren sollte, nur im Austausch gegen die Nichtbehandlung der
Diskriminierungen wegen sexueller Orientierung verhindert werden konnte
(Charlesworth/Chinkin 2000: 228f.).

Aktuell wurde der Konflikt zwischen kulturellen bzw. religiosen Tradi-
tionen und Frauenrechten in der Endphase des globalen Umweltgipfels in
Johannesburg 2002. Erst in der letzten Minute konnten Frauenorganisatio-
nen einen entscheidenden Zusatz im Schlussdokument durchsetzen, der
Frauenrechte mit Menschenrechten gleichsetzt.

»Die Neuformulierung des heif} umstrittenen Textparagrafen 47 in der Passage zum
Gesundheitswesen lisst nicht mehr die Hintertiir offen, dass die Verletzung von Men-
schenrechten »aus kulturellen und religiésen Griinden«< gerechtfertigt wire. Frauen
diirfen also in Zukunft nicht mehr durch Praktiken wie Genitalverstiimmelung, Stei-
nigung und Vergewaltigungen zur Strafe fiir sexuelle Beziehungen oder Kinderehen
unterdriickt werden. So lautet sinngemif3 die jetzt abgeschlossene Vereinbarung der
Regierungen.« (Schwikowski 2002: 6)

Im Text war bereits zu Beginn des Gipfels zu lesen, dass der Zugang zum
Gesundheitssystem fiir Frauen verbessert und Gesundheitsrisiken durch
Umweltbelastungen vermindert werden miissen, »aber in Ubereinstimmung
mit nationalen Gesetzen und >kulturellen und religiosen Werten«. Gerun-
gen wurde um den Zusatz »und im Einklang mit allen Menschenrechten und
dem Recht auf Selbstbestimmung«. Damit sollte nicht nur dem Missbrauch

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | UTE GERHARD

des Begriffs »kulturelle Praktiken« entgegenwirkt, sondern auch das Recht
von Frauen auf Verhiitung und Abtreibung gesichert werden (ebd.). Sicher-
lich ist diese schwierige Formulierung ein Kompromiss — aber auch ein Er-
folg gegeniiber den Kriften, die jegliche Verankerung von Frauenrechten als
Menschenrechten zu verhindern suchten. Das »Grundrecht auf reproduktive
Gesundheit« — proklamiert seit den UN-Bevélkerungs- und Frauenkonferen-
zen von Kairo und Peking — war nicht nur vielen islamischen Lindern su-
spekt sondern auch christlich-fundamentalistisch orientierten Regierungen,
die jegliche Familienplanung ablehnen. Dieser >kurzgeschlossene« christ-
lich-islamische Dialog wurde nicht zuletzt von der Regierung Bush geférdert,
die unter dem Einfluss radikaler protestantischer Gruppierungen und Orga-
nisationen das Tabu Familienplanung nicht berithren wollte und damit die
Anerkennung von Frauenrechten als Menschenrechten zu umgehen such-
te.”

Weshalb der Kampf um die Frauen als Hiiterinnen der Moral und damit
die Geschlechterordnung als konstitutives Element der politischen und kultu-
rellen Identitit in den machtpolitischen Auseinandersetzungen fiir die isla-
mischen Staaten in der Gegenwart eine so grofie Rolle spielt, hat Renate Krei-
le in ihrem Beitrag eindriicklich belegt. Zugleich ist die islamistische Ge-
schlechterpolitik Ausdruck einer moralischen und politischen Krise und ein
Versuch ihrer Bewiltigung. Wie wenig diese Instrumentalisierung der Frau-
enfrage jedoch ein singulirer oder islamspezifischer Vorgang ist,?® diirfte im
Blick vor die eigene Haustiir offensichtlich sein. Denn auch in Europa ist die
Geschichte verhinderter Gleichberechtigung der Frauen noch nicht abge-
schlossen, erinnern die Vorbehalte und dogmatischen Einwiande insbesonde-
re von Seiten der Theologen und Juristen an jahrhundertlange Kimpfe und
erst kurzfristig errungene rechtsférmige Kompromisse, die die faktische Be-

7 »Die Fronten traten klar wihrend der Verhandlungen zu Tage. Die konservativen
Stimmen, die sich gegen die geforderten Vereinbarungen stellten, kamen aus den
USA, dem Vatikan und zahlreichen arabischen sowie einigen afrikanischen Staa-
ten. Aber auch Irland und einige stideuropdische Linder, wo der Katholizismus
weit verbreitet ist, hatten zu blockieren versucht. [...] Kanada legte sich jedoch vom
ersten Tag an kriftig ins Zeug, diese Blocke aufzulsen, stark unterstiitzt von den
meisten Staaten der Europdischen Union.« (Schwikowski 2002); weitere Details:
Klingholz 2002; Lynch 2002; vgl. Ann E. Mayer 2003.

8 Manche Vorbehalte in islamischen Kreisen gegeniiber den Menschenrechten
werden damit begriindet, der Westen wiirde sie ja selbst nicht konsequent respek-
tieren und sie schon gar nicht in seinen Politikstrategien gegeniiber der muslimi-
schen Welt beachten. Mit solch berechtigt kritischem Blick auf die deskriptive Ebe-
ne, die aber zugleich eine generelle Distanz gegeniiber den Menschenrechten si-
gnalisieren soll, wird allerdings der normative Anspruch der Menschenrechte als
Bezugspunkt der Kritik selbst durchgestrichen.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 91

nachteiligung von Frauen in allen gesellschaftlichen Bereichen bis heute
nicht haben tiberwinden kénnen. Nun sollte der Hinweis auf das Deja vue
gleicher oder dhnlicher Erfahrungen nicht als arroganter Verweis auf die ei-
gene Fortschrittlichkeit missverstanden werden, vielmehr dient die Erinne-
rung an die »reale Konfliktgeschichte Europas, in der — wie Dieter Senghaas
(2003) ausfithrt — »die inzwischen allseits wertgeschitzte, auf Pluralitit aus-
gerichtete politische Kultur als das historische Ergebnis eines konfliktreichen
[...] kollektiven Lernprozesses« zu begreifen ist, vor allem der Korrektur des
eigenen Selbstbildes und der Fiktion einer homogenen Kultur. Das Wissen
um analoge Konfliktkonstellationen innerhalb aller Kulturen befihige Euro-
péer wie auch Nicht-Europier eher zu einem sinterkulturellen< Dialog als die
Vorstellung vom »Kampf der Kulturen«.

Familienrecht als Sonderrecht fiir Frauen

Auffillig sind insbesondere die Analogien in den Begriindungen, die von is-
lamischen wie europiischen Apologeten — und vermutlich nicht nur von die-
sen — fur die Ungleichheit der Geschlechter vorgebracht werden. Gleichviel
ob die Geschlechterdifferenz als gottgewollt oder mit der menschlichen Natur
begriindet wird, in jedem Fall ist sie der Ausléser und Anlass fiir die mindere
Rechtsstellung, ja den Ausschluss von Rechten oder noch grundsitzlicher,
fiir die Behauptung ihrer Unfihigkeit, Triger von Rechten, Rechtssubjekt zu
sein. Da die Frau tiber ihre Aufgaben in der Familie definiert wird, sind ihre
Rechte allenfalls im Familienrecht normiert, erweist sich das >modernes,
biirgerliche oder auch das islamische, neo-traditional reformierte Familien-
recht (vgl. Mir-Hosseini i.d.Bd.) immer wieder als Sonderrecht fiir Frauen
(Gerhard 1978) oder — wie es auch von biirgerlichen Rechtstheoretikern
schlieRlich kritisch gekennzeichnet wurde — als »Enklave ungleichen Rechts«
(Grimm 198y). Ebenso wie in den unsere Verfassungswirklichkeit bis heute
beschiftigenden institutionellen Ehe-Lehren, die die Ehe nicht nur als Ver-
trag, sondern als sittliches Verhiltnis kennzeichnen® und unter den beson-

9 Vgl. hierzu die Begriindungen in den Motiven zum um 1900 in Kraft gesetzten
BGB, die in Ankniipfung an die institutionelle Ehelehre von Friedrich Carl v. Savig-
ny die besondere >Natur« der Ehe, soll heiflen, ihren Nicht-Vertragscharakter mit
folgenden Argumenten erlidutert: »Die Wiirde der Ehe als Institution begriindet den
wichtigsten und eigenthiimlichsten Gesichtspunkt, der hierin fiir die Gesetzgebung
zu beachten ist. Thre Ehrfurcht gebietende Natur griindet sich darauf, daf sie in Be-
ziehung auf den Einzelnen eine wesentliche und nothwendige Form menschlichen
Daseyns iiberhaupt ist, in Beziehung auf den Staat aber unter die unentbehrlichen
Grundlagen seines Bestehens gehért. Durch diese ihre Natur erhilt sie ein selbstin-

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | UTE GERHARD

deren Schutz des Staates stellen (vgl. Art. 6 GG und sein kompliziertes Ver-
hiltnis zu Art. 3 GG), ist in den CEDAW-Vorbehalten gegen die Umsetzung
von Menschenrechten auch in der Ehe aus der Frauenperspektive nicht der
Schutzgedanke an sich das Problem, vielmehr die Tatsache, dass dieser
Schutz an die Aufrechterhaltung einer ungleichen Rollenteilung gekniipft
wird und der Absicherung eines hierarchischen Geschlechterverhiltnisses
dient. Es ist deshalb interessant und folgerichtig, dass Ziba Mir-Hosseini die
eklatanten Widerspriiche zwischen der »Stimme der Offenbarung« und der
patriarchalen »Stimme der Gesellschaftsordnung« in den von Juristen seit
dem Mittelalter geschaffenen figh-Regeln am Beispiel des Ehevertrages expli-
ziert. Danach ist die Ehe in der zeit- und kontextgebundenen juristischen
Dogmatik als Kaufvertrag oder wie ein Kaufvertrag nach dem Muster eines
Herrschaftsvertrages geregelt. Insoweit zdhlt er zum prinzipiell uneinge-
schrinkt verinderbaren Bereich, der menschliche Beziehungen regelt: »mu
‘amilat«. Andererseits widerspricht die Logik des Kaufvertrages den Idealen
des Korans, weshalb die Juristen die Ehe auch als Akt der »Verehrung« und
somit als eine religiose Pflicht in der Beziehung des Menschen zu Gott defi-
nierten und sie deshalb dem unverdgnderbaren Bereich des »‘ibadat« zuordne-
ten (Mir-Hosseini i.d.Bd.). Gerade im Ehe- und Familienrecht wurde damit
ein Verfahren angewandt, in dem die eigentlich stindiger Verinderung und
Entwicklung unterliegenden Vorschriften, die die Beziehung der Menschen
untereinander regeln, im Laufe der Zeit von ihren sozialen Kontexten abge-
16st, wie von selbst zu >heiligen< unabénderlichen géttlichen Gesetzen und
damit zum Scharia-Modell des Geschlechterverhiltnisses wurden. Dass diese
Verselbstindigung der von Menschen gemachten, zeitgebundenen Regeln
gerade in Bezug auf die Stellung der Frau zu starren and anscheinend ewigen
Gesetzen mutierten, erklirt Ziba Mir-Hosseini mit der Tatsache, dass in der
Verfassung dieser Gesellschaftsordnungen schlieflich die sozialen, kulturel-
len und ideologisch-patriarchalen Normen gegeniiber der gerechten Stimme
der Offenbarung die Oberhand behielt.

Die systematische Bedeutung des Ehevertrages in der Verfassung der li-
beralen Demokratien und seine Verankerung in den politischen Theorien des
Liberalismus hat Carol Pateman in ihrer Kritik an klassischen Theorien zum
Gesellschaftsvertrag eindrucksvoll herausgearbeitet. Danach werden Frauen
durch den Ehevertrag als »sexual contract« nicht nur in einen besonderen
privaten Unterwerfungsvertrag eingeschlossen, sondern gleichzeitig von der
Partizipation am Staats- und Gesellschaftsvertrag ausgeschlossen (Pateman
1988, 1989). Sie markiert damit die Doppelbddigkeit der biirgerlichen oder
liberalen Gesellschaft und bringt die fiir die feministische Gesellschaftsanaly-
se in vielfiltigen Untersuchungen gestiitzte Erkenntnis auf den Punkt, wo-

diges Daseyn, einen Anspruch auf Anerkennung, welcher von individueller Willkiir
und Meinung unabhdngig ist« (B. Mugdan, Materialien, zit. n. Gerhard 1978: 171).

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 93

nach die Trennung zwischen privater Sphire und politischer Offentlichkeit,
die mit einer geschlechtsspezifischen Platzanweisung korrespondiert, zentral
und konstitutiv war fiir diese biirgerliche Gesellschaft und die spezifisch
neuzeitliche Struktur der Geschlechterverhiltnisse.™

Gleichheit, Gleichberechtigung, Gleichwertigkeit

Ein anderes analoges Diskursfeld ist die Debatte um die Bedeutung von
Gleichheit als Rechtsbegriff und das Verhiltnis zu Differenz, insbesondere
zu Geschlechterdifferenz. Wenn zum Beispiel in der Islamischen Charta™ des
Zentralrats der Muslime in Deutschland (ZDM)™, die 2002 verabschiedet
wurde, in Art. 13 quasi als Leitlinie einer Menschenrechtsperspektive aus is-
lamischer Sicht formuliert wird: »Das Islamische Recht gebietet, Gleiches
gleich zu behandeln, und erlaubt, Ungleiches ungleich zu behandeln«, so ist
dies die gleiche Formel, die als Aristotelische Gleichheitsinterpretation seit
nun mehr als 2000 Jahren von den Gegnern des Rechtsprinzips der Gleich-
heit insbesondere gegentiber der Rechtsstellung von Frauen eingewandt und
verwendet wird (Dann 1980). So etwa, wenn es bei Murad Hofmann, Bei-
ratsmitglied des ZDM, heifit:

»Was die Rechte der Frau anbetrifft, ist vorab festzustellen, dass der Gleichheitsgrund-
satz nur erfordert, Gleiches auch gleich zu behandeln. Ungleiche Sachverhalte diirfen
also grundsitzlich ungleich behandelt werden. Ob es modisch ist oder nicht, gehen die
muslimischen Manner und die muslimischen Frauen nun aber einmal davon aus, dass
Frauen und Minner physisch und damit auch psychologisch nicht identisch sind, wie
es Allah (t.) so késtlich in Al-Imran: 36 sagt: »... ein Junge ist halt kein Midchen ...
Daher sind aus islamischer Sicht unterschiedliche Regelungen gerechtfertigt, soweit
sie sich aus dem biologischen Unterschied der Geschlechter ergeben.« (Hofmann
2002: 3)"

Wenn in dieser Argumentationsweise der Rechtsbegriff >Gleichheit< durch
die Rede von der »Gleichwertigkeit« ersetzt oder rechtliche Ungleichbehand-
lung mit dem Hinweis auf »die physiologische wie psychische Verschieden-

10 Aus der Fiille der Literatur vgl. Elshtain 1981; Gould 1989; Gerhard 1990: 31ff.

11 Die Islamische Charta vom Februar 2002 ist online einsehbar unter islam.de.

12 »Der Zentralrat hat insbesondere seit den Terroranschligen des 11. September
2001 seine Stellung als bedeutendste Reprisentation der Muslime in Deutschland
erlangt« (Informationsplattform Religion, REMID 7/2002, online).

13 Vgl. auch Hofmann 2001: 66-68. Zur kritischen Diskussion der Positionen von
Hofmann im Hinblick auf sein Verhiltnis zu rechtsstaatlicher Sikularitit vgl. Bie-
lefeldt 2003: 59ff.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | UTE GERHARD

heit der Geschlechter« gerechtfertigt wird™, so erinnern diese Redeweisen
auch an die Klassiker der westlichen, neuzeitlichen Geschlechterrollenphilo-
sophie, allen voran Jean J. Rousseau (Rousseau, 1963, zuerst 1762) oder Jo-
hann G. Fichte (Fichte 1960, zuerst 1796), deren Riickgriff auf die »Natur
des schwachen Geschlechts« und seine moralische Funktion der abendlidndi-
schen Rechts- und Staatstheorie, vor allem aber der rechtspraktischen Juris-
prudenz fiir 200 Jahre als Legitimationsmuster fiir die Ungleichbehandlung
der Frauen gedient hat (Gerhard 199o0: 25ff.). Die Zihlebigkeit dieser Argu-
mente zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in der westdeutschen Ver-
fassungsdebatte, obwohl im Grundgesetz der Bundesrepublik seit 1949 die
rechtliche Unterscheidung aufgrund von Geschlecht in Art. 3 GG ausdriick-
lich ausgeschlossen wurde, das Muster polarisierter Geschlechterrollen noch
einmal in Gestalt »objektiv biologischer und funktionaler (das heifdt arbeits-
teiliger) Unterschiede zwischen Mann und Frau« (vgl. BVerfGE 1953) auf-
tauchte, um die Gleichberechtigungsmaxime mit dem Argument der Ge-
schlechterdifferenz rechtspraktisch auszuhebeln. Inzwischen ist dieser Sach-
verhalt juristisch geklirt (Sacksofsky 1996), und so findet sich nicht zuletzt
dank eines von der neuen Frauenbewegung initiierten sozialen und kulturel-
len Wandels in der revidierten Fassung von 1993 die Formulierung, dass der
Staat gemifl Art. 3 Abs.II verpflichtet ist, »die tatsichliche Durchsetzung der
Gleichberechtigung von Frauen und Minnern zu férdern« und zum Aus-
gleich fiir die historisch gewachsene soziale Benachteiligung von Frauen,
»auf die Beseitigung bestehender Nachteile hinzuwirken«. In den meisten
europdischen Verfassungen ist die Ungleichbehandlung wegen des Ge-

14 »Von muslimischer Seite wird man immer wieder horen, Gleichheit sei einer der
Grundwerte des Islams, koranisch festgelegt und durch den Propheten und die
Rechtslehre bestitigt. Das stimmt auch in Teilen, wobei man sich am besten eine
Formel merkt, die lautet: Es besteht Gleichwertigkeit, aus der nicht zwangslidufig
Gleichbehandlung vor dem irdischen Richter folgt. Nach islamischer Rechtsauffas-
sung sind Mann und Frau, Muslim und Nichtmuslim, solange sie alle gliubig
sind, vor Gott gleichwertig, aber nicht unbedingt vor dem irdischen Richter, das
heiflt vor dem Gesetz. Es kann also sehr wohl sein, dafl man in einem islamischen
Traktat zu den Menschenrechten. [...] zunichst die Bestitigung des Gleichheits-
grundsatzes findet, dann aber die Einschrinkung, diese Gleichheit solle innerhalb
der Schranken der Scharia. [...] gelten. Und das bedeutet etwa im Verhiltnis von
Mann zu Frau, dafl bestimmte Ungleichheiten im Ehe- und Familienrecht ge-
wahrt bleiben. [...] All dies wird aus der Sicht der islamischen Gremien oder mus-
limischen Einzelpersonlichkeiten nicht als Verletzung des grundsitzlichen
Gleichheitsgebotes verstanden. Es ist aber aus der Warte eines nicht-muslimi-
schen [..] AuSenseiters durchaus eine Verletzung des Gleichheitsgebotes« (Kri-
mer 1998: 61f)).

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 95

schlechts inzwischen ausdriicklich ausgeschlossen und damit die Aristoteli-
sche Rechtsinterpretation aufer Kraft gesetzt.”

Die Islamische Charta bleibt im tibrigen in Bezug auf die Stellung der
Frau sehr allgemein und unbestimmt, die knappe, gleichwohl nicht mit gro-
fen Worten sparende Formulierung in Art. 6 lautet: »Der Muslim und die
Muslima sehen es als ihre Lebensaufgabe, Gott zu erkennen, thm zu dienen
und seinen Geboten zu folgen. Dies dient auch der Erlangung von Gleichheit,
Freiheit, Gerechtigkeit, Geschwisterlichkeit und Wohlstand.« Angesichts der
Tatsache, dass die Rechtsstellung der Frau ein >heifles Eisen< und »die Ge-
schlechterfrage ein Schliisselthema in den Diskursen und in der Praxis des
politischen Islams« ist (vgl. Kreile i.d.Bd.), muss dieses Ausweichen verwun-
dern, zumal eine andere halb-offizielle islamische Erklirung der Menschen-
rechte, die so genannte Kairoer Erklirung von 199o, in einem entsprechen-
den Artikel 6 noch sehr deutlich an der traditionellen ungleichen Rollenver-
teilung festhilt. Denn dort ist zu lesen:

»a. Die Frau ist dem Manne an Wiirde gleich, sie hat Rechte und auch Pflichten; sie ist
rechtsfihig und finanziell unabhingig, und sie hat das Recht, ihren Namen und ihre
Abstammung beizubehalten. b. Der Ehemann ist fiir den Unterhalt und das Wohl der
Familie verantwortlich.« (Vgl. hierzu auch Bielefeldt i.d.Bd.)

Lise J. Abid, die in ihrem Beitrag (i.d.Bd.) eine vermittelnde Position ein-
nimmt und zugesteht, dass die »Gleichwertigkeit der Rechte« im Hinblick
auf Frauen »schrittweise an eine substantielle Gleichheit heranzufiihren ist,
moniert die »nur sehr indirekte« Behandlung des Problems in der Islami-
schen Charta von 2002. Obwohl ihrer Meinung nach der Zentralrat der Mus-
lime in der Charta einen »gewissen gemeinsamen Nenner mit der Rechts-
ordnung und Gesellschaft in der Bundesrepublik« findet, hat dieser Punkt 6
»zu widerspriichlichen Lesarten — pro Grundgesetz oder dieses relativierend
— gefiihrt.« Die Lesarten sind widerspriichlich, weil die Islamische Charta sich
ausschlieRende Passagen enthilt, die auf innerislamische Kontroversen im
Zentralrat der Muslime selbst hindeuten. Der Widerspruch liegt in nicht zu
vereinbarenden Positionen dieses Konfliktfeldes. Die Islamische Charta ist ein
Versuch, viele islamische Stromungen™ zu beriicksichtigen und gleichzeitig

15 Im Gegensatz zu den USA, wo das Equal Rights Amendment als Verfasssungszu-
satz scheiterte, vgl. hierzu MacKinnon (1990).

16 Dies zeigt ein Blick auf die homepage des Zentralrats der Muslime in Deutschland.
An prominenter Stelle (Virtuelle Bibliothek) wird ein Text prisentiert mit dem Ti-
tel »Was ist Islam?« (islam.de, 5/2003). Hier heifét es: »Der Islam mif3t der Fami-
lie innerhalb seines Sozialsystems die weitaus gréfite Bedeutung bei. [...] Mann
und Frau vervollkommnen sich gegenseitig, um in der Ehe einen gemeinsamen

Beitrag zum Aufbau einer gesunden Gesellschaft zu bringen. Um den Aufbau

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | UTE GERHARD

die rechtsstaatliche Ordnung der Bundesrepublik »faktisch« anzuerkennen.
Die Ambivalenzen sind jedoch in vielfacher Hinsicht identifizierbar (vgl. Bie-
lefeldt 2003: 66ff.)

Zu welcher Verwirrung der Begrifflichkeiten die Kritik der Rechtsgleich-
heit der Geschlechter fiihrt, zeigt schliefflich auch eine Position, wie sie bei-
spielsweise von Sabiha El-Zayat vom Zentrum fiir islamische Frauenforschung
(K6ln) in einem Interview vertreten wird. Sie distanziert sich einerseits expli-
zit von patriachalen Traditionen, die von vielen muslimischen Zeitgenossen
mit dem Islam gleichgesetzt wiirden. Andererseits hebt sie hervor:

»Besonders bei dem Thema Frauen miissen wir versuchen, das Prinzip, das im Koran
gegeben ist, ndmlich die absolute Gleichwertigkeit der Geschlechter, umzusetzen. [...]
Gleichberechtigung ist eine Teilmenge von Gleichwertigkeit. Gleichberechtigung in
ihrem wortlichen Sinn umfasst beispielsweise nicht das Recht auf Differenz. Bleiben
wir beim Begriff der Gleichberechtigung stehen und nehmen ihn als absoluten Wert,
haben wir einen quantitativen Wert, der jedoch allein nicht immer Gerechtigkeit garan-
tieren wird. Die feministische Diskussion lehrt uns dies.« (El-Zayat 2001: 14)

Hier ist jedoch einzuwenden, dass Sabiha El-Zayat die feministische Diskus-
sionen offenbar missverstanden hat. Die weltweit gefiihrte feministische Dis-
kussion um Gleichheit und/oder Differenz hat im Gegenteil gerade ange-

einer gesunden Familie zu gewihrleisten, verteilt der Islam die Verantwortungen
in der Familie zwischen Mann und Frau. Wihrend der Mann fiir den Unterhalt
verantwortlich ist, ist die Frau bemiiht, ihre Kinder in einer Atmosphire der Fiir-
sorge und Liebe zu erziehen, und das Haus zu einem Hort der Geborgenheit zu
gestalten«. Fiir diesen Text zeichnet das Islamische Zentrum Aachen verantwortlich
(1994). Dieses Zentrum, Mitglied im ZDM, zdhlt nach Angaben von Spuler-Ste-
gemann zu den Muslimbriidern (MB), der grélten und wirkungskriftigsten isla-
mistischen Organisation. Der »syrische Zweig begriindete das >Islamische Zent-
rum Aachen¢, das allerdings eine solche Verbindung bestreitet« (Spuler-Stege-
mann 2002: 115). — Das shiitische Islamische Zentrum Hamburg, ebenfalls Mitglied
im Zentralrat der Muslime (ZDM), prasentiert vergleichbare Positionen: »Der Islam
erkennt den Grundsatz der Gleichberechtigung der Menschen im Falle unter-
schiedlicher Geschlechter an, aber er richtet sich gegen die Identitit der Rechte
und Pflichten beider. Die Unterschiede zwischen Mann und Frau sind komple-
mentir. [...] Es briuchte sonst keine Polaritit in der Schépfung zu geben. [...] Eine
gesunde Gesellschaft wird von gesunden Familien getragen und gerade die Fami-
lie genief3t in einem islamischen System besonderen Schutz. [...] Ein starr festge-
legtes Rollenschema gibt es im Qur‘an nicht, es geht jedoch klar aus ihm hervor,
dafl es die wertvollste Aufgabe einer Mutter ist, die Kinder nach der Geburt weiter
zu versorgen [...]J«. (Frau und Islam, IZH, Faltblattserie o5, 2000-2002, Islami-

sches Zentrum Hamburg, 11.8.02, online zitiert).

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces


https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 97

sichts der Differenzen auch unter Frauen, der Verschiedenheit ihrer Lebens-
umstinde und Orientierungen, ein Verstindnis von Gleichberechtigung ent-
wickelt, das die Anerkennung und Beriicksichtigung der Differenzen voraus-
setzt, ja, die Unterschiedlichkeit in die Aushandlung von Rechten einbezieht
(vgl. zur Debatte nur beispielhaft Gerhard et al. 1990; Young 1990; Benhabib
etal. 1993). Denn Gleichheit als Rechtsprinzip meint nicht Identitit oder An-
gleichung, sie setzt vielmehr die Verschiedenheit der Menschen voraus und
fordert gleiche Rechte in den fiir das Menschsein, die Selbstbestimmung und
die Partizipation in Familie, Gesellschaft und Staat wesentlichen Hinsichten.
Uber die Hinsichten und was wesentlich ist, dariiber ist in Kimpfen um
Gleichberechtigung immer wieder gestritten worden, doch die Rede von der
>Gleichmacherei< geht ebenso an der Sache vorbei, wie die Abstufung zu ei-
ner symbolischen Anerkennung im Sinne von Gleichwertigkeit die Bedeu-
tung von Recht als Meflatte und »Brechstange« (Ernst Bloch) fiir materiale
Gerechtigkeit verkennt (Gerhard 1990). In der Allgemeinen Erklarung der
Menschenrechte (1948) sind solche Mafstibe gesetzt, hinter die in unserer en-
ger gewordenen Welt nicht mehr zuriickzugehen ist. Unverzichtbar fiir ihre
Geltung auch im Verhiltnis der Geschlechter bleibt jedoch, dass auch Frauen
an ihrer Ausgestaltung und Auslegung teilhaben.

Der Diskurs um Menschenrechte als Politik

Nun gibt es allerdings auch aus feministischer Perspektive Einwinde gegen
Recht und den Kampf um Menschenrechte als eine verlissliche Strategie und
politisches Instrument, die nicht nur mit der Mannlichkeit bisherigen Rechts
oder dem Androzentrismus der Menschenrechte zu tun haben. Die Rechts-
skepsis von Frauen stiitzt sich vor allem auf ihre traditionell schlechten Er-
fahrungen mit Recht, die allenfalls als Unrechtserfahrungen wahrgenommen
werden. Erst recht die Menschenrechte, die nicht mit staatlicher Zwangsge-
walt ausgestattet sind, scheinen kaum die geeigneten Instrumente zu sein,
um Machtstrukturen und festgefiigte Ungleichheiten aufzuheben. Solche
grundsitzliche Rechtsskepsis trifft sich heute mit politischen und theoreti-
schen Positionen, die unter den Schlagworten >Kulturrelativismuss, >Post-
modernismus< beziehungsweise >Identititspolitik< allenfalls Mikro-Politiken
eine Chance geben, den >groffen Erzihlungen<, zu denen auch die Men-
schenrechte mit threm Anspruch auf Universalitit sowie das Projekt der
Frauenemanzipation gehéren, jedoch keine Uberzeugung mehr opfern.
Bemerkenswert ist, dass diese Fragen kaum von denjenigen gestellt wer-
den, die am dringendsten auf das »Recht, Rechte zu haben« (Arendt) ange-
wiesen sind. Martha Minow beschreibt diese Problematik und meint: »I wor-
ry about critcizing rights and legal language just when they have become avail-
able to people who had previously lacked access to them«. Und sie stort sich

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Ut GERHARD

daran, wenn andere diesen Leuten dann sagen, »you do not need it, you
should not want it« ( Minow 1987, zit. n. Charlesworth/Chinkin 2000: 210).
Der Rechtsskepsis widersprechen vor allem auch die Expertinnen internatio-
nalen Rechts, die nur zu gut wissen, wie beschwerlich der Weg bis zur allge-
meinen Anerkennung und Umsetzung der Menschenrechte gerade auch fiir
Frauen noch sein wird. Obwohl sie immer wieder kritisieren, wie unzurei-
chend die Anliegen von Frauen rund um den Globus bisher als Menschen-
rechte anerkannt sind, halten sie das Einklagen der Menschenrechte fiir eine
unverzichtbare Strategie: »The significance of rights discourse outweighs its
disadvantages. Human rights provides an alternative and additional language
and framework to the welfare and protection approach to the global situation
of women, which presents women as victims or dependents. [...] Because
human rights discourse is the dominant progressive moral philosophy and a
potent social movement operating at the global level, it is important for wom-
en to engage with, and contest its parameters« (Charlesworth/Chinkin 2000:
212).

Ein iiberzeugendes Beispiel fiir die ermichtigende Funktion der Men-
schenrechte als Redeweise und Politik ist das Netzwerk Women Living Under
Muslim Laws (WLUML), das sich bereits 1984 im Anschluss an ein »Tribunal
iiber Reproduktive Rechte« in Amsterdam gegriindet hat und dem 1997 Ak-
tivistinnen aus 18 Lindern mit muslimischer Bevolkerung angehéren. Das
Netzwerk sieht seine Aufgabe darin, die Isolation von Frauen zu iiberwinden,
iiber ihre Rechte zu informieren, Verbindungen herzustellen und Unterstiit-
zung anzubieten fiir Frauen, die in vom Islam geprigten Rechtsverhiltnissen
leben. Die ausdriickliche Kennzeichnung »Muslim Laws« im Plural soll auf
die Vielfalt und Unterschiedlichkeit muslimischen Rechts verweisen, das von
einem Land zum anderen, aber auch in den verschiedenen Gesellschaften je
nach kulturellem Kontext variiert und sich zudem aus unterschiedlichen
Rechtsquellen, kodifizierten Gesetzen und einem parallelen System von Ge-
wohnheitsrechten und Praktiken zusammensetzt. In ihrem Aktionsplan von
1997 ist zu lesen, dass WLUML sich insbesondere gegen die Homogenisie-
rung der muslimischen Welt wehren: »Women’s abilitiy to control change
and re-invent our lives is consistently undermined by the idea of one homog-
eneous world — a deliberate myth promoted by vested interests from within
Muslim communities as well as from outside«.” Der Bezugsrahmen ihrer
Aktivititen sind die Menschenrechte, sie bezeichnen sich selbst als Aktivis-
tinnen der Menschenrechte mit dem Ziel, ihre Erfahrungen in der Sprache
des Rechts formulieren zu kénnen und ihr Leben autonom zu fithren, oder
wie sie sagen, selbstbestimmt zu »erfinden.

Dies ist nur eine Initiative unter vielen anderen, die auf lokaler, regiona-

17 Vgl. »Dhaka Plan of Action« (1997, publiziert 1999), www.wluml.org, Rubrik Pub-
lications, S. 2.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 99

ler oder globaler Ebene aktiv ausdriicklich mit Bezug auf die Menschenrechte
als Frauenrechte aktiv werden. Ebenso wie die Geschichte der Menschen-
und Biirgerrechte zeigt, dass die >Erklarungen der Menschenrechte« seit der
Franzosischen Revolution als Antworten auf historisch konkrete Unrechts-
erfahrungen formuliert wurden und als Rechtsverbiirgungen anzusehen sind
jenseits der geltenden Gesetze, so verleihen sie auch denjenigen eine Stim-
me, die Unrecht erfahren haben, sie geben ein Rederecht. Die Wahrneh-
mung oder die Formulierung des Erlebten, der alltiglichen Unterdriickung
und Beschneidung von Lebenschancen als Unrecht oder Menschenrechtsver-
letzung ist jedoch besonders fiir Frauen schwierig, nicht selbstverstindlich,
weil ihre Zuriicksetzung, Bevormundung oder gar die Verletzung ihrer per-
sonlichen Freiheit und Integritit traditionell in vielen, fast allen Kulturen
selbstverstindlicher Bestandteil der Geschlechterordnung und damit der
Frauenrolle ist. Erst wenn sich die alltigliche Gewohnheiten indern, sich
vergleichen lassen, die Isolation durchbrochen wird durch Austausch und
internationale Kommunikationen, wird das bisher als Schicksal oder Norma-
litat erlebte thematisierbar in der Sprache des Rechts (vgl. Gerhard 1999).
Die Menschenrechte — so Cornelia Vismann — »bringen den Menschen zum
Sprechen, zum Aussprechen einer bestimmten Erfahrung. Es ist eine Erfah-
rung mit dem Recht, das keines ist. Die Deklaration (der Menschenrechte) ist
mithin eine Diskursform fiir Unrechtserfahrungen« (Vismann 1996: 325).

Die Beitrige von Ziba Mir-Hosseini (i.d.Bd.) und Katajan Amirpur (2003)
sind eindriickliche Belege dafiir, dass die Bezugnahme auf Recht, auf Frau-
enrechte als Menschenrechte, den Frauen in den verschiedenen Formen der
Mobilisierung Stimme und eigene Autoritit verleiht. Gleichgiiltig, ob diese
Ansitze bereits als iranische Frauenbewegung zu titulieren sind, wenn wir
gegenwirtig von Frauenbewegungen in der Welt, in ihren vielfiltigen Facet-
ten und in verschiedenen Regionen, als »Third Wave Feminism« sprechen
(Wichterich 1995; Braig/Wolte 2002), so sind sie als internationale oder glo-
bale Bewegung zu kennzeichnen, deren gemeinsame Plattform die Men-
schenrechte sind.

Literatur

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch — Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Koran, in: Feministische Stu-
dien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Benhabib, Seyla (1989): »Der verallgemeinerte und konkrete Andere. Ansitze
zu einer feministischen Moraltheorie, in: Elisabeth List/Herlinde Studer
(Hg.): Denkverhiltnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp, 454-487.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | UTE GERHARD

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frank-
furt/Main: Fischer.

Benhabib, Seyla/Nicholson, Linda (1987): »Politische Philosophie und die
Frauenfrage«, in: Iring Fetscher/Herfried Munkler (Hg.): Pipers Hand-
buch der politischen Ideen, Miinchen, Ziirich: Piper, 513-562.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Braig, Marianne/Wolte, Sonja (Hg.) (2002): Common Ground or Mutual Ex-
clusion? Women’s Movement & International Relations, London/New York:
Zed Books.

Bunch, Charlotte (1995): »Transforming Human Rights from a Feminist Per-
spective, in: Julie Peters/Andrea Wolper (Hg.): Women’s Rights — Human
Rights, New York, London: Routledge, 11-17.

Charlesworth, Hilary/Chinkin, Christine (2000): The Boundaries of Interna-
tional Law. A Feminist Analysis. Manchester.

Charlesworth, Hilary (1994): »What are >Women'’s International Human
Rights<’«, in: Rebecca J. Cook (Hg.): Human Rights of Women. National
and International Perspectives, Philadelphia: University of Pennsylvania
Press, 58-84.

Cook, Rebecca (1994): Human Rights of Women. National and International
Perspectives, Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Dann, Otto (1980): Gleichheit und Gleichberechtigung. Das Gleichheitspostulat in
der alteuropdischen Tradition und in Deutschland bis zum ausgehenden 19.
Jahrhundert, Berlin: Duncker und Humblot.

Dohm, Hedwig (1876): Der Frauen Natur und Recht. Zur Frauenfrage. Zwei
Abhandlungen iiber Eigenschaften und Stimmrecht der Frauen, Berlin: Wede-
kind & Schwieger.

Elshtain, Jean Bethke (1981): Public Man, Private Woman: Women in Social
and Political Thought, Princeton, NJ: Princeton University Press.

El-Zayat, Sabiha im Gesprich mit Edith Kresta (2001): »Die Probleme des
Dialogs. Das Recht auf Differenz leitet Sabiha El-Zayat vom Zentrum fiir
Islamische Frauenforschung in Kéln (ZIF) genauso aus dem Koran ab wie
die Gleichwertigkeit der Geschlechter«, in: tageszeitung (taz), 29.10.2001,
14.

Fichte, Johann Gottlieb (1960): Grundlage des Naturrechts nach den Prinzipien
der Wissenschaftslehre [zuerst 1796], Hamburg: Meiner.

Gerhard, Ute (1978): Verhdltnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie
und Rechte der Frauen im 19. Jahrhundert. Mit Dokumenten, Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung: Frauen im Recht, Miinchen:
Beck.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces


https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 10I

Gerhard, Ute (1994): »Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, in: Stefan
Batzli/Fridolin Kissling/Rudolf Zihlmann (Hg.): Menschenbilder — Men-
schenrechte. Islam und Okzident: Kulturen im Konflikt, Zuirich: Unionsver-
lag, 69-88.

Gerhard, Ute (1997): »Menschenrechte sind Frauenrechte — Alte Fragen und
neue Ansitze feministischer Rechtskritik«, in: L’Homme. Zeitschrift fiir
feministische Geschichtswissenschaft, 8. Jg., 1/1997, 43-63.

Gerhard, Ute (1999): »Menschenrechte — Frauenrechte — Unrechtserfahrun-
gen von Fraueng, in: Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der Menschenrechte.
Zum Streit um die Universalitit einer Idee I, Tubingen: Mohr Siebeck, 201-
-2306.

Gerhard, Ute/Jansen, Mechtild M./Maihofer, Andrea/Schmid, Pia/Schulz,
Irmgard (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben
(k)ein Geschlecht, Frankfurt/Main: Helmer.

Gould, Carol C. (1989): »Private Rechte und 6ffentliche Tugenden. Frauen,
Familie und Demokratie, in: Elisabeth List/Herlinde Studer (Hg.): Denk-
verhdltnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 66-8s.

Grimm, Dieter (1987): Recht und Staat der biirgerlichen Gesellschaft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Hilpert, Konrad (1991): Die Menschenrechte. Geschichte, Theologie, Aktualitit,
Diisseldorf: Patmos.

Hofmann, Murad (2001): Islam, Kreuzlingen, Miinchen: Hugendubel.

Hofmann, Murad (2002): »Der Islam und die Menschenrechte«, Rubrik Is-
lam Kommentare, GMSG homepage (= Gesellschaft Muslimischer Sozial-
und Geisteswissenschaftler), 5 S.

Keller, Evelyn Fox (1986): Liebe, Macht und Erkenntnis, Miinchen, Wien: Han-
ser.

Klingholz, Rainer (2002): »Das Tabu von Johannesburg, in: Frankfurter All-
gemeine Sonntagszeitung, 25.8.02, Nr. 34, 48.

Krimer, Gudrun (1997): »Der >Gottesstaat< als Republik. Islam und Demo-
kratie«, in: Kai Hafez (Hg.): Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dia-
log, Frankfurt/Main: Fischer, 44-55.

Krimer, Gudrun (1998): »Islam und Menschenrechte, in: Der Islam (1998):
Eine Einfiihrung durch Experten. Christoph Burgmer spricht mit Reinhard
Schulze, Baber Johansen, Yann Richard, Gudrun Krimer, Annemarie
Schimmel, Faruk Sen und Gernot Rotter, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
53-67.

Lynch, Colom (2002): »Islamic Bloc, Christian Right Team Up to Lobby
U.N.«, in: The Washington Post, 17.6.02, Aor1.

MacKinnon, Catherine A. (1996): »Geschlechtergleichheit: Uber Differenz
und Herrschaft«, in: Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-Studer (Hg.):
Politische Theorie. Differenz und Lebensqualitit, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 140-173.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | UTE GERHARD

Mayer, Ann E. (2003): »Islam, Menschenrechte und Geschlecht: Tradition
und Politik«, in: Feministische Studien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Okin, Susan M. (1979): Women in Western Political Thoughts, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Pateman, Carol (1988): The Sexual Contract, Cambridge, Oxford: Stanford
University Press.

Pateman, Carol (1989): »The Fraternal Social Contract«, in: Carol Pateman
(Hg.): The Disorder of Women: Democracy, Feminism and Political Theory,
Cambridge: Polity Press, 33-57.

Rousseau, Jean-Jacques (1963): Emil oder iiber die Erziehung (zuerst 1762),
Stuttgart: Reclam.

Sacksofsky, Ute (1996): Das Grundrecht auf Gleichberechtigung: eine rechtsdog-
matische Untersuchung zu Artikel 3 Absatz 2 des Grundgesetzes, Baden-Ba-
den: Nomos.

Senghaas, Dieter (2003): »Auferhalb Europas, aber nicht anders als einst in
Europa, in: Frankfurter Rundschau, 26.7.2003, Nr. 172, Dokumentation,
7.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002): »Scharia als Fessel und Chance. Ein Blick
in die Runde. Uber das islamische Recht und seine verschiedenen Inter-
pretationen in der muslimischen Welt«, in: tageszeitung (taz), 8.3.2002,
4°5.

Schwikowski, Martina (2002): »Frauen siegen in letzter Minute, in: tageszei-
tung (taz), 6.9.2002, 6.

Vismann, Cornelia (1996): »Das Recht erkliren. Zur gegenwirtigen Verfas-
sung der Menschenrechtec, in: Kritische Justiz, H.3, 321-335.

Wichterich, Christa (1995): Frauen der Welt. Vom Fortschritt der Ungleichheit,
Gottingen: Lamuv.

Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

hittps://dol.org/10.14261/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

