
Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  85
 
Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte.

Überlegungen zu Gleichheit und

1
Geschlechtergerechtigkeit im Islam

 
 
Ute Gerhard

»Das Thema Menschenrechte – und seine unübersehbare politische Instru-
mentalisierung durch unterschiedlichste Akteure – ist zum Inbegriff einer
Auseinandersetzung, wenn nicht eines Kulturkampfes geworden, in dem
jede Seite ihre kulturelle Überlegenheit, ihre Humanität und ihren Huma-
nismus zu beweisen sucht« (Krämer 1999: 147). So die treffende Einschät-
zung von Gudrun Krämer, die wir nur teilen können. Gleichwohl haben wir
diese Schwerpunktsetzung gewählt, um in der Debatte um Menschenrechte
die besonderen Schwierigkeiten, aber auch die Chancen eines ›interkulturel-
len‹ Dialogs zu sondieren. Geht es doch in dieser Auseinandersetzung nicht
allein um die Universalisierbarkeit eines Wertekanons oder seine Relativität
angesichts ›kultureller Differenzen‹, vielmehr auch um die Reichweite und
Geltung internationaler Vereinbarungen, um internationale Politik und die
Souveränität von Staaten, schließlich – dank internationaler Netzwerke,
Kampagnen und insbesondere Frauenbewegungen, die den Diskurs um
Menschenrechte führen – um die Ermächtigung der/des Einzelnen, die
Menschenrechte gegenüber staatlicher Anmaßung und Machtmissbrauch in
Anspruch zu nehmen. Heiner Bielefeldt hat in seinem Beitrag (i.d.Bd.) die
einseitigen und wechselseitigen kulturalistischen Zuschreibungen der Men-
schenrechte als »kulturgenetisches Potenzial der abendländischen Tradition«,
aber auch die islamistischen Vereinnahmungen und exklusiven Deutungen
anhand des Korans noch einmal gründlich widerlegt. Er beharrt darauf, dass
das normative Profil der Menschenrechte nicht als kulturspezifisches Erbe
umgedeutet und relativiert werden kann. Ernüchternd ist in diesem Zusam-
menhang insbesondere der Hinweis darauf, wie spät sich etwa die christli-
chen Kirchen offiziell zur Anerkennung der Menschenrechte durchgerungen
haben (vgl. hierzu auch Hilpert 1991). Bielefeldt kennzeichnet das Profil der
Menschenrechte durch den universalen Geltungsanspruch als kritisches
Prinzip, durch ihre emanzipatorische Stoßrichtung und die Betonung der
Menschenrechte als Gleichheitsrechte, die gleiche Freiheit und gleichberech-
tigte Partizipation beinhalten (und nicht etwa Gleichförmigkeit oder Unifor-
mität), und durch ihren positiv-rechtlichen Geltungsanspruch. Dieser wurde
seit 1948 mit der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte durch die Verein-
ten Nationen in weiteren internationalen Institutionen und Verfahren veran-

2kert und ist darüber hinaus durch regional-völkerrechtliche Normierungen
               

1 Mechthild Rumpf danke ich für viele Hinweise zum Islamdiskurs hier in Europa.

2 Z.B. die Internationale Konvention über ökonomische, soziale und kulturelle

Rechte bzw. die Konvention über zivile und politische Rechte, beide 1966.

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86  |  Ute Gerhard
 
wie die Europäische Menschenrechtskonvention von 1950, die Amerikani-
sche Konvention über Menschenrechte von 1969 oder die Afrikanische Char-
ta über die Rechte der Menschen und der Völker 1981 sowie in zahlreichen
staatlichen Verfassungen mit unmittelbaren Geltungsgründen positiv-recht-
lich ausgestaltet worden. In diesem offenen Rahmen – so Bielefeldt – sei
Raum für unterschiedliche religiöse, kulturelle, weltanschauliche Überzeu-
gungen und Lebensformen sowie für weitere Ausdeutungen, die sich bei-
spielsweise auf das Verständnis der »Menschenwürde« richten. Im normati-
ven Profil der Menschenrechte als »kritischem Prinzip« ist auch die Perspek-
tive möglicher Veränderungen durch neue Erfahrungen enthalten.
       Mit der Thematisierung spezifischer Unrechtserfahrungen, die vormals
nicht als menschenrechtsrelevant angesehen wurden, ist zugleich das Stich-
wort gegeben, an das auch die Frauenrechtsbewegungen angeknüpft haben,
seitdem die Rede von den Menschenrechten das moderne Verständnis von
Recht und Staat prägt: zuerst in der Französischen Revolution, verstärkt in
der internationalen Frauenrechtsbewegung an der Wende zum 20. Jahrhun-
dert und in globaler Perspektive mit vielfältigen Stimmen und mit neuem
Nachdruck spätestens seit den 1990er Jahren, als der Diskurs unter dem
Motto ›Frauenrechte sind Menschenrechte‹ weltpolitisch zu einer Agenda
geworden ist. Dabei zeigt sich seit nun mehr als 200 Jahren, dass die Rechte
der Menschen sich nicht ohne weiteres auf Frauen übertragen lassen bezie-
hungsweise nicht übertragen wurden, weil es systematische, politische und
praktische Probleme der Erweiterung und Anwendung auf die ›andere Hälf-
te‹ der Menschheit gibt. Ohne hiermit sogleich einem Essenzialismus des
›Frauenseins‹ das Wort zu reden, enthält die Berücksichtigung historischer
als auch aktuell unterschiedlicher Erfahrungen, insbesondere der Unrechts-
erfahrungen von Frauen, jedoch Einsichten, die möglicherweise gerade im
›interkulturellen‹ und interreligiösen Dialog vermittelbar und von Nutzen
sind.

Der Androzentrismus der Menschenrechte

Da ist zunächst der Vorwurf des Androzentrismus der Menschenrechte, mit
dem die feministische Kritik – ähnlich dem Vorbehalt des Eurozentrismus –
an der historischen Genese des Menschenrechtskonzepts und dem mit ihm
transportierten Menschenbild, dem autonomen männlichen – und man
könnte hinzufügen, weißen oder westlichen – Subjekt als typischem und ex-
klusivem Träger von Rechten Anstoß nimmt. Diese einerseits erkenntnisthe-

3oretisch begründete , andererseits rechtspraktische und rechtssystematische
               
3 Aus der Fülle der einschlägigen Literatur hier nur beispielhaft Okin 1979; Keller

1986; Benhabib/Nicholson 1987; Benhabib 1989; Gerhard 1990: 25ff.

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  87
 
Kritik hat anders als die These von Eurozentrismus aber nicht zur Verwer-
fung oder der Relativierung des Menschenrechtsgedankens geführt, vielmehr
eine universellere Inanspruchnahme und die Erweiterung, ja, Re-definition
des Menschenrechtskatalogs gefordert. Die Reklamation der Menschenrechte
auch als Frauenrechte und damit eine grundlegende Radikalisierung des Ver-
sprechens der Freiheit und Gleichheit aller Menschen begann mit der Um-
formulierung der so genannten Allgemeinen Menschenrechtserklärung von 1789
durch die Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin durch Olympe de Gou-
ges von 1791 (Gerhard 1990). Die Orientierung an den Menschenrechten be-
gleitet die Frauenbewegungen des 19. Jahrhunderts in ihren verschiedenen
Richtungen und Mobilisierungswellen rund um den Globus – im Kampf
um’s Stimmrecht beispielsweise 1876 von Hedwig Dohm treffend auf den
Begriff gebracht in der Schlussfolgerung »Die Menschenrechte haben kein
Geschlecht«. Dass diese Erkenntnis auch noch die verschiedenen Initiativen
des neuen internationalen Frauenrechtsdiskurses trägt, der seit der Mitte der
1980er Jahre auf den Weltfrauenkonferenzen, insbesondere seit dem Frauen-
tribunal auf der internationalen Menschenrechtskonferenz in Wien 1993 un-
ter dem Motto und mit der Kampagne Women’s Rights are Human Rights vor
allem von den Frauen aus den nichtwestlichen Ländern weitergeführt wird,
verweist auf die Überzeugungskraft dieses Ansatzes, aber auch auf besondere
Umsetzungsprobleme (vgl. Charlesworth 1994; Cook 1994; Bunch 1995;
Gerhard 1994, 1997). Denn obwohl die Diskriminierung aufgrund von Ge-
schlecht schon in verschiedenen Artikeln der UNO-Menschenrechtserklä-
rung von 1948 ausdrücklich ausgeschlossen wird (vgl. Art. 1[3], 13, 55 [c] und
76 [c]), mussten neben den allgemeinen Instrumenten, die in den Konven-
tionen und Kommentaren zum Tatbestand der Diskriminierung ausgedeutet

4und vereinbart wurden, doch zusätzliche frauenspezifische Rechtsverein-
barungen getroffen werden. Die weitreichendste ist die Konvention über die
Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (Convention on the Elimi-
nation of All Forms of Discrimination Against Women – CEDAW), die 1979
von der UNO-Generalversammlung verabschiedet und von einer Reihe von
Staaten, nicht nur islamischen, sondern auch von den USA und vom Vatikan
entweder gar nicht ratifiziert oder nur unter Vorbehalten angenommen wur-

5de. Der Stein des Anstoßes in dieser Konvention ist offensichtlich ihre
weitreichende Definition von Diskriminierung, die nicht nur auf Chancen-
gleichheit (equality of opportunity), sondern auch auf Ergebnisgleichheit (equa-
               
4 Allgemeiner Kommentar des Menschenrechts-Komitees der UN zu Art. 26 der

Konvention über zivile und politische Rechte, vgl. Charlesworth/Chinkin 2000:

214.

5 Zu den Ländern, die bisher nicht die CEDAW-Konvention ratifiziert oder unter-

schrieben haben, gehören der Vatikan, eine Reihe von Staaten aus der Pazifik-

Region, Saudi-Arabien, Iran und die USA (vgl. Charlesworth/Chinkin 2000: 217).

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88  |  Ute Gerhard
 
lity of outcome) zielt und besondere Frauenfördermaßnahmen vorsieht, son-
dern darüber hinaus die Gleichberechtigung der Frau auch in der Privatsphä-
re der Familie (Art. 16) durchsetzen will.
       Ann E. Mayer hat diese Vorbehalte in ihrem Beitrag am Beispiel ver-
schiedener islamischer Länder in Kenntnis der jeweiligen Rechts- und Geset-
zeslagen, die sich alle auf die Scharia beziehen, sehr detailliert untersucht.
Sie stellt vor allem eine große Bandbreite unterschiedlicher Interpretationen
und Lesarten des Korans fest, die sich nicht nur an den unterschiedlichen
Glaubensrichtungen der Schiiten und Sunniten und ihren diversen Rechts-
schulen orientieren, sondern auch über die Jahrhunderte durch islamische
Juristen unterschiedlich ausgedeutet wurden, weshalb die Muslime selbst in
diesen Fragen tief gespalten sind. Am Beispiel Ägyptens weist die Autorin
nach, dass es hier auch in der Gegenwart keinen nationalen Konsens über
eine Scharia-gerechte Auslegung des Familienrechts gibt. Ann E. Mayer
kommt zu dem Schluss, dass die Vorbehalte nicht Ausdruck religiöser Über-
zeugungen oder einer »genuin religiösen Doktrin« sind, vielmehr politische
Interessen in jeweils unterschiedlichen Machtkonstellationen den Ausschlag
geben, die auch die unterschiedlichen Reaktionen und Begründungsweisen

6der verschiedenen Länder erklären.
       Dass die Anerkennung der Menschenrechte gerade im Bereich des Fami-
lienrechts auf die grundsätzlichsten Widerstände trifft, bezeichnet nun eine
systematische Bruchstelle, die in der feministischen Theorie und von den Ex-
pertinnen des Menschenrechtsdiskurses auch in liberalen Demokratien als
strukturelle Barriere zwischen öffentlicher und privater Sphäre gekennzeich-
net wird. Da Menschenrechte zunächst und vor allem die Freiheit und Rechte
der Einzelnen gegenüber Staaten und staatlichen Organen verteidigen,
scheint das nicht durch die öffentliche Gewalt erlittene Unrecht nicht am
Menschenrechtsschutz teilzuhaben. Nun haben inzwischen neben der
CEDAW-Konvention eine Reihe frauenspezifischer Instrumente, Zusatzpro-
tokolle und Erklärungen auf der Ebene der Vereinten Nationen zur Anerken-
nung besonderer Unrechtstatbestände wie sexueller Gewalt, Vergewaltigung,
Gewalt in der so genannten Privatsphäre geführt. So verpflichtete sich die
               
6 Vgl. Krämer, die die Distanz und Differenz zu islamischen Menschenrechtskon-

zeptionen mit dem religiös fundierten Menschenbild des Islams erklärt. Im Islam ist

der Mensch von Gott und als »Stellvertreter Gottes« auf Erden eingesetzt mit dem

»Auftrag, Gottes Gebote zu erfüllen. Diese Stellung […] verpflichtet den Menschen

aus muslimischer Sicht zum Gehorsam gegenüber Gott« (Krämer 1998: 55f.). Men-

schenrechte oder Menschenwürde, in diesem Kontext verstanden, wären somit

immer gebunden an Menschenpflichten gegenüber Gott. Hier liegt ein gravieren-

der Unterschied zur westlichen Konzeption der Menschenrechte, die als angeboren

und unveräußerlich definiert werden. Vgl. hingegen (Amirpur i.d.Bd.) mit dem

Rückgriff auf den iranischen Philosophen und Reformer Abdolkarim Soroush.

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  89
 
Generalversammlung der Vereinten Nationen im Dezember 1993 sehr all-
gemein in einer »Erklärung zur Beseitigung von Gewalt gegen Frauen« und
setzte eine Sonderberichterstatterin ein, eine Forderung, die insbesondere
das Frauentribunal auf der Wiener Menschenrechtskonferenz 1993 durch die
Dokumentation von Menschenrechtsverletzungen an Frauen in aller Welt
und viele hunderttausend Unterschriften aus 120 Ländern unterstützt hatte.
Trotzdem blieb das Abschlussdokument der Wiener Konferenz gerade auch
in dieser Frage unklar, wenn nicht widersprüchlich. Einerseits wurde die
Universalität der Menschenrechte gerade auch im Blick auf Frauen bestätigt,
indem »the harmful effects of certain traditional or religious practices, cultu-
ral prejudices and religious extremism« im Zusammenhang mit Gewalt ge-
gen Frauen verurteilt werden, andererseits wird den kulturellen und religiö-
sen Unterschieden »Respekt« gezollt, wird keine Antwort darauf gegeben,
wie der Widerspruch zwischen Frauenrechten und den genannten Praktiken
zu lösen ist. Die Auseinandersetzung darüber setzte sich auf der Weltfrauen-
konferenz in Beijing 1995 fort, auf der bei den Verhandlungen über die Ak-
tionsplattform die Einfügung einer Fußnote durch die konservativen Staaten,
die die Verletzung der Gesundheit durch die so genannten kulturellen und
religiösen Praktiken vom universellen Schutz mit Rücksicht auf unterschied-
liche religiöse und ethische Werte und den kulturellen Hintergrund einzelner
Staaten legitimieren sollte, nur im Austausch gegen die Nichtbehandlung der
Diskriminierungen wegen sexueller Orientierung verhindert werden konnte
(Charlesworth/Chinkin 2000: 228f.).
       Aktuell wurde der Konflikt zwischen kulturellen bzw. religiösen Tradi-
tionen und Frauenrechten in der Endphase des globalen Umweltgipfels in
Johannesburg 2002. Erst in der letzten Minute konnten Frauenorganisatio-
nen einen entscheidenden Zusatz im Schlussdokument durchsetzen, der
Frauenrechte mit Menschenrechten gleichsetzt.

»Die Neuformulierung des heiß umstrittenen Textparagrafen 47 in der Passage zum

Gesundheitswesen lässt nicht mehr die Hintertür offen, dass die Verletzung von Men-

schenrechten ›aus kulturellen und religiösen Gründen‹ gerechtfertigt wäre. Frauen

dürfen also in Zukunft nicht mehr durch Praktiken wie Genitalverstümmelung, Stei-

nigung und Vergewaltigungen zur Strafe für sexuelle Beziehungen oder Kinderehen

unterdrückt werden. So lautet sinngemäß die jetzt abgeschlossene Vereinbarung der

Regierungen.« (Schwikowski 2002: 6)

Im Text war bereits zu Beginn des Gipfels zu lesen, dass der Zugang zum
Gesundheitssystem für Frauen verbessert und Gesundheitsrisiken durch
Umweltbelastungen vermindert werden müssen, »aber in Übereinstimmung
mit nationalen Gesetzen und ›kulturellen und religiösen Werten‹«. Gerun-
gen wurde um den Zusatz »und im Einklang mit allen Menschenrechten und
dem Recht auf Selbstbestimmung«. Damit sollte nicht nur dem Missbrauch

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90  |  Ute Gerhard
 
des Begriffs »kulturelle Praktiken« entgegenwirkt, sondern auch das Recht
von Frauen auf Verhütung und Abtreibung gesichert werden (ebd.). Sicher-
lich ist diese schwierige Formulierung ein Kompromiss – aber auch ein Er-
folg gegenüber den Kräften, die jegliche Verankerung von Frauenrechten als
Menschenrechten zu verhindern suchten. Das »Grundrecht auf reproduktive
Gesundheit« – proklamiert seit den UN-Bevölkerungs- und Frauenkonferen-
zen von Kairo und Peking – war nicht nur vielen islamischen Ländern su-
spekt sondern auch christlich-fundamentalistisch orientierten Regierungen,
die jegliche Familienplanung ablehnen. Dieser ›kurzgeschlossene‹ christ-
lich-islamische Dialog wurde nicht zuletzt von der Regierung Bush gefördert,
die unter dem Einfluss radikaler protestantischer Gruppierungen und Orga-
nisationen das Tabu Familienplanung nicht berühren wollte und damit die
Anerkennung von Frauenrechten als Menschenrechten zu umgehen such-

7te.
       Weshalb der Kampf um die Frauen als Hüterinnen der Moral und damit
die Geschlechterordnung als konstitutives Element der politischen und kultu-
rellen Identität in den machtpolitischen Auseinandersetzungen für die isla-
mischen Staaten in der Gegenwart eine so große Rolle spielt, hat Renate Krei-
le in ihrem Beitrag eindrücklich belegt. Zugleich ist die islamistische Ge-
schlechterpolitik Ausdruck einer moralischen und politischen Krise und ein
Versuch ihrer Bewältigung. Wie wenig diese Instrumentalisierung der Frau-

8enfrage jedoch ein singulärer oder islamspezifischer Vorgang ist, dürfte im
Blick vor die eigene Haustür offensichtlich sein. Denn auch in Europa ist die
Geschichte verhinderter Gleichberechtigung der Frauen noch nicht abge-
schlossen, erinnern die Vorbehalte und dogmatischen Einwände insbesonde-
re von Seiten der Theologen und Juristen an jahrhundertlange Kämpfe und
erst kurzfristig errungene rechtsförmige Kompromisse, die die faktische Be-
               
7 »Die Fronten traten klar während der Verhandlungen zu Tage. Die konservativen

Stimmen, die sich gegen die geforderten Vereinbarungen stellten, kamen aus den

USA, dem Vatikan und zahlreichen arabischen sowie einigen afrikanischen Staa-

ten. Aber auch Irland und einige südeuropäische Länder, wo der Katholizismus

weit verbreitet ist, hatten zu blockieren versucht. […] Kanada legte sich jedoch vom

ersten Tag an kräftig ins Zeug, diese Blöcke aufzulösen, stark unterstützt von den

meisten Staaten der Europäischen Union.« (Schwikowski 2002); weitere Details:

Klingholz 2002; Lynch 2002; vgl. Ann E. Mayer 2003.

8 Manche Vorbehalte in islamischen Kreisen gegenüber den Menschenrechten

werden damit begründet, der Westen würde sie ja selbst nicht konsequent respek-

tieren und sie schon gar nicht in seinen Politikstrategien gegenüber der muslimi-

schen Welt beachten. Mit solch berechtigt kritischem Blick auf die deskriptive Ebe-

ne, die aber zugleich eine generelle Distanz gegenüber den Menschenrechten si-

gnalisieren soll, wird allerdings der normative Anspruch der Menschenrechte als

Bezugspunkt der Kritik selbst durchgestrichen.

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  91
 
nachteiligung von Frauen in allen gesellschaftlichen Bereichen bis heute
nicht haben überwinden können. Nun sollte der Hinweis auf das Dejà vue
gleicher oder ähnlicher Erfahrungen nicht als arroganter Verweis auf die ei-
gene Fortschrittlichkeit missverstanden werden, vielmehr dient die Erinne-
rung an die »reale Konfliktgeschichte Europas«, in der – wie Dieter Senghaas
(2003) ausführt – »die inzwischen allseits wertgeschätzte, auf Pluralität aus-
gerichtete politische Kultur als das historische Ergebnis eines konfliktreichen
[…] kollektiven Lernprozesses« zu begreifen ist, vor allem der Korrektur des
eigenen Selbstbildes und der Fiktion einer homogenen Kultur. Das Wissen
um analoge Konfliktkonstellationen innerhalb aller Kulturen befähige Euro-
päer wie auch Nicht-Europäer eher zu einem ›interkulturellen‹ Dialog als die
Vorstellung vom »Kampf der Kulturen«.

Familienrecht als Sonderrecht für Frauen

Auffällig sind insbesondere die Analogien in den Begründungen, die von is-
lamischen wie europäischen Apologeten – und vermutlich nicht nur von die-
sen – für die Ungleichheit der Geschlechter vorgebracht werden. Gleichviel
ob die Geschlechterdifferenz als gottgewollt oder mit der menschlichen Natur
begründet wird, in jedem Fall ist sie der Auslöser und Anlass für die mindere
Rechtsstellung, ja den Ausschluss von Rechten oder noch grundsätzlicher,
für die Behauptung ihrer Unfähigkeit, Träger von Rechten, Rechtssubjekt zu
sein. Da die Frau über ihre Aufgaben in der Familie definiert wird, sind ihre
Rechte allenfalls im Familienrecht normiert, erweist sich das ›moderne‹,
bürgerliche oder auch das islamische, neo-traditional reformierte Familien-
recht (vgl. Mir-Hosseini i.d.Bd.) immer wieder als Sonderrecht für Frauen
(Gerhard 1978) oder – wie es auch von bürgerlichen Rechtstheoretikern
schließlich kritisch gekennzeichnet wurde – als »Enklave ungleichen Rechts«
(Grimm 1987). Ebenso wie in den unsere Verfassungswirklichkeit bis heute
beschäftigenden institutionellen Ehe-Lehren, die die Ehe nicht nur als Ver-

9trag, sondern als sittliches Verhältnis kennzeichnen und unter den beson-

               
9 Vgl. hierzu die Begründungen in den Motiven zum um 1900 in Kraft gesetzten

BGB, die in Anknüpfung an die institutionelle Ehelehre von Friedrich Carl v. Savig-

ny die besondere ›Natur‹ der Ehe, soll heißen, ihren Nicht-Vertragscharakter mit

folgenden Argumenten erläutert: »Die Würde der Ehe als Institution begründet den

wichtigsten und eigenthümlichsten Gesichtspunkt, der hierin für die Gesetzgebung

zu beachten ist. Ihre Ehrfurcht gebietende Natur gründet sich darauf, daß sie in Be-

ziehung auf den Einzelnen eine wesentliche und nothwendige Form menschlichen

Daseyns überhaupt ist, in Beziehung auf den Staat aber unter die unentbehrlichen

Grundlagen seines Bestehens gehört. Durch diese ihre Natur erhält sie ein selbstän-

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  |  Ute Gerhard
 
deren Schutz des Staates stellen (vgl. Art. 6 GG und sein kompliziertes Ver-
hältnis zu Art. 3 GG), ist in den CEDAW-Vorbehalten gegen die Umsetzung
von Menschenrechten auch in der Ehe aus der Frauenperspektive nicht der
Schutzgedanke an sich das Problem, vielmehr die Tatsache, dass dieser
Schutz an die Aufrechterhaltung einer ungleichen Rollenteilung geknüpft
wird und der Absicherung eines hierarchischen Geschlechterverhältnisses
dient. Es ist deshalb interessant und folgerichtig, dass Ziba Mir-Hosseini die
eklatanten Widersprüche zwischen der »Stimme der Offenbarung« und der
patriarchalen »Stimme der Gesellschaftsordnung« in den von Juristen seit
dem Mittelalter geschaffenen fiqh-Regeln am Beispiel des Ehevertrages expli-
ziert. Danach ist die Ehe in der zeit- und kontextgebundenen juristischen
Dogmatik als Kaufvertrag oder wie ein Kaufvertrag nach dem Muster eines
Herrschaftsvertrages geregelt. Insoweit zählt er zum prinzipiell uneinge-
schränkt veränderbaren Bereich, der menschliche Beziehungen regelt: »mu
�amilat«. Andererseits widerspricht die Logik des Kaufvertrages den Idealen
des Korans, weshalb die Juristen die Ehe auch als Akt der »Verehrung« und
somit als eine religiöse Pflicht in der Beziehung des Menschen zu Gott defi-
nierten und sie deshalb dem unveränderbaren Bereich des »�ibadat« zuordne-
ten (Mir-Hosseini i.d.Bd.). Gerade im Ehe- und Familienrecht wurde damit
ein Verfahren angewandt, in dem die eigentlich ständiger Veränderung und
Entwicklung unterliegenden Vorschriften, die die Beziehung der Menschen
untereinander regeln, im Laufe der Zeit von ihren sozialen Kontexten abge-
löst, wie von selbst zu ›heiligen‹ unabänderlichen göttlichen Gesetzen und
damit zum Scharia-Modell des Geschlechterverhältnisses wurden. Dass diese
Verselbständigung der von Menschen gemachten, zeitgebundenen Regeln
gerade in Bezug auf die Stellung der Frau zu starren and anscheinend ewigen
Gesetzen mutierten, erklärt Ziba Mir-Hosseini mit der Tatsache, dass in der
Verfassung dieser Gesellschaftsordnungen schließlich die sozialen, kulturel-
len und ideologisch-patriarchalen Normen gegenüber der gerechten Stimme
der Offenbarung die Oberhand behielt.
       Die systematische Bedeutung des Ehevertrages in der Verfassung der li-
beralen Demokratien und seine Verankerung in den politischen Theorien des
Liberalismus hat Carol Pateman in ihrer Kritik an klassischen Theorien zum
Gesellschaftsvertrag eindrucksvoll herausgearbeitet. Danach werden Frauen
durch den Ehevertrag als »sexual contract« nicht nur in einen besonderen
privaten Unterwerfungsvertrag eingeschlossen, sondern gleichzeitig von der
Partizipation am Staats- und Gesellschaftsvertrag ausgeschlossen (Pateman
1988, 1989). Sie markiert damit die Doppelbödigkeit der bürgerlichen oder
liberalen Gesellschaft und bringt die für die feministische Gesellschaftsanaly-
se in vielfältigen Untersuchungen gestützte Erkenntnis auf den Punkt, wo-
               

diges Daseyn, einen Anspruch auf Anerkennung, welcher von individueller Willkür

und Meinung unabhängig ist« (B. Mugdan, Materialien, zit. n. Gerhard 1978: 171).

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  93
 
nach die Trennung zwischen privater Sphäre und politischer Öffentlichkeit,
die mit einer geschlechtsspezifischen Platzanweisung korrespondiert, zentral
und konstitutiv war für diese bürgerliche Gesellschaft und die spezifisch

10neuzeitliche Struktur der Geschlechterverhältnisse.

Gleichheit,  Gleichberechtigung, Gleichwertigkeit

Ein anderes analoges Diskursfeld ist die Debatte um die Bedeutung von
Gleichheit als Rechtsbegriff und das Verhältnis zu Differenz, insbesondere

11zu Geschlechterdifferenz. Wenn zum Beispiel in der Islamischen Charta des
12Zentralrats der Muslime in Deutschland (ZDM) , die 2002 verabschiedet

wurde, in Art. 13 quasi als Leitlinie einer Menschenrechtsperspektive aus is-
lamischer Sicht formuliert wird: »Das Islamische Recht gebietet, Gleiches
gleich zu behandeln, und erlaubt, Ungleiches ungleich zu behandeln«, so ist
dies die gleiche Formel, die als Aristotelische Gleichheitsinterpretation seit
nun mehr als 2000 Jahren von den Gegnern des Rechtsprinzips der Gleich-
heit insbesondere gegenüber der Rechtsstellung von Frauen eingewandt und
verwendet wird (Dann 1980). So etwa, wenn es bei Murad Hofmann, Bei-
ratsmitglied des ZDM, heißt:

»Was die Rechte der Frau anbetrifft, ist vorab festzustellen, dass der Gleichheitsgrund-

satz nur erfordert, Gleiches auch gleich zu behandeln. Ungleiche Sachverhalte dürfen

also grundsätzlich ungleich behandelt werden. Ob es modisch ist oder nicht, gehen die

muslimischen Männer und die muslimischen Frauen nun aber einmal davon aus, dass

Frauen und Männer physisch und damit auch psychologisch nicht identisch sind, wie

es Allah (t.) so köstlich in Al-Imran: 36 sagt: ›… ein Junge ist halt kein Mädchen …‹.

Daher sind aus islamischer Sicht unterschiedliche Regelungen gerechtfertigt, soweit

sie sich aus dem biologischen Unterschied der Geschlechter ergeben.« (Hofmann
132002: 3)

Wenn in dieser Argumentationsweise der Rechtsbegriff ›Gleichheit‹ durch
die Rede von der »Gleichwertigkeit« ersetzt oder rechtliche Ungleichbehand-
lung mit dem Hinweis auf »die physiologische wie psychische Verschieden-
               
10 Aus der Fülle der Literatur vgl. Elshtain 1981; Gould 1989; Gerhard 1990: 31ff.

11 Die Islamische Charta vom Februar 2002 ist online einsehbar unter islam.de.

12 »Der Zentralrat hat insbesondere seit den Terroranschlägen des 11. September

2001 seine Stellung als bedeutendste Repräsentation der Muslime in Deutschland

erlangt« (Informationsplattform Religion, REMID 7/2002, online).

13 Vgl. auch Hofmann 2001: 66-68. Zur kritischen Diskussion der Positionen von

Hofmann im Hinblick auf sein Verhältnis zu rechtsstaatlicher Säkularität vgl. Bie-

lefeldt 2003: 59ff.

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  |  Ute Gerhard
 

14heit der Geschlechter« gerechtfertigt wird , so erinnern diese Redeweisen
auch an die Klassiker der westlichen, neuzeitlichen Geschlechterrollenphilo-
sophie, allen voran Jean J. Rousseau (Rousseau, 1963, zuerst 1762) oder Jo-
hann G. Fichte (Fichte 1960, zuerst 1796), deren Rückgriff auf die »Natur
des schwachen Geschlechts« und seine moralische Funktion der abendländi-
schen Rechts- und Staatstheorie, vor allem aber der rechtspraktischen Juris-
prudenz für 200 Jahre als Legitimationsmuster für die Ungleichbehandlung
der Frauen gedient hat (Gerhard 1990: 25ff.). Die Zählebigkeit dieser Argu-
mente zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in der westdeutschen Ver-
fassungsdebatte, obwohl im Grundgesetz der Bundesrepublik seit 1949 die
rechtliche Unterscheidung aufgrund von Geschlecht in Art. 3 GG ausdrück-
lich ausgeschlossen wurde, das Muster polarisierter Geschlechterrollen noch
einmal in Gestalt »objektiv biologischer und funktionaler (das heißt arbeits-
teiliger) Unterschiede zwischen Mann und Frau« (vgl. BVerfGE 1953) auf-
tauchte, um die Gleichberechtigungsmaxime mit dem Argument der Ge-
schlechterdifferenz rechtspraktisch auszuhebeln. Inzwischen ist dieser Sach-
verhalt juristisch geklärt (Sacksofsky 1996), und so findet sich nicht zuletzt
dank eines von der neuen Frauenbewegung initiierten sozialen und kulturel-
len Wandels in der revidierten Fassung von 1993 die Formulierung, dass der
Staat gemäß Art. 3 Abs.II verpflichtet ist, »die tatsächliche Durchsetzung der
Gleichberechtigung von Frauen und Männern zu fördern« und zum Aus-
gleich für die historisch gewachsene soziale Benachteiligung von Frauen,
»auf die Beseitigung bestehender Nachteile hinzuwirken«. In den meisten
europäischen Verfassungen ist die Ungleichbehandlung wegen des Ge-

               
14 »Von muslimischer Seite wird man immer wieder hören, Gleichheit sei einer der

Grundwerte des Islams, koranisch festgelegt und durch den Propheten und die

Rechtslehre bestätigt. Das stimmt auch in Teilen, wobei man sich am besten eine

Formel merkt, die lautet: Es besteht Gleichwertigkeit, aus der nicht zwangsläufig

Gleichbehandlung vor dem irdischen Richter folgt. Nach islamischer Rechtsauffas-

sung sind Mann und Frau, Muslim und Nichtmuslim, solange sie alle gläubig

sind, vor Gott gleichwertig, aber nicht unbedingt vor dem irdischen Richter, das

heißt vor dem Gesetz. Es kann also sehr wohl sein, daß man in einem islamischen

Traktat zu den Menschenrechten. […] zunächst die Bestätigung des Gleichheits-

grundsatzes findet, dann aber die Einschränkung, diese Gleichheit solle innerhalb

der Schranken der Scharia. […] gelten. Und das bedeutet etwa im Verhältnis von

Mann zu Frau, daß bestimmte Ungleichheiten im Ehe- und Familienrecht ge-

wahrt bleiben. […] All dies wird aus der Sicht der islamischen Gremien oder mus-

limischen Einzelpersönlichkeiten nicht als Verletzung des grundsätzlichen

Gleichheitsgebotes verstanden. Es ist aber aus der Warte eines nicht-muslimi-

schen […] Außenseiters durchaus eine Verletzung des Gleichheitsgebotes« (Krä-

mer 1998: 61f.).

2003-09-08 17-05-35 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  95
 
schlechts inzwischen ausdrücklich ausgeschlossen und damit die Aristoteli-

15sche Rechtsinterpretation außer Kraft gesetzt.
       Die Islamische Charta bleibt im übrigen in Bezug auf die Stellung der
Frau sehr allgemein und unbestimmt, die knappe, gleichwohl nicht mit gro-
ßen Worten sparende Formulierung in Art. 6 lautet: »Der Muslim und die
Muslima sehen es als ihre Lebensaufgabe, Gott zu erkennen, ihm zu dienen
und seinen Geboten zu folgen. Dies dient auch der Erlangung von Gleichheit,
Freiheit, Gerechtigkeit, Geschwisterlichkeit und Wohlstand.« Angesichts der
Tatsache, dass die Rechtsstellung der Frau ein ›heißes Eisen‹ und »die Ge-
schlechterfrage ein Schlüsselthema in den Diskursen und in der Praxis des
politischen Islams« ist (vgl. Kreile i.d.Bd.), muss dieses Ausweichen verwun-
dern, zumal eine andere halb-offizielle islamische Erklärung der Menschen-
rechte, die so genannte Kairoer Erklärung von 1990, in einem entsprechen-
den Artikel 6 noch sehr deutlich an der traditionellen ungleichen Rollenver-
teilung festhält. Denn dort ist zu lesen:

»a. Die Frau ist dem Manne an Würde gleich, sie hat Rechte und auch Pflichten; sie ist

rechtsfähig und finanziell unabhängig, und sie hat das Recht, ihren Namen und ihre

Abstammung beizubehalten. b. Der Ehemann ist für den Unterhalt und das Wohl der

Familie verantwortlich.« (Vgl. hierzu auch Bielefeldt i.d.Bd.)

Lise J. Abid, die in ihrem Beitrag (i.d.Bd.) eine vermittelnde Position ein-
nimmt und zugesteht, dass die »Gleichwertigkeit der Rechte« im Hinblick
auf Frauen »schrittweise an eine substantielle Gleichheit heranzuführen ist«,
moniert die »nur sehr indirekte« Behandlung des Problems in der Islami-
schen Charta von 2002. Obwohl ihrer Meinung nach der Zentralrat der Mus-
lime in der Charta einen »gewissen gemeinsamen Nenner mit der Rechts-
ordnung und Gesellschaft in der Bundesrepublik« findet, hat dieser Punkt 6
»zu widersprüchlichen Lesarten – pro Grundgesetz oder dieses relativierend
– geführt.« Die Lesarten sind widersprüchlich, weil die Islamische Charta sich
ausschließende Passagen enthält, die auf innerislamische Kontroversen im
Zentralrat der Muslime selbst hindeuten. Der Widerspruch liegt in nicht zu
vereinbarenden Positionen dieses Konfliktfeldes. Die Islamische Charta ist ein

16Versuch, viele islamische Strömungen zu berücksichtigen und gleichzeitig
               
15 Im Gegensatz zu den USA, wo das Equal Rights Amendment als Verfasssungszu-

satz scheiterte, vgl. hierzu MacKinnon (1996).

16 Dies zeigt ein Blick auf die homepage des Zentralrats der Muslime in Deutschland.

An prominenter Stelle (Virtuelle Bibliothek) wird ein Text präsentiert mit dem Ti-

tel »Was ist Islam?« (islam.de, 5/2003). Hier heißt es: »Der Islam mißt der Fami-

lie innerhalb seines Sozialsystems die weitaus größte Bedeutung bei. […] Mann

und Frau vervollkommnen sich gegenseitig, um in der Ehe einen gemeinsamen

Beitrag zum Aufbau einer gesunden Gesellschaft zu bringen. Um den Aufbau

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  |  Ute Gerhard
 
die rechtsstaatliche Ordnung der Bundesrepublik »faktisch« anzuerkennen.
Die Ambivalenzen sind jedoch in vielfacher Hinsicht identifizierbar (vgl. Bie-
lefeldt 2003: 66ff.)
       Zu welcher Verwirrung der Begrifflichkeiten die Kritik der Rechtsgleich-
heit der Geschlechter führt, zeigt schließlich auch eine Position, wie sie bei-
spielsweise von Sabiha El-Zayat vom Zentrum für islamische Frauenforschung
(Köln) in einem Interview vertreten wird. Sie distanziert sich einerseits expli-
zit von patriachalen Traditionen, die von vielen muslimischen Zeitgenossen
mit dem Islam gleichgesetzt würden. Andererseits hebt sie hervor:

»Besonders bei dem Thema Frauen müssen wir versuchen, das Prinzip, das im Koran

gegeben ist, nämlich die absolute Gleichwertigkeit der Geschlechter, umzusetzen. […]

Gleichberechtigung ist eine Teilmenge von Gleichwertigkeit. Gleichberechtigung in

ihrem wörtlichen Sinn umfasst beispielsweise nicht das Recht auf Differenz. Bleiben

wir beim Begriff der Gleichberechtigung stehen und nehmen ihn als absoluten Wert,

haben wir einen quantitativen Wert, der jedoch allein nicht immer Gerechtigkeit garan-

tieren wird. Die feministische Diskussion lehrt uns dies.« (El-Zayat 2001: 14)

Hier ist jedoch einzuwenden, dass Sabiha El-Zayat die feministische Diskus-
sionen offenbar missverstanden hat. Die weltweit geführte feministische Dis-
kussion um Gleichheit und/oder Differenz hat im Gegenteil gerade ange-
               

einer gesunden Familie zu gewährleisten, verteilt der Islam die Verantwortungen

in der Familie zwischen Mann und Frau. Während der Mann für den Unterhalt

verantwortlich ist, ist die Frau bemüht, ihre Kinder in einer Atmosphäre der Für-

sorge und Liebe zu erziehen, und das Haus zu einem Hort der Geborgenheit zu

gestalten«. Für diesen Text zeichnet das Islamische Zentrum Aachen verantwortlich

(1994). Dieses Zentrum, Mitglied im ZDM, zählt nach Angaben von Spuler-Ste-

gemann zu den Muslimbrüdern (MB), der größten und wirkungskräftigsten isla-

mistischen Organisation. Der »syrische Zweig begründete das ›Islamische Zent-

rum Aachen‹, das allerdings eine solche Verbindung bestreitet« (Spuler-Stege-

mann 2002: 115). – Das shiitische Islamische Zentrum Hamburg, ebenfalls Mitglied

im Zentralrat der Muslime (ZDM), präsentiert vergleichbare Positionen: »Der Islam

erkennt den Grundsatz der Gleichberechtigung der Menschen im Falle unter-

schiedlicher Geschlechter an, aber er richtet sich gegen die Identität der Rechte

und Pflichten beider. Die Unterschiede zwischen Mann und Frau sind komple-

mentär. […] Es bräuchte sonst keine Polarität in der Schöpfung zu geben. […] Eine

gesunde Gesellschaft wird von gesunden Familien getragen und gerade die Fami-

lie genießt in einem islamischen System besonderen Schutz. […] Ein starr festge-

legtes Rollenschema gibt es im Qur�an nicht, es geht jedoch klar aus ihm hervor,

daß es die wertvollste Aufgabe einer Mutter ist, die Kinder nach der Geburt weiter

zu versorgen […]«. (Frau und Islam, IZH, Faltblattserie 05, 2000-2002, Islami-

sches Zentrum Hamburg, 11.8.02, online zitiert).

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  97
 
sichts der Differenzen auch unter Frauen, der Verschiedenheit ihrer Lebens-
umstände und Orientierungen, ein Verständnis von Gleichberechtigung ent-
wickelt, das die Anerkennung und Berücksichtigung der Differenzen voraus-
setzt, ja, die Unterschiedlichkeit in die Aushandlung von Rechten einbezieht
(vgl. zur Debatte nur beispielhaft Gerhard et al. 1990; Young 1990; Benhabib
et al. 1993). Denn Gleichheit als Rechtsprinzip meint nicht Identität oder An-
gleichung, sie setzt vielmehr die Verschiedenheit der Menschen voraus und
fordert gleiche Rechte in den für das Menschsein, die Selbstbestimmung und
die Partizipation in Familie, Gesellschaft und Staat wesentlichen Hinsichten.
Über die Hinsichten und was wesentlich ist, darüber ist in Kämpfen um
Gleichberechtigung immer wieder gestritten worden, doch die Rede von der
›Gleichmacherei‹ geht ebenso an der Sache vorbei, wie die Abstufung zu ei-
ner symbolischen Anerkennung im Sinne von Gleichwertigkeit die Bedeu-
tung von Recht als Meßlatte und »Brechstange« (Ernst Bloch) für materiale
Gerechtigkeit verkennt (Gerhard 1990). In der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte (1948) sind solche Maßstäbe gesetzt, hinter die in unserer en-
ger gewordenen Welt nicht mehr zurückzugehen ist. Unverzichtbar für ihre
Geltung auch im Verhältnis der Geschlechter bleibt jedoch, dass auch Frauen
an ihrer Ausgestaltung und Auslegung teilhaben.

Der Diskurs um Menschenrechte als Politik

Nun gibt es allerdings auch aus feministischer Perspektive Einwände gegen
Recht und den Kampf um Menschenrechte als eine verlässliche Strategie und
politisches Instrument, die nicht nur mit der Männlichkeit bisherigen Rechts
oder dem Androzentrismus der Menschenrechte zu tun haben. Die Rechts-
skepsis von Frauen stützt sich vor allem auf ihre traditionell schlechten Er-
fahrungen mit Recht, die allenfalls als Unrechtserfahrungen wahrgenommen
werden. Erst recht die Menschenrechte, die nicht mit staatlicher Zwangsge-
walt ausgestattet sind, scheinen kaum die geeigneten Instrumente zu sein,
um Machtstrukturen und festgefügte Ungleichheiten aufzuheben. Solche
grundsätzliche Rechtsskepsis trifft sich heute mit politischen und theoreti-
schen Positionen, die unter den Schlagworten ›Kulturrelativismus‹, ›Post-
modernismus‹ beziehungsweise ›Identitätspolitik‹ allenfalls Mikro-Politiken
eine Chance geben, den ›großen Erzählungen‹, zu denen auch die Men-
schenrechte mit ihrem Anspruch auf Universalität sowie das Projekt der
Frauenemanzipation gehören, jedoch keine Überzeugung mehr opfern.
       Bemerkenswert ist, dass diese Fragen kaum von denjenigen gestellt wer-
den, die am dringendsten auf das »Recht, Rechte zu haben« (Arendt) ange-
wiesen sind. Martha Minow beschreibt diese Problematik und meint: »I wor-
ry about critcizing rights and legal language just when they have become avail-
able to people who had previously lacked access to them«. Und sie stört sich

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  |  Ute Gerhard
 
daran, wenn andere diesen Leuten dann sagen, »you do not need it, you
should not want it« ( Minow 1987, zit. n. Charlesworth/Chinkin 2000: 210).
Der Rechtsskepsis widersprechen vor allem auch die Expertinnen internatio-
nalen Rechts, die nur zu gut wissen, wie beschwerlich der Weg bis zur allge-
meinen Anerkennung und Umsetzung der Menschenrechte gerade auch für
Frauen noch sein wird. Obwohl sie immer wieder kritisieren, wie unzurei-
chend die Anliegen von Frauen rund um den Globus bisher als Menschen-
rechte anerkannt sind, halten sie das Einklagen der Menschenrechte für eine
unverzichtbare Strategie: »The significance of rights discourse outweighs its
disadvantages. Human rights provides an alternative and additional language
and framework to the welfare and protection approach to the global situation
of women, which presents women as victims or dependents. […] Because
human rights discourse is the dominant progressive moral philosophy and a
potent social movement operating at the global level, it is important for wom-
en to engage with, and contest its parameters« (Charlesworth/Chinkin 2000:
212).
       Ein überzeugendes Beispiel für die ermächtigende Funktion der Men-
schenrechte als Redeweise und Politik ist das Netzwerk Women Living Under
Muslim Laws (WLUML), das sich bereits 1984 im Anschluss an ein »Tribunal
über Reproduktive Rechte« in Amsterdam gegründet hat und dem 1997 Ak-
tivistinnen aus 18 Ländern mit muslimischer Bevölkerung angehören. Das
Netzwerk sieht seine Aufgabe darin, die Isolation von Frauen zu überwinden,
über ihre Rechte zu informieren, Verbindungen herzustellen und Unterstüt-
zung anzubieten für Frauen, die in vom Islam geprägten Rechtsverhältnissen
leben. Die ausdrückliche Kennzeichnung »Muslim Laws« im Plural soll auf
die Vielfalt und Unterschiedlichkeit muslimischen Rechts verweisen, das von
einem Land zum anderen, aber auch in den verschiedenen Gesellschaften je
nach kulturellem Kontext variiert und sich zudem aus unterschiedlichen
Rechtsquellen, kodifizierten Gesetzen und einem parallelen System von Ge-
wohnheitsrechten und Praktiken zusammensetzt. In ihrem Aktionsplan von
1997 ist zu lesen, dass WLUML sich insbesondere gegen die Homogenisie-
rung der muslimischen Welt wehren: »Women’s abilitiy to control change
and re-invent our lives is consistently undermined by the idea of one homog-
eneous world – a deliberate myth promoted by vested interests from within

17Muslim communities as well as from outside«. Der Bezugsrahmen ihrer
Aktivitäten sind die Menschenrechte, sie bezeichnen sich selbst als Aktivis-
tinnen der Menschenrechte mit dem Ziel, ihre Erfahrungen in der Sprache
des Rechts formulieren zu können und ihr Leben autonom zu führen, oder
wie sie sagen, selbstbestimmt zu »erfinden«.
       Dies ist nur eine Initiative unter vielen anderen, die auf lokaler, regiona-
               
17 Vgl. »Dhaka Plan of Action« (1997, publiziert 1999), www.wluml.org, Rubrik Pub-

lications, S. 2.

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  99
 
ler oder globaler Ebene aktiv ausdrücklich mit Bezug auf die Menschenrechte
als Frauenrechte aktiv werden. Ebenso wie die Geschichte der Menschen-
und Bürgerrechte zeigt, dass die ›Erklärungen der Menschenrechte‹ seit der
Französischen Revolution als Antworten auf historisch konkrete Unrechts-
erfahrungen formuliert wurden und als Rechtsverbürgungen anzusehen sind
jenseits der geltenden Gesetze, so verleihen sie auch denjenigen eine Stim-
me, die Unrecht erfahren haben, sie geben ein Rederecht. Die Wahrneh-
mung oder die Formulierung des Erlebten, der alltäglichen Unterdrückung
und Beschneidung von Lebenschancen als Unrecht oder Menschenrechtsver-
letzung ist jedoch besonders für Frauen schwierig, nicht selbstverständlich,
weil ihre Zurücksetzung, Bevormundung oder gar die Verletzung ihrer per-
sönlichen Freiheit und Integrität traditionell in vielen, fast allen Kulturen
selbstverständlicher Bestandteil der Geschlechterordnung und damit der
Frauenrolle ist. Erst wenn sich die alltägliche Gewohnheiten ändern, sich
vergleichen lassen, die Isolation durchbrochen wird durch Austausch und
internationale Kommunikationen, wird das bisher als Schicksal oder Norma-
lität erlebte thematisierbar in der Sprache des Rechts (vgl. Gerhard 1999).
Die Menschenrechte – so Cornelia Vismann – »bringen den Menschen zum
Sprechen, zum Aussprechen einer bestimmten Erfahrung. Es ist eine Erfah-
rung mit dem Recht, das keines ist. Die Deklaration (der Menschenrechte) ist
mithin eine Diskursform für Unrechtserfahrungen« (Vismann 1996: 325).
       Die Beiträge von Ziba Mir-Hosseini (i.d.Bd.) und Katajan Amirpur (2003)
sind eindrückliche Belege dafür, dass die Bezugnahme auf Recht, auf Frau-
enrechte als Menschenrechte, den Frauen in den verschiedenen Formen der
Mobilisierung Stimme und eigene Autorität verleiht. Gleichgültig, ob diese
Ansätze bereits als iranische Frauenbewegung zu titulieren sind, wenn wir
gegenwärtig von Frauenbewegungen in der Welt, in ihren vielfältigen Facet-
ten und in verschiedenen Regionen, als »Third Wave Feminism« sprechen
(Wichterich 1995; Braig/Wölte 2002), so sind sie als internationale oder glo-
bale Bewegung zu kennzeichnen, deren gemeinsame Plattform die Men-
schenrechte sind.

Literatur

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch – Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Koran«, in: Feministische Stu-
dien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Benhabib, Seyla (1989): »Der verallgemeinerte und konkrete Andere. Ansätze
zu einer feministischen Moraltheorie«, in: Elisabeth List/Herlinde Studer
(Hg.): Denkverhältnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 454-487.

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100  |  Ute Gerhard
 
Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der

Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frank-
furt/Main: Fischer.

Benhabib, Seyla/Nicholson, Linda (1987): »Politische Philosophie und die
Frauenfrage«, in: Iring Fetscher/Herfried Münkler (Hg.): Pipers Hand-
buch der politischen Ideen, München, Zürich: Piper, 513-562.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im säkularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Braig, Marianne/Wölte, Sonja (Hg.) (2002): Common Ground or Mutual Ex-
clusion? Women’s Movement & International Relations, London/New York:
Zed Books.

Bunch, Charlotte (1995): »Transforming Human Rights from a Feminist Per-
spective«, in: Julie Peters/Andrea Wolper (Hg.): Women’s Rights – Human
Rights, New York, London: Routledge, 11-17.

Charlesworth, Hilary/Chinkin, Christine (2000): The Boundaries of Interna-
tional Law. A Feminist Analysis. Manchester.

Charlesworth, Hilary (1994): »What are ›Women’s International Human
Rights‹?«, in: Rebecca J. Cook (Hg.): Human Rights of Women. National
and International Perspectives, Philadelphia: University of Pennsylvania
Press, 58-84.

Cook, Rebecca (1994): Human Rights of Women. National and International
Perspectives, Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Dann, Otto (1980): Gleichheit und Gleichberechtigung. Das Gleichheitspostulat in
der alteuropäischen Tradition und in Deutschland bis zum ausgehenden 19.
Jahrhundert, Berlin: Duncker und Humblot.

Dohm, Hedwig (1876): Der Frauen Natur und Recht. Zur Frauenfrage. Zwei
Abhandlungen über Eigenschaften und Stimmrecht der Frauen, Berlin: Wede-
kind & Schwieger.

Elshtain, Jean Bethke (1981): Public Man, Private Woman: Women in Social
and Political Thought, Princeton, NJ: Princeton University Press.

El-Zayat, Sabiha im Gespräch mit Edith Kresta (2001): »Die Probleme des
Dialogs. Das Recht auf Differenz leitet Sabiha El-Zayat vom Zentrum für
Islamische Frauenforschung in Köln (ZIF) genauso aus dem Koran ab wie
die Gleichwertigkeit der Geschlechter«, in: tageszeitung (taz), 29.10.2001,
14.

Fichte, Johann Gottlieb (1960): Grundlage des Naturrechts nach den Prinzipien
der Wissenschaftslehre [zuerst 1796], Hamburg: Meiner.

Gerhard, Ute (1978): Verhältnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie
und Rechte der Frauen im 19. Jahrhundert. Mit Dokumenten, Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung: Frauen im Recht, München:
Beck.

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte  |  101
 
Gerhard, Ute (1994): »Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht«, in: Stefan

Batzli/Fridolin Kissling/Rudolf Zihlmann (Hg.): Menschenbilder – Men-
schenrechte. Islam und Okzident: Kulturen im Konflikt, Zürich: Unionsver-
lag, 69-88.

Gerhard, Ute (1997): »Menschenrechte sind Frauenrechte – Alte Fragen und
neue Ansätze feministischer Rechtskritik«, in: L’Homme. Zeitschrift für
feministische Geschichtswissenschaft, 8. Jg., 1/1997, 43-63.

Gerhard, Ute (1999): »Menschenrechte – Frauenrechte – Unrechtserfahrun-
gen von Frauen«, in: Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der Menschenrechte.
Zum Streit um die Universalität einer Idee I, Tübingen: Mohr Siebeck, 201-
-236.

Gerhard, Ute/Jansen, Mechtild M./Maihofer, Andrea/Schmid, Pia/Schulz,
Irmgard (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben
(k)ein Geschlecht, Frankfurt/Main: Helmer.

Gould, Carol C. (1989): »Private Rechte und öffentliche Tugenden. Frauen,
Familie und Demokratie«, in: Elisabeth List/Herlinde Studer (Hg.): Denk-
verhältnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 66-85.

Grimm, Dieter (1987): Recht und Staat der bürgerlichen Gesellschaft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Hilpert, Konrad (1991): Die Menschenrechte. Geschichte, Theologie, Aktualität,
Düsseldorf: Patmos.

Hofmann, Murad (2001): Islam, Kreuzlingen, München: Hugendubel.
Hofmann, Murad (2002): »Der Islam und die Menschenrechte«, Rubrik Is-

lam Kommentare, GMSG homepage (= Gesellschaft Muslimischer Sozial-
und Geisteswissenschaftler), 5 S.

Keller, Evelyn Fox (1986): Liebe, Macht und Erkenntnis, München, Wien: Han-
ser.

Klingholz, Rainer (2002): »Das Tabu von Johannesburg«, in: Frankfurter All-
gemeine Sonntagszeitung, 25.8.02, Nr. 34, 48.

Krämer, Gudrun (1997): »Der ›Gottesstaat‹ als Republik. Islam und Demo-
kratie«, in: Kai Hafez (Hg.): Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dia-
log, Frankfurt/Main: Fischer, 44-55.

Krämer, Gudrun (1998): »Islam und Menschenrechte«, in: Der Islam (1998):
Eine Einführung durch Experten. Christoph Burgmer spricht mit Reinhard
Schulze, Baber Johansen, Yann Richard, Gudrun Krämer, Annemarie
Schimmel, Faruk Şen und Gernot Rotter, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
53-67.

Lynch, Colom (2002): »Islamic Bloc, Christian Right Team Up to Lobby
U.N.«, in: The Washington Post, 17.6.02, A01.

MacKinnon, Catherine A. (1996): »Geschlechtergleichheit: Über Differenz
und Herrschaft«, in: Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-Studer (Hg.):
Politische Theorie. Differenz und Lebensqualität, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 140-173.

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102  |  Ute Gerhard
 
Mayer, Ann E. (2003): »Islam, Menschenrechte und Geschlecht: Tradition

und Politik«, in: Feministische Studien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).
Okin, Susan M. (1979): Women in Western Political Thoughts, Princeton, NJ:

Princeton University Press.
Pateman, Carol (1988): The Sexual Contract, Cambridge, Oxford: Stanford

University Press.
Pateman, Carol (1989): »The Fraternal Social Contract«, in: Carol Pateman

(Hg.): The Disorder of Women: Democracy, Feminism and Political Theory,
Cambridge: Polity Press, 33-57.

Rousseau, Jean-Jacques (1963): Emil oder über die Erziehung (zuerst 1762),
Stuttgart: Reclam.

Sacksofsky, Ute (1996): Das Grundrecht auf Gleichberechtigung: eine rechtsdog-
matische Untersuchung zu Artikel 3 Absatz 2 des Grundgesetzes, Baden-Ba-
den: Nomos.

Senghaas, Dieter (2003): »Außerhalb Europas, aber nicht anders als einst in
Europa«, in: Frankfurter Rundschau, 26.7.2003, Nr. 172, Dokumentation,
7.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002): »Scharia als Fessel und Chance. Ein Blick
in die Runde. Über das islamische Recht und seine verschiedenen Inter-
pretationen in der muslimischen Welt«, in: tageszeitung (taz), 8.3.2002,
4-5.

Schwikowski, Martina (2002): »Frauen siegen in letzter Minute«, in: tageszei-
tung (taz), 6.9.2002, 6.

Vismann, Cornelia (1996): »Das Recht erklären. Zur gegenwärtigen Verfas-
sung der Menschenrechte«, in: Kritische Justiz, H.3, 321-335.

Wichterich, Christa (1995): Frauen der Welt. Vom Fortschritt der Ungleichheit,
Göttingen: Lamuv.

Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

2003-09-08 17-05-36 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S.  85-102) T02_01 einleitung.p 31306668626

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003 - am 13.02.2026, 21:58:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

