Communicatio Socialis 14 (1980) 4: 334-337
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Zur Diskussion um die ,,Elektronische Kirche”

von Hans Florin

Seit einigen Jahren wird die ,,elektronische Kirche” in Nordamerika als ein Begriff
gehandelt. Er bezieht sich auf ein spezifisch religiéses Fernsehangebot: die religio-
se Unterhaltungssendung, im Stil den Grossmeistern der Talk Show nachempfun-
den, um einen Starevangelisten herum programmiert, aufgelockert mit rangmaBig
wohl abgewogenen Assistenten, Chor, Solisten und der Einladung iiber Telefon,
mit Gebetsanliegen und Scheckbuch am Programm teilzunehmen und die Bewe-
gung zu unterstiitzen. Die Stars der elektronischen Kirche — es gibt deren bereits
fiinf bis sechs wirklich grofe:

Pat Robertson vom 700 Club des Christian Broadcasting Network (CBN), Jim
Bakker vom PTL-Netz (PTL = Praise the Lord/Lobe den Herrn), Oral Roberts, Rex
Humbard, Robert Schuller und Jerry Falwell — geben jeweils ihrem Unternehmen
Profil, Richtung, Leitung und nicht selten auch den Namen. Sie sind nicht nur Star,
sie sind auch Boss ihrer Imperien. Sie bestimmen Inhalt und Form des Programms,
sie wihlen die religiose Thematik aus, und sie legen die zumeist beachtlichen Ein-
nahmen fest. So.gibt es eine Oral Roberts University, eine Kristall-Kathedrale des
Robert Schuller, eine medizinische Fakultit und mehrere Privatkrankenhéuser, die
die Namen ihrer Gonner verewigen. Sie sind Bliiten der in Nordamerika {iblichen
kommerziellen Kommunikation. Sie sind politisch durchweg rechts-konservativ
ausgerichtet. Sie selber betrachten sich als Seelsorger der Isolierten, die sie
aus der Anonymitdt der eigenen vier Wéinde heraus einer meist konservativen Ge-
meinschaft zufuhren.

Die elektronische Kirche” war im Februar 1979 in New York Gegenstand einer viel
beachteten, vom Nationalen Kirchenrat der USA, der katholischen Medienorgani-
sation UNDA und der nordamerikanischen Vereinigung der WACC veranstalteten
Konsultation. Auch in Deutschland wird diesem Phidnomen zunehmend Beach-
tung geschenkt: so u.a. in einer Tagung der Evangelischen Akademie Miilheim im
Januar 1980, durch eine zweiteilige epd-Dokumentation vom April 1980 und in
einer ZDF-Sendung vom 5. Mai 1980. Die Kirchen sollten sich mit der ,ebenso glit-
zernden wie ungeniefbaren Frucht am Baum kirchlicher Unmdglichkeiten”
auseinandersetzen!.

In New York durchleuchtete man das Phinomen der elektronischen Kirche von
theologischen, soziologischen und psychologischen Ansitzen aus. Zwei Beobach-
tungen der Konsultation verdienen hier besondere Aufmerksamkeit:

1. Obwohl die ,elektronische Kirche” keine (— noch keine =) spezifische Bekennt-
niskirche ist und daher keine direkte Konkurrenz zur etablierten Kirche darstellt, ist
sie doch als Herausforderung ernst zu nehmen?, und

2.wihrend die soziologischen und psychologischen Analysen des Phinomens
welektronische Kirche” von Bedeutung sind, kann der in ihrer Existenz gegebenen
Herausforderung nur durch solide und kritische theologische Arbeit begegnet wer-
den.

Oberkirchenrat Dr. Hans Florin ist geschéftsfihrender Direktor der Weltvereinigung fiir die
christliche Kommunikation (WACC), London.

334

12.01.2026, 17:32:20. [o—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An diese beiden Beobachtungen sollen die folgenden Uberlegungen anschliessen.

DaB die ,elektronische Kirche” weder selber Bekenntniskirche noch Konkurrenz
ist, ist fiir die etablierten Kirchen kein Grund fiir trostliche Sorglosigkeit. Es geniigt
nicht, sich in der theologisch korrekten Annahme sicher zu fuhlen, daB die ,,elektro-
nische Kirche” im Sinne der von den Kirchenvitern formulierten Merkmale keine
Kirche sei und daB sie daher bestenfalls nur Pseudokirche sein kdnne. Auch eine
Pseudokirche kann zur Bedrohung und zur Herausforderung werden, wenn — und
darauf weisen die elektronischen Kirchenstars immer wieder mit Genugtuung hin
- die Amtskirche, ihre Theologen und Publizisten, nicht hinreichend Geduld, Ein-
fallsreichtum, Intelligenz, Sorge und Sympathie zeigen und im Uberliefern des
Evangeliums und seines Bezugs auf die N6te der Gemeinde angesichts der sie be-
stirmenden, komplexen Tagesfragen iiben. Auch eine Pseudokirche kann die
Amtskirche zwingen, sich der Frage zu stellen, ob sie nicht beigetragen hat zum
Wachsen der ,Marktliicke”, in die hinein heute die elektronische Kirche ihre
simplen, verflachten Antworten liefert, die bei niherem Betrachten ebensowenig
Antworten sind wie sie, die elektronische Kirche, Kirche ist. Doch gerade dieses
ndhere Betrachten bereitet Schwierigkeiten, weil auch die etablierten Kirchen,
besonders in unseren privilegierten Breiten, ihre Antworten relativieren. So kom-
men etwa in kirchlichen Verlautbarungen zum Nord-Siid-Dialog, zur Rassenfrage,
zu Energie und Lebensstil und zu Investitionen in Siidafrika selten alle Dimensio-
nen zum Vorschein,

Zuviel steht fuir die Kirche auf dem Spiel, eben weil sie mindestens ebenso etabliert
wie evangelisch ist. Zumindest fur den ungeiibten Betrachter relativiert dhnlich das
Erscheinen der charismatischen Bewegung das Zeugnis der Kirche. Seit ihren An-
fangen hatte die Kirche sich mit der Einordnung falscher oder echter messianischer
Anspriiche auseinanderzusetzen. Heute durchzieht wieder einmal eine allem An-
schein nach doch wohl ernstzunehmende charismatische Bewegung die Kirchen.
Ihre Erscheinungsformen kénnten mit denen der ,,elektronischen Kirche” verwech-
selt werden, denn die Gaben des Geistes offenbaren sich in Personen — Personen,
die gerade auch durch die Medien aufgebaut und bis an den Rand einer charisma-
tisch legitimen Verfremdung oder gar dariiber hinaus — manipuliert werden kon-
nen. Wer ist dann der echte evangelische Charismatiker: der elektronische Kirchen-
star oder der etablierte Kirchenmann? War etwa Bischof Fulton Sheen in den fiinfzi-
ger Jahren in den USA der Prototyp des elektronischen Kirchenstars oder warerder
legitime elektronische Kirchenmann? Oder ist das Zeugnis von Christus etwa un-
verwechselbar eindeutig in der elektronischen oder in der sich vorzugsweise des
Druckmediums bedienenden etablierten Kirche? Von Jesus dem Friedensfiirst zu
reden bleibt Halbwahrheit, so lange wir Christus nicht auch als Sohn des gerechten
Gottes bezeugen. Das Reich Gottes ist nicht nur Zielbereich eines fernen Friedens,
es ist auch MaBstab fiir einen gerechten Frieden, um dessen Qualitédt wir in unseren
Bekenntniskirchen beten. Dessen Verwirklichung iiberlassen wiraber gerne Gott —
etwa aus dem theologisch legitimen Erkennen unserer Ohnmacht heraus, obwohl
wir wissen, dafl Gott uns zumindest als Christen im Westen zu Miterben solcher
Macht eingesetzt hat, die die Qualitdten des Gottesfriedens erkennen und sich da-
fur mit Gebet und Dienst einsetzen miiBten. Wo und wie spricht der elektronische
Kirchenstar und wie der Kirchenmann, sei er Charismatiker oder Prophet? Doch
wohl dort und so, dafl das ganze Evangelium bezeugt wird, ohne relativierende Aus-
wahl! Die Schwierigkeit der Unterscheidung bleibt, wie Jesus selbst es fiir die End-

335

12.01.2026, 17:32:20. Er—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zeit vorausgesagt hat. Das ins glitzernde Gewand der Fernsehshow gesteckte Zeug-
nis der ,,elektronischen Kirche” ist nicht deswegen unevangelisch, weil es glitzert
und Show ist, sondern weil es das Evangelium in pazifizierender Auswahl anbietet.

Und das Zeugnis der Bekenntniskirche ist nicht deswegen evangelisch, weil esnicht
glitzert und keine Show ist, sondern ist nur dort evangeliumsgerecht, wo es sich der
Versuchung einer bequemen Auswahl enthilt. Ein deutscher Landesbischof oder
ein Karl Rahner kénnten durchaus eine fest eingefiigte Fernseh-Talk-Show haben,
ohne gleich mit der ,,elektronischen Kirche” verwechselt zu werden, vorausgesetzt
sie vertreten den ganzen Christus.

Die Unterscheidung zwischen elektronischer und etablierter Kirche ist nicht Sache
einer subjektiven Stiliibung in kulturellem oder persdnlichem Geschmack. Diese
Unterscheidung ist Sache der Theologie, genauer: der Ekklesiologie. Dabei geht es
nicht um eine Theologie der Kommunikation; wir haben schon eine Fiille von
,aenitiv-Theologien”. Es geht vielmehr um die Autoritidt des Evangeliums und die
Verpflichtung der Kirche, dieses Evangelium voll und ganz zu kommunizieren. Es
geht auch darum, wer die Autoritit hat, das Evangelium auszulegen und auszuwih-
len, die Kirche oder ihr Publizist! So eindeutig wie die Antwort im Prinzip zu sein
scheint, so verstrickt ist sie in unserer Praxis. Als Kirchenpublizisten halten wir uns
die Autoritdt der Kirche mit dem Hinweis auf unsere personliche publizistische
Freiheit und Verantwortung so weit wie méglich vom Leibe. Wir sind bereit, die
Autoritit des Evangeliums anzuerkennen — nicht aber die Zensur der Kirche, die
uns mehr als Hierarchie oder in ihrer Burokratie als in ihrem Lehramt begegnet.

Als kirchliche Publizisten schatzen wir unsere Freiheit. Wie steht es aber mit deran
diese Freiheit gekoppelten Verantwortung, das ganze Evangelium ausgewogen zu
vertreten? Wir kritisieren die elektronische Kirche wegen ihrer weithin einseitigen
Auswahl evangelischer Werte. Wo aber liegt die Gewihr, daB3 wir nicht dhnlichen
Versuchungen erliegen, wenn nicht in der Kirche, ihrem Lehramt, ihrer Autoritit?
Trotz aller sicherlich verstidndlichen Scheu des kirchlichen Publizisten vor der Kir-
che, dem Kirchenamt, bedarf er ihrer Autoritit, um ihn vor der Verwechslung mit
dem elektronischen Kirchenstar zu schiitzen. So bleibt die Verpflichtung zu einer
sorgfiltigen ekklesiologischen Arbeit am publizistischen Auftrag der Kirche. Wir
brauchen eine theologisch klare Definition dieses Auftrags. Wir brauchen Untersu-
chungen {iber die mediengerechte Ausfiihrung dieses Auftrages — wir brauchen sie
fiir das gegenwirtige Medienangebot, und wir brauchen sie mehr noch im Blick auf
die in Zukunft noch breiter geficherten Medienangebote und -formate.

Wenn der Aufmarsch der ,elektronischen Kirche” zu dieser Arbeit AnlaB geben
sollte, wiirde sie beitragen zur Bewiltigung der von ihr selbst an die Kirche gerichte-
ten Herausforderung.

Anmerkungen
1 Norbert Schneider in: ,Lutherische Monatshefte”, April 1980.
2 So auch: Martin Marty in:  Presbyterian Survey”, May 1979.

336

12.01.2026, 17:32:20. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SUMMARY

The “Electronic Church” groups itselfaround an evangelist who is something of a star, attract-
ing quite a large audience. This phenomenon should concern the established Churches, who
canonly match the situation with solid and critical theological considerations. It is not enough
to criticise the “electronic church” for being partial as to the subjects it treats. There mustbe a
clear definition of the ecclesiastical obligation of the Church as such, and her mission to cover
all walks of life. Of course we also need studies on the possibilities of the use of media in this
presentation of the Church.

RESUME

L’auteur prend position & I’égard de la discussion au sujet de «’Eglise électronique», une
émission-entretien religicuse, groupée autour d’un évangéliste star dans le style d’un talk-
show. Elle recoit, en Allemagne également, une considération croissante. Elle signifie une
provocation pour I’Eglise établie que ’on ne peut rencontrer que grace a un travail théologi-
que solide et critique. I1 ne suffit pas de critiquer «’Eglise électronique» a cause de son choix
univoque de valeurs évangéliques. Afin que de tels essais n’aient pas lieu du c6té de ’Eglise,
ilest nécessaire de donner une définition théologiquement claire de la mission écclésiastique,
nous avons besoin de recherches concernant 'utilisation convenable — quant aux mass media
— de cette mission, surtout en considération de I'offre de mass media largement spécialisée a
lavenir,

RESUMEN

El autor toma postura en la discursion sobre la «Iglesia eclectrénica», la emisidn religiosa de
entretenimiento en estilo del talk show con estrella evangélica. Esta modalidad estd desper-
tando creciente interés también en Alemania. Representa un reto parala Iglesia establecida, a
la que solo se tiene acceso mediante trabajo teologico sélido y critico. No es suficiente criticar
la «Iglesia electrénica» por la seleccion unilaterial de valores evangélicos. Para no caer en ex-
periencias semejantes por parte eclesidstica, se necesita una clara definicion teologica de la
mision eclesial, necesitamos un analisis sobre la puesta en practica de esta misién segun los
criterios de la comunicacién social, sobre todo con vistas a una amplia oferta especializada.

337

12.01.2026, 17:32:20. [ —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

