
Zur Diskussion um die "Elektronische Kirche" 

von Hans Florin 

Seit einigen Jahren wird die "elektronische Kirche" in Nordamerika als ein Begriff 
gehandelt. Er bezieht sich auf ein spezifisch religiöses Fernsehangebot: die religiö­
se Unterhaltungssendung, im Stil den Grassmeistern der Talk Show nachempfun­
den, um einen Starevangelisten herum programmiert, aufgelockert mit rangmäßig 
wohl abgewogenen Assistenten, Chor, Solisten und der Einladung über Telefon, 
mit Gebetsanliegen und Scheckbuch am Programm teilzunehmen und die Bewe­
gung zu unterstützen. Die Stars der elektronischen Kirche - es gibt deren bereits 
fünf bis sechs wirklich große: 

Pat Robertson vom 700 Club des Christian Broadcasting Network (CBN), Jim 
Bakker vom PTL-N etz (PTL = Praise the Lord/Lobe den Herrn), Oral Roberts, Rex 
Humbard, Robert SchuBer und Jerry Falwell- gebenjeweils ihrem Unternehmen 
Profil, Richtung, Leitung und nicht selten auch den Namen. Sie sind nicht nur Star, 
sie sind auch Boss ihrer Imperien. Sie bestimmen Inhalt und Form des Programms, 
sie wählen die religiöse Thematik aus, und sie legen die zumeist beachtlichen Ein­
nahmen fest. So.gibt es eine Oral Roberts University, eine Kristall-Kathedrale des 
Robert SchuBer, eine medizinische Fakultät und mehrere Privatkrankenhäuser, die 
die Namen ihrer Gönner verewigen. Sie sind Blüten der in Nordamerika üblichen 
kommerziellen Kommunikation. Sie sind politisch durchweg rechts-konservativ 
ausgerichtet. Sie selber betrachten sich als Seelsorger der Isolierten, die sie 
aus der Anonymität der eigenen vier Wände heraus einer meist konservativen Ge­
meinschaft zuführen. 

Die "elektronische Kirche" war im Februar 1979 inNew York Gegenstand einerviel 
beachteten, vom Nationalen Kirchenrat der USA, der katholischen Medienorgani­
sation UNDA und der nordamerikanischen Vereinigung der WACC veranstalteten 
Konsultation. Auch in Deutschland wird diesem Phänomen zunehmend Beach­
tung geschenkt: so u.a. in einer Tagung der Evangelischen Akademie Mülheim im 
Januar 1980, durch eine zweiteilige epd-Dokumentation vom April 1980 und in 
einer ZDF-Sendung vom 5. Mai 1980. Die Kirchen sollten sich mit der "ebenso glit­
zernden wie ungenießbaren Frucht am Baum kirchlicher Unmöglichkeiten" 
auseinandersetzen 1. 

In New York durchleuchtete man das Phänomen der elektronischen Kirche von 
theologischen, soziologischen und psychologischen Ansätzen aus. Zwei Beobach­
tungen der Konsultation verdienen hier besondere Aufmerksamkeit: 

1. Obwohl die "elektronische Kirche" keine (- noch keine -) spezifische Bekennt­
niskirche ist und daher keine direkte Konkurrenz zur etablierten Kirche darstellt, ist 
sie doch als Herausforderung ernst zu nehmen2, und 
2. während die soziologischen und psychologischen Analysen des Phänomens 
"elektronische Kirche" von Bedeutung sind, kann der in ihrer Existenz gegebenen 
Herausforderung nur durch solide und kritische theologische Arbeit begegnet wer­
den. 
Oberkirchenrat Dr. Hans Florin ist geschäftsführender Direktor der Weltvereinigung für die 
christliche Kommunikation (W ACC), London. 

334 

Communicatio Socialis 14 (1980) 4: 334-337 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334 - am 12.01.2026, 17:32:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


An diese beiden Beobachtungen sollen die folgenden Überlegungen anschliessen. 

Daß die "elektronische Kirche" weder selber Bekenntniskirche noch Konkurrenz 
ist, ist flir die etablierten Kirchen kein Grund für tröstliche Sorglosigkeit. Es genügt 
nicht, sich in der theologisch korrekten Annahme sicher zu fühlen, daß die "elektro­
nische Kirche" im Sinne der von den Kirchenvätern formulierten Merkmale keine 
Kirche sei und daß sie daher bestenfalls nur Pseudokirche sein könne. Auch eine 
Pseudokirche kann zur Bedrohung und zur Herausforderung werden, wenn - und 
daraufweisen die elektronischen Kirchenstars immer wieder mit Genugtuung hin 
- die Amtskirche, ihre Theologen und Publizisten, nicht hinreichend Geduld, Ein­
fallsreichtum, Intelligenz, Sorge und Sympathie zeigen und im Überliefern des 
Evangeliums und seines Bezugs auf die Nöte der Gemeindeangesichts der siebe­
stürmenden, komplexen Tagesfragen üben. Auch eine Pseudokirche kann die 
Amtskirche zwingen, sich der Frage zu stellen, ob sie nicht beigetragen hat zum 
Wachsen der "Marktlücke", in die hinein heute die elektronische Kirche ihre 
simplen, verflachten Antworten liefert, die bei näherem Betrachten ebensowenig 
Antworten sind wie sie, die elektronische Kirche, Kirche ist. Doch gerade dieses 
nähere Betrachten bereitet Schwierigkeiten, weil auch die etablierten Kirchen, 
besonders in unseren privilegierten Breiten, ihre Antworten relativieren. So kom­
men etwa in kirchlichen Verlautbarungen zum Nord-Süd-Dialog, zur Rassenfrage, 
zu Energie und Lebensstil und zu Investitionen in Südafrika selten alle Dimensio­
nen zum Vorschein. 

Zuviel steht für die Kirche auf dem Spiel, eben weil sie mindestens ebenso etabliert 
wie evangelisch ist. Zumindest für den ungeübten Betrachter relativiert ähnlich das 
Erscheinen der charismatischen Bewegung das Zeugnis der Kirche. Seit ihren An­
fangen hatte die Kirche sich mit der Einordnung falscher oder echter messianischer 
Ansprüche auseinanderzusetzen. Heute durchzieht wieder einmal eine allem An­
schein nach doch wohl ernstzunehmende charismatische Bewegung die Kirchen. 
Ihre Erscheinungsformen könnten mit denen der "elektronischen Kirche" verwech­
selt werden, denn die Gaben des Geistes offenbaren sich in Personen - Personen, 
die gerade auch durch die Medien aufgebaut und bis an den Rand einer charisma­
tisch legitimen Verfremdung oder gar darüber hinaus - manipuliert werden kön­
nen. Wer ist dann der echte evangelische Charismatiker: der elektronische Kirchen­
star oder der etablierte Kirchenmann? War etwa BischofFulton Sheen in den fünfzi­
ger Jahren in den USA der Prototyp des elektronischen Kirchenstars oder war er der 
legitime elektronische Kirchenmann? Oder ist das Zeugnis von Christus etwa un­
verwechselbar eindeutig in der elektronischen oder in der sich vorzugsweise des 
Druckmediums bedienenden etablierten Kirche? Von Jesus dem Friedensfürst zu 
reden bleibt Halbwahrheit, so lange wir Christus nicht auch als Sohn des gerechten 
Gottes bezeugen. Das Reich Gottes ist nicht nur Zielbereich eines fernen Friedens, 
es ist auch Maßstab für einen gerechten Frieden, um dessen Qualität wir in unseren 
Bekenntniskirchen beten. Dessen Verwirklichung überlassen wir aber gerne Gott­
etwa aus dem theologisch legitimen Erkennen unserer Ohnmacht heraus, obwohl 
wir wissen, daß Gott uns zumindest als Christen im Westen zu Miterben solcher 
Macht eingesetzt hat, die die Qualitäten des Gottesfriedens erkennen und sich da­
für mit Gebet und Dienst einsetzen müßten. Wo und wie spricht der elektronische 
Kirchenstar und wie der Kirchenmann, sei er Charismatiker oder Prophet? Doch 
wohl dort und so, daß das ganze Evangelium bezeugt wird, ohne relativierende Aus­
wahl! Die Schwierigkeit der Unterscheidung bleibt, wie J esus selbst es für die End-

335 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334 - am 12.01.2026, 17:32:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeitvorausgesagt hat. Das ins glitzernde Gewand der Fernsehshow gesteckte Zeug­
nis der "elektronischen IGrche" ist nicht deswegen unevangelisch, weil es glitzert 
und Show ist, sondern weil es das Evangelium in pazifizierender Auswahl anbietet. 

Und das Zeugnis der Bekenntniskirche ist nicht deswegen evangelisch, weil es nicht 
glitzert und keine Show ist, sondern ist nur dort evangeliumsgerecht, wo es sich der 
Versuchung einer bequemen Auswahl enthält. Ein deutscher Landesbischof oder 
ein Karl Rahner könnten durchaus eine fest eingefUgte Fernseh-Talk-Show haben, 
ohne gleich mit der "elektronischen IGrche" verwechselt zu werden, vorausgesetzt 
sie vertreten den ganzen Christus. 

Die Unterscheidung zwischen elektronischer und etablierter IGrche ist nicht Sache 
einer subjektiven Stilübung in kulturellem oder persönlichem Geschmack. Diese 
Unterscheidung ist Sache der Theologie, genauer: der Ekklesiologie. Dabei geht es 
nicht um eine Theologie der Kommunikation; wir haben schon eine Fülle von 
"Genitiv-Theologien". Es geht vielmehr um die Autorität des Evangeliums und die 
Verpflichtung der IGrche, dieses Evangelium voll und ganz zu kommunizieren. Es 
geht auch darum, wer die Autorität hat, das Evangelium auszulegen und auszuwäh­
len, die IGrche oder ihr Publizist! So eindeutig wie die Antwort im Prinzip zu sein 
scheint, so verstrickt ist sie in unserer Praxis. Als IGrchenpublizisten halten wir uns 
die Autorität der IGrche mit dem Hinweis auf unsere persönliche publizistische 
Freiheit und Verantwortung so weit wie möglich vom Leibe. Wir sind bereit, die 
Autorität des Evangeliums anzuerkennen - nicht aber die Zensur der IGrche, die 
uns mehr als Hierarchie oder in ihrer Bürokratie als in ihrem Lehramt begegnet. 

Als kirchliche Publizisten schätzen wir unsere Freiheit. Wie steht es aber mit der an 
diese Freiheit gekoppelten Verantwortung, das ganze Evangelium ausgewogen zu 
vertreten? Wir kritisieren die elektronische IGrche wegen ihrer weithin einseitigen 
Auswahl evangelischer Werte. Wo aber liegt die Gewähr, daß wir nicht ähnlichen 
Versuchungen erliegen, wenn nicht in der IGrche, ihrem Lehramt, ihrer Autorität? 
Trotz aller sicherlich verständlichen Scheu des kirchlichen Publizisten vor der IGr­
che, dem IGrchenamt, bedarf er ihrer Autorität, um ihn vor der Verwechslung mit 
dem elektronischen IGrchenstar zu schützen. So bleibt die Verpflichtung zu einer 
sorgfältigen ekklesiologischen Arbeit am publizistischen Auftrag der IGrche. Wir 
brauchen eine theologisch klare Definition dieses Auftrags. Wir brauchen Untersu­
chungen über die mediengerechte Ausftihrung dieses Auftrages -wir brauchen sie 
für das gegenwärtige Medienangebot, und wir brauchen sie mehr noch im Blick auf 
die in Zukunft noch breiter gefächerten Medienangebote und -formate. 

Wenn der Aufmarsch der "elektronischen IGrche" zu dieser Arbeit Anlaß geben 
sollte, würde sie beitragen zur Bewältigung der von ihr selbst an die IGrche gerichte­
ten Herausforderung. 

Anmerkungen 

1 Norbert Schneider in: "Lutherische Monatshefte", April 1980. 
2 So auch: Martin Marty in: "Presbyterian Survey", May 1979. 

336 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334 - am 12.01.2026, 17:32:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SUMMARY 

The "Electronic Church" groups itself araund an evangelist who is something of a star, attract­
ing quite a !arge audience. This phenomenon should concern the established Churches, who 
can only match the situation with solid and critical theological considerations. It is not enough 
to criticise the "electronic church" for being partial as to the subjects it treats. There must be a 
clear definition ofthe ecclesiastical obligation ofthe Church as such, and her mission to cover 
all walks of life. Of course we also need studies on the possibilities ofthe use of media in this 
presentation of the Church. 

RESUMt 

L'auteur prend position a l'egard de Ia discussion au sujet de «l'Eglise electronique», une 
emission-entretien religieuse, groupee autour d'un evangeliste star dans le style d'un talk­
show. Elle rer;oit, en Allemagne egalement, une consideration croissante. Elle signifie une 
provocation pour l'Eglise etablie que l'on ne peut rencontrer que gräce a un travail theologi­
que solide et critique. Il ne suffit pas de critiquer «l'Eglise electronique» a cause de son choix 
univoque de valeurs evangeliques. Afin que de tels essais n'aient pas lieu du cöte de l'Eglise, 
il est necessaire de donner une definition theologiquement claire de Ia mission ecclesiastique, 
nous avons besoin de recherches concernant l'utilisation convenable- quantaux mass media 
- de cette mission, surtout en consideration de l'offre de mass media largement specialisee a 
l'avenir. 

RESUMEN 

EI autor toma postura en Ia discursi6n sobre Ia «lglesia eclectr6nica», Ia emisi6n religiosa de 
entretenimiento en estilo del talk show con estrella evangelica. Esta modalidad esta desper­
tando creciente interes tambien en Alemania. Representa un reto para Ia lglesia establecida, a 
Ia que solo se tiene acceso mediante trabajo teol6gico s61ido y critico. No es suficiente criticar 
Ia «lglesia electr6nica» por Ia selecci6n unilaterial de valores evangelicos. Para no caer en ex­
periencias semejantes por parte eclesiastica, se necesita una clara definici6n teol6gica de Ia 
misi6n eclesial, necesitamos un analisis sobre Ia puesta en pnictica de esta misi6n segun los 
criterios de Ia comunicaci6n social, sobre todo con vistas a una amplia oferta especializada. 

337 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334 - am 12.01.2026, 17:32:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1980-4-334
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

