3. Analyse der Grundpfeiler des
Menschenrechtsgedankens in ihrer
konzeptionellen Belastbarkeit: Universalismus

Die meisten Menschen haben anscheinend nichts dagegen, dass man
ihnen menschenrechtliche Anspriiche zuschreibt. Aber (wie weit) sind
sie selbst bereit, diese wiederum allen anderen zuzugestehen? Und wenn
nicht, aus welchen Griinden? Oder anders gefragt: Wer sind fiir sie
»die anderen«? Teilhaftig am selben Menschsein oder darin abgestuft?
»Untermenschens, >Halbmenschen¢, s>Unmenschen« oder Gleiche unter
(prinzipiell) Gleichen? Die folgenden Abschnitte versammeln Problem-
bereiche, an Hand derer sich die Anniherung an diese Fragestellungen
auf Basis des Modells konzeptioneller Belastbarkeit nachvollziechen lisst.
Befragt werden konkret Ausschliisse von allen (holistische Herausforde-
rungen auf der Ebene Anspruchsberechtigung I) oder nur bestimmten
Anspriichen (partielle Herausforderungen auf der Ebene Anspruchsbe-
rechtigung II) daraufhin, (ob und) inwiefern diese die Belastbarkeit des
universalistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee vermindern. Dieses
»Ob« mag in den allermeisten Fillen zwar nicht wirklich zur Debatte
stehen, wie schon ein erster Uberblick iiber die gewihlten Beispiele na-
helegt. Und dennoch soll dieses Caveat, dass im Folgenden porenzielle
Unvereinbarkeiten bzw. Spannungen mit dem Menschenrechtsgedan-
ken analysiert werden sollen, an den grundsitzlich offenen Charak-
ter der Untersuchung erinnern, auch wenn diese durch den Rahmen
des vorhin skizzierten heuristischen Modells im Allgemeinen und be-
stimmte Hypothesen im Einzelnen freilich vorstrukeuriert ist.

Ahnlich wie fiir das darauffolgende Kapitel 4 gile: Weniger feststehen-
de Ergebnisse sind dabei das Ziel, vielmehr stehen die Deliberationen
selbst im Vordergrund. Manchmal werden die Resultate der Priifung
einzelner Ausschlisse (respektive Ausnahmen) konkreter ausfallen, an-
dere Male werden sie relativ offen bleiben. Dies liegt zunichst daran,
dass auch relativ klar formulierte Prinzipien (»Rechtfertigbarkeit inner-
halb einer menschenrechdichen Ordnung«) in ihrer konkreten Anwen-
dung Ambiguititen erzeugen. Dies ist kein spezifischer Nachteil der
vorgeschlagenen Vorgehensweise, sondern ein Grundcharakeeristikum
menschenrechtlicher Systeme, die mit steigender Komplexitit (fast) jede
Méglichkeit zu einfachen Antworten verlieren. Ein weiterer zu beriick-
sichtigender Umstand ist, dass insbesondere »Spannungen« auf einen
Ubergang verweisen von der Idee zum Inhalt der Menschenrechte und
methodisch auch mit einer konkret materialisierten Idee der Menschen-
rechte nicht abschliefend evaluiert werden konnen. Wie grof§ oder ge-
wichtig ihr Bedenklichkeitspotenzial bezogen auf den Menschenrechts-

200

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

gedanken im jeweiligen Fall ist, dariiber gibt die Berticksichtigung der
Gleichheits- und der Freiheitsdimension der Menschenrechte nicht im-
mer schon eine Antwort. Zusitzliche Erwigungen miissen hinzutreten
bzw. zumindest in der Méglichkeitsform expliziert werden. Es geht im
Folgenden auch nicht um den Nachweis woméglich universal konsen-
sualer Minimaliiberlappungen, sondern um einen Spaziergang durch
das weite und oftmals beingstigende Feld exklusivistischer Herausfor-
derungen, die nicht nur zur Geschichte der Menschenrechte gehoren,
sondern auch zu ihrer Gegenwart und als stindige Bedrohungen auch
zu ihrer eben darum nie in abschlieffender Sicherheit geborgenen Zu-
kunft. Der Analyse exklusivistischer Herausforderungen vorangestellt
ist dabei eine kurze Untersuchung inklusivistischer Ressourcen prinzi-
pieller Natur, wie sie in religidsen und sikularen Traditionen gefunden
werden konnen.

3.1 Grundsitzliche inklusivistische Ressourcen

Im Folgenden werden (mogliche) Ressourcen in religiésen und nicht-
religiésen Traditionen nachgezeichnet, die exklusivistischen Herausfor-
derungen, wie sie spiter noch im Detail thematisiert werden, grundsitz-
lich entgegengehalten werden (konnen). Grundsitzliche inklusivistische
Ressourcen sind solche, die ganz allgemein eine gleiche, prinzipielle
Anspruchsberechtigung unterstiitzen. Davon konnen wiederum spezi-
elle inklusivistische Ressourcen unterschieden werden. Sie werden dann
auf der Ebene der Anspruchsberechtigung II wirksam, wenn es um Fra-
gen des Ausschlusses von respektive Einschlusses in konkrete Ansprii-
che geht. Sie werden in den einzelnen Unterabschnitten von 3.2 mitbe-
handelt. Ressourcen sind dabei definiert als axiologische bzw. normative
Pfade, die von reformatorischen Ansitzen fruchtbar gemacht werden
(kénnen), um eine (noch) bestehende Distanz einer bestimmten bzw.
eigenen Tradition zum Menschenrechtsdenken zu verringern. In #raditi-
onstranszendierenden reformatorischen Ansitzen liegen diese Ressourcen
auflerhalb der eigenen Tradition und werden dieser angeeignet bzw. an-
empfohlen. In sraditionsimmanenten reformatorischen Ansitzen wiede-
rum erfolgt ein Rickgrifl’ auf betont traditionseigene Ressourcen, die
genealogisch rekonstruiert oder auf dem Wege jetztzeitlicher Adaptie-
rung aufgewertet werden (sollen).” Die Aufgliederung in religiose und

1 Nicht selten stehen und fallen viele reformatorische Bestrebungen — nicht nur, aber insbe-
sondere im Bereich von Religionen — mit der legitimatorischen Bekriftigung der Adres-
saten, dass es sich um wirklich eigene, wenn auch verschiittete oder marginalisierte Tradi-
tionen handelt. Die Geschichte zeigt aber, dass nicht alles, was fiir einen angestammten
Bestandteil der eigenen Tradition gehalten wird, tatsichlich ein solcher sein muss, denn
weltanschauliche bzw. kulturelle Traditionen sind selten in Isolation entstanden und tra-

201

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

sikulare inklusivistische Ressourcen entspringt dabei weniger einem
Optimismus, wonach eine Trennung in allen Fillen immer scharf mog-
lich ist, sondern vielmehr dem Ansinnen, religiése und sikulare Welt-
anschauungen als grundsitzlich gleich beachtlich ernstzunehmen, ohne
dabei auf eine differenzierte Wiirdigung zu verzichten.

3.1.1 Einheit und Gleichheit der Menschheit in Religionen

Die moglichen Beitrige von religiosen Traditionen zur Festigung der
Menschenrechte* werden seit je her, seit dem Jahrrausendwechsel je-
doch — oftmals unter dem Topos religioser Gewalt® — verstirkt und
kontrovers diskutiert. Sie sind offenbar nicht ambivalentfrei (vgl. 3.2.1).

gen hiufig Spuren von Begegnungen in sich. Am Beispiel der religiosen Toleranz lisst sich
dies konkretisieren: Von vielen heute als Inbegriff westlicher Tugend erachtet, verdanke
»unsere« Tradition wesentliche Anstof8e zur Ausbildung einer toleranten Grundoption im
Zeitalter der Aufklirung bekanntermaflen Auseinandersetzungen mit dem Islam (vgl. FN 70
in 3.2.1), aber auch — weniger geldufig — dem chinesischen Denken, speziell dem Konfu-
zianismus (siche insbes. Henrik Jiger: »Das Denken von Konfuzius und Menzius — eine
Quelle der Aufklirunge, Information Philosophie 2013/2, S. 75-80).

2 Vgl. Nazila Ghanea (Hg.): Religion and Human Rights. Critical Concepts in Religions Stu-
dies, London: Routledge 2010; Nazila Ghanea/Alan Stephens/Raphael Walden (Hg.):
Does God believe in Human Rights?, Leiden: Martinus Nijhoff 2007; Leroy S. Rouner
(Hg.): Human Rights and the Worlds Religions, Notre Dame: Notre Dame University Press
1988; Peter J. Haas: 7he Jewish Tradition. Human Rights and the World’s Major Religions
Vol. 1, London: Praeger 2005; Muddathir ‘Abdal-Rahim: 7he Islamic Tradition. Human
Rights and the World's Major Religions Vol. 3, London: Praeger 2005; Robert E. Florida: 7he
Buddhist Tradition, op. cit.; Harold Coward: 7he Hindu Tradition. Human Rights and the
Worldss Major Religions Vol. 4, Westport: Praeger 2005; Katharina Ceming: Religionen und
Menschenrechte, op. cit; Max L. Stackhouse: »Some Intellectual and Social Roots of Mo-
dern Human Rights Ideas«, Journal for the Scientific Study of Religion 1981/20, S. 301-309;
Michael Perry: 7he Idea of Human Rights, op. cit.; George Newlands: Christ and Human
Rights. The Transformative Engagement, Aldershot: Ashgate 2006; Malcom D. Evans: »Hu-
man Rights, Religious Liberty, and the Universality Debates, in: Richard O’Dair/Andrew
Lewis (Hg.), Law and Religion. Current Legal Issues Vol. 4, Oxford: Oxford University
Press 2001, S. 203-226; Peter G. Kirchschliger: Menschenrechte und Religionen. Nichtstaat-
liche Akteure und ihr Verhiltnis zu den Menschenrechten, Schéningh: Paderborn 2016.

3 Vgl. Helmut Zinser: Religion und Krieg, Paderborn: Fink 20155 Michael von Briick (Hg.):
Religion. Segen oder Fluch der Menschheit?, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008; Jan Assmann:
Die mosaische Unterscheidung, Miinchen: Hanser 2003; ders.: Exodus. Die Revolution der
Alten Welt, Miinchen: C. H. Beck 2015; Marc H. Ellis: Unholy Alliance. Religion and
Atrocity in Our Time, Minneapolis: Fortress Press 2011; Peter Sloterdijk: Goztes Eifer. Vom
Kampf der drei Monotheismen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007. Die (urspriingliche) Ass-
mannsche These von der inhirenten Gewalttendenz einer zwischen wahrem und falsch-
em Glauben unterscheidenden Religion meines Erachtens treffend verfeinert hat Herbert
Schnidelbach, wenn er nicht den Monotheismus als solchen, sondern den (vom deis-
tischen unterschiedenen) theistischen Glauben ins Zentrum seiner Religionskritik stelle
(»Mit einem Gott aber, der ins Tagesgeschiift der Welt nicht mehr eingreift, kann man kei-
ne Machtanspriiche verbinden«) (vgl. »Monotheistische Offenbarungsreligion als Quelle
von Intoleranz und Gewalt? Bemerkungen zur Assmann-Debattec, in: Gerhard Besier/
Hermann Liibbe (Hg.), Politische Religion und Religionspolitik. Zwischen Totalitarismus und
Biirgerfreiheit, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1991, S. 297).

202

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. O



https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

Es wire aus dieser Warte grob vereinfachend, ein determinierend ne-
gatives Bild des Verhiltnisses von Religionen und Menschenrechten zu
zeichnen, ebenso wie es durchschaubar apologetisch ist, etwa der »bi-
blischen Tradition« einen makellosen Kern menschenrechtskonformer
Ethik zuzuschreiben, der lediglich durch den »ideologischen Gebrauch
von Religion« und ihre Politisierung verraten werde.* An dieser Stelle
sollen zunichst diejenigen religiosen Vorstellungen Aufmerksambkeit er-
halten, die sich mit der Idee der Einheit und (normativen) Gleichheit
der Menschen in Einklang denken lassen oder diese sogar ausdriicklich
zu ihren Glaubensartikeln erkliren. Eine zentrale Referenzstelle im Be-
reich der abrahamitischen, das heif$t der auf Abraham als Stammuvater
bzw. Propheten zuriickweisenden, Religionen’ ist dabei die Schépfungs-
geschichte, wie sie sich in der Thora bzw. im Alten Testament sowie im
Koran prisentiert. Ungeachtet der Unterschiede in den Details erzihlen
die heiligen Schriften — wohl aufbauend auf dem entsprechenden im
bronzezeitlichen Zweistromland weitverbreiteten Mythos — Umstinde
der Entstehung der Welt und des Menschen durch einen einzigen Gott,
der den Menschen vor aller anderen Kreatur auszeichnet, weshalb darin,
wie bereits gezeigt, auch ein Angelpunkt fiir eine religidse Fassung von
Menschenwiirde erblickt werden kann (vgl. 2.3.1.1). Im Licht dieses

4 So etwa die Argumentation von Max L. Stackhouse/Stephen E. Healey: »Religion and Hu-
man Rights. A theological apologetic, in: Nazila Ghanea (Hg.), op. cit., S. 84-113. Auch
Karen Armstrong versucht, Religionen vor Gewalt-Vorwiirfen in Schutz zu nehmen (Fields
of Blood. Religion and the History of Violence, London: Penguin/Random House 2014).
Thre interessante Zusammenschau der zentralen geschichtlichen Ereignisse verfehlt jedoch
das Beweisziel insofern, als sich die Frage, ob Religion einen »inhirenten gewalttitigen
Kern« habe, mit den Methoden der Geschichtswissenschaft im Grunde nicht beantworten
ldsst. Armstrongs dann auch diinnes Ergebnis (»like the weather, religion >does lots of dif-
ferent things«, ibid., S. 359) sagt nichts dariiber aus, ob die Ambivalenzen hinsichtlich der
Friedens-/Gewaltbilanz »der Religionen« nun entweder einem »friedlichen Kern< und zum
Beispiel weltlichen Verstrickungen oder einem »gewaltitigen Kern« und weltlichen Abmil-
derungen oder vielleicht einem zweigestaltigen Kern geschuldet sind. Derartigen apolo-
getischen »Taschenspielertricks« ldsst sich mit Richard Amesbury kontern: »By drawing a
sharp boundary between religious and secular domains and then locating the potential for
violence outside religion, in the »arena of politicss, [they] in effect define away the problem
of religiously inspired human-rights violations« (»Inter-Religious Declarations of Human
Rights«, op. cit., S. 56). Fiir Glidubige erscheint daher die Empfehlung George Newlands
angemessen: »Hijacking history on behalf of our preferred understanding of contemporary
issues is an unwise move [...]. We have to try at least to look at human rights issues in the
past as they were, rather than as we might like them to have been, and in the present as
they are today« (Christ and Human Rights, op. cit., S. 60).

s Aus Sicht des religiésen Judentums ist Abraham der Stammvater des jiidischen Volkes,
das sich iiber die Linie Abraham-Isaak definiert. Aus Sicht des Islam, welche die Gene-
alogie Ibrahim-Ismael, Isaaks Halbbruder, als entscheidende definiert, ist Abraham einer
der groflen vormohammedanischen Propheten. Fiir Judentum, Christum und Islam sym-
bolisiert Abraham die vorbildliche Hingabe an Gott, wie sie sich im Kindsopfernarrativ
spiegelt.

203

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Narrativs erscheinen alle Menschen als S6hne und Téchter Adams und
Evas und letzdich eines gemeinsamen viterlichen Gottes, der ihr Sein
und Wohlergehen — in den je vorgewiesenen Bahnen — will. Aus Sicht
des Judentums veranschaulicht dies Lenn Evan Goodman folgenderma-
3en:

»The God of monotheism universalizes mutuality, extending concern
not only to the helpless or oppressed but to all persons. The Torah
marks out the dignity of personhood even as it lays down the com-
mand to love one another as we love ourselves. No syllogism is needed,
and none would be of value here. Rather, the Law spins human dignity
out of sympathy, at the spindle of God’s universality.«*

Auch Rabbi Eliezer Berkovits unterstreicht: »Judaism rests firmly on the
foundations of a God-anchored cosmic universalism.«” Es wire jedoch
diirftig, von inklusivistischen Ressourcen zu sprechen, wenn dieser Nu-
kleus der Einheit isoliert geblieben und nicht auch an anderen Stellen
der jeweiligen religiésen Vorstellungswelten Auswirkungen gezeigt hit-
te. Hinsichdlich der iltesten der abrahamitischen Offenbarungsschrif-
ten, der Thora, lassen sich erginzende Tendenzen auch nach der Genesis
erkennen. Insbesondere der Status des Fremden, das heif$t Nichtjuden,
im Buch Levitikus ist dafiir beachtlich. Dort wird ein grundsiezliches
Nichstenliebegebot statuiert (»Du sollst deinen Nichsten lieben wie
dich selbst«, Lev 19,17) und auch begriindet (»[...] denn ihr seid selbst
Fremde in Agypten gewesen«, Lev 19,33). Georg Jellinek bemerk-
te anerkennend: »Nicht nur der Volksgenosse, auch der Fremde und
der Sklave waren Gegenstand der Fiirsorge des Gesetzes.«* Ob aus ver-
schiedenen Geboten der Mildtitigkeit gegeniiber Fremden? schon die
grundsitzliche Gleichheit im Sinne von Gleichwertigkeit erschlieSbar
ist, bleibt umstritten, denn oftmals erscheint die Inklusion (primir) in
gleichen Pflichten fiir Juden und Nichtjuden zu bestehen.® Am Bei-
spiel der Sklaverei, die fiir Mitglieder des eigenen Gemeinwesens und
Fremde unterschiedlich geregelt war, wird diese Spannung besonders
deutlich: W4hrend fiir erstere nur die leichtere, zeitlich beschrinkte
Schuldknecheschaft vorgesehen war, durften fremde Volker ohne Ein-
schrinkung als Sklaven genommen werden.”” Von Gewicht in Bezug
auf das Judentum ist schliefllich die Frage, welche Bedeutung der Vor-

6 Lenn Evan Goodman: God of Abraham, op. cit., S. 102.

7 Eliezer Berkovits: »Jewish Universalism, in: W. Warren Wagar (Hg.), History and the Idea
of Mankind, Albuquerque: University of New Mexico Press 1971, S. 47.

8  Georg Jellinek: AS, op. cit., S. 291. Vgl. Lenn Evan Goodman: God of Abraham, op. cit.,
S. 1o0f.

9  Vgl. auch die Ausfithrungen zum Asyl fiir Fremde in Dtn 23,16f.

10 Vgl Lev 17225 24-16.

11 Vgl Lev 25, 39—46.

204

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

stellung, Gottes »auserwihltes Volk« zu sein, zukommce (vgl. 3.2.1 und
3.2.2). Fiir Michael Bollag ist der universalistische Geist des Judentums
nicht in der (Rechts-)Geschichte, und damit nicht im Inhalt der hebri-
ischen Bibel, sondern in ihrer Form zu finden: »Die Universalitit dieser
Botschaft kommt vielmehr darin zum Ausdruck, daf8 der biblische My-
thos nicht mit der partikuliren Geschichte des jiidischen Volkes begin-
nt, sondern mit dem universellen Mythos der Schaffung der Welt und
des Menschen.«’* Der Schopfungsmythos gehe dem »Volkswerdungs-
mythos« demnach voraus. Die Vorstellung einer ethnischer Separation
zum Trotz weitgehend — zumindest in ihren Verpflichtungen gegeniiber
Gott — geeinten Menschheit kommt denn auch in den so genannten
Noachidischen Gesetzen — der »Torah der Heiden«”® — zum Ausdruck,
die im Talmud als Grundgebote festgelegt sind, die sich an alle Men-
schen richten.” Fiir Peter J. Haas ein Beleg fiir »the clear tendency in
the Talmudic literature [...] to extend human rights beyond the co-
venanted community of Jews to all peoples.«'s

Uber einen zentralen Stellenwert verfiigt die Einheits- und Gleichheits-
vorstellung im Christentum, dessen universalistische Grundoption auf
Jesus von Nazareth selbst zuriickgeht, der bekanntlich das jiidische Ge-
bot der Nichstenliebe um jenes der Feindesliebe erweitert hat (Mt 5,43).
Eine Grundlage findet dieses in einer erstrebenswerten Anniherung an
die Vollkommenheit Gottes (imitatio Dei), »denn er lisst seine Sonne
aufgehen iiber Bosen und Guten und er lisst regnen tiber Gerechte und
Ungerechte« (ibid.). Auch das Gleichnis vom barmherzigen Samariter,
das Jesus als Antwort auf die Frage »Und wer ist mein Nichster?« for-
muliert, verweist deutlich auf moralische Verbindlichkeiten, die iiber
die Grenzen der eigenen Konfession hinausreichen (Lk 10,27-37).%
»Die konkurrenzlose Vorstellung«, so Tine Stein, »dass alle in gleicher

12 Michael Bollag: »Offenbarung geschicht im Dialog zwischen Mensch und Gotte, in: Mi-
chael von Briick (Hg.), Religion — Segen oder Fluch der Menschheit?, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2008, S. 43.

13 So Eliezer Berkovits (»Torah of the gentiles«) (»Jewish Universalism, op. cit., S. 60).

14 Sie enthalten die Verbote Unzucht zu begehen und Raub, Blut zu vergiefien, rohes Fleisch
zu genief8en, untersagen aber auch, den Namen Gottes zu listern und Gétzendienst zu be-
treiben, was die Einheit der Menschheit gegeniiber der Einheit der Frommen bzw. Gerech-
ten wieder relativiert (vgl. Talmud, Miinchen 1980, S. 108). Vgl. auch Peter J. Hass: 7he
Jewish Tradition, op. cit., S. 68f. Zu ihrer Bedeutung und Kodifikation durch Maimonides
siche Daniel Krochmalnik: Der Streit um das jiidische Naturrecht. Maimonides, Spinoza,
Mendelssohn und Cohen, Miinster: Institutum Judaicum Delitzschianum 1999, S. 13fF.

15 Peter J. Hass: 7he Jewish Tradition, op. cit., S. 69.

16 Zur Diskussion dieses auf mehrfache Weise hintergriindigen Gleichnisses und seiner
Bedeutung fiir Idee des moralischen Universalismus siche Jeremy Waldron: »Who is my
neighbour? Humanity and proximity«, 7he Monist 2003/86, S. 333—354. Dafiir, dass die-
ses Gleichnis anders zu verstehen sei, argumeniert hingegen George Newlands (Christ and
Human Rights, op. cit., S. 64).

205

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Weise Kinder Gottes sind, grenzt keinen Menschen aus, sondern
schliefc alle ein«.”” Auch Eberhard Jiingel betont in dieser Hinsicht das
egalitire Potenzial, das seiner Meinung nach in der christlichen Vorstel-
lung der Menschwerdung Gottes eingeschlossen sei:

»Daraus folgt, dass jedes menschliche Ich gewiirdigt und dazu erhoht
ist, Gottes Bundespartner zu sein. Damit wird die Wiirde des Men-
schen in einer Weise zur Geltung gebracht, die es verbietet, zwischen
mehr oder weniger wiirdigen, mehr oder weniger menschlichen Wesen
zu unterscheiden.«*®

Fiir Jacques Maritain, der neben Charles Malik als einer der »Viter«
der UDHR mit dem tdefsten christlichen Hintergrund gelten kann,
gilt gleichfalls: »A person possesses absolute dignity because he is in
direct relationship with the Absolute, in which alone he can find his
complete fulfillment.«** Universalistische Impulse — folgt man Max L.
Stackhouse, die entscheidenden®® — erhielt das Christentum auch von
seiner Verschmelzung mit antiken philosophischen Vorstellungen. Vom
Apostel Paulus ist eine (in ihrer Funktion der unten erwihnten Ab-
schiedspredigt Mohammeds sehr dhnliche) Rede an die Galater iiber-
liefert, in der sich Paulus bemiiht, rhetorisch eine spirituelle Aufthebung
simtlicher Partikularismen in einer einheitlichen Christenidentitit her-
beizufiithren: »Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven
und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid reiner< in Christus
Jesus.«** Aus Sicht von Johanna Haberer stellt sich der christliche Uni-
versalismus wie folgt dar: »Unterscheidungen wie Klasse, Rasse oder

17 Tine Stein: Himmlische Quellen und irdisches Recht, op. cit., S. 119.

18 »Zur Verankerung der Menschenrechte im christlichen Glauben, in: Giinter Nooke/Ge-
org Lohmann/Gerhard Wahlers (Hg), op. cit., S. 174.

19 Jacques Maritain: 7he Rights of Man and Natural Law, in: Christianity and Democracy and
The Rights of Man and the Natural Law, San Francisco: Ignatius Press 1986/2011, S. 67.

20 »Without the utilization of Greek and Roman philosophical categories to express and
refine the ethical universalism of the Hebraic tradition, Christianity might have remained
an esoteric cult in the Mediterranean basin [...]« (»Some Intellectual and Social Roots of
Modern Human Rights Ideas, op. cit., S. 303).

21 Gal 3,28. Die praktischen Auswirkungen dieser Gleichheit-in-Gott-Vorstellung ist indes
nicht iiberzubewerten, »[d]enn schon in den Paulusbriefen selbst finden sich Anwei-
sungen, die auf eine Ungleichbehandlung von Frauen in der Kirche zielen bzw. die Gleich-
behandlung von Sklaven auf den innerkirchlichen Bereich beschrinken [...]J« (Fabian
Wittreck: Christentum und Menschenrechte, Tiibingen: Mohr Siebeck 2013, S. 22). Auch
Tine Stein bemerkt in diesem Zusammenhang: »Dennoch muss die Frage aufgeworfen
werden, inwiefern mit der im Neuen Testament, insbesondere bei Paulus so herausge-
stellten Gleichheit nicht ausschliefSlich die Gleichheit der Menschen in der Ekklesia und
vor Gott gemeint ist, aus der noch keine allgemeine Gleichheitsforderung in Bezug auf
den gesellschaftlichen Status erwichst« (Himmlische Quellen und irdisches Recht, op. cit.,
S. 117). Siehe auch Rainer Forst: Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gebalt und Gegenwart
eines umstrittenen Begriffs, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003, S. 65ff.

206

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

Nation sind im Gedanken der Taufe {iberwunden. Gedanklich ist auch
die raumliche oder ethnische Begrenzung tiberwunden, so daff der Ra-
dius christlichen Weltdeutungsanspruchs die ganze Welt ausmacht.«*?
Die zahllosen christlichen und vom Christentum inspirierten Initia-
tiven im Bereich der Armen- und Krankenfiirsorge — allen voran die
Griindung des Internationalen Komitees vom Roten Kreuz im Jahr 1863 —
gelten vielen als sichtbarer praktischer Ausfluss dieses mehrdimensio-
nalen Universalismus.??

Im Islam, dessen Vertreter gerne fiir ihn beanspruchen, das Judentum
insofern religiés zu universalisieren, als dessen ethnische Umgrenzung
iiberwunden werde,** finden sich dhnliche inklusive Ansitze im Koran
und der Prophetentradition (Sunna). Der Koran schreibe: »O mankind!
Fear Your Guardian Lord who created you from a single Person (nafs)
[...]J« (4:1). Als Ausspruch Mohammeds ist unter anderem tberliefert:
»O people, your Creator is one; you are all from the same ancestor; all
of you are from Adam, and Adam was created from earth.«* Sehr hiu-
fig wird auch auf seine so genannte Abschiedspredigt hingewiesen,>
welche die Devise ausgibt: Es zihlen weder Unterschiede der Herkunft,
der Hautfarbe oder des Standes, alle (seine Anhinger) sollen sich als
eine einzige Gemeinschaft (Umma) fithlen. Dort heif3t es etwa: »There
is no superiority for an Arab over a non-Arab and for a non-Arab over
an Arab, nor for the white or the black nor for the black over the white,
except in God-consciousness.«*” Mit dem letzten Satzglied ist dem Aus-
bruch aus der moralischen Einheitsvorstellung jedoch ein deutlicher und
in der Praxis stets aktualisierbarer Stachel gesetzt, der spiter noch eigens
thematisiert werden wird (vgl. 3.2.1). Denn es bleibt fraglich, ob damit
bereits die Grundlage fiir menschenrechtsrelevante Einheits- respektive
Gleichheitsvorstellungen vorliegt, solange nicht wiederum die Stellung
der Umma zu Nichtmuslimen niher bestimmt wird. Es trife sonst das
Urteil von Sam Pryke zu »[that] far from as acting as a pole of wider

22 Dabei entsteht jedoch — dhnlich wie im Judentum und Islam — »eine neue, tragische Un-
terscheidung, die der Geretteten und der Verlorenen« (»Reflexionen iiber die Schattensei-
ten einer Religion, in: Michael von Briick (Hg.), op. cit., S. 65).

23 Zur Rolle des Christentums fiir soziale Wohlfahrt und das Bewusstsein um positive Men-
schenrechte siche etwa Richard Harres: »The complementarity between secular and reli-
gious perspectives of human rightse, in: Nazila Ghanea/Alan Stephens/Raphael Walden
(Hg.), S. 19-27; George Newlands: Christ and Human Rights, op. cit., S. 41f; Stephen
Hopgood: Endtimes, op. cit., S. 30ff.

24 »[TThe concept of the favored group, the selected, chosen people [...], runs counter to
the very nature of monotheism« (Kamar Kamaruzaman Oniah: Islam: A Contemporary
Discourse, Kuala Lumpur: Academy for Civilisational Studies 2003, S. 6).

25 Zit. in: Mohammad Hashim Kamali: 7be Dignity of Man, op. cit., S. 6.

26 Vgl. etwa Ali Zohery: »Textual Analysis of the Last Sermon of Prophet Muhammads, 7he
Muslim World League Journal 2012/2, S. 9—12.

27 [Mohammed]: 7he Farewell Sermon of the Holy Prophet Muhammad, Islamabad: Internati-
onal Islamic University Islamabad 1996.

207

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Muslim unity in contrast to the exclusiveness of nationalism, member-
ship in the ummah can act as an axis of discrimination«.?® Die Einheit
der Menschheit in ihrem Ursprung in Gott wie auch ihrer endgiiltigen
Bestimmung in Form gehorsamen Gottesdienstes und schlussendlich
des geteilten, wenn auch individualisierten Schicksals im Gottesgericht
reicht zumindest so weit, dass Mohammed laut Uberlieferung auch
Nichtmuslimen Respekt gezollt haben soll.*” Nicht wenige islamische
Gelehrte versuchen heute, aus diesen speziellen textuellen Ressourcen
einen umgreifenden Humanismus abzuleiten.?® Aus dieser Identitit als
ein von einem Gott geschaffenes wie auch zur Statthalterschaft (paliifa)
berufenes Wesen, aus dieser »common human ontology«®* extrahieren
sie eine grundsitzliche Verantwortung gegeniiber den Mitmenschen als
Kerninhalt einer universalen Ethik: »Der Mensch hat alle Menschen
als seine Menschengeschwister zu betrachten und seinem Nichsten
nur das zu wiinschen, was er sich selbst wiinscht. Schliefflich stammen
alle Menschen von einer (Ur)Mutter und einem (Ur)Vater ab.«3* Doch
nicht allein auf der theoretisch-theologischen Ebene zeigt sich solches
Bemiihen; oftmals driickt es sich auch in scheinbar kleiner Symbolik
aus, die so klein gar nicht ist: Etwa wenn Muslime nicht nur ihre »Brot-
hers and Sisters in Islam« (be-)griiflen, sondern auch ihre »Brothers and
Sisters in Humanity«.

Das Streben danach, das Erbe insbesondere der abrahamitischen Re-
ligionen als Ressource fiir die Vorstellungen der Einheit und Gleich-
heit der Menschheit und schliefSlich fiir die Idee der Menschenrech-
te fruchtbar zu machen, reprisentiert auch das »Projekt Weltethos«.
Selbstbewusst erkliren die daran beteiligten Religionsvertreter in der
Deklaration des Parlaments der Weltreligionen: »Wir verpflichten uns, Le-
ben und Wiirde, Individualitit und Verschiedenheit zu achten, so daf3

28 Sam Pryke: Nationalism in a Global World, op. cit., S. 166.

29 Vgl. etwa al-Bubaryy Nr. 1311. Vgl auch die Erlduterungen zur »Charta von Medina«
in 1.1.

30 Siche Lenn Evan Goodman: Islamic Humanism, op. cit. Fiir einen Uberblick iiber die Spu-
ren, Rezeption und Bedeutung dieser Ethik in der Geschichte des Islam und ihre Ressour-
cen fiir eine egalitire Weltordnung, siche Mouhanad Khorchide: Islam ist Barmherzigkeir.
Grundziige einer modernen Religion, Freiburg: Herder 2012; Muddathir ‘Abdal-Rahim: 7he
Islamic Tradition, op. cit.; ders., »Islam and the future of the international communityx, in:
Marie-Luisa Frick/Andreas Th. Miiller (Hg.), op. cit., S. 440—-463.

31 Norani Othman: »Grounding Human Rights Arguments in Non-Western Culture: Shari’a
and the Citizenship Rights of Women in a Modern Islamic State, in: Joanne R. Bauer/
Daniel A. Bell (Hg.), op. cit., S. 173.

32 Bekir Albogo: »Toleranz im Islame, in: Hamid Reza Yousefi/Harald Seubert (Hg), 7oleranz
im Weltkontext. Geschichten — Erscheinungsformen — Neue Entwicklungen, Wiesbaden: VS
Springer 2013, S. 123; siche auch Mohammad Hashim Kamali: 7he Dignity of Man, op.
cit.; Muddathir ‘Abdal-Rahim: »Islam and the future of the international community«, op.
cit.; Chandra Muzaffar: Global Ethic or Global Hegemony? Reflections on Religion, Human
Dignity and Civilisational Interaction, London: ASEAN Academic Press 2005.

208

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

jede Person menschlich behandelt wird — und zwar ohne Ausnahme.
[...] Wir betrachten die Menschen als unsere Familie.«*> Doch auch in
anderen monotheistischen Religionen driicke sich die Vorstellung der
prinzipiellen Einheit der Menschheit als protohumanistische Ethik der
Inklusion aus. In der indischen Religion des Sikhismus — trotz ihrer Ge-
nese in Abgrenzung zu Hinduismus und Islam und auch trotz gelegent-
licher nationalistischer Aufladungen — gibt es mehrfach Ansitze, Bin-
nenuniversalismen zu tiberwinden. »The One God is our father; we are
the children of the One Godg, so steht es im Granth Sahib.’* Im Da-
sam Granth, einer weiteren, nachrangigen Schrift des Sikhismus heifSt
es: »Though differences seem to mark and distinguish [them, Anm.],
all men are in reality the same. [...] Such differences are trival, inconse-
quential, the outward results of locality and dress. [...] All are the same,
none is separate; a single form, a single creation.«*

Von den monotheistischen Religionen in ihrer Auffassung von der
Gott-Mensch-Bezichung unterscheidbar sind die kosmotheistischen
(herkommlich, aber nicht immer zutreffend auch: polytheistischen)
Religionen. Wihrend erstere diese Beziehung als ein Transzendenzver-
hiltnis vorstellen, das der Gottheit einen Platz jenseits der Schopfung
zuweist, die mit ihr zu vermengen einen Affront darstellen kann, sind
letztere durch Uberzeugungen charakterisiert, die eine Durchwobenheit
der transzendenten mit der immanenten Sphire betonen: Gottheiten
erscheinen wiederholt in der Welt oder haben dort Wohnsitze; Men-
schen sind in keine kategoriale Distanz zum Géttlichen gestellt, sondern
haben daran substantiellen Anteil. Vorstellungen, dass die Menschheit
eine prinzipielle Einheit darstellt, sind dabei oft eingebettet in die Anse-
hung allen Seins im Sinne einer iibergreifenden Kosmologie. Spitestens
hier wird auch die Scheidung von religiésen und nichtreligiésen Huma-
nismen durchscheinend, denn in diesen Fillen griinden inklusivistische
Ressourcen oftmals weniger in religios-dogmatischen Fundamenten als
spirituell-praktischen. Das betrifft vor allem so genannte Volks- oder
Naturreligionen und lokale bzw. regionale Traditionen, in deren Fil-
len seltener religiose Texte von Einheits- und Gleichheitsvorstellungen

33 Erklirung zum Weltethos (1993). Zweifellos handelt es sich dabei um wichtige Anliegen.
Der »Wermutstropfen« solcher Initiativen bzw. Deklarationen kann darin erblickt werden,
dass sie — um Religionen als friedensrelevante Schliisselfaktoren anzupreisen — fast notge-
drungen all jene Aspekte religiéser Traditionen bzw. Glaubenswelten ausblenden miissen,
die mit dem Menschenrechtsgedanken in verdecktem oder offenem Konflikt stehen. Fiir
einen Uberblick iiber solche interreligidse Initiativen und Kritik an ihrem bisweilen apolo-
getischen Impetus und Selbstgesprichscharakter siehe insbes. Richard Amesbury : »Inter-
Religious Declarations of Human Rights: Grounding Rights or Constructing »Religion<«,
Religion and Human Rights 2010/, S. 43—64.

34 Guru Granth Sahib, Raag Sorath, sect. 13.

35 Dasam Granth, sect. 16.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

zeugen, als vielmehr ihre Geschichten, Lieder oder auch Sprichwérter.>
Auch Religionen im Kosmos des Hinduismus, der in menschenrecht-
lichen Beitrigen meist aufgrund der exklusivistischen Herausforde-
rungen in Form des Kastenwesens thematisiert wird (vgl. 3.2.3), werden
in der Literatur humanistische Potenziale zugeschrieben. Speziell die im
Hinduismus verankerte Vorstellung, dass in allen Religionen ein Funke
Wahrheit enthalten sei, wiirde den Weg ebnen, die Menschheit als eine
Familie anzusehen (vasudhaiva kutumbakam).’” Deutlich wird dies auch
zum Beispiel an den Lehren des reformatorischen Gelehrten Dayanan-
da Saraswati (1824-1883), der die Einheit Gottes (und der Menschen)
als Grundprinzip der Veden zu etablieren suchte.’® Diese potenziell in-
klusivistische Multiperspektivicit der (Heils-)Wahrheit eignet auch di-
versen synkretistischen Religionen, die gleichsam in ihren Bedingungen
eine Einladung vorfinden, sich aufgeschlossen gegeniiber der Vielfalt
und Verschiedenheit der Menschen zu positionieren. Besondere Auf-
merksambkeit zuteil wird dabei der Bahai-Religion, der besonders grof3es
inklusivistisches Vermogen nachgesagt wird.?* John Barnabas Leith er-
ldutert im Bezug auf den Religionstifter BahZ-Allah (1817-1892):

»Bahd'ul'llih’s commitment to human oneness is without qualification.
He explicitly removes notions of the »saved« and the >unsaved< from
his frame of discourse and directs his (and our) attention to the needs
of the whole of humankind of whatever ethnic, religious or national
background, male or female alike, whether young or old, saint and
sinner.«*°

Da, wie noch ausfiihrlicher (in 3.2.1) zur Sprache kommen wird, gerade
in der moralischen Inklusion der >Falsch« bzw. Nicht-Glaubigen in die
»eine Menschheit« die grofte Herausforderung fiir die meisten religi-
osen Glaubenssysteme besteht, die sie mit dem Menschenrechtsdenken
immer wieder in Konflikt bringt, scheint in solchen allumschlieSenden

36 Siehe Micere Githae Muago: African Orature and Human Rights, Lesotho 1991; Faizal
Mohamed Musa: »Human Rights Lesson from Malay Proverbs«, Journal of Social Sciences
and Humanities 2016/24, S. 447—470. Zu Ansitzen »afrikanischer Humanismen« siche
Lewis R. Gordon: Introduction ro Afvicana Philosophy, Cambridge: Cambridge University
Press 2008, S. 186ff.; Kwasi Wiredu: »The Moral Foundations of an African Culturec, in:
ders. (Hg.), Person and Community, Washington D. C.: The Council of Research in Values
and Philosophy 1992, S. 195—206.

37 Sudhir Kakar: »Religiése Antworten auf die gesellschaftlichen Transformationsprozesse in
Indien«, in: Michael von Briick (Hg.), op. cit., S. 118.

38 Vgl. Harold Coward: 7he Hindu Tradition, op. cit., S. 96ft.

39 Siehe Farah Dustdar: »Menschenrechte in der Bahai-Religion«, in: Hamid Reza Yousefi
(Hg.), op. cit., S. 129-135; John Barnabas Leith: »A more constructive encounter:
A Bah{i view of religion and human rights«, in: Nazila Ghanea/Alan Stephens/Raphael
Walden (Hg.), op. cit., S. 121-144.

40 John Barnabas Leith: »A more Constructive Encounter: A Bahd’i View of Religion and
Human Rights, op. cit., S. 125.

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

Dimensionen religiosen Glaubens ein Schliisselpotenzial zu bestehen,
welches sich in Zeiten der neuen Religionskriege als umso kostbarer er-
weist.

SchlieBSlich konnen auch (religiése) Weisheitslehren wie der Taoismus,
der Konfuzianismus oder der Buddhismus erfolgreich auf grundsitz-
liche inklusivistische Ressourcen hin untersucht werden. Die inklusi-
vistische Ressource des buddhistischen Mitgefiihls wurde bereits im Be-
griitndungskontext thematisiert (vgl. 2.3.1.4); ebenso die Moglichkeit,
vom Boden des Buddhismus als auch des Konfuzianismus aus »Men-
schenwiirde« zu denken (vgl. 2.3.1.1). Was letzteren betrifft, wird in der
Menschenrechtsforschung insbesondere auf den Humanismus Menzi-
usscher Prigung verwiesen. Menzius, der als bedeutendster Schiiler von
Konfuzius gilt, hat um den Begriff des ren eine ausgereifte Theorie der
Menschlichkeit entwickelt, welche die Fihigkeit des Menschen, Mit-
menschlichkeit zu iiben, in das Zentrum einer universalen Ethik stellt.+*
»The Confucian views, erldutert Joseph Chan, »is that human persons
are first and foremost moral agents capable of realizing ren, which me-
ans, among other things, a certain ability or disposition to care and
sympathize with others«.** Von Menzius, Henrik Jiger zufolge »der erste
und [...] in seiner Zeit auch der einzige Philosoph, der allen Menschen
gleichermaflen eine grundsitzliche Wiirde zugesprochen hat, ist iiber-
liefert: »Jeder Mensch hat ein Herz, das das Leiden anderer nicht mit
ansechen kann. [...] Mitgefiihl ist der Keim (duan) der Menschlichkeit
[...]J«.# Und weiters: »Das Verlangen nach Wertschitzung tragen die
Menschen alle gleichermaflen im Herzen. Eigentlich aber haben sie den
Wert schon in sich, doch sie denken einfach nicht an ihn.«#* Nicht erst
bei Menzius, auch bei Konfuzius selbst ist die Ethik einer geteilten Hu-
manitit aufweisbar: Mitgefiihl ist den Menschen auf- und mitgegeben.
Sie kénnen aber auch dagegen handeln oder es sogar ganz verlieren.
Da es sich jedoch um eine Anlage im Kern des menschlichen Wesens
handelt, konne auch jeder Rechtsbrecher wieder zu ihr zuriickkehren,
argumentiert etwa Qianfan Zhang die beachtliche Robustheit der auf
ren basierenden Wiirdevorstellung, die sich damit als eine vorziigliche
inklusivistische Ressource fiir den Menschenrechtsgedanken anbiete.

41 Einen — letztlich gescheiterten — Versuch, diesbeziigliche Vorstellungen explizit in die
UDHR einflieflen zu lassen, unternahm der an ihrer Ausarbeitung mafigeblich mitbetei-
ligte chinesische Gelehrte Peng Chun Chang. Siehe dazu Drafting Committee Summary
Record of the Eighth Meeting, EICN.4/AC.1/SR.8, 20.6.1947.

42 Joseph Chan: »A Confucian Perspective on Human Rights for Contemporary Chinac, in:
Joanne R.Bauer/Daniel A. Bell (Hg.), op. cit., S. 217.

43 Zit. in: Henrik Jiger: Den Menschen gerecht. Ein Menzius-Lesebuch, op. cit., S. 186f.

44 1Ibid., S. 215.

45 Vgl. Qianfan Zhang;: »The Idea of Human Dignity in Classical Chinese Philosophy«, op.
cit. Siehe auch Peimin Ni: »Seek and you will find«, op. cit.; Fred Dallmayr: Alternative
Visions. Paths in the Global Village, Landham: Rowman & Littlefield 1998, Kap. 5; Wm.

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS
3.1.2 Sikulare Humanismen

Waren schon die »Religionen« aufgrund ihrer unterschiedlichen Mani-
festationen nur schwer als eigene Kategorie zu biindeln, so ist auch von
»nichtreligiésen« Humanismen nur in emphatischem Plural angemes-
sen zu sprechen. Es kann in diesem Abschnitt daher auch nur illustriert
werden, wie Vorstellungen von Einheit und (normativer) Gleichheit der
Menschen auch losgeldst von religidsen Weltanschauungen generiert
und vertreten werden kénnen. Uber Humanismus kann dabei nicht ge-
sprochen werden, ohne an jene »anthropologische Wende« zu erinnern,
der dieser Begriff und die bis heute daran haftenden Ideen ihre Scrahl-
kraft verdanken. Dieser Geburt des neuzeitlichen Humanismus wohnt
eine Abgrenzungstendenz inne, nicht zu Religionen als solchen zwar,
doch jedenfalls zum pessimistischen Menschenbild des katholischen
Mittelalters und der Reformation.*® Es ist wichtig daran zu erinnern,
dass dasjenige Bild des Menschen, welches seine Gottesebenbildlichkeit
zum Ausgang einer Verherrlichung des Menschen und nicht zuletzt der
Festschreibung seiner Wiirde genommen hat, von den Renaissanceden-
kern und -Kiinstlern aus der christlichen Religion gegen die christliche
Tradition entwickelt wurde. Die Idee der Menschenwiirde diente ihnen
dabei »als Rammbock gegen ein Weltbild, das den Menschen von sei-

Theodore de Bary: Asian Values and Human Rights. A Confucian Communitarian Perspec-
tive, Cambridge MA: Harvard University Press 1998/2000; Craig Williams: »Internati-
onal Human Rights and Confucianisme, Asia-Pacific Journal on Human Rights 2006/1,
S. 38-66. Und wie verhilt sich diese Einschitzung zur Beobachtung, dass soziale Hierar-
chien gerade in konfizianisch geprigten Weltanschauungen von zentraler Bedeutung sind?
Werden hier nicht Menschen in ihrem Wert in Stufen iiber- bzw. untereinander gesetzt? Es
trifft zu, dass hier die Personenwiirde von Menschen mitunter stark variieren kann, doch
muss dies nicht schon ihre gleiche Menschenwiirde in Frage stellen. Stephen C. Angle
stellt zudem noch einen weiteren Aspekt heraus, warum konfuzianische Rollenarchetypen
menschenrechtlich nicht problematisch sein miissen, und zeigt es an folgendem Beispiel:
»I defer to Elaine in the court room because she is the judge, but not in the grocery store —
or at least, not for that reason. If Elaine is older than me, I may defer to her in the grocery
store as well« (CCPD, op. cit., S. 131). Der hohere soziale Wert gilt demnach individuell
und kontextuell. »When people of one social group — identified by gender, ethnicity, reli-
gious affiliation, and so on — defer to members of another across situation-types, though,
this smacks of oppression« (ibid.).

46 Zum Bild des Menschen als primir schuldbeladenes, erldsungsbediirftiges Wesen vgl.
Papst Innozenz I1.: De miseris humanae conditionis, op. cit. Verschirft wird der Pessi-
mismus im protestantischen Christentum in der Prigung Martin Luthers noch dadurch,
dass hier die Erlésung ginzlich auflerhalb der Reichweite menschlichen Bemiihens und
Einflusses gesetzt und der Mensch vollkommen der Gnade Gottes (»sola gratia«) tiberant-
wortet wird. Siche auch Hans Jérg Sandkiihler: MW, op. cit., S. 6off., 84ff. Zur in dieser
Hinsicht aufschlussreichen Kontroverse zwischen Erasmus von Rotterdam (De libero ar-
bitrario, 1524) und Luther (De servo arbitrario, 1525) siche Kurt Flasch: Kampfplitze der
Philosophie. Groffe Kontroversen von Augustin bis Voltaire, Frankfurt a. M.: Klostermann
2008, Kap. 16.

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

nem Dasein in dieser Welt ablenkt, indem er diese Welt als ein Jammer-
tal darstellt und jede Anstrengung zur Verbesserung des Daseins als eitel
ausgibt«.”” Wenn also von der christlichen Menschenwiirdekonzeption
gesprochen wird, handelt es sich um eine relativ junge Entwicklungs-
linie, die der kreativen Auseinandersetzung mit der Antike und dem
Buch Genesis geschuldet ist.*® In den Worten Hannah Arendts: »Un-
ser Begriff von der Gleichheit aller Menschen stammt zwar nicht direkt
aus dieser jiidisch-christlichen Tradition, sondern ist wesentlich neueren
Datums, hat sich aber in diese Tradition eingefiigt.«*

Die anthropologische Wende zur Neuzeit bedeutet zuvorderst einen
Bruch mit der Ansehung des Menschen als cines statischen, fest in die
Welt hineingewurzelten Wesens. Die Nivellierung der Grenze zwischen
Gottheit und Mensch konkret in der Betonung der menschlichen
schopferischen Freiheit induziert einen Perspektivenwandel, welcher
dem Humanismus seinen eigentiimlichen Impetus verleiht: Seine Gro-
Be verdanke der Mensch demnach nicht (nur) mehr seinem Ursprung
in Gott, sondern (auch) seiner ihn Gott angleichenden schopferischen
Kraft, mit der er die Natur — die eigene eingeschlossen — forsch ent-
schliisselt, zu seinem Vorteil benutzt und daseinserleichternd gestal-
tet. Als Teil dieses Gestaltungsauftrages tritt der Mensch zunehmend
selbst in den Blick: Der gesetzte Unterschied zwischen als Mensch ge-
boren und als Menschen vollendet sein bildet schliefflich den Grundstein
humanistischer Weltanschauung, die den Imperativ der selbstindu-
zierten Formung, der Emanzipation und der Bildung, in das Selbstbild
menschlicher Erhabenheit legt. Beide Begriffe, Emanzipation und Bil-
dung, sind dabei als universale Imperative zu verstehen, die sowohl den
ganzen Menschen in seiner sozialen, kérperlichen und geistig-seelischen
Dimension als auch den abstrakten Menschen, seiner nationalen und

47 Hans Jorg Sandkiihler: MM, op. cit., S. 18.

48 Man sieht diesen Unterschied der christlichen Menschenbilder — vor und in bzw. nach der
Renaissance — sehr deutlich, wenn man Thomas von Aquin und beispielsweise Pico della
Mirandoa vergleicht (vgl. 2.3.1.1). Zwar spricht Thomas ebenfalls von der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen, doch folgt fiir ihn daraus nichts, was mit der geradezu eupho-
rischen Uberhdhung des Menschen de Mirandolas vergleichbar wire. Ebenbild Gottes zu
sein, bedeutet fiir Thomas zuallererst, sich dessen wiirdig zu erweisen, nicht bereits wiirdig,
geschweige denn gottgleich zu sein (vgl. etwa Summa contra gentiles op. cit., S. 180ff.).
Man kann gegeniiber Stephan Schaede, der davon abrit, mittelalterliche Denkvorstel-
lungen beziiglich der Wiirde und Stellung des Mensch grofiflichig ab- und umgekehrt die
Renaissance aufzuwerten, und der diesbeziiglich von einer notwendigen »Entmythologi-
sierungc spricht, konzedieren, dass die Idee der Menschenwiirde als Gottesebenbildlich-
keit keine Erfindung der Renaissance war, aber doch einwenden, dass dieser ihre — nicht
zuletzt unter dem Gesichtspunke der Menschenrechte — entscheidende Neuinterpretation
zu verdanken ist (vgl. Stephan Schaede: »Wiirde — Eine ideengeschichtliche Anniherung
aus theologischer Perspektives, in: Peter Bahr/Michael Heinig (Hg.), Menschenwiirde in
der siikularen Verfassungsordnung, Tiibingen: Mohr Siebeck 2006, S. 7-69).

49 Hannah Arendt: EUTH, op. cit., S. 497.

213

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

kulturellen Ummantelung entledigt, vorstellt. Der fiir humanistisches
Denken so eigentiimliche und fiir die Menschenrechtsidee so fruchtbare
Egalitarismus wird seither aus derselben Bestimmung aller Menschen
gewonnen: sich selbst zu vervollkommnen — gerade auch unter Ausbil-
dung der eigenen Menschlichkeit (humanitas) im normativen Sinne.
Das kann wiederum Unterschiedliches bedeuten. Der Mensch ist, so
schildert Erasmus von Rotterdam, einerseits zerbrechlich und bediirf-
tig, andererseits aber als einziges Wesen durch seine Vernunft und seine
Fihigkeit zu »Wohlwollen und Eintracht« dazu pridestiniert, seine Lage
zu verbessern, das heif§t insbesondere Gewalt untereinander zu ziigeln:
»Ohne daf§ es eines Zusatzes bediirfte, miiffte der gemeinsame Name
»Mensch« gentigen, dafl Menschen gut miteinander auskommen.«®
Erst wenn der Mensch dies erreicht, vollendet er sein Menschsein. Bei
Wilhelm von Humboldt heifdt es, dass die Bildung des Menschen nur
im Zusammenschluss und in Freundschaft mit anderen und auf Basis
der Freiheit und Pluralitit volle Entfaltung garantieren kann. Auf diese
Weise gelangt das Individuum zu seiner »Originalitit« und die Mensch-
heit zu ihrer als Bestimmung vorgezeichneten Einheit.s* Bei Kant indes
ist die Selbsterzichung darauf bezogen, sich als Mensch(heit) Gesetze
zu geben und sich unter sie zu beugen, zum aufgeklirten moralischen
Subjekt und Biirger einer konstitutionellen Weltrepublik zu werden,
bis schliefflich alle Teil eines »allgemeinen Menschenstaates« sind.5* Fiir
Friedrich Schiller ist der Mensch vorrangig dazu bestimmt, sich von
einem »Sklaven« der Natur zu ihrem »Gesetzgeber« emporzuschwingen:
»Der Mensch in seinem physischen Zustand erleidet bloff die Macht der
Natur; er entledigt sich dieser Macht in dem dsthetischen Zustand, und
er betrachtet sie in dem moralischen.«’> Mit dem Austritt aus dem phy-
sischen Zustand ist ihm zufolge nicht zuletzt der Verzicht auf Gewaltan-
wendung gegen andere Menschen verbunden.

Zeitgendssische Humanismen, gelegentlich mit Attributen wie »pro-
gressiv« oder »evolutionir« selbstetikettiert, sechen sodann in Menschen
zwar letztlich nur eine besondere Art von Tieren — »menschliche Tiere«
im Unterschied zu »nichtmenschlichen Tieren« —, diese aber hitten es
selbst in der Hand, an einer verheifSungsvollen Zukunft zu arbeiten,
in welcher die herausragenden Fihigkeiten des Menschen, Wohlstand,
Frieden und Fortschritt verwirklicht werden. Hiirden auf diesem Wege,
auch in Form von Faktoren, die einem Bewusstsein der Einheit und
Gleichheit der Menschen entgegenstehen, kénnten, so eine hiufig zu
beobachtende Erwartung, mit der weiteren Verwissenschaftlichung

so Erasmus von Rotterdam: Die Klage des Friedens, Frankfurt a. M.: Insel 1517/2001, S. 24.

st Wilhelm von Humboldt: Ideen zu cinem Versuch, die Grenzen der Wirksambkeit des Staates
zu bestimmen, Leipzig: Reclam 1792/0.]., S. 24f., = Ideen.

s2 Immanuel Kant: Zum Ewigen Frieden AA Bd. VIII, Berlin: 1795/1968, S. 349, = EE.

53 Friedrich Schiller: Briefe, op. cit., S. 62.

214

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDSATZILICHE INKLUSIVISTISCHE RESSOURCEN

des Weltbildes beseitigt werden. Gerade aus einer niichternen, natur-
wissenschaftlichen Sicht auf den Menschen erscheint dieser als bediirf-
tiges Wesen, der auf andere auch dann angewiesen bleibt, wenn er sich
michtig wihnt. Seine Bediirfnisse sind die gleichen wie die seiner Mit-
menschen, was aus Sicht humanistisch Gesinnter Motivationsgrundlage
dafiir sein sollte, sich nicht selbst zu iiberhéhen und andere zu erniedri-
gen (vgl. 2.3.1.2). Dieser — in den Worten Christoph Antweilers — »bi-
okulturell fundierte Humanismus« sieht im Schmerz und im Leiden, zu
dem Menschen fihig respektive verurteilt sind, ein Verbindendes, das
jeder, ob er will oder nicht, ob er es mehr oder weniger bewusst reflek-
tiert, mit allen anderen Menschen teilt.’* Die Idee der Menschheit ist in
dieser Erfahrungsdimension selbst geborgen, sie »muss keineswegs erst
erfunden werden«.’s Das Leben, so konnte man das Brevier des evolu-
tiondr-humanistisch engagierten Michael Schmide-Salomon zu diesem
Thema zusammenfassen, ist grundsitzlich kurz und miihselig, durch
geistige Genussquellen und gegenseitiges Wohlwollen sollten aber je-
dem einzelnen Mensch ein paar wenige, doch verdiente Momente der
Gliicklichkeit zuteilwerden.*® Wie rein die Quellen (zeitgendssischer)
humanistischer inklusivistischer Ressourcen letztlich sind, ist strittig.
Insbesondere der Status von Religionsgliubigen aus Sicht kimpferisch-
religionskritischer bzw. atheistischer Positionen wirft Fragen auf. Zu-
mindest jene, ob die Einheit und Gleichheit aller Menschen nur auf
dem (Um-)Weg des Ausschlusses von (bestimmten) Anhingern von
(bestimmten) Konfessionen zu erreichen ist.’” Man kénnte angesichts
der bisweilen aufgeregten Rezeption des nur scheinbar eindeutigen Phi-
nomens der »Wiederkehr der Religionc® vorsichtig mutmaflen, dass es
gerade die Idealisierung eines abstrakten Menschen seitens (zeitgendos-
sischer) Humanismen ist, der einem freundlichen Blick auf den kon-
kreten Menschen manchmal im Wege steht. Nicht »den Menschen,
den es so nicht gibt, zu lieben und zu achten, nicht mit »der Welt« so-

54 Christoph Antweiler: »Verstehen und Verstindigung in ethnologischer Sicht«, op. cit.,
S. 20.

55 Ibid.

56 Michael Schmidt-Salomon: Manifest des evolutioniiren Humanismus. Plidoyer fiir eine zeit-
gemdifSe Leitkultur, Aschaffenburg: Alibri 2006.

57 So kritisiert etwa Charles Taylor an den atheistischen Ausprigungen humanistischer Welt-
anschauung (»modern exclusive secular humanism«) die Blindheit gegeniiber dem eige-
nem exklusivistischen Potenzial (»A Catholic Modernity«, in: James L. Heft (Hg.), Charles
Taylors Marianist Award Lecture, Oxford: Oxford University Press 1999, S. 34). Ahnlich
quflert sich in diesem Zusammenhang auch Papst Benedikt XVI.: »Der Humanismus,
der Gott ausschliefit, ist ein unmenschlicher Humanismus« (Enzyklika Carizas in Veritate
2009, Abs. 78).

58 Vgl. Marie-Luisa Frick und Andreas Oberprantacher: »Wiederkehr des Verdringten? Die
»Krise« der Sikularisierungsthese im Spiegel gegenwirtiger Debatten iiber das Phinomen
'Religion« in Europac, Innsbrucker Diskussionpapiere zu Weltordnung, Religion und Gewalt
2008/24, S. 1-39.

215§

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

lidarisch sein, wire demnach die Chance der humanistisch Gesinnten,
sich zu beweisen, sondern die Andidealtypischen zu >umarmenc die
rrlickstandig Religiosens, die Volkermérderinnen, die »Barbaren«. Somit
stehen sie vor dhnlichen Herausforderungen wie religiose Weltanschau-
ungen: sich méglichen blinden Flecken ihrer inklusivistischen Bekennt-
nisse eingehend zu widmen.

3.2 Exklusivistische Herausforderungen
(und spezielle inklusivistische Ressourcen)

Wie bisher aus der Analyse der axiologischen Grundlagen des Men-
schenrechtsgedankens ersichtlich wurde, verlangt dieser von den Men-
schen zwar nichts apriori Unerfiillbares — allen Menschen das identische
Quantum Wertschitzung entgegenzubringen. Doch sind, um den An-
forderungen zu geniigen, die in seinem universalistischen Pfeiler aus-
gedriicke sind, wohl nicht nur individuelle Anstrengungen vonnéten.
Vielleicht muss die Menschheit im Zeitalter der Menschenrechte mit
einem Teil ihres evolutioniren Erbes radikal brechen. Wenn es nimlich
zutrifft, dass der Mensch als Stammeswesen seit je her gewohnt ist, zual-
lererst loyal gegeniiber seinen Nichsten und nur unter speziellen Bedin-
gungen (Stichwort: Ressourcensicherheit) auch zu seinen Fernsten zu
sein,’® so werden mit den Menschenrechten gleichsam tiber-mensch-
liche Herausforderungen an ihn gestellt. Die folgenden Abschnitte, in
denen aktuelle potenziell-exklusivistische Bedrohungen diskutiert wer-
den, geben davon cin eindriickliches Bild. Es zeigt, dass Ausschliisse
von menschenrechtlichen Anspriichen respektive vom Menschensein
tiberhaupt nicht einem Ort, einem Namen oder einer Ideologie eignen,
sondern sich in einem umfassenden Sinne als Anfragen in viele Rich-

59 Vgl. etwa Frans de Waal: »Der Turm der Moral, in: ders. (Hg.), Primaten und Philosophen.
Wie die Evolution die Moral hervorbrachte, Miinchen: dtv 2011, S. 197-200. Zwar hegte
bereits Charles Darwin (vgl. 2.3.1.4) die Hoffnung, die Sympathiegefiihle, zu denen Men-
schen innerhalb ihrer sozialen Bezugsgruppen zweifelsohne fihig sind, wiirden sich — mit
Hilfe der Evolution bzw. der Gruppenselektion — so lange erweitern, bis sie eines Tages die
ganze Menschheit oder sogar die Tierwelt umschléssen; doch darf man mit berechtigter
Skepsis fragen: Sind die heute lebenden Menschen in diesem Sinne moralisch weiter ent-
wickelt als die Generation Darwins? Ja, die Menschheit ist insofern kosmopolitischer, als
mehr Menschen in die Lage versetzt wurden, die Welt zu bereisen, und immer mehr Men-
schen ihre identitire Gemeinschaft nicht mehr exklusiv in ihren Dorfgemeinschaften oder
Herkunftslindern finden. Doch sind Grenzverschiebungen schon zugleich unumkehrbare
Schritte auf dem Weg zu ihrer Uberwindung? Zur Deliberation moralischer Nihe und
Ferne siehe auch Peter Singer: The Expanding Circle. Ethics, Evolution, and Moral Progress,
Princeton: Princeton University Press 1981/2011; ders., One World — The Ethics of Globa-
lization, New Haven: Yale University Press 2002/2004; Michael Walzer: 7hick and Thin.
Moral Argument ar Home and Abroad, Notre Dame: Notre Dame University Press 1994;
Jeremy Waldron: »Who is my Neighbor? Humanity and Proximity«, op. cit.

216

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

tungen erstrecken. Das bedeutet jedoch nicht, dass prizise Problembe-
schreibungen, wie sie im Folgenden erstrebt werden, damit hinfillig wi-
ren, im Gegenteil. Erst wenn im Detail jene Anschauungen aufgedecke
sind, die zur Rechtfertigung von menschenrechtlichen Ausschliissen he-
rangezogen werden, kénnen zugleich auch Verantwortlichkeitsdimensi-
onen sichtbar werden. Auf dieser Basis lassen sich dann auch Angebote
fallspezifischer inklusivistischer Ressourcen bewerten, denen ebenfalls
Raum gegeben werden soll.

Die folgende Einteilung von Problemaufrissen soll helfen, einzelne
Phinomene besser in den Blick zu nehmen und dadurch gewisserma-
Ben auch tiberdenken zu kénnen. Damit ist jedoch nicht die These ge-
kniipft, dass sie in »der Welt« (immer) so isoliert vorkommen. Im Ge-
genteil sind sie — um eine Formulierung Hannah Arendts aufzugreifen —
gewissermaflen aus der Wirklichkeit »herauspripariert«.® So sind
zahlreiche im Folgenden vorgestellte Exklusivismen in einander ver-
schrinkt, wodurch sie sich regelmifSig wechselseitig verstirken und auf
diese Weise eine ausschlieffende »Qualititc erreichen kdnnen, welche
die Summe der einzelnen ausschliefenden Faktoren tiberragt. Das als
intersektionelle Diskriminierung bekannte Phinomen findet sich in
nahezu allen hier skizzierten Feldern. Sei es die Situation einer Dalit,
die sowohl aufgrund ihrer Geschlechts- als auch Kastenzugehorigkeit
von Menschenrechten ausgeschlossen wird, oder jene eines dthiopischen
Asylwerbers, der in Israel als >Schwarzer< und als Nicht-(ganz-)Jude
Schranken zu Zugehorigkeit erfihrt sei es der »Volkermord< an der
aufgrund ihrer Religion ausgesonderten Jesiden in Nordsyrien oder die
Sexselektion weiblicher Foten in einer Vielzahl von Staaten: Die Griin-
de im Einzelnen zu entwirren, die zur Ausgrenzung bzw. Verfolgung
bestimmter (Gruppen von) Menschen fiihren, ist nicht immer einfach
und oft gar nicht méglich. Viele Ausgrenzungen werden zudem nicht
begriindet, sondern >gelebt«. Was informellen im Unterschied zu forma-
len Ausschliissen als Werthaltungen und Anschauungen zugrunde liegt,
kann daher oft nur diirftig rekonstruiert werden. Auch ein Anspruch
auf Vollstindigkeit wird in den vorgestellten Exklusionskategorien nicht
ethoben. Es sind eine Reihe weiterer solcher Kategorien vorstellbar, die
gegenwirtig (Schonheit, Reichtum) oder vielleicht zukiinftig (-echte
Menschen vs. Maschinen/-menschen) iiber menschenrechtliche Rele-
vanz verfligen kénnen.

Unter Exklusionen und Ausschliissen werden dabei all jene Umstin-
de oder Situationen gefasst, die entweder die menschenrechtliche An-
spruchsberechtigung I oder auch die Anspruchsberechtigung II durch-
brechen (vgl. 1.4). Im ersten Fall handelt es sich um einen Ausschluss
vom Anspruch auf Rechte tiberhaupt, der in der Regel mit einem Aus-

60 Hannah Arendt: MG, op. cit., S. 47.

217

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

schluss vom (wahren, vollen) Menschsein selbst zusammenfillt. Der
zweite Fall betrifft Ausschliisse von bestimmten Anspriichen inhalt-
licher Art in unterschiedlichem Ausmafl. Neben der Ebene, auf welcher
sie wirken, lassen sich Exklusionen dariiber hinaus weiter untergliedern
in (a) solche, die intentionale oder nicht-intentionale sowie (b) in sol-
che, die formelle oder informelle sind. Intentional sind alle Ausschliisse,
die von ihren Urhebern oder auch nur Proponenten tatsichlich gewollt
sind, worunter auch das blofle Hinnehmen fallen kann. Nicht-intenti-
onale Ausschliisse sind solche, fiir die kein Urheber erkennbar ist, auch
wenn solche faktischen Exklusionen natiirlich sehr wohl Ursachen ha-
ben konnen. Beispiele, die im Folgenden behandelt werden, sind etwa
Unméglichkeiten, bestimmte Anspriiche auszuiiben, die in physischen
oder kognitiven Defiziten griinden. Die Frage, wann eine solche Un-
moglichkeit einfach hinzunehmen bereits einer intentionalen und
damit potenziell bedenklichen Exklusion gleichkommt, ist dabei von
zentraler Bedeutung (vgl. 3.2.8). Generell wird es bei der Priifung von
Argumenten zur Rechtfertigung von menschenrechtlichen Ausschliis-
sen oft genau darauf ankommen, auf den ersten Blick rein faktische
Exklusionen darauthin zu befragen, ob nicht doch der Grund ihres Be-
stehens (auch) darin liegt, dass sie billigend in Kauf genommen werden.
Die zu stellenden Fragen dazu lauten: Mit welchem Aufwand lassen
sich faktische Exklusionen abmildern oder sogar autheben? Sind dafiir
Abstriche bei anderen Menschenrechten bzw. Menschenrechten anderer
ndtig? Wenn ja, sind sie zumutbar? Die Unterscheidung wiederum zwi-
schen formellen und informellen Ausschliissen stellt darauf ab, ob men-
schenrechtliche Ausschliisse offiziell, das heifit von staatlichen Organen
im weiten Sinne gestiitzt, erlaubt oder aufgetragen sind oder aber in
privatem Handeln wurzeln. Fiir die Frage, welche Ausschliisse eventuell
mit dem Menschenrechtsgedanken sogar vertriglich sein konnten, ist
diese Differenzierung weniger relevant als jene in (a). Aus Sicht des hier
vertretenen Ansatzes ist es fiir die Frage, 06 eine bestimmte Werthaltung
mit der Idee der Menschenrechte in einem Spannungsverhiltnis stehe
oder mit ihr gar unvertriglich ist (qualitative Gravitit), prinzipiell uner-
heblich, wer sie vertritt: eine Behorde oder eine Gruppe Privater. Ob eine
einzelne Person, eine Gruppe von Personen oder staatliche oder religiose
Institutionen sie stiitzen oder vertreten, ist allerdings fiir die Beurtei-
lung der quantitativen Gravitiit einer exklusivistischen Herausforderung
von Bedeutung. Eine Unvereinbarkeit mit dem Menschenrechtsgedan-
ken verkorpern solche Anschauungen, die bestimmte (Gruppen von)
Menschen aus der Anspruchsberechtigung I tiberhaupt ausschlielen;
eine Spannung hingegen solche, die zu Ausschliissen auf der Ebene der
Anspruchsberechtigung II fithren, ohne dafiir eine plausible menschen-
rechtliche Rechtfertigung anfithren zu kénnen (Stichworte: Schutz
der Rechtssubjekte vor sich selbst; Schutz Menschenrechte anderer).

218

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Und es ist fiir die Zuordnung von Verantwortlichkeit wichtig, zwischen
diesen Ebenen grundsitzlich zu unterscheiden und auch wechselwir-
kende Dynamiken diesbeziiglich in den Blick zu nehmen.

Der Begrift der Exklusion steht in einem semantischen Naheverhilt-
nis zum Ausdruck Diskriminierung. Es bestehen jedoch auch wichtige
Unterschiede, die letzteren fiir die Zwecke der vorliegenden Studie als
nicht ideal erscheinen lassen. Dis-kriminierung bedeutet Unterschei-
dung. Nun ist aber gerade vor dem Hintergrund der Vielfalt und Ver-
schiedenheit der Menschen — entgegen der dem Diskriminierungsbe-
grifl inzwischen eingeschmolzenen pejorativen Konnotation — nicht
jede Unterscheidung per se schon problematisch. Gerade in menschen-
rechtlichen Belangen ist dies nicht der Fall, weshalb auch auf dem Bo-
den von Antidiskriminierungsdiskursen konzeptionelle Bruchstellen
sichtbar werden, wenn es um die Legitimierung »positive-diskriminie-
render Politiken geht (vaffirmative action«).® Hier verfingt sich die
Anwendung des Diskriminierungsbegriffes regelmifig in einem Zielpa-
radox: Man darf nicht zwischen Menschen unterscheiden, aufler dort,
wo man zwischen ihnen unterscheiden muss, um nicht zwischen ih-
nen zu unterscheiden. Dieser (scheinbare) Widerspruch ist aber (nur)
dann fruchtbar zu machen, wenn zwischen faktischen Unterschieden
unter den Menschen einerseits und deren Beurteilung andererseits
ein Distanzverhiltnis denkbar bleibt, wenn also zwischen faktischer
Verschiedenheit und normativer Reaktion auf diese getrennt wird. So
kann dann diskriminierend auf diese Verschiedenheit Bezug genommen
werden, ohne dass damit Ausschliisse von menschenrechdichen Ansprii-
chen verbunden sein miissen; ja sogar auf diese Weise verhindert wer-
den (sollen), wie im Fall der affirmative-action-Politiken.®* Der Begriff
der Exklusion kniipft also — eindeutiger als der darob problematische
Diskriminierungsbegriff — an der normativen Reaktion auf faktische
Unterschiede an, wobei auch da nicht jede normative Differenzierung
zwischen Menschen etwa im Bereich der Wertschitzung zu (menschen-
rechtlich problematischen) Exklusionen fithren muss. Die Idee der
Menschenrechte ist zwar wie gezeigt darauf angewiesen, dass allen Men-

61 So sieht konkret die CEDAW »temporary special measures aimed at accelerating de fac-
to equality between men and women« vor, die nicht als Diskriminierung im Sinne der
Konvention aufzufassen seien (Art. 4). Das CEDAW Committee erklirt dazu, diese MafS-
nahmen »to accelerate the equal participation of women in the political, economic, social,
cultural, civil or any other field« seien gerechtfertigt, um nicht nur formale Gleichbe-
rechtigung, sondern »de facto equality« bzw. »substantive equality« zu erreichen (General
Recommendation Nr. 25, 2004, Abs. 18 sowie 8).

62  Damit Mafinahmen der »positiven Diskriminierung« nicht selbst wiederum zu menschen-
rechtlich bedenklichen Ausschliissen — im Kontext der CEDAW: von Personen minn-
lichen Geschlechts — fithren, sind sie nur mit grofier Vorsicht zu implementieren und ihre
Ziele, deren Erreichung die Zuriicknahme der jeweiligen Mafinahmen erfordert (vgl. Art. 4
CEDAW), in hochst moglicher Klarheit zu benennen.

219

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

schen aufgrund ihres Menschseins einen bestimmen Wert zugemessen
wird, der dem Verhalten ihnen gegeniiber korrespondierende Grenzen
bzw. Gebote auferlegt. Er verlangt jedoch keine dariiber hinausgehende,
absolut gleichmiflige Wertschitzung. Insofern wird verstindlich, wa-
rum pauschale »Diskriminierungsverbote, die sich zudem noch in den
Privatbereich hinein erstrecken,® Misstrauen erregen. Denn Menschen
diskriminieren stindig: wenn sie lieben; wenn sie Freundschaften pfle-
gen; wenn sie vorzichen, (einen Mann) zu heiraten (und keine Frau
oder umgekehrt); wenn sie entscheiden, in einer deutsch-, oder franzo-
sisch- oder mehrsprachigen Stadt zu leben; Kinder in dieser oder jener
Religion erzichen und so weiter und so fort. Die Frage, die sich aus
menschenrechtlicher Perspektive vorrangig stellt, ist niche, ob diskri-
miniert wird oder nicht, sondern ob daraus konkrete Ausschliisse von
konkreten Anspriichen erfolgen und wie sie begriindet werden. Diesen
Fragen ist dieses Kapitel gewidmet.

3.2.1 Religionszugehorigkeiten

Grundsitzliche inklusivistische Tendenzen, wie sie vorhin in religiésen
Weltanschauungen aufgewiesen wurden, kontrastieren nicht selten mit
mindestens ebenso robusten Ausschlussrhetoriken, die den »Heideng, die
»Ungldubigens, den »Glaubensfeind« oder die »Hiretikerin« betreffen, die
nicht in den Genuss gleicher Anspriiche kommen diirfen, um die kate-
goriale Differenz zwischen »Wahrheit« und >Irrtumc niche einzuebnen.
Es ist daher ein sehr relativer Vorzug, wenn Religionen mitunter fir
sich in Anspruch nehmen, die Exklusivismen nationaler bzw. ethnischer
Zugehorigkeiten zu {iberwinden. Nicht ohne bittere Ironie ist etwa
zu lesen, dass Propagandamaterialien des so genannten »Islamischen

63 So etwa der Entwurf einer EU-Richtlinie zur Antidiskriminierung aus dem Jahr 2008, die
jedoch momentan »auf Eis< liegt (Vorschlag fiir eine Richtlinie des Rates zur Anwendung des
Grundsatzes der Gleichbehandlung ungeachtet der Religion oder der Weltanschauung, einer
Behinderung, des Alters oder der sexuellen Ausrichtung, 2008). Umstritten ist vor allem, in-
wieweit der Staat in die Rechte Privater eingreifen darf — Stichwort Privatautonomie —, um
ein universales Menschenrechtsethos sicherzustellen etwa im Falle von Dienstleistungs-
erbringern oder Vermietern. Von der Nachweisbarkeit der entsprechenden »diskriminie-
renden« Intention abgeschen, stellt sich dabei eine Reihe von grundlegenden Fragen: Ist
es zum Beispiel gleichermafien verwerflich, jemanden aufgrund seines religiosen Bekennt-
nisses, seiner Hautfarbe oder Sommersprossen zu diskriminieren? Ist es von Bedeutung,
ob ein Dienstleister eine Monopolstellung innehat oder nicht? Wie wiirde sich ein uni-
versales Diskriminierungsverbot auf private Vereine auswirken, die sich gerade auch auf
Basis partikularistischer Markierungen definieren, wie etwa Frauen-, Minderheiten- oder
Jugendverbinde? Konflikte zwischen (Menschen-)Rechten scheinen unausweichlich, eine
konsistente und kluge Auflosung dieses Anspruchgewirrs ist jedoch noch nicht in Sicht.
Zur Argumentation gegen die Einforderung identischer Gleichbehandlungsstandards ge-
geniiber Staaten und Privaten vgl. Kwame Anthony Appiah: 7he Ethics of Identity, op. cit.,
S. 223ff.

220

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Staates« (Daesh) an die idyllischen Schilderungen harmonischer Nach-
barschaft von unterschiedlichen Volksgruppen unter dem Banner des
Monotheismus auf seinem Gebiet den Schlachtruf reihen: »To hell with
nationalism.«** Mit Abdulaziz Sachedina gesprochen: »[T]here will al-
ways remain a tension between a particular relevation with its specific
appeal to the community of the faithful, and a universal ethics that will
require the community to relate itself beyond its communal affiliation
to the larger world community.«*

Der Zusammenhang zwischen diesen auf den ersten Blick gegenstre-
bigen Tendenzen kann darin erblicke werden, dass Einschluss und Aus-
schluss schon selbst Ambivalenzen in sich fithren: Von der Anteilnahme
und Sorge religioser Uberzeugungssysteme umfasst zu sein, hat sich in
der Geschichte fiir die Betreffenden immer wieder als verhdngnisvoll er-
wiesen, wenn damit auch Macht- und Herrschaftsanspriiche verbunden
waren. So wihlen denn auch neuzeitliche Toleranzbegriindungen den
gegensitzlichen Ansatz: »Gebt uns auf, laft uns — auch auf die Gefahr
hin, unser Heil zu verfehlen — selbst die Richtung wihlen, in die wir
gehen mochten.® Den Anderen auf Aufirag sehen anstatt ihn aber auf-
zugeben, war fiir viele Religionsanhinger in der Vergangenheit genauso
schwer wie heute.®” Darin, konkreter in der perfektionistischen Vorstel-
lung von Einheit und Homogenitit, so kénnte man Charles Taylor ver-
stehen, liege das vergiftete Erbe vieler Religionen, das es zu benennen
und zu entschirfen gelte, will man einer Versshnung mit der Moderne

64 [Al-Khanssaa Brigade/»Islamischer Staat«]: Women of the Islamic State, Quilliam Founda-
tion 2012, S. 37. Zur moralischen Ambivalenz des religisen Kosmopolitismus siche auch
Jennifer Mustapha: »The Mujahideen in Bosnia: the foreign fighter as cosmopolitan citizen
and/or terrorist«, Citizenship Studies 2013/17, S. 742-755.

65 Abdulaziz Sachedina: »Human Viceregency: A blessing or a curse?«, in: William Schwei-
ker/Michael A. Johnson/Kevin Jung (Hg.), Humanity before God. Contemporary faces of
Jewish, Christian, and Islamic Ethics, Minneapolis: Fortress Press 2006, S. 42.

66 Eine zentrale Rolle dabei kommt der religios-nonkognitivistischen bzw. skeptischen Hal-
tung zu, die Frage der >wahren« Religion zumindest aufzuschieben (vgl. insbes. Pierre
Bayle: Commentaire philosophique sur ces paroles de Jésus-Christ: »Contrains-les d'entrer«,
Paris 1686/2007; John Locke: Ein Brief iiber Toleranz, Hamburg: Meiner 1689/1966).
Thomas Paine bringt diese Haltung auf den Punke: »If he believes not as thou believest,
it is a proof that thou believest not as he believeth, and there is no earthly power (sic) can
determine between you« (RM, op. cit., S. 190f.).

67 Differenzierungen sind dabei freilich wichtig, denn nichtmissionarischen Religionen wie
dem Judentum oder Hinduismen fillt es prinzipiell immer leichter, andere Menschen mit
Eingliederungsverpflichtungen aller Art zu verschonen. Und auch innerhalb der grund-
sitzlich missionarischen Religionen bestehen (geschichtlich) relevante Unterschiede, etwa
zwischen der Ausbreitung des Christentums, das stirker als der Islam auch an der spiritu-
ellen Unterwerfung interessiert war, nicht nur der politischen, was auch die vergleichswei-
se grofie Toleranz islamischer Ordnungen gegeniiber den als Schutzbefohlenen (dhimma)
erachteten Juden und Christen verstindlich macht. Zur Problematik, den Anderen als
Auftrag anzusehen oder ihn aufzugeben, siehe auch meine Ausfithrungen in MR, S. 174fF.

221

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

und damit auch dem Menschenrechtsdenken nicht im Wege stehen.®
Fiir das katholische Christentum hile er in diesem Sinne als Bekenntnis
fest:

»As long as we were living within the terms of Christendom — that
is, of a civilization where the structures, institutions, and culture were
all supposed to reflect the Christian nature of society [...] — we could
never have attained this radical unconditionality [of universal human
rights, Anm.].«®

Exklusivistische Herausforderungen, die sich in religiosen Vorstellungen
und Werthaltungen finden lassen und die seit der Frithaufklirung im-
mer wieder Gegenstand von religionskritischen Problematisierungen
waren,” diirfen daher bei einer umfassenden, moglichst unparteilichen
Untersuchung weder verschwiegen noch verharmlost werden. In der Tat
ist es erstes Kennzeichen jeden apologetischen Zuganges zum Thema
Religion und Menschenrechte, dass einseitig Gewicht gelegt wird auf
die ansehnlichen Facetten der jeweiligen Tradition oder negative As-
pekte von ihr abgetrennt werden: »Das hat nichts mit Religion X zu
tun«.”" Auch wenn dahinter nicht selten ein nachvollziehbares Motiv
liegen mag, nimlich eine entsprechend mit dem Menschenrechtsge-
danken kompatible Auslegung der Tradition bzw. ihrer Schriften zu be-
fordern, bleiben derartige Zuginge mit genuinem Verstehenwollen in
Konflikt. Jegliche Hinwendung zu den Menschenrechten, sei es auch
die retrospektive Umdeutung der eigenen Religion nach menschen-
rechtlichen Primissen, bleibt daher unbefriedigend, wenn sie ohne Me-
thode erfolgt. Diese aber ist im Bereich der Ausdeutung religios-autori-
tativer Schriften immer schon vor Schwierigkeiten gestellt: Wie darf ein
menschliches Wesen, wenn auch durch seinen Schopfer mit Verstand
oder sogar Vernunft versehen, eine bestimmte Offenbarung — auch im

68 Charles Taylor: »A Catholic Modernity«, op. cit.

69 Ibid., S. 16f.

70 Paradigmatisch kommt dies im Vorwurf zu Ausdruck, wonach Religionen gerade das
ankrinkeln, was den Menschen zur umfassenden Humanitit allen anderen Menschen
gegeniiber gleichsam auf natiirliche Weise befihigen wiirde. Religion gerit damit in den
Verdacht, mit Tugend zusammen nicht bestehen zu kénnen (vgl. Gotthold Ephraim Les-
sing: Nathan der Weise, Berlin 1791; Voltaire: Mahomet, in: Goethes Simtliche Werke Bd.
10, Leipzig: Max Hesse’s Verlag o. A., S. 212).

71 Man kann die Aussage »Das hat nichts mit Religion X zu tun« in einem apologetischen
Sinne vorbringen, was regelmiflig gegeniiber Nichtmitgliedern oder Kritikern der betref-
fenden religiosen Gruppe beobachtbar ist (Verteidigung nach Auflen) oder auch im Sinne
einer politischen Positionierung gegen Mitglieder der nidmlichen Religion, die allerdings
in menschenrechtlich relevanten Bereichen andere Auffassungen vertreten (Entgegnung
nach Innen). Aus einer menschenrechtlichen Sicht besteht der Unterschied zwischen bei-
den Formen darin, dass erstere Problemlésungen durch das Ausblenden von Problemen
cher verhindern, wihrend letztere zu wichtigen Impulsen fiir inner-traditionelle Diskurse
fithren kénnen.

222

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Zeitverlauf — interpretieren? Darf sie tibersetzt, weiterentwickelt oder
auch beschnitten werden? Wie mit offensichtlichen Inkonsistenzen in-
nerhalb des Textes, wie mit Widerspriichen zu nichtreligiésen, konkret
wissenschaftlichen Weltbildern umgehen? In verschirftem Mafle stellen
sich die Probleme religioser Hermeneutik im Bereich der Menschen-
rechte. Denn alle Offenbarungstexte der groflen Religionen stammen
aus Zeiten, in denen Menschenrechte in der heutigen Form abwesend
waren, was zwangsliufig dazu fiihre, dass deren Lektiire Unbehagen
auslosen kann, wenn sie unter menschenrechtlich orientierten Ge-
sichtspunkten erfolgt. Wenn nun also Widerspriiche zwischen dem Ver-
standnis nach durch eine Gottheit geoffenbarten Wort und menschen-
rechtlichen Werten und Normen sichtbar werden, stelle sich die Frage,
zugunsten welcher Seite solch ein Konflike aufgelost wird. Es geht da-
bei, und dies ist von zentraler Bedeutung, nicht darum, das Problem —
aus menschenrechtlicher Sicht — vorrangig als eines der wortwortlichen
Interpretation zu fassen, denn auch »Reformer« legen heilige Schriften
gerade auch zu ihren Zwecken (auch) dem Wortlaut nach aus.” — Wes-
halb auch der Begriff »Fundamentalist« oder auch »Extremist« in einer
sachlichen Auseinandersetzung in diesem Zusammenhang unange-
bracht ist, wie tiberhaupt landliufige (pauschal-pejorative) Terminolo-
gien zu hinterfragen sind. Entscheidend bei Konflikten zwischen reli-
giosen autoritativen Texten und (der Idee der) Menschenrechte(n) ist,
welches relos der Interpretation zugrunde gelegt wird. Wenn nimlich
das exklusive Ziel der Auslegung darin besteht, den Willen Gottes zu
ergriinden, der in einem Text vermutet bzw. vorausgesetzt wird, sind
Widerspriiche dieses Willens mit menschenrechtlichen Direktiven fiir
den Gliubigen selbst prinzipiell unerheblich. In letzter Konsequenz
miisste er in diesem Fall alles als Gottes Willen ansehen, was fiir ihn im
Zuge der Auslegung als solcher erkennbar ist, und kénnte bei entspre-
chendem Unbehagen lediglich einwenden: »Ich gehorche bzw. glaube
nicht«. Wo allein dieses singulire Telos waltet, sind Kompatibilititen
der Offenbarung mit menschenrechtlichen Erwartungen bzw. Vorga-
ben letztlich zufillig. — Sie konnen also bestehen, sie miissen es aber
nicht. Anders im Fall eines erweiterten hermeneutischen Telos, das etwa
Vertriglichkeit mitc menschenrechdichen Standards erstrebe, das heifSt
heilige Texte danach auszulegen versucht, dass Konflikte zwischen bei-
den Paradigmen moglichst vermieden werden. Sie wurzeln in der Regel
in lektiirebasierten Anst6fen, die einen Widerspruch zwischen religi-
osen Vorgaben und autonomen moralischen Anspriichen offenbaren.
Wenn nach dem Motto »Die Gerechtigkeit kann nicht damit befriedigt

72 Das gilt auch fiir den Versuch von Vertretern der islamischen Zivilgesellschaft bzw. Intel-
ligenz, der Islamauffassung des Daesh entgegen zu halten (vgl. Open Letter to al-Baghdadi,
unter: <http://www.lettertobaghdadi.com/>, Zugriff am 20.8.20175).

223

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

werden, das zu tun, was hier von mir verlangt wird« oder »Gott kann
das nicht wirklich wollen« eine Neubewertung der religivsen Quellen
einsetzt,”? kann das, so erklirt es Gudrun Krimer in Hinblick auf den
Islam, »unter anderem erfordern, daf§ das klassische Juristenrecht in
wichtigen Teilen tiber Bord geworfen wird und tradierte Prakeiken fiir
ungiiltig erklirt werden«.”+

Fir wissenschaftliche Auseinandersetzungen mit Menschenrechten,
und damit auch die vorliegende Arbeit, bedeutet dies, dass sie eine
Grenze iiberschreiten, wenn sie auf die Bestimmung des hermeneu-
tischen Telos einer Gruppe von Gliubigen Einfluss nehmen oder tiber-
haupt nur ein kombiniertes Telos (Gottes Wille in der Einfassung durch
die Menschenrechte) vorzugeben intendieren. In diese Freiheit der Re-
ligion kann vielleicht politisch eingegriffen werden — wenn auch meist
nicht wirklich sinnvoll —, eine philosophische Analyse hat sie aber redli-
cherweise schlicht zur Kenntnis zu nehmen, auch wenn diese nicht nur
den Islam in die Nihe des Urteils riicke, eine »Religion der Beliebigkeit«
zu sein.”’ Sie kann aber verschiedene Lesarten ein und derselben Schrift
vergleichen — etwa auf ihre Konsistenz hin — und dort, wo sie nicht
neutral sein mochte, auf Grundlage transparenter Kriterien bekennen:
»Ja, ich wiinsche dieser Auslegung Erfolg, denn sie ist meiner Ansicht
nach mit den Anforderungen der Menschenrechte eher kompatibel als
ihre Rivalen.«

Nach diesen grundsitzlichen Ausfithrungen méchte ich mich nun ei-
nigen konkreten Fillen zuwenden. Das fithrt zu einem Phinomen, das
gelegentich auch als religioser Chauvinismus bezeichnet wird. Zwei
Beispiele sollen geniigen, um die darin potenziell exklusivistische He-
rausforderung zu beleuchten. Es ist eines der innerhalb und auflerhalb
des religiosen Judentums strittigsten Konzepte: dasjenige, Gottes »aus-
erwihltes Volk« zu sein (vgl. 3.2.2). Grundlage dafiir ist eine Reihe von
biblischen Anreden der Israeliten durch Gott: »Ich bin der Herr, euer

73 Um konkrete Beispiele anzufiihren: Fiir Irshad Manji stand hinsichtlich exklusivistischer
Tendenzen des Koran fest: »Tribal arrogance can’t be Truth« (7he Trouble with Islam Today.
A Muslim’s Call for Reformation in Her Faith, New York: St. Martin’s Griffin 2003, S. 39,
= Trouble). Oder in den Worten Abdolkarim Soroushs: »[R]eligion needs to be right not
only logically but also ethically« (RFD, op. cit., S. 128). Auch Erasmus von Rotterdam
kam nicht auf Basis von historischen Nachforschungen, sondern seines humanistischen
Imperativs zum Schluss: »Man darf [...] die blutigen Gemetzel, von denen die Biicher
der Juden wimmeln, nicht auf die Zerfleischung von Menschen beziehen, sondern auf die
Niederschlagung gottloser Leidenschaften in der Brust« (Die Klage des Friedens, op. cit.,
S. 31). In Bezug auf das Christentum beschreibt Kurt Flasch seine innere Revolte gegen
den Gott des Alten Testaments: »Ich kann diesen Gott nicht anerkennen. [...]. Daf$ nie-
mand Kinder und Siuglinge téten darf, dessen bin ich mir sicherer als dafl es die Stimme
Gorttes ist, die aus dem Mund des Schlichters Samuel Progrome befiehlt« (Warum ich kein
Christ bin. Bericht und Argumentation, Miinchen: C. H. Beck 2015, S. 158f).

74 Gudrun Krimer: »Islam im Wandel, in: Michael von Briick (Hg.), op. cit., S. 429.

75 So Necla Kelek: »Eine Religion der Beliebigkeit«, Newe Ziircher Zeitung, 20.9.2014.

224

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Gortt, der euch von diesen Volkern ausgesondert hat.«’® Es spricht hier
ein dezidiert parteiischer Gott, der eine Gruppe von Menschen iiber
andere erhebt, »zum Lob, zum Ruhm, zur Zierde«.”” Als Grund des
Vorziehens gibt er an: »Weil der Herr euch liebt und weil er auf den
Schwur achtet, den er euren Vitern geleistet hat, deshalb hat der Herr
euch [...] aus dem Sklavenhaus freigekauft [...].<”® Das Problematische
an dieser Grundlegung einer exklusiven Beziehung zu Gott ist dabei der
Niederschlag dieses Selbstverstindnisses im weiteren Corpus des religi-
osen Judentums, wie etwa den Ritualtexten, wo sich zum Beispiel Sit-
ze finden wie dieser: »Du als Jude bist Mensch, und Nichtjuden sind
keine Menschen.«”> Man muss also nicht erst auf die Selbstabschottung
vieler jidischer Gemeinden in Geschichte und Gegenwart verweisen,
was aufgrund der Wechselwirkungsdynamik von antisemitischer bzw.
antijudaistischer Verfolgung und Riickzug nach Innen nicht unproble-
matisch erscheint, sondern findet in den religiosen Texten des Juden-
tums, hoherrangigen wie niederrangigen, Anst6fe fiir die Frage, ob ein
solches Reservoir an ausschliefenden Haltungen denn nicht mit der
Gleichheitsdimension der Menschenrechte in Konflikt steht.®* Oder
in der Formulierung von Alon Goshen-Gottstein: »Was heifSt es, eine
religidse Gemeinschaft zu sein und zugleich eine universelle Mensch-
heit zu teilen?«** Was es heifSen konnte, Jude und Mensch zu sein, ohne
eine der beiden Zugehorigkeiten zu kompromittieren, wurde von vielen
judischen Denkern und Theologen als Frage aufgeworfen und mit Ant-
wortversuchen versehen. So etwa durch Emmanuel Levinas, der eine In-
terpretation des Auserwihlten-Status vorschligt, die von vielen Juden —
vor allem nach den Vernichtungserfahrungen der Shoa — geteilt wird.
Auserwihlr sein, so Levinas, bedeute nicht, anderen Menschengruppen
dahingehend vorgezogen worden zu sein, dass Juden mehr Rechte bzw.
Privilegien zustiinden, sondern es impliziere im Gegenteil, dass von ih-
nen mehr abverlangt werde, dass sie mehr Verantwortung gegeniiber
der Menschheit hitten als Nichtjuden.®> Eine theologisch-moralische

76 Lv 20,24.

77 Dtn 26,19.

78 Dtn 7,8.

79 Alon Goshen-Gottstein: »Expandierende Identitit — Strategien zur Uberwindung religi-
dser Abgrenzunge, in: Michael von Briick (Hg.), op. cit., S. 297

80 Diese Idee in das Zentrum seiner flammenden Religionskritik gestellt hat bekanntlich
Bruno Bauer, der Marx zu dessen Entgegnungen etwa mit der Position provoziert hat:
»Er [der Jude, Anm.] erklirt durch diese Absonderung, daf§ das besondere Wesen, das ihn
zum Juden macht, sein wahres, hochstes Wesen ist, vor welchem das Wesen des Menschen
zuriicktreten mufs. In derselben Weise kann der Christ als Christ keine Menschenrechte
gewithren« (Die Judenfrage, Braunschweig: Verlag von Friedrich Otto 1843, S. 20).

81 Alon Goshen-Gottstein: »Expandierende Identitits, op. cit., S. 297.

82 Emanuel Levinas: Difficult Freedom. Essays from Judaism, London: The Athlone Press
1990, S. 21f.

225§

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Deutung, die er der volkisch-chauvinistischen entgegensetzt, vertrite
auch Elliot N. Dorff, wenn er das Auserwihltsein der Juden aus Gottes
Perspektive versteht als dessen Uberzeugung, »that He cannot demand
model behaviour from everybody, God nevertheless wants a group of
people who can exemplify what living a godly way of life is all about«.®
Ahnlich Rabbi Eliezer Berkovits, wenn er den nationalen Charakter des
Judentums mit dem Universalismus verschrinkt: »This has made Isra-
el a distinct people, a people whose uniqueness consists in anticipating
the ultimate goal of ethical universalism as a national responsibility.«*
Hier und in vielen anderen Fillen handelt es sich offenkundig um eine
Re-lektiire der heiligen Texte und aus ihnen gewonnener Prinzipien, die
durch die modernen Vorstellungen von Menschenrechten und Gleich-
heit inspiriert ist. Die Idee der Auserwihlung wird nicht verworfen,
sondern so interpretiert, dass sie der Idee der Menschenrechte nicht im
Wege steht und sich auch harmonisch zum Genesis-Denken der ver-
bindenden gemeinsamen Herkunft aller Menschen gesellen kann (vgl.
2.3.1.1). Dass somit alte Religionen wie das Judentum mehr den Men-
schenrechten verdanken, als diese ihnen, betont auch Norman Solo-
mon: »Clearly, enlightened ideas on human equality have brought about
a new reading of the sources; religion [...] has found a way to interpret
its teachings so as to conform to the current human rights system.«*s
Auserwihlt erachten sich nun nicht alleine Vertreter des (religiésen)
Judentums, sondern auch viele Christen (Stichwort: »das Salz dieser
Erde«) und Anhinger des Islam.* Konkret bei letzterem kann die Span-
nung zwischen dem besonderen Status des Glaubigen und dem der iib-
rigen Menschen auch in der CDHRI nachgewiesen werden: Zwar wird
die grundsitzliche Einheit und Gleichheit ganz im Sinne des bereits
beschriebenen Schépfungsnarrativs hervorgehoben (»All human beings
form one family whose members are united by submission to God and
descent from Adam«) und ihre gleiche grundlegende Wiirde sowie glei-
che grundlegenden Verpflichtungen beschworen (»without any discri-
mination on the grounds of race, color, language, sex, religious belief,
political affiliation, social status or other considerations«); diese Gleich-
heit wird allerdings durchbrochen von einer Betonung der Sonderstel-
lung der »wahren Religion«, denn »[t]rue faith is the guarantee for en-

83 Elliot N. DorfE: RG, op. cit., S. 63.

84 Eliezer Berkovits: »Jewish Universalismg, op. cit., S. 54.

85 Norman Solomon: »Religion and Human Rights with special reference to Judaism, in:
Nazila Ghanea/Alan Stephens/Raphael Walden (Hg.), op. cit., S. 96. Seine These macht
Solomon auch am Beispiel der Sklaverei fest: »[B]oth Jews and Christians nowadays abhor
slavery and condemn it in the name of their traditions, but this requires quite a revoluti-
onary reading of their scripture, since neither Hebrew scriptures nor the New Testament
opposes slavery in principle« (op. cit., S. 101).

86 Vgl. auch Marie-Luisa Frick: URHR, op. cit.

226

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

hancing such dignity along the path to human perfection«.?” Solche und
weitere Selbstzeugnisse®® haben von vielen Seiten aus zu kritischen An-
fragen nach der Vereinbarkeit von islamischen Glaubensvorstellungen
und Menschenrechtsdenken gefithre — nicht erst seit das Phinomen
religiosen Terrors die Aufmerksamkeit breiter Offentlichkeiten darauf
lenkt.® Der Islam sei, so die Einschitzung von Dietmar Kiithnhardt, in
Ermangelung einer egalitiren Grundoption nicht fihig, das moderne
Menschenrechtsdenken zu akkommodieren: »Von einer universellen
Menschenrechtsidee kann in der islamischen politischen Denktradition
nicht gesprochen werden.«*® Denn: »Wer den Willen Allahs und den
Vorschriften des Koran folgt, erlangt einen grofSeren Anteil an diesen
Rechten als andere Menschen.«®* Bekannt ist auch die Kritik von Bas-
sam Tibi, ohne erst zu erbringende Reform und Aufklirung konne es
im Islam keine Menschenrechte geben.* Ahnlich befindet Heiner Biele-
feldt: »[I]m islamischen Denken kénnen Menschenrechte ohne Bereit-
schaft zur Selbstkritik und politisch-rechtlichen Reformen z. B. im Fa-
milienrecht auf lingere Sicht keine Heimat finden.«?

In der Tat sind sowohl bestimmte Suren des Korans als auch Teile
der Sunna auch bei wohlwollender bzw. kontextueller Hermeneutik
nicht dazu geeignet, den Islam auf dieser Grundlage als dem Menschen-

87 Art. 1 (a) CDHRI. Anders als die OIC-Erklirung enthilt die von der Arabischen Liga
1994 verabschiedete und 2004 revidierte ArabCHR, die in mehrerlei Hinsicht von ho-
herer konzeptioneller Belastbarkeit des Menschenrechtsgedankens in ihrem Rahmenwerk
zeugt, keine (so explizite) Suprematieklausel hinsichtlich des Islam. Vielmehr heifit es in
ihrer Priambel: »Having achieved the everlasting principles established by the Islamic
Shari‘a and the other divine religions enshrined in brotherhood and equality amongst
human beings [...].«

88 Ein weiteres Beispiel, das den Verdacht des Binnenuniversalismus im Islam stiitzt, ist die
vom Deutschen Zentralrat der Muslime 2002 proklamierte »Islamische Chartac, die in
Art. 8 festhilt: »Wo auch immer, sind Muslime dazu aufgerufen, im tiglichen Leben aktiv
dem Gemeinwohl zu dienen und mit Glaubensbriidern und -schwestern in aller Welt soli-
darisch zu sein [Hervorherbung d. V.].« Man fragt sich: Wieso nur mit ihnen?

89 Sechr kritisch etwa Stefan Weidner: Manual fiir den Kampf der Kulturen. Warum der Islam
eine Herausforderung ist, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008; Heiko Heinisch/Nina Scholz:
Europa, Menschenrechte und Islam — ein Kulturkampf?, Wien: Passagen Verlag 2012; Kri-
tisch, jedoch die Bedeutung (bestimmter Stromungen) der islamischen Religion bzw. ihr
Potenzial fiir die Beférderung der Menschenrechte herausstellend Ann Elizabeth Mayr:
Islam and human rights (Boulder: Westview Press 1999/2007); Irene Oh: 7he Rights of God.
Human Rights and Comparative Ethics, Washington: Georgetown University Press 2007;
Katharina Ceming: Religionen und Menschenrechte, op. cit.

90 Dietmar Kithnhardt: UMR, op. cit., S. 186.

91 Ibid., S. 187.

92 Bassam Tibi: fm Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte, Miinchen: Piper 1994,
S. 49. Siehe auch »Islamic Law/Shar‘ia, Human Rights, Universal Morality and Internati-
onal Relations«, Human Rights Quarterly 1994/16, S. 277-299.

93 Heiner Bielefeldt: Philosophie der Menschenrechte, op. cit., S. 146. Siehe auch ders., »Die
Beheimatung der Menschenrechte in unterschiedlichen Kulturen, op. cit., S. 173fF.

227

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

rechtsgedanken verpflichtet auszuweisen. Es sind dies nicht in erster
Linie die so genannten >Schwertverses, die durchaus kontrastiert wer-
den durch das klare Verbot des Zwanges in Sachen Religion®* oder auch
durch darin vermittelte Defensivhaltungen, sondern vielmehr die den
Koran durchzichende normative, quasi-ontologische Fundamentalun-
terscheidung zwischen Muslimen und Nichtgldubigen (kdfirin). Wer
zu letzteren zu zihlen ist, ist dabei umstritten. Wihrend manche isla-
mische Denker davon ausgehen, dass davon alle Nichtmuslime umfasst
sind, bezichen andere wiederum diesen Begrifl unter Verweis auf die
relativ hohe Stellung der Buchreligionen Judentum und Christentum
(fir manche auch Zoroastrismus und sogar Hinduismus) nur auf Po-
lytheisten (mushrikin), andere gar nur auf Atheisten. Selbst also im aus
Sicht der Menschenrechte gliicklichsten Fall, dass nimlich nur erklirte
»Gottesleugner« und nicht einmal »Gétzendiener« in die Kategorie der
Ungliubigen eingeordnet wiirden, ein exklusivistischer Mindestgehalt
bleibt bestehen und problematisch. Es ist fiir die Zwecke dieser Un-
tersuchung hier unerheblich, wie grof§ die Gruppe derjenigen letztlich
ist, die zu den Ungldubigen zu zihlen sind, solange diese Ordnungska-
tegorie iiberhaupt besteht. Denn ihre Beschreibung in den religiésen
Texten des Islam zeichnet in Summe ein Bild von ihnen, das ihren Wert
als Menschen grundsitzlich in Frage stelle: Sie sind, so bezeugen weite
Teile der Sunna und so erklirt es der Koran in bemerkenswerter repeti-
tiver Geduld, ein Affront gegentiber Gott und letzdlich niches weiter als
Brennstoff fiir das Héllenfeuer.?s In der Praxis hat dies konkrete Folgen,
etwa fur die verminderte Wertigkeit von Nichtmuslimen gegeniiber
Muslimen in Gerichtsverfahren nach klassischem islamischem Recht. —
Gerechtfertigt mit einem Hadith, wonach ein Gliubiger nicht fiir einen
Ungliubigen hingerichtet werden diirfe.”¢ Alle islamischen Rechtsschu-
len bis auf die Hanfiten akzeptieren das.

Hier zeigt sich konkret das vorhin beschriebene Dilemma der her-
meneutischen Zielbestimmung, das letztlich jeder Gliubige fiir sich be-
antworten muss: Wie weit soll der Gehorsam gegeniiber Gottes Wort
reichen, wenn dieses mit menschenrechtlichen Minimalbedingungen
offenbar nicht ohne weiteres in Einklang zu bringen ist? Wahrend man-
che — sie diirfen als Mehrheitsstromung bezeichnet werden — der Devise
folgen »Man mufl den Koran als Ganzes nchmen und akzeptieren, was
geschrieben steht«,”” versuchen im Gegensatz dazu andere, Lesarten des
Koran (und der Sunna) zu entwickeln, die vorrangig menschenrecht-

94 Koran 2:256. Vgl. auch Sure 109. Siche dazu auch 4.2.3.2.

95 Vgl. insbes. Koran 25:1-34; 24:57; 16:25; 32:18—20.

96 Vgl. Mashood A. Baderin: International Human Rights and Islamic Law, Oxford: Oxford
University Press 2005, S. 71, = IHR.

97 Ahmad Natour: »Reformen nur auf der Grundlage der eigenen Traditione, in: Michael
von Briick (Hg.), op. cit., S. 399.

228

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

lichen Erfordernissen geniigen sollen. In die erste Kategorie fallen nicht
nur die CDHRI und die in ihrer Welewirkung weit weniger bedeutsame
Universal Islamic Human Rights Declaration (UIHRD),*® sondern auch
der bereits erwihnte Vorschlag von Mawdudi (vgl. 2.3.2.2). Die Zu-
ginge in der zweiten Kategorie zeichnen sich in all ihrer Unterschied-
lichkeit durch das geteilte Anliegen aus, wie eingangs beschrieben, die
religiésen autoritativen Texte nicht nur dahingehend auszulegen, den
Willen Gottes in ihnen aufzuspiiren, sondern sie so auszulegen, dass sie
mit menschenrechtlichen Anforderungen in Einklang gebracht werden
konnen.?” Das, was diese Ansitze dabei von ersteren unterscheidet, ist
ihre Bereitschaft, Teile der Offenbarung oder auch der Prophetentradi-
tion fiir unverbindlich zu erkldren. Dies ist natiirlich gerade in Hinblick
auf den Koran, dem islamischen Verstindnis nach das ohne Abstriche
vermittelte Wort Gottes, eine immense Herausforderung und macht
komplexe Theorien der Hermeneutik notig.”® Zwei von ihnen sollen
an dieser Stelle kurz vorgestellt werden. Dies ist zunichst die prinzipien-
orientierte Exegese (magqdsid al-shari«ah)™ und die kritisch-historische
Methode der Derogation.”* Beide griinden in der Betonung des kate-
gorialen Unterschieds zwischen Scharia und figh, das heifit einerseits
zwischen dem aus den Rechtsquellen des Islam gewonnenen Recht und
der (kreativen) Rechtwissenschaft andererseits.”® Die prinzipienori-

98  Islamic Council: UIHRD (1981) Paris.

99  Siche aktuell Abdennour Bidar: »Lettre ouverte au mond musulmanc«, A/ Huffington Post,
8.4.2015 sowie auch Irshad Manji: Trouble, op. cit. Maniji bringt diese Haltung pointiert
zum Ausdruck, wenn sie angesichts einer Koranstelle, die an der Gleichwertigkeit der Ge-
schlechter zumindest zweifeln lisst, bekennt: »The truth is, I knew which interpretation I
wanted but I didn’t know for sure [and still don’t] which one God wanted« (ibid., S. 35).

100 Zur prekiren Tradition kritischer Koran-Hermeneutik, deren Vertreter immer schon Ge-
fahr laufen, der Apostasie bezichtigt zu werden, siche den selbst betroffenen Nasr Abu-
Zayd: »The Dilemma of the Literary Approach of the Quran«, Alif Journal of Compara-
tive Poetics 2003/23, S. 8—47.

101 Siche Mashood A. Baderin: IHR, op. cit.; Mahmoud Bassiouni: Menschenrechte zwischen
Universalitiit und islamischer Legitimitit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2014; Mouhanad
Khorchide: Scharia — der missverstandene Gott. Der Weg zu einer modernen islamischen
Ethik, Freiburg: Herder 2013.

102 Diese wurde urspriinglich vom sudanesischen Gelehrten Mahmud Muhammad Taha
(1909-1985) ausformuliert, der dafiir mit seinem Leben bezahlte. Sein prominentester
Schiiler ist Abdullahi Ahmed An-Na'im, der diesen Ansatz in der modernen Menschen-
rechtsforschung bekannt gemacht hat (siehe TIR, op. cit.; ders.: »Mahmud Muhammad
Taha and the Cirisis in Islamic Reform: Implications for Interreligious Relations«, Journal
of Ecumenical Studlies 1988/25, S. 121, = »Taha«).

103 In diesem Verstindnis ist Scharia nicht einfach »das islamische Recht«, sondern immer
schon Produkt einer bestimmten kreativen Beschiftigung mit den Quellen (nach klas-
sischer Lehre in der Reihenfolge ihrer Wertigkeit: Koran, Sunna, Konsens der Gelehrten,
Analogieschluss — und unter Umstinden selbststindige Interpretation, igtihad). Von »der
Scharia« zu sprechen, wire demnach irrefiihrend, wenn nicht durch Konkretisierung ver-
deutlicht wird, dass es sich zum Beispiel um die klassische islamische Scharia handelt,

229

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

entierte Exegese unternimmt konkret den Versuch, die zum Teil sehr
detaillierten normativen Vorgaben des Koran und der Sunna auf einen
normativen Kernbestand mit orientierender Funktion zu reduzieren.
Menschenrechte konnen auf solche Weise unter dem Ziel (der Scharia)
in Form der »promotion of human welfare and prevention of harme
bzw. der Befriedigung menschlicher Bediirfnisse in die islamische
Rechtslehre eingemeindet werden.™* Dieses »Kondensat« dient schlief3-
lich dazu, den durchaus heterogenen Bestand an Offenbarungs- und
Uberlieferungsmaterial zu operationalisieren: Wichtig sind die Prin-
zipien und dasjenige, was mit ihnen im Einklang steht; anderes kann
an den Rand riicken. Ein solches Leitprinzip ist aus Sicht vieler auch
das fiir den Menschenrechtsgedanken bedeutsame pluralistische Ethos:
Gott selbst, so die Argumentation mit Verweis auf Koranverse,™ hat die
Vielfalt der Menschen gerade auch in konfessioneller Hinsicht gewollr.
Daraus folgern manche Muslime, dass Respeke gegeniiber Andersgliu-
bigen die angemessene Reaktion auf diesen Grundzug der Schopfung
darstelle.”*® Dies ist keineswegs eine reine wortbasierte Auslegung des
Korans, sondern griindet in einer bewussten Wahl, konkret der Zuriick-
weisung des ebenfalls méglichen Verstindnisses dieser gewollten Viel-
falt als Ansporn, sich darin als beste Gliaubige zu beweisen, indem man
sie zum Beispiel ausmerzt. Ein solcherart gewonnenes islamisches Plu-
ralismusprinzip ist in der Lage, das Problem des minderwertigen Status
der Unglidubigen wenn nicht zu 18sen, so doch erheblich zu entschirfen:
Es wird nidmlich einfach an Gott rzuriickgespielt.”” Wenn dieser es von

wie sie von Gelehrten seit dem 8. Jahrhundert entwickelt wurde. Zum islamischen Recht
siche niher Matthias Rohe: Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart, Miinchen: C.
H. Beck 2009.

104 Vgl. Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 14f., S. 42ff.; Mahmoud Bassiouni: Menschen-
rechte zwischen Universalitiit und islamischer Legitimitit, op. cit., S. 137,

105 Dies ist zum einen: »To each among you have We prescribed a law and an Open Way. If
Allah had so willed, He would have made you a single People, but (His plan is) to test
you in what He hath given you: so trive as in a race in all virtues« (5:48). Die Parallele zur
Lessingschen Ringparabel ist dabei nicht zufillig, wird heute doch davon ausgegangen,
dass dieser nicht zuletzt vom Toleranzethos des Islam dazu inspiriert worden ist. Eine
zweite mafigebliche Sure in diesem Zusammenhang ist 2:142: »He guideth whom He will
to a Way that is straight«. Die Lesart auf Boden des religionspluralistischen Motivs wiire
dann: Wenn Gott die Rechtleitung (vor-)bestimmt, nicht der Einzelne selbst (alleine),
wieso dann den Nicht-Muslimen ziirnen?

106 Asma Afsaruddin zeigt, dass dieses pluralistische Ethos in der islamischen Friihgeschichte,
die oft als Goldenes Zeitalter des Islam bezeichnet wird, fiir die Koranauslegung (mit-)
bestimmend war und daher als Ressource fiir die Gegenwart fruchtbar gemacht werden
kann (»The hermeneutics of inter-faith relations: Retrieving moderation and pluralism
as universal principles in Qur'anic exegesis«, Journal of Religious Ethics 2009/37, S. 331~
354)-

107 Paradigmatisch als ciner der ersten formuliert hat dieses theologische Pluralismusprinzip
Roger Williams: »It is the will and command of God, that [...] a permission of the most
Paganish, Jewish, Turkish or Antichristian consciences and worships, bee (sic) granted to

230

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Anfang an zugelassen hat bzw. weiterhin wiinscht, dass nicht alle Men-
schen Muslime sind, so liegt es an ihm, als dem ultimativen Richter am
Ende der Zeit, die Zuordnung zu Heil oder Verdammnis entsprechend
seiner souverdnen Macht vorzunehmen (vgl. 4.2.3.1). Muddathir ‘Ab-
dal-Rahim schreibt dazu:

»Whereas the oneness, uniqueness, and inimitability are distinctive at-
tributes of the creator, variety, multiplicity, and plurality are attendant
characteristics of all created beings [...]. Insofar as human beings are
concerned, the variety and plurality that has been vested in them by
their creator is not limited to such matters as language, pigmentation,
and ethnicity only. It is also — and more importantly — manifested by
the will of the creator himself, in mactters of faith and belief, up to and

including disbelief.«**®

So eréflnet sich an genau jenem Horizont der aus dem pluralistischen
Prinzip gewonnenen Verantwortungsiibertragung die Moglichkeit, eine
irdische Koexistenz mit allen Nichtmuslimen mit der islamischen From-
migkeit zu versdhnen. Ob sie dabei so weit gehen kann oder darf wie
das katholische Christentum, wo seit der Konzilserklirung DH die Re-
ligionsfreiheit und damit auch die Freiheit, nichr christlich-katholisch
zu sein, aus der Wiirde des Menschen selbst abgeleitet wird,™ ist eine
grundsitzlich (noch) offene Frage. Zwischen blofler Duldung und
einem affirmativen Pluralismus liegen dann doch Welt(anschauung)en.

Die kritisch-historische Methode der Derogation geht nicht nur ei-
nen, sondern gleich mehrere Schritte weiter. Nicht nur werden rand-
standige Gehalte tiber die Bande der Prinzipienbildung marginalisiert:
In diesen Methoden werden bestimmte Offenbarungsinhalte oder
Uberlieferungen aus der Sunna als aufgehoben bzw. bedeutungslos
erklirt — insbesondere dann, wenn sie menschenrechtliche Bedenken
hervorrufen. In ihrer historisch-kritischen Version begriindet sie dabei
dieses — fiir orthodoxe Muslime ein skandaloses Vorgehen'° — entweder

all men in all Nations and countries [...]« (The Bloody Tenent of Persecution, Providence:
Publications of the Narragansett Club 1869, S. 3). Zu vergleichbaren religionspluralis-
tischen Haltungen im Judentum siche Elliot N. Dorfl: RG, op. cit., S. 36ff. Dorff er-
ldutert: »God as understood in the Jewish tradition thus wants pluralism not only to
demonstrate his grandeur in creating humanity with diversity but also to force human
beings to realize their epistemological creatureliness, the limits of human knowledge com-
pared to God« (ibid., S. 58). Ahnlich Goodman: »[I]f there are differences in the worth
of persons, we cannot know them well enough to make them ever relevant to the moral
concerns of God’s law (God of Abraham, op. cit.).

108 Muddathir ‘Abdal-Rahim: 7he Islamic Tradition, op. cit., S. 45f.

109 Vgl. 2.3.1.2 und 4.2.3.2.

110 Sie sechen darin eine»pick & choose«Version des Islam, das heif3t eine Verfilschung. Siche
etwa die Kritik in Adulumini Oba: »New Muslim Perspectives on Human Rights«, in:
Marie-Luisa Frick/Andreas Th. Miiller (Hg.), op. cit., S. 217-243.

231

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

mit der Notwendigkeit, die Offenbarung im Lichte der Zeit neu anzu-
wenden, oder mit quellenkritischen Argumenten: So seien die spiteren
Medinischen Verse des Koran weniger verbindlich als jene der Mek-
kanischen Periode: »When it is appropriate to do so, the transitional
aspects of sharia should be replaced by the fundamental principles of
the Quran and sunna of the earlier Mecca period.«''" Erstere weisen
aus menschenrechtlichen Gesichtspunkten grobere Spannungen auf,
ebenso die Sunna bzw. die Hadithe, die mangels Verlasslichkeit als
Rechtsquelle tiberhaupt aufgegeben werden sollten.”*? Einen Grund fiir
diesen radikalen Schritt sieht etwa Abdullahi Ahmed An-Na‘im darin,
dass mit einer rationalen Weiterentwicklung der Tradition aus ihr selbst
heraus allein, das heiffc konkret mittels der nachgeordneten Rechts-
quelle des igrihad, nicht alle nétigen Reformen leistbar seien, ist die-
ser im klassischen islamischen Recht doch nur dort zulissig, wo Koran
oder Sunna keine eindeutigen Aussagen liefern. Es bediirfe daher eines
»revolutionary approach [...] if the problems of sharia [...] are to be
resolved«.”* Zu diesen Problemen zihlt An-Na‘im konkret die Sicher-
stellung der Grund- und Menschenrechte fiir Nichtmuslime innerhalb
der islamischen Staatskonzeption und die Stellung der Frau. An-Na‘im
betont: »However drastic it may appear to be, this technique [die histo-
risch-kritische Derogation, Anm.] would seem to be the only way to
break the deadlock.«s Ein Beispiel, das An-Na‘im besonders heraus-
stellt, ist jenes der Sklaverei, welche in den religiésen autoritativen Tex-
ten eine Rechtfertigungsbasis findet, aber von der Mehrheitsmeinung

111 Abdullahi Ahmed An-Na‘im: »Tahac, op. cit., S. 15.

112 Der>Geist« der Verse, die Mohammed in Mekka offenbart worden sein sollen — An-Na‘im
spricht von »principles of relative justice and equality« (»Tahac, op. cit., S. 14) —, ist ein
tendenziell gegeniiber Nichtmuslimen offener. Das wird oft damit erklirt, dass Moham-
med und seine Anhinger in ihrer Minderheitenposition darauf angewiesen waren, nicht
zu konfrontativ gegen die religids-pluralistische Stadt aufzutreten. Die Hadithe enthalten
in der Tat einige der fiir die Menschenrechte grofSten Stolpersteine, so beispielsweise auch
den Ausspruch, dass derjenige mit dem Tode zu bestrafen sei, der seine Religion wechselt.
Damit wird im klassischen islamischen Recht — in Absehung des Koranverses 2:2 56 sowie
der Sure 109 — die Todesstrafe fiir den Glaubensabfall legitimiert (vgl. 4.2.3.1). Ebenfalls
in der Sunna und nicht im Koran festgelegt ist die Steinigung fiir aufereheliche sexuelle
Bezichungen (der Koran sicht »nur« Peitschenhiebe vor, und zwar fiir beide Geschlech-
ter). Zu einer dhnlichen Hadithekritik, die auf einem Unterscheidungsanspruch basiert
hinsichtlich jener Aussagen, die von dem (unfehlbarenq) Propheten und solchen, die vom
(fehlbaren) Staatsoberhaupt Mohamed stammen, siche Mouhanad Khorchide: Islam ist
Barmbherzigkeit, op. cit., S. 129f.

113 Diese absolute Minderheitenmeinung an der Grenze zur »Blasphemie« wird etwa vom
malaysischen Gelehrten Ahmad Kassim vertreten, der dafiir harsche staatliche Repres-
sionen und zuletzt 2014 eine Fatwa gegen sich als »Apostat« ergehen lassen musste (vgl.
Seyd Jaymal Zahiid: »Fatwa declaring Kassim Ahmad an apostate only for Terengganu,
minister says«, 7he Malaymail Online, 2.7.2014).

114 Abdullahi Ahmed An-Na‘im: »Taha, op. cit., S. 9.

115 Ibid., S. 14f.

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

der islamischen Rechtsgelehrten, deren Konsens eine gegentiber Koran
und Sunna nachrangige Rechtsquelle darstellt, als abgeschaffte Institu-
tion gilt.””* In den Quellen aber sei Sklaverei immer noch als legale In-
stitution prisent. Erst durch eine islamimmanente Uberwindung der
Sklaverei — vornehmlich durch die Methode der Derogation — sei diese
tatsichlich iiberwunden, nicht allein schon durch die faktische Zuriick-
dringung des islamischen Rechts durch sikulares Recht im Zuge etwa
der Kolonialisierung. An-Na‘im ist tiberzeugt »that slavery is a funda-
mental human rights issue for Muslims until it is abolished in Islamic
law«."7 Konkret verwies er damals auf Fortfiihrungen versklavender
Praktiken im Sudan. Aktuelle Entwicklungen auf dem Gebiet des Da-
esh geben ihm heute zusitzlich auf eine von den wenigsten erwartete
Weise schmerzhaft Recht. Wahrend, wie geschildert, die kritisch-histo-
rische Derogationsmethode den meisten Muslimen zu weit gehen diirf-
te, erachten sie andere als zu wenig weitgehend oder darin unaufrich-
tig, eine historische Zuordnung der Koranischen Verse garantieren zu
wollen, welche bekanntlich ja nicht chronologisch, sondern ihrer Linge
nach im Koran zusammengestellt wurden. Die eigentliche Herausfor-
derung fiir menschenrechtliche Anspriiche an den Islam sei daher, so
Irshad Maniji, »to openly question the perfection of the Koran [...]«."™
Es ist fraglich, ob ein solcher Ansatz noch als reformatorisch oder nicht
vielmehr als revolutionir zu werten ist.

Um vom Islam den Bogen zuriickzuschlagen zu einer breiteren Per-
spektive auf Religionen und ihre (potenziellen) exklusivistischen Heraus-
forderungen, mochte ich noch auf einen Problembereich zu sprechen
kommen, der ganz allgemein die Stellung von religiosen Wiirdentrigern
betrifft. Es ist eine in vielen religidsen Gemeinschaften verbreitete, sich
durch entsprechende Praktiken manifestierende Vorstellung, dass Prie-
ster — hiufig aufgrund ihrer Mittlerstellung zwischen der Gottheit und
den Menschen — an Wert den durchschnittlichen Gliubigen tiberragen.
Dieses Phinomen der Priesterwiirde schirft gewissermaflen noch einmal
den Blick auf die Ausgangsfrage, denn wie verhilt sich diese nun zur
Idee, wonach alle Menschen iiber bestimmte gleiche Rechte verfiigen
sollen? Besteht hier ein Konflikt? Das scheint nicht der Fall zu sein,
wenn man sich die Anforderungen, die die Menschenwiirde und die
Idee der Menschenrechte stellen, genau betrachtet: Weder verlangt, wie
argumentiert, die Idee eines allen Menschen aufgrund ihres Mensch-
seins zukommenden Basiswerts, dass allen Menschen die identische so-
ziale Wertschitzung zusteht; noch setzt die Menschenrechtsidee voraus,
dass die Menschen zu allen Anspriichen gleichermaflen berechtigt sein

116 Abdullahi Ahmed An-Na‘im: TIR, op. cit., S. 172fF.
117 Ibid., S. 175.
118 Irshad Manji: Zrouble, op. cit., S. 36.

233

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

sollen. Personenwiirde im Unterschied zu Menschenwiirde und Vor-
rechte im Unterschied zu Menschenrechten konnen unter Umstinden
fortbestehen. Aber unter welchen Umstinden genau? Man kénnte argu-
mentieren, dass die besondere Stellung, die Priester in ihren jeweiligen
Religionen innehaben," nicht die Menschenwiirde anderer ausschlie-
e, wenn die Vorrechte, welche sie auf ihrer Basis genieflen, die Ansprii-
che anderer bzw. deren Menschenrechte nicht schidigen. Das Vorrecht
etwa des katholischen Priesters, Sakramente zu spenden, wird kaum als
Ausschluss anderer von Anspriichen gesehen werden konnen, die fiir
sie in einem menschenrechtlichen Sinne erheblich genug sind und die
sie folglich darum reklamieren. Auch wenn einzelne weibliche Gldubi-
ge in diesem konkreten Fall sehr wohl einen solchen Anspruch geltend
machen (Stichwort: »Frauenpriestertum«), die allermeisten Menschen
weltweit wiirden es nicht als ihr Menschenrecht erachten, Kinder zu
taufen oder die Eucharistie zu zelebrieren, denn sie haben daran schlicht
kein Interesse. Ahnliches gilt auch fiir andere Religionen und vergleich-
bare priesterliche Privilegien, wie etwa das Innerheiligste zu betreten,
gewisse Segnungen und Rituale zu vollzichen oder auch Rauschmittel
zu konsumieren. Man kénnte aber in Anlehnung an Avishai Margalit
auch den Standpunkt einnehmen, dass der ausgezeichnete Status des
Priester(tum)s nicht allein die Frage nach gewissen Privilegien und ih-
rem Verhiltnis zu Menschenrechten betrifft, sondern grundlegender das
Bild der Minderwertigkeit der davon kategorisch Ausgeschlossenen, das
moglicherweise dadurch entsteht und indireke exklusivistische Heraus-
forderungen beférdert (Stichwort: Misogynie). Fiir das Judentum be-
merkt Margalit: »Damit [durch das Verbot, 6ffentlich aus der heiligen
Schrift zu lesen, Anm.] erklirt man sie [Frauen, Anm.] zwar noch nicht
zu Nichtmenschen, erkennt ihnen aber gleichwohl den Erwachsenen-
status ab.«** Dass die Beurteilung der Priesterwiirde in ihrer Stellung
zum universalistischen Pfeiler des Menschenrechtsgedankens auch aus
einem weiteren Grund nicht so eindeutig ausfallen muss, zeigt das Bei-
spiel des sexuellen Missbrauchs von (meistens minnlichen) Kindern
und Jugendlichen insbesondere durch katholische Ordensleute bzw.
Priester, wie er inzwischen fiir eine Vielzahl von Lindern und einen
Zeitraum von mehreren Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts dokumen-
tert ist. Zu denken gibt dabei der Vorwurf von Opfern, dass ihnen des-
halb so lange nicht geglaubt wurde und die T4ter deshalb so lange nicht

119 Einen anschaulichen Uberblick iiber die traditionellen bzw. vorkonzilialen Sichtweisen
im katholischen Christentum auf die Stellung des Priesters bietet Alfonso Maria de Li-
guori: »Dignity and Duties of the Priest«, in: The Complete Works Vol. XII, New York:
Benzinger Brothers 1889, S. 23ff. Diese Sichtweise lisst sich in einem Satz so ausdriicken:
»The Dignity of the Priest Surpasses all other Created Dignities« (ibid., S. 29).

120 Avishai Margalit: PW, op. cit., S. 263.

234

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

mit echten« Konsequenzen rechnen mussten, weil sie Priester waren. In
dieser Erklirung dafiir, warum das System des Missbrauchs in Ditzesen
der USA, Irlands oder auch Osterreichs iiber Jahrzehnte aufrecht blieb,
ist die Vorstellung der katholischen Priesterwiirde, die bei einer etwai-
gen Abwigung des Schicksals des Missbrauchsopfers und des dem Titer
durch Enttarnung drohenden Schicksals den entscheidenden Ausschlag
gab. So weist Richard Sipe, US-amerikanischer Pastoralpsychologe und
ehemaliger Monch im Benediktinerorden, darauf hin, »that clerica-
lism — setting a priest on a pedastal above ordinary lay people — helped
to prop up the secret [abuse] system«.’* Waren in solchen Fillen ge-
weihte Priester einfach mehr wert als elternlose, oftmals auch behin-
derte Kinder? Wenn ja, wire dies ein deudicher Ansatzpunke dafiir, in
solchen Fillen die Wertunterschiede, die zwischen Priester und andere
Menschen gesetzt werden, fiir menschenrechtlich bedenklich zu halten,
denn sie schlieflen offenbar andere Menschen von vitalen Rechten (auf
korperliche Unversehrtheit, Sicherheit, ein faires Verfahren) aus.

Die eigentliche Frage zur Bestimmung der Dimension von exklusivis-
tischen Herausforderungen auf Basis von Religionszugehérigkeiten ist
demnach nicht, ob Anhinger der eigenen Religionsgemeinschaft darin
tiberhoht werden, die wahrhaft Gliubigen, Auserwihlten oder besseren
Menschen zu sein, sondern inwiefern diese theologische Uberhshung
praktische Folgen hinsichtlich der menschenrechtlichen Anspruchsbe-
rechtigungen I und II implizieren. Hinsichdlich ersterer, des Rechts auf
Rechte, wire dies genau dann der Fall, wenn die Personenwiirde des
Gldubigen und die Menschenwiirde des Ungldubigen in kein Koexis-
tenzverhilnis gesetzt werden koénnen: wenn nur die Religionszugehs-
rigkeit den >wahren< Menschen macht und erst mit ihr ein Anspruch
darauf, Menschenrechtssubjekt zu sein, anhebt. Der Inbegriff dieser
Ideologie wiitet gegenwirtig im Zweistromland: »Islamischer Staat«
nennt sich die Miliz internationaler Zusammensetzung, die fiir sich
beansprucht, den — nach wahhabitischem Modell — wahren Glauben
bzw. Islam zu vertreten und weltweit durchsetzen zu wollen. Zum er-
sten Mal seit sechzig Jahren tritt in ihr eine theoretisch unterfiicterte
genozidale Weltanschauung in praktische Erscheinung, an deren Ent-
schlossenheit kein Zweifel mehr bestehen kann, nachdem die Ausson-
derung von Nichtmuslimen (Jesiden und Christen) sowie »devianterc
Muslime (Sufis, Schiiten®??) — in den von Daesh beherrschten Gebieten

121 Zit. in der Dokumentation »Mea maxima culpa: Silence in the House of God«, Regisseur
Alex Gibney (2012) USA, min. 13:40. Siche auch sein Buch Celibacy in Crisis. A Secrer
World Revisited, New York: Brunner-Routledge 2003.

122 Die Situation von schiitischen Minderheiten weltweit verschlechtert sich seit Jahren kon-
tinuierlich und proportional zu den wachsenden regionalen Spannungen zwischen Saudi-
Arabien und dem Iran. Die Auswirkungen sind dabei weit iiber die arabisch-islamische
Welt hinaus spiirbar, so auch in Siidost-Asien (vgl. Mohamad Faizal Musa: »The Malaysi-

235

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

als gezielte Politik seitens seiner Proponenten durch Drohungen und
Taten offen bezeugt wurde.” Da es sich bei dieser Gruppe und ihrer
Weltanschauung des salafistischen Jihadismus um kein isoliertes oder
marginales Phinomen handelt, sondern um Eruptionen religiéser Ge-
walt in inzwischen einer Vielzahl der Linder Afrikas, Arabiens, Asiens
und auch Europas, ist diese geradezu antithetische Positionierung zum
Menschenrechtsdenken in besonderem MafSe ernst zu nehmen. Thre
Wurzeln blof8zulegen, ihren nihrenden Riickhalt und nicht zuletzt ihre
Instrumentalisierung im Kontext regionaler wie auch geopolitischer
strategischer Interessenlagen ist daher dringend erforderlich.

Abgesehen vom salafistischen Jihadismus lassen sich zwar weitere
Beispiele denken, die in kleinerem oder auch kleinstem Ausmafd unter
Bewetis stellen, dass religios begriindete Totalexklusivismen durchaus in
bestimmten Vorstellungswelten existieren, fiir eine Mehrzahl der Religi-
onsglidubigen aller Richtungen kann dies aber nicht behauptet werden.
Von groferer Bedeutung sind jedenfalls Ausschliisse von bestimmten
Rechten, das heifft von der Anspruchsberechtigung II. Zu nennen sind
hier allen voran das Recht auf Religionsfreiheit, das Anders- und spe-
ziell Nichtgliubigen in unterschiedlichen Schattierungen und Schwe-
regraden abgesprochen wird."** Die Beispiele dafiir sind mannigfaltig,
ein paar wenige sollen hier geniigen. Betrachtet man etwa die CDHRI,
so findet man in Art. 10 ein wie folgt lautendes Verbot: »It is prohibi-
ted to exercise any form of compulsion on man or to exploit his po-
verty or ignorance in order to convert him to another religion or to
atheism.«**> Dabei handelt es sich um das etwas verklausulierte Verbot
fiir alle anderen Religionen, aufler dem Islam selbst, missionarisch titig
zu sein. Dieses ist in zahlreichen islamischen Lindern Realitit und stellt
eine offensichtliche Ungleichbehandlung der religiosen Glaubensrich-
tungen dar. Es fithrt praktisch mitunter zu veritablen Einschrinkungen

an Shi‘a: A Preliminary Study of Their History, Oppression, and Denied Rights«, Journal
of Shi‘a Islamic Studlies 201316, S. 411—462).

123 Vgl. auch UNHRC: Report of the independent international commission of inquiry on the
Syrian Arab Republic, AFHRC/27/60 (2014).

124 Bis heute existiert kein internationales Ubereinkommen zur Beseitigung von Formen re-
ligidser Diskriminierung, ein solches wurde jedoch im Rahmen der UN in den Jahren
1962—67 konzipiert. Gescheitert ist es unter anderem am Widerstand der sozialistischen
Staaten (siche Steven L. B. Jensen: 7The Making of International Human Rights. The 1960s,
Decolonization and the Reconstruction of Global Values, Cambridge: Cambridge University
Press 2016, S. 138fF).

125 Ein besonderer Fall in diesem Zusammenhang ist dabei das erwihnte, auch in der
CDHRI beriicksichtigte Apostasieverbot. Es stellt keinen Ausschluss vom Recht auf Re-
ligionsfreiheit Andersgliubiger, sondern der Muslime und Musliminnen selbst dar. Da
seine Rechtfertigung gerade nicht in der Minderwertigkeit des Islam gefunden wird,
sondern umgekehrt in seiner Reinheit bzw. in der Einheit der Umma, wird dieses im
Zuge der Analyse des individualistischen Grundpfeilers des Menschenrechtsgedankens in
4.2.3.1. diskutiert.

236

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

der Meinungsiuflerungs- und der Religionsfreiheit, und zwar in dem
Mafle, wie sie zur Bewerbung des eigenen Bekenntnisses im weitesten
Sinne geniitzt werden. Hier liegt eine klare Spannung zum Menschen-
rechtsgedanken in seiner Gleichheitsdimension vor, denn eine men-
schenrechtsimmanente Rechtfertigung fiir diese Exklusionen ist nicht
vorhanden. Es geht diesem Verbot lediglich darum, die Macht der eige-
nen Religion zu stabilisieren und durch den Vorteil des Werbendiirfens,
aber nicht Abgeworbenwerdendiirfens, langfristig auszubauen. Nicht
zufillig wird in Art. 10 CDHRI dem Abwerbeverbot die Erklirung vo-
rangestellt: »Islam is the religion of unspoiled nature.« Ahnliche Span-
nungen sind auch im Menschenrechtskatalog Mawdudis erkennbar.™
Zwar gelingt es ihm trotz seines orthodoxen Islamverstindnisses, eine
Reihe von Menschenrechten (»basic human rights«) aus den islamischen
Grundlagen selbst zu deduzieren und sie unterschiedslos Muslimen und
Nichtmuslimen zukommen zu lassen. Den religids-relevanten Unter-
schieden zwischen den beiden Menschengruppen Rechnung tragend
entwirft Mawdudi jedoch zusitzlich eine Charta der »Rights of Citizens
in an Islamic State«, die Vorrechte fiir Muslime enthilt, wie etwa jenes
auf fithrende politische Amter.

Abschlieffend méchte ich die Problematik von exklusivistischen He-
rausforderungen, die aus Grenzmarkierungen entlang von Religionszu-
gehorigkeiten entstehen (konnen), noch von einer anderen Seite her be-
leuchten, und zwar der Feindseligkeit gegeniiber Religionen bzw. ihren
Angehoérigen, wie sie in Europa in den vergangen Jahren merkbar — und
nicht isoliert von globalen Entwicklungen — zugenommen hat. Im Kon-
text der Gleichheitsdimension der Menschenrechte ist dabei weniger
relevant, ob beispielweise im Zuge von Neugewichtungen individueller
Freiheitsrechte und (menschenrechtlicher) Gemeinwohlziele eine ten-
denzielle Zuriickdringung religiéser Interessen — etwa hinsichtlich so-
zialer Kohision (vgl. 4.2.3.1) — erfolgt. Wie weitreichend ein Recht auf
Religionsfreiheit sein darf, ist aus dieser Perspektive prinzipiell offen,
solange seine Grenzen diskriminierungsfrei gezogen werden. In diesem
Zusammenhang ist insbesondere auf ein Beispiel einer grundsitzlich
problematischen Ungleichbehandlung Bezug zu nehmen, das als so
genannter >Schweizer Minarettstreit« bekannt ist.”” Die Entscheidung
des Schweizer Wahlvolkes im Jahr 2009, beim Bau von Moscheen Mi-
narette zu untersagen, ist fiir dieses Kriterium diskriminierungsfreier
Rechtebeschrinkungen jedenfalls kein geeigneter Kandidat. Wenn das
Recht auf Religionsfreiheit etwa der Christen den Bau von Kirchenge-
biuden ohne derartige Einschrinkung umfasst, wiirde die Beschnei-

126 Vgl. Abul A'la Mawdudi: Human Rights in Islam, op. cit.
127 Siehe insbes. Lorenz Langer: »Panacea or Pathetic Fallacy? The Swiss Ban on Minarets«,
Vanderbilt Journal of Transnational Law 2010/43, S. 863-951.

237

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

dung desselben Rechts im Falle der Muslime eine Rechtfertigung be-
notigen, die auf menschenrechtlichem Boden selbst fuflt. So sie das
nicht tut, trifft sie der Einwand, hier wiirde mit personlichen Vorlieben,
Geschmickern oder auch Ressentiments Politik gemacht. Eine solche
Rechtfertigung kénnte zum Beispiel darin liegen, dass eine bestimmte
Religionsgemeinschaft keine volle Religionsfreiheit genieflen soll, da
ihre Ziele und Instrumente die Menschenrechte anderer oder die men-
schenrechtliche Ordnung als solche konkret verletzen. Das trifft fir die
allermeisten islamischen Glaubensgemeinschaften in der Schweiz und
in ganz Europa meines Erachtens zwar nicht zu; dennoch konnten Mi-
narett- und iiberhaupt »Moscheeverbote« grundsiezlich sehr wohl men-
schenrechdlich rechtfertigbar sein, wenn es sich bei den Bauanwirtern
um Gruppen handelt, die konkret dem salafistischen Jihadismus na-
hestehen. Eine sehr dhnliche, in den Konsequenzen allerdings deutlich
weitreichendere Diskussion hat sich am neuen Osterreichischen Islam-
gesetz entfacht, das ein pauschales Verbot von Auslandsfinanzierungen
fiir islamische Glaubensgemeinschaften im Inland enthile.”*® Auch in
diesem Fall scheint die undifferenzierte Herangehensweise eine Span-
nung der Regelung mit dem Menschenrechtsgedanken zu implizieren,
auch wenn die Idee der Beschrinkung von Finanzquellen aus dem Aus-
land grundsitzlich nicht menschenrechtswidrig sein muss.

3.2.2 National(staatlich)e Zugehorigkeit

No nation imagines itself coterminous with mankind.
Benedict Anderson

Religiose von national(staatlich)en Exklusivismen trennscharf abzu-
sondern ist aus mehreren Griinden schwierig, weshalb dieser Abschnitt
tibergreifend mit dem vorhergehenden zu lesen ist. Das Phinomen des
sogenannten religidsen Nationalismus (Stichworte: islamischer Natio-
nalismus, Hinduvta-Bewegung, religiéser Zionismus) erklirt sich schon
daraus, dass seit je her in der Geschichte der Menschheit eine enge Ver-
wandtschaft von Religionen und Volksbildungsprozessen zu beobachten
ist.” Uberall dort, wo also religivse und nationalstaatliche Identitit in

128 Vgl. BGBI Nr. 39, 30.3.2015.

129 Siche Peter Sloterdijk: /m Schatten des Sinai, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2013. Fiir das
von Sloterdijk so bezeichnete »Programmvolk« der Israeliten stiftet die Hebriische Bibel
das Entstehungsnarrativ der Auserwihlung durch Gott mitsamt Bundesschluss: »Denn
du bist ein Volk, das dem Herrn, deinem Gott, heilig ist. Dich hat der Herr, dein Gott,
ausgewihlt, damit du unter allen Vélkern, die auf der Erde leben, das Volk wirst, das ihm
personlich gehért« (Dtn 7,6-8; vgl. auch Lv 29,24; Dtn 10,15). Mit dieser Bekundung
einher geht das Versprechen Gottes, nicht schnell, denn das wiire nicht effizient, aber
»nach und nach« feindliche Vélker aus »dem Weg [zu] riumen« (Dtn 7,22). Vgl. 3.1.1.

238

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Eins gesetzt sind, stellen sich potenzielle exklusivistische Herausforde-
rungen daher als besonders robust dar. Und das werden sie, folgt man
Anthony D. Smith, im Grunde immer in geringerem oder stirkerem
Ausmafl sein, denn Nationalismus verstehe man besten als »a form of
culture and a type of beliefsystem whose object is the nation as a sacred
communion [Hervorhebung d. V.]«.”* Nationalismus und Staatlichkeit,
zwei gesondert zu betrachtende Phinomene, sollen im Folgenden da-
rauthin befragt werden, welche exklusivistischen Herausforderungen sie
fir das Projekt universaler Menschenrechte bereithalten konnen. Na-
tionalismus wird dabei definiert als Anschauung, der zufolge eine be-
stimmte Gruppe von Menschen ebensolche anderen Gruppen an Werr
grundsitzlich tibersteigt, weshalb ihr auch gewisse Vorrechte zukom-
men. Der Begriff der Nation, so Max Weber, gehort darum »der Wert-
sphire an«.”®* Was diese Menschen wiederum teilen miissen, um als so
identifizierbare Gruppe gelten zu konnen, ist dabei objektiv beschen
fraglich, denn »Nation« ist ein Begriff, der »wenn {iberhaupt eindeutig,
dann jedenfalls nicht nach empirischen gemeinsamen Qualititen der ihr
Zugerechneten definiert werden kann«.’* Die Auseinandersetzungen
mit den Nationalismen der jiingeren und jiingsten Geschichte haben
insbesondere in der Politischen Theorie zu einer beachtlichen Biblio-
thek an Expertise, aber auch Kontroversen gefiihrt."* Fiir die Theorie
der Menschenrechte ist vor allem von Interesse, dass, worauf prominent
Hannah Arendt aufmerksam gemacht hat, eine Art Gleichurspriinglich-
keit von Menschenrechten respektive Biirgerrechten und der nationalen
Idee vorliegt.** Schon in der Entstehungsphase der europiischen Men-
schenrechte, konkret der Zeit der Franzésischen Revolution, lisst sich
mit Arendt ein die beschworene kosmopolitische Briiderlichkeit rela-
tivierender nationaler Schlachtruf erkennen, dem es »nicht nur um die
Befreiung der franzésischen Nation ging, sondern [...] [darum], unter
den Farben der Trikolore alle Volker zu befreien und zu Nationen zu
machen«.”” Arendt schreibt dazu:

»Die gleichen Grundrechte wurden einmal als das unveriuferliche Ei-
gentum alles dessen, was Menschenantlitz trigt, erklirt, um im selben
Atemzug als die spezifisch nationalen Rechte eines souverinen Volkes,

130 Anthony D. Smith: Chosen Peoples, Oxford: Oxford University Press 2003, S. 46.

131 Max Weber: Wirsschaft und Gesellschafi, op. cit., S. 528.

132 Ibid.

133 Siche Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Origins and Spread
of Nationalism, London: Verso 1983/2006; Robert McKim/Jeff MacMaham (Hg.): 7he
Morality of Nationalism, Oxford: Oxford University Press 1997; Sam Pryke: Nationalism
in a Global World, op. cit.; Anthony D. Smith: Chosen Peoples, op. cit.

134 Vgl. insbes. Hannah Arende: EUTH, op. cit., Kap. 9.

135 Ibid., S. 358.

239

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

das diese Rechte seinem Befreiungskampf und seiner nationalen Ge-
schichte verdankt, hingestellt zu werden. [...]. Das praktisch-politische
Ergebnis dieses Widerspruches war, daf§ von nun an die Menschen-
rechte nur als spezifische, nationale Rechte anerkannt und garantiert
wurden [...].«"3¢

Dass die Menschenrechte, wie auch hier bereits im Begriindungskon-
text (vgl. 2.3.3) deutlich geworden ist, dabei aber auf staatliche Institu-
tionen stets partikularer politischer Gemeinwesen in ihrer Garantie und
Durchsetzung unhintergehbar angewiesen bleiben, ist eine charakeeri-
stische »Aporie der Menschenrechte«.’’” Denn entweder werden Men-
schenrechte von Staaten und darum immer schon mehr oder minder
defizitdr, weil niemals vollends universal geschiitzt oder sie werden gar
nicht geschiitzt. Jirgen Habermas spricht in diesem Zusammenhang
vom »Janusgesicht der Nation, die sich im Inneren 6fnet und nach au-
Ben abschliefft«.”*® Ausgehend von dieser Feststellung, dass Menschen-
rechte nicht ohne Staat fiir den Menschen das wirken kénnen, was man
von ihnen erwartet; sie aber andererseits in ihrem universalen Anspruch
immer schon die Logik staatlicher Grenzziehungen sprengen oder sogar
durch gewisse Formen von Staatlichkeit bedringt werden kénnen, die
ihr egalitires Ethos durch volkische Grenzmarkierungen und Hierar-
chisierungen eo ipso verletzen, mochte ich dieses Dilemma bei seinem
ersten »Horn« anfassen. Dazu soll zunichst untersucht werden, ob es
Spielarten des Nationalismus gibt, die eher mit dem Menschenrechts-
gedanken vertriglich sein kénnten oder nicht, bevor die Maglichkeit
nicht-national gefasster Staatlichkeit darauthin befragt wird, inwiefern
ihr exklusivistisches Potenzial tendenziell geringer ausfille. Dann sollte
beurteilt werden kdonnen, wie hoch der Preis ist, den eine real existieren-
de Menschenrechtsordnung jedenfalls zu zahlen erfordert und welcher
hingegen besser vermieden werden sollte.

Die Hypothese, wonach Nationalismus und Menschenrechte kein
taugliches Gespann abgeben, findet in der Geschichte mannigfach Be-
stitigung. Nichts Geringeres als protonationalistische Exzesse haben im
Verlauf der seit der Reformation Europa tiberzichenden Religionskriege
des 16. und 17. Jahrhunderts die Gewalt gegen jene geschiirt, die nicht
als Mitglieder derselben politischen Gemeinschaft gelten durften, weil
ihre Konfession sie als Biirger illoyal und unverlisslich, als Menschen
gleich >Teufeln« und »Untermenschen« erscheinen lief$. — Ob die Hu-
genotten im katholischen Frankreich, Protestanten im katholischen

136 Ibid., S. 490.

137 Ibid., S. 6o1ff. Zum Status des Fremden bzw. Nicht-Staatsbiirgers in Geschichte und
Vélkerrecht siche Carmen Tiburico: 7he Human Rights of Aliens under International and
Comparative Law, Den Haag: Martinus Nijhoff 2011.

138 Jiirgen Habermas: Inklusion — Einbeziehen oder Einschlieffen. Zum Verhiltnis von Nation,
Rechtsstaat und Demokratie, in: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen The-
orie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 157.

240

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Osterreich, irische und schottische Katholiken sowie Dissenters in
anglikanen Grofibritannien: Die Wellen der Emigration sind letztich
nichts anderes als das Resultat systematischer religiés-nationalistischer
»Sduberungen«. Das Anschauungsmaterial beziiglich verheerender Aus-
wirkungen vélkisch/religis gefasster Staaten reicht bis in die Gegen-
wart: Nationale Ausdifferenzierungen, begleitet von Biirgerkriegen und
Volkermorden, wie sie nach dem Zerfall Jugoslawiens den Balkanraum
zerriittet haben, fanden bzw. finden unter dhnlichen Bedingungen in
unterschiedlichem Ausmaf§ in vielen Weltgegenden statt. Wo die na-
tionalistische Gewalt sich nicht auf allgemein sichtbare Weise entlddt,
offenbart sie sich doch denjenigen, die als ethnische/religiose Minder-
heiten in dem betreffenden Staat leben (miissen). Die Situation isra-
elischer (muslimischer und christlicher) Araber im »Judenstaat«,'s
(hinduistischer) Tamilen im mehrheitlich buddhistisch-singhalesischen
Sri Lanka, (christlicher und animistischer) Afrikaner im (arabisch do-
minierten) Sudan vor seiner Teilung 2012 und viele weitere Beispiele
zeugen davon. Ein besonders gravierendes Beispiel nationalistischer
Zweiklassenpolitiken, gerade auch vor dem Hintergrund der Einsicht in
die Bedeutung des (vorpolitischen) Rechts auf Rechte (vgl. 2.1.2), lie-
fert das (buddhistische) Myanmar im Umgang mit der Minderheit der
(muslimischen) Rohinga.’* Da diese Menschen nicht als Minderheit
anerkannt sind und ihnen ferner die Staatsbiirgerschaft vorenthalten
bleibt, leben die ca. 700,000 Angehérigen dieser Volksgruppe gezwun-
germaflen als »internally displaced people« unter weitgehend rechtlosen
Bedingungen, die immer mehr Menschen zur gefihrlichen Flucht in
die Nachbarlinder der Region treiben, wo es ihnen meist nicht bes-

139 Zwar versprach Israels Griindungserklirung, der Staat »will ensure complete equality of
social and political rights to all its inhabitants irrespective of religion, race or sex«, und
bot den arabischen Einwohnern Teilhabe (»full and equal citizenship and due represen-
tation«) an, die Situation heute ist aber alles andere als egalitir, auch weil viele jiidische
Israelis — eine demographische »Disbalance« vor Augen — immer stirker auf die »jiidische
Identitit« Israels pochen. Zuletzt ist diese Frage im Zuge der Diskussion der (letztlich
nicht angenommenen) Regierungsvorlage cines »Jiidischer Staat«-Gesetzes wieder viru-
lent geworden (vgl. Lahav Harkov/Herb Keinon: »Cabinet appoves of »Jewish state bill«,
Jerusalem Post, 23.11.2014). Zur Identititspolitik in Israel und den daraus resultierenden
Einschrinkungen der Biirgerrechte bzw. des Zugangs zur Staatsbiirgerschaft fiir Nicht-
Juden siehe Molavi Shourideh C.: Stateless Citizenship. The Palestinian-Arab Citizens of Is-
rael, Leiden: Brill 2013; Chaim Gans: »Nationalist Priorities and Restrictions in Immigra-
tion: The Case of Israel«, Law & Ethics of Human Rights 2008/2, S. 1-19; Shlomo Sand:
Die Erfindung des jiidischen Volkes. Israels Griindungsmythos auf dem Priifstand, Berlin:
Ullstein 2008/2010, Kap. 55 Noch weit prekirer ist freilich die Situation der Menschen in
den von Israel besetzten (Westjordanland, Ost-Jerusalem, Golan) und belagerten (Gaza)
Gebieten, die zwischen fehlender Staatlichkeit und Minderheitenstatus oszilliert.

140 Vgl. dazu Nehginpao Kipgen: »Addressing the Rohingya Problem, Journal of Asian and
African Studies 2014149, S. 234-247; sowie allgemein das Informationsportal: <htep://
www.rohingya.org/portal/>.

241

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

ser ergeht. In kleinerem Stil und mit anderen religidsen Vorzeichen zu
beobachten ist ein solches Ausschlussregime bei der Inselrepublik der
Malediven, die Angehérige der winzigen christlichen Minderheit im
tiberwiegend islamischen Land gleichsam dadurch ausbiirgert, dass
die Zugehérigkeit zum sunnitischen Islam mit der Staatsangehérig-
keit als identisch erklirt wird.*+ Kann in einem solchen Fall noch von
gleichen Menschenrechten bei zwar ungleichen Biirgerrechten — die
einem islamischen Staat nach klassischem islamischen Recht inhirent
sind — gesprochen werden oder ist mit der Staatsangehérigkeit auch die
Menschenrechtssubjektivitit der Betroffenen suspendiert? Handelt es
sich also um blofe Spannungen oder aber Unvereinbarkeiten mit der
Menschenrechtsidee? Dass der Status als Biirger zweiter Klasse hier und
dhnlich wie im Fall der Rohinga an der Religionszugehérigkeit bzw. der
Verachtung von Christgldubigen festgemacht wird, legt meines Erach-
tens zweiteres nahe. Der ausgeprigte religiose Nationalismus, der am
Umgang mit Minderheiten auf den Malediven ebenso wie im »Paten-
staat« Saudi-Arabien beobachtet werden kann, lisst nimlich dem Begriff
Mensch aufSerhalb des >wahren< Menschseins des frommen Sunniten so
wenig Raum, dass die Grenze vom Christen zum Untermenschen be-
reits undeutlich geworden ist. Die Beschreibung »Biirger zweiter Klasse«
wire demnach noch eine zu freundliche bzw. sogar euphemistische.
Man kénnte angesichts solcher aus menschenrechtlicher Perspektive
zweifelsohne als negativ zu bewertenden Schilderungen einwenden, dass
der hier unterlegte Nationalismusbegriff zu breit gefasst sei und die Fra-
ge, ob es nicht auch Formen eines, wenn man so will, menschenrechts-
kompatiblen Nationalismus geben kénne, unterschitzt werde. Oder
anders ausgedriicke: Wieviel Loyalitit darf dem eigenen >Stammc« gegen-
tiber in der kosmopolitischen Utopie der Menschenrechte noch geiibt
werden? Zwingt denn der Menschenrechtsgedanke dazu, alle lokalen,
partikularen Zugehorigkeiten zu suspendieren und sich ausschliefSlich
der einen groflen »Menschheit« zugehorig zu fithlen? Diese gewichtigen
Fragen, die spitestens seit den Erniichterungen, die konkret auf das
Ende des Kalten Krieges und den »Riickfall in den Tribalismus« gefolgt
sind, intensiv diskutiert werden,+ stellen in der Tat eine »Gretchenfra-
ge« fiir jede Menschenrechtstheorie dar. Es stellt, mit Michael Walzer
gedacht, nicht nur eine tiberzogene — im Sinne der Zielerreichung nicht
notwendige — Bedingung dar, dass im Menschenrechtszeitalter jeder
Mensch von seinen partikularen Identiciten ginzlich ablisst; es wire
vielmehr geradezu eine Forderung, die einem Angriff auf das Mensch-

141 Vgl. US Department of State: Maldives 2012 International Religious Freedom Report.

142 Vgl. Michael Walzer: Thick and Thin, op. cit.; Jeff McMahan: »The Limits of National
Partiality«, in: Robert McKim/Jeff McMahan (Hg.), op. cit., S. 107—157; David Miller:
Citizenship and National Identiry, Cambridge: Polity Press 2000.

242

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

sein gleichkommt. Denn: »The crucial commonality of the human race
is particularism.«'# Thr geteiltes Menschsein werde somit nie dazu fith-
ren, dass die Menschen einem reinzigen universalen Stammc (»single
universal tribe«) zugehdren.'#* Realistisches und legitimes Ziel allein
sei es nun, Mehrfachidentititen zu erméglichen bzw. zu kultivieren:
Mensch und Biirgerin eines bestimmten Staates, Angehériger einer be-
stimmten Volksgruppe und solidarisch mit anderen, Christ und Freund
von Juden zu sein etc. Auf diese Weise, so konnte man Walzer folgen,
wiirden nationalistische Tendenzen zwar nicht unterbunden, aber im-
merhin eingehegt und besinftigt: »When identities are multiplied, pas-
sions are divided.«'#

Kann ein solcherart humanisierend vorstrukturierter Nationalismus
mit der Idee der Menschenrechte koexistieren? Kann man der cigenen
Gruppe einen ideell hoheren Wert als anderen einriumen, ohne die
anderen notwendigerweise so zu entmenschlichen, dass aus den daraus
resultierenden prakeischen Folgen Spannungen oder gar Unvereinbar-
keiten mit dem Menschenrechtsgedanken entstehen? Bemiiht man
sich an dieser Stelle um einen differenzierten Blick auf Phinomene von
Nationalismen und Partikularismen, wird man feststellen, dass Unter-
schiede ihrer Erscheinungsformen es rechtfertigen konnten, diese Frage
vorsichtig zu bejahen. Nationalismus muss offenbar nicht immer mit
expansiver Gewalt, Landnahme oder Unterdriickung anderer cinher-
gehen: Man vergleiche etwa die nationalistischen Schlachtrufe »Heute
hért uns Deutschland und morgen die ganze Welt« (des Nationalsozi-
alismus) sowie »Exodus« (der Panafrikanisten auf dem Amerikanischen
Kontinent) oder »Homerule« (der Irischen Republikaner). Ersterer steht
bekanntermaflen fiir das Ziel der totalen Unterdriickung und Ausrot-
tung der »Nicht-Arier«, wihrend letztere als reaktive Nationalismen'
auf Erfahrungen des Kolonialismus antworten.’” Dieser Nationalismus

143 Michael Walzer: 7hick and Thin, op. cit., S. 83.

144 Ibid.

145 Ibid., S. 82.

146 Den Begriff des reaktiven Nationalismus entnehme ich Werner Zipps/Heinz Kimpfer:
Nation X: Schwarzer Nationalismus, Black Exodus und Hip Hop, Wien: Promedia 2001.

147 Der Zionismus, so viel sei fiir die folgenden Ausfithrungen vorausgeschicke, fillt dabei in
eine Sonderkategorie, was auch die ihn seit seinen Anfingen umspannenden Kontrover-
sen zu einem groflen Teil erkldrt: Zwar war er als reaktiver Nationalismus entstanden aus
den fiir viele nicht befriedigenden Prozessen der biirgerlichen Emanzipation in Europa
(vgl. Theodor Herzl: Der Judenstaat. Versuch einer modernen Lisung der Judenfrage, Ziirich:
Manesse Verlag 1896/1998) und schliefSlich aus der Ausléschungserfahrung der Shoa he-
raus; in der Verwirklichung musste jedoch die zionistische Ideologie in Palistina den Preis
fiir falsch gesetzte Primissen (»Ein Land ohne Volk fiir ein Volk ohne Land«) in Form von
kolonialen Verstrickungen bezahlen, die bis heute zu heftiger Kritik nicht zuletzt auch
von Jiidinnen und Juden fithren (vgl. Shlomo Sand: Die Erfindung des jiidischen Volkes,
op. cit.; Hajo G. Meyer: The End of Judaism. An Ethical Tradition Betrayed, Neu Isenburg:
Melzer Verlag 2007; Marc H. Ellis: Judaism does not equal Israel. The Rebirth of the Jewish

243

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

ist dabei von einem leicht tibersteigerten Patriotismus kaum zu unter-
scheiden, wihrend ihn vom nationalistischen Weltherrschaftsanspruch
und dessen Ausloschungspolitiken am anderen Ende der Skala niche
nur eine Graunuance, sondern eine in der zwar separativen, jedoch nicht
konfrontativen Stellung zu Nichtmitgliedern der eigenen Gruppe be-
griindete Haltung trennt, die mit dem Menschenrechtsgedanken nicht
in jedem Fall im Einklang stehen muss; mit ihm aber grundsitzlich in
Einklang gebracht werden kann.

Damit ist die Frage des exklusivistischen Potenzials nationalistischer
Anschauungen jedoch noch nicht abgeschlossen, bedenkt man einen
weiteren Aspeke real existierender Nationalstaatlichkeit: den Krieg. Da-
mit ist nicht die These gemeint, wonach nationalistisch verfasste Staa-
ten iiber ein grofleres Mafd an Kriegsliisternheit verfiigten, sondern das
Verhalten von (National-)Staaten 7m Krieg. Es ist dabei, so eine erste
Hypothese, nicht zunichst das Tétungsverbot als solches, das durch den
Kriegszustand suspendiert ist, sondern grundlegender die Logik der na-
tionalstaatlichen in-group-Solidaritit, welcher die menschenrechtliche
Logik, nach welcher jeder Mensch prinzipiell gleich viel zihlt, tief ins
Fleisch schneidet. Aus Sicht der Kriegsparteien gilt grundsitzlich —
selbst im »Verteidigungsfall« —, den Feind so weitreichend zu schidigen,
wie es die nationalen Interessen erfordern. Dass aus dieser Zielbestim-
mung erwachsende Exzesse (Stichworte: Nichtkombattantenschutz,
Verbot von Genozid etc.) zu vermeiden und durch international an-
erkannte Regelungen zu unterbinden sind, ist die Essenz des humani-
tiren Volkerrechts, wie es sich seit Mitte des 19. Jahrhunderts formal in
Abkommen etablierte, aufbauend auf einen gewissen Bestand an in fast
allen Weltgegenden bekannten gewohnheitsrechtlichen Prinzipien (ius

Prophetic, New York: The New Press 2009; Judith Buder: Am Scheideweg. Judentum
und die Kritik am Zionismus, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2013; Brian Klug: Being Je-
wish and Doing Justice. Bringing Argument to Life, London: Vallentine Mitchell 2011;
fiir einen Uberblick iiber die innerjiidischen Debatten siehe Micha Brumlik: Kritik des
Zionismus, Fulda: Europiische Verlagsanstalt 2007). Es ist im Lichte dieser Kritik daher
zweifelhaft, was etwa Hannah Arendyt, selbst eine ausgesprochene Kritikerin eines (bi-)
nationalen Staates Israel (siche auch weiter unten), zur Verteidigung des Zionismus ins
Treffen fithrt, nimlich dass dieser vom »vélkischen Nationalismus« dadurch zu unter-
scheiden sei, dass es dem Zionismus darum ging, »die Menschheit zu etablierenc, nicht
darum, dass »man auserwihlt« war, andere Volker niederzutrampeln« (EUTH, op. cit.,
S. 509). Noch deutlicher wird das Verschwimmen solcher Gegensitzlichkeiten, wenn
man folgende Beschreibung des vélkischen Nationalismus durch Arendt den gegenwiir-
tigen Entwicklungen in Israel gegeniiberstellt: »Politisch ist es dem vélkischen Natio-
nalismus eigen, darauf zu bestehen, daf§ das eigene Volk von seiner Welt von Feinden
umgebeng, in der Situation des >einer gegen allec sich befindet, und dafi es infolgedessen
nur einen Unterschied in der Welt gibt, der zihlt, den Unterschied zwischen einem selbst
und allen anderen. Er behauptet stets, dafd das eigene Volk einzigartig und seine Existenz
mit der gleichberechtigten Existenz anderer Vélker unvereinbar sei [...]« (ibid., S. 482f.).

244

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

in bello).*** Das erklirt bereits das inhirent antithetische Verhiltnis von
souverinen Nationalstaaten, die den Mitteln ihrer Interessenverfolgung,
darunter fillt auch der Einsatz militdrischer Gewalt, aus ihrer Logik he-
raus kaum eine Beschrinkung setzen kénnen, sondern angewiesen blei-
ben auf externe (international oder auch moralische) Griinde, warum
etwa auch Feinde geschont werden sollen, wenn es sich bei ihnen um
Zivilisten handelt. Wie sehr sich eine menschenrechtlich-humanitire
und nationalstaatliche bzw. nationalistische Logik reiben, zeigt auch der
durch eine Vielzahl von Evidenzen gestiitzte Befund, dass der Schutz
von feindlichen Zivilistinnen oft mit dem Zwang einhergeht, cigenes
Kampfpersonal zu >opfernc. Es verwundert daher nicht, dass Staaten
im Kriegsfall den humanitiren Verpflichtungen, denen sie sich selbst
unterworfen haben oder an denen sie nach Standards des zwingenden
Vélkerrechts gemessen werden, selten in dem Umfang gerecht werden,
wie es auch eine menschenrechtliche Erwartungshaltung unterstellen
wiirde. Es ist dabei nicht alleine eine Frage der Anspruchsberechtigung
II, wie Feinde behandelt werden, sondern kann auch die fiir die men-
schenrechtliche Gleichheitsdimension viel zentralere Ansehung des An-
deren als prinzipiell gleichwertiges Menschenrechtssubjekt beriihren,
wenn konkret eigene Truppen und ihr Schutz bzw. Uberleben gegen
die Unversehrtheit von feindlichen Zivilisten abgewogen wird. Ein
anschauliches Beispiel dafiir sind die wiederholten militdrischen Kon-
flikte zwischen dem Staat Israel und den militanten Gruppen im Ga-
zastreifen zuletzt 2008/2009 und 2014, die wie wenige andere Kriege
zuvor zu militdrethischen Debatten dariiber geftihrt haben, inwieweit
die Israeli Defense Forces (IDF) ihre volkerrechtlichen bzw. menschen-
rechtlichen Verpflichtungen erfiillt oder aber verletzt haben. In ihnen
erwogen wurde die nach Uri Avnery »hardest moral question of all: is
it permissible to risk the lives of our soldiers in order to save the old

148 Als nichtverhandelbarer Mindeststandard wird dabei der allen Genfer Konventionen ge-
meinsame Art. 3 angesehen. Dieser sieht vor: »Personen, die nicht direkt an den Feind-
seligkeiten teilnehmen, einschliefllich der Mitglieder der bewaffneten Streitkrifte, wel-
che die Waffen gestreckt haben, und der Personen, die infolge Krankheit, Verwundung,
Gefangennahme oder irgendeiner anderen Ursache ausser Kampf gesetzt wurden, sollen
unter allen Umstinden mit Menschlichkeit behandelt werden, ohne jede Benachteiligung
aus Griinden der Rasse, der Farbe, der Religion oder des Glaubens, des Geschlechts, der
Geburt oder des Vermdgens oder aus irgendeinem #hnlichen Grunde« (1) und verbie-
tet unter anderem »Angriffe auf Leib und Leben« (a) und »Verurteilungen und Hin-
richtungen ohne vorhergehendes Urteil eines ordnungsmissig bestellten Gerichtes« (d).
Der Schutz von Nichtkombattanten gilt auch als gewohnheitsrechtliches Prinzip. Be-
reits Hugo Grotius begriindete die Nicht-Tétung von am Krieg Unbeteiligten (Kinder,
Frauen und pauschal alle Minner, »deren Lebensweise allem Waffengebrauch zuwider
ist«, das heif$t Priester, Wissenschaftler, Bauern, Kiinstler, Handwerker) als naturrecht-
liches Grundprinzip (Vom Recht des Krieges und des Friedens, Tiibingen: J. C. B. Mohr
1625/1950, S. s10ff.).

245

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

people, women and children of the >enemy@«*# So kritisierten Avis-
hai Margalit und Michael Walzer vor neun Jahren anlisslich des An-
griffs auf den Gaza-Streifen im Zuge der Operation »Gegossenes Bleic
nicht nur das Vorgehen der IDE sondern auch die diesem Vorgehen
zugrundeliegende Doktrin, die sie in den Lehren konkret des Tel Aviver
Philosophen Asa Kasher, Mitverfasser des Ethikkodex der IDF und ihr
Berater, bekriftigt sehen. Ausdriicklich wenden sie sich gegen eine prin-
zipielle Priorisierung des Schutzes der eigenen Truppen gegeniiber dem
Schutz von Menschen auf der anderen Seite der Grenze und erheben
den Vorwurf: »[T]he safety of »ourc soldiers takes precedence over the
safety of rtheirc civilians«.”® Fiir diese Einschitzung dienen ihnen nicht
zuletzt die disproportionalen Todeszahlen von israelischen Soldat(inn)-
en und Paldstinenser(inne)n (ca. 1:150)."" Kasher replizierte darauf ge-
meinsam mit Generalmajor Amos Yadlin, wobei sie die von Margalit
und Walzer eingemahnten Standards als verfehlt zuriickwiesen. Zum
einen sei die Vorstellung, wonach Kollateralschiden (unter Zivilisten)
niemals moralisch akzeptabel seien, gefihrlich, »since it practically en-
courages and enhances terrorism«."s* Beachtlicher ist jedoch die zweite
von ihnen gefiihrte Argumentationslinie: »It is also a wrong guideline,
because states have special duties to defend the life, liberty, health,
and well-being of their citizens, and everyone else under their effective
control.«’s* Die Aufgabe eines IDF-Angehorigen sei es nicht, sich zu
gefihrden, um das Ausmaf$ des Krieges einzuddimmen, sondern primir

149 Uri Avnery: »The Johnny Procedure« (2009).

150 Avishai Margalit/Michael Walzer: »Israel: Civilians and Combatants«, 7he New York Re-
view of Books, 14.5.2009. So auch Uri Avnery: »This is the principle that guided the Israeli
army in the Gaza War [...]: in order to avoid the loss of one single soldier of ours, it is
permissible to kill 10, 100 and even 1000 enemy civilians. War without casualties on our
side. [...] If we strip this doctrine of all ornaments, what remains is a simple principle: the
state must protect the lives of its soldiers at any price, without any limit or law« (ibid.).
Ahnlich die Einschitzung der UN fiir den jiingsten Gazakrieg: »[T]The commission belie-
ves that the military culture resulting from such policy priorities may have been a contri-
buting factor for the unleashing of massive firepower [...], in total disregard for its impact
on the civilian population« (UNHRC: Report of the detailed findings of the independent
commission of inquiry on the 2014 Gaza war, AIHRC/29/CPR .4, 2015, Abs. 371). Vgl.
auch die Schilderungen der ehemaligen Offizierin Yuli Novak: »Berechnungsmodelle fiir
einen vorhergesagten Tod«, Neue Ziircher Zeitung, 24.7.2015.

151 Ahnlich stellten sich auch die Opferzahlen im jiingsten Gazakrieg 2014 dar, bei dem
laut UN-Angaben zwischen 7. Juli und 26. August 2014 bis zu 1,600 Israelis (davon 270
Kinder bzw. Jugendliche) von Raketen aus dem Gazastreifen verwundet und sechs Israelis
getdtet wurden. Bei iiber 6,000 Luftschligen auf Gaza wurden bis zu 1,066 Palistinenser
(davon 370 Kinder bzw. Jugendliche und 241 Frauen) getotet, viele weitere verwundet,
ganze Familien ausgeldsche, tausende Wohneinheiten und vitale Infrastruktur zerstort.
Vgl. UNHRC: Report on the 2014 Gaza war, op. cit., Abs. 66, 111.

152 Asa Kasher/Amos Yadlin: »Israel and the Rules of War: An Exchange«, 7he New York
Review of Books, 11.6.2009.

153 Ibid.

246

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

sein Land und seine Biirger zu schiitzen. In einer Re-Replik beharren
Margalit und Walzer auf ithrem Standpunke: »They [IDF] must reflect
respect for innocent lives, whatever the political identity of those lives
and even when they are not under »our« control. [...] Soldiers must do
their best not to kill them, and their >best« will sometimes involve some
scost« to themselves.« 5

Wie ist diese Kontroverse zu sehen? Haben Margalit und Walzer einen
wunden Punkt getroffen oder tibersehen sie in idealistischer Manier die
harten Realititen des Krieges, die immer zu dilemmatischen Entschei-
dungszwingen (Stichwort: verlustreicher Hiuserkampf oder Flichen-
bombardment?) fithren? Ich denke, sie haben nicht nur einen wunden
Punke der israclischen Militdrpolitik aufgezeigt, sondern eine Proble-
matik, die grundsidtzlich auf das prekidre Verhiltnis von Menschen-
rechtsdenken und nationalem Interesse aufmerksam macht. Anders als
in fritheren Zeiten kann heute Krieg kaum mehr ohne Abwigung des
Lebens der eigenen Soldaten und fremder Nichtkombattanten gefiihrt
werden, weshalb dem so genannten »double-effect«-Prinzip, wonach vo-
raussehbarer, aber nicht-intendierter Schaden (an Zivilisten) als lisslich
einzustufen sei, eine kriegsethische Schliisselrolle zukommt.'ss Seine
Vertriglichkeit mit dem Menschenrechtsgedanken muss grundsitzlich
hinterfragt werden. Denn wihrend aus einer rein menschenrechtlichen
Warte das Leben eines namenlosen Zivilisten bzw. Nicht-Aggressors
gleich viel wiegen muss wie das eines Elitesoldaten oder sogar Generals,
muss aus nationalstaatlichen Risonnements letztlich dem (offiziellen)
Kriegsziel und damit dem eigenen Kimpfer die vordringliche mora-

154 Avishai Margalit/Michael Walzer: »Israel and the Rules of War« An Exchangeq, op. cit.

155 Siehe insbes. die kritische Analyse bei C. A. J. (Tony) Coady: »Terrorism, just war and
the right response, in: Georg Meggle (Hg.), Ethics of Terrorism and Counter-Terrorism,
Frankfurt a. M: Ontos 2005, S. 135-149. Vélkerrechtlich ist die Zulissigkeit einer
solchen Abwigung bzw. Opferung nicht primir an das Kriterium der Intentionalitit,
sondern das der Proportionalitit gekniipft. So enthilt das Rémer Statut unter anderem
folgenden Kriegsverbrechenstatbestand: »Intentionally launching an attack in the know-
ledge that such attack will cause incidental loss of life or injury to civilians or damage to
civilian objects or widespread, long-term and severe damage to the natural environment
which would be clearly excessive in relation ro the concrete and direct overall milirary advan-
tage anticipated [Hervorhebung d. V.]« (RS, op. cit., Art. 8, b, iv). Anders als eine verbrei-
tete Ansicht verlangt das VerhiltnismifSigkeitsprinzip keine Proportionalitit der Opfer
in einem militdrischen Konflikt, sondern die Beriicksichtigung der Verhiltnismiigkeit
der (Mittel zur) Erreichung eines militirischen Ziels und der dafiir von der Gegenseite
zu erbringenden zivilen Opfer. Eine >proportinalec Opferbilanz sagt noch nichts dariiber
aus, ob respektive wie leichtfertig und unter welchen humandifferenzierenden Vorausset-
zungen die Nichtkombattanten »geopfertc wurden. Zur Frage Den Gegner schiitzen? Zu ei-
ner aktuellen Kontroverse in der Ethik des bewaffneten Konflikts siehe Bernhard Koch (Hg.),
Baden-Baden: Nomos 2014. Zur Kritik am Proportionalititsprinzip in seiner derzeitigen
Form und Reformvorschligen siehe Janina Dill: Applying the Principle of Proportionality
in Combat Operations, Policy Briefing, Oxford Institute for Ethics, Law, and Armed Con-
flict 2010.

247

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

lische Fiirsorge gelten. Das gilt in verschirftem Mafle, wenn der Feind
nicht blof§ als Gefahr oder Aggressor, sondern als »Untermensch« oder
»Menschheitsverbrecher« angesehen wird (vgl. 3.2.9). Ein solches Mes-
sen mit zweierlei Maf$ ist damit nach der einen Logik geboten, nach
der anderen nicht gestattet. Die Frage, die sich schlussendlich stellt, ist:
Welcher Logik soll der Vorrang gegeben werden?"s® Die Unvereinbarkeit
der Hierarchisierungen des Wertes von eigenen Leuten und Feinden,
ganz besonders jenes von eigenen Soldaten und feindlichen Zivilisten,
mit der Idee der Menschenrechte, konkret ihrem universalistischen
Pfeiler, kann jedenfalls nicht einfach dadurch aufgehoben werden, dass
die Zumutung, die daraus an ethischen Maflgaben erwichst, als zu grof§
angeschen wird. Die Anforderungen, die der Menschenrechtsgedanke
gerade auch an Konflikeparteien stellt, kdnnen durchaus auch als tiber-
menschlich bezeichnet werden; und doch bleiben sie Mindestanforde-
rungen. Eine gleiche Behandlung von Freund und Feind verlangen sie
namlich nicht. Sie begniigen sich mit der gleichen Berticksichtigung.
Im Falle des Gazakrieges hitte dies laut Avnery bedeutet, ihn gar nicht
erst zu beginnen: »The argument that the harm caused to the popula-
tion, and the killing of over a thousand men, women and children was
inevitable should, by itself, have led to the conclusion that the decisi-
on to start this was a terrible act right from the beginning.«'’” Noch
grundsitzlicher stellt sich die Frage, ob Kriege unter menschenrecht-
lichen Gesichtspunkten als Kriege tiberhaupt gefithrt werden kénnen
und nicht cher in Analogie zu »Polizeiaktionen« mit entsprechend diffe-

156 Diese Frage nicht ohne Zégern bzw. ohne bedenkliche Ambivalenz beantwortet hat der
Internationale Gerichtshof (ICJ) in seinem Gutachten iiber die Zulissigkeit fiir Staaten,
mit dem Einsatz von Atomwaffen zu drohen (»Legality of the Threat or Use of Nuclear
Weapons«, Advisory Opinion, /C] Reporss 1996, S. 226). Zwar stellte das Gericht fest,
dass das Recht auf Leben im Zustand des Krieges insofern fortwirke, als niemand will-
kiirlich seines Rechts auf Leben beraubt werden diirfe. Doch kénne die Drohung bzw.
der Einsatz von Atomwaffen — trotz des Konflikts mit dem Prinzip der Differenzierung
zwischen militirischen und zivilen Zielen — nicht als niemals gerechtfertigt angesehen
werden, denn »the Court cannot lose sight of the fundamental right of every State to
survival, and thus its right to resort to self-defence [...]« (ibid., Abs. 97).

157 Uri Avnery: »The Johnny Procedure, op. cit. Fiir den Gazakrieg 2014 stellte die UN
ebenfalls den militirischen Nutzen zahlreicher Angriffe insbesondere auf weiche Ziele
in Frage und warf den IDF Kriegsverbrechen vor: »The sheer number of shells fired, as
well as the reported dropping of over 100 one-ton bombs in a short period of time in a
densely populated area [...] raise questions as to the respect by the IDF of the rules of
distinction, precautions and proportionality. These methods and means employed by the
IDF could not, in such a small and densely populated area, be directed at a specific mili-
tary target and could not adequately distinguish between civilians and civilian objects and
military objectives [...]« (Report on the 2014 Gaza war, op. cit., Abs. 293; vgl. auch Abs.
365ff.). Zu einer dhnlich kritischen Einschitzung gelangte auch die Untersuchung des
UN-Menschenrechtsrates zum Gazakrieg 2008/09 (vgl. Adam Horowitz/Lizzy Ratner/
Philip Weiss: 7he Goldstone Report. The Legacy of the Landmark Investigation of the Gaza
Conflict, New York 2011).

248

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

renzierten Mitteln legitimerweise zu fithren sind, wie es das System der
kollektiven Sicherheit im Rahmen der UN im Grunde bereits vorgibt.
Ein zusitzlicher Grund dafiir wiren auch die quasi-offiziellen und in-
offiziellen Kriegsziele, die iiber die Unschidlichmachung von Gegnern
regelmillig weitreichender auf deren Erniedrigung und die nachhaltige
(biopolitische) Schwichung gerichtet sind."s*

Im Lichte der bisherigen Betrachtungen der unmittelbaren Gefahren,
die das nationalstaatliche Denken fiir die Idee der Menschenrechte dar-
stellt bzw. darstellen kann, erscheint es vielen — auch Hannah Arendt
zihlte zu ihnen — angemessen, der nationalstaatlichen Zugehérigkeit
eine nur zivile’ staatliche Zugehérigkeit vorzuzichen. Zwar wiirde
auch diese noch vor der Herausforderung stehen, im Kriegszustand
dem Menschenrechtsgedanken Rechnung zu tragen, das heifft Men-
schenrechte nicht Biirgerrechten unterzuordnen, aber vielleicht fiele es
ihr leichter, wenn eben die Unterschiede zwischen Mensch und Biirger
nicht nationalistisch aufgeladen wiren. Man muss sich mit dieser Frage
gar nicht aufhalten, denn der fragliche Vorzug des bloff zivilen Staates
scheint sich an anderer Stelle zu entscheiden. Wenn man heute etwa eu-
ropdische Linder betrachtet und ihre mehr oder weniger offiziell mul-
tinationale Kondition, ist die Frage, ob ein Staat ohne nationalistische
Fassung denn tiberhaupt denkbar sei, bereits relativiert, denn eine spezi-
fisch volkische bzw. volkisch-religiose Identitic ist fiir die Zugehorigkeit
zu den entsprechenden Gemeinwesen offenbar nicht linger erforderlich.
Das gilt tiberdies auch fiir eine Vielzahl anderer Lander, allen voran die
USA, die seit ihrer Entstehung eine konsequente Neudeutung nationa-
ler Identitdt jenseits der herkdmmlichen Nationalismen unternommen
haben. — Ein Weg, der, wie es scheint, auch von der Europidischen Uni-
on — unter anderen Bedingungen freilich, aber dennoch mit beachtlicher
Entschlossenheit — beschritten wird.’® Die Schaffung der gemeinsamen
Unionsbiirgerschaft ist mehr als nur ein Symbol fiir den Wertverlust

158 Vgl. beispielsweise fiir den Hindu-Nationalismus und militanten Zionismus Mark Ju-
ergensmeyer: Die Globalisierung religiiser Gewalt, Hamburg: Hamburger Edition 2009,
S. 172fF. und S. 99ff.

159 Dieser von Seyla Benhabib fiir die Arendtsche Auffassung des idealen Staates verwen-
dete Begriff soll den Unterschied zum national gefassten Staat markieren. Avishai Mar-
galit spricht diesbeziiglich auch von einer »symbolischen Staatsbiirgerschaft«, die keine
Zugehérigkeitsvoraussetzung machen darf, »die sich explizit oder implizit gegen einige
Biirger des Staates richten« (PW/ op. cit., S. 162). In einem sozialphilosophischen Sinne
kann man diese Differenz zwischen >starken und schwachen« Staatsbiirgerschaftsvoraus-
setzungen auch an das Gegensatzpaar Gesellschaft v. Gemeinschaft binden. Er entspricht
in weiten Teilen auch dem Konzept eines weltanschaulich unparteiischen bzw. sikularen
Staates (vgl. Marie-Luisa Frick: »Ethische Neutralitit des Staates: Eine contradictio in
adjecto?«, op. cit.).

160 Vgl. zu den »Neue[n] Formen des Staatsbiirgercums in der Europiischen Union« vgl.
Seyla Benhabib: Die Rechte der Anderen, op. cit., Kap. 4.

249

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

herkommlicher nationalstaatlicher Zugehérigkeit, sie selbst erschafft ei-
nen neuen demos. Ob jedoch aus einer Vielzahl keiner (National-)Staa-
ten auf diese Weise lediglich ein weiterer Super-Nationalstaat entstehen
oder aber der Nationalismus in einem »Europa der Regionen« weitge-
hend zuriickgedringt werden wird, ist derzeit nicht absehbar. Gerade die
Staaten des europiischen Kontinents stehen nun aber seit geraumer Zeit
vor einer immer stirker bewusst werdenden Herausforderung, die zu in-
tensiven Debatten um den exklusivistischen Gehalt auch nicht (mehr
voll) nationalistischer Staaten gefithrt hat: dem Druck, der ausgehend
von Einwanderern und Fliichtingen aus den schwachen, zerfallen(d)en
und zerstorten Staaten des Nahen Ostens und nordlichen Afrikas.

Was hier nun zur Debatte steht, sind nicht nur die durchaus in re-
levantem Mafle vorhandenen nationalistischen Gesinnungen von Be-
wohnerinnen dieser Linder — ihre antithetische Stellung zum Men-
schenrechtsgedanken wurde in den obigen Ausfihrungen bereits
herausgearbeitet —, sondern auf einer viel grundsitzlicheren Ebene die
Legitimitit von Staatsgrenzen {iberhaupt. Diese Anfrage ist dabei auf
mindestens zwei Ebenen vermerkbar: zum einen auf einer aktivistischen.
In diesen Fillen wird unter dem bezeichnenden Motto »No Border« eine
idyllische Post-Staatlichkeit suggeriert, in der bestehende Grenzen und
die sie zichenden Staaten nicht linger dem gleichen Gliick aller Men-
schen entgegenstehen.’® Zum anderen werden Fragen der staatlichen
Zugehorigkeit aktuell auch auf einer polittheoretischen Ebene aufgewor-
fen.*® Soweit diese Ansinnen dem politischen Anarchismus zuzuordnen
sind, kénnen sie mit der Affirmation der Menschenrechte, gerade auch
in ihren Bedingungen funktionierender Staatlichkeit, als zuriickgewiesen
betrachtet werden (vgl. 2.3.2). Wenn die gestellte Frage aber nun nicht
lautet »Sind Menschenrechte und Staatlichkeit grundsitzlich vereinbare,
sondern vielmehr »Brauchen Menschenrechte einen weltumspannenden
Staat?«, so hat diese eine griindlichere Auseinandersetzung durchaus ver-
dient. Wie dringend diese Frage angesichts des gegenwirtigen Fliicht-
lingselends ist, zeigt ein kurzer Blick in die Vélkerrechtswirklichkeit.
Bekanntermaflen ist das Recht, in einem anderen Land um Schutz vor
(politischer und sozialer) Verfolgung anzusuchen, ein international fest

161 Vgl. insbes. »The Charta of Lampedusa« unter <http://www.mcbett.ie/charter-of-lampe-
dusa---english-version.html> (Zugriff am 27.8.2016).

162 Siehe Seyla Benhabib: Die Rechte der Anderen, op. cit.; Mervyn Frost: Constituting Human
Rights. Global Civil Society and the Society of Democratic States, New York: Routledge
2002; Catherine Dauvergne: Making People Illegal. What Globalization Means for Migra-
tion and Law, Cambridge: Cambridge University Press 2008; David Miller: Strangers in
our Midst. The Political Philosophy of Immigration, Cambridge MA: Harvard University
Press 2016; Matthias Risse: »Taking up space on earth: Theorizing territorial rights, the
justification of states and immigratiom from a global standpoint«, Global Constitutiona-
lism 2015/4, S. 81—-113.

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

verankerter Anspruch jedes Menschen.*®? Allerdings stellt sich im Sinne
des korrelativen Verhiltnisses von Menschenrechten und Pflichten
konkret die Frage, wen dieses Menschenrecht zur Aufnahme der Ver-
folgten bestimmt. Die einfache rechtliche Antwort darauf ist zugleich
eine Nichtantwort: jeden Staat und deshalb keinen. Die Souverinitit der
einzelnen Staaten bringt mit sich, dass sie diese Pflicht zwar teilen, aber
eben auch darum die Verantwortung nach Gutdiinken weiterverweisen
konnen, ohne dass das internationale Koordinationsrecht dem etwas
grundsitzlich entgegenzusetzen hat.”** Eine besonders anschauliche Vor-
gehensweise der Staaten der EU ist dazu die im Zuge des so genannten
Dublin-Abkommens getroffene Vereinbarung, die Zustindigkeit fuir
Asylverfahren mehr oder weniger ausschliefSlich jenen Lindern zu tiber-
tragen, die EU-Auflengrenzen aufweisen, das heifdt jenen, in welchen die
asylwerbenden Menschen zum ersten Mal EU-Territorium betreten.™
Das Versagen solcher geteilter Verpflichtungen, das Recht auf Asyl zu ga-
rantieren — die Vorwiirfe reichen dabei von Ineffizienz bis hin zu Mord
durch Unterlassen —, aber auch die Uberstrapazierung des Asylrechts
durch den Migrationsdruck aus globalen Problemzonen hat bei vielen
Menschen die Idee eines Weltstaates wieder in den Blick geriickt. Denn
letztlich wire unter seinen Voraussetzungen die aus dem Menschenrecht

163 Die UDHR erklirt: »Everyone has the right to seek and to enjoy in other countries asy-
lum from persecution« (Art. 14, 1) und schriinkt ein: »This right may not be invoked in
the case of prosecutions genuinely arising from non-political crimes or from acts contrary
to the purposes and principles of the United Nations« (2). In ihren Entwiirfen war das
Asylrecht lediglich als Recht des Staates vorgesehen: »Every State shall have the rights to
grant asylum to political refugees« (Draft Outline of International Bill of Rights, op. cit.,
Art. 34). In der Genfer Fliichtlingskonvention (GFK) wurde das Asylrecht 1951 erstmals
rechtlich verbindlich verankert, und zwar konkret fiir Personen »persecuted for reasons of
race, religion, nationality, membership of a particular social group or political opinion«
(Convention Relating the Status of Refugees, Art. 1,2). Der ICCPR enthilt kein genuines
Recht auf Asyl, sondern statuiert lediglich: »Everyone shall be free to leave any country,
including his own« (Art. 12,2). Vgl. auch das Ubereinkommen des Europarates iiber den
Ubergang der Verantwortung fiir Fliichtlinge (1980), das in Art. 6 das Prinzip der Familien-
zusammentfiihrung enthilt.

164 Zumindest sind jene 146 Staaten, welche die CRSR ratifiziert haben, gemiff dem Non-
Refoulement-Prinzip daran gebunden, Asylsuchende nicht in ein Land ab- bzw. zuriick-
zuschieben, in welchem ihnen Gefahr fiir Leben und Freiheit droht (Art. 33). Dieses Prin-
zip — es findet sich auch in der UN-Folterkonvention (Art. 3) und in der Europiischen
Grundrechtecharta (Art. 19, 2) — steht dabei grundsitzlich in einem Spannungsverhilenis
zum menschenrechtlich gedeckten Vorenthalt des Asylrechts gegeniiber fliichtigen Ver-
brechern (siche oben). Eine Durchbrechung des Non-Refoulement-Prinzips erlaubt die
CRSR nur, sollte eine Person eine ernsthafte Gefahr fiir die Allgemeinheit oder Sicherheit
eines Landes darstellen (Art. 33, 2).

165 Siehe die Verordnung zur Festlegung der Kriterien und Verfahren zur Bestimmung des Mit-
gliedstaates, der fiir die Priifung eines von einem Drittstaatsangehirigen oder Staatenlosen
in einem Mirgliedstaar gestellten Antrags auf internationalen Schutz zustindig ist, Nr.
604/2013 [Dublin III].

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

auf Asyl erwachsende Pflicht zur Aufnahme Verfolgter nur mehr einem
einzigen Adressaten unzweideutig zuzuordnen, wie auch die Verantwor-
tung fiir die (Menschen der) erwihnten Problemzonen kollektiviert wiir-
de. Die Philosophiegeschichte kennt die Auseinandersetzung um Sinn
und Unsinn, um Bedingungen und Hiirden einer solchen Konstruktion
nur zu gut.”® Sie enthilt mifig idealistische Positionen wie die eines
Immanuel Kant, der nicht glauben wollte, dass die Menschen niemals
tiber so viel Einsicht in ihre letztlich aussichtslose Situation verfiigen
werden, um ein weltbiirgerliches Recht zu etablieren;” genauso wie
Warnungen etwa einer Hannah Arendt, dass ein einzig verbleibender
Staat vielleicht keine Flucht in einen anderen mehr nétig macht, aber
eben auch gar nicht mehr erlaubt.”®® Zwischen diesen scheinbar antago-
nistischen Perspektiven kann allerdings dadurch vermittelt werden, dass
ausgehend von Kants eigener Abschwichung seiner Maximalforderung
(»civitas gentium«) hin zu einer Mindestanforderung (»Foderalism [sic]
freier Staaten«)'® eine Unterscheidung zwischen Welsstaat einerseits und
Weltstaatlichkeit andererseits herausgehoben wird. Im ersten Fall, der
Weltrepublik, gibt es ein Staatsvolk und eine Regierung — der National-
staat im Vergroflerungsglas als planetarer Einheitsstaat, dessen einzig ver-
bleibende Grenzen mit der Erdoberfliche zusammenfallen. Im anderen
Fall bleiben gewisse Staaten im Plural zwar erhalten, sie schrinken ihre
Souverinitit jedoch so weit freiwillig ein, dass die Sicherung des interna-
tionalen Friedens und der Zusammenarbeit in Bereichen von Gemein-
interessen ermdglicht wird. Ein optimiertes UN-System wire mit die-
sem Ansatz gut vergleichbar. Eine solche foderative Staatlichkeir hat auch
Arendt angeregt im Hinblick auf die Frage, ob der Staat Israel als ein
Staat der Juden (mit arabischer Minderheit) oder arabischer Staat (mit
judischer Minderheit) gegriindet werden soll.”* Beide Male werden, so
Arendt, »die gleichen politischen Denkkategorien verwendet.« Diese
seien jedoch durch die jlingsten historischen Erfahrungen diskreditiert.

166 Vgl. etwa Matthias Lutz-Bachmann (Hg,): Weltstaat oder Staatenwelt? Fiir und wider die
Idee einer Weltrepublik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002; sowie meine Ausfithrungen
dazu in KA, op. cit.

167 Vgl. Immanuel Kant: EE op. cit.

168 Arendt warnte, ein solcher Weltstaat »diirfte wohl das tyrannischste Gebilde sein, das sich
tiberhaupt denken I8¢, vor dessen Weltpolizei es dann auf der ganzen Erde kein Entrin-
nen mehr geben wiirde, bis er schliefllich auseinanderfille« (MG, op. cit., S. 131).

169 Kant befiirchtete — zu Recht — dass die Forderung an die Menschheit, einen Vélkerstaat
zu errichten, zu {iberfordernd sei. Es bleibe, »an die Stelle der positiven Idee der Weltre-
publik (wenn nicht alles verloren werden soll) nur das negative Surrogat eines den Krieg
abwehrenden, bestehenden und sich immer ausbreitenden Bundes« sinnvoll zu denken,
der den »Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung [zwar] aufhalten«, nicht aber
vollends zihmen kénne (EFE op. cit., 357).

170 Vgl. Hannah Arendt: »Kann die jiidisch-arabische Frage gelost werden?«, in: Vor Antise-
mitismus ist man nur noch auf dem Mond sicher. Beitrige fiir die deutsch-jiidische Emigran-
tenzeitung »Aufbauc 1941— 1945, Miinchen: Piper 2000, S. 117-125.

252

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Einziger Ausweg seien »foderative Ordnungen, da sie »am erfolgver-
sprechendsten nationale Konflikte 16sen und deshalb zur Grundlage
eines politischen Lebens werden konnen, das Volkern die Moglichkeit
gibt, sich politisch zu reorganisieren«.’”* Was muss man unter einer sol-
chen Féderation verstehen? Keinesfalls jeden beliebigen Staatsverband,
warnt Arendt, die an anderer Stelle den Vorschlag eines »foderalistischen
Systems« in die Nihe der Riterepublik riickt.'”* Neue Grof3reiche sind
erst wieder von denselben Konfliktbedingungen gezeichnet. »Eine echte
Foderation, fithrt sie aus, »setzt sich aus unterschiedlichen, klar er-
kennbaren nationalen oder anderen politischen Elementen zusammen,
die gemeinsam den Staat bilden. Nationale Konflikte konnen in einer
solchen Foderation nur deshalb gelost werden, weil das unlésbare Min-
derheiten-Mehrheiten-Problem zu existieren aufgehort hitte«.'” Arendt
dachte in diesem Zusammenhang so weit voraus, eine auch Europa ein-
schlieSende »Mittelmeerfoderation« zu erwigen.

Fiir die gegenwirtigen Herausforderungen dieser Region hitte sich
eine derartige Konstruktion — man darf spekulieren — vermutlich als
segensreich erwiesen. Ohne auf sie heute zuriickgreifen zu kénnen, wer-
den andere Wege vorgeschlagen, der Situation von Staatenlosen respek-
tive Fliichtlingen und Einwanderern menschenrechtskonform zu begeg-
nen. Eine Moglichkeit, die etwa Seyla Benhabib vorschwebt, nimmt,
ihren Ausgang beim Arendtschen Recht auf Rechte, das Benhabib als
moralischen Anspruch eines jeden Menschen auszudeuten vorschligt,
wonach »jeder cinzelne jeder [Hervorhebung d. V.] Gruppe von Men-
schen zugehérig ist«.”7* Diese Konzeption von global oder transnatio-
nal citizenship wirft dabei eine Reihe von Fragen auf, die im Einzelnen
hier nicht diskutiert werden kénnen.””> Im besonderen Mafle wichtig
ist folgende: Ist mit dem Recht auf Zugehorigkeit nur das Recht, die-
se zu beantragen, oder bereits das Recht, diese eingeriumt zu bekom-
men, verbunden?'7¢ Im ersten Fall wire durch ein so verstandenes Recht

171 Hannah Arendt: »Kann die jiidisch-arabische Frage geldst werden?«, op. cit., S. 119f.

172 Vgl. Hannah Arendt: MG, op. cit,, S. 131.

173 Ibid.

174 Seyla Benhabib: Die Rechte der Anderen, op. cit., S. 63.

175 Sie berithren in erster Linie auch die Fragen ethnischer Selbstbestimmung bzw. Sezession,
die von Menschenrechtstheoretikern durchaus kritisch zuriickhaltend diskutiert werden
(vgl. Michael Ignatieff: HRS, op. cit., S. 22f; Michael Walzer: Thick and Thin, op. cit.).

176 Benhabib selbst ist hier nicht eindeutig: Sie scheint zwar der ersten Variante nahezustehen
(vgl. op. cit., S. 140f., 238f), hilt aber auch daran fest, der Staat diirfe nicht »Individuen
[...] auf Dauer die Biirgerrechte vorenthalten« (op. cit., S. 135). Wenn es nun — freilich
diskriminierungsfreie — Kriterien zum Zugang fiir Staatsbiirgerschaft gibt und jemand
ihnen nicht entspricht und der Antrag auf Einbiirgerung daher abschligig beschieden
wird, wird in diesen Fillen nicht auch ein dauerhafter Ausschluss herbeigefithre? Auch
ihre These, dass ein solcher Ausschluss von staatsbiirgerlicher Zugehérigkeit nur dann
legitim sei, wenn er mit fiir beide Seiten »gleichermaflen akzeptablen Griinden« erfolgt
(ibid., S. 137), ist schwer als praxistauglich vorstellbar. (In dhnlicher Weise forderte be-

253

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

lediglich ein Staatsbiirgerschaftsrecht impliziert, das allen Menschen
den gleichen diskriminierungsfreien Zugang zur politischen Gemein-
schaft eroffnet, noch keinen absoluten Anspruch auf Eingliederung in
sie. Das wiirde, wie Louis Henkin ausfithrt, bedeuten: »The right to
leave one’s country, then, even for one who must leave it because of
persecution, is only half a right, or less.</”7 Im zweiten Fall hingegen
wiirde jeder Mensch gleichsam automatisch derjenigen politischen Ge-
meinschaft angehoren, die er fiir sich erstrebt. (Die Frage von Mehr-
fachzuordnungen sei hier ausgeklammert.) Es wire damit eine Pflicht
jedes politischen Gemeinwesens statuiert, jeden Menschen, so dieser es
fordert, als Mitglied zu akzeptieren. Fiir ein solches an Grofziigigkeit
nicht mehr zu tGibertreffendes Recht auf Zugehérigkeit im Sinne Benha-
bibs, das weit tiber das bloffe Recht auf (zeitlich begrenztes) Asyl bzw.
ein Gastrecht'”® hinausreicht,” muss aber gezeigt werden, was dies in
der Praxis bedeuten soll. Es stimmt zwar, dass sich ein ziviler — durch
kontrakeualistische Pramissen vorgestellter — Staat, der nicht linger na-
tional gedacht wird, sondern als durch seinen spezifischen Zweck be-
stimmyt, sich quasi >unendlich« erweitern lisst, was seine Bevolkerung
betrifft. Die Menschenrechte — und hier gilt es, die Bedingung ihres
Schutzes in Form von staatlichen Institutionen sorgféltig vor Augen zu
halten — sind aber nicht auf abstrakte Staatlichkeit, sondern funktio-
nierende Ordnungsstrukcuren angewiesen, die die jeweils garantierten
positiven wie negativen Anspriiche effektiv gewihtleisten bzw. schiitzzen
konnen.” Eine unendliche Erweiterung des Staates hinsichtlich des
Staatsvolkes ist zwar gedanklich leicht, unter der realen Voraussetzung

reits Jiirgen Habermas in diesem Zusammenhang »eine Regelung, die im gleichmifigen
Interesse von Mitgliedern wie Anwirtern liegt, FG, op. cit., S. 158). Wer zum Beispiel
auf der Suche nach besseren Lebensbedingungen die Unionsbiirgerschaft anstrebt, dem
wird wahrscheinlich wohl kein noch so »akzeptabler« Grund dafiir, warum sie ihm nicht
zuerkannt wird, hinreichend befriedigend erscheinen. Dass er ihm nach diskursethischen
Gesichtspunkten bzw. der Scheidung von faktischer und idealer Akzeprabilitit als »akzep-
tabel« gelten miisste, ist dabei keineswegs weniger gewaltsam«als eine bloff demokratische
Rechtfertigung, die man um eines Scheinkonsenses willen offenbar unbedingt vermeiden
will. Die Frage, was es letztlich bedeutet, der Anforderung eines diskriminierungsfreien
Zugangs zur Staatsbiirgerschaft gerecht zu werden, bedarf dennoch sicherlich weiter-
fithrender Diskussionen, nicht nur da bekanntlich rechtlich nicht jede Diskriminierung
bereits unzuldssig ist, sondern im Kontext der CERD nur jene, »[which] are not applied
pursuant to a legitimate aim, and are not proportional to the achievement of this aim«
(General Recommendations Nr. 30, CERD/C/64/Misc.11/rev.3 /2004, Abs. 1.4).

177 Louis Henkin: AR, op. cit., S. 48.

178 Siehe auch Immanuel Kant: EF, op. cit., S. 357ff.

179 Ein solches Besuchsrecht, unterschieden von einem Recht auf Ansiedelung, ist fiir Imma-
nuel Kant das einzig legitime (vgl. MS, op. cit., S. 476).

180 Vgl. auch Marie-Luisa Frick: »Wenn das Recht an Verbindlichkeit verliert und die Zonen
der Unordnung wachsen, rettet uns keine kosmopolitische Moral¢, in: Achim Stephan/
Thomas Grundmann (Hg.), Welche und wieviele Fliichtlinge sollen wir aufnehmen?, Stutt-
gart: Reclam 2016.

254

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

prinzipiell nicht unerschépflicher Ressourcen hingegen nur sehr schwer
moglich.”* Solange es de facto politische Gemeinschaften gibt — die
Staaten der Europiischen Union kdnnen als solche gelten —, denen an-
zugehoren attraktiver erscheint als anderen, wiirde ein universales und
vor allem unbedingtes Menschenrecht auf wahlweise Zugehorigkeit das,
was sie anziechend und lebenswert macht, letztlich der Gefahr der Kor-
rosion preisgegeben.’®* Damit verbunden ist die Méglichkeit, dass ein
solches Grundrecht zu Lasten anderer menschenrechtlicher Anspriiche
ausgelibt werden konnte, konkret zu Lasten derjenigen Menschen, die
von ihm keinen migratorischen, sondern blof§ affirmativen Gebrauch
machen wollen, indem sie bei jener Gemeinschaft bleiben, der sie ur-
spriinglich zugehéren. Es wire keine Erorcerung fiir dieses Kapitel, wohl
aber eine fir die im anschlieflenden Kapitel zu behandelnde Freiheits-
dimension der Menschenrechte, ob denn Rechte Einzelner, so auch das
Zugehorigkeitsrecht von Benhabib, mit Verweis auf hdherrangige kol-
lektive Ziele beschrinke werden diirfen. Das kollektive Ziel, das hier auf
dem Spiel stiinde, wiirde dabei lauten: in gewissen Zonen des Planeten
stabile Menschenrechtsordnungen dauerhaft zu besichern, gerade auch
um sie auf diese Weise kontinuierlich in ihren »Integrationskapazititenc
zu verstirken und auch in ihrem sbest practice-Charakter zu erhalten.
Mit Michael Ignatieff’ gedacht, kann eine genuin menschenrechtlich-
orientierte Perspektive nicht daran interessiert sein, bereits in mehrerlei
Hinsicht iiberlastete Staaten zusitzlich zu schwichen™3, sondern sie, so-
weit es moglich ist, zu stirken.” Auch Walzer zeigt sich daher beziig-
lich cines universalen Mitgliedschaftsrechtes skeptisch:

181 Auch Arendt war sich der Ressourcenfrage bewusst, wenn sie einrdumte, dass die »Na-
turalisierung« der Massen von Staatenlosen nach dem Ersten Weltkrieg schon allein ad-
ministrativ unmoglich war (vgl. EUTH, op. cit., S. 586) — von der Garantie effektiver
Rechte ganz zu schweigen.

182 Das an dieser Stelle gelegentlich vertretene Argument, es wollten ja nicht alle Menschen
auf diesem Plancten von einem solchen Anspruch migratorischen Gebrauch machen,
erscheint dabei nicht nur héchst spekulativ, sondern in erster Linie wie eine Ausrede da-
fiir, sich zu den Bedingungen bzw. Einschrinkungen eines solchen »Rechts« nicht niher
erkliren zu miissen.

183 Michael Ignatiefl: HRS, op. cit,, S. 35.

184 Ein solches Kriterium der »Belastbarkeit« von Institutionen und Ressourcen wire jeden-
falls zu unterscheiden von Belastbarkeitskriterien im Sinne persénlicher Zumutbarkeits-
grenzen. Selbst wenn einzelne Menschen fiir sich und ihre Lebenspline »[tJausende leerer
Quadratmeilen« brauchen, wie Michael Walzer in Bezug auf Australien bemerkt (SG,
op. cit., S. 86), diirfte solchen Bediirfnissen angesichts der Not so vieler Fremder (aus
iibervélkerten Landstrichen Siidostasiens) nicht unvermittelt nachgegeben werden. Ahn-
liches gilt meines Erachtens auch fiir den durchaus legitimen Wunsch, in einer kulturell-/
weltanschaulich weitgehend homogenen Gesellschaft zu leben, der ebenfalls angesichts
grofiflichiger globaler Notlagen bisweilen zuriickstehen sollte. Das dndert wiederum
nichts daran, dass es insgesamt als unbefriedigend erachtet werden kann — so auch bei
Walzer — dass der Bevolkerungsdruck mancher Linder anderen Nationen auf diese Weise
den Lebensraum beschneidet bzw. beschneiden wiirde. Vgl. 4.2.3.6.

255

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

»Wenn wir aber jedem in der Welt Zuflucht gewihrten, der tiberzeu-
gend darlegen konnte, dafl er der Aufnahme bediirfe, dann wiirden
wir méglicherweise erdriicke. Die Aufforderung »Schickt mir...eure
bedringten Massen, die danach diirsten, frei atmen zu kénnenc ist
hochherzig und vornehm: und hiufig ist es moralisch einfach unum-
ginglich, auch grofle Zahlen von Fliichtlingen aufzunehmen; dennoch
bleibt das Recht, dem Strom Einhalt zu gebieten, ein Konstituens von
gemeinschaftlicher Selbstbestimmung.«'s

Es erscheint mir vor diesem Hintergrund wichtig, das von Arendt be-
tonte und von Benhabib weiterentwickelte’ Recht auf Rechte als
Grundlage der Menschenrechte vor einer Uberbewertung zu bewahren:
Es kann nicht damit getan sein, ein universales Recht auf wahlweise
Zugehorigkeit zu erkliren, so wenig wie es gentigt, dass ein nicht naher
bestimmter Staat meine Rechte besichert anstelle eines funktionalen.
Souveridnitit ist dabei eine wichtige Voraussetzung dafiir, dass ein Staat
die Menschenrechte seiner Biirger und auch jener, die sich auf seinem
Territorium aufhalten oder auch darin Schutz vor politischer Verfol-
gung im strengen Sinne suchen, schiitzen kann:

»Instead of regarding state sovereignty as an outdated principle, we
need to appreciate the extent to which state sovereignty is the basis
of order in the international system, and that national constitutional
regimes represent the best guarantee of human rights. [...]. Today [...]
the chief threat to human rights comes not from tyranny alone, but
from civil war and anarchy.«**”

Der von Benhabib und anderen betonte »Widerspruch zwischen
Menschenrechten und Souverinitdt«'®® ist daher kein grundsitzlicher,
sondern manifestiert sich konkret an den Méglichkeiten und der Be-
reitschaft von Staaten, iiber ihre Grenzen (der Zugehérigkeit) hinaus

185 Michael Walzer: Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralitit und Gleichheit,
Frankfurt a. M.: Campus 1983/1992, S. 92.

186 Man konnte auch zugespitzt bemerken, dass Benhabib Arendts Ansatz nicht weiterent-
wickelt, sondern in relevanter Hinsicht umkehrt: Gilt bei Arendt noch, dass der Mensch
seine Menschenwiirde erst verliert, »wenn man ihn aus der Menschheit tiberhaupt, und
das heifSt konkret aus jeglicher politischen Gemeinschaft, entfernt« (EUTH, op. cit.,
S. 616), so suggeriert Benhabib, dass jeder Mensch seine Wiirde bzw. zumindest das
grundlegendste aller Rechte verliert, wenn er nicht in jede politische Gemeinschaft auf-
genommen wird.

187 Michael Ignatieff: HRS, op. cit., S. 35.

188 Seyla Benhabib: Die Rechte der Anderen, op. cit., S. 70. Ahnlich die Einschitzung von Ca-
therine Dauvergne: »As sovereignty is the uncontested barrier to meaningful, far-reaching
reform in this area, efforts to think beyond it and without it, are vital. [....] In citizenship
law, sovereignty could be decentered by conceptualizing citizenship as belonging to indi-
viduals, not a pure creation of the state to bestow or withhold« (Making People Illegal, op.
cit., S. 190).

256

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Menschenrechte zu schiitzen.”® Das Vermdgen auch von derzeit (noch)
effektiven staatlichen Institutionen muss aber durch ein universales, ab-
solutes Recht auf wahlweise Zugehorigkeit unter Zugrundelegung der
derzeitigen weltpolitischen und -wirtschaftlichen Verfasstheit zwangs-
liufig unter Druck geraten und kénnte in extremo sogar iiberstrapaziert
werden. Die Folgen einer solchen Uberforderung, das heifit der Kollaps
von Staatlichkeit, wiirde dann nicht nur auf die Angewiesenheit der
Menschenrechte auf souverine Staaten verweisen, sondern auch auf die
Verantwortung derjenigen (Theoretiker), die gutmeinend in diesen Ab-
grund gelotst haben. Um die Funktionalitit entwickelter Linder gerade
auch hinsichdlich sozialer Rechte langfristig zu sichern, wird jedenfalls
kein Weg an einer soliden Ausdifferenzierung von Asylrecht (fiir Ver-
folgte im Sinne der CRSR), subsidiirem bzw. vorliufigem Schutz (fir
Kriegs- oder Katastrophenfliichtlinge) und klassischen Einwanderungs-
regimen vorbeifithren.

Wenn, so kénnte man diesen Gedankengang nun zusammenfassen,
ein universales Recht auf wahlweise Zugehérigkeit in seiner grenzen-
losen Realisierung Menschenrechte, anstatt sie (nur) zu stirken, (auch)
gefihrdet, so ist es offenbar notwendig, seinen Stellenwert und seine Be-
deutung noch einmal zu tiberdenken. Auch Auffassungen, »daf$ durch-
lassige Grenzen fiir stabile Demokratien keine Bedrohung, sondern eine
Bereicherung sind«,"° oder Sicherungen von Staatsgrenzen inhirent
menschenrechtsverletzend seien,”” sollten dann einer Neubewertung
unterliegen. Was konnte im Angesicht der Aporien der Menschenrech-
te, die heute noch genauso brisant sind wie zur Zeit, als Arendt auf sie
aufmerksam wurde, als angemessene Haltung gelten, wenn nun »ein-
fache Lésungen« nur zusammen mit gefihrlichen Komplexititsreduk-
tionen zu haben sind? Vielleicht sollten dem Menschenrechtsdenken
Verpflichtete Anleihen nehmen an Richard Falks Konzept des »citizen
pilgrim«: im Wissen um die Unerreichbarkeit des Weltstaat-Ideals ihm
dennoch »spirituell« verbunden sein und dabei »opening wide spaces in
the mind and heart«.’?

189 Zum spannenden, weil eben nicht eindeutigen Verhiltnis von Souverinitit und Men-
schenrechten siche Andreas Th. Miiller: »Sovereignty 2010: The Necessity of Circling the
Square«, ICL Vienna Journal on International Constitutional Law 2010/ 4, S. 624—640.

190 Seyla Benhabib: Die Rechte der Anderen, op. cit., S. 121. Eine dhnliche Sichtweise pflegt
Mervyn Frost, der fordert, »that any civilian from over there [...] is entitled to come to
us here [...], to move about amongst us with a view to touring, learning, making friends,
finding lovers, setting up commercial operations, praying with us, playing games, and so
forth [...]« (Constituting Human Rights, op. cit., S. 131f.).

191 Vgl. dazu Teresa Hayter: Open Borders. The Case Against Immigration Controls, London:
Pluto Press 2014.

192 Richard Falk: Achieving Human Rights, New York: Routledge 2009, S. 203.

257

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS
3.2.3 Standes- und Kastenzugehérigkeiten

Ein weiteres Feld méoglicher Ausschlieffungsmechanismen, die »kultiir-
liche« Hierarchien zwischen Menschen legen, ist jenes der Standes- und
Kastenzugehorigkeiten. Es soll an dieser Stelle jedoch nicht erschépfend
ausgemessen, sondern anhand dreier konkreter Fallbeispiele behandelt
werden, die allesamt gegenwirtige exklusivistische Herausforderungen
darstellen (konnten). Beginnen méchte ich mit der fiir Angehérige
der Hindu-Religionen nach wie vor, wenn auch in unterschiedlichem
Mafle, praktisch bedeutsamen Varnas-Ordnung, das heifSt der Eintei-
lung der Menschen in Kasten, an deren unterstem Ende ca. 130 Mil-
lionen »Unberiihrbare« stehen.” Dies gilt aus Sicht der meisten Men-
schenrechtstheoretiker und -prakeiker als ein eklatantes, bis heute nicht
gelostes Problem der indischen Gesellschaft(en). Die Frage, die sich an
diese Einschitzung stellen ldsst, wire: Was am indischen Kastendenken
ist es konkret, das in Konflikt bzw. in Widerspruch steht zu »den Men-
schenrechten«? Ist es die spezifische Natur der Varnas-Ordnung oder
ist die Idee der Menschenrechte bereits mit jeder stindischen Ordnung
einer Gesellschaft unvereinbar? Standesordnungen bzw. Kasten gibt es
denn auch in anderen Weltgegenden, etwa in Teilen Westafrikas, wo
konkret Berufe traditionellerweise patrilinear vererbt bzw. tibernommen
werden,”* oder auch innerhalb der Roma-Kulturen. Die Berufswahl
des Sohnes ist damit gewissermaflen vorbestimmt, Zugang zu anderen
Arbeitsidentititen dhnlich verschlossen wie frither in Europa bei den
einzelnen Gilden der Handwerker oder auch heute beim vielerorts im-
mer noch relativ exklusiven Zugang zum Bauernstand. In all diesen
aufgezihlten Fillen wire zwar ein (gleiches) Recht auf freie Berufswahl
mehr oder weniger fraglich, der Menschenrechtsgedanke selbst jedoch
dadurch wohl nicht schon lidiert. — Zumindest nicht in seiner uni-
versalistischen Dimension. Eine hypothetische Gesellschaft, die allen
Menschen gewisse menschenrechtliche Anspriiche gewihrt, ohne das
Recht auf »freiec Berufswahl darunter zu rechnen, miisste sich vielmehr
bezogen auf die Freiheitsdimension der Menschenrechte fragen lassen,
aus welchen Griinden sie die freie Entscheidung des Einzelnen, einen
bestimmten Beruf zu ergreifen, beschrinke. »Tradition« als alleinige
Rechtfertigung wiirde dabei nicht geniigen, die in dieser Haltung ver-
kérperte Spannung zum Menschenrechtsgedanken aufzuheben.
Zurtickkommend auf das Kastensystem des Hinduismus, der das
Denken in Kasten jenen religiosen Strémungen vererbt hat, die nicht

193 Zum religiosen Narrativ von den vier Klassen bzw. Kasten und dem ersten Menschen si-
che Wendy Doniger: The Hindus. An alternative history, Oxford: Oxford University Press
2010, S. 116fF.

194 Vgl. etwa Tal Tamari: »The Development of Caste Systems in West Africa«, Journal of
Afvican History 1991/32, S. 221-250.

258

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

antagonisierend aus ihm heraus entstanden sind,™s stellt sich die He-
rausforderung aus menschenrechtlicher Sicht weit grundlegender dar.”*
Das indische Kastensystem entspricht nicht einfach einer arbeitsteiligen
gesellschaftlichen Logik: »It is also a division of labourers.«’” Die Un-
terschiede zu begreifen, die zwischen der Varnas-Ordnung und blof§ tra-
ditionellen Berufsdifferenzierungen liegen, ist dabei wesentlich. Es sind
insbesondere zwei Aspekte, die bedenklich erscheinen miissen. Zum ei-
nen erfolgt im Rahmen der circa 3,000 Jahre™* alten Varnas-Ordnung
die Einordnung von Menschen in die vier Groffkasten varnas (Brahma-
nen), ksatriyas (Krieger), vaisyas (Bauern), sudris (Arbeiter, Diener) auf
einer sehr konkreten Basis religioser Ontologie, wie sie vor allem in den
heiligen Texten des Manusmriti (auch: Gesetzbuch des Manu) festgelegt
ist. Die Varnas-Identitit findet eine Verankerung und Rechtfertigung
in der Vorstellung der kosmischen Dharma-Ordnung, die als Weltge-
setz gleichsam die irdischen Hierarchien vorstrukturiert.’® Damit ver-
bunden ist das Prinzip der Tatvergeltung (karman), das unvertilgbar
zwischen den Menschen und auch zwischen ihren unterschiedlichen
Individuationen, das heifdt zwischen den Wiedergeburten, wirke.>*
Gerade der letzte Aspekt verleiht den in dieser Welt Schlechtgestellten
bzw. Leidenden aus Sicht vieler das Stigma der vormals bosen Tat, die es
nun in diesem Leben zu biifen gelte, bevor ein neuerlicher Versuch, aus
dem Zirkel des Seins, dem Samsara, auszubrechen unternommen und
schlussendlich Erlosung (moksa) erreicht werden kann. Eine Ansehung
des Kastenunter(st)en als an seiner Situation selbst schuldig, steht nun
mit der Vorstellung von fiir alle Menschen gleichen Rechten dadurch
in Konflikt, dass zwischen unterschiedlichen Karma-Stadien eine glei-

195 Dazu zihlt auch der Jainismus (vgl. Helmut von Glasenapp: Der Jainismus. Eine indische
Erlosungsreligion, Betlin: Alf Hager Verlag 1925, S. 317ff.). Anders im Fall des Shikhismus
und des Buddhismus.

196 Vgl. Ludger Kithnhardt: UMR, op. cit., S. 195ff; Katharina Ceming: Religionen und
Menschenrechte, op. cit.; Bob Clifford: »Dalit Rights are Human Rightsc Caste Discri-
mination, International Activism, and the Construction of a New Human Rights Issuec,
Human Rights Quarterly 2007/29, S. 167-193; David Keane: »Why the Hindu Caste
System presents a new Challenge for Human Rights, in: Nazila Ghanea (Hg.), op. cit.,
S. 273-304.

197 Bhimrao Ramji Ambedkar: »Annihilation of Caste«, in: The Essential Writings of B. R.
Ambedkar, hg. von Valerian Rodrigues, Oxford: Oxford University Press: 2013, S. 263.

198 David Keane: »Why the Hindu Caste System presents a new Challenge for Human
Rights, op. cit., S. 276.

199 Zur Vorstellung von Dharma(-Pflichten) siche Harold Coward: 7he Hindu Tradition, op.
cit., Kap. 3. Dharma-Pflichten lassen sich demnach dem universalem oder speziellem
Dharma zurechnen, das heift entweder dem Dharma, welches alle zu beachten haben,
oder jenem, welches personen- bzw. schichtbezogen giiltig ist.

200 Auch im Buddhismus nimmt die Vorstellung des Karma-Gesetzes eine zentrale Stellung
ein, ist dabei jedoch — mangels Kastenontologie — tendenziell weit weniger anfillig fiir

(kollektive) Ausschliisse.

259

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

che Anspruchsberechtigung denkunméglich ist. Eine Spannung zum
Menschenrechtsgedanken ist somit nicht von der Hand zu weisen. Es
konnte aber, und dies verweist nun auf den zweiten problematischen
Aspekt des hinduistischen Kastendenkens, sogar von einer robusten Un-
vereinbarkeit gesprochen werden, die aus der Stellung der in die unterste
Kastenhierarchie geordneten Menschen entsteht. Solche Personen tra-
gen herkdmmlich Bezeichnungen wie asprushya (Unberiihrbare), anarya
(Nichtarier) oder atishudra (Unterste der Shudra),*" sie haben im Zuge
ihrer politischen Befreiungsbewegungen im 20. Jahrhundert die Selbst-
bezeichnung der »Zerbrochenen« bzw. »Gebrochenen« gewihlt: Dalits.
Thr Status kann vermittels der Gebote und Verbote, die ihnen traditio-
nellerweise auferlegt werden, ermessen werden: So haben sie die Pflicht,
Tote zu beseitigen ebenso wie Latrinen zu reinigen, sie miissen abgeson-
dert hausen und diirfen keinen Umgang mit Niche-Dalits pflegen. Was
sie beriihren, wird zu dem, was sie selbst inhdrent sind: unrein. In ge-
schlechterspezifischer Hinsicht ist auf das Schicksal vieler Dalit-Frauen
hinzuweisen, die oftmals zusitzlich mit der Pflicht versehen werden, ho-
hergestellten Minnern sexuell zu Diensten zu sein.** Ein segregierter
Alltag gespickt mit offenen, verdeckten, jedenfalls disziplinierend einge-
iibten Exklusionen ist das Schicksal von Millionen Betroffener. Was den
Dalits als Gruppe abgesprochen wird, ist dabei weit folgenschwerer als
die Versagung einzelner menschenrechtlicher Anspriiche. Rao Anupama
nennt es das verweigerte Person-Sein (»denial of full personhood«).>
Bob Clifford betont, »caste hinges on the idea that some groups deserve
less respect and fewer rights than others«.?** Dass die exklusivierende Ka-
tegorie dabei nicht eine rein soziale, sondern auch ethnisch-rassische ist,
macht die Kastenordnung zu eciner oszillierenden menschenrechtlichen
Herausforderung: »The caste system is a racially discrimatory system as it
is a system whereby one is born into a immutable position of inequality
that ignores individual human worth and dignity.«** Es ist letztlich das
geteilte Menschsein, das in der Marginalisierung, Stigmatisierung und
Viktimisierung von Dalits in Frage steht. Thr »Untermenschen«-Status,
der nicht daraus erst entsteht, was sie sind bzw. was sie tun, sondern
der im Blick auf ihr religids-kosmologisch gefasstes Sein verankert ist,

201 Vgl. Rao Anupama: The Caste Question. Dalits and the Politics of Modern India, Berkeley:
University of California Press 2009, S. xx.

202 Zu einer Analyse und Kritik solcher meist straflos veriibten »caste atrocities« siche Anand
Teltumbde: »Enough is enough«, 7he Hindu, 1.6.2014. Zur Lage von Frauen in Indien
siehe auch 3.2.5.

203 Rao Anupama: 7he Caste Question, op. cit. S. 122.

204 Bob Clifford: »Dalit Rights are Human Rights«, op. cit., S. 169.

205 David Keane: »Why the Hindu Caste System presents a new Challenge for Human
Rights, op. cit., 283. Die indische Regierung wehrt sich traditionell, das Kastenproblem
auch — im Sinne der CERD - als Form des Rassismus zu adressieren.

260

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

schlief3t sie auf eine solch fundamentale Weise aus der Kategorie prinzi-
piell als Menschen gleichwertiger Menschen aus, dass die Idee der Men-
schenrechte hier bereits im Ansatz eine Verneinung erfihrt. Der abge-
stufte Wert des Menschen im Kastensystem fiihrt, so kann man es mit
Ludgar Kiihnhardt ausdriicken, »das Ideal der natiirlichen Gleichheit
aller Menschen ad absurdume.>*¢

In der Praxis einer wachsend dynamischen indischen Gesellschaft
besteht das Kastenproblem weiterhin fort — trotz der legalistischen
Versuche seiner Abschaffung®” und Mafinahmen der positiven Diskri-
minierung von Dalits etwa im Bildungsbereich**® und obwohl in den
gebildeten Mittelschichten die alten religiosen Hierarchien zwischen
den Menschen gerade durch weldichere ersetzt werden. Die Frage, wie
der in der Varnas-Ordnung verkorperten exklusivistischen Herausforde-
rung am besten zu begegnen ist, hat in Indien selbst eine lange Traditi-
on, an zwei ihrer prominentesten Beantwortungen sind die Namen der
Griinderviter Mohandas Karamchand Gandhi sowie Bhimrao Ramji
Ambedkar gekniipft, die fiir zwei rivalisierende Zuginge stehen.?* Fiir
Ambedkar stand an Ende seines langen Kampfes fiir die Aufrichtung
der »Zerbrochenen«, denen der erste Justizminister Indiens und Ahn-
herr seiner Verfassung selbst angehérte, aufler Streit: Innerhalb des Hin-
duismus ist das Kastenproblem nicht zu l6sen. Vehement forderte er
eine Reform der religiésen Strukturen: »Anything that you will build
on the foundation of caste will crack and will never be a whole.«*™ Als
Kénigsweg dazu zeichnet er die Mischehe, denn »endogamy is the only
characteristic that is peculiar to caste«.”* Letztlich miisse, um Gleich-
heit unter den Biirgern herzustellen, das Individuum aus seinem kollek-
tiven-sozietalen Kifig entlassen werden: »The assertion by the individu-
al of his own opinions and beliefs, his own independence and interest as
over against group standards, group authority and group interests is the
beginning of all reform.«**>

206 Ludgar Kiihnhardt: UMR, op. cit., S. 196.

207 In Indien verbietet die Verfassung die Diskriminierung von »Unberiihrbaren«, nicht das
Kastenwesen selbst (vgl Rao Anupama: op. cit., S. 167fL.). Siche auch Harold Coward:
The Hindu Tradition, op. cit., S. 29ff.

208 Kritiker weisen schon lange auf die unbeabsichtigt negativen Konsequenzen in Form
einer Fortschreibung von Kastenidentititen hin, die aus Programmen positiver Diskri-
minierung (»reservation«) oder allein schon dadurch entstehen, dass in offiziellen Doku-
menten des Staates Indien die Kastenzugehdrigkeit nach wie vor vermerke ist (vgl. Frank
de Zwart: »The Logic of Affirmative Action: Caste, Class and Quotas in India«, Acta
Sociologica 2000/43, S. 235-249).

209 Fiir einen Uberblick iiber die Auseinandersetzung, die beide in der Kastenfrage gefiihre
haben, siche Rao Anupama: 7he Caste Question, op. cit.; Harold Coward: 7he Hindu
Tradition, op. cit., Kap 8.

210 Bhimrao Ramji Ambedkar: »Annihilation of Caste, op. cit., S. 287f.

211 Bhimrao Ramji Ambedkar: »Castes in India¢, op. cit., S. 245.

212 Bhimrao Ramji Ambedkar: »Annihilation of Castex, op. cit., S. 274.

261

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Als seine Aussicht auf eine rasche Reform der hinduistischen
Religion(en) schwand, konvertierte Ambedkar schliefflich kurz vor
seinem Tod (1965) mit hunderten anderen Dalits 6ffentlich zum Bud-
dhismus. — Eine Konversion zum Islam, seine urspriingliche Intention,
konnte man ihm mit Blick auf die seit der Teilung Indiens keineswegs
verminderten Spannungen noch ausreden. Der Angriff auf die hindu-
istische Orthodoxie respektive auf den hinduistischen Nationalismus
war in seiner Symbolik dennoch nicht zu unterschitzen. Auf Buddha
und Guru Nanak als Vorbilder verweisend, machte Ambedkar aus
seiner Haltung keinen Hehl: »You must have the courage to tell the
Hindus, that what is wrong with them is their religion — the religion
which has produced in them this notion of the sacredness of castel«**?
Gandhi im Gegenzug trachtete als frommer Hindu zeitlebens nach ei-
ner solchen Entschirfung der Ungerechtigkeiten, die aus der Varnas-
Ordnung folgen, die diese selbst nicht antastete, sondern die Situati-
on der Kastenunter(st)en milderte. So seien die »Unberiihrbaren« als
»Kinder Gottes« bzw. Vishnugeborene (harijans)*™* nicht geringzu-
schitzen, sondern mit Menschlichkeit zu behandeln, nicht zuletzt da
sich in ihrem Schicksal auch dasjenige erfiillt, was Gandhi selbst nicht
nur praktizierte, sondern als Heilsweg der indischen Gesellschaft ins-
gesamt anempfahl: die selbstlose Aufopferung und Kasteiung. Auch
sein Konzept der Gewaltlosigkeit (ahimsa) liel§ sich aus seiner Sicht gut
auf die Humanisierung des Kastenwesens applizieren. Die Streitfrage,
ob Religion aus ihren eigenen Ressourcen heraus eine Echisierung des
Kastenwesens leisten und dessen strukturelle Gewalt aufbrechen kann
oder nicht vielmehr aus menschenrechdicher Perspektive eine radikale
Reform religioser Traditionen wegweisend ist, kann hier nicht beant-
wortet werden. Und mit dem Blick auf die Praxis wird auch retrospektiv
nicht geklirt werden kénnen, ob die Situation der Dalit wegen oder
trotz Gandhis Devise »Mitleid statt Reform« die ist, die sie nun ein-
mal ist. Spannungen zwischen dem Kastenwesen und dem Menschen-
rechtsgedanken wiirde es in Gandhis Idealvorstellung seiner Zivilisie-
rung dennoch in beachdichem Ausmaf$ geben, gleiche Rechte bleiben
schliefflich verwehrt. Die religiosen Rechtfertigungen dafiir konnen in
einer menschenrechtichen Beurteilung keinen Bestand haben, weshalb
Ambedkar zumindest soweit Recht zu geben ist, als hier ein robuster
Konflikt zwischen menschenrechtlichen Gleichheitszielen und religiéser
Weltanschauung vorliegt, der nur unter Einbuflen auf Seiten der Inte-
gritdt hinduistischer Glaubensvorstellungen zu entschirfen ist.

213 Bhimrao Ramji Ambedkar: »Annihilation of Castes, op. cit., S. 290.
214 Diesen Begriff lehnten viele Dalits sowie auch Ambedkar als »Affront« strikt ab (vgl. Rao
Anupama: The Caste Question, op. cit., S. 140fF.)

262

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Exklusivismen auf Basis von Standes- oder Kastenzugehorigkeiten
werfen nicht allein auf dem indischen Subkontinent Fragen nach ihrem
Verhiltnis zum Menschenrechtsgedanken auf. Wendet man den Blick
auf die Situation in >westlichen« Industriestaaten, wird man andere,
aber nicht ganz andere Anstofe erhalten, sie zu reflektieren. Ohne tiber
Kasten im eigentlichen Sinne zu verfiigen, das heiflt tiber qua Geburt
ererbte soziale Hierarchien, aus denen sich die Betroffenen nicht herau-
sentwickeln kénnen, ohne das dahinterliegende System zu beschidigen,
kennen auch Gesellschaften des globalen Nordens sozio-6konomische
Stufenordnungen bzw. Klassen. Eine (selbst-)kritische Perspektive muss
auch hier nach méglichen Spannungen respektive Unvereinbarkeiten
mit der Idee der Menschenrechte fragen. Das heif§t konkret danach,
ob mit der sozialen Schicht, in die ein Mensch hineingeboren wird,
zwangsldufig menschenrechdliche Ausschliisse entstehen (konnen)??'s
Das wire zum Beispiel dann der Fall, wenn die soziale Herkunft verhin-
dert, ein Recht auf Bildung oder auch eines auf Gesundheit tatsichlich
(umfassend) genieflen zu kénnen. Hinsichtlich der meisten europi-
ischen Sozialstaaten wire diese Diagnose wohl nicht zu stellen, in vielen
Lindern global betrachtet hingegen sehr wohl. Kann noch von prinzipi-
ell gleichen Rechten gesprochen werden, wenn konkret die finanziellen
Voraussetzungen einer Person dariiber entscheiden, ob ihr die adiquate
medizinische Behandlung widerfihre, oder dariiber, einen hoheren Bil-
dungsabschluss und damit die Chance, zum Beispiel in der Verwaltung
aufzusteigen, zu erhalten? Diese Frage ist deshalb so schwer zu beant-
worten, da ihr eine Vorfrage innewohnt, die gewdhnlich in erbitterten
ideologischen Widerstreit miindet: Wenn materieller Wohlstand fak-
tisch ungleich verteilt ist, welche Pflichten hat eine Gesellschaft, an der
tatsichlichen Ungleichheit etwas zu dndern? Muss sie aus menschen-
rechtlicher Sicht faktische Exklusionen solcherart schmilern oder gar
aus der Welt schaffen, um nicht selbst an ihnen verantwortlich Anteil zu
haben? Die Einsicht, dass es — um die eingangs eingefithrte Metapher
wieder aufzugreifen — grundsitzlich niche ausreicht, das Tor zum Gar-
ten der Menschenrechte nur zu 6ffnen, ohne die Strafe dorthin so zu
pflastern, damit auch jene sie beniitzen kdnnen, die tiber vergleichswei-
se weniger Ressourcen verfiigen, kommt in der Idee eines (zumindest
rudimentiren) Sozialstaates zur Geltung (vgl. 4.2.3.3).

Ein weiterer Aspekt der Problematik von stindischen bzw. sozialen
Exklusionen ist der unter den Bedingungen gegenwirtiger Krisener-
scheinungen verstirkt wahrnehmbare Blick auf die unteren sozialen

215 Immanuel Kant schien solches zu vermuten, wenn er stindische (aristokratische) Ord-
nungen grundsitzlich zu problematischen erklirt. Sie seien nur akzeptabel als »eine tem-
porire, vom Staat autorisierte Zunftgenossenschaft, die sich nach den Zeitumstinden
bequemen muf§, und dem allgemeinen Menschenrechte, das so lange suspendiert war,

nicht Abbruch tun darf« (MS, op. cit., S. 495).

263

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Schichten, in welchem die ihnen Zugehérigen als »Uberzihlige: er-
scheinen. Dass die Zahl der »Uberfliissigen« wachse, hat Hans Magnus
Enzensberger bereits Anfang der 1990er Jahre, inspiriert von Hannah
Arendt, kritisch thematisiert.”® Vor dem »iiberfliissige[n] Mensch«
warnte zuletzt auch Illan Trojanov.*”” Gemeint sind damit jene Men-
schen, die wenig oder nichts produzieren und konsumieren, deren Zahl
anschwillt, nicht nur in Europa, sondern auf der ganzen Welt. »Die Eli-
te«, schreibt Trojanov, »hegt keinen Zweifel an der eigenen Unersetzlich-
keit, die Reichen zweifeln nicht an ihren gottgegebenen Privilegien, und
die Oberschicht glaubt sich per se wertvoller als die Unterschicht«.*®
Es wire fiir einen Menschenrechtstheoretiker zu kurz gegriffen, diesen
mitunter subtilen exklusiven Tendenzen mit derselben selbstherrlichen
moralischen Verachtung zu begegnen wie der Schriftsteller Trojanov. Ei-
ner Entriistung tiber solches Denken scheint nicht selten auch die Ten-
denz innezuwohnen, es von sich selbst auf Distanz zu halten. Die so
aufgewiesenen Hiirden fiir universale Menschenrechte, die bereits die
Idee als solche betreffen, noch gar nicht die Details ihrer praktischen
Implikationen (Stichwort: »Ressourcengerechtigkeit«), verdienen es,
ausgesprochen und ernst genommen zu werden. Sie kénnen an dieser
Stelle nicht umfassend erfasst oder gar mit Losungsvorschligen verse-
hen werden. Sie sollen aber zu selbsterforschenden Reflexionen anregen.
Denn wenn man, durch diese Eindriicke angeleitet, aufmerksam wird
auf die unterschiedlichen Weisen der Verachtung der globalen Armen,
stellt sich die Frage, ob hier nicht bereits ein normativer Unterschied
zwischen Menschen gezogen wird, der eine gleiche menschenrechtliche
Anspruchsberechtigung in Zweifel zichen muss? Wie viele Zeitgenossen
sind wirklich bereit, etwa Slumkinder von Lagos als grundsitzlich glei-
chermafen anspruchsberechtigt auf jene Lebenschancen anzusehen, die
sie vielleicht ihren eigenen bestens ausgebildeten Kindern zuschreiben?
Oder sich ohne Mentalreservation dazu bekennen, in Reprisentanten
der »Unterschicht« mehr zu erblicken als menschliches >Ausschussma-
terial@ Wieviel an Verbindlichkeit verliert das Bekenntnis zu einem
universalen Recht auf Rechte zugleich mit dem sinkenden Grad seiner
Abstraktion? Ist Menschenwiirde unter den Bedingungen von Massene-
lend und den dadurch evozierten Abfilligkeiten noch ein gehaltvoller
Begriff? Wie viele Mitglieder darf die Menschheit umfassen, damit sie
aufrichtig bereit ist, die Idee gleicher Rechte fiir alle zu befordern und
zu verwirklichen? Kann es ein Zuwviel an Menschen geben? (vgl. 4.2.3.6).

216 Hans Magnus Enzensberger: Aussichten auf den Biirgerkrieg, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1994, S. 48fF.

217 1lija Trojanow: Der iiberfliissige Mensch, Wien: Residenz Verlag 2013.

218 Ibid., S. 12.

264

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

3.2.4 Rassische und ethnische Unterschiede

The dream of a world beyond race, unfortunately,
is likely to be long deferred.

Kwame Anthony Appiah

Anschlieflend an Abschnitt 3.2.2, der bereits menschenrechtliche Aus-
schliisse beleuchtet hat, die der Zugehérigkeit zu einer bestimmten
Volksgruppe auf der Ebene des Nationalstaats geschuldet sind, soll hier
die Rolle ethnischer bzw. »rassischer« Unterschiede in einen anderen
Kontext gestellt werden. Weniger das Spannungsverhilenis von Nationa-
lismus, Nationalstaaten und Minderheiten steht im Fokus, als vielmehr
jene Formen der Fremdgruppenfeindlichkeit, die zwischen den be-
schriebenen extremen Polen von Patriotismus und Vélkermord?* liegen
und als Alltagsphinomene das Leben einer grofSen Zahl von Menschen
auf unterschiedliche Weise unmittelbar berithren: Die (gewalttitige)
Verachtung von asiatischen Haushaltshilfen durch sie beschiftigende
arabische Familien; von Auslindern aus Mosambik, Malawi und vor
allem Zimbabwe vielerorts im »Regenbogen-Staat« Stidafrika; von An-
gehorigen der Roma durch viele Menschen insbesondere in Stidosteur-
opa; von Afroamerikanern durch viele Biirger der USA; von Menschen
aus der Kaukasusregion durch russische Neonazis; von Nicht-Japanern
durch viele Japaner; von Han-Chinesen durch ethnische Tibeter und
umgekehrt; von »Schwarzen« durch viele Bewohner der ostlichen deut-
schen Bundeslinder; von Juden durch so viele Menschen weltweit; von
Kurden und Armeniern durch tiirkische Rechtsextreme und so weiter
und so fort.

Solche Erscheinungen ordnend zu erfassen erschwert sehr hiufig die
schon vorgelagerte Konfusion und Rivalitit an Begriffen: Ethnozentris-

219 Dass Volkermord mit den Menschenrechten bzw. ihrer Idee in einem ultimativen Kon-
flike steht, muss nicht weiter ausgefithrt werden. Das trifft auf alle seine rechdichen Tat-
bestandsmerkmale nach der UN-Genozid-Konvention zu: »(a) Killing members of the
group; (b) Causing serious bodily or mental harm to members of the group; (c) Deli-
berately inflicting on the group conditions of life calculated to bring about its physical
destruction in whole or in part; (d) Imposing measures intended to prevent births within
the group; (e) Forcibly transferring children of the group to another group« (Convention
on the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide, AIRES/3/260, 1948, Art. 2).
Eine Reihe von Fragen lassen sich dazu formulieren: Was genau ist eine Gruppe im Sinne
der Konvention? Soll man besser auf das Ersatzkriterium einer »stabilen Einheit« auswei-
chen? Was genau ist schiitzenswert: die individuellen Mitglieder der Gruppe oder diese
Gruppe als solche? Fiir diese und weitere Fragen zum Genozid als »Geifel der Mensch-
heit« siche William Schabas: »Die verabscheuungswiirdigste GeifSel Vélkermord, 6o
Jahre danache, in: Gerd Hankel (Hg.), Die Macht und das Recht. Beitrige zum Vilkerrecht
und Vilkerstrafrecht am Beginn des 21. Jahrhunderts, Hamburg: Hamburger Edition 2008,
S. 189—226; Paul Boghossian: »The concept of genocide«, Journal of Genocide Research
2010/12, S. 69-80.

265

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

mus, als die um die eigene (Volks-)Gruppe herum zentrierte Vorstel-
lungswelt; Ethno-Chauvinismus, als die Uberlegenheitsideologie; die
»Xenophobie«, die Abneigungen auf irrationale Angste reduziert; der
Antisemitismus, dessen Grenzen zum Antizionismus heftig debattiert
werden; der »Rassenwahn«; der Rassismus als schier unbegrenzt Projek-
tionen zuginglicher Begriff moralischer Verurteilung von Unterschieds-
markierungen zwischen Menschen; der »Kulturrassismus, als Antwort
auf die Schwierigkeit am Begriff Rassismus festzuhalten, obwohl es Ras-
sen im klassischen Sinne, das heif3t stabile, ewige« biologische Gruppe-
nidentititen so nicht gibt, und viele weitere mehr leiten auf mehr oder
weniger subtile Weise die Wahrnehmung auf ethnische bzw. rassische
Differenzen und den Umgang damit. Im besonderen Mafle Schwie-
rigkeiten bereitet dabei der Begriff der »Rasse.« Aus einer Menschen-
rechtsperspektive steht man vor einer dilemmatischen Grundsituation:
Einerseits legen es historisch mit dem sozio-biologischen Konzept Ras-
se gerechtfertigte Exklusionen und die von ihnen produzierte Gewalt
dringend nahe, diesen Begriff »auszumerzens, um das Phinomen des
Rassismus zu iiberwinden.?** Kann denn nicht erst dann, wenn keine
»rassischen« Unterschiede unter den Menschen mehr anerkannt wer-
den, die Einheit der Menschheit wirklich gedacht werden? Andererseits
konnte die Gefahr bestehen, durch das Ausblenden der Rassekatego-
rie den keineswegs nur historischen Rassismus nicht ausreichend ernst
zu nehmen. Gegen das wohlmeinende Verschweigen von »rassischenc
bzw. populationsgenetischen Unterschieden oder auch eine wohlmei-
nende, doch kontraproduktive »Farbenblindheit« haben sich gerade in
jungster Zeit vermehrt Stimmen aus dem Bereich der globalen Zivil-
gesellschaft stark gemacht.”’ In diesem Sinne ist Rasse hier stets unter

220 Aus dieser Intention heraus wurde in der Priambel der CERD festgehalten: »Convinced
that any doctrine of superiority based on racial differentiation is scientifically false, moral-
ly condemnable, socially unjust and dangerous [...]«. Auch in der UNESCO Declaration
on Race and Racial Prejudice (1978) werden Unterschiede der »Rasse« als potenziell be-
drohliche Ankniipfungspunkete fiir Uber- und Untermenschideologien benannt, die aus
diesem Grund keinesfalls zu benachteiligenden Ungleichbehandlungen fithren diirfen:
»All human beings belong to a single species and are descended from a common stock.«
Zum Thema »Combating Racism with Human Rights: The Right to Equality«, siehe
auch Sandra Fredman, in dies. (Hg.), Discrimination and Human Rights. The Case of
Racism, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 9—44.

221 »By professing not to see race, youre just ignoring racism, not solving it«, meint etwa
Zach Stafford (»When you say you »don’t see race, you're ignoring racism, not solving the
problem«, 7he Guardian, 26.1.2015). Ahnlich duflerte sich Kwame Anthony Appiah in
einem Schwerpunktheft von Foreign Affairs: »On American university campuses, where
the claim that srace is a social constructc echoes like a mantra, black, white, and Asian
identities continue to shape social experience. And many people around the world simply
find the concept of socially constructed races hard to accept, because it seems so alien to
their psychological instincts and life experiences« (»Race in the modern world«, Foreign
Affairs 2015/94).

266

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Anfithrungszeichen zu verstehen: Klar umrissene rassische Identititen
miissen nicht angenommen werden, um Rassismus zu verstehen, sie
sind vielmehr in vielerlei Hinsicht fraglich. Zugleich sind diese An-
fithrungszeichen aber nicht so zu verstehen, als wiren tiberhaupt keine
sozio-biologischen Unterschiede unter den Menschen vorhanden (vgl.
2.1.2). Die entscheidende Frage ist letztlich, welche Bedeutungen ih-
nen zugemessen werden, denn: »[Bliology does not generate its own
political or moral significance«.?> Und die menschenrechtlich bedeut-
same schliefflich, welche ihnen denn beigelegt werden diirfen, ohne
den Menschenrechtsgedanken in seiner Gleichheitsdimension zu lidie-
ren? In manchen Fillen wird diese Beurteilung leichter zu treffen sein,
namlich in jenen, wo einem der klassische Rassismus mit seiner Lehre
einer geordneten Hierarchie von »Rassen« (bis hinauf zur »Herrenras-
se«) begegnet. In anderen steht man vor der Schwierigkeit, im Einzel-
fall von Worten oder Taten auf diese Bedeutungen riickzuschlieflen.
Welche Bedeutung legt ein Clubbesitzer der »rassischen« Identitdt eines
Besuchers bei, wenn er einer Person mit dunkler Hautfarbe den Einlass
verwehrt? Wieviel an eruptivem Auslinderhass in Stidafrika oder auch
Korsika ist im eigentlichen Sinne rassistisch, das heifit auf die soziobio-
logische Herkunft der Fremden bezogen, oder aber der Angst vor Res-
sourcenverknappung oder einer allgemeinen Frustration iiber die Si-
cherheitslage geschuldet? Und welchen Unterschied wiirde es machen?
Einen Unterschied dahingehend, dass im einen Fall die Losungsstrate-
gie fir das Problem eine andere sein miisste und wenn ja, welche? Ist
es rassistisch und folglich menschenrechtlich bedenklich, einen Samen-
spender nach seiner »Hautfarbe« auszuwihlen? Wird hier lediglich eine
personliche Priferenz ausgedriicke oder zugleich die Hoherwertigkeit
einer bestimmten »Rasse« zum Ausdruck gebracht? Welche rassisch-
ethnische Exklusivismen stecken im »Schutz des Abendlandes durch
patriotische Europier«? Werden hier Menschen einer bestimmten Re-
ligion und auch Herkunftslage auf solche Art stigmatisiert und herab-
gesetzt, dass damit auch eine gleiche menschenrechtliche Anspruchs-
berechtigung, die sie mit anderen grundsitzlich teilen, in Frage gestellc
wird? Werden hier nur System- bzw. Religionskritik gepflogen oder
»Untermenschen« produziert? Diese Fragen zeigen meines Erachtens
relativ deutlich, dass die konzeptionelle Belastbarkeit des Menschen-
rechtsgedankens sehr schwer ermessen werden kann, wenn Phinomene
wie Fremdgruppenfeindlichkeit und Rassismus nicht auf konkrete, in-
dividuelle Gesinnungen riickgefiihrt werden. Auch wenn in vielen die-
ser Fille ein Konflikt mit den Menschenrechten greifbar ist, worin er
genau besteht, wire jedenfalls im Einzelnen erst zu analysieren, Schlag-
worte und Pauschalisierungen sind dabei nicht hilfreich. Nach dem

222 Kwame Anthony Appiah: »Race in the modern world«, op. cit.

267

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

hier vorgeschlagenen Modell miisste die Prifung der konzeptionellen
Belastbarkeit des Menschenrechtsgedankens dabei solcherart erfolgen,
dass Ausschliisse von einzelnen Rechten einerseits und Ausschliisse vom
Menschensein als solchem bzw. dem Recht auf Rechte andererseits
prinzipiell unterschieden werden. Wihrend fiir letztere aus menschen-
rechtlicher Sicht keine Rechtfertigung denkbar ist, wiren Griinde fiir
isolierte Ausschliisse zunichst zu priifen, wiewohl gerade bei rassischen
oder ethnischen Kategorien so gut wie keine Griinde vorstellbar sind,
die sie legitimieren konnten. Diesen Diskursspielraum trotzdem offen
zu halten, kdnnte jedoch sinnvoll sein, um den allzu oft »sprachlosenc
Rassismus gleichsam zum »Sprechen zu zwingen¢, was auch fiir die wei-
ter unten vorgeschlagene rational-diskursive Anti-Rassismus-Strategie
wichtig sein kénnte.

Die vielen Facetten von menschenrechtlichen Ausschliissen, die auf
rassischen bzw. ethnischen Zugehorigkeiten aufbauen, vermitteln nicht
nur, wie schwierig es sein kann, ihre Gravitit zu bestimmen; sie zeigen
auch, dass sie tiber den historisch so wirkmichtigen Kontext (Stich-
worte: Sklaverei, Kolonialismus) hinaus berticksichtigt und fiir sich je-
weils ernst genommen werden miissen. Fremdenfeindlichkeit entlang
ethnischer Markierungen oder Stammesgrenzen ist ein weitverbreitetes,
vielleicht sogar universales Erscheinungsbild menschlicher Gesellschaf-
ten bis heute. Das entschuldigt nichts, sondern ricke das Ausmaf$ der
Herausforderung in den Blick, vor dem das Projekt universaler Men-
schenrechte grundsitzlich immer schon steht. Die Komplexitit rassisti-
scher Wirklichkeiten fordert heute dazu auf, den »Rassismus des weifSen
Mannes« als eine, keineswegs die einzige Hiirde auf dem Weg zu einer
gelungenen Universalisierung der Menschenrechte anzusehen. Zudem
verweigert sich die mégliche Mehrdimensionalitit von menschen-
rechtlichen Exklusivismen einer einseitigen » Tédter-Opfer«-Zuordnung:
Menschen, die vielleicht in Europa von Antisemitismus betroffen sind,
konnen anti-arabischen oder auch anti-afrikanischen Rassismus in Is-
rael/Paldstina schiiren; Angehorige der Roma, die in Lindern Stdost-,
aber zunehmend auch Westeuropas unter Antiziganismus leiden, kén-
nen selbst ausgrenzende Haltungen gegeniiber Nicht-Roma an den Tag
legen; Menschen afrikanischer Abstammung etwa in der Karibik, die
in »weillen« Mehrheitsgesellschaften auf rassistische Vorbehalte treffen
(kénnten), kénnen Ressentiments gegeniiber »Whiteys« pflegen; Ara-
ber, die vielleicht in den USA oder der EU vermehrt mit »racial profi-
ling« im Namen der nationalen Sicherheit konfrontiert sind, kénnen
selbst Rassisten in Bezug auf Afrikaner oder Asiatinnen sein; Pakistaner
konnen als Touristen in London Opfer anti-pakistanischer Ubergriffe
ultrarechter britischer Nationalisten werden und gleichzeitig zu Hause
pauschale Ablehnung von indischen Hindus an den Tag legen und so
weiter und so fort.

268

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Was sind nun potenzielle ethische Ressourcen, rassische bzw. eth-
nische Ausschliisse aus den Menschenrechten zu bannen oder immerhin
ihre Gewaltwirkung zu verringern? Wie konnte etwa das, was von der
CERD gefordert wird (»promote understanding between races and to
build an international community free from all forms of racial segrega-
tion and racial discrimination«), am ehesten erreicht werden? Welche
Wege neben rechtlichen Verboten der Verbreitung bestimmter Ideen* —
die sich tiberdies mit weiteren menschenrechtlichen Anfragen nach ih-
rer Stellung zu einem Recht auf freie Meinungsiuf8erung konfrontieren
lassen (vgl. 4.2.3.2) — sind vielversprechend? Zunichst geraten dafiir
Unparteilichkeitsargumente in den Blick, wie sie an anderer Stelle be-
reits gestreift wurden (vgl. 2.3.1.2). Sie anzuwenden bedeutet Recht-
fertigungen fiir rassistische Exklusivismen menschenrechtlicher Art mit
allgemeinen Riickfragen danach zu versehen, worin denn ihre Begriin-
dungen bestehen, und diese gegebenenfalls wiederum mit spezifischen
Instrumenten zu de-konstruieren. Die Bedeutungen, die den jeweiligen
Unterschieden zwischen den Menschen beigelegt worden sind, kénnen
konkret einer Kritik zugefiithrt werden, die daran ankniipft, dass diese
Bedeutungen sich nicht von selbst verstehen — gerade auch weil sie sich
konkurrierenden Bedeutungen ausgesetzt schen. Wer vielleicht zugeben
muss, dass seine Hoch- bzw. Geringschitzung bestimmter ethnisch oder
»rassisch« gefasster Menschengruppen nicht tiber dsthetische Vorurteile
hinausreicht, kann der Frage, warum #sthetische Urteile im Allgemei-
nen und seine im Besonderen dariiber entscheiden sollen, welche Rech-
te Menschen zukommen, nicht dauerhaft entflichen.

Wenn man davon ausgeht, dass rassistischen bzw. ethnisch-chauvi-
nistischen Grenzziehungen nicht nur rationale Elemente innewohnen
(kénnen), die als solche diskursiv zu erreichen sind, sollte man auch
eine zweite Strategie des >Anti-Rassismus« beriicksichtigen, die Appiah
bekanntermaflen als eine Art von Angewdhnung beschrieben hat.>** Be-
reits im 18. Jahrhundert haben ehemalige Sklaven wie Quobna Otto-
bah Cugoano oder Olaudah Equiano mit ihren Lebensberichten®*s auf
diese Weise breitflichig und vertieft zugleich Sympathien erzeugt, ohne
die die britische Abolitionismusbewegung nicht so erfolgreich hitte sein
konnen. Equiano erschiitterte nicht nur das moralische Bewusstsein der
britischen Offentlichkeit und fiihrte profunde Zweifel an der Rechtfer-
tigbarkeit des Sklavenhandels herbei; in seiner Selbstsubjektivierung als
Autor trat er der Leserschaft als genuines Gegeniiber entgegen, ohne
sich blof3 als Gegenstand ihres Mitgefiihls anzubieten. Sein Afrikanisch-

223 Vgl. Art. 4 CERD

224 Vgl. Kwame Anthony Appiah: 7he Ethics of Identity, op. cit.

225 Thoughts and Sentiments on the Evil of Slavery (London 1787) bzw. The Interesting Narra-
tive of the Life of Olaudah Equiano (London 1789).

269

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Sein bzw. sein Schwarz-Sein trat bei vielen Leserinnen alsdann hinter
das mit ihnen geteilte Menschsein zuriick. Noch weiter zuriick freilich
lage Shakespeare, der seinen Juden Shylock im Merchant of Venice fra-
gen (und zum Schluss kommen) lisst:

Hath not a Jew eyes? Hath not a Jew hands, organs,
dimensions, senses, affections, passions; fed with

the same food, hurt with the same weapons, subject

to the same diseases, healed by the same means,

warmed and cooled by the same winter and summer

as a Christian is? If you prick us, do we not bleed?

If you tickle us, do we not laugh? If you poison us,

do we not die? And if you wrong us, shall we not revenge?
If we are like you in the rest, we will resemble you in that.

226

3.2.5 Geschlechtsunterschiede

Der Kampf um die gleichen Menschenrechte der Frau ldsst sich, wie
gezeigt (vgl. 2.1.1) bis zu den Anfingen der neuzeitlichen Menschen-
rechtsdiskussion zuriickverfolgen.*”” Heute rangiert das Ziel, ein Ende
aller Diskriminierung von Frauen herbeizufiihren, ganz oben in den
Selbstverpflichtungskatalogen von Staaten, wozu neben (der UDHR
und) dem ICCPR und dem ICESCR?** seit 1979 auch die UN-Frau-
enkonvention (International Convention on the Elimination of all Forms
of Discrimination against Women, CEDAW)>* zihlt, die bisher von 189
Staaten ratifiziert wurde. Daran lisst sich eine Vielzahl fiir die gegen-
standliche Untersuchung wichtiger Fragen ankniipfen. So ist spitestens
hier zu fragen, was in dhnlicher Form auch fiir die Rechte von Kindern
und Menschen mit Behinderungen und die diesbeziiglichen vélkerrecht-
lichen Konventionen gilt (vgl. 3.2.6 und 3.2.8): Warum bediirfen die
Menschenrechte der Frau eines eigenen Regelwerks? Wird dadurch gar
die Gleichheitsdimension der Menschenrechte kontrastiert, wenn Men-
schenrechte fiir Personen weiblichen Geschlechts gesondert erklire, ver-

226 William Shakespeare: 7he Merchant of Venice, London: o. A. 1596/1750, Akt 3.

227 Wenn hier nur das weibliche Geschlecht im Fokus steht, so ist damit nicht in Abrede
gestellt, dass Ausschliisse auch fiir Menschen »zwischen den Geschlechtern« bedeutsam
wiren (vgl. 3.2.7) oder nicht auch eines Tages Minner stirker von Exklusivien betroffen
sein konnten.

228 Die UDHR betont die »equal rights of men and women« in ihrer Priambel, im ICCPR
erklire Art. 3: »The States Parties to the present Covenant undertake to ensure the equal
right of men and women to the enjoyment of all civil and political rights set forth in the
present Covenant.« Analog der ICESCR.

229 A/RES/34/180 (1979). Siche auch Erika Schlippi/Silvia Ulrich/Judith Wyttenbach
(Hg.): Kommentar zum Ubereinkommen der Vereinten Nationen zur Beseitigung jeder Form
von Diskriminierung der Frau, Bern: Stimpfli Verlag 2015.

270

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

ankert und zu Bewusstsein gebracht werden? Muss aus Sicht des univer-
salistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee nicht vielmehr abgesehen
werden von partikularen Eigenschaften wie Geschlechtszugehorigkeit,
anstatt sie so deutlich als Unterscheidungskriterium herauszustellen?
Diese Fragen sind wichtig. Andererseits kénnte man mit Blick auf
die Diskussion der Pluralitdt als wesentliche Voraussetzung der con-
ditio humana einwenden, dass der Mensch gerade nicht abstrake als
Mensch existiert, sondern ein Alter, einen bestimmten Phinotyp,
eine bestimmte Weltanschauung hat oder auch: ein Geschlecht. Das
geteilte Menschsein ist dabei immer schon ein kontingentes Mensch-
sein dahingehend, dass man sich (zunichst) nicht aussuchen kann, mit
welchen Eigenschaften bzw. Zugehorigkeiten man geboren wird. Aus
dieser anthropologischen Diversitit folgt unausweichlich, dass sich Fi-
higkeiten, aber auch Bediirfnisse, die Menschen haben (konnen), nicht
decken miissen, sondern sich, leicht zuginglicher und wiederholbarer
Erfahrung nach, tatsichlich oft unterscheiden. Im Bereich von Men-
schenrechten der Frau lisst sich dies an vielfiltigen Beispielen demons-
trieren: Die Gewalterfahrungen, denen Frauen durch ihre biologische
Natur, ihre Sexualitit in unterschiedlichen gesellschaftlichen Kontexten
und Weltgegenden mehr oder minder ausgesetzt sind — Stichworte: Ver-
gewaltigungen (als >Kriegswaffe(), hiusliche und sexuelle Versklavung,
erzwungene Schwangerschaft —, unterscheiden sich zum Teil deutich
von rtypisch minnlichen< Gewalterfahrungen. Das bedeutet, dass ihnen
auch auf anderem Wege begegnet werden muss, dass ihre eigentiim-
lichen Bedingungen in jede Losungsstrategie geschlechtsspezifisch ein-
zubinden sind.*** Die der Frau eigentiimliche Méglichkeit, schwanger
zu werden und Kinder zu gebéren, verlangt nach Beriicksichtigung bei
einer Vielzahl von einzelrechtlichen Anspriichen: vom Recht auf per-
sonliche Freiheit und Sicherheit, worunter aus weiblicher Perspektive
gerade auch der Anspruch auf sexuelle Selbstbestimmung zu rechnen

230 Dies ist neben epistemischen Vorbehalten ein weiterer Grund, einem radikal-konstruk-
tivistischen Blick auf Geschlechterverhiltnisse kritisch gegeniiber zu stehen. Wenn die
sozialen Bedeutungen, die dem biologischen Geschlecht zukommen, nimlich wirklich so
willkiirlich wiren, wie ein solcher es suggeriert, stellt sich die Frage nach ihrer Uberwin-
dung als eine des bloflen sozialen Engineering.. Man darf dann freilich nicht iiberrascht
sein, wenn auch bei Zuflucht zu einem »strategischen Essentialismus« Probleme nicht
einfach verschwinden. Die »geschlechtslose Gesellschaft« ist weder eine fiir menschen-
rechtliche Zielsetzungen notwendige, noch eine sinnvolle Lsung. Hilfreich, ja unver-
zichtbar sind konstruktivistische theoretische Ansitze vielmehr dort, wo sie sich beschei-
den, die im Laufe der Zeit aufgeschichteten Geschlechterbilder zu dekonstruieren, das
heifdt daraufhin zu untersuchen, woher sie stammen, wem sie dienen, wodurch sie sich
reproduzieren, in welchem Verhiltnis sie zum Beispiel zu technischen (Weiter-)Entwick-
lungen der jeweiligen Gesellschaft stehen und auch danach, ob sie mit dem vorliufigen
Wissen von »der Welt in Einklang stehen. Ohne diesen Anspruch, Geschlechtervorstel-
lungen an der »Wirklichkeit« zu iiberpriifen, bliebe jede Methode der Dekonstruktion
lediglich ein witzloser Austausch von unhintergehbaren Vorurteilen.

271

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

ist, tiber das Recht auf (produktive) Arbeit, das nur dann ausgeiibt wer-
den kann, wenn gewisse (minimale arbeitsrechtliche) Riicksichten auf
reproduktive Arbeit getroffen werden, bis hin zum Recht auf (adiquate)
Nahrung (in Schwangerschaft und Stillzeit). Oftmals sind es scheinbar
geringfligige Adaptionen, die dazu fithren kénnen, dass ein bestimmtes
Menschenrecht von Minnern und Frauen in gleicher Weise ausgetibt
werden kann. — Etwa das Recht auf Sicherheit und korperliche Unver-
sehrtheit, das in vielen Teilen der Welt fiir Frauen allein dadurch besser
geschiitzt werden kann, dass Straflen ausreichend beleuchtet sind.** Ein
anderes Beispiel: In vielen unterentwickelten Lindern stehen Madchen,
die die Schule besuchen méchten und sogar von ihren Eltern darin un-
terstiitzt werden, vor dem schlichten Problem, dass es zwar rudimentire
schulische Infrastrukeur gibt, jedoch keine (getrennten bzw.) addiquaten
Sanitiranlagen, so dass sie wihrend der Tage ihrer Menstruation oftmals
durchgehend der Schule fernbleiben. Ebenso ist inzwischen bekannt,
dass ein Dorfbrunnen Midchen, die in lindlichen Regionen des globa-
len Stidens tiblicherweise zum Wassertragen bestimmt sind, den Schul-
besuch erleichtert, da sich durch ihn die Wegzeiten verkiirzen und Zeit
zum Beispiel fir Bildung frei wird.

Vor diesem Hintergrund gilt: Menschenrechtskonzepte, die ge-
schlechtliche Unterschiede zwischen Minnern und Frauen nicht ent-
sprechend, und oft gerade in den >kleinen< Details, in den Blick nehmen,
werden der Verwirklichung ihrer Zielsetzungen daher immer einen ent-
scheidenden Schritt nachhinken. Die von Susan Moller Okin formulierte
Vermutung (»Zoége man weibliche Erfahrungen in gleicher Weise in
Betracht, so wiirden die Theorien, Zusammenstellungen und Gewich-
tungen erheblich anders aussehen«?3?) kann daher dort, wo Menschen-
rechtskataloge neu besehen werden (diirfen), auch als Aufforderung
aufgefasst werden, manches Mal geteilten Geschlechterperspektiven be-
wusster Raum zu geben. In diesem Sinne betont Heiner Bielefeldt:

»Der Universalismus der Menschenrechte besteht nicht in der blof$ se-
kundiren Ausweitung bereits positivierter Rechte auf alle Menschen,
also eben auch auf Frauen. Er verlangt vielmehr, dass schon bei der
Formulierung und Ausgestaltung der elementaren Rechte die un-
terschiedlichen Erfahrungsperspektiven der Menschen — und damit
auch von Frauen und Minnern — nach Mafigabe der Idee allgemeiner
Gleichberechtigung aktiv zu beriicksichtigen sind.«*33

231 So eine der Empfehlungen der von der indischen Regierung eingesetzten Kommission,
die 2014 sich mit dem Problem von Vergewaltigungen befasste (vgl. Justice J. S. et al.
Verma: Report of the Committee on Amendments to Criminal Law, New Delhi: 2013).

232 Susan Moller Okin: »Konflikte zwischen Grundrechten. Frauenrechte und die Probleme
religioser und kultureller Unterschiedes, in: Stefan Gosepath/Georg Lohmann (Hg.), op.
cit., S. 318.

233 Heiner Bielefeldt: »Frauenrechte im Menschenrechtsdiskurs. Eine Skizze konzeptioneller

272

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Und doch kann man aus der kritischen Anfrage an die Sinnhaftigkeit,
Menschenrechte nach Geschlechtszugehérigkeiten auszudifferenzieren,
eine wichtige Warnung davor mit auf den Weg nehmen, Frauen nur auf
ihr biologisch vorstrukturiertes Sein zu reduzieren und in Folge auch
dartiber hinwegzusehen, was sie mit Minnern in menschenrechtlichen
Belangen an Eigenschaften und Bediirfnissen teilen. Das Risiko von Es-
sentialisierung und Absonderung kann auf diese Weise als mégliche ne-
gative Kehrseite der gutgemeinten und meines Erachtens berechtigten
Fokussierung auf geschlechtsspezifische Dimensionen menschenrecht-
licher Anspriiche im Bewusstsein behalten werden. Das ist insbesondere
deshalb von Belang, da zahlreiche (Vorschlige zu) Beschneidungen von
Menschenrechten fiir Frauen auf essentialistischen Vorstellungen auf-
bauen, welche »die Frau« zum notwendigerweise Anderen »des Mannes«
erkliren.

Anschauungsmaterial dafiir liefern etwa die zur CEDAW erklirten
Vorbehalte, die von Staaten ihr gegeniiber erklirt wurden. Wenn eine
ganze Reihe von ihnen — iiberwiegend islamisch geprigte** — bereits
daran Anstoff nehmen, dass sich die Konvention gegen nicht gerechtfer-
tigte, unterschiedliche Behandlungen von Frauen gegeniiber Minnern
richtet (Art. 2),>* so wird man hier auf die offensichtliche Zuriickhal-
tung aufmerksam gemacht, die Frage, wann eine unterschiedliche Be-
handlung eine unzulissige oder aber zulissige Diskriminierung darstellt,
(ganz) aus der Hand zu geben. Denn in vielen islamischen bzw. isla-
misch geprigten Staaten enthalten Rechtsordnungen geschlechtsspezi-
fische Bestimmungen, {iber deren Legitimitit aus menschenrechtlicher
Sicht konstant gerungen wird: das Recht auf Eigentum im Kontext eines
Minner begiinstigenden Erbrechts;** das Recht auf Familie im Kontext
eines Eheminner begiinstigenden Obsorgerechts;*” das Recht auf Ehe

Entwicklungen«, Zeitschrift fiir Menschenrechte 2009/1, S. 11f.

234 Siche insbes. Ekaterina Yahyaoui Krivenko: Women, Islam and International Law. Within
the Conext of the Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against
Women, Leiden: Brill 2009; Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 61ff.

235 Dieser lautet: »States Parties condemn discrimination against women in all its forms,
agree to pursue by all appropriate means and without delay a policy of eliminating
discrimination against women [...]«. Absitze (a) bis (g) konkretisieren die geforderten
MafSnahmen, die insbesondere auf die Erlassung bzw. Aufthebung entsprechender Ge-
setze zielen. Da Art. 2 offenkundig eine Zielbestimmung der Konvention ausdriickt, sind
Vorbehalte diesbeziiglich aus Sicht des CEDAW Committee nicht statthaft (General Re-
commendation Nr. 4, 1987).

236 Nach klassischem islamischem Recht haben Téchter Anspruch auf ein Drittel des Erbes,
Sohne auf zwei Drittel, was mit der letzteren aufgebiirdeten (finanziellen) Sorgepflicht fiir
die Familie gerechtfertigt wird (vgl. Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 146fT.).

237 Nach klassischem islamischem Recht verfiigt die Mutter im Rahmen der Ehe zwar bis zu
einem gewissen Alter der Kinder iiber das »Sorgerecht«, die Vormundschaft liegt jedoch
ausschliefSlich beim Vater. Im Fall der Scheidung verbleibt der Frau das Sorgerecht nur
fiir die Kinder vor Eintritt in die Pubertit (Middchen) bzw. bis zum siebten Lebensjahr

273

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

im Kontext eines Eheminner begiinstigenden Scheidungsrechts,* der
Abhingigkeit des Eheschlusses von der Zustimmung des Vormundes
der Frau, von Eheverboten fiir die Frau in Bezug auf Nicht-Muslime
sowie vom Anspruch des Mannes auf Polygamie.?® Was in all diesen
(und weiteren*°) Beispielen deutlich zum Ausdruck kommyt, sind die
fir traditionelle Gemeinschaften typischen geschlechterspezifischen
Aufgabenverteilungen, die dem Mann eine in weiten Teilen bevormun-
dende, versorgende und der Frau eine bevormundete, fiirsorgende Rolle
zuweisen. Eine etwaige abstrakte Gleichheit (als Gottesunterworfene)
wird in ihnen durch Detailspezifizierungen durchbrochen: »Equality of
women in Islam is recognized in Islam on the principle of requal but
not equivalent.«** Als religiose Begritndung wird angefiihre, dass Gote
den Mann tber die Frau gestellt habe.>

Die angefiihrten Beispiele unterscheiden sich jedoch zum Teil deut-
lich in ihrer exklusivistischen Gravitit. Verglichen seien zum Beispiel
die geschlechtsspezifischen Unterschiede im Erb- und Scheidungs-
recht. Sie teilen grundsitzlich dieselbe exklusivistische Struktur, und
zwar dadurch, dass der betreffende (menschenrechtliche) Anspruch
Frauen nicht als solcher vorenthalten, allerdings unter ungleichen Be-
dingungen gewihrt wird: Frauen konnen sich scheiden lassen und sie
konnen Eigentum besitzen bzw. erben, auch wenn in beiden Fillen Be-

(Knaben), welches sie bei Wiederverheiratung ebenfalls verliert (vgl. Ekaterina Yahyaoui
Krivenko: Women, Islam and International Law, op. cit., S. 69ff.; Shaheen Sardar Ali:
»Women’s Human Rights in Islam. Towards a Theoretical Frameworke, Yearbook of Isla-
mic and Middle Eastern Law 1997/1998/4, S. 133).

238 Nach klassischem islamischem Recht kénnen sowohl Minner als auch Frauen die Schei-
dung erwirken, nur im Fall des Mannes jedoch ist dies unter relativ formlosen Bedin-
gungen auch einseitig moglich (siehe Ekaterina Yahyaoui Krivenko: Women, Islam and
International Law, op. cit., S. 67ff.; Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 149f.). Ge-
schieden bzw. Verstoffen zu werden hingt damit als permanente Drohung iiber nach
islamischem Recht verheirateten Frauen, deren soziodkonomische Abhingigkeit vom
Ehemann oft dazu fiihrt, dass sie auch dann loyal bzw. gehorsam sind, wenn persénliche
Schmerzgrenzen bereits {iberschritten sind.

239 Siehe Shaheen Sardar Ali: »Women’s Human Rights in Islam. Towards a Theoretical Fra-
meworke, op. cit. Vgl. 4.2.3.1.

240 Man bedenke auch die Ungleichheit der beiden Geschlechter vor dem Gesetz nach klas-
sischer Scharia, die unter anderem darin besteht, dass, um eine vollwertige Zeugenaus-
sage zu bilden, zwei Frauen iibereinstimmend berichten miissen (vgl. Koran 2:282). Das
bedeutet konkret, dass eine Frau alleine einen Mann nie belasten kann. Ein auf diesen
Primissen fuflendes islamisches »Menschenrechtcauf ein faires Verfahren ist unzweideutig
unvereinbar mit dem Menschenrechtsgedanken, wenn man die damals von Mohammed
vorgebrachte Rechtfertigung fiir die im Koran vorgeschriebene unterschiedliche Gewich-
tung von Zeugenaussagen — die in ihrer mangelnden Urteilskraft bestehende erhohte
Schutzbediirftigkeit der Frau (vgl. al-Bubaryy Nr. 301) — nicht teilt.

241 Mashood A. Baderin: IHR, op. cit., S. 60.

242 Ibid., S. 234f; Siehe auch Katharina Ceming: Religionen und Menschenrechte, op. cit.,
S. 232ff.

274

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

nachteiligungen offensichtlich sind. Diese mogen aus frauenrechtlicher
Perspektive bedenklich sein, aus menschenrechtlicher Sicht ist jedoch
festzuhalten, dass sie weder die Rechtssubjektivitit von Frauen vernei-
nen noch den betreffenden menschenrechtlichen Anspruch: Minner
und Frauen haben in diesen Fillen die prinzipiell gleichen Rechte, die
Rechte der Frau sind jedoch andere als die des Mannes, was mit der
komplementiren Struktur ihres (Ehe-)Verhiltnisses begriindet wird. So
diese Rechtfertigung als unzureichend erachtet wird, ist hier von Span-
nungen mit dem Menschenrechtsgedanken auszugehen, nicht schon
von Unvereinbarkeiten. Weitaus fraglicher hingegen ist, ob es im Rah-
men der klassischen Scharia ein Menschenrecht auf Ehe und Familie
gibt. Aus zwei Griinden: Die Bedingung, dass der Vormund der Frau,
das heifdt der Vater bzw. Bruder oder Onkel, der Ehe zustimmen muss,
diese also ohne seine Einwilligung nicht zustande kommt, kénnte so
aufgefasst werden, dass ein genuines Recht, das heifdt ein durchsetzbarer
Anspruch der Frau auf Ehe auf dieser Basis gar nicht gedacht werden
kann. Vielmehr wire es als Erlaubnisbestimmung mit Zustimmungs-
vorbehalt zu bezeichnen. Es ist etwas anderes, die Rechte von Ehegat-
ten und Ehegattinnen unterschiedlich auszugestalten, als den Zugang
zur Ehe bereits mit einer Diskriminierung, die an die Geschlechtszu-
gehorigkeit ankniipft, zu beschrinken. Ein Versuch, diesen Ausschluss
von Frauen aus dem Recht auf Ehe und Familie menschenrechtlich zu
rechtfertigen, muss schon daran scheitern, dass ein besonderes Schutz-
bediirfnis der Frau vor Fehlentscheidungen nicht plausibel gemacht
werden kann. Das gilt besonders angesichts der finanziellen Verantwor-
tung, die im klassischen islamischen Recht dem Ehemann, nicht der
Ehefrau, zugeschrieben wird. Der Grund, warum die Frau hier bevor-
mundet wird, ist eindeutig ein anderer. Dies zeigt sich mit Blick auf
das Verbot fiir muslimische Frauen, einen Nicht-Muslim zu ehelichen,
was umgekehrt fiir muslimische Manner zumindest hinsichdich nicht-
muslimischer Anhingerinnen der »Buchreligionen« nicht der Fall ist.
Der Hintergrund dieser Bestimmung liegt auf der Hand: Exogamie ent-
zieht der Gemeinschaft (Kontrolle iiber) den Nachwuchs. Gemeinsame
Kinder eines Christen und einer Muslimin etwa wiirden, so die nicht
unberechtigte Befiirchtung, wohl eher in christlichem als islamischem
Glauben aufwachsen, da auch in den Buchreligionen Christentum und
Judentum traditionell das Vorrecht, die Religionszugehorigkeit der
Kinder zu bestimmen, beim Vater angesiedelt ist. Es handelt sich da-
bei also genau beschen nicht allein um einen (Teil-)Ausschluss der Frau
vom Recht auf Ehe bzw. Partnerwahl, sondern um eine Unterordnung
ihrer Interessen unter jene des (religiosen) Kollektivs. Das Eheverbot
muslimischer Frauen wire demnach auch als kollektivistische Heraus-
forderung des Menschenrechtsgedankens zu thematisieren, welche die
Belastbarkeit seines individualistischen Pfeilers herabsetzt. Wie bereits

275

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

der universalistische Pfeiler, wire auch dieser wahrscheinlich nicht in
der Lage, auf dem Boden der klassischen Scharia ein Menschenrecht auf
Ehe und Familie zu tragen (vgl. 4.2.3.1). Auch die erwihnten Unter-
schiede im klassisch islamischen Obsorge- und Scheidungsrecht beriih-
ren zusitzlich die menschenrechtliche Freiheitsdimension: Die Rechte
der Frau werden so bemessen, dass sie sich nicht nachteilig auf kollek-
tive Interessen der sozialen Kohision auswirken. Dass diese »kollektiven
Interessen« dabei so kollektiv nicht sind, sondern zu betrichtlichem Teil
partikular, das heif§t minnlich-patriarchal, wird von (ex-)muslimischen
Feministinnen regelmifig unterstrichen. Misstrauen erregt dabei viel-
fach auch die so oft in apologetischen Kontexten betonte hohe Stellung
der muslimischen Frau: Solange nicht geklirt ist, warum respektive
worin die muslimische Frau wertgeschitzt wird, bleiben die Folgen fiir
den Menschenrechtsgedanken jedenfalls nebulds, denn auch Objekte
kann man bekanntich bis zur Vergétzung hochschitzen. Die Frage
»Are women partners or property?«*# steht derzeit jedenfalls im Kern
nahezu aller Geschlechterdiskurse innerhalb und mit der islamischen
Religion.>*

Und was schlieflich bedeutet die so hiufig problematisierte Poly-
gamie aus einer menschenrechtlichen Perspektive?** Sie ist eine Un-
gleichbehandlung, keine Frage, aber swie schwer« wiegt sie? Man kdnnte
argumentieren, dass eine Mehrfrauenehe kein gravierendes Problem
darstellt, solange kein Zwang besteht, sie einzugehen. In der Tat ist die
Zustimmung der Frau zur Vermihlung nach klassischem islamischem
Recht erforderlich,** jedoch nicht mehr die Zustimmung, wenn sich
der Ehemann entschlief3t, eine Zweitfrau zu nehmen. Die Freiheit der
Frau, zu keiner polygamen Ehe gezwungen zu werden, erweist sich
demnach als beschrinkt; vor dem Hintergrund ihrer rechdichen Be-
nachteiligung, eine Scheidung zu erwirken, sogar in besonderem Ma-

243 Irshad Manji: Trouble, op. cit., S. 35.

244 Das betrifft nicht nur, aber als sichtbares Zeichen von Zugehérigkeit im besonderen
Mafle den islamischen Schleier, an dem sich Ausdeutungen seines symbolischen religi-
dsen Subtextes entfalten, die nicht unterschiedlicher sein kénnten: die »Objektivierung
und Unterdriickung der Frau« v. »ihre Befreiung vor dem konsumatorischen minnlichen
Blick« (vgl. Nadiya Takolia: »The hijab has liberated me from society’s expectations of
women«, The Guardian, 28.5.2012; Yasmin Alibhai-Brown: »As a Muslim woman, I see
the veil as a rejection of progressive values«, 7he Guardian, 20.3.2015).

245 Diese reicht zuriick bis zu Immanuel Kant, der die Polygamie als Menschenwiirdeverlet-
zung (der Frau) verurteilt hat, da anders als im Rahmen der Einehe keine reziproke In-
strumentalisierung der Geschlechtspartner ihre wechselseitig zugefiigte Wiirdeverletzung
authebt (vgl. MS, op. cit., S. 390f.).

246 Dieses Zustimmungserfordernis wird bisweilen jedoch dadurch abgeschwicht, dass nach
bestimmten Auslegungen der islamischen Rechtsquellen, die wiederum auf die Sunna im
Besonderen abstellen, Midchen ab dem Alter von neun Jahren als heiratsfihig gelten.
Eine nur annihernd autonome respektive informierte Einwilligung ist hier freilich nicht
zu erwarten. Vgl. 4.2.3.1.

276

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

e.>+ Als Zwischenfazit lisst sich also festhalten, dass ein Recht auf Ehe
im Sinne einer Freiheit sowohl zx als auch von fiir Frauen im Rahmen
der klassischen Scharia nicht gegeben ist. Auf diesem weltanschaulichen
Boden ist der Menschenrechtsgedanke in diesem speziellen Fall nicht
belastbar. Es handelt sich dabei um Ausschliisse #nd Ausnahmen, das
heifdt sowohl die Gleichheits- als auch Freiheitsdimension der Men-
schenrechte ist betroffen.

Die Unterordnung von Interessen von Frauen unter kollektive Ziele,
vor allem die Stirkung und den Zusammenhalt der jeweiligen Gemein-
schaft, berithrt zwar grundsitzlich den individualistischen Pfeiler der
Menschenrechtsidee. Unter der Annahme jedoch, dass diese Unterord-
nung in ihrer extremsten Ausprigung eine Instrumentalisierung der
Frau dergestalt bedeuten kann, dass sie eher als \Ding« denn als Mensch
erscheint, wiren gewisse Praktiken und Anschauungen bereits hier da-
raufhin zu untersuchen, inwieweit sie einen Ausschluss von Frauen aus
dem geteilten Menschsein darstellen. Zu denken ist dabei vor allem an
solche Gewalt an Frauen, die ihre (Menschen-)Rechtspersonlichkeit
ginzlich nihilieren. Nicht immer ist dies so eindeutig wie etwa im Falle
der Versklavung von nicht-muslimischen Midchen in vom Daesh sowie
von Boko Haram kontrollierten Gebieten im Zeichen biopolitischer
Machtsteigerung oder auch Fillen von Gruppenvergewaltigungen von
Frauen, wie sie nicht nur aus Indien bekannt sind. Was bedeuten da-
ritber hinaus Phinomene wie Zwangsprostitution (in Verbindung mit
Frauenhandel), die extrajudiziellen Hinrichtungen von Frauen, denen
vorgeworfen wird, die Ehre ihrer Familie beschidigt zu haben (»Eh-
renmorde«), die (»Hexen«-)Verfolgung von nicht mehr gebirfihigen
Frauen in Teilen Afrikas, die (gewaltvolle) Verachtung von Witwen in
(Iindlichen) Teilen Indiens oder auch die globale Verdinglichungskul-
tur, wie sie konkret in den Bereichen Unterhaltung und Werbung zu
diagnostizieren ist, aus menschenrechtlicher Perspektive? Kénnte man
in (manchen) diesen Fillen davon sprechen, dass Frauen die Teilhabe
am grundsitzlich gleichermaflen geteilten Menschsein abgesprochen
wird, dass also hier nicht nur Spannungen, sondern grobe Unvereinbar-
keiten mit der Idee der Menschenrechte vorliegen (konnen)? In vielen
dieser Fille liegt der Verdacht nahe, dass ein iiber den jeweiligen so-
zialen Wert hinausgehender Eigenwert der Frau eben nicht unterstellt
wird. Auf dem Boden der jeweiligen Anschauungen und Werthaltungen
besteht die Wiirde der Frau nicht unabhingig von, sondern alleine in
ihrer Fihigkeit sexuell zu befriedigen bzw. zu gebiren.>#* Eine solche in-

247 Vgl. dazu (die Kritik von) Norani Othman: »Grounding Human Rights Arguments in
Non-Western Culture: Shari‘a and the Citizenship Rights of Women in a Modern Islamic
State, op. cit., S. 180.

248 Aufschlussreich diesbeziiglich auch die Schrifc Women in the Islamic State (Al-Khanssaa
Brigade/»Islamischer Staat«, op. cit.). Die Frau wurde nach dieser religiosen Weltsicht

277

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

strumentelle Reduktion auf ihr Geschlecht geht schlieflich dem voran,
was als oberflachliche Auswiichse zu breiter Entriistung und auch mora-
lischer Verurteilung fiihrt. Im Sinne einer aufrichtigen Problemanalyse
miisste sich die Kritik aber nicht allein auf die sichtbaren, eruptiven
Akte von Gewalt gegen Frauen richten, sondern grundlegender gegen
die strukturelle Gewalt in Form von instrumentell-reduktionistischen
Frauenbildern (»Sexismus«). Diese entstehen bekanntlich weder aus
dem Nichts, noch tiber Nacht, sondern sind tief in gesellschaftlich-tra-
dierten Vorstellungsweisen verankert, von wo aus sie tiber Einiibungen
und Wiederholungen stindig neue Kraft beziechen. »To modify the so-
cial and cultural patterns of conduct of men and women, with a view
to achieving the elimination of prejudices and customary and all other
practices which are based on the idea of the inferiority or the superiority
of either of the sexes or on stereotyped roles for men and womenc, wird
daher nicht ohne Grund als wichtiges Zwischenziel auf dem Weg zur
Sicherung der Menschenrechte der Frau genannt.*# In diesem Sinne
wiren als Ressourcen fiir den prinzipiell gleichen Einschluss von Frauen
in moralische bzw. menschenrechtliche Beriicksichtigung alle jene Bei-
trige anzusehen, die Vorstellungen von Vorrang und Nachrang des
(weiblichen) Geschlechts fragwiirdig erscheinen lassen, indem sie ihre
sozialen respektive kulturell-religivsen Referenzgefiige herausfordern.
Was das bedeutet, lisst sich am so genannten »islamischen Feminis-
mus« nachvollzichen.>® Im seinem Fokus steht das bisherige Monopol

nicht fiir sich, sondern fiir den Mann geschaffen (»she was made from Adam for Adam«)
und habe sich nach relativ basaler religiéser Ausbildung ab dem Alter von neun Jahren
auf ihre Rolle im ehelichen Haushalt zu konzentrieren (»Divine duty of motherhood).
Auflerhalb des Hauses arbeiten solle sie nur in Ausnahmefillen, dafiir miissen dann aber
entsprechende Kinderbetreuungsmoglichkeiten zur Verfiigung gestellt werden. Als Re-
duktion von Frauen zu Gebirmaschinen wurde jiingst auch ein in Einfithrung begriffenes
Gesetz zur Erhéhung der Fertilitit in der Islamischen Republik Iran — einem Land, in
dem Frauen vergleichsweise iiber mehr und besser gesicherte Rechte verfiigen als in vielen
anderen islamischen Staaten — kritisiert. Es sieht neben einer Beschrinkung des Zuganges
zu Verhiitungsmitteln auch ein Ausschluss von Frauen vom Recht auf Arbeit vor, so sie
nicht bereits ein Kind geboren haben (vgl. Amnesty International: »Iran: Propposed laws
reduce women to >baby making machine«in misguided attempts to boost population«, Al
News, 11.3.2015).

249 CEDAW Art. 5 (a). Dass dabei (gesellschaftliche) Stereotype nicht allein von Minnern
verbreitet, sondern gerade von Frauen selbst im Irrtum, von ihnen zu profitieren, fort-
geschrieben werden (kénnen), darauf hat als eine der ersten — vor allem in kritischer
Auseinandersetzung mit Jean-Jacques Rousseaus Erzichungstheorie — Mary Wollstonec-
raft hingewiesen (vgl. A Vindication of the Rights of Woman, London: William Pickering
1792/1989).

250 Exemplarisch dazu die malaysische Organisation Sisters in Islam (<htep:/[www.sistersi-
nislam.org.my/>, Zugriff am 20.8.2015). Siche auch Susanne Schréter: »Feministische
Re-Interpretationen des Qur'an und der Sunna. Entwiirfe fiir eine geschlechtergerechte
Ordnung in der islamischen Welt«, in: Susanne Lanwer/Mdrcia Elisa Moser (Hg.), Frau —
Gender — Queer. Gendertheoretische Ansiitze in der Religionswissenschaft, Wiirzburg: Ko-

278

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

des minnlichen Geschlechts auf die Auslegung der heiligen Texte. Ein
Beispiel dazu ist die Erlaubnis der Mehrfachehe mit bis zu vier Frauen,
welche mit einer traditionellerweise vernachlissigten, einschrinkenden
Bedingung im Koran versehen ist: So wird sie nur als zulissig erklirt,
wenn der Mann allen Gattinnen gleichermaflen gerecht werden kann.>

In welchem Ausmafle durch die Aufdeckung und Urbarmachung
bzw. auch Konstruktion solcher und weiterer Ressourcen die Belastbar-
keit des universalistischen Pfeilers des Menschenrechtsgedankens hin-
sichtlich der Geschlechterunterschiede auf dem Boden der islamischen
Religion auch in der Praxis erhoht werden kann, lisst sich derzeit nicht
abschitzen. Die Moglichkeit jedoch, »[that] a situation can arise when
Muslim states will go through a long process of re-interpretation and
social re-orientation, come to a new >Islamicc understanding of women’s
rights and status and adopt new legislation which corresponds to the
recent requirements of human rights law«,** wiirde nichts weniger er-
forderlich machen als eine Reformation religioser Grundlagen des Is-
lam selbst (vgl. 3.2.1). Ein weiterer — menschenrechtlich vielfach und
wiederholt als Inbegriff des selbst mit Verweis auf »kulturelle Griinde«
Nichtrechtfertigbaren ausgewiesener — Bereich betrifft die in weiten Tei-
len Afrikas, des Nahen Ostens, Asiens (und inzwischen auch in Europa)
verbreitete Tradition der weiblichen Beschneidung bzw. Verstiimme-
lung an den Genitalien (Female Genital Cutting/Mutilation, FGM).>?
Da es fiir diese Praktiken meist kaum genuine Begriindungen gibt, das
heiflt solche, die im weiteren Sinne diskursiv erwiderbar wiren, stellt
sich der Kampf gegen FGM bisher als ausgesprochen schwierig dar. Wo
noch ansatzweise religiose Begriindungen dafiir vorliegen, ldsst sich im-
merhin mit der Autoritit religiéser Fithrer — so man sie dafiir gewinnt —
ein Gegengewicht anbringen und dadurch vielleicht sogar zeitnahes Ab-
gehen von den entsprechenden Praktiken erreichen. Ein Beispiel daftir
ist die — meist vergleichsweise wenig invasive — weibliche Beschneidung,
welche, obwohl kein (allgemein akzeptiertes) religioses Gebot, dennoch
von vielen Musliminnen praktiziert wird. Hier dient ein Hadith als

nighausen & Neumann 2010, S. 55-69; Katajun Amipur: Den Islam neu denken. Der
Dschihad fiir Demokratie, Freiheit und Frauenrechte, Miinchen: C. H. Beck 2013; dies.:
»Scharia und Gender. Geschlechtergerechtigkeit und islamischer Feminismuse, in: Ga-
briele Miinnix (Hg.), Wertetraditionen und Wertekonflikte. Ethik in Zeiten der Globalisie-
rung, Nordhausen: Traugott Bautz 2013, S. 121-139; Abu-Zayd Nasr: »Manc and the
»Rights of Woman« in Islamic discourse — between the idealism of texts and the crisis of
reality«, in: Salma K. Jayyusi (Hg.), Human Rights in Arab Thought. A Reader, London: 1.
B. Tauris 2009, S. 131-137.

251 Vgl. Koran 4:3 sowie Vers 4:129, der zugleich diese Bedingung in Zweifel zieht (»Ye are
never able to do justice bewteen wives even if it is your ardent desire«).

252 Ekaterina Yahyaoui Krivenko: Women, Islam and International Law, op. cit., S. 73.

253 Siche dazu UNICEF: Female genital mutilation/cutting: A statistical overiew and explorati-
on of the dynamics of change (2013).

279

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Rechtfertigung. Von einzelnen religiésen Autorititen — wie insbesonde-
re Yusuf Abdallah al-Quaradawi in einem religidsen Gutachten (fzrwa) —
wird diese Praktik inzwischen als »unerlaubt« ausgewiesen, womit ein
gewisser diskursiver Horizont erdffnet ist.* Interessant ist dabei al-
Quaradawis Begriindung: So riihrt er zwar nicht an der Autoritit der
Sunna oder dieses speziellen Hadiths im Besonderen, sondern setzt ihn
in eine nachrangige Position zum allgemeineren Grundsatz der Scha-
densvermeidung: Da wissenschaftliche Erkenntnisse nahelegen wiirden,
dass den betroffenen Midchen aus dieser Form der Beschneidung Scha-
den erwachsen kann, sei sie abzulehnen.

Weit herausfordernder sind dem gegeniiber Rechtfertigungen von
FGM in traditionellen afrikanischen Gesellschaften nach dem Tenor
»Man muss die Madchen ja heiratsfihig machen« oder auch »Das gehort
sich so«. Eine Abkehr von den gerade auch als Initiationsriten dienenden
Verstiimmelungen wire hier erst dann in Reichweite, wenn es sich ein-
mal »nicht mehr gehdrt«.?ss Aber wie dorthin gelangen? Wie schwierig
diesbeziigliche Unterfangen sind, zeichnet etwa Ruth Macklin in ihren
Versuchen nach, die Hintergriinde von FGM zu verstehen und ihnen so
weit moglich rational zu kontern.”¢ Wenn etwa Midchen FGM unter-
zogen werden, weil sie als Unbeschnittene als »unrein« gelten, hilt Mack-
lin die medizinischen Risiken der Operation entgegen, wonach diese
auch zu dauerhafter Inkontinenz fithren kann. Die Betroffenen miissen
dann abgesondert von ihrer Gemeinschaft unter meist erdriickenden
Bedingungen ihr verbleibendes Dasein fristen. Daran anschlielen lie-
e sich die Frage: Will man wirklich — eine diffuse bzw. imaginierte —
»sexuelle Unreinheit« womdglich durch eine handfeste hygienische Un-
reinheit tauschen? Doch ist diese argumentative Strategie nicht ohne
Probleme: Wire denn FGM, wenn sie unter medizinisch idealen Bedin-
gungen (und unter Betiubung) durchgefiihre wiirde, kein Ubel mehr?
Und was schliefilich, so wird in aktuellen Auseinandersetzungen mit
dem Themenbereich oft gefragt, unterscheidet denn solche von den
UN ausgewiesenen »harmful traditions« von ésthetischen Operationen
im Genitalbereich, wie sie zunehmend auch in entwickelten Lindern
durchgefiihrt werden?>” Blof§ auf die fehlende Autonomie auf der einen
Seite zu verweisen, scheint zu wenig zu sein, denn auf welcher Informa-
tionsbasis wird Frauen in westlichen Gesellschaften pauschal Reflexion

254 Vgl. Mostafa Radwan: »Qaradawi Calls On Ending Female Circumcision, Considers It
Banned In Islamic Lawe«, ZkhwanWeb. The Muslim Brotherhood, 23.3.2009.

255 Schon seit 1990 fiithrt konkret die ACRWC in Art. 21 den Schutz vor »Harmful Social
and Cultural Practices« an. Die Realitit hinkt indes veritabel hinterher.

256 Ruth Macklin: Against Relativism. Cultural Diversity and the Search for Ethical Universals
in Medicin, Oxford: Oxford University Press 1999, S. 65ff.

257 Siche Ekaterina Yahyaoui Krivenko: »Rethinking Human Rights and Culture through
Female Genital Surgeries«, Human Rights Quarterly 2015/37, S. 107-136.

280

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

und Entscheidungsfreiheit unterstelle? Wenn in beiden Fillen tradierte
Frauenbilder, die Middchen tendenziell zu Objekten sexueller Erfiillung
oder der Fortpflanzung machen, die Eingriffe in die kérperliche Un-
versehrtheit der Betroffenen motivational fundamentieren und kulturell
unterfiittern, ist die Frage nach autonomer Entscheidung in beiden Fil-
len weitestgehend obsolet. Die menschenrechtliche Gleichheitsdimen-
sion in Hinblick auf das weibliche Geschlecht zu stirken, wiirde nicht
nur bedeuten, diese und weitere Frauenbilder (theoretisch) herauszu-
fordern, sondern ganz besonders die individuelle (junge) Frau praktisch
in eine Situation zu versetzen, die es ihr ermdglicht, sich selbst aus der
Umbklammerung gesellschaftlicher bzw. kultureller Objektivierungser-
wartungen zu entlassen.”* Oder wie es ein Report des Ausschusses zur
CRC ausdriickt: »In fact, girls are simply human beings who should be
seen as individuals and not just as daughters, sisters, wives or mothers,
and who should fully enjoy the fundamental rights inherent to their hu-
man dignity.«** Eine solches Ansinnen lenke den Blick schliefSlich auf
das Feld der menschenrechtlichen Freiheitsdimension, wo fiir Frauen
bekanntlich in unterschiedlicher Weise weitere Hiirden wirksam sind
(vgl. 4.2.3.1 und 4.2.3.6).

Auch in Indien, wo in den vergangenen Jahren zahlreiche Vergewal-
tigungsfille nicht nur zu weltweiten Schlagzeilen, sondern auch dazu
gefiihrt haben, dass sich eine von der Regierung eingesetzte Experten-
kommission unter dem Vorsitz von Hochstrichter Jagdish Sharan Ver-
ma (»Verma Report«) mit der Problematik von gegen Frauen gerichteter
sexueller Gewalt befasste,* werden kulturell-religiés gefestigte Frauen-
bilder verstirke der Kritik unterzogen. So spart der fast siebenhundert
Seiten umfassende Bericht nicht mit Hinweisen, wonach der niedrige
Status von Frauen in der indischen Gesellschaft als solcher bereits eine
Ursache von sexuellen Gewaltexzessen sei, wie jenem, in dessen Zuge
2012 eine Studentin in Mumbai verstorben ist. »[D]eep rooted prejudi-
ces« in der indischen, patriarchalen Gesellschaft fithrten unter anderem
dazu, dass Frauen nicht selten eine moralische Mitschuld an Vergewal-
tigungen angelastet werde, was wiederum zu einer Kultur der Straflo-
sigkeit beitrage, da die Opfer in den wenigsten Fillen tiber den Mut
verfiigen, ihre Erfahrungen publik zu machen.*** Weiters diagnostiziert

258 So fithrt denn auch in der ersten UN-Resolution zum Thema »Intensifying global efforts
for the elimination of female genital mutilations« die Forderung nach »empowerment of
women and girls« die weiteren Vorschlige bzw. Aufforderungen an (vgl. A/RES/67/146,
2012).

259  Report of the eight session, CRC/C/38 (1995), Abs. 283.

260 Vgl. Justice J. S. Verma et al.: Reporz of the Committee on Amendments to Criminal Law,
op. cit.

261 Vgl. Ibid., Introduction, S. 23fF.

281

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

wird ein »Kult der Aggression« gegeniiber Frauen.*® Letzdich fiihre auf
dem Weg zur Besserung ihrer Situation nichts vorbei an einer Revision
des traditionellen Wertesystems (»false morality«), konkret jener »social
hierarchies where the girl child is brought up to believe that she is not
just the repository of the >honour« of her own family but also that of
her community/caste [...]«.® Wie schmerzhaft derartige (Selbst-)Kri-
tik fiir herrschende Selbstbilder mitunter sein kann, welche die struktu-
relle Gewalt gegen Frauen (aus unteren Kasten) in Indien verharmlosen
oder negieren, zeigte sich jiingst am Disput, der sich am Film »India’s
daughter« entsponnen hat. Im Zuge einer weltweiten Aktion wurde die
Dokumentation 2015 auf zahlreichen TV-Stationen ausgestrahlt, in In-
dien jedoch verboten und mit zahlreichen Gegendemonstrationen er-
widert.*# Die britische Filmemacherin Leslee Udwin bemerkte zu ihrer
Recherchearbeit:

»What is writ very large in Indias Daughter, but camouflaged in other
countries where equality is more strongly embedded in law, is the low
value placed on females and the determination of some men, educated
as well as the impoverished, to keep women padlocked to the past. [...]
I discovered that the disease is a lack of respect for gender. It’s not just
about a few rotten apples, it’s the barrel itself that is rotten.«**

Wenn nun aber auf diese Weise bestimmte Frauenbilder als mégliche
Vorstufen zu manifesten menschenrechtlichen Ausschliissen selbst als
exklusivistische Herausforderungen in den Blick geraten, stelle sich
nicht nur die Frage, wie mit ihnen umzugehen ist, sondern auch: In
welchen Praktiken und Institutionen kommen sie zum Ausdruck oder
werden in ihnen reproduziere? Wenn der Blick auf Frauen bzw. »die
Frau« mitbestimmend dafiir ist, wie Manner mit Frauen umgehen, und
wie Minner mit Frauen umgehen stets wiederum in einem sozialen
Kontext vorvermittelt wird, was bedeutet dieses Wechselwirkungsver-
hiltnis fiir Prostitution und Pornographie? Diirfen Freiheitsrechte der
Einzelnen beschrinkt werden, um die gesellschaftliche Festigung eines
menschenrechtlichen »Ethos« nicht zu gefihrden? (vgl. 4.2.3.4).

262 Ibid., Kap. 14, Abs. 17.

263 Ibid., Kap, 14, Abs. 2. Zur tief verwurzelten Frauenverachtung in hinduistischen Tradi-
tionen siehe auch Harold Coward: 7he Hindu Tradition, op. cit., S. 146ff.; Wendy Do-
niger: The Hindus, op. cit., S. 325ff. Inklusivistische Ressourcen fehlen freilich nicht, wie
sich konkret an den Lehren von Ram Mohan Roy (1772-1833) oder auch Dayananda
Saraswati (1824-1883) zeigen lisst, die beide eine Aufwertung (der Rolle) der Frau im
religiosen Kontext vorzeichnen (vgl. Harold Corward: op. cit., Kap. 7, S. 92fF.).

264 Vgl. »India bans TV stations from showing interview with man who raped student«, 7he
Guardian, 4.3.2015.

265 Yvonne Roberts: »India’s Daughter: »I made a film on rape in India. Men’s brutal attitudes
truly shocked me«, 7he Guardian, 1.3.2015.

282

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HER AUSFORDERUNGEN
3.2.6 Unterschiede in Alter und Lebensstadien

In den bisherigen Betrachtungen exklusivistischer Herausforderungen
wurden relativ statische Personlichkeitsmerkmale in den Blick genom-
men. Doch auch ontogenetische Aspekte verdiene Beachtung, denn
jeder Mensch durchlebt eine Entwicklung, die — idealtypisch — vom
Mutterleib und dem Heranwachsen tiber das »Supremumc« der Lebens-
kraft im Erwachsenenalter bis zum allmihlichen Absterben derselben
und schlieflich zum Tod fithrt. Den Menschen auch in der Dimension
dieses Zeitverlaufes zu betrachten, ist fiir die Menschenrechte wichtig
und schwierig gleichermaflen. Schwierig, da ihr abstrakter Mensch eine
solche Konkretisierung in der Vorstellung des Subjekts nicht bereits na-
helegt; und wichtig, weil genau diese Individualisierung, wie bereits in
den vorhergehenden Abschnitten deutlich geworden ist, fiir die Unter-
suchung der Universalisierbarkeit der menschenrechtlichen Gleichheits-
dimension duflerst aufschlussreich ist. Ob bestimmte Anspriiche wirk-
lich allen zuerkannt werden, lisst sich nimlich erst feststellen, wenn
diese »Alle« nicht eine blofle Multiplikation des menschenrechtlichen
»every human/person« sind, sondern konkrete Individuen in all ihrer
Verschiedenartigkeit. »Altersunterschiede« sind dafiir nur eine grobe
Schablone, doch soll sie hier als Ausgangspunke fiir die Frage dienen,
inwiefern Menschen in unterschiedlichen Lebensstadien von men-
schenrechtlichen Ausschliissen betroffen sein kénnen. Zu denken ist
dabei zunichst an die Vulnerabilicit von Menschen am Beginn und am
Ende der Lebensspanne, an Kinder und Alte. Wihrend mit der UN-
Konvention zum Schutz von Kindern (Convention on the Rights of the
Child, CRC) seit 1990 ein internationales Abkommen existiert, welches
bis heute von 195 Staaten ratifiziert wurde,* gibt es bis dato (noch)
kein eigenes Vertragswerk zum Schutz ilterer Personen — was freilich
nicht bedeutet, dass deren Menschenrechte nicht durch die klassischen
Menschenrechtsinstrumente geschiitzt wiren.*” Es bedeutet nur, dass
bisher der Problematik der Rechte alter Menschen nicht jene gesell-
schaftliche Dringlichkeit attestiert wurde, die sie vielleicht schon rasch —
nicht nur in westlichen Industriestaaten — erhalten kénnte.

266 Unterschrieben, aber nicht ratifiziert haben den Vertrag allein Somalia und die USA (vgl.
UNTC, CRQ). Vgl. auch AU: ACRWC.

267 So es sich um iltere Personen mit degenerativen neurologischen Erkrankungen handelt,
wiiren sie grundsitzlich auch von der 2008 in Kraft getretenen UN-Behindertenrechts-
konvention miterfasst (Convention on the Rights of Persons with Disabilities, CRPD). Zu
daraus erwachsenden Folgewirkungen siche Andreas Th. Miiller/Matthias Walter: »Die
vergessene Dimension der stationiren Altenhilfe. Implikationen des Ubereinkommens
iiber die Rechte von Menschen mit Behinderungen fiir demenzkranke Personen in Alten-
und Pflegeheimenc, Rechr der Medizin 201314, S. 84-92.

283

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Ausgesprochen strictig im Kontext von menschenrechtlichen Exklu-
sionen auf Basis unterschiedlicher Lebensstadien ist die Frage, ob auch
vorgeburtliche menschliche Lebensformen tiber Menschenrechtssub-
jektivitic verfiigen.**® Es geht dabei nicht primir um die Frage »Hat
der menschliche Embryo ein Lebensrecht?«, sondern darum, ob sie
tiberhaupt iiber ein Recht auf Menschenrechte verfiigen sollen. Sie zu
erortern scheuen viele Menschenrechtstheoretiker, was zunichst ver-
wundern mag, sich jedoch damit erklirt, dass nicht wenige, die sich
selbst als »progressiv« einordnen, der Anschein einer Allianz mit »kon-
servativen« Gruppierungen des »pro-life«-Lagers unbedingt vermeiden
wollen. Oft wird in diesem Zusammenhang auch davor gewarnt, die in
vielen Lindern in den vergangenen Jahrzehnten entkriminalisierte und
von ersteren als »frauenrechtliche Errungenschaft« erachtete Moglich-
keit des Schwangerschaftsabbruchs durch eine wie immer geartete Pro-
blematisierung der Gefahr einer Zuriicknahme auszusetzen. Auf diese
Weise wird ein vermeintlich notwendiger Gegensatz zwischen Frauen-
und Menschenrechten aufgerichtet, der den Anschein suggeriert, man
konne letztere nur vertreten, wenn man bereit ist, erstere zu kompro-
mittieren. Oder es wird tiberhaupt ein »Menschenrecht auf Abtreibung«
propagiert, um jegliche Spannung zwischen universalen und partiku-
laren Anspriichen schon im Ansatz einzuebnen.*® Die Diskurssituati-
on ist also kompliziert und in mancher Hinsicht auch verfahren. Dass
sich der EGMR bisher zu keiner klaren Linie diesbeziiglich durchrin-
gen konnte,* iiberrascht daher nicht. Wie konnte nun ein an der Idee
der Menschenrechte orientierter Zugang zur Frage, ob menschliches
Leben auch in seinen frithesten und frithen Formen im Rahmen einer
menschenrechtlichen Normenarchitektur Beriicksichtigung finden soll,
tiberhaupt aussechen? Dem Menschenrechtsgedanken folgend, ist jeder
Mensch gleichermaflen zu prinzipiell gleichen Anspriichen berechtigt.

268 Siche Gregor Damschen/Dieter Schonecker (Hg.): Der moralische Status menschlicher
Embryonen. Pro und contra Spezies-, Kontinuums-, Identitiits- und Potentialititsargument,
Berlin: de Gruyter 2003.

269 Nicht nur diverse Frauenrechtsorganisationen, auch HRW zum Beispiel, sprechen da-
von, dass es sich beim »equitable access to safe abortion services« um ein Menschenrecht
handle (Abortion: Overview 2009).

270 Vgl. insbes. Vo vs France [GC], 53924/00, 8.7.2004. In dieser Entscheidung sollte das
Gericht kliren, ob die fahrlissige Tétung eines Ungeborenen eine Verletzung des Art. 2
EMRK darstellt. Aus dieser Bestimmung seien, so der EGMR, die zeitlichen Beschrin-
kungen des Rechts auf Leben ebenso wenig zu entnehmen wie eine Definition von
»everyone«. Somit gelte: »The Court has yet to determine the issue of the »beginning« of
severyone’s right to lifec within the meaning of this provision and whether the unborn
child has such a right« (Abs. 80). Die Bereitschaft dazu in diesem konkreten Fall war
indes endenwollend: »[T]he Court is convinced that it is neither desirable, nor even
possible as matters stand, to answer in the abstract the question whether the unborn child
is a person for the purposes of Article 2 of the Convention« (Abs. 85). Seperate Opinions
driickten diesbeziiglich Unbehagen aus.

284

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

Doch ab wann ist »man« ein Mensch? Ohne hier ins Innerste eines
ausgedehnten Problemkreises vordringen zu wollen, der zudem durch
erweiterte Erkenntnisse und Techniken in den Bereich der Stammzel-
lenforschung und Reproduktionstechnologie konstant wichst, kann ge-
sagt werden, dass es hier keine ginzlich eindeutigen, sondern hochstens
relativ weniger arbitrire Grenzziehungen unter anderen geben kann.
Denn dort, wo die Dinge bestindig im Fluss sind, das heif3t in der le-
bendigen Natur, sind Grenzen immer nur als menschliche Festlegungen
und nie als selbstsprechende Phinomene zu haben. Ob Verschmelzung
von Samen- und Eizelle, Nidation, Gehirnentwicklung, sselbststindige:
Lebensfahigkeit oder Geburt: Bei der Frage, wo die Grenze zu zichen ist
zwischen vollwertigen Menschen und >Noch-nicht-Menschens, geht es
weniger darum, diese Grenze zu finden, als sie zu errichten. Anders je-
doch als in bioethischen Kontexten ist aus menschenrechtlicher Sicht an
diese zunichst bloff empirische bzw. biologische Grenzsetzung bereits
eine moralische Wiirdigung dahingehend gekniipft, dass dort, wo das
Menschsein anhebt, zugleich die Anspruchsberechtigung I, das Recht,
als menschenrechtliches Subjekt beriicksichtigt zu werden, beginnt.
Wenn jeder Mensch gewisse Rechte haben soll, so hat er sie dann und
ab dann, wenn er als Mensch gilt. Die meisten Menschenrechtsdoku-
mente schweigen allerdings dazu, wann dies der Fall zu sein hat.”* Eine
Ausnahme bildet die American Convention on Human Rights (ACHR,
1969), die erklirt: »Every person has the right to have his life respected.
This right shall be protected by law and, in general, from the moment
of conception.«*”* Ein Grund, die Demarkation der Zeugung als ver-
gleichsweise wenig arbitrir anzusehen, kann darin erblicke werden,
das Kriterium der aktiven Potenzialitit zu beriicksichtigen.?”> Ab der

271 Vgl Art. 2 (1) EMRK (»Das Recht jedes Menschen auf Leben wird gesetzlich geschiitzt«);
Art. 6 (1) ICCPR (»Every human being has the inherent right to life. This right shall be
protected by law. No one shall be arbitrarily deprived of his life«). In den Aushandlungen
der UDHR wurde ein Zusatz, wonach menschliches Leben ab Empfingnis geschiitzt
werden miisse, zwar von Charles Malik vorgeschlagen, hat sich aber nicht durchgesetzt
(vgl. Drafting Committee Summary Record of the Tenth Meeting, E/CN.4/AC.1/SR. 10,
20.6.1947, S. 2).

272 Art. 4 § 1 ACHR. Zur US-amerikanischen Abtreibungsdiskussion in den 199oer Jah-
ren und ihren verfassungsrechtlichen Aspekten siehe Ronald Dworkin: Lifes Dominion.
An Argument abour Abortion, Euthanasia, and Individual Freedom, New York: Vintage
Books,1993.

273 Zur Darstellung und Diskussion des Potentialititsarguments (passiver und aktiver Form)
siche insbes. Dieter Birnbacher: »Wie iiberzeugend ist das Potentialititsargument?«,
Jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 2006/11, S. 327-336. Im Unterschied zum aktiven
Potenzial beschreibt passives Potenzial eine Situation, in welcher sich eine Frithform des
menschlichen Lebens nur unter Interventionen von auflen und nicht aus sich selbst wei-
ter heranreift. Die Abgrenzung von aktivem und passivem Potenzial ist dabei nicht immer
eindeutig. Birnbacher etwa spricht auch mit Bezug auf einen Embryo in vitro von ak-
tivem Potenzial (ibid., S. 329f.), was meines Erachtens nicht plausibel ist, da dieser ohne
Implantation nur sehr bedingt entwicklungsfihig und dies kein Aspekt einer Standardbe-

285

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Verschmelzung von Ei- und Samenzelle hat nimlich dieses »Etwas« —
der Begriff »Mensch« oder auch »Zellagglomerat« soll ob seiner prejudi-
kativen Konnotation hier ausgespart werden — das Potenzial, sich unter
Standardbedingungen (im Kérper einer Frau) so weit zu entwickeln,
dass es nach circa neun Monaten schliefllich geboren wird.””* Wer also
dagegen argumentieren mochte, diesem »Etwas« keinerlei, auch keine
schwache, Menschenrechtssubjektivitit zukommen zu lassen, sollte sich
daher eingehend der Erwiderung dieses auf Potenzialitit beruhenden
Arguments widmen.

Vorschlidge dazu fehlen nicht. Bekanntermaflen hilt Michael Tooley
mit seinem »Symmetrieprinzip« dagegen, dass es genauso wenig ecine
Pflicht geben konne, einen Menschen zu zeugen, wie ungeborenes Le-
ben in seiner Entwicklung nicht zu behindern.”s Uberzeugend wire
diese Analogie freilich nur, wenn man den Unterschied fiir ethisch ir-
relevant hilt, dass ein Embryo in der Regel nicht einfach »auftaucht,
sondern mehr oder weniger intentional erzeugr wurde (zur Frage der
unfreiwilligen Erzeugung etwa durch eine Vergewaltigung komme ich
spiter). Man muss nicht das starke Bild eines gegebenen — und im
Fall des Abbruches der Schwangerschaft gebrochenen — Versprechens
strapazieren,”® aber dass aus diesem Umstand keinerlei Verbindlichkeit
folgen soll, ist nicht nachvollziehbar. Zudem kann man — gerechtfertigt
in der axiologischen Setzung, wonach Leben seinen Preis meist immer
wert ist — auch argumentieren, dass einem nicht gezeugten Mensch kein
mit einem Schwangerschaftsabbruch vergleichbarer Schaden wider-
fahre.*77 Kritiker des Potentialititsarguments haben freilich Recht, wenn
sie monieren, dass Potenz, zu etwas zu werden, was man aktual nicht
ist, selbst keine moralische Relevanz besitzen kann. Auch eine Bienen-

dingung ist. Man kénnte etwa behaupten, auch ein Embryo im Mutterleib verfiige iiber
kein aktives Potenzial, da er darauf angewiesen ist, dass die Mutter Nahrung aufnimmt.
Da sie dies aber nicht um des Ungeborenen willen tut, sondern primir wohl um ihrer
selbst willen, kann man die lebenserhaltenden Mafinahmen der Schwangeren nicht als
allein dem Embryo oder Fotus dienende Handlungen ansehen. Wenn die Mutter sich
ernihrt, ist er miternihrt und verliert damit sein aktives Potenzial nicht. Jene, die das
nicht tiberzeugt, kniipfen bekanntlich strenger an der selbststindigen Lebensfihigkeit an,
welche sich aber nicht nur aufgrund der wachsenden medizintechnischen Méglichkeiten
als ausgesprochen volatiles Kriterium erweist.

274 Dies lisst Zeugungen durch Klonierungstechniken unberiicksichtigt. Sollten diese er-
laubt werden bzw. sich trotz Verbots (vgl. Europarat: Zusatzprotokoll zum Ubereinkommen
gum Schutz der Menschenrechte und der Menschenwiirde im Hinblick auf die Anwendung
von Biologie und Medizin iiber das Verbot des Klonens von menschlichen Lebewesen, 1998)
durchsetzen, kénnte dies eine Neubetrachtung des Zeugungsarguments notig machen.

275 Vgl. Michael Tooley: »Abortion and Infanticide«, Philosophy & Public Affairs 197212,
S. s8f.

276 Christopher Kaczor: The Ethics of Abortion. Women’s Rights, Human Life, and the Question
of Justice, New York: Routledge 2001, S. 26.

277 Christopher Kaczor: The Ethics of Abortion, op. cit., S. 26.

286

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

made hat das Potenzial, wenn mit Gelee Royal gefiittert, zur Bienen-
konigin zu werden; ebenso hat die Frucht einer Eiche das Potenzial, zu
einem michtigen Baum heranzuwachsen. Richtig ist, dass das Poten-
zialititsargument hier nur auf Basis des Speziesarguments iiberzeugen
kann: Nicht irgendeine Potenzialitit ist ausschlaggebend, sondern jene
des Menschen (in seinen frithesten und frithen Entwicklungsstadien).
Dieses Argument muss nun nicht von allen geteilt werden und wird es
auch nicht, wie gleich noch niher gezeigt wird. Es ist allerdings fiir die
hier vorgenommene Untersuchung mit dem Menschenrechtsgedanken
explizit vorausgesetzt. Wie erldutert (vgl. 2.3.1.3), ist die Idee, dass alle
Menschen tiber bestimmte Anspriiche verfiigen sollen, inhirent »spezi-
esistisch«, weil auf Angehorige der Spezies Mensch abstellend. Darum
handelt es sich dabei auch um keinen Sein-Sollen-Fehlschluss, da die bi-
ologische Zugehorigkeit nicht alleine als Basis der Menschenwiirde fun-
giert, sondern auf zusitzliche Wertschitzungselemente angewiesen ist.
Exakt darin bleibt diese Ansicht auch kritisierbar. Eine gewichtige Kon-
kurrenz hat nun der Ansatz, auf die Gattungszugehdorigkeit abzustellen,
um eine (prioritire) moralische Gemeinschaft (»die Menschheit«) zu
definieren, im Vorschlag, diese Gemeinschaft auf einen Teil der Mitglie-
der der menschlichen Spezies einzuschrinken und zwar auf jenen, der
tiber bestimmte Eigenschaften verfiigt, allen voran Selbstbewusstsein
und die Fahigkeit, Priferenzen auszubilden.””® Die so definierten »Per-
sonen« oder »Agenten« (agents) werden von bloflen Menschen unter-
schieden. So hat etwa jiingst James Griflin die Spezieszugehorigkeit als
ausschlaggebende Eigenschaft fiir den Eintrice durch das Tor der Men-
schenrechte ersetzt durch ein Kriterium, das auf Kleinkinder und ande-
re nicht zutrifft, und zwar dasjenige des »functioning human agent«.>”
Allerdings folgt aus seinem erginzenden Vorschlag nicht schon die Er-
laubnis, mit Nicht-Agenten beliebig zu verfahren. Sie werden aber, und
das ist der hier entscheidende Punkt, explizit und erklirtermaflen die-
ses besonders starken Schutzes entledigt, der darin besteht, Menschen-
rechtssubjekt zu sein. Menschenrechte haben in Griffins Theorie nur
»normal human adults«.® Griffin baut erkennbar auf Vorarbeiten im
Bereich des Priferenzutilitarismus auf, der mit Peter Singer iiber einen
viel beachteten Proponenten verfigt.®®" Auch bei ihm gilt: So wie be-

278 Vgl. Michael Tooley: »Abortion and Infanticide«, op. cit.; Peter Singer: Practical Ethics,
Cambridge: Cambridge University Press 1980/2011; Jeff MacMahan: 7he Ethics of Kil-
ling. Problems at the Margins of Life, Oxford: Oxford University Press 2002; James Griffin:
On Human Rights, op. cit.; Norbert Hoerster: Abtreibung im sikularen Staat. Argumente
gegen § 218, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1995.

279 James Griffin: On Human Righss, op. cit., S. 35.

280 Ibid,, S. 83.

281 Fiir einen Uberblick iiber die Thesen und Argumente von Singers Priferenzstilitarismus
sowie eine daran anschlieflende philosophische Kritik siche Matthias Lutz-Bachmann:

287

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

stimmte Tiere in den Kreis der »Personen« fallen, miissen bestimmte
Frithformen des menschlichen Lebens aus ihm herausgenommen wer-
den. Und da niemand schon mit der Geburt bekanntlich die Schwel-
le zum Ich-Bewusstsein iibertritt, sondern dieses erst allmihlich in der
frithkindlichen Entwicklung einsetzt, ist es nur konsequent, wenn Ver-
treter der Ausdifferenzierung von Menschen und Personen nicht nur
Ungeborene, sondern auch Neugeborene nicht als moralisch beriick-
sichtigenswert ansehen.>*

So schliissig dieser Schritt ist, so sehr hingt die Forderung nach einer
Trennung zwischen menschlichen Personen und menschlichen Nicht-
Personen begriindungstechnisch in der Luft: So kann man mit Singer
tibereinstimmen, »that the ntrinsic wrongness of killing the late fetus
and the intrinsic wrongness of killing the newborn infant are not mar-
kedly different¢,*®® und gerade deshalb die Frage stellen: Warum soll
man sich fiir die Nivellierung des Schutzes zum Nachteil des Neuge-
borenen entscheiden, nicht aber zum Vorteil des Fétus? Die normative
Absonderung von Personen aus dem blofSen Menschsein hat, wie Ruth
Denkhaus es formuliert, bei Singer »den Status einer unhinterfragten
Annahme [...], die die Wahl der ethischen Theorie diktiert, statt aus
einer unabhingig begriindeten ethischen Theorie zu folgen«.*** Eine Be-
griindung fir die Mensch-Person-Scheidung, welche die hier zur ent-
scheidenden Abzweigung anleitet, lisst sich letztlich nur im Sinne einer
axiomatischen Axiologie rekonstruieren, nach der schieres Leben in kei-
nem, selbstbewusstes Leben hingegen in vollem Mafle wertvoll ist. Was
oder wer ihm diesen Wert verleiht, bleibt indes dunkel. In der Regel
verweisen Proponenten einer solchen Personenethik, wie insbesonde-
re Singer, darauf, dass selbstbewusste Lebewesen iiber zukunftsgerich-
tete Wiinsche und Interessen (Priferenzen) verfligen. Sie zu tdten sei
daher nicht gerechtfertigt. Nicht-Personen kimen darum keine Rechte
zu, hochstens das Recht, schmerzfrei getotet zu werden. Ein besonders
drastisches Gedankenexperiment dazu findet sich bei MacMahan.>s
Vier Kinder, die an einer bestimmten Erkrankung leiden, bendtigen
Organspenden. Ein neugeborenes Waisenkind — dessen Tod also kei-

»Herausforderung Menschenwiirde. Peter Singers Priferenz-Utilitarismus in der Diskus-
siong, in: Thomas Brose/Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Umstrittene Menschenwiirde.
Beitriige zur ethischen Debatte der Gegenwart, Hildesheim: Morus-Verlag 1994, S. 199—
215. Eine Analyse der schwachen Punkte bei Singer (und auch bei seinen Kritikern)
liefert Ruth Denkhaus: »Speziesismus. Zu den Hintergriinden einer folgenreichen
Begriffsprigung, in: Peter Dabrock/Ruth Denkhaus/Stephan Schaede (Hg.), Gattung
Mensch. Interdisziplinire Perspektiven Tiibingen: Mohr Siebeck 2010, S. 171-206.

282 Vgl. Peter Singer: Practical Ethics, op. cit., S. 151f.; Jeff MacMahan: 7he Ethics of Killing,
op. cit., S, 3381L; ders.: »Infanticide«, Utilitas 2007/19, S. 131-159.

283 Peter Singer: Practical Ethics, op. cit., S. 154.

284 Ruth Denkhaus: »Speziesismus«, op. cit., S. 199.

285 Vgl. Jeff MacMahan: »Infanticides, op. cit., S. 152f.

288

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

nem Angehérigen Leid bereiten miisste — wire als Organreservoir ver-
figbar. Darf man es tdten? MacMahan bejaht dies. Der Infantizid in
MacMahans Beispiel ist, und das ist zentral, um die geradezu antithe-
tische Stellung des Mensch-ist-nicht-gleich-Person-Paradigmas zum
Menschenrechtsdenken zu erkennen, nicht einfach ein kleineres Ubel,
das, um ein grofleres zu verhindern, billigend in Kauf genommen wird.
Es ist keine utilitaristische »Opferung« im spiter noch zu behandelnden
Sinne, wo in einer dilemmatischen Konstellation abgewogen wird zwi-
schen dem (negativen) Recht auf Leben der einen und dem (positiven)
Recht auf Leben der anderen Seite (vgl. 4.2.3). Hier wird gar nicht ge-
wogen, weil auf der einen Waagschale — bildlich gesprochen — nicht das
geringste Gewicht zu liegen kommt: das Neugeborene als Nicht-Person
»zdhle nicht ein Viertel der spenderbediirftigen Kinder, nicht ein Ach-
tel, sondern iiberhaupt nicht.

Als Zwischenfazit kann festgehalten werden: Es erscheint unplau-
sibel, die aktive Potenzialitit von Frithformen menschlichen Lebens
ethisch nicht zu beriicksichtigen. Wenn Menschen nicht einfach sind,
sondern werdend sind, wie liefe sich dann jemals der menschenrecht-
liche Mensch fassen, wenn nicht in seinem Werden (und Vergehen)?
Dass zu diesem Werden auch die Reifung im Mutterleib zu zihlen ist,
diirfte aufler Streit stehen. Fiir sich genommen ist das Potenzialitdtsar-
gument jedoch stumpf. Nur gemeinsam mit dem Speziesargument ldsst
sich mit ihm gegen den pauschalen Ausschluss von »Noch-nicht-Men-
schen« vom Recht auf Rechte argumentieren. Gegenspieler findet die-
ses wiederum in (Nicht-)Personen-Ethiken, welche sich als unvereinbar
mit der Menschenrechtsidee prisentieren. Noch nicht erdrtert wurde,
wenn man dem Potenzialitdts- und Speziesargument folgt und unge-
borenem menschlichem Leben nicht jegliche Anspriiche absprechen
mochte, welche Rechte denn genau ihm zukommen sollten. Als zwei
zentrale Kandidaten kommen dafiir in Betracht das Recht auf Leben
und das Recht auf kérperliche Integritit bzw. Gesundheit. Wenn nun
Frithformen menschlichen Lebens ab Erlangung aktiver Potenzialitit,
das heifSt jedenfalls ab Befruchtung in vivo, ein Lebensrecht zugewiesen
wird, stellt sich im Licht des Rechte-Pflichten-Gefiiges die Frage nach
den weiteren Implikationen dieses Schrittes. Es wiirde damit zugleich
eine Pflicht der Frau statuiert, in die Entwicklung des in ihr werdenden
Lebens nicht auf eine solche Weise einzugreifen, die sein Uberleben ge-
fihrdet. Analog wiirde die Frau im Falle, dass dem Ungeborenen auch
ein Recht auf korperliche Unversehrtheit zugestanden wiirde, weiters
die Pflicht treffen, von all denjenigen Handlungen Abstand zu nehmen,
die diesem Recht zuwiderlaufen. Denkt man nun noch die vertika-
le Ebene hinzu, wird mit solchen zugesprochenen Anspriichen, sollen
sie genuine Rechte sein, auch eine entscheidende Pflicht an den Staat
adressiert: Nicht nur wire er wie alle anderen natiirlichen Personen zur

289

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Unterlassung von Schidigungshandlungen gegeniiber der Frau und
dem Ungeborenen verpflichtet; es trife ihn auch eine speziell letzterem
gegeniiber wirkende Schuzpflichr. Wie eine schwangere Frau mit dem
in ihr heranwachsenden Wesen umgeht, wire dann nicht mehr ihre pri-
vate Angelegenheit, sondern von menschenrechtlicher, gffentlicher Sorge
betroffen. Exakt an diesem Punkt treten eine menschenrechtliche Logik
und eine Selbstbestimmungs-pro-choice-Position als politische Antago-
nisten gegeniiber; genau hier entsteht der diskursive Funkenschlag, der
die Abtreibungsthematik zu einer der kontroversiellsten gesellschaft-
lichen Fragen der letzten Jahrzehnte macht.

Mit der in vielen Lindern grofiziigigen Regelung des Schwanger-
schaftsabbruches — sie reicht von »recheswidrig, aber straffrei« bis zur
volligen Freigabe und inkludiert so genannte Fristenlésungen ebenso
wie (zusitzliche) Indikationslosungen®¢ — wire cine so beschriebene
Schutzpflicht wohl nicht in Einklang zu bringen. Ein erster Einwand
an dieser Stelle kénnte lauten: Selbst wenn man werdende Friithformen
des Menschen in das menschenrechtliche Schutzsystem miteinschliefSt
und ihnen zum Beispiel auch ein Lebensrecht zugesteht, muss dieser
Anspruch gleichermaflen robust sein wie der eines Erwachsenen, eines
bereits geborenen Menschen? In diese Richtung weisen Ansitze des
»stufenweise vorgeburtlichen Lebensschutzes«.?®” Ein Lebensrecht eines
Embryos miisste dann konkret das Recht einer Frau auf Familie bzw.
reproduktive Selbstbestimmung nicht zwangsliufig >stechen«. Die un-
erfreuliche Konsequenz eines solchen Ansatzes besteht nun aber, wo-
rauf Norbert Hoerster richtigerweise aufmerksam mache, darin, dass
stringenter Weise nicht nur vorgeburtliches, sondern alles menschliche
Leben nach Stufen und damit nach differenzierter Schutzwiirdigkeit zu
klassifizieren wire.

»Wenn diesem menschlichen Individuum wegen seines frithen Ent-
wicklungsstandes nur ein geringeres Lebensrecht zustehen soll, warum
soll dann nicht aus demselben Grund auch dem Kind und dem Ju-
gendlichen nur ein zwar gegeniiber der Leibesfrucht groferes, aber ge-
geniiber dem Erwachsenen geringeres Lebensrecht zustehen?«*

Man hitte dann wohl so etwas wie eine »Schutzpyramide« Der Schutz
in den ersten Lebensmonaten wire geringer als jener der frithen Kind-
heit, jener wiederum reichte noch nicht an den ecines Erwachsenen in

286 Fiir einen Uberblick iiber die globale Gesetzeslage (Stand 2013) siche UN Department of
Economic and Social Affairs: Warld Abortion Policies 2013.

287 Vgl. etwa die Diskussion zwischen Norbert Hoester und Horst Dreier »Stufungen des
vorgeburtlichen Lebensschutzes«, Zeitschrift fiir Rechtspolitik 9/2002, S. 377—424 bzw.
6/2003, S. 218.

288 Norbert Hoerster: »Stufungen des vorgeburtlichen Lebensschutzes, op. cit., S. 218.

290

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

der Bliite seines Lebens heran, nach dem schliefSlich eine graduelle
Abstufung cinsetzt. Aus Sicht des Menschenrechtsgedankens wire dies
zwar nicht denkunmdglich (gleiche Berechtigung zu prinzipiell gleichen
Rechten), nur fehlte es an einer erkennbaren Begriindung dafiir, warum
das Lebensrecht graduell variant sein miisste: Welche anderen Rechte
bzw. welche Rechte anderer wiirden damit (besser) geschiitzt? Zudem
ist offen, warum der Schutz mit ontogenetischer Entwicklung aufstei-
gen, nicht aber sinken soll. Man kénnte ebenso argumentieren, dass das
Lebensrecht von (ungeborenen) Kindern stirker zu berticksichtigen sei
als das von Erwachsenen, denn diese haben immerhin schon einen Teil
ihres Lebens konsumiert. Wenn also ein stufenweises Lebensrecht nicht
tiberzeugt und daher die Rechte von noch nicht Geborenen grundsitz-
lich gleich beachdlich sein sollten wie die bereits Geborener, bedeutet
dies doch nicht, dass ihre Anspriiche unbedingte sein miissen. Ob es
tiberhaupt ein unbedingtes, absolutes Menschenrecht geben soll, ist
in der Menschenrechtstheorie umstritten.”® Sogar auf der rechdichen
Ebene haben wenige Menschenrechte den Status des absoluten Fol-
terverbots, nicht einmal das Recht auf Leben.?° Es besteht also kein
prima-facie-Grund, Frithformen des menschlichen Lebens mit aktivem
Potenzial ein Recht auf Leben ohne Einschrinkung zuzugestehen.
Doch warum und aus welchen Griinden sollte ein Menschenrecht auf
Leben im Falle eines Embryos oder auch Fotus denn bedingt werden?
Diese Frage erhellt sich, wenn man zuriickkehrt zur Pflicht der Mut-
ter, den Embryo oder Fotus auszutragen, welche aus eben diesem Recht
folgt. Es ist nicht viel an Lebenskenntnis erforderlich, um zu begreifen,
dass es in bestimmten Situationen — manche stellen sich eindeutiger,
manche hingegen in einem ethischen Graubereich dar — eine unzumu-
thare Pflichr einer Frau bedeuten wiirde,*" eine Schwangerschaft nichr
abzubrechen.”* Ein weitgehend akzeptierter Fall ist eine medizinische
Indikation, die dann zum Tragen kommt, wenn das Leben oder die
Gesundheit der Mutter durch die Schwangerschaft selbst in Gefahr ist.

289 Vgl. insbes. Gewirth, Alan: »Are there any absolute rights?«, in: Jeremy Waldron (Hg.),
Theories of Rights, Oxford: Oxford University Press 1984/2009, S. 91-109. Vgl. 4.2.3.5.

290 Vgl. Art. 3 EMRK im Vergleich zu Art. 2 (2).

291 Dieses hier vorgeschlagene, wenn auch weiche Kriterium der unzumutbaren Pflicht
konnte auch fiir weitere, dhnliche Konstellationen fruchtbar gemacht werden, in denen
aus einem (postulierten) Menschenrecht eines Kindes Pflichten auf Seiten der Eltern er-
wachsen (Stichwort »Recht auf Gestilltwerden« oder »Recht auf beide Elternteile«). Vgl.
4.2.3.

292 Zur Positionen, dass es — auch wenn man dem Embryo Personenstatus zuspricht — -
mer unzumutbar wire, eine Frau zum Austragen des Ungeborenen zu bestimmen, siche
Judith Jarvis Thomson: »A Defense of Abortion«, Philosophy & Public Affairs 1971/1,
S. 47-66. Zur kritischen Diskussion ihrer Thesen siche Christopher Kaczor: 7he Ethics of
Abortion, op. cit., S. 145fF.

291

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Nur unter dieser Pramisse kann Abtreibung tatsichlich als (Teil eines)
Menschenrecht(s) der Frau angesehen werden, wenn es ndmlich zusam-
menféllt mit ihrem Recht auf Leben, physische Integritit und Gesund-
heit.?»> Weniger eindeutig ist dann schon, ob darunter nur physische
Risiken im engeren Sinne zu subsumieren sind oder auch Gefihr-
dungen im weiteren Sinne, etwa durch psychische Faktoren.”* Auch
im Fall, dass die Schwangerschaft aus einer unfreiwilligen sexuellen
Verbindung herriihrt, konnte ein Abbruch unter Verweis auf das Kri-
terium der Unzumutbarkeit gerechtfertigt werden. Die Verletzung des
Lebensrechts des Embryos konnte zudem im Vergewaltigungsfall nicht
der Mutter, sondern dem Titer zugerechnet werden. Auch ob im Falle
von Minderjihrigen das Austragen eines Kindes in jedem Fall zumutbar
ist, konnte diskutiert werden. Weitaus schwieriger hingegen mutet die
Entscheidung an, ob auch eine schwere Behinderung des Ungeborenen
eine solche unzumutbare PHlicht auf Seiten der Schwangeren implizie-
ren wiirde. Welche Arten von Beeintrichtigung oder Erkrankung wiren
sschwer genug? Und wenn tatsichlich eine schwere Behinderung eine
Ausnahme vom Lebensrecht menschlicher Frithformen konstituierte,
welche medizintechnologischen Hilfsmittel zur Prinatal- oder sogar
Priimplantationsdiagnostik (PID) wiren zulidssig? Und wird hier nicht
eine nichste exklusivistische Herausforderung sichtbar, die Ausgren-
zung bzw. Abwertung von behinderten Personen?®s (vgl. 3.2.8).

Ohne diese Diskussion an dieser Stelle vertiefen oder gar abschlie-
Ben zu konnen, sei festgehalten: »Noch-nicht-Menschen« aus dem
Geltungsumfang der Menschenrechte auszuschliefen, erscheint unter
Zugrundelegung des Potenzialititsarguments nicht gerechefertigt und
setzt sich dem Verdacht aus, cine Verletzung der menschenrechtlichen
Gleichheitsdimension zu sein. Eine so genannte »Fristenlsungg, das
heif3t die Legalitit bzw. Straffreiheit des Schwangerschaftsabbruches in-
nerhalb einer gewissen Zeitspanne, erscheint in diesem Licht nicht als
die geeignete Zugangsweise. Vielmehr legt eine menschenrechtliche Be-
urteilung, die ein Recht des Kindes, geboren zu werden, gegen Ansprii-
che der von dieser Pflicht belasteten werdenden Mutter abwigt, eine
Indikationsregelung nahe. Der Spielraum, den sie im Sinne von Recht-

293 Vgl. auch Christina Zampas/Jamie H. Gher: »Abortion as a Human Right: International
and Regional Standards«, Human Rights Law Review 2008/8, S. 249-294.

294 Dass hier mit Verweisen auf Suizidalitit ein »Schlupfloch« ausgeniitzt werden kénnte, ist
eine realistische Befiirchtung. Das zeigt sich auch am Beispiel Irland, wo Abtreibungen
ausschlieflich vorgenommen werden diirfen, wenn das Leben der Mutter in Gefahr ist
und wo in Vergewaltigungsfillen — mangels cigener Indikation — ein Umweg iiber die
Suizidneigung genommen werden kann, der seit 1992 auch héchstgerichtlich abgesichert
ist (vgl. Supreme Court of Irleand: Aztorney General v X [1992]). Siehe auch FN 58 in 1.3.

295 Weyma Liibbe: »Prinatale und priimplantive Selektion als Diskriminierungsproblem,
Medizinrecht 2003/3, S. 148—151.

292

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

fertigungsmoglichkeiten erdffnet, lade jedenfalls zu weiteren Debatten
ein. Sie auf breiter Basis und offen zu fiihren, wire ein erster Schritt zu
mehr Konsistenz zwischen medizinisch-bioethischer Praxis und men-
schenrechtlichem Anspruch. Ein erster Schritt wire es deshalb nur, da
jenseits der Abtreibungsfrage noch eine ganze Reihe weiterer, ausgespro-
chen herausfordernder Problembereiche vorliegt. Menschenrechtlich
fragwiirdig ist dabei insbesondere die Erzeugung und Verwendung bzw.
Vernichtung von menschlichen Embryonen zu Forschungszwecken, da
hier nicht allein der universalistische Pfeiler des Menschenrechtsgedan-
kens beriihrt ist, sondern auch der individualistische: Frithformen des
Menschen werden Gemeinwohlzwecken >geopfert. Ob diese Zwecke
als hinreichend menschenrechtlich-gerechfertigte ausgewiesen werden
kénnen (Stichwort: Heilung von Kranken), ist strictig.>

Wihrend manche — aus menschenrechtlicher Sicht gliicklicherweise
nur sehr wenige — wie oben gesehen selbst Neugeborenen kein Recht
auf Leben zuweisen, gehen andere wiederum so weit, sogar Ungezeugte
in die Menschenrechte einzuschlieflen. Wenn Menschen qua Mensch-
sein Rechte haben, so beispielsweise Lukas Meyer, dann auch zukiinf-
tige Generationen, die derzeit in vielen Bereichen, insbesondere der
Sicherung planetarer Lebensgrundlagen, ginzlich unberiicksichtigt blie-
ben: »If people, qua human beings have claims on us, then those future
people, who are actual for us with respect to their existence, have claims
on us.«*” Und: »By causing damage to the environment today we can
harm the interests of future people and violate their rights.«**® Hier
stellt sich jedoch die Frage, ob man bei »Menschene, die zwar unter der
Bedingung, dass die Menschheit weiter existiert, in die Welt kommen
werden, aber noch in keiner Weise als individuelle Lebewesen fassbar
sind, {iberhaupt von Menschenrechten, die ja Rechte von Individuen,
nicht von (diffusen) Gruppen sind (vgl. 2.2), gesprochen werden sollte.
Man konnte Rechte zukiinftiger Menschen als Menschenrechten ergin-
zende Gruppenrechte statuieren oder aber sie bereits im indigenen Kon-
zept der »Rechte von Mutter Natur« aufgehoben sehen (vgl. 4.2.1).

296 Vgl. [Europarat]: Ubereinkommen zum Schutz der Menschenrechte und der Menschenwiirde
im Hinblick auf die Anwendung von Biologie und Medizin (1997). Dieser Vertrag, dem
bis heute 29 Staaten beigetreten sind, erlaubt zwar die Forschung an Embryonen in vitro
unter Auflagen, verbietet jedoch die Erzeugung von Embryonen eigens fiir Forschungs-
zwecke (Art. 18).

297 Lukas H. Meyer: »Past and Future: The Case of a Threshold Notion of Harmg, in: Lukas
H. Meyer/Stanley L. Paulson/Thomas W. Pogge (Hg.), Rights, Culture, and the Law, Ox-
ford: Oxford University Press 2013, S. 146.

298 Ibid,, S. 145.

293

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS
3.2.7 Unterschiede in sexueller Orientierung

Praktiken des Absprechens von (gleichen) Menschenrechten mit Ver-
weis auf Unterschiede in der sexuellen Orientierung stellen aus men-
schenrechdlicher Sicht in mehrfacher Weise eine Herausforderung be-
sonderer Groflenordnung dar: Zum einen sind Begriindungen bzw.
Rechtfertigungen fiir Ausschliisse von menschenrechtlichen Ansprii-
chen oder Einschrinkungen dieser deutlich stirker als in den meisten
der bisher erérterten Fallsegmente schwer durchdringbar. Das liegt da-
ran, dass ihnen diskursiv-sprachlose, nichtsdestotrotz starke psychische
Abwehrhaltungen, die mit dem Begrifl »moralischer Ekel« nur zum
Teil und mit dem Neologismus »Homophobie« nur unzureichend er-
fasst werden, ebenso zugrunde liegen konnen wie robuste moralische
Normen und konkrete Werthaltungen. Zum anderen, weil es sich um
solche Dispositionen zu Ausschliissen oder Einschrinkungen von Rech-
ten um breit geteilte und — bis auf sehr wenige Linder — global weit
verbreitete handelt.>

Fiir die hier gewihlte Systematik stellt sich zudem die Frage der Ein-
ordung, die in diesem Fall mehrere Bereiche beider Grundpfeiler des
Menschenrechtsgedankens zu beriicksichtigen erlaubt und damit die
Komplexitit des Problembereichs vermittelt. So kénnen unterschied-
liche Teilphinomene der Rubrik »Diskriminierungen aufgrund gleich-
geschlechtlich-sexueller Orientierung« unter dem Gesichespunke des
menschenrechtlichen Universalismus und/oder des menschenrecht-
lichen Individualismus analysiert werden. Einschrinkungen subjektiver
Freiheiten hinsichtlich des Auslebens der eigenen Sexualitdt oder auch
ihr 6ffentliches Bekennen wiren demnach eine Frage fiir Kapitel s, so
sie eine Rechtfertigung in der Aufrechterhaltung oder Beforderung ei-
ner »moralischen« Gesellschaft und damit eines kollektiven Gutes ha-
ben. Ein Beispiel ist das seit 2013 in der Russischen Foderation erlas-
sene Gesetz mit dem Titel »Bewerbung nicht-traditioneller sexueller
Bezichungen unter Minderjihrigen«, welches Kinder und Jugendliche
vor traditionelle Familienwerte untergrabenden Informationen schiitzen
soll und sich seinem Wortlaut nach an homosexuelle und heterosexuelle
Personen gleichermafien richtet.*® Hier werden offensichdlich individu-

299 Fiir einen Uberblick iiber die globale gesetzliche Lage siche HRW: Map of Countries With
Anti-LGBT Laws. Wenige andere Beispiele sind so schr geeignet, die »Zwei-Welten«-
oder »Zwei-Geschwindigkeiten«-These der Menschenrechte zu illustrieren: Wihrend in
zahlreichen >westlichen Staaten« die rechtliche Gleichstellung so weit reicht, dass selbst
der Eintritt in die Institution der Ehe (und damit verbundene Anspriiche im Bereich
assistierte Fortpflanzung und Adoption) fiir gleichgeschlechtliche Paare gedffnet wurde,
miissen sie insbesondere in Lindern des globalen Stidens um basale Anerkennung und
gegen physische Verfolgung kimpfen.

300 Vgl. Paul Johnson: »Homosexual Propagandac Laws in the Russian Federation: Are

294

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

elle Freiheiten Gemeinwohlzielen geopfert, welche sich aus unterschied-
lichen, jedoch ineinandergreifenden Quellen (Stichworte: national-
religiose Identitit; antiwestliche Reflexe; biopolitische Sorge) speisen.
Ob sich dafiir eine menschenrechtliche Rechtfertigung konstruieren
lasst, ist zwar fraglich (vgl. 4.2.3), ein legitimatorisches K.O.-Kriterium
fir die betreffenden Staaten wire es jedoch nicht.**" Ein weiteres Bei-
spiel etwa wire ein in zahlreichen Lindern (lange) verankerte héheres
Schutzalter fiir gleichgeschlechtliche sexuelle Aktivititen. Wihrend sol-
che und ihnliche Einschrinkungen nicht ganz eindeutig — weil eben
hier die Grenzen dieser Unterscheidung flielen —, aber doch eher dem
gelten, was (homosexuelle) Menschen #un, weniger dem, was sie sind,
konnen sie unter dem Aspeke der Freiheitsdimension des Menschen-
rechtsgedankens behandelt werden. Sie stehen in potenzieller Spannung
zu seinem individualistischen Kern und kénnen diese Spannung nur
unter der Bedingung auftheben, dass eine genuin-menschenrechtliche
Rechtfertigung fiir die jeweiligen Freiheitseinschrinkungen vorgebracht
werden kann.

In diesem Abschnitt sollen hingegen solche Ausschliisse von prinzipi-
ell gleichen Rechten diskutiert werden, die aus Angriffen auf das geteilte
Menschseins von Personen unterschiedlicher sexueller Orientierung
herrithren, die also in Frage stellen, inwiefern es sich etwa bei »Schwu-
len« (und »Lesben«) um vollwertige Menschen handelt, die es (niche)
wert sind, gleiche Menschenrechte zu genieffen. Diese Frage werfen
konkret zweierlei Arten homosexuellenfeindlicher Phinomene auf: zum
einen so genannte (private) Hassverbrechen gegeniiber als gleichge-
schlechtlich-orientiert identifizierten (meist minnlichen) Personen und
zum anderen 6ffentlich-rechtliche Sanktionen gegen gleichgeschlecht-
liche Bezichungen. Dass beide Ebenen nicht véllig losgeldst voneinan-
der betrachtet werden konnen, weil sie nicht unabhingig voneinander,
sondern wechselwirkend verstirkend wirken, ist dabei ein Umstand, der
auch vorhin erwihnte, scheinbar weniger drastische Freiheitseinschrin-
kungen in das Licht einer mittelbaren Zurechenbarkeit von Verantwor-
tung fur menschenrechtliche Ausschliisse im universalistischen Sinne
riicke.

Zu den Hassverbrechen unter Privaten. Menschen, die ihre Homose-
xualitit nicht (ausreichend) verschleiern oder sogar offen leben, sehen
sich in weiten Teilen der Welt der Gefahr ausgesetzt, allein deswegen

they in violation of the European Convention of Human Rights?«, Russian Law Journal
2015/3, S. 37-61.

301 In diesem Sinne mahnt auch Avishai Margalit zur differenzierten Proportionalisierung,
wenn er — ohne auf ein bestimmtes Land zu verwiesen — festhilt, »daf§ eine Gesellschaft,
welche die Mitgliedschaft von Minderjihrigen in einer Schwulengruppe als identitits-
stiftender Gruppe untersagt, nicht deswegen schon als nicht anstindig eingestuft werden
darf« (PW, op. cit., S. 146).

295

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

Opfer von verbaler und mitunter auch rohester physischer Gewalt zu
werden. Ob es sich um islamische Milizen handelt, die im zerfallenden
Irak in den vergangenen Jahren wiederholt homosexuelle Minner (oder
solche, die sie dafiir hielten) grausam zu Tode gefoltert haben,*** um
Mordaufrufe gegen »batty men« in (gewissen Teilen) jamaikanischer
Reggae- und Dancehallkultur,’** um Meuchelmorde an Teilnehmern so
genannter »Gay Pride«-Umziige,*** oder um spontane Gewaltausbriiche
im Nachtleben europiischer Stidte: In allen diesen und dhnlichen Fil-
len driicken Menschen tiefste Verachtung gegeniiber ihnen mehr oder
weniger Unbekannten aus; eine Verachtung, die allein ihrer sexuellen
Lebensform (und damit oft zusammenhingend: ihrer mit der sexuellen
Identitdt nicht in Einklang stechenden Gender-Identditit) gilt. Perfor-
mativ in Abrede gestellc werden dabei nicht nur singuldre menschen-
rechtliche Anspriiche, sondern meist, viel grundlegender, der Anspruch,
tiberhaupt als Mensch unter Menschen und damit als prinzipiell in
seiner Menschenwiirde Gleichgestellter anerkannt zu werden. Dass
minnliche Homosexualitit in weitaus stirkerem MafSe als weibliche
von Hassverbrechen betroffen ist, mag zum Teil einer Geringschitzung
weiblicher Sexualitit, die als gleichgeschlechtliche weniger ernstgenom-
men wird, geschuldet sein. Viel mehr noch aber kann darin wohl ein
Hinweis auf die Herkunft der psychischen Abwehrhaltungen gegeniiber
Homosexualitit bzw. gleichgeschlechtdichen Praktiken gesehen werden,
die vermutlich vielfach in der Angst des Mannes vor Verweiblichung
bzw. Penetration und damit zusammenhingend in der Angst vor dif-
fusen oder flielenden Grenzzichungen zwischen dem Eigenen und dem
Fremden einen wesentlichen Ursprung hat.>*s Fiir die Frage nach taug-
lichen Ressourcen, um Exklusivismen, die an sexueller Orientierung
ankniipfen, zu kontern oder sie zu transformieren, hat diese Hypothese
einer Verortung anti-homosexueller Einstellungen in tiefenpsycholo-
gischen Identitdtsbildern und -mustern eine wichtige Bedeutung dahin-
gehend, dass unter dieser Primisse diskursive Strategien alleine als nicht
erfolgversprechend gelten diirfen. Nicht mit Argumenten wire also

302 Vgl. HRW: Jraq: Stop Killings for Homosexual Conduct.

303 Diese bleiben oft — aller blof§ »symbolischen Krafte, die ihnen aus Sicht vieler Kiinstler
innewohnen mag, zum Trotz — nicht ohne Folgen (siche »Jamaican transgender teen’s
murder by mob promts calls for change, tolerance: »It was horrible. It was so, so painful«,
Daily News, 11.8.2013). Siche auch Patrick Helber: Dancehall und Homophobie. Postkolo-
niale Perspektiven auf die Geschichte und Kultur Jamaikas, Bielefeld: transcript 2015.

304 Vgl. den Bericht zu einem jiingsten Vorfall in El Salvador: Nina Lakhani: »LGBT in El
Salvador: Beatings, intolerance, death«, Aljazeera, 12.8.2015; sowie »Six people stabbed
at Jerusalem pride parade«, Times of Israel, 30.6.2015.

305 Siehe etwa Rolf Pohl: »Sexuelle Identititskrise. Uber Homosexualitit, Homophobie und
Weiblichkeitsabwehr bei minnlichen Jugendlichen, in: Vera King/Karin Flaake (Hg.),
Adoleszenz. Sozialisation und Bildungsprozesse zwischen Kindheit und Erwachsensein,
Frankfurt a. M.: Campus 2005, S. 249—264.

296

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

dem Hass, welcher LBGTI-Personen — um das gingige Akronym fiir
von herrschenden Normen sexueller Identitdt und Ausrichtung abwei-
chende Menschen zu gebrauchen’*® — bisweilen entgegenschligt, zu be-
gegnen, sondern vermutlich mit weit komplexeren und aufwendigeren
Ansitzen des Entschirfens des identitir-provokativen Gehalts gleichge-
schlechtlicher (und feminisierter) Minnlichkeit.

Was staatliche Repression in Form strafrechtlicher Verfolgung von
Personen betrifft, die gleichgeschlechtliche Beziehung eingehen, so wer-
den diese in achtzig Staaten kriminalisiert, wobei die Strafandrohungen
von mehrjihrigen Freiheitsstrafen bis hin zur Todesstrafe reichen.’*” In
den vergangenen Jahren haben insbesondere zwei Entwicklungen fiir
internationales Aufsehen gesorgt, darunter die Riicknahme seiner eige-
nen Entscheidung aus 2009, welche ein Verbot von Homosexualitit als
verfassungswidrig erklirte, durch das indische Héchstgericht 2013. Der
Abschnitt 377 des indischen Strafkodex — aus der Kolonialzeit stam-
mend — verbietet nicht nur homosexuelle Akte als solche, sondern »car-
nal intercourse against the order of nature with any man, woman or
animal«.’®® In seiner revidierten Entscheidung erklirte das Hochstgericht
in Delhi, dass die Bestimmung keine Verletzung der indischen Verfas-
sung darstelle und es Sache der Legislative sei, nicht der Judikative, diese
gegebenenfalls aufzuheben.’® Die Strafen, die in Indien fiir solch »na-
turwidrige« Akte vorgesehen sind, konnen laut Gesetz sogar eine lebens-
lange Haftstrafe beinhalten. Noch weitreichender diesbeziiglich ging ein
Gesetzesentwurf in Uganda, der die Todesstrafe fiir Homosexuelle vor-
sah. Abgemildert auf eine maximal lebenslingliche Haftstrafe wurde der
Entwurf — nachdem er zuvor im ugandischen Parlament angenommen
wurde — vom Hochstgericht aufgehoben.?™ Solche Repressionen gegen-
iiber Homosexuellen stellen sie sich in menschenrechtlicher Hinsicht als
héchst bedenkliche Vollexklusionen dar, die keiner menschenrechtlichen
Rechtfertigung zuginglich sind. Keines der herkémmlichen Menschen-
rechte wird dadurch geschiitzt oder besser gesichert, dass praktizierende
Homosexuelle aus dem 6ffentlichen Leben bzw. tiberhaupt aus der Welt
entfernt werden. Zwar werden — wie etwa im Fall Ugandas — immer
wieder Kinderschutzargumente zur Rechtfertigung der Gesetzesstrenge
angefiihre, diese miissen sich jedoch als Schutzbehauptungen erweisen,
wenn nicht auf den sexuellen Missbrauch von Kindern und Jugend-
lichen selbst, sondern primir auf die sexuelle Orientierung der Téter ab-
gestelle wird. Ob zudem, selbst bei Zugestindnis von Schutzinteressen,
die Hinrichtung von Homosexuellen das gelindeste effektive Mittel zu

306 Stehend fiir: Lesbian Gay Bisexual Transgender (Intersex).

307 HRW: Map of Countries With Anti-LGBT Laws, op. cit.

308 Indian Penal Code 1860.

309 Vgl. Supreme Court: Civil Appeal No. 10972, 2013.

310 BBC: »Uganda court annuls anti-homosexuality lawe, 1.8.2014.

297

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

ihrer Erfillung ist, muss bezweifelt werden. Dass in vielen Fillen schr ro-
buste religiés-moralische Anschauungen eine wichtige Rolle in den Kri-
minalisierungsdiskursen spielen, darf hingegen als Spur zu eigentlichen
Begriindungsmotiven erachtet werden.’"* Aus menschenrechtlicher Siche
sind solche religios-moralischen Rechtfertigungen fiir den Ausschluss
bestimmter Personen aus dem prinzipiell gleichen Recht auf Rechte —
weil sie »Siinder«, »Verderbte« oder »Abschaum« sind — grundsitzlich
irrelevant. Eine, wenn auch doppelschneidige, Méglichkeit, eine reli-
gios-moralische Ablehnung in eine menschenrechtliche Rechtfertigung
des Ausschlusses von Homosexuellen aus grundlegenden Menschen-
rechten zu iibersetzen, bestiinde darin, ein newes Menschenrecht zu po-
stulieren: zum Beispiel eines auf eine »moralisch-saubere Umwelt« bzw.
Gesellschaft. Nicht nur miisste dann tiberzeugend argumentiert werden,
warum Homosexualitdt einer >moralischen Umweltverschmutzung:
gleichkommt; es miisste auch die Superioritit des konkreten Moralsy-
stems, auf Basis dessen diese Beurteilung erfolgt, dargelegt werden. Ge-
rade dieser letzte Schritt wird nicht gelingen, solange noch ein gewisses
Mindestmafl an Meinungspluralitit in der betreffenden Gesellschaft
vorherrscht. Gegnerinnen des betreffenden (religiosen) Moralsystems
konnten fiir sich darauthin ein reziprokes Recht einfordern, ihre Moral-
vorstellungen mit denselben Methoden durchzusetzen (das heiflt, zum
Beispiel »unduldsame Religionsgliubige unschidlich zu machen«). —
Womit, unabhingig von den faktischen Umstinden, ein argumentativer
'Deadlocke entstiinde, aus dessen Ausweg sich nur die Bescheidung,
personliche Moralvorstellungen nicht per Gesetz zu verordnen, anbie-
tet, wenn Gewalt als sinnvolle Konfliktbewiltigung ausgeschieden wird
(vgl. 4.2.3.4). Kurz, ein universales Menschenrecht auf eine »moralisch-
saubere Umwelt« wire nichts anderes als eine Anleitung zu endlosem
Kampf um die >richtige« Siuberung der Welt. Das bedeutet, dass Be-
furworterinnen einer Einordnung von homosexuellen Akten bzw. Bezie-
hungen in die Rubrik der Schwerstverbrechen die Gleichheitsdimension
des Menschenrechtsgedankens durchbrechen und in einem menschen-
rechtlichen >Out« landen, das sie nur mit ethnochauvinistischen oder an-
tiwestlichen Ressentiments verbrimen kénnen.?™

311 Fiir Uganda sind die Beitrige von evangelikalen US-Gruppen zum Versuch, Homosexua-
litit per Todes- bzw. lebenslanger Haftstrafe zu bannen, gut dokumentiert (vgl. Tim Wal-
ker: »How Uganda was seduced by anti-gay conservative evangelicals«, 7he Independent,
14.3.2014).

312 Dazu gehort beispielsweise die im afrikanischen Kontext oft zu vernehmende These, wo-
nach es sich bei Homosexualitit um einen »kolonialen Import« handelt, der wesentlich
sunafrikanischc ist (vgl. Evaristo, Bernardine: »The idea that homosexuality was a colonial
import is a myth«, The Guardian, 8.3.214). In dhnlicher Weise behauptete der ehema-
lige iranische Prisident Mahmoud Amadinejad bei seinem US-Besuch 2007: »In Iran we
don’t have homosexuals like in your country« (zit. in: »Iran president in NY campus rows,
BBC, 25.9.2007). Einen weiteren Beitrag zu dieser Rubrik liefert jiingst der Premiermi-

298

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN
3.2.8 Unterschiede in Graden von Behinderung

Personen mit Behinderung haben weltweit in unterschiedlichem Aus-
mafd mit bzw. gegen menschenrechtliche(n) Ausschliisse(n) zu kimp-
fen: von subtilen, oft von religios unterfiitterten Strafmetaphoriken
induzierten Geringschitzungen im Alltag, die ihr gleiches, geteiltes
Menschsein mit Nicht-Behinderten in Frage stellen, bis hin zu ro-
busten Exklusionen dadurch, dass sie formal gewihrte Rechte faktisch
ohne Unterstiitzung schlicht nicht in Anspruch nehmen kénnen. Die
Kategorie »Behinderung« ist dabei insofern eine menschenrechtlich be-
sehen besonders bedeutsame, als man ihr zwar zu einem bestimmten
Zeitpunkt eine bestimmte Anzahl von Menschen zuordnen kann, sie
aber im Grunde fiir jeden Menschen relevant werden kénnte. — Dann
nimlich, wenn eine Behinderung nicht etwa angeboren ist, sondern
erworben wird. Das kann durch einen Unfall ebenso geschehen wie
durch degenerative chronische Krankheiten (im hohen Lebensalter).>
Eine »glattec Scheidung von Nicht-Behinderten und Behinderten ist
auch deshalb unmaglich, da ausgehend von einem weiten, natiirliche
und soziale Behinderungsfaktoren beriicksichtigenden Behinderungsbe-
griff, wie er auch der UN-Konvention iiber die Rechte von Personen
mit Behinderung (Convention on the Rights of Persons with Disabilities,
CRPD)**, zugrunde gelegt ist (»long-term physical, mental, intellectual
or sensory impairments which in interaction with various barriers may
hinder their full and effective participation in society on an equal ba-
sis with others«™), viele Menschen auch jenseits herkémmlicher Bil-
der bzw. Klischees als »behindert« anzuschen sind. Angststdrungen,
fortgeschrittene Demenzerkrankungen, Schwerhorigkeit, Inkontinenz,
Sprecheinschrinkung nach einer Tumorbehandlung oder auch eine
nicht operable Arthrose: Alles dies und vieles mehr behindert weltweit
Menschen tiglich in ihrem Alltag und letztlich in der vollen Teilhabe

nister Malaysiens, Najib Razak, der bezugnehmend auf das islamische Prinzip der Mifi-
gung LGBT-Rechte und den so genannten Islamischen Staat als abzulehnende Extreme
gleichsetzte (zit. in: Neela Ghoshal: »Love is not terrorism, Najib«, 7he Malaysian Insider,
25.8.2015).

313 Dies ist ein weiterer Grund, um Martha Nussbaums pauschaler Kritik an kontraktualis-
tischen Logiken nicht zu folgen (vgl. 2.1.2), denn aus der Warte eines gleichsam univer-
sellen Risikos, selbst eines Tages behindert zu sein, erscheint ihr Argument nicht tiber-
zeugend, wonach Sozialkontraktstheorien per se jene Menschen ausschliefen miissten,
die fiir ein wechselseitig vorteilhaftes Ubereinkommen nicht in Frage kommen, weil sie
zum Beispiel als Behinderte eine Biirde fiir die Gemeinschaft bedeuten (vgl. FJ, op. cit.,
S. 16f%.).

314 A/RES/61/106 (2006). Fiir einen Uberblick und eine Einschitzung hinsichtlich Stirken
und Schwiichen der Konvention siehe Stefanie Schmahl: »Menschen mit Behinderungen
im Spiegel des internationalen Menschenrechtsschutzes. Uberlegungen zur neuen UN-
Behindertenkonvention«, Archiv des Vilkerrechts 2007145, S. 517—540.

315 Art. 1 CRPD

299

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

am gesellschaftlichen Leben. Anstatt von Menschen mit und solchen
ohne Behinderung wire somit angemessener von Personen mit Behin-
derung unterschiedlichen Grades zu sprechen. Beide Feststellungen,
dass prinzipiell jeder zum Behinderten werden kann und dass (fast) jede
in unterschiedlichen Graden behindert ist, soll nicht davon ablenken,
dass insbesondere Menschen mit schweren angeborenen Einschrin-
kungen korperlicher oder kognitiver bzw. psychischer Natur in der Be-
wiltigung ihres Lebens vor besondere Herausforderungen gestellt sind.
Aus menschenrechtstheoretischer Sicht stellt sich dabei eine Frage
fundamentaler Bedeutung, deren Beantwortung jede Liste von Men-
schenrechten mafigeblich mitbestimme: Wenn Ausschliisse von Men-
schen mit Behinderungen vom Genuss bestimmter Rechte nicht allein
dadurch entstehen, dass man ihnen diesen Genuss aktiv verwehrt bzw.
diese Rechte abspricht, sondern bereits in Form der Behinderungen
selbst faktisch gegeben sind, wen verpflichten diese Anspriiche dann zu
was? Ein Menschenrecht auf Inklusion (im Fall von Behinderung) wire
problemlos formulierbar, nur: Was fithrt es an Pflichten mit sich und
welche davon kénnen realistischerweise eingelost werden? Ein daraus
etwa deduzierter Anspruch auf Bewegungsfreiheit ist zum Beispiel fiir
eine gehbehinderte Person nicht erst dann vereitelt, wenn man sie ein-
sperrt, sondern bereits durch ihre physische Konstitution selbst. Noch
deutlicher wird dieser Umstand bei cinem Recht auf Bildung oder auf
Arbeit fir Personen mit geistigen Behinderungen. Wieviel muss ein
Gemeinwesen leisten, um diese gleichsam natiirlichen Ausschliisse so
weit zu korrigieren oder abzufedern, dass ihm nicht der Vorwurf zu ma-
chen ist, die Rechte von behinderten Personen zu verletzen? Dies ist die
Kernfrage, die in vielen Staaten gerade auch durch Anstof3e der CRPD
intensiv debattiert wird.’*® Ein Grund, warum Diskussionen etwa um
ein der UN-Konvention angemessenes Schul-, Wohnbau- oder auch
Sachwalterwesen so kontrovers verlaufen, ist, dass der Inklusionsan-
spruch von manchen mit einem sozialen Modell von Behinderung auf
eine solche Weise verschrinkt wird, dass im Extremfall jede nicht ge-
leistete Unterstiitzungsmafinahme und insgesamt jede >Liicke< zwischen
exklusivistischer Faktizitit und inklusivistischem Ideal als »Menschen-
rechtsverletzung« gewertet werden kann. Das wird deutlich in der Po-
sition des Aktivisten Michael Oliver: »It is not individual limitation, of
whatever kind, which are the cause of the problem, but society’s failure
to provide appropriate services and [to] ensure the needs of disabled
people [...] in its social organization.«<*’7 Abgesechen davon, dass auch
unter groflen Anstrengungen derzeit keine Welt vorstellbar ist, in der

316 Siche etwa Franziska Felder: Inklusion und Gerechtigkeir. Das Recht behinderter Menschen
auf Teilhabe, Frankfurt a. M.: Campus 2012.
317 Zit. in: ibid., S. 69.

300

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

schwerstens eingeschrinkee Personen ein gleiches Leben fithren kénnen
wie Nicht-Behinderte, sind auch die damit zugewiesenen Pllichten alles
andere als transparent bzw. durchdacht. Was bedeutet es beispielsweise,
wenn ein psychisch/kognitiv Behinderter sein Interesse an einem er-
fullten Sexualleben — das in seinem Fall nicht weniger vital sein muss als
bei anderen Menschen — nicht erfiillt sicht. Wire seine Gemeinschaft
dafiir verantwortlich, fiir ihn und alle anderen Betroffenen ein Netz
an Sexualbegleitungseinrichtungen bzw. speziell (staatlich?) geschul-
ten Prostituierten auszubauen und zu unterhalten? Wire, um ein an-
deres Beispiel anzuftihren, eine Hochschule verpflichtet, cigene Studien
durchgingig in »leichter Sprache« anzubieten und deren Abschliisse,
um niemanden auszuschlieffen, als gleichwertig mit den Abschlissen
reguldrer Studien zu behandeln? Ein weiterer Konfliktpunke — neben
ideologischen Differenzen, die sich am Verhiltnis der axiologischen
Prinzipien der Autonomie sowie der Inklusion entfalten’™® — liegt da-
rin, dass die Rechte von Menschen mit Behinderung wie alle Anspriiche
positiver Natur Ressourcenfragen implizieren. Dies wiederum bedeutet,
dass eine Weigerung eines Gemeinwesens, die Méglichkeit behinderter
Personen, bestimmte Rechte tatsichlich in Anspruch nehmen zu kén-
nen, durch die Ubernahme von entsprechenden Leistungspflichten zu
unterstiitzen, in einem Fall eine menschenrechtlich bedenkliche Exklu-
sion darstellen kann, im anderen Fall nicht. So wird es zwar den entwi-
ckelten Staaten Europas zumutbar sein, etwa ihre 6ffentliche Verkehrs-
infrastrukeur inklusiv, das heif$t unter anderem mit Blindenleitsystemen
und rollstuhlgerecht zu gestalten, in strukcurschwachen Lindern Afri-
kas oder Asiens hingegen wire dies eine Uberforderung. Auch hier ist
letztlich eine Hierarchisierung von Menschenrechten unvermeidlich.
Die Ressourcenbedingtheit vieler in ihr erklirten Rechte wird auch in
der CRPD beriicksichtigt: »With regard to economic, social and cultu-
ral rights, each State Party undertakes to take measures to the maximum
of its available resources [...] with a view to achieving progressively the
full realization of these rights [...] [Hervorhebung d. V.]«.3** Die heikle
Frage, inwieweit dazu in Eigentumsrechte anderer Personen eingegriffen
werden darf, ist schliefflich eine, die sich auf der Ebene der Freiheitsdi-
mension des Menschenrechtsgedankens stellt (vgl. 4.2.3.3). Die Gefahr,
die Zuschreibung von positiven Rechten von der Ressourcenfrage zu
entkoppeln, beschreibc Kwame Anthony Appiah wie folgt: »[TThat we
will be announcing that people have an entitlement that cannot in fact

318 Zur Frage der Rechtfertigbarkeit unfreiwilliger Freiheitseinschrinkungen im Rahmen
des klassischen UN-Menschenrechtsvertragsregimes und den (zu) starken Autonomie-
begriff der CRPD siehe Gerry L. Neuman: »Arbitrary Detention and the Human Rights
Commitee’s General Comment 35« im Erscheinen.

319 Art. 4 (2) CRPD

301

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

be met; which amounts, in effect, to declaring that a state has a duty to
do what it cannot in fact do.«3*

Eine andere heikle Frage im Kontext von Exklusionsfeldern, die auf
Basis der Kategorie der Behinderung wirksam sind, wurde bereits in der
Erérterung der Abtreibungsproblematik gestreift. Sie betrifft jene Ge-
setze, die hinsichtlich der Zulassigkeit von Schwangerschaftsabbriichen
einen Unterschied zwischen behinderten und nicht-behinderten Unge-
borenen machen. So kann etwa in Osterreich ein Fotus bis unmittel-
bar vor der Geburt straffrei getdtet werden, wenn »eine ernste Gefahr
besteht, dafl das Kind geistig oder korperlich schwer geschidigt sein
werde«.”*" Die so genannte eugenische Indikation, wie sie in zahlreichen
weiteren Lindern zur Rechtfertigung von Schwangerschaftsabbriichen
tiber die ansonsten geltende Frist vorgeschen ist, wird von ihren Kri-
tikern vor allem darin angegriffen, eine Wertentscheidung tiber »>(un-)
lebenswertes« Leben zu sein, in der »ein Qualititsurteil iiber ein Men-
schenleben gefillt« werde.’*> Die Diskriminierung zwischen gesunden
und kranken bzw. behinderten Ungeborenen ist auch aus Sicht des
CRPD-Komitees bedenklich, weshalb entsprechende Gesetzesinde-
rungen empfohlen werden.’* Lisst sich diese Diskriminierung men-
schenrechtlich rechtfertigen?

So wie auch bei sregulirenc Abtreibungen (vgl. 3.2.6) eine exklusivis-
tische Herausforderung fiir den Menschenrechtsgedanken nicht schon
darin besteht, dass eine Frau ihre Schwangerschaft abbrechen machte,
da ihr Wunsch ja nicht allen ungeborenen Frithformen menschlichen
Lebens ein Recht auf Menschenrechte abspriche, sondern »nurc ihrem
Kind das Recht, von ihr geboren zu werden, so entsteht auch in Fillen
selektiver Abtreibung (oder auch Implantation) die eigentliche Proble-
matik durch die entsprechende gesetzliche Regelung. Durch sie stelle
der Staat eine etwaige Schutzpflicht gegeniiber dem Ungeborenen in
Abrede und transportiert aus Sicht mancher zudem die Botschaft, dass
behinderte Personen weniger schiitzenswert wiren als nicht-behinderte.
Doch bevor dariiber spekuliert wird, welche exklusivistischen Signale
ein politisches Gemeinwesen mit einem differenzierten Abtreibungs-
reglement aussenden koénnte, sollte zuvor noch einmal das hier vorge-

320 Kwame Anthony Appiah: The Ethics of Identity, op. cit., S. 262.

321 §97 (1) 2 StGB

322 Anne Waldschmidt: »Lieber lebendig als normal!« Positionen der Behindertenbewegung
zu Humangenetik und Prinataldiagnostik«, in: Eva Schindele (Hg.), Schwangerschaft.
Zwischen guter Hoffnung und medizinischem Risiko, Hamburg: Rasch und Rohring Verlag
1995, S. 333-362.

323 Vgl. Committee on the Rights of People with Disabilities: General observations: Spain,
CRPD/C/ESP/CO/1, 19.10.2011, Abs. 18; General observations: Austria, CRPD/C/
AUT/CO/1, 30.9.2013, Abs. 15.

302

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

schlagene Rechtfertigungsschema selbst in Begutachtung genommen
werden. Es wurde die Abtreibung betreffend argumentiert, dass eine
menschenrechtliche Rechtfertigbarkeit am Kriterium der Zumutbarkeit
ansetzen sollte, und zwar der Zumutbarkeit auf Seite der werdenden
Mutter hinsichtlich ihrer Pflicht, das ungeborene Leben auszutragen.
Dort, wo dies fiir unzumutbar erachtet wird, sollte auch der Staat sei-
ne Schutzpflicht gegeniiber dem Ungeborenen suspendieren. Da es sich
dabei um eine gravierende Entscheidung handelt, die das Menschen-
recht auf Leben betrifft, sollte die Zumutbarkeitsschwelle prinzipiell
hoch angesetzt und nur in schweren Fillen, wie insbesondere einer
erzwungenen Schwangerschaft oder einer gesundheitichen Gefahr
fir die Mutter unterstellt werden. Mit Blick auf die eugenische Indi-
kation lautet somit die Frage: Ist es zumutbar, ein schwer behindertes
Kind auszutragen? Dass hier keine einfachen Antworten zu erwarten
sind, liegt auf der Hand, selbst bei einer medizinisch wohl informierten
Diskussion. Es wird dabei zu kliren sein, im welchem Verhiltnis das
Zumutbarkeitskriterium zu gesellschaftlichen Wohlfahrt- und Unter-
stiitzungsstandards fiir betroffene Familien steht, ebenso wird die Klas-
sifizierung einzelner Behinderungen, die sich iiber ein weites Spektrum
erstrecken kdnnen, als pauschal »schwere« zu hinterfragen sein (Stich-
wort: Trisomie 21), oder auch die Notwendigkeit, pauschal Spatabtrei-
bungen bis zur Geburt zuzulassen.

Von einem kategorischen Urteil tiber mehr oder weniger wertvolles
Leben kann dabei keine Rede sein: Der Staat bestraft mit einer diffe-
renzierten Abtreibungsregelung nicht schon eine Frau, die sich — entge-
gen der ihr von der Gemeinschaft nicht zugemuteten Belastung — dafiir
entscheidet, ein schwer behindertes Kind auszutragen, sei es auch nur,
um es wenige Tage oder Stunden durch sein kurzes Leben zu beglei-
ten. Die Abwigung der betroffenen Anspriiche bzw. Pflichten, die der
Rechtfertigung einer eugenischen Indikation vorausgehen, wiren in al-
ler Deutlichkeit zu kommunizieren und auch im 6ffentlichen Bewusst-
sein lebendig zu halten. Solange also keine Repression und auch kein
subtiler (Kosten-)Druck die Entscheidung der Mutter bzw. Eltern be-
stimmen und die Mutter eines behinderten Kindes mindestens dieselbe
Wohlfahrtsunterstiitzung erfihre, die die Mutter eines nicht-behinder-
ten Kindes, wire die »Signalwirkung« der eugenischen Indikation nicht
so hoch einzuschitzen, dass sie alleine schon ein Spannungsverhiltnis
zum Menschenrechtsgedanken begriindet. Ahnlich diirfte die Situation
der Selektion von Embryos im Rahmen der Priimplantationsdiagnos-
tik (PID) einzuschitzen sein, die nach derzeitigem Trend in mehr und
mehr Staaten erlaubt (werden) wird. So sieht auch das gednderte 6ster-
reichische Fortpflanzungsmedizingesetz (2015) vor, dass bei assistierter
Fortpflanzung befruchtete Eizellen vor der Einsetzung in die Gebir-
mutter auf eine Disposition zu einer Erbkrankheit untersucht werden

303

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

konnen.** Auch hier trifft die Nichediskriminierungspfliche nicht die
Mutter bzw. Eltern, wie Weyma Liibbe bereits vor Jahren fiir die deut-
sche Diskussion {iberzeugend ausfiihrte:

»Diejenigen, die [...] nach wie vor der Ansicht sind, daf§ die Priim-
plantationsdiagnostik ein Recht der betroffenen Embryonen mifSachte,
von ihrer genetischen Mutter unterschiedsfrei angenommen zu wer-
den, sollten folgendes tun: Sie sollten ein Bild der Institutionen einer
Gesellschaft entwerfen, die das Diskriminierungsverbot generell — und
nicht nur, diskriminierenderweise, reproduktionswilligen Frauen ge-
geniiber — in der Privatsphire der Biirger zur Geltung bringt. Dann
konnte man dartiber sprechen, ob man in einer solchen Gesellschaft
leben moéchte.«3*

Angelehnt an Liibbes Analogieschluss kénnte man tiberspitzt formulie-
ren: Auch wer allen (erwachsenen) Menschen ein Recht auf Ehe und
Familie zuspricht, verpflichtet sich damit ja nicht dazu, mit ihnen al-
len die Ehe einzugehen. Doch beriihrt das noch nicht die Frage der
Schutzpflicht des Staates, die, wie hier vertreten, bei Erklirung eines
Menschenrechts auf Leben auch fiir aktiv-potenzielles Leben gelten
sollte. Auch bei der PID schliefdt das Zumutbarkeitskriterium eine
Rechtfertigungsliicke: Wenn es als unzumutbar erachtet wird, eine Frau
zu zwingen, ein schwer geschidigtes Kind auszutragen, so wird man es
auch als unzumutbar ansehen miissen, es ihr zu diesem Zwecke ein-
zupflanzen. Dennoch, und das unterscheidet den Fall der PID von der
Abtreibungsproblematik: Die Vorstellung, die sich angesichts der Me-
thoden der PID aufdringt, nimlich dass ein Genetiker in einer Petri-
schale entwicklungsfihige Zellen auf Krankheitsrisiken hin untersucht
und darauthin vielleicht eine oder zwei davon oder auch alle drei >ver-
wirft, muss Unbehagen auslésen. Und zwar nicht nur mit Blick auf
das Dammbruchargument, das angesichts der Dynamik der medizin-
technischen Entwicklung eine genuine Berechtigung hat, sondern auch
aus einer menschenrechtlichen, um die prinzipiell gleiche Anspruchs-
berechtigung bedachten Perspektive. Das bedeutet nicht, darum schon
einem pauschalen Verbot der PID das Wort zu reden. Zwischen Verbot
und ethischer Banalisierung liegen etliche Nuancen, die auch fiir eine
menschenrechtskonforme Fortpflanzungsmedizinpolitik fruchtbar ge-
macht werden kénnen.

324 Vgl. § 2a FMedRAG.

325 Weyma Liibbe: »Prinatale und priimplantive Selektion als Diskriminierungsproblem,
op. cit., S. 150. Siche auch Caroline Voithofer: »Unerwiinschte Kérper? Zur Prinatal-
und Priimplantationsdiagnostik in Osterreich im Lichte des UN-Ubereinkommens iiber
die Rechte von Menschen mit Behinderungenc, Juridikum 2014/2, S. 200—-207.

304

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

3.2.9 »Menschheitsverbrecher« und »Unmenschen«

The moment the human rights discourse moves into the realm of good and evil
is the moment when it has fatally comprised its integrity.

[...] if we are good and they are bad, then of course

equality of esteem as between all of us is ludicrous.

Conor Gearty

Um das Kapitel iiber exklusivistische Herausforderungen des Men-
schenrechtsgedankens abzurunden, soll an dieser Stelle eine moralische
Exklusionskategorie thematisiert werden, die in unterschiedlichen Fa-
cetten die gleiche, prinzipielle Anspruchsberechtigung durchbricht. Der
Grundgedanke ist dabei folgender: Wer durch seine Taten solches mo-
ralisches Unrecht verwirklicht, das es rechtfertigt, ihn aus der >Fami-
lie der Menschheit« auszuschlieffen, hat seine Anspriiche ihr gegeniiber
verwirkt. Der Ausschluss aus gleichen Rechten, entweder ein partieller
oder aber totaler, ist dabei nicht nur eine Problematik, die auf der Ebe-
ne der menschenrechtlichen Gleichheitsdimension angesiedelt ist. Sie
beriihrt, sofern in der bzw. den Exklusion(en) auch ein Weg zur Siche-
rung des Gemeinwohlzieles in Form moralischer Perfektion gesehen
wird, auch die menschenrechtliche Freiheitsdimension (vgl. 4.2.3.4).
Daher konnen in diesem Zusammenhang grundsitzlich beide Pfeiler
des Menschenrechtsgedankens, der universalistische und der individua-
listische, in ihrer Belastbarkeit herabgesetzt sein.

Je nachdem, welches moralische System der Forderung nach einem
moralischen Ausschluss zugrunde gelegt wird, erscheinen unterschied-
liche Typen von Menschen als solche hostes gentium, als »Feinde der
Menschheit«. Thnen ist gemeinsam, dass die Verachtung, die sie trifft,
ihrer »moralischen Verkommenheit« und existenziellen Nichtswiirdig-
keit gilt. Ein Beispiel ist dafiir der Status von »Gottesleugnern« und
Blasphemikerinnen im Kontext unterschiedlicher religioser Weltan-
schauungen. Sie gelten aus Sicht des Alten Testaments als todeswiirdig
und sind vom Antlitz der Welt zu tilgen.**® Es ist dabei aus menschen-
rechtlich interessierter Sicht zweitrangig, wer nun genau in diese Ka-
tegorie fallen soll, wann und wodurch Gottesleugnungen verwirklicht
werden (vgl. 4.2.3.4); ihr blofles Bestehen und die Méglichkeit, sie
auszufiillen, fihre bereits zu einer Reihe von Fragen. Zum Beispiel zu
jener, welche Revisionen religioser grundsitzlicher inklusivistischer Res-
sourcen diese Exklusionsméglichkeit denn notig mache? Oder auch, wie
sie von Vertretern der jeweiligen religiosen Traditionen selbst gesehen
werden? Als Hiirde auf dem Weg zur Akkommodation der Gleichheits-
dimension der Menschenrechtsidee oder als mit ihr vertriglich? Eine

326 Vgl. etwa Lv 24,10-6.

305

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

interessante Lesart der Ausnahme vom Tétungsverbot fiir Atheisten im
rabbinischen Judentum liefert Peter J. Haas. Da dieses Verbot durch
Gott bzw. den Glauben an ihn selbst stabilisiert sei, werde ihm durch
die Leugnung der Existenz Gottes gewissermaflen die Grundlage entzo-
gen. Wer Gott leugnet, verneine das prinzipielle Lebensrecht der Men-
schen und verdiene nichts weniger als den Tod: »In essence the idea is
that if one openly and wilfully denies God, then one cannot claim the
protection of life on the basis that all people are equal by virtue of being
created in the image of that God.«?*

Auch im Rahmen politischer Ideologien findet die Vorstellung von
»Menschheitsverbrechern« Widerhall. Offen bekennt etwa die nordko-
reanische Arbeiterpartei, einen menschenrechtlichen Universalismus in
Bezug auf »Feinde des Sozialismus und des Volkes« abzulehnen:

»A socialist country is not a class-transcending society and there is no
place for rebels to stay. As we do not conceal or lie about our partiality, we
do not obscure our class-consciousness in the context of human rights.
Socialist human rights are not class-transcending human rights to grant
freedom and human rights to hostile enemies who oppose socialism, or
to disobedient traitors who stand against the People’s interests.«3*®

Nun ist, und darauf'soll das Schwergewicht der folgenden Ausfiithrungen
gelegt werden, die Kategorie des »Unmenschenc eine, die auch fiir das
Menschenrechtsdenken selbst von aufSerordentlicher Bedeutung ist und
zwar dann, wenn man bedenkt, dass Menschenrechtsforderungen und
-standards nicht nur strukturell bedroht sein kénnen, sondern auch von
Menschen (in Gruppen) gezielt verletzt werden. Wenn Menschenrechte
im Sinne der doppelten Universalitit nicht nur Menschen zukommen,
sondern von ihnen auch Achtung verlangen, liegt die Vorstellung nicht
weit, ersteres an letzteres zu binden. Schon bei Cicero kann eine proto-
typische Formulierung dieses Gedankens angetroffen werden, wenn er
fragt: »Denn wer wiirde denjenigen mit Recht einen Menschen nennen,
der fur sich mit den eigenen Mitbiirgern, ja mit der Menschheit ins-
gesamt keine Rechtsgemeinschaft, keinerlei Mitmenschlichkeit will?«3»?
Wer aus Sicht einer solchen Reziprozititsbedingung die Rechte ande-
rer auf cine solch gravierende Weise verletzt oder auch nur verneint,
die als nicht hinnehmbar erachtet wird, kénnte fiir unwiirdig befunden
werden, in den Genuss von Menschenrechten zu gelangen. Dieses Ar-
gument wurde in den vergangenen Jahren insbesondere im Zuge des
so genannten »War on Terror« auf vielfdltige Weise gestirke. Es reiche

327 Peter J. Haas: The Jewish Tradition, op. cit., S. 57.

328 Jiyoung Song: Human Rights Discourse in North Korea. Post-colonial, Marxist, and Confu-
cian perspectives, London: Routledge 2011, S. 154.

329 Marco Tullius Cicero: De re publica/Vom Staat, Stuttgart: Reclam 2013.

306

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

jedoch geschichdich zu den Anfingen der modernen Menschenrechte
selbst zuriick, galt es doch nach dem Sturz des NS-Systems die heikle
Frage zu kliren, wie mit Massenmordern in hunderttausenden Fillen,
Kriegsverbrechern und Volkermordern umzugehen sei. Zwar entschied
sich die Siegermacht USA zu einem — zumindest duflerlich — rechts-
staatlichen Strafverfahren im Rahmen des Internationalen Militirge-
richtshofs (fiir Europa und den Fernen Osten) in Niirnberg und Tokio.
Die Einstellung jedoch, dass die Titer eine solche Behandlung gar nicht
verdient hitten und der Schauprozess weniger der Einzelfallgerechtig-
keit, als vielmehr ihrer Erniedrigung oder auch der Bewusstmachung
der Verbrechen gegeniiber der deutschen und dsterreichischen Bevol-
kerung dienen soll, war weit verbreitet. Auch bei einer groffen Zahl der
Urteile, die auf Tod lautete, schien der Wunsch wirksam zu sein, diese
»Unpersonen« zu vernichten und durch die moralische Verdammung —
einem Selbstreinigungsprozess gleich — fiir immer aus der Menschheit
auszusondern. Diese Vorstellung findet sich auch bei Hannah Arendt,
die, nachdem sie einen Teil des Strafverfahrens gegen Adolf Eichmann
in Jerusalem mitverfolgt hatte, zum Schluss gekommen war, dass Eich-
manns gerechte Strafe nur die Todesstrafe sein konne. Die Rechtferti-
gung dafiir fand sie in einer existenziellen Distanzierung >der Mensch-
heitc zu diesem >Menschheitsverbrecher«.33°

Wer oder was ein »Menschheitsverbrecher« ist, liegt im Auge der-
jenigen, die ihre Ziele und ihre Werte mit der Menschheit als ganzer
identifizieren. Damit wird zugleich eine Moglichkeit sichtbar, solche
Exklusionen tiber den Nachweis partikularer moralischer Skalen zu kri-
tisieren. Diese Strategie allerdings bereitet hinsichdich einer rudimen-
tiren Menschenrechtsmoral Schwierigkeiten: Jemand, der zum Beispiel
Ausrottungskriege vorbereitet oder auch andere Menschen als Sklaven
hilt, wire aus ihrer Perspektive offenbar nicht nur ein Feind einer be-
stimmten Ideologie oder Religion, sondern einer in Abscheu geeint vor-
gestellten Menschheit insgesamt, die ihre moralischen roten Linien in
Form von ius-cogens-Bestimmungen und erga-omnes-Verpflichtungen
zieht. Sollen, so kdnnte man fragen, auch »Menschenrechtsverbrecher«
(die gleichen) Menschenrechte haben wie die Fiirsprecher und Befor-
derer der Menschenrechte? Diese Frage stellt sich aktuell mit dem Blick
auf die Praktiken der Terrorbekimpfung einerseits sowie die sie beglei-
tenden Diskurse iber eine Ausdifferenzierung von reguldrem Strafrecht

330 »So bleibt also nur iibrig, dafl Sie eine Politik gefdrdert und mitverwirklicht haben, in der
sich der Wille kundtat, die Erde nicht mit dem jiidischen Volk und einer Reihe anderer
Volksgruppen zu teilen, als ob Sie [...] das Recht gehabt hitten, zu entscheiden, wer die
Erde bewohnen soll und wer nicht. Keinem Angehérigen kann zugemutet werden, mit
denen, die solches wollen und in die Tat umsetzen, die Erde zusammen zu bewohnen.
Dies ist der Grund, der einzige Grund, dafd Sie sterben miissen« (Eichmann in Jerusalem,
Miinchen: Piper 1964/2008, S. 404).

307

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

und Feindstrafrecht bzw. Kriegsrecht. In den vergangenen fiinfzehn Jah-
ren hat sich die Bekimpfung von terroristischen Aktividdten und Struk-
turen zu einem innen- wie auflenpolitisch zentralen Topos entwickelt,
beférdert durch den globalen Aufstieg insbesondere salafistisch-jihadis-
tischer Bewegungen einerseits, aber auch (kriegerischer) >Anti-Terror«-
Operationen anderseits, die sich in mehrfacher Hinsicht als kontrapro-
duktiv erwiesen haben. Die Arbeitsweisen terroristischer Netzwerke,
aber auch das Phinomen der Aktivierung von Einzelpersonen aus ent-
sprechenden religiésen oder einfach nur unterprivilegierten Milieus, die
mit relativ geringem Aufwand Menschen morden kénnen, haben niche
nur dazu gefiihre, die Aufgaben des Rechts stirker an den Erforder-
nissen der Privention auszurichten, sondern auch dazu, Mafinahmen
am Gesetz vorbei bzw. an seinen duflersten Rindern anzustrengen. Die
diesbeziiglichen Instrumente wurden in unterschiedlichen Staaten zwar
nicht einheitlich angewandt, als extrajudiziale Standardmethoden des
Anti-Terror-Kampfes kénnen jedoch gelten: (Entfiihrung und) Inter-
nierungen von Verdichtigen oder als gefihrlich eingeschitzten Personen
in Geheimgefingnissen bzw. Militirbasen (»extraordinary renditions«),
Folter (»enhanced interrogation techniques«) und gezielte Totungen
(»rtargeted killings«).*" Vielen Rechtfertigungen dieser Praktiken liegt
eine Unterscheidung zugrunde, die bis zu den neuzeitlichen Sozialkon-
traktstheorien zuriickverweist, jene zwischen reguldren Verbrechen von
Biirgern und auf8erordentlichen von (Staats-)Feinden.??* Ersteren sei, so
Vordenker einer Scheidung beider Sphiren, mit dem herkémmlichen
(Biirger-)Strafrecht beizukommen, wihrend gegentiber den anderen ein
weniger grof$ziigiges und an die Prinzipien des Kriegsrechts angelehntes
»Feindstrafrecht« zur Anwendung kommen solle. Giinther Jakobs,
nambhafter Fiirsprecher eines solchen Ansatzes im deutschsprachigen
Raum, fiihrt aus:

»Nun soll nicht bezweifelt werden, daf$ auch ein Terrorist, der mordet
und anderes mehr unternimmt [...] als ein zu bestrafender Verbrecher
dargestellt werden kann. Verbrechen bleiben auch dann Verbrechen,
wenn sie mit radikalen Absichten und im groflen Stil begangen wer-
den. Aber es ist doch sehr wohl zu fragen, ob nicht durch die strikte
Fixierung allein auf die Kategorie des Verbrechens dem Staat eine Bin-
dung auferlegt wird — eben die Notwendigkeit, den Titer als Person
zu respektieren —, die gegeniiber einem Terroristen, der die Erwartung

331 Vgl. etwa Carl Wellman: Zerrorism and Counterterrorism, Dodrecht: Springer 2013, Kap. 5;
Haig Khatchadourian: »Counter-Terrorism: Torture and Assassination, in: Georg Megg-
le (Hg.), op. cit., S. 177-196; Manfred Nowak/Roland Schmidt: Extraordinary Renditions
and the Protection of Human Rights, Wien: NWA 2010; Heiko E Schmitz-Elvenich: Zarge-
ted Killing. Die vilkerrechtliche Zulissigkeit der gezielten Totung von Terroristen im Ausland,
Frankfurt a. M.: Peter Lang 2008.

332 Siche insbes. Giinter Jakobs: »Biirgerstrafrecht und Feindstrafrecht«, HRRS 2004, Vol. 5.

308

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

generell personalen Verhaltens gerade nicht rechtfertigt, schlechthin
unangemessen ist.«*3?

Die fiir die menschenrechtliche Exklusionsthematik nun wichtige Beo-
bachtung ist jene, dass die Begriindung fiir diesen Schritt offenbar nicht
allein auf den speziellen Typus des terroristischen Verbrechens abstellt,
der nur mit solchen entschiedenen Mafinahmen bekimpft werden
konne, sondern dass auch der Zjpus des Verbrechers selbst zur Sonder-
behandlung berechtige.’** Man habe es mit Personen(gruppen) zu tun,
die von Zerstorungswut und Hass getrieben ihre Ziele mit ungemeiner
Entschlossenheit und Todesverachtung verfolgen und die aufgrund ihrer
ideologischen Fixierung einer Liuterung unzuginglich sind. Menschen,
die, wenn erfolgreich, eine Schreckensherrschaft errichten wiirden, die
nichts von dem an sich hat, was gemeinhin in westlichen Demokratien
als zivilisatorische Errungenschaften gelten kénne und denen folglich
auch nichrt die Vorziige einer menschenrechtlich-orientierten Ordnung
erwachsen diirften. Der Terrorist erscheint in einer solchen Betrach-
tungsweise rasch als das radikal Bose, gegeniiber dem jedes Beharren
auf (menschen-)rechtstaatlichen Standards jene entschlossene und kom-
promisslose Haltung verhinderte, die zu seiner Vernichtung gerade un-
erlisslich sei. Es handelt sich in den Augen vieler, wie Conor Gearty
kritisiert, nicht mehr um »human beings simpliciter, but different kind
of humans«.*> Auch Hans Joas spricht in diesem Zusammenhang von
einer erkennbaren »Gegentendenz zur Sakralisierung der Person«.?3¢
Die Bedeutung der Fragestellung, ob denn auch solche Personen-
(gruppen) tber die gleichen Menschenrechte verfiigen sollen wie geset-
zestreue Biirger oder auch Tdter im niederschwelligen Delikespektrum,
besteht darin, dass sie nicht leicht beiseitegeschoben werden kann und
dies aus zwei konkreten Griinden: Zum einen der Anfangsplausibilitit
des Reziprozititsprinzips. Warum sollen Menschenrechte auch dem un-
eingeschrinkt zukommen, der sie nicht nur partiell verletzt, sondern
als Idee ablehnt und bekimpft? Zum anderen, da die Selbstzeugnisse
des salafistisch-jihadistischen Terrors dem, was menschenrechtsbewusste
Zeitgenossen sich unter dem radikal Bosen vorstellen mégen, recht nahe
kommen diirfte: Die Sprengung von Betenden in gefiillten Moscheen;
von Offendichen Verkehrsmitteln zu Stoffzeiten; die Angriffe auf Schu-
len, Hotels und Universititen, oft mit gezielter Selektion der Opfer nach
religivsen Bekenntnissen; die Zweitziindung von Bomben, die Helfern

333 Ibid. Siehe auch Giinter Jakobs: »Terroristen als Personen im Recht?«, Zeitschrift fiir die
Gesamte Strafrechtswissenschaft 2006/117, S. 839-851.

334 Siehe auch Hans Kochler: »The Global War on Terror and the Metaphysical Enemyx, in:
World Order. Vision and Reality, New Delhi: Manak 2009, S. 52-73.

335 Conor Gearty: Can Human Rights Survive?, op. cit., S. 136.

336 Hans Joas: SP, op. cit., S. 104.

309

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

und Einsatzkriften gilt, die die Opfer der Erstziindung versorgen wol-
len; Sklavenhandel; Massen-Kindesentfithrungen; grausame Hinrich-
tungen von Gefangenen und ihre Instrumentalisierung fiir politische
Forderungen und »Werbezwecke«. Es sind nicht nur Einzelstimmen, die
den menschenrechtlichen Universalismus hier an seine Grenze kommen
sehen und es ist offenbar leichter fiir viele, etwa mit Schiller und Bee-
thoven gedanklich Millionen zu umarmen,*7 als einen konkreten Mas-
senmorder als Mensch — geschweige denn als Person — wertzuschitzen.»*
Aus vielen Leserriickmeldungen auf Zeitungsberichte zu Terrorverbre-
chen, wie sie zu tausenden 6ffentlich einsehbar sind, spricht eine offen-
bar von vielen geteilte Bereitschaft, prinzipiell zugesprochene menschen-
rechtliche Anspriiche wieder zu entziehen (Reziprozititsargument).’*
Entweder weil die Titer solcher Verbrechen aus dem Menschsein — und
dessen Wiirde — selbst herauszufallen drohen und als »Unmenschen«
somit eine Vollexklusion aus den Menschenrechten zu fiirchten haben
oder weil in den Augen mancher vielleicht die eine Menschenrechts-
verletzung auf staatlicher bzw. »unserer« Seite verglichen mit jener des
Titers nicht mehr ins Gewicht fallen sollte. Weil dann gilt, wie Gearty
kritisch in Bezug auf Michael Ignatieff bemerkt: »Our evil is better (be-
cause it is lesser) than theirs.«** Ein Beispiel von vielen ist die 6ffentliche
Emporung tiber auslindische Terroristen, die auch dann nicht in ihre
Herkunfislinder zuriickgestellt werden kénnen, wenn sie dem Land, in
dem sie Schutz gefunden haben, offen mit Vernichtung drohen. Grund
dafiir ist das menschenrechdich begriindete rechtliche Verbot, Personen
abzuschieben, wenn ihnen in dem betreffenden Land Tod, Folter oder
unmenschliche Behandlung droht (vgl. 3.2.2). Im Falle des im Verei-
nigten Konigreich lebenden Jordaniers Abu Qatada, dem in seinem
Heimatland aufgrund ihm zur Last gelegter Bombenattentate die Todes-

337 »Seid umschlungen Millionen! Diesen Kuss der ganzen Welt!« (Friedrich Schiller: Ge-
dichte, op. cit., S. 85).

338 Bekanntermaflen hat Fjodor Michailowitsch Dostojewski dieses Paradox einem Arzt (in
der Wiedergabe durch den Starez Sossima) in den Mund gelegt: »Ich liebe, sagte er, die
Menschheit iiberhaupt, um so weniger aber licbe ich die Leute im einzelnen, d. h. jeden
fir sich als Individuum« (Die Briider Karamasov, Erster Teil, Leipzig: Hesse & Becker
Verlag 1880/0. A, S. 85).

339 Dies trifft freilich nicht nur auf Terrorismus zu, sondern ist auch bei anderen Kriminal-
fillen beobachtbar. Nicht immer sind es auch nur »Menschen von der Straf8e¢, die sol-
che Uberlegungen anstellen, wie das Beispiel des ehemaligen deutschen Richters Harald
Schiitz zeigt: »Bedenkt man, dafl Menschenwiirde dem Menschen ob der Trigerschaft
hochster sittlicher und geistiger Werte zukommt, so sollte man diese Wiirde nicht dort
suchen und bejahen, wo die Fihigkeit zu sittlichem und hochgeistigem Handeln mit
Fiiflen getreten wird. Menschenwiirde hort auf, Aufforderung und Wegweiser zu héchster
Entfaltung der Menschlichkeit zu sein, wenn sie auch dem zugestanden wird, der den
bequemen Weg des Lasters bis zu dessen finsterstem Ende gefolgt ist« (»Die Bedeutung
der Menschenrechte fiir die Rechtspraxis«, in: Uwe Voigt (Hg.), op. cit., S. 59).

340 Conor Gearty: Can Human Rights Survive?, op. cit., 134.

310

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

strafe drohte, fithrte diese Situation zu breiter gesellschaftlicher Frustra-
tion: »Human rights law is now out of control. A well-intentioned idea
that arose after the bloodshed of the recent World War has been warped
beyond all reason«, sprach etwa der Journalist Stephen Pollard vielen
aus der Seele.’* Man kann dabei, und dies ist Bestandteil der dilem-
matischen Struktur solcher und weiterer Fille, nicht einfach darauf be-
harren, dass im Fall Qatada und ihnlichen Situationen unverhandelbare
Menschenrechte eingehalten wiirden. Nicht nur, weil es volkerrechtlich
wie ethisch fraglich ist, ob die Todesstrafe fiir schwere Verbrechen (im-
mer) eine Menschenrechtsverletzung sein muss,*** sondern auch weil es
fir den Schutz der Menschenrechte und ihr Anliegen, gesellschaftlich
wirksam und beachtlich zu sein, mitunter sich als nachteilig erweisen
kann, wenn immer mehr Menschen den Eindruck gewinnen, Men-
schenrechte seien primir ein »Tdterschutzprogramme« und wiirden den
Rechtsstaat zur Kapitulation vor seinen Feinden zwingen.

Das Reziprozititsargument ist deshalb in den Augen vieler so unpro-
blematisch, weil es sein Plausibilititsniveau durch traditionell in den
meisten ethischen Theorien eingegossene Evidenzen anheben kann.
Eine Ausnahme dazu ist die Durchbrechung des Reziprozititserfor-
dernisses im Christentum, wo gerechtes Handeln auch demjenigen ge-
schuldet ist, der dieses selbst gerade auch im Umgang mit dem Adres-
saten dieser Pflicht vermissen ldsst (vgl. Absch. 3.1.1). Mit Blick auf
seine Funktion als menschenrechtliches Exklusionsinstrument ist die
Reziprozititsbedingung insbesondere dort kritisierbar, wo sie — wie bei
der Trennung von Biirgerstrafrecht und Feindstrafrecht — einer Gren-
ze zwischen solchen Taten zieht, die noch zu keiner Suspendierung des
Rechts auf Rechte fithren sollen, und jenen, die als hinreichend schwer-
wiegend gelten, um den Tétern den Schutz der Menschenrechte (voll-
ends) zu versagen. Wo dann eine Person einfach per Knopfdruck bzw.
Drohnenangriff ausgeschloscht oder auch unbegrenzt festgesetzt werden
darf und kein Recht auf ein faires Verfahren erhilt. Wo man jemanden
foltern darf, um mit den erpressten Informationen diejenigen zu schiit-
zen, die sehr wohl Menschenrechte achten. Ein Grundsatz wie »Jeder
Mensch hat grundsitzlich Menschenrechte, die er auch niche bei ein-
zelnen Menschenrechtsverletzungen einbiiflt, aber er verliert sie, wenn
sein menschenrechtswidriges Verhalten ein unertriagliches Maf§ erreicht«
muss noch selbst nicht die Schranken des Ertriglichen festlegen, aber
die, die ihn zu einer Maxime der Menschenrechtspolitik machen moch-
ten, diirfen dieser Frage nicht ausweichen. Wenn man bedenkt, dass
Straftaten, wie sie zumindest in liberalen Rechtsstaaten definiert sind,

341 Stephen Pollard: »Abu Qatada proves our human rights laws are nonsense«, Daily Express,
28.6.2014.
342 Vgl. FN 81 in 1.4.

311

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS

in der Regel immer mit der Verletzung von Menschenrechten des Op-
fers durch den oder die Titer einhergehen, wire zu fragen, wann genau
ein Verbrecher vom Biirger, dem man noch menschenrechtliche Beriick-
sichtigung schuldet, zum Feind wird, mit dem man ohne Bindung an
respektive durch Menschenrechte verfahren kann, wie man will. Wird
zum Beispiel, mit Blick auf terroristische Taten, auf die Gesinnung abge-
stellt (Verneinung von »Demokratie und Menschenrechten«), so kénnte
ein kontingentes Zusammenfallen dieser Eigenschaft mit der Straffillig-
keit eines »normalen« Verbrechers zu komplizierten Abgrenzungsproble-
men fithren. Letztendlich wohl auch zur Frage, ob man nicht in jedem
Fall, das heif§t bei einem Ladendiebstahl genauso wie bei einem Raub-
mord, konsequenter Weise danach fragen miisste, ob der betreffende Ti-
ter die Idee der Menschenrechte grundsitzlich anerkennt. Wenn man
hingegen aus den Handlungen einer Person abzulesen gedenkt, ob hier
noch ein »Biirger« oder schon ein >Feind« am Werk ist, so steht man wie-
derum vor der Schwierigkeit, dass unter Umstinden bereits bescheidene
Beitragstaten etwa zu einem groffen Anschlag zu »Sonderbehandlungen«
berechtigen. Ins Extreme gedacht, kénnte die Bedingung des Menschen-
rechtsschutzes in Form von moralischen Kriterien zu einer ultimativen
Tugenddiktatur fithren, wie Riidiger Bittner warnt:

»If that is what is happening, citizens are soon going to be assembled
not as free and equal human beings, but as good ones, with divergent
views about goodness being ironed out by repression; and they are
going to select at the behest of their leaders those evil people who need
to be killed next. In an international context and on a large scale, we
will thus in effect re-install >la terreur« [...], where the good maintain
their power and at the same time continuously prove their goodness by
killing ever new groups of allegedly evil human beings.«*+

Dies sind Argumente im weiten Sinne der Praktikabilitit und der un-
liebsamen Konsequenzen bedingter Reziprozitit fiir »Menschheitsver-
brecher«. Eine andere Moglichkeit der Erwiderung liegt darin, das Rezi-
prozititsprinzip gar nicht anzutasten, sondern es so zu dimensionieren,
dass es menschenrechtlich vertriglich erscheint. Folgende Unterschei-
dung dabei ist hilfreich: Partiell bedingte Reziprozitit ist dem Menschen-
rechtsdenken nimlich keineswegs fremd. Wer die Freiheit, das Leben
oder das Eigentum anderer Personen verletzt, hat strafrechtlich ebenfalls
mit Eingriffen in seine Freiheit, sein Eigentum (und im Extremfall in
sein Leben) zu rechnen (vgl. 4.2.3.5). Das Recht auf Freiheit gilt fir
einen Strafgefangenen eben nicht in der gleichen Weise wie fiir eine
rechtstreue Person. Auch wenn Menschen prinzipiell gleiche Anspriiche
haben, miissen sie iiber keine zu allen Zeiten und Umstinden identische

343 Ridiger Bittner: »Morals in Terrorist Times«, in: Georg Meggle (Hg.), op. cit.

312

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EXKLUSIVISTISCHE HERAUSFORDERUNGEN

verfiigen, wenn dadurch das Ziel befordert werden kann, Menschen-
rechte zu schiitzen und eine menschenrechtliche Ordnung zu garantie-
ren. Ob bzw. wann dies der Fall ist, ist auf der Ebene der Anspruchs-
berechtigung II, der Inhaltsebene der Menschenrechte, zu diskutieren.
Wo hingegen Unbehagen entstehen muss, ist die rozale bedingte Rezipro-
zitit, die tiber das menschenrechtlich Notwendige (weit) hinausgeht.
Aus der Perspektive der Gefahrenabwehr und des Menschenrecheschut-
zes ist ein Ausschluss auf der Ebene der Anspruchsberechtigung I nicht
erforderlich: Es gibt keinen Grund, warum ein Terrorverdichtiger auf
unbestimmte Zeit weggesperrt werden soll, anstatt ein reguldres Straf-
verfahren zu erhalten, warum dem Angeklagten Einsicht in Beweismit-
tel vorenthalten werden sollen (»closed material procedure«) oder auch
warum jemand gezielt ausgeschaltet werden muss, ohne dass gelindere
Mittel der Unschidlichmachung erwogen werden, aufler ein dehuma-
nisierender Blick dringt dazu.>** Zur nichr einsichtigen Notwendigkeit
gesellen sich ernstzunehmende Bedenken hinsichtlich der Missbrauchs-
gefahr einer totalen Reziprozititsbedingung, wie sie bereits Kurt Riezler
den Ausarbeitungen der UDHR mit auf den Weg gab:

»Any bill of rights that makes the rights conditional on duties towards
society of the state, however strong its emphasis on human dignity,
freedom, God, or whatever else, can be accepted by any kind of totalita-
rian leader. He will enforce the duties while disregarding the rights.«3*s

Abschlieflend sei zusammengefasst: Weit davon entfernt, vor exklusi-
vistischen Unschirfen gefeit zu sein, stellc das Menschenrechtsdenken
selbst ein potenzielles Vehikel fiir Ausschliisse von »Menschheitsverbre-
chern« dar, die stirksten vielleicht tiberhaupt denkbaren. Diese Einsicht
sollte nicht nur die schwierige Suche nach inklusivistischen Ressourcen
anleiten, die tiber apodiktischen Rigorismus (»Menschenrechte gelten
zugunsten aller«) hinausweisen, sondern auch zu einer Neubewertung
der Universalismusdebatte fiihren. Moralische Exklusionskategorien
zeigen, dass Herausforderungen fiir die Gleichheitsdimension der Men-
schenrechte nicht allein in auflerwestlichen Traditionen beheimatet sein
miissen. In diesem Sinne betont Michael Ignatieff: »Most discussions
of universality focus on the issue of whether rights are universal across
cultures. But there is an equally important sense in which human rights
should be universal as between persons and as between normal zimes and
times of emergency.«*

344 Vgl. insbes. Riidiger Bittner: »Morals in Terrorist Timesq, op. cit., S. 207-213.

345 Kurt Riezler: »Reflections on Human Rights«, in: UNESCO (Hg.), op. cit., S. 157.

346 Michael Ignatieff: »Human rights, the laws of war, and terrorismg, in: Richard Falk/Hilal
Elver/Lisa Hajjar (Hg.), Human Rights. Critical Concepts in Political Science, London:
Routledge 2008, S. 28.

313

hitps://dol.org/10.5771/9783845287324-201 - am 23.01.2026, 06:11:03. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845287324-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1  Grundsätzliche inklusivistische Ressourcen
	3.1.1  Einheit und Gleichheit der Menschheit in Religionen
	3.1.2  Säkulare Humanismen

	3.2  Exklusivistische Herausforderungen (und spezielle inklusivistische Ressourcen)
	3.2.1  Religionszugehörigkeiten
	3.2.2  National(staatlich)e Zugehörigkeit
	3.2.3  Standes- und Kastenzugehörigkeiten
	3.2.4  Rassische und ethnische Unterschiede
	3.2.5  Geschlechtsunterschiede
	3.2.6  Unterschiede in Alter und Lebensstadien
	3.2.7  Unterschiede in sexueller Orientierung
	3.2.8  Unterschiede in Graden von Behinderung
	3.2.9  »Menschheitsverbrecher« und »Unmenschen«


