
30 RdJB 1/2016

Antje von Ungern-Sternberg 

Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie – 
die Suche nach verfassungskonformen Lösungen

 1 Einleitung

Der politische Wille ist nunmehr da: Islamische Religion soll an staatlichen Schulen unterrichtet, 
islamische Theologie an staatlichen Universitäten gelehrt und erforscht werden. Lange wurde dies 
für schwierig erachtet, weil es auf islamischer Seite an einem geeigneten – mitgliedschaftlich or-
ganisierten – Ansprechpartner fehlte. Inzwischen haben jedoch Nordrhein-Westfalen (2012), Nie-
dersachsen (2013) und Hessen (2013) „islamischen Religionsunterricht“ eingeführt,1 und an den 
Universitäten Münster, Osnabrück, Gießen und Tübingen lässt sich „Islamische Theologie“ stu-
dieren – bei ähnlichen Angeboten in Erlangen-Nürnberg und Frankfurt.2 Mit der Etablierung von 
islamischem Religionsunterricht und islamischer Theologie verfolgt man nicht nur das Ziel, isla-
mischen Gläubigen die gleichberechtigte Ausübung ihrer Religionsfreiheit zu ermöglichen, son-
dern auch das berechtigte Anliegen, die verfassungskonformen Strömungen des Islam zu stärken3 
und die Integration einer großen, überwiegend eingewanderten Bevölkerungsgruppe in die Gesell-
schaft zu fördern. Wie aber lässt sich dies organisatorisch so ausgestalten, dass der verfassungs-
rechtliche Rahmen gewahrt bleibt? Macht die integrationspolitische Not nur er� nderisch oder 
setzt sie sich – kein Gebot kennend – über das Grundgesetz hinweg? Dieser Frage sei im Folgen-
den nachgegangen. Hierfür wird zunächst der verfassungsrechtliche Rahmen skizziert (2.), bevor 
drei Lösungsansätze verfassungsrechtlich eingeordnet werden sollen (3.)

 2 Der verfassungsrechtliche Rahmen

Für Religionsunterricht und Theologie unter dem Grundgesetz4 sind drei Elemente gleicherma-
ßen charakteristisch: erstens die Öffnung der staatlichen Einrichtung für eine bekenntnisgetragene 

1 Oebbecke, J., Die rechtliche Ordnung des islamischen Religionsunterrichts in Deutschland – Stand und Perspektiven, 
49. Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche, i. E., S. 4 ff. (zitiert nach Manuskript).

2 Überblick bei Heinig, H.M., Islamische Theologie an staatlichen Hochschulen in Deutschland, ZevKR 56 (2011), 
S. 238 (245, 249); zu den Einrichtungen im Einzelnen: Zentrum für Islamische Theologie (Münster, seit Winterse-
mester 2012; zuvor schon religionspädagogische Angebote seit 2004); Institut für Islamische Theologie (Osnabrück, 
seit Wintersemester 2012; zuvor schon religionspädagogische Angebote seit 2004); Professur Islamische Theologie 
und ihre Didaktik (Gießen, seit dem Sommersemester 2011); Zentrum für Islamische Theologie (Tübingen, seit Som-
mersemester 2011); vgl. ferner das Angebot „islamisch-religiöser Studien“ am Department Islamisch-Religiöse Stu-
dien der Universität Erlangen-Nürnberg (Einrichtung einer Professur für islamische Religionspädagogik 2003); das 
Institut für Studien der Kultur und Religion des Islam (Frankfurt), das auf eine Stiftungsprofessur türkischen Religi-
onsbehörde Diyanet 2002 zurückgeht und das Fach „Islamische Religion“ zum Wintersemester 2016/17 einzuführen 
plant.

3 Vgl. nur Walter, C., Die Zähmung der Religion, FAZ vom 1.12.2010.
4 Die Mindeststandards der Europäischen Menschenrechtskonvention gehen vorliegend nicht über die Vorgaben des 

Grundgesetzes hinaus. Vorschriften enthalten ferner auch einige Landesverfassungen, worauf im Folgenden allerdings 
nicht näher eingegangen werden kann.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


RdJB 1/2016 31Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

Veranstaltung, zweitens die religiöse Verantwortung der Religionsgemeinschaften und drittens das 
Gleichbehandlungsgebot. Hierbei ist der verfassungsrechtliche Rahmen für den Religionsunterricht 
nach Art. 7 II, III GG klarer gesteckt als für die Theologie an staatlichen Hochschulen, die in der 
Regel auf Verträgen mit den Religionsgemeinschaften beruht und für die man auf allgemeine re-
ligionsverfassungsrechtliche Grundsätze zurückgreifen muss. Ferner unterscheiden sich auch die 
beteiligten Akteure und ihre Rechtspositionen: Für die Hochschulen bildet die Wissenschaftsfrei-
heit nach Art. 5 III GG ein wichtiges Grundrecht gerade in Abgrenzung zu den Mitwirkungsrech-
ten der Religionsgemeinschaft,5 während im schulischen Kontext die Rechte von Schülern und 
das Erziehungsrecht der Eltern zu berücksichtigen sind. Diese Unterschiede fallen allerdings kaum 
ins Gewicht, wenn es um die vorliegende Frage geht, wie sich Religionsunterricht und Theologie 
in Kooperation mit Religionsgemeinschaften organisieren lassen – so dass im Folgenden beides 
gemeinsam behandelt werden soll.

2.1.  Öffnung staatlicher Einrichtungen statt Parallelstrukturen

Zunächst bilden der Religionsunterricht an öffentlichen Schulen und die theologischen Fakultäten 
bzw. Lehrstühle an staatlichen Universitäten eine „res mixtae“, eine gemeinsame Angelegenheit des 
Staates und der Religionsgemeinschaft.6 Damit öffnet der Staat seine Einrichtungen für die bekennt-
nisgetragene Vermittlung von Religion im Unterricht sowie die bekenntnisgetragene theologische 
Forschung und Lehre und trägt die Verantwortung für deren Organisation und Finanzierung. Die-
ses Modell ist für den Religionsunterricht nach Art. 7 III GG verfassungsrechtlich vorgeschrieben 
und für die Theologie jedenfalls auf Grundlage religionsverfassungsrechtlicher Verträge etabliert, 
versteht sich aber nicht von selbst. Stattdessen ist es denkbar, dass Religionsunterricht und Theolo-
gie lediglich außerhalb staatlicher Einrichtungen, insbesondere in den von Religionsgemeinschaf-
ten getragenen Schulen oder Universitäten angeboten werden, wie dies etwa in Frankreich oder 
Großbritannien der Fall ist.7 Die Freiheit, entsprechende eigene Bildungseinrichtungen zu betrei-
ben, anstatt mit staatlichen Schulen und Hochschulen zu kooperieren, steht auch den Religionsge-
meinschaften in Deutschland offen8 und wird etwa am orthodoxen Rabbinerseminar zu Berlin für 
die Ausbildung jüdischer Rabbiner oder an der vom Zentralrat der Juden getragenen Hochschule 
für jüdische Studien in Heidelberg für die Ausbildung jüdischer Religionslehrer praktiziert.9 Keine 
Parallelstruktur eigenständiger Schulen und Hochschulen, aber eine Trennung von staatlichem Un-
terricht und einem eigenständigen, allein von der Religionsgemeinschaft durchgeführtem Religions-
unterricht � ndet sich in Berlin und Brandenburg, wo – gestützt auf die Bremer Klausel des Art. 141 
GG10 – kein Religionsunterricht angeboten wird, die Religionsgemeinschaften jedoch die schuli-

5 BVerfGE 122, 89 (105 ff.) Lüdemann.
6 S. hierzu Jeand’Heur, B./Korioth, S., Grundzüge des Staatskirchenrechts, Stuttgart 2006, Rn. 306 ff., 326 ff.; Cam-

penhausen, Axel Freiherr von/de Wall, Heinrich, Staatskirchenrecht, 4. Au� . München 2006, §§ 26 f.; Unruh, P., Re-
ligionsverfassungsrecht, 3. Au� . Baden-Baden 2015, §§ 12 f.

7 Zu Großbritannien etwa von Ungern-Sternberg, A., Participation of Religious Communities in Public Life – Great 
Britain and Germany, in: Christian, W./dies. (Hrsg.), Transformation of Church and State Relations in Great Britain 
and Germany, Baden-Baden 2013, S. 211 ff.; vgl. aber etwa auch die Tradition katholischer Privatschulen im traditi-
onell evangelisch geprägten Hamburg, s. etwa Doedens, F.,/Weiße, W., Religion unterrichten in Hamburg, Zeitschrift 
für Religionspädagogik 6 (2007), S. 50.

8 Es lässt sich auf Art. 7 IV GG (Gründung von Privatschulen) sowie ganz allgemein auf die korporative Religionsfrei-
heit, Art. 4 I, II GG i.V. m. Art. 137 III WRV, stützen.

9 Hierzu Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 243.
10 Diese Begründung ist vor allem mit Blick auf Brandenburg umstritten, vgl. insgesamt Unruh (Anm. 6), Rn. 444 f.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


32 RdJB 1/2016Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

schen Räume für den von ihnen in alleiniger Verantwortung veranstalteten Religionsunterricht zur 
Verfügung gestellt bekommen. Auch wenn dieses Modell sich aufgrund der staatlichen Unterstüt-
zung (� nanzielle Zuschüsse sowie das Bereitstellen beheizter und beleuchteter Schulräume) dem 
klassischen Religionsunterricht nach Art. 7 III GG annähert, ist der Religionsunterricht eben nicht 
Bestandteil des staatlichen Schulunterrichts, was sich insbesondere in einer Separierung der Lehr-
kräfte niederschlägt.11 Für das integrierte Modell sprechen gute Argumente, nicht nur seitens der 
Religionsgemeinschaft, die sich hierdurch einen festen Platz im etablierten Bildungs- und For-
schungssystem sichert, sondern auch seitens des Staates, der „Abschließung[en] der jeweiligen 
Religionsgemeinschaft gegenüber der Gesellschaft“ entgegenwirken will.12

2.2.  Verantwortung der Religionsgemeinschaften für bekenntnisgetragenes Fach 
und staatliche Neutralität

Ferner werden Religionsunterricht und Theologie an der staatlichen Hochschule in religiöser und 
damit vor allem inhaltlicher Hinsicht von den Religionsgemeinschaften verantwortet. Während 
der Staat für den organisatorischen, � nanziellen und personellen Rahmen sorgt,13 sind die Religi-
onsgemeinschaften insbesondere dafür zuständig, Lehrinhalte festzulegen und durch Verleihung 
bzw. Versagung einer entsprechenden Lehrbefugnis zu entscheiden, ob das staatliche Lehrperso-
nal in religiöser, nicht aber in pädagogischer oder wissenschaftlicher Hinsicht den Anforderungen 
der Religionsgemeinschaft genügt.14 Dies beruht für den Religionsunterricht erneut auf Art. 7 III 
GG, da der Unterricht „in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemeinschaften“ 
zu erteilen ist. Für die Theologie an staatlichen Hochschulen wird das Mitspracherecht der Reli-
gionsgemeinschaften in deren Selbstbestimmungsrecht nach Art. 140 GG iVm Art. 137 III WRV 
bzw. im allgemeinen Grundsatz staatlicher Neutralität verortet.15

Alternativ kann auch der Staat religiöse Bezüge in seinen Einrichtungen veranlassen, wobei er 
jedoch die negative Religionsfreiheit der Betroffenen und das Neutralitätsgebot achten muss. Es 
ist in staatlichen Einrichtungen zulässig, dem Kultur- und Bildungsfakter der Religion Rechnung 
zu tragen, sofern dies nicht mit staatlicher Identi� kation oder Glaubenswerbung einhergeht,16 und 

11 Borck K., Religion unterrichten in Brandenburg, Zeitschrift für Religionspädagogik 6 (2007), S. 113 (115). 
12 Zitat und Argumentation insgesamt bei Wissenschaftsrat, Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und 

religionsbezogenen Wissenschaften an deutschen Hochschulen von 29.1.2010, www.wissenschaftsrat.de/download/
archiv/9678-10.pdf, S. 56 ff.

13 Von Campenhausen/de Wall (Anm. 6), S. 215, 221; Unruh (Anm. 6), Rn. 424, 471.
14 Von Campenhausen/de Wall (Anm. 6), S. 215 f., 221 ff.; Unruh (Anm. 6), Rn. 435 ff., 475 ff.; beide auch zur Erteilung 

der (katholischen) missio canonica bzw. (evangelischen) vocatio für Religionslehrer und zum Erinnerungs- oder Be-
anstandungsrecht bei Hochschullehrern (katholisch „nihil obstat“); ausführlich zur Theologie Heckel, M., Die theo-
logischen Fakultäten im weltlichen Verfassungsstaat, Tübingen 1986, S. 47 ff.; 87 ff.; einschränkend mit Blick auf 
diese etablierte Mitsprache allerdings Bäcker, C., Staat, Kirche und Wissenschaft – Theologische Fakultäten und das 
Neutralitätsgebot, Der Staat 48 (2009), S. 227 (332 ff.).

15 BVerfGE 122, 89 (111 ff.) Lüdemann: Verankerung der Mitwirkungsrechte hinsichtlich der Lehre und des Lehrper-
sonals an einer theologischen Fakultät im Selbstbestimmungsrecht der Religionsgemeinschaft, aber mit Bezugnahme 
auf den religiös-weltanschaulich neutralen Staat (113); BVerwGE 101, 309 (317 ff.): Schutz vor einseitig staatlicher 
Errichtung eines theologischen Studiengangs durch kirchliches Selbstbestimmungsrecht; ausführlich Heckel, Fakul-
täten (Anm. 14), S. 33 ff.; 346 ff.; differenzierend etwa Ott, M., Ausbildung islamischer Religionslehrer und staatli-
ches Recht, Berlin 2009: Verbot der einseitigen Errichtung staatlicher Angebote durch Neutralitätsgebot (S. 177 ff.), 
aber Mitwirkungsbefugnisse auf Grundlage des Selbstbestimmungsrechts nach Art. 137 III WRV (S. 131 ff.).

16 Zulässig demnach die christliche Gemeinschaftsschule BVerfGE 41, 29 (44 ff.); 41, 65 (77 ff.); 41, 88 (106 ff.); un-
zulässig nach Auffassung des BVerfG hingegen das Kruzi� x im Klassenzimmer, BVerfGE 93, 1 (15 ff.).

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


RdJB 1/2016 33Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

Raum für die eigenverantwortliche und freiwillige Religionsausübung der Gläubigen zur Verfü-
gung zu stellen.17 Hierunter fällt es auch, wenn der Staat in seinen Schulen Unterricht im nicht 
bekenntnisgetragenen Fach Religionskunde sowie Forschung und Lehre im nicht bekenntnisge-
tragenen Fach Religionswissenschaft vorsieht. Ein Sonderfall hierbei bildet der Religionskundeun-
terricht in Bremen auf Grundlage der Bremer Klausel.18 Religions(kunde)unterricht in staatlicher 
Verantwortung wird in Europa namentlich in Staaten mit einer staatskirchlichen Tradition ange-
boten (und unterliegt hierbei dem konventionsrechtlichen Indoktrinationsverbot).19 Die alleinige 
staatlicher Verantwortung besitzt den Vorteil, dass der Staat nicht auf einen religiösen Kooperati-
onspartner angewiesen ist und eine inhaltliche Richtung – etwa die Betonung sozialverträglicher 
und die Kritik fundamentalistischer Strömungen einer Religion – vorgeben kann. Allerdings be-
inhaltet dieses Modell der Außenperspektive keine bekenntnisgetragene Beschäftigung mit Re-
ligion aus der Binnenperspektive, die für die Religionsausübung notwendig ist und mit der ver-
fassungsrechtlich garantierten Religionsunterricht und der etablierten Theologie an staatlichen 
Hochschulen gerade ermöglicht werden soll. Art. 7 III GG schließt somit – jenseits der Bremer 
Klausel – die Abschaffung des Religionsunterrichts zugunsten der Religionskunde aus. Für die 
Theologie an staatlichen Hochschulen gilt dieses Verfassungsgebot zwar nicht, doch lässt sich zu-
mindest aus Art. 7 III GG auch eine P� icht entnehmen, gegebenenfalls an staatlichen Hochschu-
len für eine Ausbildung der entsprechenden Religionslehrer zu sorgen.20

2.3.  Gleichberechtigter Zugang aller Religionsgemeinschaften statt Kulturvorbehalt

Drittens gilt das Gebot der Gleichbehandlung aller Religionen auch mit Blick auf Religionsunter-
richt und Theologie, so dass der Staat bei Vorliegen entsprechender Voraussetzungen die mit den 
christlichen Kirchen praktizierte Zusammenarbeit anderen kooperationswilligen Religionsgemein-
schaften nicht verweigern darf. Für den Religionsunterricht folgt dies unmittelbar aus Art. 7 III GG, 
welcher der jeweiligen Religionsgemeinschaft einen subjektiven Anspruch auf Einführung von Re-
ligionsunterricht gewährt.21 Im Übrigen gebietet der allgemeine, insbesondere auf die verfassungs-
rechtlichen Gleichheitsverbürgungen gestützte Paritätsgrundsatz,22 eine grundsätzliche Gleichbe-
handlung der Religionsgemeinschaften beim Zugang zu Theologie an staatlichen Universitäten.23 
Demnach wäre es beispielsweise unzulässig, wenn Bundesländer oder Universitäten eine Zusam-
menarbeit mit islamischen Religionsgemeinschaften unter Berufung auf die christlich-abendländi-
sche Kultur verweigerten. Wie die Kopftuchgesetzgebung zeigt, ist man auch hierzulande vor ent-
sprechenden – unerlaubten – Begründungsansätzen zur Privilegierung christlicher und jüdischer 

17 BVerfGE 52, 223 (235 ff.) zur Zulässigkeit des Schulgebets; zur zulässigen (aber aus Gründen des Schulfriedens be-
grenzbaren) Praxis, den Schülern einen Gebetsraum zur Verfügung zu stellen, BVerwGE 141, 223 (226 ff.).

18 Art. 141 GG; Art. 32 I Bremische Landesverfassung und § 7 I Bremisches Schulgesetz sprechen von „bekenntnismä-
ßig nicht gebundene[m] Unterricht in Biblischer Geschichte auf allgemein christliche Grundlage“. 

19 Zu Großbritannien erneut von Ungern-Sternberg, Participation (Anm. 7), S. 213, 219 ff.; auf europäischer Ebene gilt 
ein in Art. 9 EMRK und Art. 2 des Ersten Zusatzprotokolls verankertes Indoktrinationsverbot, s. zur – konventions-
widrigen – christlichen Glaubenskunde in Norwegen EGMR (GK), 29.6.2007, Nr. 15472/02 Rn. 9 ff.; insgesamt von 
Ungern-Sternberg, A., Art. 9 EMRK, in: Karpenstein, U./Mayer, F.C. (Hrsg.), Rn. 15, 26.

20 Weitergehend Unruh (Anm. 6), Rn. 470 ff., der sogar eine auf Art. 4 I, II GG gründende staatliche Schutzp� icht zur 
Kooperation annimmt.

21 BVerwGE 123, 49 (52 ff.).
22 Hierzu etwa von Campenhausen/de Wall (Anm. 6), S. 91 f.; Unruh (Anm. 6), Rn. 106.
23 So etwa Ott (Anm. 15), S. 156 ff.; grundsätzlich auch schon Heckel, Fakultäten (Anm. 14), S. 44 ff.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


34 RdJB 1/2016Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

Formen der Religionsausübung nicht immer gefeit.24 Der verfassungsrechtliche Paritätsgrundsatz 
wird durch das konventionsrechtliche Diskriminierungsverbot gestützt, das der Europäische Ge-
richtshof für Menschenrechte angesichts der Benachteiligung von Minderheitenreligionen in an-
deren Konventionsstaaten schon mehrfach für verletzt erachtet hat.25 Unlängst hat beispielsweise 
auch Österreich ein Islamgesetz erlassen, das den islamischen Religionsgemeinschaften zwar 
wichtige Rechte verleiht und staatlicherseits den Bestand einer theologischen Ausbildung an der 
Universität Wien garantiert, zugleich aber die Finanzierung islamischer Religionsgemeinschaften 
aus dem Ausland verbietet und daher dem Vorwurf der Diskriminierung aus religiösen Gründen 
ausgesetzt ist.26 Das verfassungsrechtliche Paritätsgebot gestattet allerdings sachgerechte Diffe-
renzierungen,  die beispielsweise den Bedarf an Religionsunterricht und Theologie oder die Sta-
bilität des Kooperationspartners re� ektieren und verfassungsfeindliche Religionsgemeinschaften 
von einer Kooperation ausschließen. 

 3 Schritte in Richtung Islamunterricht und islamischer Theologie 

Blickt man nun auf die praktischen Schritte, die in Deutschland in die Richtung von Islamunter-
richt und islamischer Theologie unternommen wurden, so stellt man fest, dass diese teilweise von 
dem soeben skizzierten etablierten religionsverfassungsrechtlichen Modell abweichen oder aber 
an Grenzen stoßen. 

3.1  Neue Formen der Verantwortung: Islamkunde und Islamwissenschaft 
sowie Hamburger „Religionsunterricht für alle“

3.1.1  Staatliche Verantwortung: Islamkunde und Islamwissenschaft

Wenn es an einem islamischen Ansprechpartner fehlt, so liegt zunächst nahe, dass staatliche Stel-
len selbst erste Schritte unternehmen. Folgerichtig bestand und besteht ein erster Lösungsansatz 
darin, an den Schulen Islamkunde und an den Universitäten Islamwissenschaften als nicht bekennt-
nisgebundenes Fach in staatlicher Verantwortung anzubieten. Insbesondere den türkischen Gastar-
beiterkindern sollte das Unterrichtsfach „islamkundliche Unterweisung“ im Rahmen des mutter-
sprachlichen Ergänzungsunterrichts Kenntnisse über den eigenen Glauben vermitteln.27 Inzwischen 

24 Deutliche Absage an den Versuch, nur das Kopftuch der muslimischen Lehrerin, nicht aber christliche oder jüdische 
Bekleidungsstücke in der Schule zu verbieten, in BVerfG NJW 2015, 1359 (1366 ff.).

25 Z.B. EGMR 31.7.2008, Nr. 40825/98 – Religionsgemeinschaft der Zeugen Jehovas (diskriminierende Anforderungen 
für den Erwerb des Körperschaftsstatus in Österreich, konkret eine überlange Wartezeit für die bekannte und etablierte 
Religionsgemeinschaft der Zeugen Jehovas, Rn. 77 ff.); EGMR, 9.12.20102, Nr. 7798/08 – Savez Crkava „Rije� Života“ 
(diskriminierende Praxis beim Abschluss von Kirchenverträgen, konkret durch die Weigerung, mit kleineren religiö-
sen Gemeinschaften Kirchenverträge als Grundlage für Religionsunterricht einzugehen, ohne Begründung mit Blick 
auf die hierfür vorgesehenen gesetzlichen Kriterien, Rn. 91 f.); Überblick bei von Ungern-Sternberg, Art. 9 (Anm. 19), 
Rn. 29, 48 f.

26 Islamgesetz 2015, Österreichisches BGBl. I 30.3.2015, Nr. 39, zu den Theologischen Studien § 24, zur verbotenen 
Auslands� nanzierung § 6 II: (2) „Die Aufbringung der Mittel für die gewöhnliche Tätigkeit zur Befriedigung der re-
ligiösen Bedürfnisse ihrer Mitglieder hat durch die Religionsgesellschaft, die Kultusgemeinden bzw. ihre Mitglieder 
im Inland zu erfolgen“; zur Kritik hieran s. etwa http://derstandard.at/2000006364564/Erste-Kritik-am-neuen-Islam
gesetz (vom 3.10.2014); Heinig, H.M., FAZ v. 5.3.2015, S. 6.

27 S. etwa Lichtenthäler, B., Islamische Religion im schulischen Unterricht: Baden-Württemberg, in: Bock, W. (Hrsg.), 
Islamischer Religionsunterricht?, 2. Au� . Tübingen 2007, S. 79 (82): „Unterweisung in islamischer Glaubens- und 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


RdJB 1/2016 35Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

wird Islamkunde mit Blick auf die dauerhafte Einwanderung aus unterschiedlichen Ländern auf 
Deutsch erteilt. Deckte man den Bedarf zunächst mit Lehrkräften aus dem türkischen Ausland, so 
sollte die Errichtung religionspädagogischer Studiengänge an deutschen Universitäten ermögli-
chen, dass dieser Unterricht durch in Deutschland ausgebildete Lehrkräfte sichergestellt werden 
kann. Neben den klassischen, häu� g orientalistisch ausgerichteten, islamwissenschaftlichen Lehr-
stühlen wurden und werden daher zunehmend religionspädagogische Lehrstühle eingerichtet.28

Diese Entwicklung wirft zwei unterschiedliche verfassungsrechtliche Probleme auf. Stellt das 
Angebot eines bekenntnisungebundenen Fachs Islamkunde oder Islamwissenschaft eine Über-
gangslösung auf dem Weg zum islamischen Religionsunterricht und zur islamischen Theologie 
dar, so birgt dies zum einen die Gefahr, dass der Staat seine Neutralitätsp� icht verletzt. Die Pra-
xis der letzten Jahre zeigt in der Tat, dass sowohl die schulische Islamkunde als auch Lehrstühle 
der Islamwissenschaft bzw. der Islampädagogik als Vorbereitung auf die schon vorgenommene 
oder noch geplante Einführung von Religionsunterricht und Theologie gedacht sind.29 Hier lässt 
sich vermuten und auch beobachten, dass Religionskunde und Religionswissenschaft eine gewisse 
Binnenperspektive einnehmen und sich nicht auf die neutrale, bekenntnisunabhängige Außenper-
spektive beschränken.30 Auch wenn die jeweiligen Inhalte teilweise unter Einbeziehung musli-
mischer Vertreter erarbeitet wurden, liegt die inhaltliche und personelle Verantwortung für dieses 
Angebot allein beim Staat, der dem Neutralitätsgebot verp� ichtet ist. Im Schrifttum wird teilweise 
vertreten, dass man Verstöße gegen das Neutralitätsgebot übergangsweise hinnehmen könne, um 
einen noch verfassungsferneren Zustand – die völlige Abwesenheit islamischer Bildung – zu ver-
hindern.31 Diese Argumentation überzeugt jedoch nicht. Zwar hat das Bundesverfassungsgericht 
in der Tat anerkannt, dass staatliche Maßnahmen zum Schutz von Grundrechten übergangsweise 
auch ohne eine verfassungswidrige Ermächtigungsmaßnahmen vorgenommen werden dürften32 
oder dass der Gesetzeber Grundrechtsstandards senken könne, um sie angesichts des Globali-
sierungsdrucks insgesamt effektiver zu schützen.33 In diesen Konstellationen führt die staatliche 
Handlungsalternative allerdings zu einem emp� ndlichen Verlust an Grundrechten, während es dem 
Staat beim Angebot bekenntnisunabhängiger Fächer stets möglich ist, die Neutralität zu wahren.34

Zum anderen kann das Angebot bekenntnisunabhängiger Fächer dazu führen, dass der reli-
gionsverfassungsrechtliche Ideal- und Regelfall – die staatliche Öffnung für den bekenntnisge-
bundenen Religionsunterricht und die bekenntnisgebundene Theologie – für den Islam nicht ver-
wirklicht wird. Man kann sogar vermuten, dass das Modell der staatlichen Verantwortung für die 

Sittenlehre“; Seiser, U./Schütz, D., Islamische Religion im schulischen Unterricht: Bayern, ibid., S. 85 (86): „Reli-
giöse Unterweisung türkischer Schüler muslimischen Glaubens in türkischer Sprache“; Pfaff, U., Zur Situation des 
Islamunterrichts in Nordrhein-Westfalen, ibid., S. 135 (137): „Islamische Unterweisung“.

28 Wissenschaftsrat, Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und religionsbezogenen Wissenschaften an 
deutschen Hochschulen von 29.1.2010, www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/9678-10.pdf, S. 37 ff.

29 Vgl. zum Religionsunterricht (schon eingeführt in Nordrhein-Westfalen, Niedersachen und Hessen, geplant in Bay-
ern, Baden-Württemberg und Rheinland-Pfalz) erneut Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1); zur Theologie Hei-
nig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 245.

30 S. nur Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 8; Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 245; konkrete Be-
lege bei Emenet, A., Verstößt die „Islamische Unterweisung” in Nordrhein-Westfalen gegen die Verfassung?, NWVBl. 
2004, 214 (215). 

31 Muckel, S., Islamischer Religionsunterricht und Islamkunde an staatlichen Schulen in Deutschland, JZ 2001, S. 58 
(64).

32 BVerfGE 85, 386 (400 ff.).
33 BVerfGE 92, 26 (41 ff.).
34 Im Ergebnis ebenso Heckel, M., Religionsunterricht für Muslime?, JZ 1999, S. 741 (754 ff.); Unruh (Anm. 6), Rn. 457; 

Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 8 f.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


36 RdJB 1/2016Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

schulische Vermittlung und die wissenschaftliche Erforschung religiöser Inhalte auch mit Blick 
auf die übrigen Religionen in dem Maße an Attraktivität gewinnt, wie Religion insgesamt nicht 
mehr überwiegend positiv (als Garant gesellschaftlicher Werte), sondern (als Ursache für Funda-
mentalismus und Kon� ikte) überwiegend negativ konnotiert ist. Verfassungsrechtlich wäre dieser 
Weg für den Religionsunterricht und die notwendige Religionslehrerausbildung aber jedenfalls 
nach Art. 7 III GG ausgeschlossen; auch im Übrigen entspricht er nicht der deutschen religions-
verfassungsrechtlichen Tradition. 

3.1.2.  Fremdverantwortung oder gemeinschaftliche Verantwortung: 
Hamburger „Religionsunterricht für alle“

Ein Sonderfall der Fremdverantwortung bildet das Hamburger Modell eines „Religionsunterrichts 
für alle“, der von der Evangelischen Kirche getragen wird, aber Schülern aller Konfessionen of-
fensteht und die großen Weltreligionen behandelt.35 Künftig – so sehen es Verträge Hamburgs mit 
den islamischen Verbänden DITIB, Schura und VIKZ sowie der Alevitischen Gemeinde Deutsch-
lands und Vereinbarungen mit der Evangelischen Kirche und der Jüdischen Gemeinde Hamburgs 
vor – soll dieses Modell auf eine breitere Grundlage gestellt und die genannten Gemeinschaften 
gleichberechtigt beteiligt werden.36 Die alleinige Verantwortung der Evangelischen Kirche für die 
religiösen Inhalte nach Art. 7 III 2 GG soll mit anderen Worten in eine gemeinschaftliche Verant-
wortung der beteiligten Religionsgemeinschaften übergehen. 

Diese Entwicklung wirft die Frage auf, ob ein religionenübergreifender Religionsunterricht 
überhaupt Art. 7 III GG entspricht, da er an die Stelle der bekenntnisgetragenen Vermittlung einer 
Religion die dialogische Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Religionen setzt.37 Entgegen 
einer verbreiteten Ansicht in der Literatur38 lässt sich dies durchaus bejahen, weil Religionsgemein-
schaften selbst über die Inhalte des Religionsunterrichts zu bestimmen haben.39 Wenn Religions-
gemeinschaften also der Auffassung sind, dass Schülerinnen und Schüler sich nicht nur ihres je 
eigenen Glaubens selbst vergewissern, sondern auch Kenntnisse über und Toleranz für andere Re-
ligionen entwickeln sollten, so entspricht dies durchaus einem (fortentwickelten) Verständnis von 
bekenntnisgetragener Religionsvermittlung. Dass man sich mit dem „Religionsunterricht für alle“ 
zugleich auch eine Stärkung des Religionsunterrichts in einer zunehmend säkularen bzw. multire-
ligiösen Welt verspricht, bildet ein weiteres und legitimes Anliegen der Religionsgemeinschaften. 

Es bleibt abzuwarten, ob es gelingt, den „Religionsunterrichts für alle“ von der alleinigen Ver-
antwortung der Evangelischen Kirche in eine gemeinschaftliche Verantwortung vieler Religions-
gemeinschaften zu überführen. Aus der Sicht der übrigen Religionsgemeinschaften wäre dies si-
cherlich befriedigender, da diese dann gleichberechtigt nicht nur an der Erarbeitung der Inhalte, 
sondern auch am Unterricht zu beteiligen wären, während der Unterricht derzeit durch evangeli-

35 Hierzu Unruh (Anm. 6), Rn. 440; ausführlich Bauer, J., Die Weiterentwicklung des Hamburger Religionsunterrichts 
in der Diskussion zwischen Verfassungsrecht und Schulpädagogik, ZevKR 59 (2014), S. 227 ff. mwN.

36 Einzelheiten und Nachweise bei Bauer (Anm. 35), S. 228 f.; s. ferner Demel, M., Die Verträge Hamburgs mit isla-
mischen Verbänden und der Alevitischen Gemeinde, KuR 2013, S. 93 (101 f.).

37 Ausführlich zur Konzeption Doedens/Weiße (Anm. 7), S. 51 ff.
38 Ausführliche Wiedergabe bei Bauer (Anm. 35), S. 236 ff. Das Bundesverfassungsgericht charakterisierte den Religi-

onsunterricht 1987 einerseits noch als eine „konfessionell gebundene Veranstaltung“, bestärkte in der Sache anderer-
seits aber auch die Freiheit der verantwortlichen Religionsgemeinschaft konkret bei der Entscheidung über die Teil-
nahme konfessionsfremder Schüler, BVerfGE 74, 244 (252 ff.).

39 So im Ergebnis auch Unruh (Anm. 6), Rn. 440; ausführlich Bauer (Anm. 35), S. 238 ff.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


RdJB 1/2016 37Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

sche Religionslehrer erfolgt. Das Modell eines konfessionen- und religionenübergreifenden Reli-
gionsunterrichts als evolutive Fortentwicklung des klassischen, konfessionenreinen Religionsun-
terrichts erscheint jedenfalls vor allem dort zukunftsträchtig, wo letzterer angesichts schwindender 
oder zunehmend diverser Religionszugehörigkeit in die Krise gerät.40

3.2.  Neues Verständnis der „Religionsgemeinschaft“: muslimische Verbände

Will man hingegen islamischen Religionsunterricht und islamische Theologie (neben den schon be-
stehenden, vor allem christlichen Angeboten) an staatlichen Schulen und Hochschulen einführen, so 
bedarf es hierfür einer Religionsgemeinschaft, die als Kooperationspartner des Staates für die religiö-
sen Fragen verantwortlich zeichnet.41 In der Tat bemühen sich auch die islamischen Gemeinschaften 
seit einiger Zeit um entsprechende Organisationsformen und ihre Anerkennung als „Religionsge-
meinschaft“ i. S. d. Art. 7 III GG42 oder als Körperschaft des öffentlichen Rechts (die ebenfalls nur 
Religionsgemeinschaften offensteht).43 Hierbei stellt sich die Frage, ob die Mindestanforderungen 
für die Anerkennung einer solchen Organisation allzu sehr dem klassischen Modell der christlichen 
Kirchen verhaftet sind und damit die gleichberechtigte islamische Religionsausübung erschweren. 

Zwei Merkmale sind für islamische Gemeinschaften in besonderer Weise zu diskutieren: Zunächst 
sind die wenigsten Muslime überhaupt mitgliedschaftlich organisiert. Wichtig ist für die Gläubigen 
die Teilnahme am religiösen Leben der Moscheegemeinde, ohne dass es hierfür erforderlich oder 
üblich ist, dem Träger der Moschee, einem Moscheeverein, als Mitglied beizutreten.44 Außerdem 
wird der Anspruch, Religionsgemeinschaft zu sein, von Dachverbänden – auf Bundesebene etwa 
dem Zentralrat der Muslime in Deutschland e.V. und dem Islamrat für die Bundesrepublik Deutsch-
land e.V. – erhoben, die sich aus Moscheevereinen und sonstigen Vereinigungen zusammensetzen, 
darunter auch religiösen Vereinen zur P� ege vorrangig karitativer, kultureller oder berufsbezo-
gener Belange und zur lediglich partieller P� ege des religiösen Lebens (Art. 138 Abs. 2 WRV).45

In einer vom Zentralrat der Muslime und vom Islamrat angestrengten Klage gegen Nordrhein-
Westfalen auf Einführung islamischen Religionsunterrichts und damit auf Anerkennung als Re-
ligionsgemeinschaft i. S. d. Art. 7 III GG ist das Bundesverwaltungsgericht den islamischen Ver-
bänden im Jahre 2005 recht weit, wenngleich nicht mit letzter Konsequenz entgegengekommen. 
Was zunächst den Umfang einer mitgliedschaftlichen Organisation betrifft, so hat das Bundes-
verwaltungsgericht zu Recht festgestellt, dass eine Religionsgemeinschaft im organisatorischen 
Sinn keineswegs alle Mitglieder einer Religion bzw. Konfession umfassen muss.46 Gerade für die 

40 Vgl. zu Ansätzen eines überkonfessionellen Religionsunterrichts in Baden-Württemberg Bauer (Anm. 35), S. 244 f.
41 S.o. 2.2.; mit Blick auf die Theologie ferner de Wall, H., Der religionsrechtliche Rahmen für die Einführung des Fachs 

„Islamische Studien“ und für  Beiräte für islamische Studien, in: Walter, C./Oebbecke J./von Ungern-Sternberg, A./
Indenhuck, M. (Hrsg.), Die Einrichtung von Beiräten für islamische Studien. Baden-Baden 2011, S. 15 (25 ff.).

42 BVerwGE 123, 49.
43 Zur Parallelität der Begriffe Religionsgemeinschaft in Art. 7 III GG und Religionsgesellschaft in Art. 137 II–VII G 

WRV BVerwGE 123, 49 (54) s. zuletzt Gutknecht, S., Öffentlich-rechtlicher Körperschaftsstatus und der organisierte 
Islam. Verleihungsvoraussetzungen, Göttingen 2014, S. 7.

44 S. nur Gutknecht (Anm. 43), S. 11 f.; Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 1 f.
45 BVerwGE 123, 49 (61, 68 f.); die vier wichtigsten Verbände, seit 2007 im „Koordinationsrat der Muslime in Deutsch-

land“ zusammengeschlossen, sind DITIB (Türkisch Islamische Union der Anstalt für Religion e.V.), der Verband Is-
lamischer Kulturzentren e.V (VIKZ), der Zentralrat der Muslime e.V. und der von der türkischen Milli-Görüs-Bewe-
gung beein� usste Islamrat e.V. s. die Selbstdarstellungen, abrufbar unter http://koordinationsrat.de/index.php.

46 BVerwGE 123, 49 (56); vgl. zuvor schon das Verfahren der Islamischen Föderation Berlin, OVG Berlin NVwZ 1999, 
786.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


38 RdJB 1/2016Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

Kooperation im Bereich von Religionsunterricht und Theologie ist es für den Staat in erster Linie 
notwendig, einen außerstaatlichen Ansprechpartner für die religiösen Fragen zu besitzen. Dass 
sodann nicht nur förmlich organisierte Mitglieder islamischer Religionsgemeinschaften in den 
Genuss des islamischen Religionsunterrichts bzw. des Islamstudiums kommen, ist hingegen un-
problematisch, weil dies ja mit der Zustimmung aller Beteiligten erfolgt – der Religionsgemein-
schaften, die keine umfängliche Mitgliedschaft beanspruchen, und der Schüler (bzw. ihrer Eltern) 
und Studenten, die sich ausdrücklich für den Unterricht anmelden47 bzw. das Studium einschreiben.

Eine größere Hürde für eine Anerkennung als Religionsgemeinschaft bildet die Dachver-
bandsstruktur. Eine Religionsgemeinschaft ist nach etablierter Auffassung ein Verband, „der die 
Angehörigen ein und desselben Glaubensbekenntnisses oder mehrerer verwandter Glaubensbe-
kenntnisse zu allseitiger Erfüllung der durch das gemeinsame Bekenntnis gestellten Aufgaben 
zusammenfasst“.48 Das Bundesverwaltungsgericht hat klargestellt, dass diese Voraussetzungen 
auch von einem Dachverband erfüllt werden können, sofern er sich etwa über die Mitgliedschaft 
der Moscheevereine auf natürliche Personen – die Gemeindegläubigen – zurückführen lasse, so-
fern auch der Dachverband wesentliche Aufgaben für die Identität einer Religionsgemeinschaft 
wahrnehme (wofür reine Koordinationsaufgaben etwa für den Religionsunterricht nicht genüg-
ten, wohl aber die Ausübung von Lehrautorität) und sofern der Glauben im Zusammenspiel von 
Dachverband und Gläubigen umfassend vollzogen werde, d. h. der Dachverband sich nicht im We-
sentlichen aus etwa Vereinen zusammensetze, die religiöse Aufgaben gar nicht oder nur partiell 
erfüllten.49 Für die Kläger des Ausgangsverfahrens bleibt es wegen ihrer Zusammensetzung aus 
unterschiedlichsten Vereinen und wegen ihres Tätigkeitsschwerpunktes, zu dem Koordinations-
aufgaben, nicht aber die Ausübung von Lehrautorität zählen, demnach weiterhin offen, ob sie Re-
ligionsgemeinschaften darstellen. Dem Bundesverwaltungsgericht ist zwar in seinem Bemühen 
zuzustimmen, Vereine mit politischer, wirtschaftlicher oder kultureller Zwecksetzung von Religi-
onsgemeinschaften zu unterscheiden. Hingegen unterfällt es jedoch dem religiösen Selbstbestim-
mungsrecht nach Art. 140 GG i.V. m. Art. 137 III WRV, auf welcher Ebene einer mehrgliedrigen 
Organisation Lehrautorität oder andere Formen religiösen Lebens ausgeübt werden, so dass die 
Forderung nach identitätsstiftender Aufgaben eines Dachverbandes allzu sehr der traditionellen 
Organisation der christlichen Kirchen nachempfunden ist. 

Eine gerichtliche Entscheidung über die Rechtsnatur der muslimischen Verbände liegt bis-
lang zwar noch nicht vor, da das genannte Verfahren in Nordrhein-Westfalen mit Blick auf an-
dere Lösungsansätze zwischenzeitlich nicht weiter betrieben wurde. In der Praxis erkennen die 
Bundesländer muslimische Dachverbände der Landes- oder Bundesebene jedoch zunehmend als 
Kooperationspartner an. In Berlin erteilt die Islamische Föderation Berlin bereits seit 2001 Reli-
gionsunterricht in eigener Verantwortung (s. o. 2.1.),50 Hamburg und Bremen haben 2012 religi-
onsverfassungsrechtliche Verträge mit islamischen Dachverbänden geschlossen51 (während man in 
Berlin und Niedersachsen hierüber derzeit verhandelt) und auch die Einführung islamischen Re-

47 Da der Religionsunterricht ein ordentliches Schulfach mit Befreiungsmöglichkeit darstellt (Art. 7 II, III 1 GG), be-
darf es einer formalen Anmeldung derjenigen Schülerinnen und Schüler, die keine Mitglieder der Religionsgemein-
schaft sind, während die Mitglieder per se teilnahmeverp� ichtet sind, sich aber abmelden können. 

48 BVerwGE 123, 49 (54).
49 BVerwGE 123, 49 (57 ff.).
50 Grundlegend hierfür war die Anerkennung als Religionsgemeinschaft in OVG Berlin NVwZ 1999, 786; allgemein 

Häusler, U., Religion unterrichten in Berlin, in: Zeitschrift für Religionspädagogik 6 (2007), S. 25 (40).
51 Zum Vertrag zwischen Hamburg, dem DITIB-Landesverband Hamburg, der Schura Hamburg und dem Verband der Is-

lamischen Kulturzentren (VIKZ), sowie zwischen Hamburg und der Alevitischen Gemeinde Deutschlands e.V. (beide 
2012) s. Bürgerschaft der Freien und Hansestadt Hamburg, Drs. 20/5830; zum Vertrag Bremens mit der Schura Bre-

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


RdJB 1/2016 39Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

ligionsunterrichts und islamischer Theologie in den Flächenländern beruht auf einer Kooperation 
mit den Verbänden – in der Regel im Rahmen des sogleich (unter 3.3.) zu skizzierenden Beirats-
modells. Im Übrigen besteht auch mit den Verbänden der Aleviten und der Ahmadiyya, die vom 
Mehrheitsislam nicht als Muslime anerkannt werden, eine intensive staatliche Zusammenarbeit.52 
Wenn hierbei muslimische Dachverbände als Religionsgemeinschaften eingestuft werden, die auf 
Verbandsebene zwar keine Lehrautorität ausüben, aber andere Formen des religiösen Lebens wie 
die Förderung religiöser Unterweisung oder die religiöse Ausbildung p� egen, so erscheint dies 
mit Blick auf das religiöse Selbstbestimmungsrecht durchaus angemessen.53 Darüber hinaus dürfte 
es im Einklang mit der Entscheidung des Bundesverwaltungsgerichts54 ferner möglich sein, dass 
die Dachverbände ungeachtet ihrer eigenen Einordnung als Religionsgemeinschaften stellvertre-
tend für die lokalen, als Religionsgemeinschaften zu quali� zierenden Moscheevereine als reli-
giöser Ansprechpartner für die Organisation von Religionsunterricht oder Theologie fungieren.55

3.3  Neue Formen der Kooperation: das Beiratsmodell

Da die rechtliche Einordnung der islamischen Dachverbände auch nach der Entscheidung des 
Bundesverwaltungsgerichts von 2005 unklar blieb, wurde das Beiratsmodell als eine weitere 
Form der Zusammenarbeit entwickelt, auf dessen Grundlage nun auch islamischer Religionsun-
terricht sowie islamische Theologie in den eingangs genannten Bundesländern eingeführt wurde. 
Der Wissenschaftsrat schlug dieses Modell 2010 in seinen Empfehlungen zur Weiterentwicklung 
von Theologien und religionsbezogenen Wissenschaften an deutschen Hochschulen vor.56 Beiräte 
sind nunmehr in der Tat als Ansprechpartner für den islamischen Religionsunterricht in Nordrhein-
Westfalen und Niedersachsen57 sowie für die islamische Theologie an den Universitäten Müns-
ter, Osnabrück und Tübingen58 vorgesehen, während man lediglich in Hessen sowohl für den Re-

men, dem DITIB Landesverband Niedersachsen und Bremen sowie dem VIKZ (ebenfalls 2012), s. Bremische Bür-
gerschaft, Drs. 18/693.

52 Alevitischer Religionsunterricht wurde in den Bundesländern regelmäßig früher eingeführt als islamischer Religi-
onsunterricht, s. Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 4 ff.; in Hessen wurde die die Ahmadiyya Muslim Ja-
maat 2013 als erste islamische Gemeinschaft i. w. S. als Körperschaft des öffentlichen Rechts anerkannt, s. Gutknecht 
(Anm. 43), S. 25 f.

53 Zur Einstufung der islamischen Vertragspartner Hamburgs als Religionsgemeinschaft de Wall, H., Gutachten, 9. März 
2011, abrufbar unter www.hamburg.de/contentblob/3620002/data/download-rechtsgutachten.pdf. 

54 So lässt sich auch das Bundesverwaltungsgericht verstehen BVerwGE 123, 49 (59 f.).
55 So schon Langenfeld, C., Die rechtlichen Voraussetzungen für islamischen Religionsunterricht an öffentlichen Schu-

len, in: dies./Lipp, V./Schneider, I. (Hrsg.), Islamische Religionsgemeinschaften und islamischer Religionsunterricht: 
Probleme und Perspektiven, Göttingen 2005, S. 18 (29 ff.): Dachverbände als „Artikulationsplattform“.

56 Wissenschaftsrat, Empfehlungen (Anm. 12), S. 78 ff.; vgl. ferner die Ausarbeitung eines Beiratsmodells durch Wal-
ter, C./Oebbecke J./von Ungern-Sternberg, A./Indenhuck, M., Ursprünglicher Entwurf für eine Ordnung zur Organi-
sation eines Beirats für Islamische Theologie in dies. (Anm. 12), S. 11 ff.; sowie Walter, C./Oebbecke J., Kommen-
tierter Ordnungsentwurf, ibid. (Anm. 12), S. 71 ff.

57 Die rechtliche Grundlage bilden § 132a SchulG NRW bzw. eine Vereinbarung zwischen dem Land Niedersachsen und 
der Schura Niedersachen sowie dem DITIB-Landesverband Niedersachsen-Bremen, abrufbar unter http://beirat-iru-
n.de/der-beirat/beiratsvereinbarung/.

58 In Münster erlässt die Universität eine Beiratsordnung, s. Ordnung des konfessionellen Beirats für Islamische Theo-
logie vom 21.12.2011 (Westfälische Wilhelms-Universität, Amtliche Bekanntmachungen (AB) 3/2012, 153 ff.; ge-
ändert am 29.04.2014, AB 17/2014, 1079 f. und am 18.12.2015, AB 1/2016, 3 ff.; der Beirat in Osnabrück beruht auf 
einer Vereinbarung zwischen der Universität Osnabrück, DITIB und Schura Niedersachsen, s. http://www.islamische-
theologie.uni-osnabrueck.de/institut/organisationsstruktur/beiraete.html; zur Errichtung des Beirats durch die Univer-
sität Tübingen und DITIB, die Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland (IGBD) sowie den VIKZ s. 
https://www.uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/zentrum/zentrum/pro� l.html. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


40 RdJB 1/2016Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

ligionsunterricht als auch für die islamische Theologie direkt mit den Verbänden – zum einen mit 
DITIB und zum anderen den Ahmadiyya – kooperiert.

Das Beiratsmodell beinhaltet, dass notwendige Mitwirkungsakte, insbesondere die Genehmi-
gung von Lehrplänen und Studienordnungen sowie die Erteilung und der Entzug der Lehrerlaub-
nis für Lehrer und Professoren, nicht von den Religionsgemeinschaften selbst, sondern von einem 
Beirat vorgenommen werden.59 In diesem Beirat sind mehrere Dachverbände vertreten – in Nord-
rhein-Westfalen die Verbände aus dem Koordinationsrat der Muslime in Deutschland (DITIB, Is-
lamrat, Zentralrat und VIKZ),60 in Niedersachsen DITIB und Schura61 und an der Universität Tü-
bingen DITIB, VIKZ und die Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland. Manche 
Beiräte umfassen darüber hinaus nicht nur die Vertreter mehrerer muslimischer Verbände, son-
dern auch weitere nicht-organisierte Mitglieder, zum einen muslimische Theologen und zum an-
deren muslimische Persönlichkeiten des öffentlichen Lebens.62

Die Beiratskonstruktion ist verfassungsrechtlichen Einwänden ausgesetzt,63 lässt sich aber im 
Ergebnis durchaus als ein zulässiges Modell der Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaf-
ten einstufen. Ein erster Einwand betrifft das Kooperationsformat als solches, da der Staat hier die 
Initiative ergreift, um mehrere religiöse Verbände in einem Beirat zusammenzufassen. Diese Vorge-
hensweise birgt einige Vorteile: Sie hilft ganz praktisch über bestehende Unsicherheiten hinsicht-
lich der Frage hinweg, ob es sich bei den kooperationswilligen Dachverbänden tatsächlich bereits 
um Religionsgemeinschaften handelt.64 Je nachdem, ob man dies bejaht oder verneint, nimmt der 
Beirat eine die Religionsgemeinschaften substituierende oder allein koordinierende Rolle ein.65 
Zudem wirkt die Kooperation mit mehreren Verbänden auch der Gefahr entgegen, dass staatlich 
beein� usste islamische Verbände, namentlich DITIB als ein von der Türkei unterstützter Verband, 
einseitigen Ein� uss auf Religionsunterricht bzw. Theologie nehmen.66 Denn nicht nur ist die Aus-
bildung deutscher Strömungen des Islam rechtspolitisch erwünscht; das verfassungsrechtliche 
Neutralitätsgebot beinhaltet auch, dass hiesige Religionsgemeinschaften ihre Verantwortung für 
den Religionsunterricht frei von staatlicher (auch ausländischer) Ein� ussnahme wahrnahmen.67 
Schließlich garantiert die einseitige staatliche Vorgehensweise, wie sie in Nordrhein-Westfalen 
auf gesetzlicher bzw. satzungsrechtlicher Grundlage erfolgt, auch die notwendige Stetigkeit und 

59 S. § 132a IV SchulG NRW; §§ 2-4 der Beiratsordnung für die Universität Münster (Anm. 58); § 2 der Niedersäch-
sischen Beiratsvereinbarung (Anm. 57); der Beirat der Universität Erlangen-Nürnberg besitzt keine Mitwirkungs-
rechte (https://www.zuv.fau.de/infocenter/meldungen/nachrichten/2012/3/6/1526.shtml) und fällt somit nicht unter 
das vorliegende Beiratsmodell.

60 S. § 132a V Nr. 1 SchulG NRW; §§ 5 I Nr. 2, 6 I der ursprünglichen Beiratsordnung für die Universität Münster 
(Anm. 58).

61 § 3 I der Niedersächsischen Beirätevereinbarung (Anm. 57); sowie die Erklärung zum Beirat Osnabrück http://www.
islamische-theologie.uni-osnabrueck.de/institut/organisationsstruktur/beiraete.html.

62 Eine Besetzung mit vier Verbandsvertretern, zwei muslimischen Persönlichkeiten des öffentlichen Lebens und zwei 
Religionsgelehrten sehen § 132a V SchulG NRW bzw. §§ 5 f. der ursprünglichen Beiratsordnung für die Universi-
tät Münster (Anm. 58) vor; der Beirat der Universität Osnabrück umfasst je drei Vertreter von DITIB und Schura so-
wie drei islamische Theologen (Anm. 61); der Beirat der Universität Tübingen umfasst drei Vertreter von DITIB, je 
einen von VIKZ und der Islamischen Gemeinschaft der Bosniaken, sowie zwei unabhängige muslimische Experten 
(Anm. 58).

63 S. insbesondere Ott (Anm. 15), S. 162 ff.; Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 253 ff.; Unruh (Anm. 6), Rn. 461.
64 Walter, C., Neue Religionskon� ikte und staatliche Neutralität – Erfordern weltanschauliche und religiöse Entwick-

lungen Antworten des Staates?, DVBl. 2010, S. 993 (998 f.).
65 Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 16 f.
66 Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 17. Diese Gefahr besteht gerade auch bei der Einrichtung von Stiftungs-

lehrstühlen durch ausländische Staaten (s. Anm. 2).
67 De Wall, Gutachten (Anm. 53), S. 40 f.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


RdJB 1/2016 41Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

Flexibilität der Kooperation, falls sich die noch junge Landschaft der islamischen Verbände ver-
ändert und alte Vereinigungen ausscheiden bzw. neue hinzutreten.68 Das Beiratsmodell ist aber 
nicht nur praktikabel, sondern auch verfassungsrechtlich zulässig. Denn zum einen ist es dem Staat 
nicht verwehrt, eine aktive Rolle bei der Einführung von Religionsunterricht und Theologie zu 
spielen, solange die religiösen Inhalte von den religiösen Ansprechpartnern verantwortet werden 
(Neutralitätsgebot) und die Beteiligung der Verbände auf freiwilliger Basis erfolgt (Selbstbestim-
mungsrecht der zumindest von den Verbänden repräsentierten Religionsgemeinschaften).69 Zum 
anderen ist auch die Zusammenfassung mehrerer islamischer Verbände in einem Beirat, gegebe-
nenfalls mit unterschiedlichen Stimmgewichten und der Überstimmbarkeit einzelner Verbands-
vertreter, verfassungsrechtlich zulässig, solange die Kooperationspartner freiwillig mitwirken und 
anhand sachlicher Kriterien – insbesondere ihrer Größe und ihrer fehlenden Verfassungsfeindlich-
keit – ausgewählt werden.70 Im Übrigen steht es den Verbänden frei, ein eigenständiges Recht auf 
Erteilung von Religionsunterricht nach Art. 7 III GG oder einen gleichberechtigten Anspruch auf 
Zusammenarbeit zur islamischen Theologie geltend zu machen.

Ein weiterer Einwand gegen das Beiratsmodell wiegt schwerer: Lässt sich die Einbindung ver-
bandsfremder Beiratsmitglieder – insbesondere von muslimischen Persönlichkeiten des öffentli-
chen Lebens (wie es der Wissenschaftsrat vorschlägt und in Nordrhein-Westfalen praktiziert wird), 
aber auch von muslimischen Religionsgelehrten (wie man sie darüber hinaus auch in den Beirä-
ten der Universitäten Osnabrück und Tübingen � ndet) – verfassungsrechtlich begründen? Wäh-
rend die Religionsgelehrten der Einholung theologischen Sachverstands dient, sollen die musli-
mischen Persönlichkeiten der Tatsache Rechnung tragen, dass eine Mehrheit der Muslime nicht 
mitgliedschaftlich organisiert ist und sich von den Verbänden auch nicht repräsentiert fühlt.71 Fer-
ner verspricht man sich von einer Einbeziehung breiterer muslimischer Kreise aber auch eine hö-
here gesellschaftliche und politische Akzeptanz für die Kooperation mit den Verbänden.72 Da somit 
verbandsferne Beiratsmitglieder über die religiösen Fragen von Religionsunterricht und Theologie 
mitentscheiden, muss sich ihre Beteiligung in der Tat mit Blick auf das Selbstbestimmungsrecht 
der von den Dachverbänden zumindest koordinierten Religionsgemeinschaften rechtfertigen las-
sen. Dies wird in der Literatur teilweise nur dann für möglich gehalten, wenn die verbandsfrem-
den Vertreter allein beratende Befugnisse besitzen73 oder sie jedenfalls nicht die Verbandsvertreter 
majorisieren können.74 Allerdings ist das Selbstbestimmungsrecht der indirekt oder direkt betei-
ligten Religionsgemeinschaften aber auch gewahrt, wenn die Verbände sich nicht nur freiwillig 
am Beiratsmodell beteiligen, sondern die externen Vertreter nur unter Mitwirkung der Verbände 
ernannt werden können und die Abstimmungsregeln keine Entscheidung gegen den Willen der 

68 Oebbecke, Religionsunterricht (Anm. 1), S. 17.
69 So auch de Wall, Beiräte (Anm. 41), S. 36; Walter/Oebbecke, Kommentierter Ordnungsentwurf (Anm. 56), S. 75 f.; 

Oebbecke, J., Islamische Theologie an deutschen Universitäten – Rechtspolitische Aspekte, ZevKR 56 (2011), S. 262 
(272 f.); aA Unruh (Anm. 6), Rn. 461.

70 Vgl. Walter/Oebbecke, Kommentierter Ordnungsentwurf (Anm. 56), S. 94 f.; Oebbecke, Theologie (Anm. 69), S. 273; 
aA Ott (Anm. 15), S. 162 ff.; Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 258.

71 Wissenschaftsrat, Empfehlungen (Anm. 12), S. 83; Walter/Oebbecke, Kommentierter Ordnungsentwurf (Anm. 56), 
S. 90 ff.; Fundstellen zur untersuchten subjektiven Repräsentativität der Verbände bei Halm, D./Sauer, M./Schmidt, J./
Stichs, A., Islamisches Gemeindeleben in Deutschland im Auftrag der Deutschen Islam Konferenz, Nürnberg 2012, 
S. 39. 

72 Oebbecke, Theologie (Anm. 69), S. 269 f.; Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 256.
73 Unruh (Anm. 6), Rn. 461. 
74 De Wall, Beiräte (Anm. 41), S. 39.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30


42 RdJB 1/2016Ungern-Sternberg, Islamischer Religionsunterricht und islamische Theologie

Verbandsvertreter ermöglichen, wie es im nordrhein-westfälischen Modell vorgesehen ist.75 Die 
Verfassungsmäßigkeit ist ferner insbesondere dann zu bejahen, wenn die Beteiligung verbands-
fremder Beiratsmitglieder eine Übergangslösung zur Einführung islamischen Religionsunterrichts 
und islamischer Theologie darstellt.76

 4 Fazit

Es hat sich gezeigt, dass der politische Wille in der Tat er� nderisch gemacht und hierbei verfas-
sungskonforme Modelle zur Einführung von Islamunterricht und islamischer Theologie hervor-
gebracht hat. Allerdings ist zu unterscheiden: Das staatliche Angebot der Islamkunde bzw. der 
Islamwissenschaften kann ein bekenntnisgetragenes Fach Islamunterricht bzw. islamische Theo-
logie nicht ersetzen, auf dessen Einführung die islamischen Religionsgemeinschaften nach Maß-
gabe von Art. 7 III GG und dem Paritätsgrundsatz im Übrigen auch einen Anspruch besitzen. Zu-
gleich verbietet das Neutralitätsprinzip, dass der Staat auch nur anschubweise Verantwortung für 
eine bekenntnisgetragene Form der Islamkunde bzw. der Islamwissenschaften übernimmt. Die 
verfassungskonformen Ansätze bestehen darin, dass sich zum einen auf islamischer Seite neben 
den lokalen Moscheevereine landes- und bundesweite Dachverbände gebildet haben, deren Ein-
ordnung als Religionsgemeinschaft nach den Kriterien des Bundesverwaltungsgerichts zwar noch 
nicht zweifelsfrei feststeht, die in der Praxis aber als Ansprechpartner anerkannt sind. Zum an-
deren erproben bereits drei Bundesländer (Nordrhein-Westfalen, Niedersachen und Baden-Würt-
temberg) das Beiratsmodell für die Einführung islamischen Religionsunterrichts bzw. islamischer 
Theologie, während Hessen sich auf die Kooperation mit der von der Türkei beein� ussten DITIB 
beschränkt. Darüber hinaus ist im Übrigen auch der Hamburger „Religionsunterricht für alle“ mit 
seiner Integration islamischer Inhalte (bislang in evangelischer Verantwortung) und seiner geplan-
ten organisatorischen Einbeziehung der islamischen Verbände als zulässige verfassungsrechtli-
che Fortentwicklung des klassischen Religionsunterrichts anzusehen. Ungeachtet verbleibender 
Schwierigkeiten in der konkreten Zusammenarbeit sind die ersten Schritte zur � ächendeckenden 
Einführung von islamischem Religionsunterricht und islamischer Theologie somit verfassungs-
konform gelungen – weitere können hieran anschließen.

Verf.:  PD Dr. Antje von Ungern-Sternberg, M.A., Lehrstuhl für Öffentliches Recht und Völker-
recht Ludwig-Maximilians-Universität, Professor-Huber-Platz 2, 80539 München, E-Mail: 
a.ungernsternberg@jura.uni-muenchen.de 

75 S. § 132a V Nr. 2, VII SchulG NRW; §§ 6 II, III, 8 I der ursprünglichen Beiratsordnung für die Universität Müns-
ter (Anm. 58); zur dreifachen Sicherung des Selbstbestimmungsrechts ausführlich Oebbecke, Theologie (Anm. 69), 
S. 275; so auch Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 258. Dass ein Entscheidungspatt zulasten der Verbände 
eintreten kann (so dass diese beispielsweise eine erteilte Lehrbefugnis nicht entziehen können, weil es an der Zustim-
mung der Nichtverbands-Mitglieder fehlt), resultiert aus der Regel, dass für die Entziehung eine positive Mehrheits-
entscheidung notwendig ist, und somit Folge der frei gewählten Zusammenarbeit im Beirat.

76 So explizit § 132a SchulG NRW; ferner de Wall, Beiräte (Anm. 41), S. 39: Übergangslösung bis zur Klarheit über die 
Eigenschaft der Verbände als Religionsgemeinschaften; Heinig, Islamische Theologie (Anm. 2), S. 258 f.: Übergangs-
lösung zur Entfaltung einer politischen und gesellschaftlichen Dynamik, „die es ermöglicht, in nennenswertem Um-
fang Lehrstühle für islamische Theologie einzurichten“; ähnlich auch Heckel, M., Korollarien zur „Weiterentwick-
lung von Theologien und religionsbezogenen Wissenschaften“ – im Spiegel der Wissenschaftsratsempfehlungen vom 
29. 1. 2010, ZevKR 55 (2010) S. 117 (224 ): „Not- und Aushilfsinstrument“.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 23:50:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2016-1-30

