
Kapitel XIV

Die »intentionale Inexistenz«

Aristoteles sagt [...], daß die aiaOTjcng das EiSog 
ohne die vA/q aufnehme (ebenso natürlich der Ver­
stand das EtSog votjtov mit Abstraktion von der 
Materie). Hat er nicht wesentlich gedacht wie wir?

F. Brentano

§ I. Die »intentionale Inexistenz« als Kriterium zur Abgrenzung 
des Psychischen

Im zweiten Buch der Psychologie vom empirischen Standpunkt bemüht 
sich Brentano um eine adäquate Grundlegung der Unterscheidung 
zwischen physischen und psychischen Phänomenen und somit um 
eine genaue Bestimmung des Gegenstandsbereichs der Psychologie.1 
Diese Frage, die damals im Zentrum der philosophischen und psy­
chologischen Debatte stand, versucht Brentano neu anzugehen, in­
dem er nicht wie bisher das Psychische vom Physischen abgrenzt 
und somit als bloße Restklasse bestimmt; vielmehr bemüht er sich 
um eine positive Bestimmung des Psychischen, die dessen Wesen 
ausmacht.

Um dies zu erreichen, beruft sich Brentano anfangs auf das Vor­
verständnis des Lesers, dem er »eine Erklärung durch das Besonde­
re, durch das Beispiel«2 anbietet. Er führt eine Reihe von Paradebei­
spielen an, die den Unterschied zwischen beiden Klassen von Phä­
nomenen anschaulich machen sollen.
Ein Beispiel für die psychischen Phänomene bietet jede Vorstellung durch 
Empfindung oder Phantasie; und ich verstehe hier unter Vorstellung nicht 
das, was vorgestellt wird, sondern den Akt des Vorstellens. Also das Hören 
eines Tones, das Sehen eines farbigen Gegenstandes, das Empfinden von 
warm oder kalt, sowie die ähnlichen Phantasiezustände sind Beispiele, wie 
ich sie meine; ebenso aber auch das Denken eines allgemeinen Begriffes, 
wenn anders ein solches wirklich vorkommt. Ferner jedes Urteil, jede Erin­

1 Vgl. PeS I, S. 110-140.
2 Ebda., S. 111.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 363

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

nerung, jede Erwartung, jede Folgerung, jede Überzeugung oder Meinung, 
jeder Zweifel - ist ein psychisches Phänomen. Und wiederum ist ein sol­
ches jede Gemütsbewegung, Freude, Traurigkeit, Furcht, Hoffnung, Mut, 
Verzagen, Zorn, Liebe, Haß, Begierde, Willen, Absicht, Staunen, Bewunde­
rung, Verachtung usw.3

Diese Charakterisierung wird noch deutlicher, wenn man sie im 
Gegensatz zu derjenigen der physischen Phänomene betrachtet.
Beispiele von physischen Phänomen dagegen sind eine Farbe, eine Figur, 
eine Landschaft, die ich sehe; ein Akkord, den ich höre; Wärme, Kälte, Ge­
ruch, die ich empfinde; sowie ähnliche Gebilde, welche mir in der Phanta­
sie erscheinen.4

An dieser Stelle sollen zwei Aspekte hervorgehobenen werden. Zum 
einen ist Brentanos Auffassung des Aktes als einzige psychische 
Wirklichkeit neu. Brentanos Bemerkung richtet sich vor allem ge­
gen die herkömmliche Verwendung des Ausdrucks „Vorstellung" 
und dessen Mehrdeutigkeit. Denn unter „Vorstellung" versteht 
man allgemein den Vorstellungsakt als auch den Inhalt desselben, 
also zugleich ein psychisches und physisches Phänomen.5 Brentano 
richtet sich damit auch gegen die empiristische Tradition, die die 
polare Struktur jeglicher Erfahrung verkennt und somit subjektive 
und objektive Momente in der Vorstellung, in der idea vermengt.6

Der zweite Punkt, auf den später noch näher eingegangen 
wird, betrifft den Begriff des »physischen Phänomens«. Unter die­
sem Begriff versteht Brentano nicht die „Gegenstände" der alltägli­
chen Erfahrung, sondern das, was uns die äußere Wahrnehmung 
ohne jegliche induktive oder begriffliche Vermittlung zeigt.7 Hier 

3 Ebda., S. Ulf.
4 Ebda., S. 112.
5 Vgl. ebda., S. 119f.
6 Ebda., S. 109 Anm., 116-120,172-176.
7 Hier treten jedoch Schwierigkeiten auf. Eine betrifft das Beispiel »das Denken eines 
allgemeinen Begriffes«: Man kann zwar problemlos »das Denken« als ein psychisches 
Phänomen bezeichnen, aber nicht zugleich »einen allgemeinen Begriff« den physi­
schen Phänomenen zuordnen. Es stellt sich somit die Frage, ob sich die beiden Klas­
sen der physischen und psychischen Phänomene gegenseitig ausschließen. Ein zwei­
tes Problem stellt das Beispiel »eine Landschaft, die ich sehe« dar. Einige Forscher 
(vgl. O. Kraus, in: PeS I, Anmerkungen des Herausgebers, S. 266-268; L.L. McAlister, 
„Chisholm and Brentano on Intentionality", The Review of Metaphysics 28 (1974), S. 155 
Anm. 9) haben hierzu bemerkt, daß eine Landschaft kein physisches Phänomen im 
Sinne Brentanos sein kann. Denn eine Landschaft, d.h. ein in selbständige Einheiten 
bzw. Gegenstände gegliedertes Feld, kann kein Objekt unmittelbarer sinnlicher An-

364 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

tritt Brentanos Aristotelischer Hintergrund wieder ans Licht: Was 
wir eigentlich wahmehmen, ist das Weiße, und nicht der Sohn des 
Diares, dem das Weiße zukommt; dieser wird zwar wahrgenom­
men, aber lediglich per accidens* 8 Wie aus den Beispielen deutlich 
hervorgeht, sind für Brentano die physischen Phänomene räumlich 
bestimmte sinnliche Qualitäten, also - in Aristotelischer Diktion - 
eigentliche Sinnesobjekte, die mit dem gemeinsamen Sinnesobjekt 
Form bzw. räumliche Gestalt unauflöslich verbunden sind.9

Der Rekurs auf das Beispiel stellt aber lediglich die erste Stufe 
auf dem Weg zur genauen Abgrenzung beider Klassen von Phäno­
menen dar. Zu diesem Zweck führt Brentano eine Reihe von Klassi­
fikationskriterien ein.

Ein erstes Kriterium stellt die vorstellende Natur psychischer 
Phänomene dar. Psychische Phänomene sind
die Vorstellungen, sowie auch alle jene Erscheinungen, für welche Vor­
stellungen die Grundlage bilden.10

Der Vorstellungsakt bildet die ursprüngliche und grundlegendste 
Bewußtseinsform. Im vorstellenden Bewußtsein ist der Gegenstand 
lediglich präsent, ohne daß dabei der Denkende diesem gegenüber 
überhaupt eine urteilsmäßige oder emotionale Einstellung einnimmt. 
Wird der Gegenstand durch einen komplexeren Akt intendiert, so 
enthält dieser eine vorstellende Komponente als Fundament. Dieses 
Fundierungsverhältnis weist einen apodiktischen Charakter auf.
Nichts kann beurteilt, nichts kann aber auch begehrt, nichts kann gehofft 
oder gefürchtet werden, wenn es nicht vorgestellt wird.11

schauung sein, sondern nur das Ergebnis einer begrifflichen bzw. urteilsmäßigen 
Deutung. Man kann aber Brentanos Beispiel auch folgendermaßen interpretieren: Ein 
physisches Phänomen ist alles, was unmittelbarer Wahmehmungsgegenstand ist - 
vom kleinsten Farbfleck bis hin zum »Ganzfeld«.
8 Vgl. De an., II6,418 a 20-24. Vgl. PsA, S. 84.
9 Vgl. hierzu O. Kraus (PeS I, Anmerkungen des Herausgebers, S. 266-268), L.L. McAl- 
ister („Chisholm and Brentano on Intentionality", a.a.O., S. 333ff.; wiederabgedruckt 
in: L.L. McAlister (ed.), a.a.O., S. 155f.), R.E. Aquila (Intentionality: A Study of Mental 
Acts, University Park-London: Pennsylvania State University Press 1977, S. 13ff.), U. 
Melle („Die Seins- und Erkenntnisfrage in der Philosophie Brentanos", Tijdschrift voor 
Filosofie 46 (1984), S. 429). Eine andere Deutung vertritt R. Richardson, „Brentano on 
Intentional Inexistence and the Distinction between Mental and Physical Phenome- 
na", Archiv für Geschichte der Philosophie 65 (1983), S. 255-263.
10 PeS I, S. 112.
11 Ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 365

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Diese Charakterisierung reicht aber noch nicht aus, um die psychi­
schen Phänomene abzugrenzen, da ihre disjunktive Natur noch 
keine einheitliche Bestimmung des Psychischen zuläßt.12

Ein zweites Kriterium lehnt sich an das - auf Descartes zurück­
gehende - Prinzip an, nach dem das Unterscheidungsmerkmal des 
Psychischen im Mangel an räumlicher Ausdehnung besteht. Aber 
auch dieses Kriterium erweist sich als unzureichend. Die Schwie­
rigkeit betrifft hierbei nicht so sehr die Uneinigkeit der Psycholo­
gen, sondern den Umstand, daß dieses Kennzeichen rein negativ ist 
und somit kein adäquates Individuationskriterium darstellt.13

Ein drittes, auf Locke zurückgehendes Kriterium stützt sich auf 
die unterschiedlichen Erfahrungsquellen, durch die beide Klassen 
von Phänomenen in Erscheinung treten. Während die physischen 
Phänomene durch die äußere Wahrnehmung zugänglich sind, zei­
gen sich die psychischen Phänomene in der inneren Wahrnehmung.14 
Diese zeichnet sich gegenüber der äußeren durch ihre Evidenz aus, 
die in der Identität von Wahmehmendem und Wahrgenommenem 
gründet.15 Als Korollar zu diesem Prinzip behauptet Brentano, die 
psychischen Phänomene »seien diejenigen Phänomene, welchen al­
lein außer der intentionalen auch eine wirkliche Existenz zukom­
me«.16 Während es bei der äußeren Wahrnehmung prinzipiell im­
mer möglich ist, daß der Wahmehmungsakt ohne das entsprechen­
de Objekt besteht, kommen in der inneren Wahrnehmung Sein und 
Schein vollkommen zur Deckung.

Ein weiteres Kriterium besagt, daß die psychischen Phänome­
ne immer als Einheit erscheinen. Wie komplex ein konkreter Be­

12 Vgl. ebda., S. 120.
13 Ebda., S. 120-124.
14 »Eine weitere gemeinsame Eigentümlichkeit aller psychischen Phänomene ist die, 
daß sie nur in innerem Bewußtsein wahrgenommen werden, während bei den physi­
schen nur äußere Wahrnehmung möglich ist«. Ebda., S. 128.
15 »Allein die innere Wahrnehmung hat, abgesehen von der Besonderheit ihres Ob­
jektes, auch noch anderes, was sie auszeichnet; namentlich jene unmittelbare, untrüg­
liche Evidenz, die unter allen Erkenntnissen der Erfahrungsgegenstände ihr allein zu­
kommt. Wenn wir also sagen, die psychischen Phänomene seien diejenigen, welche 
durch innere Wahrnehmung erfaßt werden, so ist damit gesagt, daß ihre Wahrneh­
mung unmittelbar evident sei. Ja noch mehr! Die innere Wahrnehmung ist nicht bloß 
die einzige unmittelbar evidente; sie ist eigentlich die einzige Wahrnehmung im ei­
gentlichen Sinne des Wortes«. Ebda.
16 »Wir können ebensogut sagen, sie seien diejenigen Phänomene, welchen allein außer 
der intentionalen auch eine wirkliche Existenz zukomme. Erkenntnis, Freude, Begierde 
bestehen wirklich; Farbe, Ton, Wärme nur phänomenal und intentional«. Ebda., S. 129.

366 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

wußtseinszustand auch sein mag, die Komplexität ist immer die ei­
nes einheitlichen Ganzen. Das Bewußtsein ist eine einheitliche Rea­
lität, deren Teile keine selbständigen Entitäten sind, sondern immer 
bloß begrifflich ablösbare Momente (»Divisiva«) eines Ganzen.17 
Brentano hebt schon hier hervor, daß die These der Einheit des Be­
wußtseins mit derjenigen ihrer Einfachheit nicht zu verwechseln ist; 
er bemerkt außerdem, daß von der These der Einheit des Bewußt­
seins - »eine der folgenreichsten und immer noch angefochtenen 
Tatsachen der Psychologie« -18 nicht auf eine Seelensubstanz als 
Träger des psychischen Lebens geschlossen werden kann.

Das Merkmal aber, das »unter allen am meisten«19 die psychi­
schen Phänomene auszeichnet, ist die »intentionale (auch wohl men­
tale) Inexistenz eines Gegenstandes« - ein Merkmal, das Brentano 
durch die Ausdrücke »Beziehung auf einen Inhalt«, »Richtung auf ein 
Objekt« und »immanente Gegenständlichkeit« zu explizieren sucht.
Jedes psychische Phänomen ist durch das charakterisiert, was die Schola­
stiker des Mittelalters die intentionale (auch wohl mentale) Inexistenz eines 
Gegenstandes genannt haben, und was wir, obwohl mit nicht ganz unzwei­
deutigen Ausdrücken, die Beziehung auf einen Inhalt, die Richtung auf ein 
Objekt (worunter hier nicht eine Realität zu verstehen ist), oder die imma­
nente Gegenständlichkeit nennen würden. Jedes enthält etwas als Objekt in 
sich, obwohl nicht jedes in gleicher Weise. In der Vorstellung ist etwas vor­
gestellt, in dem Urteile ist etwas anerkannt oder verworfen, in der Liebe 
geliebt, in dem Hasse gehaßt, in dem Begehren begehrt usw. Diese inten­
tionale Inexistenz ist den psychischen Phänomenen ausschließlich eigen­
tümlich. Kein physisches Phänomen zeigt etwas Ähnliches. Und somit kön­
nen wir die psychischen Phänomene definieren, indem wir sagen, sie seien 
solche Phänomene, welche intentional einen Gegenstand in sich enthalten.20

Wie hieraus hervorgeht, verwendet Brentano die zitierten Aus­
drücke als synonyme Bezeichnungen für ein einheitliches Wesens­
merkmal der psychischen Phänomene. Eine gewisse Zweideutigkeit 

17 »Wenn wir Farbe, Schall, Wärme, Geruch gleichzeitig wahmehmen, so hindert uns 
nichts, jedes einem besonderen Dinge zuzuschreiben. Dagegen die Mannigfaltigkeit 
der entsprechenden Empfindungsakte, Sehen, Hören, Empfinden der Wärme und 
Riechen, und mit ihnen das gleichzeitige Wollen und Fühlen und Nachdenken, so wie 
die innere Wahrnehmung, die uns von ihnen allen Kenntnis gibt, sind wir genötigt, 
für Teilphänomene eines einheitlichen Phänomens, in dem sie enthalten sind, und für 
ein einziges einheitliches Ding zu nehmen«. Ebda., S. 136.
18 Ebda.
19 Ebda., S. 137.
20 Ebda., S. 124f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 367

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

ist allerdings nicht zu verkennen - diese hängt nicht zuletzt davon 
ab, daß Brentano den intentionalen Charakter des Bewußtseins »mit 
nicht ganz unzweideutigen Ausdrücken« hervorhebt. Die Intentio­
nalität des psychischen Phänomens betrifft nämlich nicht nur die 
»intentionale Inexistenz eines Gegenstandes«, sondern auch die »Be­
ziehung auf einen Inhalt«, »Richtung auf ein Objekt«, das - zumin­
dest für den frühen Brentano - nicht notwendigerweise als »eine 
Realität zu verstehen ist«.

In der Tat verwendet Brentano bei seiner Charakterisierung zwei 
Klassen von Ausdrücken. Die einen Bezeichnungen betreffen die »in­
tentionale Inexistenz«, die anderen die »Beziehung« oder »Rich­
tung« auf ein Objekt. Die eine Ausdrucksweise scheint den Inhalt 
oder Gegenstand (bzw. Gegenständlichkeit) der psychischen Phäno­
mene hervorzuheben, der hierbei als intentional oder mental in- 
existierend bzw. als immanent betrachtet wird; letztere Ausdrücke 
scheinen hingegen eher den relationalen Charakter bzw. die Ge­
richtetheit (Beziehung auf, Richtung auf) des Bewußtseinsaktes zu 
thematisieren. Die einen Bezeichnungen scheinen die Frage nach 
dem sogenannten »immanenten Objekt« aufzuwerfen. Handelt es 
sich dabei um einen Gegenstand bzw. um eine besondere Klasse 
von Gegenständen, die bewußtseinsabhängig existieren? Oder wird 
hierbei eher die Seinsweise angedeutet, die der „transzendente" 
Gegenstand annimmt, wenn er zu einem „immanenten" wird, d.h. 
wenn er Gegenstand eines Bewußtseins wird? Die Ausdrücke der 
zweiten Klasse scheinen hingegen die typisch relationale Natur der 
psychischen Phänomene zu betreffen und hierbei die Frage aufzu­
werfen, ob die intentionale Beziehung spezifische Merkmale auf­
weist, die sie von den üblichen Beziehungen trennt. Gerade in die­
ser scheinbaren Doppeldeutigkeit wurzeln die unterschiedlichen 
Interpretationen des Intentionalitätsgedankens von Brentano.

§ 2. Die ontologische Deutung der Intentionalität

Nach einer weit verbreiteten Interpretation, deren prominentester 
zeitgenössischer Vertreter Roderick M. Chisholm ist,21 die aber schon 

21 Von Chisholm siehe v.a.: Perceiving: A Philosophical Study, Ithaca: Cornell University 
Press 1957; (ed.), Realism and the Background of Phenomenology, New York: Glencoe 1960; 
die Lexikonartikel „Franz Brentano" und „Intentionality", in: P. Edwards (ed.), Ency- 

368 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

auf Brentanos Enkelschüler und Herausgeber Oskar Kraus zurück­
geht,22 ja bereits bei Anton Marty ansetzt,23 enthält Brentanos ur­
sprünglicher Intentionalitätsgedanke zwei unterschiedliche und ge­
wissermaßen komplementäre Thesen. Zum einen ist dies die ontolo­
gische These, nach der es »intentionale Gegenstände« gibt, die einen 
besonderen ontologischen Status besitzen; zum anderen ist dies die 
psychologische These, nach der der Gegenstandsbezug das Wesens­
merkmal des psychischen Phänomens im Unterschied zum physi­
schen darstellt. Beide Thesen - so Chisholm - sind zumindest beim 
frühen Brentano eng miteinander verbunden.

Da der relationale Charakter nicht ausschließlich den psychi­
schen Phänomenen zugeschrieben werden kann, ist das sie aus­
zeichnende Merkmal entweder in der Besonderheit ihrer Bezüg­
lichkeit oder in der Besonderheit der Gegenstände, die in der psy­
chischen Beziehung involviert sind, zu suchen. Nach Chisholm gilt 
ersteres für den späten Brentano, denn er habe in seinem reifen 
Denken die Meinung vertreten, daß die psychischen Phänomene 
bloß »etwas Relativliches«24 sind und als solche nicht die Existenz 
beider Relationsglieder verlangen. Für den frühen Brentano sei hin­
gegen die intentionale Beziehung eine echte Relation. Diese zeichne 
sich von den übrigen Beziehungen durch den ontologischen Status 
ihrer Gegenstände aus.
The phenomena most clearly illustrating the concept of „intentional inexis- 
tence" are what are sometimes called psychological attitudes; for example, 
desiring, hoping, wishing, seeking, believing, and assuming. When Brentano 
said that these attitudes „intentionally contain an object in themselves," he 
was referring to the fact that they can be truly said to „have objects" even 
though the objects which they can be said to have do not in fact exist.25

An einer anderen Stelle schreibt Chisholm:
Whenever we think, we think about some object; whenever we believe, 
there is something we believe. But the objects of these activities need not ex- 

clopedia of Philosophy, New York-London: Collier, McMillan, Free Press 21972, vols. 1-2, S. 
365-368; vols. 3-4, S. 201-204; „Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional", 
in: E.N. Lee, M.H. Mandelbaum (eds.), Phenomenology and Existentialism, Baltimore: Hop­
kins Press 1967, S. 1-23; Brentano and Meinong Studies, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1982.
22 Vgl. z.B. O. Kraus, „Einleitung des Herausgebers", in: PeS I, S. XXIV.
23 Vgl. A. Marty, Vorlesungen zur Deskriptiven Psychologie, hrsg. v. M. Antonelli und 
J.Ch. Marek, Amsterdam-Atlanta: Rodopi, in Vorbereitung.
24 PeS II, S. 134.
25 R.M. Chisholm, Perceiving, a.a.O., S. 169.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 369

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

ist in Order to be such objects; the things upon which these activities are di- 
rected, or to which they refer, need not exist in order thus to be directed 
upon or referred to. No physical phenomenon, according to Brentano, has 
this type of freedom; the objects of our physical activities are restricted to 
what does exist. We can desire or think about horses that don't exist, but 
we can ride on only those that do.26

Nach der ontologischen Deutung27 besteht die Intentionalität des 
Bewußtseins nicht in einer besonderen Beziehung, d.h. in der »in­
tentionalen Beziehung« zu gewöhnlichen Objekten, sondern in ei­
ner gewöhnlichen Beziehung zu einer besonderen Klasse von Ge­
genständen, den »intentionalen« bzw. »immanenten Gegenständen«. 
Ausgehend von der Annahme einer vollständigen Gleichförmigkeit 
der intentionalen mit den gewöhnlichen Beziehungen sei Brentano 
daher gezwungen, besondere Relata in der Form von immanenten 
bzw. intentionalen Objekten einzuführen.

Diese Deutung wird von manchen Forschem, v.a. von Linda 
McAlister, entschieden abgelehnt.28 Nach McAlister hat Brentano 

26 Ders., Realism and the Background of Phenomenology, a.a.O., S. 4.
27 Diese Deutung ist zweifelsohne in der Brentano-Forschung vorherrschend. Neben 
Chisholm sei hier u.a. auf J. Srzedniki (Franz Brentano's Analysis ofTruth, The Hague: 
Nijhoff 1965), R. Grossmann (The Structure of the Mind, Madison: The University of 
Wisconsin Press 1965) und neuerlich B. Smith (Austrian Philosophy. The Legacy of Franz 
Brentano, a.a.O) verwiesen. So schreibt Srzedniki: »Since the psychical act consists in 
an intentional relation between two termini, and since a relation can only take place 
between two real termini, the existence of both termini is prima facie implied. The ex- 
istence, however, is not necessarily the concrete being, i.e., like the existence of this 
book, the chair on which you sit, and the lamp that gives you light. This can be seen 
easily when we consider someone thinking of a unicom, or the fact that Mr. Pickwick 
did not really exist. But since we have here a relation we must have two existent ter­
mini. The thinker, he who desires, loves or thinks, is concretely just like this typewriter 
which I am using now. But what about Mr. Pickwick and the unicom, a chimera, etc.? 
Well, they have intentional inexistence.« (a.a.O., S. 53) Smith deutet die ontologische 
These folgendermaßen: »For at the time of the first edition of the Psychology Brentano 
conceives physical phenomena like experienced colours and sounds as existing in the 
mind as parts of consciousness, so that the intentionality of outer perception is in fact 
a relation between two mental entities, the (real) act of Sensation and the (non-real, non- 
causally efficacious, abstract) quality sensed. The latter, for example experienced sounds 
and colours, have a diminished sort of existence, an existence ,in the mind'. Certainly 
they are not real, but this does not mean that they are merely nothing. Rather, they are 
entia rationis, non-real parts of a real, mental substance.« (a.a.O., S. 43f.)
28 Vgl. L.L. McAlister, „Franz Brentano and Intentional Inexistence", Journal of the History 
of Philosophy 8 (1970), S. 423-430; „Chisholm and Brentano on Intentionality", a.a.O.; The 
Development of Franz Brentano's Ethics, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1982. Eine ähnliche 
Deutung schlägt R.E. Aquila in Intentionality. A Study of Mental Acts, a.a.O., vor.

370 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

niemals, also auch nicht in seinem frühen Denken, den ontologi­
schen Status der intentionalen Objekte als Kriterium für die Ab­
grenzung der psychischen Phänomene verwendet.29 Das wesentli­
che der psychischen Phänomene besteht für sie vielmehr darin: 
»mental phenomena are by their very nature relational while physi- 
cal phenomena are not.«30 Weiters meint McAlister:
The crucial difference between mental phenomena and physical phenom­
ena, i.e. between mental acts and sensible qualities, as Brentano saw it, is 
that the former enter necessarily into a particular kind of relation which is 
wholly foreign to the realm of physical phenomena. What are these rela- 
tions? They are relations to something as object, and this is a kind of relation 
which a sensible quality could not possibly enter into, except as the object 
term. It could never be the subject term. Sound A could be louder than B, or 
subsequent to B, or similar to B, or whatever, but in no such instance is ei- 
ther A or B the object of the other. And although A or B could be the object 
of a mental phenomenon, they are wholly incapable of having, or being di- 
rected toward, an object. Physical phenomena simply lack this directional 
nature which is a logically necessary characteristic of mental phenomena.31

Die Deutungen von Chisholm und McAlister weisen Schwierigkei­
ten auf. Die Interpretation von McAlister hat zwar den Vorzug, die 
herkömmliche strenge Trennung zwischen frühem und spätem 
Brentano aufzuheben,32 klammert aber den klassischen Hintergrund 
des Intentionalitätsgedankens und die damit verbundenen ontolo­
gischen Implikationen aus. Die Auslegung dieser ontologischen 
Implikationen, die im folgenden erläutert werden, unterscheidet 

29 Vgl. L.L. McAlister, „Chisholm and Brentano on Intentionality", a.a.O., S. 153. Nach 
McAlister gelangte Chisholm u.a. durch eine falsche Interpretation von Brentanos 
Bemerkung, nach der das Objekt der psychischen Phänomene nicht als »eine Realität 
zu verstehen ist«, zu seiner ontologischen These. Denn für Brentano ist eine »Realität« 
ein individuelles, konkretes Ding, ob es nun existiert oder auch nicht. Reales steht 
nicht im Gegensatz zu Nichtexistierendem, sondern zu Nichtrealem - wie etwa einem 
Urteilsinhalt, einer Privation oder einem Gedankending. Brentano meint mit seiner 
Bemerkung lediglich, daß nicht nur Dinge bzw. Konkreta, sondern auch Nichtrealia 
und Gedankendinge Gegenstände des Denkens sein können. Diese Position wird er 
im Zuge seiner reistischen Wende zugunsten folgenden Prinzips aufgeben: »Anderes 
als Reales kann man gar nicht denken«. (WE, S. 78)
30 L.L. McAlister, „Chisholm and Brentano on Intentionality", a.a.O., S. 157.
31 Ebda., S. 158.
32 Es steht außer Frage, daß sich im Denken Brentanos eine Entwicklung vollzieht; 
doch aufgrund der im dritten Teil dieser Arbeit erlangten Ergebnisse scheint es nicht 
gerechtfertigt, zwischen einem frühen und späten Brentano zu unterscheiden sowie 
den Wendepunkt in der »Abkehr vom Nichtrealen« zu suchen.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 371

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

sich aber beträchtlich von Chisholms »ontologischer These«, dessen 
Analyse im weiteren kritisch untersucht wird.

§ 3. Die Intentionalität in der Scholastik

Für Chisholm will Brentano mit seiner Lehre der »intentionalen In­
existenz« darlegen, inwieweit wir uns psychisch auf nicht existie­
rende Gegenstände beziehen können. Da Brentano die psychische 
Beziehung als echte Relation betrachtet, ist er gezwungen, nicht exi­
stierende bzw. »intentional in-existierende« Relata als Bezugsenti­
täten von intentionalen Akten einzuführen. Denkt jemand an ein 
Einhorn, so gilt gemäß der ontologischen These: 1) »the object of the 
man's thought is a unicom«; 2) »this unicom is not an actual Uni­
com (for there are no actual unicoms)«; 3) »this unicom has a cer- 
tain mode of being other than actuality«.33
Whatever has this mode of being—called „intentional inexistence" or „im­
manent objectivity"—is an entity that is mind-dependent and therefore ap- 
propriately called an ens rationis, in the traditional sense of this term. The 
intentionally inexistent unicom is an entity that is produced by the mind or 
intellect; it comes into being as soon as the man Starts to think about a uni­
com and it ceases to be as soon as he stops.34

Zugunsten der ontologischen These beruft sich Chisholm auf jene 
Quellen, die Brentano aufgreift, um das Paradigma der »intentio­
nalen Inexistenz« zu erklären.35 In einer Anmerkung zur oben zi­
tierten Intentionalitätspassage verweist Brentano auf den Gebrauch 
des Ausdrucks »intentionale Inexistenz« bei den Scholastikern des 
Mittelalters.
Sie gebrauchen auch den Ausdruck „gegenständlich (objektive) in etwas 
sein", der, wenn man sich jetzt seiner bedienen wollte, umgekehrt als Be­
zeichnung einer wirklichen Existenz außerhalb des Geistes genommen 
werden dürfte. Doch erinnert daran der Ausdruck „immanent gegenständ­
lich sein", den man zuweilen in ähnlichem Sinne gebraucht, und bei wel­
chem offenbar das „immanent" das zu fürchtende Mißverständnis aus­
schließen soll.36

33 R.M. Chisholm, „Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional", a.a.O., S. 7f.
34 Ebda., S. 8.
35 Vgl. ebda., S. 8 Anm. 14.
36 Pes I, S. 124 Anm. 3.

372 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

In einer weiteren Fußnote rekonstruiert Brentano die Quellen des 
Intentionalitätsgedankens:
Schon Aristoteles hat von dieser Psychischen Einwohnung gesprochen. In 
seinen Büchern von der Seele sagt er, das Empfundene als Empfundenes sei 
in dem Empfindenden, der Sinn nehme das Empfundene ohne die Materie 
auf, das Gedachte sei in dem denkenden Verstände. Bei Philo finden wir 
ebenfalls die Lehre von der mentalen Existenz und Inexistenz. Indem er 
aber diese mit der Existenz im eigentlichen Sinne confundiert, kommt er zu 
seiner widerspruchsvollen Logos- und Ideenlehre. Ähnliches gilt von den 
Neuplatonikern. Augustinus in seiner Lehre vom Verbum mentis und des­
sen innerlichem Ausgange berührt dieselbe Tatsache. Anselmus tut es in 
seinem berühmten ontologischen Argumente, und daß er die mentale wie 
eine wirkliche Existenz betrachtete, wurde von manchen als Grundlage sei­
nes Paralogismus hervorgehoben. [...] Thomas von Aquin lehrt, das Ge­
dachte sei intentional in dem Denkenden, der Gegenstand der Liebe in dem 
Liebenden, das Begehrte in dem Begehrenden, und benützt dies zu theolo­
gischen Zwecken. Wenn die Schrift von einer Einwohnung des hl. Geistes 
spricht, so erklärt er diese als eine intentionale Einwohnung durch die Lie­
be. Und in der intentionalen Inexistenz beim Denken und Lieben sucht er 
auch für das Geheimnis der Trinität und den Hervorgang des Wortes und 
Geistes ad intra eine gewisse Analogie zu finden.37

Diese Bemerkungen Brentanos, die auf den scholastischen Gedan­
ken der intentio als formales Abbild des Objekts im Subjekt verwei­
sen, haben die These der Thomistischen Herkunft seines Intentio­
nalitätsgedankens bekräftigt.38 Auf den ersten Blick scheint der Be­

37 Ebda., S. 125 Anm. 1.
38 Vgl. u.a. E. Levinas, En decouvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris: Vrin 
1949, S. 30f.; L. Landgrebe, Phänomenologie und Metaphysik, Hamburg: Schröder 1949, 
S. 59f.; M.D. Cruz Hernandez, Francisco Brentano, Salamanca: Universidad de Sala­
manca 1953 (= Acta Salamanticensia, Filosofia y Letras, 6,2), S. 116-121; L. Gilson, La 
Psychologie descriptive selon Franz Brentano, a.a.O., S. 47-50; R. Danzer, Das Allgemeine 
und das Besondere. Zur Ontologie Franz Brentanos, Diss. Univ. Mainz, Gelsenkirchen, 
1965, S. 7-18. Auch S. Breton („Stüdes phenomenologiques. Conscience et intention- 
nalite selon saint Thomas et Brentano", Archives de Philosophie 19 (1956), S. 63-87) führt 
Brentanos Intentionalitätsgedanken auf die Thomistische Lehre zurück, wendet sich 
aber entschieden gegen deren Deutung im Sinne eines im Bewußtsein präsenten 
mentalen Objektes, dessen Seinsweise abgeschwächt ist. Denn für Thomas richtet sich 
die Erkenntnis auf etwas anderes als auf sich selbst und »cet „autre" n'est pas un pur 
objet „qui ferait face ä la conscience": c'est, en toute la force de l'expression, un aliquid, 
une „realite" dont l'objet n'est que la face eclairee, l'expression, en nous, d'une ri- 
chesse ontologique qui nous deborde et nous appelle ä de nouveaux „eclaircissements"«. 
Ebda., S. 64. Einen ähnlichen Standpunkt vertritt A. Marras in „The Thomistic Roots 
of Brentano's Conception of Intentionality", a.a.O.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 373

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

zug zu Thomas eindeutig, denn wie Herbert Spiegelberg bemerkt: 
»„intentional inexistence" [...] literally implies the existence of an 
„intentio" inside the intending being, as if inbedded in it.«39
For the term „intentio/7 as used in scholastic philosophy, signifies the pe- 
culiar image or likeness formed in the soul in the process of acquiring 
knowledge, thus representing, as it were, a kind of distillate from the world 
outside.40

Die Thomistische Lehre der species oder intentio als Vermittlungs­
glied zwischen den beiden Polen des Erkenntnisprozesses stellt den 
Höhepunkt des traditionellen Adäquationsgedankens dar, der letzt­
lich auf Aristoteles zurückgeht.41 Die species drückt paradigmatisch 
den Assimilationsgedanken aus. In ihr verwirklicht sich die Ver­
bindung von Subjekt und Objekt, und zwar durch die (intentionale) 
Präsenz der Form des Gegenstandes im Subjekt. Sie leistet die assimi- 
latio des Erkennenden mit dem Erkannten, die »Kon-formität (con- 
formitas)« von Subjekt und Objekt. Die Spezies weist eine zweifache 
Natur auf - sie ist sowohl subjektiv als auch objektiv. In dieser Hin­
sicht entspricht sie genau der Thomistischen These der analogia entis: 
Die analoge Struktur der Wirklichkeit bestätigt sich u.a. darin, daß 
selbst der Erkenntnisinhalt einen minimalen Seinsgehalt aufweist.42

Die Lehre der intentionalen Spezies als Bindeglied zwischen 
den beiden Polen des Erkenntnisprozesses beherrscht die gesamte 
Hochscholastik bis hin zum ausgehenden 13. Jahrhundert. Die spä­
tere Scholastik befreit sich schließlich von der Last der species inten- 
tionalis und vereinfacht dadurch die Erklärung des Erkenntnispro­
zesses. Für dessen Deutung reichen nun zwei Faktoren aus: Subjekt 
und Objekt. Auf der einen Seite steht das erkennende Subjekt bzw. 
der konkrete Erkenntnisakt, der auf sein verbum interius zielt; auf 

39 H. Spiegelberg, The Phenomenological Movement. A Historical Introduction, 2 vols., The 
Hague: Nijhoff 21969,1, S. 39f.
40 Ebda., S. 40 Anm. 2.
41 Vgl. H.D. Simonin, „La notion d',intentio' dans l'oeuvre de S. Thomas d'Aquin", 
Revue des Sciences philosophiques et theologiques 19 (1930), S. 445-463; A. Hayen, 
L'intentionnel selon Saint Thomas, Bruges-Bruxelles-Paris: Desctee de Brouwer 21954; 
F.A. Prezioso, La „species" medievale e i prodromi del fenomenismo moderno, Padova: Ce- 
dam 1963. Zur Thomistischen Erkenntnistheorie vgl. £. Gilson, Realisme thomiste et 
critique de la connaissance, Paris: Vrin 1947; ders., Le thomisme. Introduction ä la Philoso­
phie de Saint Thomas d'Aquin, Paris: Vrin 51945; G. Zamboni, La gnoseologia di San Tom­
maso d'Aquino, Verona: La Tipografica veronese 1934.
42 Vgl. A. Hayen, a.a.O., S. 60-91.

374 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

der anderen das verbum selbst oder das Erkannte als solches.43 Dies 
ist die sogenannte Lehre des esse obiectivum, die streng den Begriff 
als psychische Realität von seinem logischen bzw. objektiven (obiec­
tivum) Inhalt trennt.44 Während für Thomas der Begriff (intentio) ei­
ne attributive oder prädikative Seinsweise aufweist und somit als 
reales Akzidens der Seelensubstanz gilt,45 unterscheidet die neue 
Theorie im Erkenntnisprozeß zwei wesentlich verschiedene Verhält­
nisse: das Inhärenzverhältnis des Erkenntnisaktes zur Seelensubstanz 
und das Erkenntnisverhältnis des Gegenstandes zum erkennenden 
Subjekt. Während der Erkenntnisakt ein bloßer Modus des Erken­
nenden, also eine subjektive Modifikation desselben ist, verhält sich 
der Erkenntnisgegenstand zum Erkenntnisprozeß ganz anders. Hier­
bei handelt es sich nicht um ein Verhältnis subjektiver Inhärenz (su- 
biective), sondern um ein objektives (obiective) Verhältnis. Das Er­
kannte als solches ist nicht ein Moment oder Teil des Erkennt­
nisaktes, sondern das Objekt desselben. In seiner intrinsischen Be­
ziehung zum Erkenntnisakt nimmt der Erkenntnisgegenstand die 
besondere Seinsweise des esse obiectivum an. Während der Akt bzw. 
die species (intentio subiectiva) als Akzidens der Seele etwas Reales 
ist, stellt das esse obiectivum bzw. ens cognitum (intentio obiectiva) ein 
bloßes ens diminutum dar, das nur im Geiste existiert, und zwar in­
sofern es aktuell gedacht wird.46

43 Vgl. F.A. Prezioso, La „species" medievale e i prodromi del fenomenismo moderno, a.a.O.; 
G. Cannizzo, „La dottrina del,verbum mentis' in Pietro d'Auvergne. Contributo alla sto- 
ria del concetto di intenzionalitä", Rivista difilosofia neoscolastica 53 (1961), S. 160-162.
44 Einer der ersten Vertreter dieser These ist der Domenikaner Hervaeus Natalis. Diese 
Lehre machten sich dann bald zahlreiche Autoren zu eigen; sie wurde schließlich im 
Spätmittelalter vor allem bei den Franziskanern vorherrschend. Es sei hier u.a. auf 
Petrus Johannis Olivi, Richard von Middleton und Petrus Aureoli hingewiesen. Vgl. 
hierzu K. Michalski, La philosophie au XIVe siede, Frankfurt a.M.: Minerva 1969, S. 3-64; 
J. Pinborg, „Bezeichnung in der Logik des XIII. Jahrhunderts", Miscellanea Mediaevalia 
8 (1971), S. 238-281; ders., „Zum Begriff der Intentio Secunda. Radulphus Brito, Her­
vaeus Natalis und Petrus Aureoli in Diskussion", Cahiers de l'Institut du Moyen-Age 
Grec et Latin 23 (1974), S. 49-59; ders., Logik und Semantik im Mittelalter, a.a.O., S. 127ff.; 
F. Kelley, „Some Observations on the ,Fictum' Theory in Ockham and its Relations to 
Hervaeus Natalis", Franciscan Studies 38 (1978), S. 260-282; W. Hoeres, „Der Begriff der 
Intentionalität bei Olivi", Scholastik 36 (1961), S. 23-48; S. Vanni-Rovighi, „Una fonte re- 
mota della teoria husserliana dell'intenzionalitä", a.a.O.; F.A. Prezioso, „La teoria dell'es- 
sere apparente nella gnoseologia di P. Aureolo", Studi francescani 12 (1950), S. 15-43.
45 Vgl. A. Marras, „The Thomistic Roots of Brentano's Conception of Intentionality", 
a.a.O.
46 »[...] aliquid dicitur dupliciter esse in intellectu: uno modo sicut in subiecto, sicut 
actus intelligendi et conceptus mentis et habitus intellectuales et ista sunt in intellectu 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 375

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Sundpunkt

Das Neue dieser erkenntnistheoretischen Einstellung gegenüber 
der Thomistischen tritt somit deutlich zutage. Zwar spricht auch 
Thomas von einer Immanenz des Erkannten im Erkennenden, von 
einer formalen Präsenz der Spezies im Verstand, doch genügt dies 
nicht, um die erkenntnistheoretische Leistung der Spezies auszu­
machen. Denn die Spezies übt eine repräsentative Funktion aus und 
weist somit ein esse repraesentativum, ein esse ad auf.47 Die Spezies 
stellt nämlich nicht das id quod, sondern lediglich das id quo co- 
gnoscitur dar. Die „Auf-fassung" des äußeren Gegenstandes bleibt 
somit letztes Ziel des Erkenntnisprozesses.48 Im Ausdruck obiective, 
den Thomas nicht verwendet, ist hingegen eine bestimmte, »abge­
schwächte« Seinsweise impliziert, die das Erkannte in der Imma­
nenz des Erkenntnisprozesses annimmt.

Es ist äußerst schwierig, die Entwicklungsgeschichte dieses Be­
griffs im mittelalterlichen Denken zu rekonstruieren.49 Sein Ur- 
prung - sowie derjenige der ganzen Intentionalitätsproblematik - 
geht auf den Gebrauch des Ausdrucks manä durch die arabischen 
Aristoteles-Kommentatoren, insbesondere durch Avicenna zurück. 
Für diesen ist das Wesen (ma'nä) - das in lateinischer Übersetzung 

sicut quaecumque accidentia sunt in eis quorum sunt accidentia sicut in subiecto. Alio 
modo aliquid dicitur esse in intellectu obiective; esse autem in intellectu obiective 
idem est quod esse in prospectu intellectus sicut cognitum in cognoscente, eo modo 
quo dicitur esse in prospectu alicuius totum illud quod videt. Modo entia rationis non 
dicuntur esse in anima primo modo, quia sic essent entia realia sicut et anima«. Her- 
vaeus Natalis, Quodl., III, q. 1. »Illud quod intuemur non est forma alia specularis, sed 
ipsamet res habens esse apparens, et hoc est mentis conceptus, sive notitia obiectiva«. 
Petrus Aureoli, I Sent., d. 9, q. 1, art. 1. »Res posita in esse intellecto, et in prospectu 
mentis, non est res illa secundum esse reale, nec est species, nec actus, sed res in alio 
esse, scilicet obiectivo et intentionali«. Ders., II Sent., d. 11, q. 3, art. 1.
47 »Constat enim quod forma lapidis in anima est longe alterius naturae quam forma 
lapidis in materia, sed in quantum repraesentat eam sic est principium ducens in cogni- 
tionem eius«. Thomas von Aquin, De ver., q. 8, art. 11, ad 3. »Notitia [...] dupliciter potest 
considerari: vel secundum quod comparatur ad cognoscentem, et sic inest cognoscenti 
sicut accidens in subiecto [...]; vel secundum quod comparatur ad cognoscibile, et ex 
hac parte non habet quod insit sed quod ad aliud sit«. Ders., Quaest. Quodl., VII, q. 1, a. 4.
48 »Manifestum est etiam, quod species intelligibiles, quibus intellectus possibilis fit in 
actu, non sunt obiectum intellectus. Non enim se habent ad intellectum sicut quod intelli- 
gitur, sed sicut quo intelligit [...] Manifestum est enim quod scientia sunt de his quae 
intellectus intelligit. Sunt autem scientiae de rebus, non autem de speciebus, vel intentio- 
nibus intelligibilibus, nisi sola scientia rationalis«. Ders., In de an., III, lect. 8, n. 718.
49 Einen Überblick bietet das schon zitierte Werk von K. Michalski. Eine Analyse dieses 
Themas in der Scholastik des 15. bis 17. Jahrhunderts liefert L. Hickmann, Modern Theo- 
ries of Higher Level Predicates. Second Intentions in the Heuzeit, München: Philosophia 1980.

376 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

öfters als intentio wiedergegeben wird - gegenüber der zweifachen 
Seinsweise neutral, die es in rerum natura oder im Denken anneh­
men kann. Denn das Wesen an sich ist weder singulär noch univer­
sell. Es ist die Aufgabe des Verstandes, ihm sowohl Universalität als 
auch eine besondere Seinsweise, nämlich eine intentionale (in intel- 
lectu) zu verleihen.

Dieser Gedanke übte großen Einfluß auf zahlreiche Autoren 
aus, vor allem aber auf Duns Scotus.50 Dieser unterscheidet neben 
einer intuitiven Erkenntnis, durch die sich die individuelle Wirk­
lichkeit dem Erkennenden zeigt, auch eine abstrakte Erkenntnis: 
Indem sich der Verstand seinem Gegenstand bzw. der natura com­
munis zuwendet, erhebt er sie zur Allgemeinheit und macht sie da­
durch de multis prädizierbar. Somit wird das Neue der Abstrakti­
onsauffassung des Scotus deutlich. Denn für diesen heißt »abstra­
hieren« nicht bloß, die Form von der individuellen Materie, das 
Wesen des Dinges von seinen individuierenden Merkmalen zu 
trennen, sondern dem Erkenntnisgegenstand eine neue Seinsweise 
zu verleihen, die er zuvor nicht besaß. Scotus hebt den wesentlich 
aktiven Charakter der Verstandestätigkeit hervor. Die Erkenntnis 
ist ein Geistesakt, der sich die äußere Wirklichkeit zu eigen macht, 
sie auffaßt und somit vergeistigt; ihre Kraft beschränkt sich nicht 
auf eine bloße Verallgemeinerung der sinnlichen Erfahrung. Das 
intelligere besteht nicht in einer bloßen Hervorhebung der inneren 
Struktur der Wirklichkeit, sondern in einer neuen, originellen Ver­
arbeitung derselben, d.h. sub ratione intelligendi.51

Gerade in diesem erkenntnistheoretischem Kontext haben eini­
ge Brentano-Forscher die mittelalterliche Quelle für Brentanos Wie­
deraufnahme des Intentionalitätsgedankens gesehen.52 Diese geht 
nicht so sehr auf den Thomismus, sondern eher auf das Spätmittel­
alter bzw. auf die hier unternommene Unterscheidung zwischen 
formale esse und obiective esse, zwischen formaler und objektiver Ebe­

50 Vgl. E. Gilson, „Avicenne et le point de depart de Duns Scot", Archives d'Histoire 
Doctrinale et Litteraire du Moyen-Age 2 (1927), S. 89-149.
51 Vgl. E. Bettoni, Duns Scoto filosofo, Milano: Vita e Pensiero 1966, S. 43-79.
52 Vgl. hierzu H. Spiegelberg, „Jntentio' und ,Intentionalität' in der Scholastik, bei 
Brentano und Husserl", a.a.O., S. Vanni-Rovighi, „Una fonte remota della teoria hus- 
serliana dell'intenzionalitä", a.a.O., und K. Hedwig, „Der scholastische Kontext des 
Intentionalen bei Brentano", a.a.O.; ders., „La discussion sur l'origine de l'intention- 
nalite husserlienne", a.a.O.; ders., „Intention. Outlines for the History of a Phenome- 
nological Concept", a.a.O.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 377

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

ne des Erkenntnisprozesses zurück. Die Unterscheidung, die noch 
Descartes über Suärez vermittelt bekam,53 war auch in den Brentano 
vertrauten neuscholastischen Lexika und Handbüchern gebräuch­
lich. Es handelt sich dabei um eine erkenntnistheoretische Position, 
die schon in nuce die neuzeitliche Bewußtseinsphilosophie vor­
wegnimmt.

§ 4. Die neuzeitliche idea

Die Cartesische Unterscheidung zwischen formaler und objektiver 
Ebene der Erkenntnis geht auf das Spätmittelalter zurück. Doch die 
mittelalterlichen Intentionalitätstheorien lassen keinesfalls eine phä- 
nomenalistische Deutung zu. Denn die Lehre der objektiven Inexi­
stenz zielt nicht auf eine naive Abbildtheorie, die eine ontologische 
Verdoppelung des Gegenstandes impliziert, also den Gegenstand 
als solchen von dem gedachten Gegenstand trennt. Diese Lehre ver­
sucht vielmehr, die Objektivität des Wahmehmungs- und Erkennt­
nisprozesses derart darzulegen, daß dieselbe Form bzw. sinnliche 
Qualität eine unterschiedliche Seinsweise aufweist, je nachdem ob 
diese dem Erkennenden präsent ist oder dem äußeren Gegenstand 
angehört. Für die Scholastiker, die den Realismus des Aristoteles 
vertreten, setzt die objektive Aufnahme der sinnlichen Formen und 
deren Immanenz im Wahmehmenden notwendigerweise ihre sub­
jektunabhängige Wirklichkeit voraus, und zwar in ihrer Funktion 
als Akzidenzien einer Substanz.

Diese realistische Einstellung, die dem naiven Realismus des 
cornmon sense nahesteht, wird durch die mechanisch-physikalische 
Auffassung der neuzeitlichen Wissenschaft und - eng damit ver­
bunden - durch die Unterscheidung zwischen primären und se­
kundären Qualitäten in Frage gestellt und schließlich aufgehoben. 
Denn die neuzeitliche Wissenschaft faßt das Physische als mechani- 

53 Vgl. Gilson, Index scolastico-cartesien, Paris: Alcan 1913; R. Dalbiez, „Les sources 
scolastiques de la theorie cartesienne de l'etre objectif", Revue d'histoire de la philosophie 
et d'histoire generale de la civilisation 3 (1929), S. 464-472; TJ. Cronin, Objective Being in 
Descartes and in Suärez, Roma: Gregorian University Press 1966; H. Wagner, „Realitas 
objectiva (Descartes-Kant)", Zeitschrift für philosophische Forschung 21 (1967), S. 325- 
340; J.N. Wells, „Objective Being: Descartes and his Sources", The Modern Schoolman 45 
(1967), S. 49-61; Th.M. Lennon, „The Inherence Pattern and Descartes ,Ideas"', Journal 
ofthe History ofPhilosophy 12 (1974), S. 43-52.

378 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

sehe Wechselwirkung von räumlich ausgedehnten Körpern auf und 
spricht den sinnlichen Qualitäten jegliche objektive Konsistenz ab. 
Das neue wissenschaftliche Weltbild führt somit zu einer radikalen 
Umdeutung des klassischen Intentionalitätsgedankens. Die unmit­
telbaren Gegenstände der sinnlichen Erfahrung, die sinnlichen Qua­
litäten, werden nun als bloß subjektive Entitäten, als geistige Abbil­
der (Ideen) gedeutet, und die intentionale Beziehung wird als Rela­
tion zwischen zwei Entitäten aufgefaßt, die beide dem Bewußtsein 
immanent sind.

Paradigmatisch stehen hierfür die Positionen von Descartes 
und Locke. Für Locke etwa ist die Idee »unmittelbares Objekt der 
Wahrnehmung, des Denkens oder des Verstandes«, d.h. »alles, was 
der Geist in sich selbst wahmimmt«.54 Die Idee ist der unmittelbare 
innere Erkenntnisgegenstand, von dem aus man zum transzenden­
ten Gegenstand gelangen kann. Denn die in den Körpern befindli­
chen Qualitäten, die als Ursache der Ideen gelten, unterscheiden 
sich von den Ideen. Doch nicht alle Ideen sind Abbilder der jeweili­
gen Qualitäten. Lediglich die primären Qualitäten (Festigkeit, Raum 
bzw. Ausdehnung, Gestalt, Bewegung, Ruhe und Zahl) haben eine 
Entsprechung in den jeweiligen Ideen. Die sekundären Qualitäten 
(Farbe, Ton, Geruch etc.) sind keine objektiven Eigenschaften der 
Körper, sondern gehen auf subjektive psychische Zustände zurück, 
die in uns durch verschiedene Kombinationen von primären Qua­
litäten hervorgerufen werden.55

Es besteht kein Zweifel, daß sich Brentano die neuzeitliche me­
chanische Weltauffassung zu eigen macht und dementsprechend das 
physische Phänomen abwertet. Er beruft sich hierbei ausdrücklich auf 

54 Versuch über den menschlichen Verstand, a.a.O., II, 8, 8.
55 Vgl. ebda., II, 8,10. Diese These wird bekanntlich Berkeley radikalisieren, indem er die 
Wirklichkeit sowohl der primären als auch der sekundären Qualitäten bestreitet. (Drei 
Dialoge zwischen Hylas und Philonous (Three Dialogues between Hylas and Philonous, 1713), 
übers, v. R. Richter, bearb. v. E. Pracht, mit Einl, Anm. u. Reg. vers. u. hrsg. v. W. Breidert, 
Hamburg: Meiner 31980, S. 33-43; Eine Abhandlung über die Prinzipien der menschlichen 
Erkenntnis, a.a.O., 1,10). Für Berkeley ist das, was wir »Ding« nennen, ein bloßes Bündel 
von Ideen, deren esse im percipi besteht. (Ebda, I, 3). Für Hume schließlich, der Lockes 
Empirismus und Berkeleys Idealismus verbindet, sind dem Bewußtsein allein »Ein­
drücke (impressions)« zugänglich, denen er als farblose Abbilder die »Ideen« oder »Vor­
stellungen (ideas)« zur Seite stellt. (Ein Traktat über die menschliche Natur, a.a.O., II, 1). 
Sowohl die Eindrücke als auch die Vorstellungen sind mentale Entitäten, die - im wörtli­
chen Sinne - im Bewußtsein enthalten sind. Somit fließen der Wahmehmungs- bzw. Vor­
stellungsakt und Gegenstand des Aktes in eine nicht differenzierte Einheit zusammen.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 379

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Locke, der die eine zuvor erwärmte und die andere abgekühlte Hand 
gleichzeitig in dasselbe Wasserbecken taucht und so zum Schluß 
kommt, daß sinnliche Qualitäten wie Wärme und Kälte nicht unab­
hängig von unserer Empfindung bestehen können.56 Dasselbe gilt 
für Phänomene anderer Sinnesgebiete wie etwa Farbe, Ton oder Ge­
schmack.57 Unter Berufung auf die Ergebnisse der neuzeitlichen Wis­
senschaft behauptet Brentano, daß die Gegenstände der »sogenann­
ten äußeren Wahrnehmung« »nur phänomenal und intentional« be­
stehen.58 Die physischen Phänomene sind bloße »Zeichen«59 für nicht 
direkt zugängliche wirkliche Entitäten bzw. Vorgänge, die kausal auf 
den Wahmehmenden einwirkend Vorstellungen hervorrufen, die nur 
einen approximativen Hinweis derselben liefern. Aus diesem Grund 
weisen die psychischen Phänomene »eine bloß relative Wahrheit«60 
auf, die nicht mit derjenigen der psychischen Phänomene ver­
gleichbar ist, deren Erscheinen immer auch Wirklichkeit beinhaltet.

56 Vgl. PeS I, S. 13.
57 Ebda.
58 Ebda., S. 129.
59 Ebda, S. 28. Brentano lehnt sich hier deutlich an Helmholtz an, für den die Sinnesemp- 
findungen bloße »Symbole für die Verhältnisse der Außenwelt« ohne jegliche »Ähn­
lichkeit oder Gleichheit mit dem, was sie bezeichnen«, sind. Die Vorstellungen weisen 
eine bloß »praktische Wahrheit« auf, da wir sie »zur Regelung unserer Bewegungen 
und Handlungen benutzen lernen«. Dies ist die einzig mögliche Art der »Verglei­
chung« zwischen Vorstellungen und äußerer Wirklichkeit; jegliche andere Überein­
stimmung der Vorstellungen mit den Dingen »ist gar nicht denkbar und hat gar keinen 
Sinn«. H. v. Helmholtz, Handbuch der physiologischen Optik, 3 Bde., Hamburg-Leipzig: 
Voss 31909-1911, III, S. 17f. Ganz analog geht auch die Wissenschaft vor, die durch An­
wendung des Experiments »zur Anerkennung einer von unserem Wollen und Vor­
stellen unabhängigen, also äußerlichen Ursache unserer Empfindungen« gelangt. Ebda., 
S. 29. So bezeichnen alle »Eigenschaften«, die wir den Objekten der Außenwelt zu­
schreiben können, »nur Wirkungen [...], welche sie entweder auf unsere Sinne oder auf 
andere Naturobjekte ausüben. Farbe, Klang, Geschmack, Geruch, Temperatur, Glätte, 
Festigkeit gehören der ersten Klasse an, sie bezeichnen Wirkungen auf unsere Sinnes­
organe. Glätte und Festigkeit bezeichnen den Grad des Widerstands, den die berührten 
Körper entweder der gleitenden Berührung oder dem Drucke der Hand darbieten. Statt 
der Hand können aber auch andere Naturkörper eintreten, ebenso für die Prüfung ande­
rer mechanischer Eigenschaften, der Elastizität und Schwere. Die chemischen Eigen­
schaften beziehen sich ebenfalls auf Reaktionen, d.h. Wirkungen, welche der betrach­
tete Naturkörper auf andere ausübt. Ebenso ist es mit den anderen physikalischen Eigen­
schaften der Körper, den optischen, elektrischen, magnetischen. Überall haben wir es 
mit Wechselbeziehungen verschiedener Körper aufeinander zu tun, mit Wirkungen 
aufeinander, welche von den Kräften abhängen, die verschiedene Körper aufeinander 
ausüben.« Ebda., S. 19. Vgl. ders., „Über die Natur der menschlichen Sinnesempfindun- 
gen", Königsberger naturwissenschaftliche Unterhaltungen, Neue Folge, Heft 1,1844, Nr. 1.
60 PeS I, S. 28.

380 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Diese Behauptungen Brentanos scheinen auf den ersten Blick 
Chisholms ontologische These zu bestätigen. Denn die Behauptung, 
physische Phänomene bestehen »nur phänomenal und intentional«, 
scheint zu beinhalten, daß sie in derselben Weise existieren wie bei­
spielsweise ein Einhorn oder andere mythologische Geschöpfe, d.h. 
als bewußtseinsabhängige Entitäten, die eine abgeschwächte Seins­
weise besitzen. Aufgrund dieser vermeintlich abgeschwächten Seins­
weise der physischen Phänomene betrachtet Chisholm Brentano als 
Vertreter einer repräsentationalistischen Wahmehmungstheorie, 
die sich am Modell der Sinnesdaten orientiert.

Die Sinnesdatentheorien61 unterscheiden im allgemeinen zwei 
Klassen von Gegenständen, die materiellen oder physischen Gegen­
stände und die sogenannten sense data wie z.B. Färb-, Ton- oder Ge­
schmackseindrücke. Das, was - selbst bei Täuschungen - unmittel­
bar wahrgenommen wird, sind Entitäten wie Farben oder Töne; nur 
im uneigentlichen bzw. abgeleiteten Sinne „sieht" man farbige Ge­
genstände, „hört" man eine Melodie, „schmeckt" man eine Speise etc. 
Die Sinnesdatentheorien trennen also das physische Phänomen, das 
nur im psychischen Akt (bzw. insofern es wahrgenommen wird) 
besteht, vom physischen Gegenstand. Das unmittelbare Objekt des 
Wahmehmungsaktes ist der mentale Gegenstand oder das physi­
sche Phänomen, das auf den physischen transzendenten Gegenstand 
hinweist bzw. diesen mehr oder weniger adäquat repräsentiert. Im 
allgemeinen vertreten die Sinnesdatentheoretiker eine kausale Theo­
rie der Wahrnehmung, nach der die sense data die unmittelbare men­
tale Wirkung der Gehimtätigkeit sind, die wiederum durch die Rei­
zung der Sinnesorgane seitens äußerer Reize hervorgerufen wird.

61 Der Ausdruck »sense datum« wurde im Jahre 1912 von B. Russell eingeführt. Da 
Russell später seine ursprüngliche Theorie und Terminologie modifizierte, wird er 
heute mit den Theorien von G.E. Moore, C.D. Broad und H.H. Price in Zusammenhang 
gebracht. Vgl. B. Russell, The Problems of Philosophy, London: Oxford University Press 
1912; ders., Our Knowledge ofthe External World, Chicago: Open Court 1914; ders., Mys- 
ticism and Logic, London: Allen & Unwin 1918; G.E. Moore, Some Main Problems ofPhi- 
losophy, London: Allen & Unwin 1953 (die hier publizierten Vorlesungen wurden 
1911/12 gehalten); ders., Philosophical Studies, London: Routledge & Kegan Paul 1922; 
C.D. Broad, Scientific Thought, London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 1923; ders., 
Perception, Physics, and Reality, Cambridge: Cambridge University Press 1914; ders., 
The Mind and Its Place in Nature, London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 1925; 
H.H. Price, Perception, London: Methuen 1932. Die Sinnesdatentheorien gehen auf die 
Hauptvertreter des englischen Empirismus zurück: Lockes »Ideen der Sensation«, 
Berkleys »Ideen« und Humes »Eindrücke (impressions)« sind Beispiele von sense data.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 381

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Sundpunkt

Die Gründe für solch eine Unterscheidung zweier Klassen von 
Wahrnehmungsgegenständen sind zahlreich. Aufgrund unter­
schiedlicher Sinnesdaten kann man denselben Gegenstand wahr­
nehmen; umgekehrt kann derselbe Komplex von Sinnesdaten zur 
Wahrnehmung unterschiedlicher Gegenstände führen. Während 
die materiellen Gegenstände „äußerlich", also räumlich und zeitlich 
angeordnet und somit intersubjektiv sind, erweisen sich die Sin­
nesdaten als privat und haben keine physikalisch unabhängige Exi­
stenz. Während die Sinnesdaten nur vorübergehend existieren, d.h. 
nur für die Zeit, in der sie aktuell wahrgenommen werden, existie­
ren die physischen Gegenstände unabhängig von der Wahrneh­
mung. Während die Wahrnehmung der sense data unmittelbar ist, 
werden die physischen Gegenstände lediglich indirekt wahrge­
nommen, also aufgrund einer Deutung der Sinnesdaten. Während 
die Wahrnehmung der körperlichen Objekte prinzipiell immer einer 
Täuschung unterliegen kann, ist das Erfassen der Sinnesdaten frei 
von jeglichem Irrtum.62

Die Art und Weise, wie Brentano Begriff und Aufgabe der 
physischen Wissenschaft auffaßt, sowie der symbolische Charakter, 
den er dem Verhältnis zwischen physischen Phänomenen und phy­
sikalischen Prozessen bzw. Kräften zuschreibt, scheinen die Nähe 
seiner Position zu den eben beschriebenen Sinnesdatentheorien zu 
bekräftigen.

Die Naturwissenschaft sei jene Wissenschaft, welche die Aufeinanderfolge 
der physischen Phänomene normaler und reiner (durch keine besonderen 
psychischen Zustande und Vorgänge mit beeinflußter) Sensationen auf 
Grund der Annahme der Einwirkung einer raumähnlich in drei Dimensio­
nen ausgebreiteten und zeitähnlich in einer Richtung verlaufenden Welt 
auf unsere Sinnesorgane zu erklären suche. Ohne aber die absolute Be­
schaffenheit dieser Welt Aufschluß zu geben, begnüge sie sich damit, ihr 
Kräfte zuzuschreiben, welche die Empfindungen hervorbringen und sich 
gegenseitig in ihrem Wirken beeinflussen, und stelle für diese Kräfte die 
Gesetze der Koexistenz und Sukzession fest.63

Die phänomenalistische Deutung von Brentanos Intentionalitätsge­
danken beherrschte von Anfang an die Brentano-Forschung, nicht 

62 Vgl. R. Hirst, The Problems of Perception, London: Allen & Unwin 1959 und - vom 
historischen Standpunkt aus - D.W. Hamlyn, Sensation and Perception. A History of the 
Philosophy of Perception, London: Routledge & Kegan Paul 1961.
63 PeS I, S. 138.

382 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

zuletzt weil sie von zahlreichen Brentano-Schülern vertreten wurde, 
wobei Edmund Husserl eine besondere Rolle spielte.64

§ 5. Descartes’ »realitas objectiva«

Einen weiteren Bezugspunkt für Brentanos Theorie der Intentiona­
lität liefert Chisholm zufolge Descartes,65 dessen Thesen enge Bezü­
ge zur spätmittelalterlichen Intentionalitätsdebatte aufweisen. Für 
Descartes, wie auch für Locke, Hume und Berkeley, ist das Denken 
auf die »Idee«, den inneren Gegenstand des Denkens als solchen 
gerichtet. Doch Descartes ist sich der Mehrdeutigkeit des Ausdrucks 
»Idee« bewußt. Für ihn kann die Idee nämlich zum einen »in mate­
rialer Weise als Tätigkeit meines Verstandes« (idea materialiter sump- 
ta), zum anderen »in objektiver Weise« im Sinne des »vorgestellten 
Gegenstandes« (idea obiective sumpta) aufgefaßt werden.66

Dieser Unterscheidung stellt Descartes eine zweite zur Seite, 
die mit ersterer nicht zu verwechseln ist. Die material aufgefaßte 
Idee betrifft die Idee als Akt bzw. Tätigkeit des Verstandes. Doch 

64 Husserl kritisiert in seinen Logischen Untersuchungen Brentanos Lehre der Intentionali­
tät, die er im Sinne einer Beziehung zwischen zwei mentalen Entitäten interpretiert, die 
beide im Bewußtsein real vorhanden sind: Akt und intentionales Objekt. Gegen Brenta­
nos Auffassung erwidert Husserl, daß »nicht zwei Sachen erlebnismäßig präsent 
[sind], es ist nicht der Gegenstand erlebt und daneben das intentionale Erlebnis, das 
sich auf ihn richtet; es sind auch nicht zwei Sachen in dem Sinne wie Teil und umfas­
senderes Ganzes, sondern nur eines ist präsent, das intentionale Erlebnis, dessen wesent­
licher deskriptiver Charakter eben die bezügliche Intention ist. [...] Ist dieses Erlebnis 
präsent, so ist eo ipso, das liegt, betone ich, an seinem eigenen Wesen, die intentionale 
„Beziehung auf einen Gegenstand" vollzogen, eo ipso ist ein Gegenstand „intentional 
gegenwärtig"; denn das eine und andere besagt genau dasselbe. Und natürlich kann 
solch ein Erlebnis im Bewußtsein vorhanden sein mit dieser seiner Intention, ohne daß 
der Gegenstand überhaupt existiert und vielleicht gar existieren kann; der Gegenstand ist 
gemeint, d.h. das ihn Meinen ist Erlebnis; aber er ist dann bloß vermeint und in 
Wahrheit nichts.« E. Husserl, Logische Untersuchungen, a.a.O., II/l, S. 386. Vgl. hierzu 
Th. de Boer, The Development ofHusserl's Thought, The Hague: Nijhoff 1978, S. 40-46.
65 Vgl. R.M. Chisholm, „Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional", 
a.a.O., S. 7 Anm. 14.
66 »Darauf antworte ich, daß hier in dem Worte „Idee" eine Zweideutigkeit liegt; denn 
man kann diese entweder in „materialer" Weise (materialiter) als eine Tätigkeit mei­
nes Verstandes auf fassen, und in diesem Sinne kann man nicht sagen, sie sei vollkom­
mener als ich, oder aber in „objektiver" Weise (obiective), als den durch diese Tätigkeit 
vorgestellten Gegenstand und wenn man auch nicht voraussetzt, daß dieser außerhalb 
meines Verstandes existiert, so kann er dennoch auf Grund seines Wesens vollkom­
mener sein als ich.« R. Descartes, Meditationen, a.a.O., Vorwort an den Leser, S. 4.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 383

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

diese Tätigkeit kann unter zwei Aspekten betrachtet werden. Man 
kann sie als bloßes, zeitlich abgegrenztes Ereignis des Geistes und 
somit als Attribut bzw. Modus der res cogitans ansehen - in dieser 
Hinsicht unterscheiden sich die ideae materialiter sumptae nicht von­
einander. Aber die material verstandene Idee kann auch in spezifi­
scherer Weise thematisiert werden, nämlich als ein Ereignis, das re­
präsentativen Charakter hat. Denn jede Idee stellt einen besonderen 
Gegenstand vor und unterscheidet sich dadurch von allen anderen 
Ideen. Die so auf gefaßte Idee weist einen formalen Charakter auf.
Denn da die Ideen selbst gewisse Formen sind, und sich auch nicht aus ir­
gendwelcher Materie zusammensetzen, so folgt, daß, so oft sie danach be­
trachtet werden, daß sie ein Etwas darstellen, man sie nicht material nimmt, 
sondern formal. Wurden sie dagegen betrachtet, nicht sofern sie dieses oder 
jenes darstellen, sondern nur sofern sie Operationen des Verstandes sind, 
so konnte man alsdann wohl sagen, daß sie material genommen werden, 
aber unter diesen Umständen würden sie auf keine Weise sich auf die 
Wahrheit oder Falschheit der Objekte beziehen.67

Die »in formaler Weise aufgefaßte Idee« ist ebenfalls ein Akt des 
Verstandes, doch ist sie hinsichtlich ihres repräsentativen Charak­
ters wesentlich spezifischer.

Dies erlaubt nun, Descartes' Verständnis der »objektiven Rea­
lität der Idee« darzulegen. Diese betrifft nicht jenen Aspekt, durch 
den eine Idee zur Idee dieses oder jenes Gegenstandes wird, denn 
dies würde bedeuten, daß man die objektiv verstandene mit der 
formal verstandenen Idee verwechselt. Die objektiv aufgefaßte Idee 
ist kein Aspekt oder Charakter des mentalen Aktes, sondern das, 
was durch diesen vorgestellt wird, also dessen repraesentatum. Die 
objektiv aufgefaßte Idee ist mit anderen Worten der Gegenstand 
von Ideen als Tätigkeiten des Verstandes, also der gedachte Gegen­
stand, der in diesen Akten „enthalten" ist, da dieser »niemals au­
ßerhalb des Verstandes« besteht.68

Die idea obiective sumpta existiert - wie auch die idea materialiter 
sumpta - im Geiste, jedoch in ganz anderer Weise. Während die 
material verstandenen Ideen als Modi der res cogitans wie auch die 
Dinge außerhalb des Geistes wirklich (formaliter) bestehen, besitzen 
die objektiv verstandenen Ideen eine »objektive Seinsweise«, die 

67 Ebda., Antwort des Verfassers auf die vierten Einwände, Antwort auf den zweiten 
Teil über Gott, S. 210f.
68 Ebda., Antwort des Verfassers auf die ersten Einwände, S. 92.

384 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

»weit unvollkommener [ist] als die, gemäß der die Dinge außerhalb 
des Verstandes existieren, aber darum nicht ein vollkommenes 
Nichts« darstellt.69

Wer an etwas denkt, hat also einen gedachten Gegenstand zum 
Inhalt seines Denkens. Der Ausdruck „gedachter Gegenstand" ist 
jedoch nicht frei von Mehrdeutigkeit. Bei vielen cogitationes besteht 
nämlich neben der res cogitata, die im Geiste »objektiv« existiert, ein 
entsprechendes geistesunabhängiges Objekt. In diesem Falle bestehen 
ein inneres und ein äußeres Objekt, denen unterschiedliche Seins­
weisen zukommen. So ist am Beispiel der Sonne die objektive Idee 
»die im Verstände - zwar nicht formal, wie am Himmel, aber doch 
objektiv, d.h. in der Weise, wie die Objekte im Verstände zu sein 
pflegen - existierende Sonne selbst«;70 der wirklichen Sonne, der 
Sonne »am Himmel« kommt hingegen, sofern »sie objektiv in mei­
nem Verstände vorhanden ist, [...] nichts [...] als eine äußere Be­
zeichnung« zu.71 Nicht alle objektiv verstandenen Ideen haben aber 
ein Gegenstück in der Wirklichkeit: Man denke nur an Pegasus, an 
eine Chimäre, aber auch an den Raum oder an eine Zahl, die ihrer 
Natur nach allgemein sind, während alle wirklich existierenden 
Dinge individuell sind.72

Descartes' Intentionalitätsauffassung scheint somit eine dreifa­
che Unterscheidung zu implizieren: 1) die Idee als Akt des Den­
kens; 2) der transzendente Gegenstand, der in der äußeren Wirk­
lichkeit existiert; und 3) die objektiv verstandene Idee, die im Geiste 
existiert, sei es, daß ihr äußeres Gegenstück (der transzendente Ge­
genstand) existiert oder nicht. Es verwundert somit nicht, daß De­
scartes des öfteren als Quelle für Brentanos Theorie der Intentiona­
lität angeführt wird. Dies geht zum Teil auf Brentano selbst zurück, 
der gerade auf Descartes' Unterscheidung zwischen formaler und 
objektiver Realität der Idee Bezug nimmt, um den Unterschied zwi­
schen subjektiver bzw. formaler und objektiver Dimension des Be­
wußtseinsaktes herauszustellen.
Wenn ich etwas glaube, so ist dieser Glaube „formal" in mir. Wenn ich mich 
später dieses Glaubens erinnere, so ist er nach Descartes' Ausdruck „objektiv" 

69 Ebda.
70 Ebda.
71 Ebda.
72 Vgl. R. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie (Principia philosophiae, 1644), übers, u. 
mit Anm. vers. v. A. Buchenau, Hamburg: Meiner 81992,1,59, S. 20f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 385

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

in mir; es handelt sich um denselben individuellen Glaubensakt; aber das 
einemal übe ich ihn aus, das andere Mal ist er nur der immanente Gegenstand 
der Erinnerungstätigkeit, die ich übe. Ähnlich ist bei jeder anderen psychi­
schen Funktion, Wollen, Begehren, Fliehen usw. mit dem psychischen Akt, 
der formal gegeben ist, etwas als immanenter Gegenstand des psychischen 
Aktes, also mit Descartes zu reden objektiv, oder wie wir, um Mißverständ­
nisse zu vermeiden, uns besser ausdrücken werden, intentional gegeben.73

Die Nähe beider Standpunkte scheint ein Fragment Brentanos aus 
den 80er Jahren zu bekräftigen, das Chisholm zugunsten der onto­
logischen These heranzieht.74
Wir bilden im Hinblick auf uns selbst den Begriff eines Denkenden, wel­
cher in seinem Denken auf einen Gegenstand gerichtet ist. Es sei dies der 
Gegenstand A, dessen Begriff ebenso wie der des Denkenden der Begriff 
von etwas Wesenhaftem sein mag. Von diesem Wesenhaften A sagen wir 
daraufhin mit aller Wahrheit, daß es von mir, dem Denkenden, gedacht 
werde. Es ist ebenso wahr, daß es ein gedachtes A, als daß es ein wirkliches 
A ist. Und es kann aufhören, als wirkliches A zu sein, während es als ge­
dachtes A fortbesteht, solange der Denkende es denkt. Umgekehrt wird es 
als gedachtes A aufhören, wenn der Denkende es zu denken aufhört, wie 
immer es als wirkliches A noch fortbesteht.

Sagt man: eben, indem man es dem wirklichen A entgegenstellt, gibt 
man zu erkennen, daß das gedachte A nichts Wahres und Wirkliches ist: so 
ist zu erwidern: Keineswegs! Es kann etwas recht wohl etwas Wahres und 
Wirkliches sein, ohne ein wirkliches A zu sein. Es ist ein wirklich gedachtes 
A und somit, da dies dasselbe sagt, auch ein wirkliches gedachtes A, dem 
wieder ein anderes als gedachtes gedachtes A entgegengesetzt werden 
kann, wenn einer denkt, daß einer A denke.

Es ist nicht möglich, daß es ein A-Denkendes gibt, ohne daß es ein ge­
dachtes A gibt, und umgekehrt. Aber man kann darum nicht sagen, der A- 
Denkende sei das von ihm gedachte A. Die beiden Begriffe sind nicht iden­
tisch, sondern korrelativ. Keinem kann in der Wirklichkeit etwas entspre­
chen, ohne daß dem andern etwas in der Wirklichkeit entspricht. Aber nur 
der eine ist der Begriff eines Wesenhaften, das gewirkt wird und wirkt, der 
andere ist der von etwas, was nur, indem jenes gewirkt wird, als begleiten­
des Seiendes mit entsteht und fortbesteht, bis jenes endet.75

Chisholm interpretiert diese Textstelle folgendermaßen:

73 WE, S. 17f.
74 Vgl. R.M. Chisholm, „Intentionality", a.a.O., S. 201; „Brentano on Descriptive Psy- 
chology and the Intentional", a.a.O., S. 8 Anm. 14.
75 F. Brentano, „Das Seiende im Sinne des Wahren" (Fragment. Vor 1902 entstanden), 
in: WE, S. 31.

386 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Brentano took these considerations to show that there are certain entities 
that are not concrete individual things. For, he says, the Situation that he 
has described involves an actual thinker and an actual contemplated A (just 
as the Situation he refers to parenthetically involves an actual, contemplated 
contemplated A). The contemplated A and the contemplated contemplated 
A are entia rationis that are produced by the mind. According to Brentano's 
earlier doctrine, then, as soon as a man Starts to think about a unicom there 
comes into being an actual contemplated unicom. This actual contemplated 
unicorn is an ens rationis that depends upon the thinker for its existence 
and that ceases to be as soon as the man ceases to think about a unicom.76

Chisholm sieht im gedachten A sowie im gedachten Einhorn Para­
debeispiele dessen, was Brentano unter »immanentem« bzw. »in­
tentionalem Objekt« versteht. Chisholm zufolge glaubt der frühe 
Brentano, die intentionalen Gegenstände der psychischen Phäno­
mene - ob sie nun außerhalb des Geistes wirklich existieren oder auch 
nicht - besäßen eine abgeschwächte Existenzweise, die sie in der 
Immanenz des Erkenntnisprozesses annehmen.

Nehmen wir folgendes Beispiel: Jemand denkt an ein wirkli­
ches A. Neben dem wirklichen A und dem wirklichen A-Denken- 
den - die beide als Seiende im eigentlichen Sinne gelten - besteht 
nach Chisholms Deutung ein immanentes oder intentional existie­
rendes A, das mit dem Denken des wirklichen A mitentsteht und 
mitvergeht. Existiert der Gegenstand des Denkens wirklich, so ist 
nach Chisholm zwischen Denkakt, „transzendentem" und „imma­
nentem" bzw. „intentionalem Objekt" zu unterscheiden; letzteres faßt 
er als Gegenstück zum wirklichen A auf, das dieses wirkliche A in 
der Immanenz des Erkenntnisprozesses repräsentiert. Wenn das 
wirkliche A aufhört, ein solches zu sein, also aufhört, in der Wirklich­
keit zu bestehen, oder wenn der Gegenstand des Denkens prinzipi­
ell nicht existiert (z.B. eine Farbe, ein Einhorn), so stellt sich die Frage, 
was man in diesem Fall zum Gegenstand hat. Chisholm behauptet:
According to the doctrine of intentional inexistence the object of the thought 
about a unicorn is a unicom but a unicom with a mode of being (intentional 
inexistence, immanent objectivity, or existence in the understanding) that is 
short of actuality but more than nothingness and that, according to most 
versions of the doctrine, lasts for just the length of time that the unicom is 
thought about.77

76 R.M. Chisholm, „Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional", a.a.O., S. 9.
71 Ders., „Intentionality", a.a.O., S. 201.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 387

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Für eine solche Deutung scheinen Brentanos Vorlesungen zur De­
skriptiven Psychologie zu sprechen. Denn Brentano behauptet hierin 
ausdrücklich, daß das intentionale Korrelat eines jeden Bewußt­
seinsaktes überhaupt nichts Reales ist.78 Die intentionale Beziehung - 
so Brentano - umfaßt zwei Korrelate, von denen »das eine allein 
real, das andere dagegen nichts Reales ist«.79 Als Beispiel solcher 
Korrelatenpaare führt er Sehen und Gesehenes, Vorstellen und 
Vorgestelltes, Wollen und Gewolltes, Lieben und Geliebtes, Leug­
nen und Geleugnetes an und fügt schließlich hinzu:
So wenig ein gewesener Mensch, so wenig ist ein gedachter etwas Reales. 
Der gedachte Mensch hat darum auch keine eigentliche Ursache und kann 
nicht eigentlich eine Wirkung üben, sondern indem der Bewußtseinsakt, 
das Denken des Menschen gewirkt wird, ist der gedachte Mensch, sein 
nichtreales Korrelat, mit da.80

Diese Textstellen aus der Deskriptiven Psychologie scheinen auf den 
ersten Blick die ontologische These zu stützen, nach der dem Be­
wußtsein nicht das transzendente Objekt, sondern bloß dessen 
subjektive intentio, dessen mentales Abbild, präsent ist. Doch solch 
eine ontologische These erweist sich als äußerst schwach. Betrachtet 
man erneut das oben angegebene Beispiel, so erhebt sich die Frage, 
was Gegenstand des Denkens ist, wenn A existiert oder A nicht exi­
stiert bzw. aufhört zu bestehen. Wenn A wirklich existiert, so ist 
eindeutig das wirkliche, transzendente A Gegenstand des Denkens 
und nicht das gedachte A. Falls aber A nicht existiert bzw. aufhört 
zu existieren, ist nicht klar, warum nun das gedachte A zum Ge­
genstand des Denkens werden sollte - denn Gegenstand des Den­
kens kann nur das transzendente bzw. bewußtseinsunabhängige A 
sein. Unabhängig davon, ob A existiert oder nicht, das gedachte A 
kann also nicht die Funktion des intentionalen Objekts übernehmen, 
weil es gar kein Gegenstand ist.

Chisholm ist weit davon entfernt, die Haltbarkeit solch einer 
ontologischen These zu behaupten. Denn gerade die Schwäche solch 
einer Theorie hat nach Chisholm den späten Brentano dazu geführt, 

78 In diesem Sinne interpretiert Chisholm die schon erwähnte Zwischenbemerkung 
Brentanos (PeS I, S. 124) und setzt somit intentionales Objekt und intentionales Kor­
relat gleich (vgl. hier Anm. 29). Vgl. hingegen A. Bausola, Conoscenza e moralitä in Franz 
Brentano, Milano: Vita e Pensiero 1968, S. 24.
79 DP, S. 21.
80 » Ebda.

388 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

seine ursprüngliche Theorie der Intentionalität zu modifizieren: Um 
die Klasse der psychischen Phänomene abzugrenzen, stütze sich 
Brentano nun ausschließlich auf die »psychologische These« der Ei­
genart der intentionalen gegenüber der gewöhnlichen Beziehung. 
Der späte Brentano unterscheide nämlich zwischen gewöhnlich bi­
nären und intentionalen Beziehungen. Während erstere nur zwischen 
existierenden Gliedern stattfinden, verlangen letztere lediglich die 
Existenz des Fundaments (des Denkenden) und nicht die des Ter­
minus (des Gedachten).

Das Hauptproblem solch einer ontologischen Deutung von 
Brentanos Intentionalitätsgedanken besteht darin, daß sie sogar von 
Brentano selbst ausdrücklich verworfen wird. In einem Brief an 
Anton Marty (17.3.1905),81 der oft als »Manifest« von Brentanos rei- 
stischer Wende bezeichnet wird, nimmt dieser Stellung zur Kritik 
an der Theorie des immanenten Objektes, die Alois Höfler am V. 
Internationalen Kongreß für Psychologie vorgetragen hatte.82 Bren­
tano bekundet darin sein Erstaunen darüber, daß man ihm die The­
se des »vorgestellten Gegenstands« als (immanenten bzw. Inten­
tionalen) Gegenstand der Vorstellung zuschreibt, und verteidigt 
gleichzeitig seine ursprüngliche Theorie gegen falsche und absurde 
Deutungen.
Es ist aber nicht meine Meinung gewesen, daß das immanente Objekt = 
„vorgestelltes Objekt" sei. Die Vorstellung hat nicht „vorgestelltes Ding", 
sondern „das Ding", also z.B. die Vorstellung eines Pferdes nicht „vorge­
stelltes Pferd", sondern „Pferd" zum (immanenten, d.h. allein eigentlich 
Objekt zu nennenden) Objekt.83

Denn der Ausdruck »immanent« bezogen auf das Objekt bedeutet 
nicht,
daß es sei, sondern daß es Objekt sei, auch ohne daß etwas draußen korre­
spondierte. Daß es Objekt sei, ist aber das sprachliche Korrelat zu dem, daß 

81 Brief an Anton Marty vom 17.3.1905, in: WE, S. 86-89. Der Brief ist auch in AN, S. 
119-121 abgedruckt.
82 Brentano selbst hatte dem Kongreß einen Vortrag mit dem Titel „Von der psycholo­
gischen Analyse der Tonqualitäten" zukommen lassen. (Abgedruckt in: Atti del V 
Congresso Internazionale di Psicologia, a cura di S. De Sanctis, Roma: Forzani 1905, S. 
157-165; wiederabgedruckt in: F. Brentano, Untersuchungen zur Sinnespsychologie, 
Leipzig: Duncker & Humblot 1907; zweite durchgesehene u. aus dem Nachlaß erwei­
terte Auflage, hrsg. v. R.M. Chisholm u. R. Fabian, Hamburg: Meiner 1979 (Abkür­
zung: US), S. 93-103.)
83 WE, S. 87f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 389

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

der Empfindende es zum Objekt habe, mit anderen Worten, daß er es emp­
findend vorstelle.84

Brentano fügt außerdem hinzu:
Das „gedachte Pferd" als Objekt genommen, wäre Gegenstand der inneren 
Wahrnehmung, die das Denkende wahrnimmt, wenn dies mit dem Ge­
dachten ein Paar Korrelative bildete, da Korrelative ohne einander nicht 
wahrnehmbar sind. Das, was als primäres Objekt empfunden oder vom 
Verstand universell als primäres Objekt gedacht wird, ist aber doch nicht 
Gegenstand der inneren Wahrnehmung. Entweder müßte ich der primären 
Vorstellungsbeziehung gar kein Objekt und gar keinen Inhalt zugeschrie­
ben haben, oder ich konnte ihn nicht = „gedachtes Objekt" gleichgesetzt 
haben. Ich protestiere also gegen die mir angedichtete Albernheit.85

Gegen eine solche »Albernheit« nahm Brentano übrigens schon in 
der Psychologie des Aristoteles Stellung.
Es wäre nämlich offenbar eine lächerliche Behauptung, dass Einer, der et­
was erkennen wollte und statt dessen etwas Anderes in seinem Verstände 
fasste, hiedurch zu der von ihm begehrten Erkenntniss gelangt sei. Nun 
aber will z.B. der Naturforscher die Crystalle und die Pflanzen und die üb­
rigen Körper, die er hier auf Erden findet, kennen lernen; wenn er also die 
Begriffe von Tetraedern und Octaedem, von Bäumen und Gräsern, die ei­
ner anderen Welt angehören, erfasste, so würde er offenbar in keiner Weise 
seinen Zweck erreichen.86

Es stellt sich nun die Frage, wie man diese Behauptungen mit den 
oben zitierten Textstellen - in denen Brentano das immanente Ob­
jekt mit dem gedachten Objekt gleichzusetzen scheint - in Einklang 
bringen kann. Kann man Brentanos rückblickende Rekonstruktion 
seines Standpunktes wirklich als Ergebnis einer „Gedächtnislücke" 
interpretieren, wie dies u.a. Oskar Kraus und Franziska Mayer- 
Hillebrand behaupten?87

§ 6. Aristoteles’ Theorie der Relativa

Kehren wir an dieser Stelle zur Psychologie vom empirischen Stand­
punkt zurück. Hierin betont Brentano zwar die relationale Natur des 

84 Ebda., S. 88.
85 Ebda., S. 88f.
86 PsA, S. 135.
87 Vgl. WE, Anmerkungen des Herausgebers, S. 177; AN, Anmerkungen der Heraus­
geberin, S. 407.

390 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

psychischen Phänomens, warnt aber ausdrücklich davor, das inten­
tionale Objekt als Korrelat des psychischen Aktes anzusehen.
Der Begriff Ton ist kein relativer Begriff. Ware dies der Fall, so wurde nicht 
das Hören ein sekundäres, sondern mit dem Tone zugleich das primäre Ob­
jekt des psychischen Aktes sein, und dasselbe würde in jedem anderen Falle 
gelten Auch könnten wir gar nichts denken außer gewissen Relationen 
zu uns selbst und unseren Gedanken, und dies ist ohne Zweifel falsch.88

Obwohl Brentano - mit Bezug auf die Ergebnisse der neuzeitlichen 
Physik - behauptet, daß die physischen Phänomene nicht in der 
Wirklichkeit existieren, daß sie bloße Zeichen für etwas anderes 
sind, von dem sie nur einen vagen Hinweis liefern, ist er dennoch 
weit davon entfernt, sich die idealistische These zu eigen zu ma­
chen, nach der die physischen Phänomene mentale Entitäten, Sin- 
nesdaten sind, die im Bewußtsein existieren. Denn dies würde u.a. 
bedeuten, daß wir stets psychische Phänomene und niemals physi­
sche wahmehmen. Im Gegensatz dazu betont er - wie im Brief aus 
dem Jahre 1905 -, daß wir eine Farbe und nicht eine gesehene Far­
be, einen Ton und nicht einen gehörten Ton wahmehmen.

Aufschlußreich ist in dieser Hinsicht auch Brentanos polemi­
sche Stellungnahme gegen die idealistische Position von A. Bain, 
für den eine von der Wahrnehmung unabhängige physikalische 
Welt nicht nur unmöglich, sondern sogar widersprüchlich ist.
„Die herrschende Lehre ist, daß ein Baum etwas in sich selbst, abgesehen 
von aller Wahrnehmung, sei, daß er durch das Licht, welches er entsende, 
in unserem Geist einen Eindruck hervorbringe und dann wahrgenommen 
werde; so zwar, daß die Wahrnehmung eine Wirkung, und der unwahrge­
nommene" (d.h. wohl der außer der Wahrnehmung bestehende) „Baum die 
Ursache sei. Allein der Baum ist nur durch Wahrnehmung bekannt; was er 
vor der Wahrnehmung und unabhängig von ihr sein mag, können wir nicht 
sagen; wir können an ihn als wahrgenommenen, aber nicht als unwahrge­
nommenen denken. Es liegt ein offenbarer Widerspruch in der Annahme; 
man verlangt von uns in demselben Augenblicke, wir sollten das Ding wahr­
nehmen, und wir sollten es nicht wahrnehmen. Wir kennen die Berüh­
rungsempfindung von Eisen, aber es ist nicht möglich, daß wir die Berüh­
rungsempfindung, abgesehen von der Berührungsempfindung, kennen."89

Brentanos Antwort ist klar und unmißverständlich:

88 PeS I, S. 185.
89 Ebda., S. 130.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 391

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Ich muß eingestehen, daß ich nicht imstande bin, mich von der Richtigkeit 
dieser Argumentation zu überzeugen. So gewiß es auch ist, daß eine Farbe 
uns nur erscheint, wenn wir sie vorstellen: so ist doch hieraus nicht zu 
schließen, daß eine Farbe ohne vorgestellt zu sein nicht existieren könne. 
Nur wenn das Vorgestellt-sein als ein Moment in der Farbe enthalten wäre, 
so etwa wie eine gewisse Qualität und Intensität in ihr enthalten ist, würde 
eine nicht vorgestellte Farbe einen Widerspruch besagen, da ein Ganzes 
ohne einen seiner Teile in Wahrheit ein Widerspruch ist. Dieses aber ist of­
fenbar nicht der Fall.90

Dies bekräftigt nochmals, daß Brentano keinesfalls als Vertreter ei­
ner Sinnesdatentheorie einzuordnen ist. Denn auch wenn der Bezug 
des psychischen Phänomens zu einem physischen wesentlich ist, 
kann man das Gegenteil nicht behaupten - denn es gehört nicht 
zum Wesen des physischen Phänomens, Gegenstand eines psychi­
schen zu sein. Für Brentano ist sogar die Annahme, das physische 
Phänomen besitze neben der intentionalen auch eine wirkliche Exi­
stenz, kein Widerspruch: Es ist zwar unwahrscheinlich, daß uns die 
äußere Wahrnehmung etwas Wirkliches zeigt, aber nicht von vorn­
herein ausgeschlossen. Die Argumente, die hierbei angeführt wer­
den können, sind empirischer Natur und setzen die Akzeptanz der 
neuzeitlichen Wissenschaftsergebnisse voraus.91

Brentano gibt zwar den naiven Realismus des Aristoteles auf, 
nach dem das physische Phänomen bzw. eigentliche Sinnesobjekt 
notwendig eine unabhängige Wirklichkeit außerhalb des Wahmeh- 
mungsprozesses - als dessen wirkende Ursache - besitzt, hält aber 
an einem der Stützpfeiler des Aristotelischen Realismus fest - an 
der These der Priorität des Gegenstandes gegenüber seinem Er­
kanntwerden.

Trotz dieser wesentlichen Modifikation bleibt Brentanos Inten- 
tionalitätsgedanke aber der Aristotelischen Theorie der Relativa ver­
haftet. Schon in seiner Dissertation untersuchte Brentano die Kate­
gorie des Tipög ti 92 und das Wesen sowie die Rolle von Fundament 
und Terminus der Relativa eingehend. Eines der Wesensmerkmale 

90 Ebda.
91 »Nicht also das ist richtig, daß die Annahme, es existiere ein physisches Phänomen, 
wie die, welche intentional in uns sich finden, außerhalb des Geistes und in Wirklich­
keit, einen Widerspruch einschließt, nur eines mit dem anderen verglichen, zeigen sie 
Konflikte, welche deutlich beweisen, daß der intentionalen hier keine wirkliche Exi­
stenz entspricht«. Ebda., S. 132.
92 Vgl. MBS, S. 189ff.

392 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

der Relativa ist für Aristoteles ihr Bezug auf die Korrelativa. Besteht 
das Wesen des Relativums (Herr, Größeres, etc.) darin, daß es sich 
immer auf etwas anderes bezieht, so erfordert es notwendigerweise 
ein Korrelativum (Knecht, Kleineres, etc.).93 Die Relativa fordern 
sich gegenseitig und sind - dem Sein und der Erkenntnis nach - 
voneinander untrennbar.94 Gerade der Mangel an diesem Charakter 
unterscheidet die epistemischen bzw. intentionalen von den ge­
wöhnlichen Relativa.
Während die Relation des Wissens zum Gewußten eine reale Basis in dem 
Wissen hat, wird die umgekehrte des Gewußten zum Wissen offenbar bloß 
durch die Verstandesoperation gesetzt, eigentliche Basis der Relation bleibt 
doch allein dasjenige, was jetzt als ihr Terminus angenommen wird; das 
Gewußte ist kein npoQ n, weil es in Relation zu einem Andern stände, son­
dern bloß, weil zu ihm ein Anderes in Relation steht.95

Brentano bezieht sich hierbei auf folgende Textstelle der Metaphysik 
des Aristoteles:
[...] hingegen das Meßbare, das Wißbare, das Denkbare heißt relativ darum, 
weil etwas anderes auf es selbst bezogen wird. Denn denkbar heißt etwas, 
weil es ein Denken (Öiävoia) desselben gibt, aber es ist nicht das Denken 
Denken dessen, worauf das denken geht, sonst wäre dasselbe zweimal ge­
sagt. Und ebenso ist das Sehen (o^) Sehen von etwas, aber nicht Sehen 
dessen, worauf das Sehen geht, wiewohl man dies in Wahrheit sagen 
könnte, sondern das Sehen ist auf eine Farbe oder etwas dergleichen ge­
richtet. In jener Weise aber wäre dasselbe zweimal gesagt, das Sehen sei das 
Sehen dessen, worauf das Sehen geht.96

93 Vgl. Cat., 6, b 28. VgL MBS, S. 211ff.
94 Hierbei ist wichtig, daß die Relativa bzw. Korrelate mit den Relata bzw. Relations­
gliedern, wie wir sie heute verstehen, nicht verwechselt werden. Denn Aristoteles 
geht nicht von der Relation zwischen Entitäten aus (z.B. „größer als", „links von"), 
sondern von dem »zu etwas sich Verhaltenden (npo$ n)«, von jenen (akzidentellen) 
Dingen, die nur in Hinblick auf etwas anderes das sind, was sie sind. So ist ein Größe­
res ein Relativum, weil es nur in Bezug auf ein Kleineres ein solches ist; umgekehrt ist 
ein Kleineres nur in Bezug auf ein Größeres ein Relativum. Ebenso ist ein Herr ein 
Relativum, weil er ein Herr von etwas, nämlich von einem Knecht, ist - obwohl er 
natürlich als Mensch (z.B. als Cäsar) kein Relativum, sondern eine Substanz ist. Es ist 
also das Bezogensezn, der relationale Zustand einer Substanz, den Aristoteles themati­
siert, und nicht die Beziehung selbst, für die in seiner Substanz-Akzidens-Ontologie 
kein Platz ist. Die Glieder einer Relation im uns geläufigen Sinne sind also - Aristote­
lisch gesprochen - keine Relativa, sondern Substanzen.
95 MBS, S. 28.
96 Metaph., V 15,1021 a 26. Brentano bezieht sich außerdem auf Metaph., X 6,1056 b 34 
und 1057 a 9.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 393

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Aristoteles betrachtet zwar Sehen und Gesehenes (gesehene Farbe) 
als korrelativ - eine Tatsache, die für ihn trivial ist betont aber 
ausdrücklich, daß der Gegenstand bzw. das eigentliche Sinnesob- 
jekt (das intentionale Objekt) eines Sehaktes nicht die gesehene Far­
be, sondern die Farbe schlechthin ist. Die Farbe ist dem Sehakt 
überhaupt nicht relativ, da das Gesehen- bzw. Nicht-Gesehenwer­
den ihr absolut äußerlich ist.97

Die Rolle des intentionalen Korrelats in der Wahrnehmungs­
lehre des Aristoteles wurde schon im Rahmen der Analyse von 
Brentanos Abhandlung über die Psychologie des Aristoteles erwähnt. 
Die »objektive Aufnahme« der sinnlichen Formen, die außerhalb 
der Seele nur in Verbindung mit der Materie bestehen, führt zur 
Verwirklichung des Wahmehmenden, in dem jene Formen eine 
„zweite Wirklichkeit" erlangen. Hierbei findet jedoch keine Ver­
doppelung des Wahmehmungsgegenstandes statt. Die erste Wirk­
lichkeit der sinnlichen Form besteht selbstverständlich ganz unab­
hängig vom Erfaßtwerden dieser Form, also von ihrer möglichen 
zweiten Wirklichkeit. Die Akt-Potenz-Lehre regelt sowohl auf Sub­
jekt- als auch Objektebene die Wahmehmungsdynamik. Eine zwei­
fach mögliche Betrachtungsweise - seitens des Subjekts und Objekts 
- ist gegeben und erweckt den Anschein einer Verdoppelung des 
Wahmehmungsgegenstandes, als ob dieser neben seiner wahmeh- 
mungsunabhängigen Wirklichkeit eine zweite in der Seele besäße. 
Solch eine Verdoppelung ist aber nur perspektivischer Natur; sie 
ergibt sich aus der Betrachtung des Wahrnehmungsaktes a parte su- 
biecti. Dieser Standpunkt tastet daher die absolute Priorität des äu­
ßeren Wahmehmungsgegenstandes nicht an, der ja wirkende Ursa­
che des Wahmehmungsprozesses ist.98

97 »Der Grund dieser Lehre, die wir [in] Metaph. V, 15 finden, ist leicht einzusehen. Die 
Harmonie oder Disharmonie unseres Denkens mit den Dingen ändert durchaus nichts 
an dem Bestände derselben, sie sind unabhängig von unserem Denken und bleiben 
davon unberührt«. MBS, S. 29.
98 Brentano bezieht sich hierbei (PeS I, S. 184, Anm.) auf De anima, III 2,425 b 20-426 a 19: 
»Offenbar also ist das Wahmehmen mit dem Gesichtssinn nicht Eines; denn auch wenn 
wir nichts sehen, unterscheiden wir mit dem Gesichtssinn sowohl das Dunkel als auch 
das Licht, aber nicht auf dieselbe Weise. Ferner ist auch das Sehende gewissermaßen 
gefärbt; denn das Sinnesorgan ist aufnahmefähig für das Wahrnehmbare ohne die Mate­
rie. Deshalb bleiben auch nach Verschwinden der wahrnehmbaren Objekte die Wahr­
nehmungen und Vorstellungen in den Wahrnehmungsorganen. Die Wirklichkeit des 
Wahrnehmbaren und der Wahrnehmung ist ein und dieselbe, das Sein ist aber für sie 
nicht dasselbe. Ich meine z.B. den Ton in Wirklichkeit und das Gehör in Wirklichkeit;

394 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Brentano lehnt sich an dieses Modell des Aristoteles an. Mit ihm 
stimmt er darin überein, daß der Farbsehende eine gesehene Farbe als 
intentionales Korrelat in sich trägt. Er hütet sich wie Aristoteles da­
vor, solch ein intentionales Korrelat mit dem immanenten oder inten­
tionalen Objekt zu verwechseln. Obwohl Brentano aus den angege­
benen Gründen den naiven Realismus des Aristoteles aufgibt und 
somit das physische Phänomen abwertet, hält er sich weiterhin 
streng an das Aristotelische Prinzip, nach dem der (immanente oder 
intentionale) Gegenstand eines Sehaktes die Farbe ist und nicht die 
gesehene Farbe, die hingegen bloßes intentionales Korrelat ist.

Während aber bei Aristoteles das intentionale Korrelat eng mit 
der Akt-Potenz-Lehre verbunden ist, hängt es bei Brentano - der 
diese Lehre aufgrund des „metaphysischen Ballastes" aufgab - nun 
von seiner Theorie der inneren Wahrnehmung ab, die er allerdings 
in Auseinandersetzung mit der entsprechenden Theorie des Ari­
stoteles entwickelte.99 Im folgenden soll deshalb auf Brentanos Auf­
fassung der inneren Wahrnehmung näher eingegangen werden, da 
sie entscheidend zur Lösung unserer Fragestellung beiträgt.

§ 7. Intentionales Objekt und intentionales Korrelat

Um die Frage zu beantworten, was eigentlich das intentionale Kor­
relat eines psychischen Aktes sei und in welcher Beziehung es zum 

denn man kann das Gehör haben und nicht hören, und was Ton besitzt, tönt nicht 
immer. Wenn aber das zu hören Vermögende sich verwirklicht (wirklich tätig ist), und 
das zu tönen Vermögende tönt, dann stellt sich zugleich das Gehör in Wirklichkeit 
und der Ton in Wirklichkeit ein, von denen man das eine Hören, das andere Tönen nen­
nen könnte. Wenn nun die Bewegung, das Einwirken und das Erleiden in dem von 
der Einwirkung Betroffenen ist, so muß auch der Ton und das Gehör der Wirklichkeit 
nach in dem der Möglichkeit nach (Hörenden) sein; denn die Wirklichkeit des Wirkfähi­
gen (Aktiven) und Bewegungsfähigen stellt sich in dem Erleidenden (Passiven) ein. Da­
her braucht das Bewegende nicht bewegt zu werden. [...] Dasselbe Verhältnis liegt 
auch bei den anderen Wahmehmungssinnen und ihren wahrnehmbaren Objekten 
vor. Wie nämlich das Bewirken und das Erleiden sich in dem Erleidenden vollziehen 
und nicht im Bewirkenden, so vollzieht sich auch die Wirklichkeit des Wahrnehmbaren 
und die des Wahmehmungsfähigen in dem Wahmehmungsfähigen (Subjekt). [...] Da 
aber die Wirklichkeit des Wahrnehmbaren und des Wahmehmungsfähigen <identisch> 
eine ist, ihr Sein jedoch verschieden, müssen, so verstanden, notwendigerweise Gehör 
und Ton, Geschmack und Schmecken, und das andere der Art, zusammen verdorben 
und erhalten werden; der Möglichkeit nach verstanden jedoch müssen sie es nicht.« 
99 Vgl. hier Teil II, Kap. 4, § 8.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 395

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

intentionalen Objekt stehe, ist es notwendig, die Brentanosche 
Theorie der inneren Wahrnehmung heranzuziehen.

Die innere Wahrnehmung stellt neben der Intentionalität ein 
weiteres wesentliches Merkmal dar, das die psychischen Phänome­
ne von den physischen abgrenzt.
Eine weitere gemeinsame Eigentümlichkeit der psychischen Phänomene ist 
die, daß sie nur in innerem Bewußtsein wahrgenommen werden, während 
bei den physischen nur äußere Wahrnehmung möglich ist. [...] Allein die 
innere Wahrnehmung hat, abgesehen von der Besonderheit ihres Objektes, 
auch noch anderes, was sie auszeichnet, namentlich jene unmittelbare, un­
trügliche Evidenz, die unter allen Erkenntnissen der Erfahrungsgegenstän­
de ihr allein zukommt.100

Dies heißt, daß allein die innere Wahrnehmung für die Wirklichkeit 
des Wahrgenommenen bürgt; denn nur in ihr sind Sein und Schein 
ein und dasselbe. Deshalb ist für Brentano
die innere Wahrnehmung [...] nicht bloß die einzige unmittelbar evidente; 
sie ist eigentlich die einzige Wahrnehmung im eigentlichen Sinne des 
Wortes.101

Während bei der äußeren Wahrnehmung keine Garantie besteht, 
daß das physische Phänomen auch in Wirklichkeit so existiert, wie es 
erscheint, kann nur durch die innere Wahrnehmung jene „Wahrheit" 
erfaßt werden, auf die die Etymologie des Wortes „Wahrnehmung" 
anspielt.102 Denn die innere Wahrnehmung ist ein Urteil, eine un­
mittelbare und evidente Erkenntnis des Wahrgenommenen.103 Der - 
nicht nur epistemische, sondern auch ontologische - Vorrang des 
sekundären gegenüber dem primären Bewußtsein ist darauf zurück­
zuführen, daß nur im inneren Bewußtsein eine restlose Identität von 
Akt und Gegenstand, Wahmehmen und Wahrgenommenen be­
steht.104 Das sogenannte primäre Bewußtsein bleibt hingegen immer 

100 PeS I, S. 128.
101 Ebda.
102 Vgl. ebda., S. 129.
103 Die innere Wahrnehmung ist ein Urteil und setzt somit eine sie fundierende sekun­
däre Vorstellungsbeziehung voraus. Auf der inneren Wahrnehmung gründet schließ­
lich ein weiteres sekundäres, gefühlsmäßiges bzw. emotionales Bewußtsein. Die The­
se der Allgegenwart einer affektiven Komponente im sekundären Bewußtsein, die 
Brentano in der Psychologie vom empirischen Standpunkt vertritt, wird er später aufge­
geben. Vgl. PeS II, S. 139.
104 »Die Richtigkeit der inneren Wahrnehmung ist in keiner Art erweisbar, aber sie ist 
mehr als dies, sie ist unmittelbar evident [...]. Einer Rechtfertigung unseres Vertrauens 

396 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

„unerfüllt", da es im transitiven Moment „abbricht"; als solches ist es 
dualistisch und kann bloß Unvollständiges zur Erscheinung bringen.

Beide Bewußtseinsformen sind unauflöslich miteinander ver­
bunden. Denn die innere Wahrnehmung ist kein weiterer Akt, der 
zum primären Bewußtsein hinzukommt, sondern ein zweites, bloß 
begrifflich unterscheidbares intentionales Gerichtetsein, das jedem 
psychischen Akt zukommt.105 Wäre die innere Wahrnehmung ein 
selbständiger Akt, so müßte sie von einer inneren Wahrnehmung 
höherer Ordnung begleitet werden, und es wäre eine unendliche 
Verkettung innerer Wahrnehmungen unvermeidlich. Um solch eine 
Komplikation zu vermeiden, wäre man zur Annahme eines unbe­
wußten Bewußtseins gezwungen, wodurch die Kette abgeschlossen 
würde.106 Die sich ergebende Schwierigkeit würde nicht nur die Akt-, 
sondern auch die Objektseite der intentionalen Beziehung betreffen. 
Eine Tonvorstellung wäre von einer inneren Vorstellung begleitet, 
und der Ton würde zweimal vorgestellt werden: das eine Mal di­
rekt, das zweite Mal indirekt. Doch auch die Vorstellung von der 
Vorstellung des Tones würde wiederum vorgestellt werden, und 
der Ton wäre somit zum dritten Mal vorgestellt usw.107

Brentanos Hauptanliegen betrifft aber nicht die objektive, son­
dern die subjektive Seite des intentionalen Verhältnisses.
Es fragt sich nun: haben wir in einem solchen Falle mehrere und verschie­
denartige Vorstellungen oder nur eine einzige? - Ehe wir die Frage beant­
worten, müssen wir uns darüber klar sein, ob wir nach der Zahl und Ver­

auf die innere Wahrnehmung bedarf es also nicht; wohl aber bedarf es einer Thorie 
über das Verhältnis dieser Wahrnehmung zu ihrem Objekte, welche mit ihrer unmit­
telbaren Evidenz vereinbar ist«. PeS I, S. 198f.
105 Dies erklärt, warum die innere Wahrnehmung nie zur inneren Beobachtung wer­
den kann. Letztere setzt nämlich eine wirkliche Trennung zwischen Wahmehmendem 
und Wahrgenommenem voraus, die aber durch die innere Struktur des psychischen 
Aktes völlig ausgeschlossen wird. Vgl. PeS I, S. 40ff. und hier Teil III, Kap. 9, § 3.
106 Dieses Argument ist für Brentano einer der vier »Wege«, die die Theoretiker des 
Unbewußten eingeschlagen haben, um ihre These eines unbewußten Bewußtseins zu 
beweisen. Die anderen Wege versuchen nachzuweisen, daß: 1) bestimmte psychische 
Phänomene ein unbewußtes Bewußtsein als ihre Ursache verlangen; 2) andere psychi­
sche Phänomene solch ein unbewußtes Bewußtsein als Wirkung nach sich ziehen 
müssen; 3) »bei den bewußten psychischen Phänomenen die Stärke des begleitenden 
Bewußtseins eine Funktion ihrer eigenen Stärke sei, und daß infolge dieses Verhält­
nisses in gewissen Fällen, in welchen die letztere eine positive Größe sei, die erstere 
jedes positiven Wertes entbehren müsse«. PeS I, S. 147 f. Brentano setzt sich ausführ­
lich mit jedem dieser Argumente kritisch auseinander. Ebda., S. 148-170.
107 Ebda., S. 172.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 397

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

schiedenheit der Objekte die Zahl und Verschiedenheit der Vorstellungen 
bestimmen wollen, oder nach der Zahl der psychischen Akte, in welchen wir 
die Objekte vorstellen. Wenn das erste, so ist klar, daß wir sagen müssen, 
wir hätten in einem solchen Falle mehrere Vorstellungen, und diese seien von 
verschiedener Art; so zwar, daß eine von ihnen den Inhalt der anderen bil­
de, während sie selbst ein physisches Phänomen zum Inhalt habe. Ist dies 
richtig, so muß das physische Phänomen in gewisser Weise zu dem Inhalte 
beider Vorstellungen gehören, zu dem der einen als ausschließlicher, zu 
dem der anderen, sozusagen, als eingeschlossener Gegenstand. Es scheint 
darum, wie auch Aristoteles schon bemerkt hat, sich herauszustellen, daß 
das physische Phänomen zweimal vorgestellt werden müsse. Aber den­
noch ist dies nicht der Fall. Vielmehr scheint die innere Erfahrung unzwei­
felhaft zu zeigen, daß die Vorstellung des Tones mit der Vorstellung von der 
Vorstellung des Tones in so eigentümlich inniger Weise verbunden ist, daß 
sie, indem sie besteht, zugleich innerlich zum Sein der anderen beiträgt.108

Brentano fügt hinzu:
Die Vorstellung des Tones und die Vorstellung von der Vorstellung des 
Tones bilden nicht mehr als ein einziges psychisches Phänomen, das wir 
nur, indem wir es in seiner Beziehung auf zwei verschiedene Objekte, de­
ren eines ein physisches, und deren anderes ein psychisches Phänomen ist, 
betrachteten, begrifflich in zwei Vorstellungen gliederten. In demselben 
psychischen Phänomen in welchem der Ton vorgestellt wird, erfassen wir 
zugleich das psychische Phänomen selbst, und zwar nach seiner doppelten 
Eigentümlichkeit, insofern es als Inhalt den Ton in sich hat, und insofern es 
zugleich sich selbst als Inhalt gegenwärtig ist. Wir können den Ton das 
primäre, das Hören selbst das sekundäre Objekt des Hörens nennen.109

In diesen Bemerkungen Brentanos ist schon die Lösung unseres 
Problems implizit vorhanden. Worauf es ankommt, ist die zweifa­
che intentionale Gerichtetheit, die jedes psychische Phänomen aus­
zeichnet. In der primären Bewußtseinsbeziehung ist der psychische 
Akt transitiv auf seinen intentionalen Gegenstand gerichtet; in der 
sekundären Beziehung hingegen richtet er sich reflexiv auf sich 
selbst. Jedes Bewußtsein kann somit unter einer zweifachen Per­
spektive betrachtet werden: als Gegenstandsbewußtsein und als (re­
flexives) Bewußtsein des (transitiven) Gegenstandsbewußtseins. 
Die innere Wahrnehmung - die allein die Bezeichnung „Wahrneh­
mung" verdient - ist das Bewußtsein des sekundären Objekts, das 
in sich selbst das Bewußtsein des primären Gegenstandes enthält.

108 Ebda., S. 177-179.
109 Ebda., S. 179f.

398 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Bei der inneren Wahrnehmung verschwindet somit das inten­
tionale Objekt nicht aus dem Bewußtseinshorizont. Es bleibt zwar 
präsent, doch anstatt die Aufmerksamkeit auf sich selbst zu ziehen, 
wird es in eine komplexere Struktur eingebettet, innerhalb derer es 
lediglich ein Teil ist. Wir haben es hier nicht mit dem Gegenstand 
als solchem (etwa Farbe), sondern mit einem Gedachten (also der 
gesehenen Farbe), mit einer bewußtseinsimmanenten Entität zu tun, 
die nur als Teil im sekundären Objekt enthalten ist.
Wenn wir eine Farbe sehen und von diesem unserem Sehen eine Vorstel­
lung haben, so wird in der Vorstellung vom Sehen auch die gesehene Farbe 
vorgestellt; sie ist Inhalt der Vorstellung des Sehens, sie gehört aber auch 
mit zum Inhalte des Sehens.110

Neben dem intentionalen bzw. immanenten (d.h. primären) Gegen­
stand, dessen Beziehung zur Wahrnehmung rein äußerlicher Natur 
ist, stellt sich ein Wahrgenommenes bzw. Gedachtes als Teil des se­
kundären Objektes dar, das innerlich stets mit dem Akt miterfaßt 
wird und als dessen innerliches Korrelat fungiert. Vom Gedachten 
als solchem - wobei „gedacht" hier im modifizierenden Sinn fun­
giert -111 gilt, daß es sich um eine subjektiv geprägte Entität handelt, 
die als Teil im korrelativen Akt enthalten ist. Denn während die Be­
ziehung, die der Gegenstand zum Denken aufweist, rein äußerlich 
ist, erweist sich die Beziehung dieser modifizierten Entität zur Sub­

110 Ebda., S. 188. (Hervorhebung: M.A.)
111 Ein Adjektiv wirkt bereichernd bzw. determinierend, wenn es Eigenschaften hinzu­
fügt, die das Bezeichnete näher präzisieren. Im Ausdruck „großer Mensch" wirkt das 
Adjektiv bereichernd - nicht aber im Ausdruck „toter Mensch", da ja ein Toter kein 
Mensch mehr ist. Brentano führt diese Unterscheidung in PeS II (S. 62, Anm.) ein und 
entwickelt sie dann in der Deskriptiven Psychologie weiter. Er verwendet die Theorie 
der Modifikation nicht nur, um den Status des intentionalen Korrelats zu erläutern, son­
dern auch um die Irrealität des Vergangenen und Zukünftigen zu erklären. Den Un­
terschied zwischen determinierendem und modifizierendem Gebrauch eines Adjektivs 
wird Brentanos Schüler Kasimir Twardowski weiterentwickeln. In seiner Abhandlung 
Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen (a.a.O., S. 12ff.) analysiert Twar­
dowski den Ausdruck »vorgestellter Gegenstand«. Hier kann »vorgestellt« zum einen 
determinierend fungieren: Dies besagt dann, daß unter den zahlreichen Beziehungen, die 
der Gegenstand aufweist, eine sein Vorgestelltsein betrifft. „Vorgestellt" kann aber auch 
modifizierend verwendet werden. In diesem Falle bezieht sich der Ausdruck »vorge­
stellter Gegenstand« nicht auf den Gegenstand als solchen, sondern auf dessen men­
tales Abbild, das nur ein »Inhalt« der Vorstellung ist. Twardowski macht aber - wie 
bereits Marty, Höfler und Meinong zuvor - solch einen Inhalt zu einem „immanenten" 
primären Gegenstand, zu einem Vermittler bzw. Vertreter des „transzendenten" Ge­
genstandes, was sich mit Brentanos Intentionalitätsauffassung nicht vereinbaren läßt.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 399

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

jektivität als eine ihr wesentliche - gerade aufgrund dieser Bezie­
hung ist sie etwas Modifiziertes. Das intentionale Korrelat ist somit 
ein ens rationis, also ein nichtreales Gedankending. Das Gedachte als 
solches zeigt sich lediglich als etwas Korrelatives, das nur insofern 
besteht, als es ein Denken gibt, das mit ihm entsteht und vergeht.

Der Begriff des intentionalen Korrelats zieht wichtige Konse­
quenzen auf ontologischer Ebene nach sich. Wie der Akt so wird 
auch das Korrelat, das im sekundären Objekt als Teil enthalten ist, 
evident durch die innere Wahrnehmung erfaßt. Die evidente Aner­
kennung des (realen) psychischen Phänomens schließt somit auch 
diejenige des (nichtrealen) Korrelats mit ein, da - wie Brentano be­
tont - »wer ein Ganzes anerkennt, jeden einzelnen Teil des Ganzen 
einschließlich anerkennt«.112 Da Akt und Korrelat in derselben Ur­
teilsmodalität anerkannt werden, besitzen sie dieselbe „Existen­
zweise". Das Korrelat weist also im Gegensatz zur vollen Wirklich­
keit des Aktes keine abgeschwächte Seinsweise auf, sondern ist eine 
nichtreale Entität, die im selben Sinne existiert wie der reale psychi­
sche Akt, in dem sie enthalten ist. Reales und Nichtreales werden 
somit gleichberechtigte Klassen von Entitäten, die dieselbe ontolo­
gische Konsistenz besitzen.

Diese ontologischen Implikationen führen Brentano dazu, den 
Reismus seiner Würzburger Metaphysikvorlesungen aufzugeben; sie 
werden dann aber in der Psychologie vom empirischen Standpunkt nicht 
ausdrücklich thematisiert. Erst im Rahmen seiner Deskriptiven Psy­
chologie wird Brentano sie wieder aufgreifen und weiterentwickeln.

§ 8. Das intentionale Korrelat in der Deskriptiven Psychologie

Das »intentionale Korrelat« des Denkens, in der Psychologie vom em­
pirischen Standpunkt nur implizit angesprochen, wird in der Deskrip­
tiven Psychologie explizit behandelt. Hier erlangt es auch jene onto­
logische Tragweite, die das Werk von 1874 - gemäß dem Programm 
einer weitgehend metaphysikfreien Psychologie - absichtlich in den 
Hintergrund gestellt hatte. Brentanos Überlegungen in der Deskrip­
tiven Psychologie stellen deutlich den Unterschied zwischen inten­
tionalem Objekt und intentionalem Korrelat heraus; hierdurch läßt 
sich auch die perspektivische Verschiebung deutlich machen, die

112 PeS II, S. 49.

400 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

den Übergang von der Psychologie vom empirischen Standpunkt zur 
Deskriptiven Psychologie markiert.

Die deskriptive Psychologie (Psychognosie) beruht auf der in­
neren Erfahrung und ist somit eine empirische Wissenschaft, da sie 
von konkreten Tatsachen ausgeht. Im Gegensatz zur Mathematik, 
die sich völlig a priori aufbaut, geht die Psychognosie von assertori­
schen Erkenntnissen aus.113 Sie enthält aber zugleich auch apodikti­
sche Erkenntnisse, da sie sich nicht mit der Behauptung der Exi­
stenz gewisser psychischer Phänomene begnügt, sondern auch die 
Verbindungsweisen zwischen diesen Phänomenen und ihren Ele­
menten auf zeigt. Die Gesetze, die solche Verbindungs weisen festle­
gen, haben negativ-apodiktischen Charakter, da sie bestimmte Kon­
nexionen als unmöglich verwerfen.

Eine deskriptive Vorgehensweise ist somit keine reine Ansamm­
lung und Katalogisierung von empirischen Tatbeständen, sondern 
vielmehr eine Hervorhebung notwendiger Erfahrungsstrukturen. 
Sie entwickelt sich zu einer Kategorialanalyse der inneren Erfah­
rung, die jene in der Psychologie vom empirischen Standpunkt schon 
aufgeworfene These voraussetzt,114 nach der das Bewußtsein keine 
einfache und undifferenzierte Einheit ist, sondern ein Ganzes, das 
eine Vielheit von Teilen in sich schließt.115

Während Brentano im Jahre 1874 noch nicht über ein adäqua­
tes Begriffsgefüge verfügt, um das intentionale Korrelat genau zu 
bestimmen, entwickelt er dann in den 80er Jahren eine äußerst aus­
gefeilte Teil-Ganzes-Lehre, die es ihm erlaubt, sein Projekt einer Kate­
gorialanalyse der inneren Erfahrung, einer Morphologie aller mög­
lichen Formen unserer Erlebnisse zu verwirklichen. Denn in der De­
skriptiven Psychologie beschränkt sich Brentano nicht darauf, die in 
der Psychologie vom empirischen Standpunkt erlangten Ergebnisse zu 
systematisieren. Zusätzlich verfeinert er sein mereologisches Instru­
mentarium und kann somit auch jene Teile, die nur »distinktionell« 
vom jeweiligen Ganzen abtrennbar sind, einer eingehenden Analy­
se unterziehen.116 Gerade im Rahmen dieser Analyse behandelt 
Brentano die »intentionalen Korrelate«.

Die »Eigenheit«, die »immer und überall« das Bewußtsein cha­

113 Vgl. DP, S. 158.
114 Vgl. hier Kap. 11.
115 Vgl.ebda., S. lOff.
116 Vgl. DP, S. 13f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 401

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

rakterisiert, ist für Brentano die »intentionale Beziehung«, die er - mit 
Vorsicht - als »eine gewisse Art von Relation«117 bezeichnet. Da »zu 
jedem Bewußtsein [...] wesentlich eine Beziehung« gehört, so »fin­
den sich auch hier zwei Korrelate«.118 Die Beispiele, die er hierzu 
anführt, wurden schon erwähnt: Sehen und Gesehenes, Vorstellen 
und Vorgestelltes, Wollen und Gewolltes, Lieben und Geliebtes, 
Leugnen und Geleugnetes.119 Als distinktionelle Teile des Bewußt­
seins sind die intentionalen Korrelate nicht wirklich voneinander ab­
lösbar. Das »intentionale Korrelatenpaar« stellt ein Ganzes dar, in­
nerhalb dessen jedes Korrelat als Teil des anderen betrachtet werden 
kann. So enthält das Farbensehen die gesehene Farbe als Korrelat, in der 
wiederum das Sehen als Teil impliziert ist. Brentano beruft sich hier­
bei auf Aristoteles, der behauptet, »das Sehen sei gewissermaßen 
gefärbt«.120 »Gewissermaßen« bedeutet für Brentano, daß die Farbe 
im Sehen lediglich in uneigentlichem bzw. metaphorischem Sinne 
enthalten ist, d.h. als »distinktioneller Teil im modifizierenden Sinn«.

Brentano stellt die Korrelate auf ganz unterschiedliche, nicht 
aufeinander rückführbare ontologische Ebenen. Denn er bezeichnet 
den Akt im Unterschied zu seinem intentionalen Korrelat nicht nur 
als »real«, sondern sogar als »allein real«, während für ihn das Kor­
relat »nichts Reales« ist.121 Dem realen Bewußtseinsakt - wie es die 
intentionale Beziehung verlangt - entspricht kein anderes Reales, 
sondern nur ein Gedachtes, das - eben als Gedachtes - »nichts Rea­
les« ist. Das intentionale Korrelat - so Brentano - ist lediglich »mit 
da«;122 sein Dasein reduziert sich auf ein Mitdasein im Akt. Es »hat 
darum keine eigentliche Ursache und kann nicht eigentlich eine 
Wirkung üben«,123 sondern begleitet lediglich den aktuellen Be­
wußtseinsakt, entsteht und vergeht mit ihm. Brentano nimmt hier 
abermals auf Aristoteles Bezug.
Bei diesen Korrelaten zeigt sich, wie schon Aristoteles hervorhob, die Eigen­
tümlichkeit, daß das eine allein real, das andere dagegen nichts Reales ist. 
So wenig ein gewesener Mensch, so wenig ist ein gedachter etwas Reales.124 

117 Ebda., S. 21.
118 Ebda.
119 Vgl. ebda.
120 Ebda., S. 26. Vgl. De an., III 2, 425 b 23.
121 DP,S. 21f. Vgl. ebda., S. 131.
122 Ebda., S. 21.
123 Ebda.
124 Ebda.

402 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Auf den ersten Blick können diese Behauptungen zu falschen Schlüs­
sen führen, da sie den intentionalen Gegenstand mit dem intentio­
nalen Korrelat - dem Gedachten - gleichzusetzen scheinen. In der 
Tat aber wird die Unterscheidung, gar die Nicht-Rückführbarkeit 
dieser beiden Momente, die schon in der Psychologie vom empirischen 
Standpunkt dargelegt wurde, nicht in Frage gestellt. Brentano fügt 
einige »Erläuterungen« hinzu,125 um den Begriff des Gegenstandes 
klarzulegen.

In diesem Kontext ist es notwendig, den schon erwähnten Un­
terschied zwischen determinierenden und modifizierenden Adjektiven 
wiederaufzunehmen. Ein Adjektiv hat dann eine determinierende 
Funktion, wenn es eine Eigenschaft bezeichnet, die den Inhalt des 
jeweils Bezeichneten präzisiert. In den Ausdrücken „großer Mann", 
„reife Frucht", „regnerischer Tag" ist das Adjektiv bereichernd; nicht 
so im Ausdruck „toter Mensch", da ja ein Toter kein Mensch mehr 
ist. Andere Adjektive, die modifizierend fungieren, sind z.B. „ver­
gangen" (vergangener Ton), „falsch" (falsches Gold, falscher Freund), 
„gemalt" (gemalte Landschaft), „gedacht" (gedachter Baum). Wäh­
rend ein determinierendes Prädikat das Substantiv durch eine neue 
inhaltliche Bestimmung bereichert, verleiht ein modifizierendes 
Prädikat dem Bezeichneten eine metaphorische Bedeutung. In den 
angegebenen Beispielen kann das Modifizierte (z.B. vergangener Ton) 
als Ganzes betrachtet werden, welches das Nichtmodifizierte (Ton) 
als Teil enthält. Wie ist nun das Nichtmodifizierte im Modifizierten 
enthalten? Als »distinktioneller Teil im modifizierten Sinn«, d.h. als 
uneigentlicher Teil, als Teil im übertragenen bzw. metaphorischen 
Sinne.

Hier ist es wichtig, die Aufmerksamkeit auf das modifizierende 
Adjektiv „gedacht" (bzw. „vorgestellt", „geurteilt", „geliebt" etc.) zu 
richten. Denn dadurch erklärt sich die radikale ontologische Ver­
schiedenheit, die das Objekt vom Korrelat - trotz inhaltlicher Über­
einstimmung - trennt. Denn das intentionale Objekt eines Bewußt­
seinsaktes ist nicht mit dem intentionalen Korrelat identisch, sondern 
es ist in diesem als ein »durch modifizierende Distinktion zu ge­
winnender Teil«126 enthalten.

Brentano verändert also in der Deskriptiven Psychologie seine 
Betrachtungsweise. Denn in der Psychologie vom empirischen Stand­

125 Vgl. ebda., S. 22.
126 Ebda., S. 25-27.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 403

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

punkt hatte er den psychischen Akt thematisiert, insofern dieser 
primär auf sein intentionales bzw. immanentes Objekt gerichtet ist; 
lediglich nebenbei (e’v Ttapepjcp) bezieht sich der Akt auf sich selbst 
als sekundäres Objekt. In dieser sekundären Beziehung wird mit 
dem Akt selbst sein intentionales Korrelat, d.h. das Gedachte als sol­
ches, mitgedacht. Das mit dem Akt mitentstehende und mitverge­
hende intentionale Korrelat ist also nicht mit dem intentionalen Ge­
genstand identisch, der vom Denken unabhängig ist.

In der Deskriptiven Psychologie thematisiert Brentano nun den 
psychischen Akt in seiner inneren Bezüglichkeit, d.h. insofern er 
sich selbst in der inneren Wahrnehmung mit unmittelbarer Evidenz 
erfaßt, wobei das intentionale Korrelat als »Teil des intentionalen 
Korrelatenpaares« stets miterfaßt wird. Im Unterschied zum inten­
tionalen Korrelat, das distinktioneller Teil im eigentlichen Sinne ist, 
betrachtet Brentano nun das intentionale Objekt als distinktionellen 
Teil im modifizierenden Sinne bzw. als »durch modifizierende Di­
stinktion zu gewinnenden Teil«. Mit anderen Worten: Da das in­
tentionale Objekt (Farbe) im modifizierten Sinn als Teil im intentio­
nalen Korrelat (gesehene Farbe) enthalten ist, muß, um vom letzte­
ren zum ersteren zu gelangen, das intentionale Korrelat »de-modi- 
fiziert«127 werden. Die veränderte Perspektive spiegelt den schon 
angesprochenen Übergang von einer Aristotelisch zu einer Carte- 
sisch geprägten Psychologie wider.

Durch diese Bestimmung des Gegenstandes als »distinktionel­
len Teil im modifizierenden Sinn«,128 der sowohl im Akt als auch 
im intentionalen Korrelat enthalten ist, vermeidet Brentano jegli­
chen Subjektivismus, da nur Bewußtseinstranszendentes - sei es 
existierend oder nicht - intentionaler Gegenstand des Denkens sein 
kann;129 außerdem garantiert er dadurch die Autonomie des Psychi­
schen und mithin die Begründung der Psychologie als reiner Wis­
senschaft. Nur hierdurch kann das Psychische ohne pETaßamg eiq 

127 Den Ausdruck verdanke ich Karl Schuhmann, „Der Gegenstandsbegriff in Brenta­
nos ,Psychognosie"z, Brentano Studien 5 (1994), S. 167-176.
128 DP, S. 25.
129 Hierzu nimmt Brentano explizit Stellung: »Das Empfinden [...] differenziert sich als 
ein Empfinden von Farbe, Schall usw. Das Sehen, d.i. das Empfinden von Farbigem, 
als ein Sehen von Blau, Rot, Gelb u.s.f. Es differenzieren sich also diese Akte nach den 
Objekten und den Differenzen der Objekte wie Farbe, Blau, Rot. Die Objekte aber ent­
halten nicht die Gattungsbestimmtheit Empfinden, Sehen.« Ebda., S. 26. »Eine Emp­
findung [...] ist eine fundamentale Vorstellung von realen physischen Phänomenen 
(Gegenständen).« Ebda., S. 139.

404 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

atäo yevog sowohl auf noetischer als auch noematischer Seite analy­
siert werden, denn »die Erkenntnis von Korrelativen ist eine [Er­
kenntnis]«.130

§ 9. Intentionale Inexistenz als »objektive Aufnahme«

Die bisherigen Analysen erlauben nun endgültig, zu Brentanos 
Rückblick auf seinen früheren Standpunkt, den er im Brief von 1905 
an Marty darlegt, Stellung zu nehmen. Brentano schreibt hierin, er 
habe das »gedachte Pferd« niemals als immanentes Objekt der Pferd­
vorstellung bezeichnet, sondern immer nur das »Pferd«. Er habe 
zurecht immer nur behauptet, daß die Pferdvorstellung das Pferd 
zum immanenten Objekt hat. Diese Richtigstellung Brentanos haben 
O. Kraus und F. Mayer-Hillebrand als „Rettungsversuch" a poste­
riori gedeutet,131 während sich R.E. Aquila132 und L.L. McAlister133 
auf diesen Brief stützen, um den mentalen Charakter des intentio­
nalen Objekts ablehnen und die Kontinuität zwischen dem früheren 
Intentionalitätsgedanken Brentanos und demjenigen der soge­
nannten reistischen Phase behaupten zu können. Im Lichte des bis­
her Dargelegten erweisen sich die Deutungen von Kraus und Mayer- 
Hillebrand als abwegig; diejenigen von Aquila und McAlister sind im 
großen und ganzen korrekt, bedürfen aber einer Präzisierung.

Es steht außer Frage, daß der Hauptbezug von Brentanos Theo­
rie der »intentionalen Inexistenz« die Wahmehmungslehre des Ari­
stoteles ist. Dafür sprechen eindeutig der Brief an Marty als auch 
die Psychologie vom empirischen Standpunkt. Im Brief schreibt er:
Wenn Aristoteles sagt, das aia&jrcdv cvEpyeip sei im Empfindenden, so redet 
er auch von dem, was Sie einfach „Objekt" nennen, was aber ich (eben we­
gen dieses „in", das man anzuwenden pflegt) „immanentes Objekt" zu nen­
nen mir erlaubte, um zu sagen, nicht, daß es sei, sondern daß es Objekt sei, 
auch ohne daß etwas draußen korrespondierte. [...] Aristoteles sagt auch, 
daß die aiaOriaK; das Eiöog ohne die 1XI77 aufnehme (ebenso natürlich der 
Verstand bloß das ei5oq votjtöv mit Abstraktion von der Materie). Hat er 
nicht wesentlich gedacht wie wir?134

130Ebda., S. 131.
131 Vgl. hier Anm. 87.
132 Vgl. R.E. Aquila, Intentionality. A Study of Mental Acts, a.a.O., S. 100.
133 Vgl. L.L. McAlister, „Chisholm and Brentano on Intentionality", a.a.O.
134 WE, S. 88.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 405

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

In der Psychologie vom empirischen Standpunkt behauptet Brentano 
mit Bezug auf die Vorgeschichte der »intentionalen Inexistenz«:
Schon Aristoteles hat von dieser psychischen Einwohnung gesprochen. In 
seinen Büchern von der Seele sagt er, das Empfundene als Empfundenes sei 
in dem Empfindenden, der Sinn nehme das Empfundene ohne die Materie 
auf, das Gedachte sei in dem denkenden Verstände.135

Es gibt also ausreichende Gründe dafür, daß zum einen eine Konti­
nuität zwischen Brentanos Intentionalitätslehre aus dem Jahre 1874 
und seiner reistischen Phase besteht, zum anderen, daß sich beide 
Theorien auf die Wahmehmungslehre des Aristoteles beziehen. 
Brentano nimmt zwar in seiner Psychologie vom empirischen Stand­
punkt auch auf die Scholastik Bezug und verwendet den Ausdruck 
objective, der auf das Spätmittelalter und schließlich auf Descartes 
zurückgeht. Doch darf nicht vergessen werden, daß Brentano den 
Ausdruck objective schon in seiner Abhandlung über die Psychologie 
des Aristoteles benutzt, um die Aristotelische Wahmehmungslehre 
zu erläutern, nach der der Gegenstand der Seele intentional präsent 
ist, nämlich nur durch seine Form - und nicht durch die Materie.

Brentano hatte in seiner Darstellung der Lehre des Aristoteles 
bemerkt, daß die Wahrnehmung kein echtes »Erleiden«, keine Ver­
nichtung eines Wirklichen durch das Entgegengesetzte darstellt. 
Als kognitive und nicht-physikalische Veränderung der Seele kann 
die Wahrnehmung nicht die materielle bzw. physische Präsenz der 
sinnlichen Gegenstände beinhalten, sondern nur ihre objektive Prä­
senz. Kälte zu fühlen heißt nicht, daß der Empfindende selbst kalt 
ist, sondern daß er etwas wahmimmt, das »als Objekt (objective)« 
dem Wahmehmenden präsent ist:136 »Materiell, als physische Be­
schaffenheit, ist die Kälte in dem Kalten; als Object, d.h. als Emp­
fundenes, ist sie in dem Kältefühlenden«.137

Die objektive Inexistenz bzw. Aufnahme bedeutet demnach 
nicht die Existenz eines Gegenstandes oder dessen Abbild im Be­
wußtsein. Die intentionale Inexistenz mit der Existenz eines Objek­
tes im Subjekt gleichzusetzen würde bedeuten, die objektive mit der 
materiellen Aufnahme zu verwechseln. Der Wahmehmende wäre 
somit kalt, würde aber nicht kalt fühlen. Der Gegensatz von materi­
eller und objektiver Aufnahme betrifft also weder zwei verschiede­

135 PeS I, S. 125 Anm. 1.
136 Vgl. hier Teil I, Kap. 3.2.
137 PsA, S. 80 Anm. 6.

406 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

ne Klassen von Entitäten, die vom Subjekt aufgenommen werden 
können, noch zwei Seinsweisen, die derselbe Gegenstand anneh­
men kann - er betrifft vielmehr zwei unterschiedliche Weisen der 
Aufnahme. In der materiellen Aufnahme besitzt das Subjekt die an­
genommene Eigenschaft, die in ihm »physisch« oder »materiell« 
präsent ist; in der objektiven Aufnahme hat das Subjekt diese Ei­
genschaft nicht, sondern erkennt sie bzw. nimmt sie wahr.

Diese objektive Präsenz, diese Verwirklichung der Form ohne 
die Materie, ist weder der primäre Gegenstand des Denkens, noch 
dessen Abbild. Sie ist vielmehr ein psychischer Akt, dessen Gegen­
stand prinzipiell transzendent ist. Von diesem Aristotelischen Hin­
tergrund aus betrachtet, ist der Wahmehmungsprozeß nicht im Sin­
ne eines „Gerichtetseins", einer aktiven Gerichtetheit zu beschrei­
ben, denn die in ihm implizierte Beziehung ist passiver Natur, da 
sie die Art und Weise betrifft, wie der Wahmehmende erleidet bzw. 
modifiziert wird. Selbst der Ausdruck »Akt«, den Brentano immer 
wieder mit »psychischem Phänomen« gleichsetzt, bedeutet eigent­
lich nicht »psychische Tätigkeit«, sondern geht auf den Aristoteli­
schen Begriff EvtpyEia zurück - im Sinne einer Anlage, die in den 
Akt des Wahmehmens übergeht.138

Brentanos Distanzierung von Aristoteles betrifft die erkenntnis­
theoretische Tragweite der äußeren Wahrnehmung. Während für 
Aristoteles die Wahrnehmung des eigentlichen Sinnesobjektes stets 
irrtumsfrei ist, sieht Brentano - aus empirischen Gründen, die sich 
auf den Ergebnissen der neuzeitlichen Physik stützen, nicht aber 
aus logischer Notwendigkeit - die Wahrnehmung des physischen 
Phänomens als „Falschnehmung". Aristoteles betrachtet den inten­
tionalen Gegenstand bzw. das eigentliche Sinnesobjekt als Akzidens 
einer Substanz, die auf den Wahmehmenden kausal einwirkend den 
Wahmehmungsakt hervorruft. Für Brentano existiert hingegen ein 
solcher Gegenstand (das eigentliche Sinnesobjekt oder physische 
Phänomen) überhaupt nicht, weder außerhalb, noch innerhalb des 
Subjekts.139 Trotz dieser wesentlichen Modifikation des Aristoteli- 

138 Brentano verwendet auch den Ausdruck »psychische Tätigkeit« und spricht gele­
gentlich von einem »subjektischen Verhalten«. Diese Terminologie bezieht er aber 
nahezu ausschließlich auf Urteile und Gemütsbewegungen, bei denen - im Unter­
schied zu den Vorstellungen - eine aktive Stellungnahme des Subjektes gegenüber 
dem Objekt stattfindet.
139 »Das aber, worauf sich diese psychischen Tätigkeiten [beim Träumen] als auf ihren 
Inhalt beziehen, und was uns in Wahrheit als Äußeres erscheint, besteht in Wirklich­

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 407

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

sehen Standpunktes ist Brentano weit davon entfernt, eine phäno- 
menalistische Position einzunehmen.
Der Anlaß zur Entstehung einer Meinung, die so deutlich der inneren Erfah­
rung und dem Urteile jedes Unbefangenen widerspricht, scheint in folgen­
dem zu suchen. Die frühere Zeit glaubte bei dem bewußten Hören nicht bloß 
außer der Vorstellung vom Hören eine Vorstellung vom Tone, sondern auch 
außer der unmittelbaren Erkenntnis der Existenz des Hörens, eine unmittel­
bare Erkenntnis der Existenz des Tones zu besitzen. Man glaubte den Ton 
mit derselben Evidenz wahrzunehmen, wie das Hören. Dieser Glauben war 
als Irrtum erkannt, man sah ein, daß dem Hören niemals ein Ton als äuße­
res, durch das Gehör wahrnehmbares Objekt gegenüberstehe. Allein man 
hatte sich daran gewöhnt, das Hören als ein Erkennen und den Inhalt des 
Hörens als einen wirklichen Gegenstand zu denken, und so kam man nun 
dazu, da nichts als das Hören sich als real erwies, dieses als auf sich selbst 
gerichtet zu betrachten. Dies war ein Irrtum nach der entgegengesetzten 
Seite hin. Wenn beim Hören nichts anderes als es selbst im eigentlichen 
Sinne wahrgenommen wird, so ist doch darum nicht weniger etwas ande­
res als es selbst als vorgestellt in ihm vorhanden und bildet seinen Inhalt.140

Obwohl Brentano gelegentlich mißverständliche Ausdrücke wie 
»phänomenale« oder »intentionale Existenz« verwendet, neigt er zu 
keiner phänomenalistischen Einstellung. Wenn er behauptet, die 
physischen Phänomene bestehen »nur phänomenal und intentio­
nal«,141 meint er damit, daß sie überhaupt nicht existieren, weder in 
der transzendenten physikalischen Wirklichkeit, noch als mentale 
Entitäten, die im Bewußtsein enthalten sind. Deshalb ist die äußere 
Wahrnehmung nur uneigentlich eine „Wahr-nehmung"; sie ist viel­
mehr eine „Falsch-nehmung", eine blinde Annahme, die sich letzt­
lich als unhaltbar erweist. Jene nicht hinterfragte Existenz, die wir 
im Alltagsleben den Gegenständen der sogenannten äußeren 
Wahrnehmung zuschreiben, geht auf unsere angeborene Neigung 
zurück, den Sinnen blind zu vertrauen.

Nichtsdestoweniger stellen die physischen Phänomene den 
notwendigen Ausgangspunkt für die Naturwissenschaft dar. Denn 
sie üben eine symbolische Funktion gegenüber der physikalischen 
Wirklichkeit (der Wirklichkeit im Sinne von Atomen, Molekülen, 

keit ebensowenig außer uns als in uns, es ist ein bloßer Schein, wie ja eigentlich auch 
die physischen Phänomene, die uns im Wachen erscheinen, ohne Wirklichkeit sind, 
die ihnen entspräche, obwohl man häufig das Gegenteil annimmt«. PeS I, S. 250.
140 Ebda., S. 173.
141 Ebda., S. 129.

408 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Kräften etc.) aus, die kausal auf die Sinnesorgane wirkt und somit 
beim Wahmehmenden das Erscheinen der physischen Phänomene 
hervorruft. Hier scheint Brentano die Lockesche Unterscheidung 
zwischen primären und sekundären Qualitäten beizubehalten. Sinn­
liche Qualitäten wie Farben, Töne etc. haben einen bloß symboli­
schen Charakter, da sie lediglich auf etwas hinweisen, ohne dabei 
über dieses Etwas einen konkreten Aufschluß zu geben; räumlich­
zeitliche Bestimmungen, die uns in der unmittelbaren Anschauung 
zugänglich sind, weisen hingegen ein Ähnlichkeitsverhältnis zu 
den räumlich-zeitlichen Strukturen der transzendenten physikali­
schen Wirklichkeit auf.142

§ 10. Der nichtexistierende Gegenstand

Brentanos Analyse des Wahmehmungsaktes stellt die Grundlage 
dar, auf der man das Problem des Denkens an nichtexistierende 
Gegenstände angehen kann. Denn die Behauptung, die physischen 
Phänomene bestehen »nur phänomenal und intentional«, beinhal­
tet, daß diese in derselben Weise existieren wie ein Einhorn oder 
eine Chimäre. Zu behaupten, das Einhorn, an das ich denke, habe 
eine »intentionale Inexistenz«, bedeutet lediglich, daß ich an ein 
Einhorn denke. Dies beinhaltet aber nicht die Frage nach der Exi­
stenz bzw. der Existenzweise des Einhorns. Die These, nach der die 
psychischen Phänomene durch die »intentionale Inexistenz eines 
Gegenstandes« charakterisiert sind, impliziert noch keine Theorie 
über den ontologischen Status der Gegenstände des Denkens.

Worauf es Brentano bei seiner Lehre der Intentionalität an­
kommt, ist nicht die Frage nach dem nichtexistierenden Gegen­
stand, sondern nach dem Gegenstand schlechthin. Dies bestätigt 
seine Analyse des Begriffs »Existierendes«, die auf seiner Klassifi­
kation der psychischen Phänomene gründet. Brentano unterschei­
det, wie schon angesprochen, drei Klassen psychischer Phänomene: 
»Vorstellungen«, »Urteile« und »Gemütsbewegungen«, die auf­
grund ihrer unterschiedlichen Beziehungen zum intentionalen Ge­
genstand geschieden werden.143 Nur das Kriterium der Intentiona­
lität als Wesensmerkmal des Psychischen kann die Anforderungen 

142 Vgl. ebda., S. 138.
143 Vgl. PeS II, S. 32-36. Vgl. UsE, S. 16.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 409

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

einer wissenschaftlichen Klassifikation erfüllen - daß nämlich die 
Einteilung »naturgemäß«, d.h. der Natur des zu Klassifizierenden 
nach erfolgt.

Brentano versteht unter »Vorstellungen« all jene psychischen 
Phänomene, in denen der Gegenstand lediglich präsent ist, ohne 
jegliche Stellungnahme des Subjekts. Darunter fallen alle sinnlichen 
Vorstellungen, seien sie Empfindlings-, Gedächtnis- oder Phanta­
sievorstellungen, und die noetischen oder begrifflichen Vorstellun­
gen. Urteile und Gemütsbewegungen setzen Vorstellungserlebnisse 
voraus, auf denen sie gründen. Sie unterscheiden sich von den Vor­
stellungen vor allem aufgrund ihres Gegensatz-Charakters. Wie die 
Urteile um »Anerkennung« und »Verwerfung« polarisiert sind, so 
tritt bei den Gemütsbewegungen der Gegensatz von »Liebe« und 
»Haß« hervor.144

Um seine Klassifikation zu untermauern, setzt sich Brentano 
mit den herkömmlichen Einteilungen auseinander - insbesondere 
mit der damals vorherrschenden Kantschen Dreiteilung. Diese glie­
dert sich in Erkenntnis, Gefühl und Willen, d.h. sie faßt das, was 
Brentano zwei unterschiedlichen Klassen (Vorstellung und Urteil) 
zuordnet, unter einer einzigen zusammen und trennt in zwei Klas­
sen (Gefühl und Wille), was Brentano unter der gemeinsamen Be­
zeichnung »Gemütsbewegungen« einordnet.

Der traditionellen These einer wesentlichen Homogenität zwi­
schen Vorstellung und Urteil stellt Brentano die Irreduzibilität der 
intentionalen Urteilsbeziehung auf die Vorstellungsbeziehung ent­
gegen. Während beim schlichten Vorstellen der Gegenstand sozu­
sagen in neutraler Weise präsent ist, wird dieser im Urteil bejaht 
oder verneint, als existierend anerkannt oder als nicht existierend 
verworfen. Die herkömmliche Auffassung, nach der das Urteil le­
diglich in einer Verknüpfung von Vorstellungsinhalten besteht, läßt 
sich von der äußeren grammatikalischen Satzstruktur verleiten, die 
als treues Abbild des Urteiles selbst betrachtet wird. Wie sich der 
Satz aus Subjekt und Prädikat zusammensetzt, die miteinander 
durch die Kopula verbunden werden, so wurde traditionell das Ur­
teil als psychische Synthese, als VorstellungsVerbindung betrachtet. 
Der Hauptfehler besteht hierbei in der Betrachtung der Sprache als 
treues Abbild dessen, was in unserer Seele vorgeht, wobei die prak­
tische und ökonomische Dimension der Sprache verkannt wird.

144 Vgl. PeS II, S. 65f. Vgl. UsE, S. 18.

410 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Brentano kann durch seine »idiogenetische«145 Auffassung die 
traditionelle Urteilslehre revidieren und ihr eine ganz neue Grund­
lage geben. Die herkömmliche Auffassung schrieb dem Urteil aus­
nahmslos eine prädikative Struktur zu -146 selbst den existentiellen 
Urteilen, die ebenfalls auf die kopulative Form des kategorischen 
Urteils reduzierbar sind („A existiert" = „A ist existierend"). Somit 
wurde auch dem Existenzbegriff eine ursprüngliche Bedeutung zu­
geschrieben, die als solche dem Urteilsakt fremd ist.147

Das Gegenteil ist aber der Fall: Der Begriff der »Existenz« kann 
nicht als eine dem Urteilsakt fremde Bestimmung betrachtet wer­
den, die sozusagen von außen her dem Subjekt eines Satzes zuge­
schrieben werden kann, sondern muß durch Reflexion auf ein wah­
res affirmatives Urteil gewonnen werden. Die spezifische intentio­
nale Einstellung, durch die das Urteil seinen Gegenstand erfaßt, 
führt zur Hervorhebung der Existenz.148 Lediglich die Urteilsein­
stellung, die zur bloßen Vorstellung hinzukommt, führt zur Be­
hauptung der Existenz bzw. Nichtexistenz desselben Gegenstandes, 
der in der entsprechenden zugrundeliegenden Vorstellung lediglich 
präsent ist.149 Denn die Vorstellung, da sie jeglicher positiver oder 
negativer Stellungnahme zum Objekt entbehrt, kann nicht die Exi­
stenz dessen, was durch sie erscheint, zutagebringen. Sie beschränkt 
sich darauf, es zur Erscheinung zu bringen.

145 Dieser Ausdruck wurde vom Brentano-Schüler Franz Hillebrand geprägt, der ihn 
folgendermaßen erläutert: »Da also das Charakteristische seiner Theorie darin besteht, 
daß er im Urteilen eine besondere Gattung (iölov ytvoc;) psychischer Phänomene sieht, 
während alle andern Theorien hierin nur eine gewisse Zusammensetzung aus psychi­
schen Elementen einer andern Gattung (äXXo zu erblicken glauben, dürfen wir 
die erstere als idiogenetische Urteilstheorie, alle andern als allogenetische Urteilstheo­
rien bezeichnen, um doch für derart fundamentale Unterschiede auch geeignete Na­
men zu besitzen«. F. Hillebrand, Die neuen Theorien der kategorischen Schlüsse, Wien: 
Holder 1891, S. 26f.
146 Vgl. PeS II, S. 41ff.
147 Vgl. G. Rossi, Giudizio e raziocinio. Studi sulla logica dei brentaniani, Milano: Sodalitas 
1926, S. 29.
148 Vgl. PeS II, S. 52. Als Vorläufer seiner eigenen Urteilsauffassung nennt Brentano 
Thomas von Aquin und Kant, denen er aber vorwirft, sich nicht ganz von der Hege­
monie der kategorischen Urteilsform befreit zu haben. Ebda., S. 53f. Eine scharfe Kri­
tik an Brentanos Reduktion des kategorischen auf das existentielle Urteil findet sich 
bei £. Gilson, L'etre et l'essence, Paris: Vrin 21962, S. 252ff.
149 Das Gebiet des Existierenden, worunter die Urteilsinhalte als Wahrmacher der je­
weiligen Urteile fallen, ist natürlich ontologisch von der Urteilsfunktion als solcher 
unabhängig. Der Begriff des Existierenden kann allerdings nur durch Reflexion auf 
ein wahres affirmatives Urteil gebildet werden.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 411

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Dies erlaubt, eine ganz bestimmte Deutung der ontologischen 
These zu verwerfen, die in der zeitgenössischen Literatur oft mit 
einer komplementären Auslegung vermengt wird. Denn eine der 
beiden möglichen Varianten der ontologischen These besagt, daß 
das sogenannte immanente bzw. intentionale Objekt eine bewußt­
seinsimmanente Entität, ein nichtreales Gedankending ist. Die zweite 
Variante hingegen schreibt dem immanenten Objekt im Unter­
schied zum wirklichen, bewußtseinstranszendenten Gegenstand ei­
ne besondere, abgeschwächte Existenzweise, eine mentale oder in­
tentionale »In-Existenz« zu. Letztere Deutung erscheint deshalb 
unhaltbar, weil sie die Mehrdeutigkeit des Existenzbegriffes impli­
ziert, die Brentanos Urteilslehre keineswegs zuläßt. Brentanos Ur­
teilslehre macht außerdem deutlich, daß es absolut unangebracht ist, 
sich auf die Existenz bzw. Nichtexistenz der intentionalen Gegen­
stände zu berufen, um die psychischen Phänomene von den physi­
schen abzugrenzen. Denn zumindest bei den Vorstellungen bleibt 
die Frage nach der Existenz gänzlich ausgeklammert.

Wenn man an etwas denkt, so hat man dieses Etwas zum Ge­
genstand des Denkens - unabhängig von dessen Existenz. Denn die 
Frage nach der Existenz des Gegenstandes ist ein erkenntnistheore­
tisches und ontologisches Problem und kein psychologisches. Den 
Gegenstand unabhängig von seinem ontologischen Status zu be­
trachten beinhaltet kein weiteres Gebiet von Entitäten, sondern nur, 
daß man sich auf einer Ebene der Analyse befindet, die der ontolo­
gischen vorausgeht und diese begründet.

Man kann sich nun fragen, ob die Bestimmung von »psychi­
scher Beziehung«, die Brentano im Anhang der zweiten Auflage 
(1911) seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt vorschlägt, tat­
sächlich eine Revision seines ursprünglichen Standpunktes darstellt.
Das Charakteristische für jede psychische Tätigkeit besteht, wie ich gezeigt 
zu haben glaube, in der Beziehung zu etwas als Objekt. Hiernach scheint 
jede psychische Tätigkeit etwas Relatives. Und in der Tat hat Aristoteles, 
wo er die verschiedenen Hauptklassen seines np6$ ti aufzählt, auch der 
psychischen Beziehung Erwähnung getan. Doch versäumt er nicht auf et­
was aufmerksam zu machen, was diese Klasse von anderen unterscheide. 
Wenn bei anderen Relationen sowohl Fundament als Terminus real sind, 
sei es hier nur das Fundament. [...] Denkt einer etwas, so muß zwar das 
Denkende, keineswegs aber das Objekt seines Denkens existieren; ja, wenn 
er etwas leugnet, ist dies in allen Fällen, wo die Leugnung richtig ist, gera­
dezu ausgeschlossen. So ist denn das Denkende das einzige Ding, welches 

412 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

die psychische Beziehung verlangt. Der Terminus der sogenannten Relation 
muß gar nicht in Wirklichkeit gegeben sein.150

Nach Chisholm beinhaltet dies eine wesentliche Revision des von 
Brentano 1874 vertretenen Standpunktes. Der späte Brentano habe 
seine These der Homogenität der psychischen mit den gewöhnli­
chen Beziehungen aufgegeben, um nun zwischen gewöhnlich binä­
ren und intentionalen Beziehungen zu unterscheiden. Während - so 
Chisholm - erstere nur zwischen existierenden Gliedern bestehen, 
verlangen letztere nur die Existenz des Fundaments der Relation 
(des Denkenden), nicht aber des Terminus (des Gedachten).

Dem ist jedoch entgegenzuhalten, daß Brentano, wie oben dar­
gelegt, schon 1874 in Anlehnung an Aristoteles - auf den er sich in 
der soeben zitierten Textstelle abermals beruft - die epistemischen 
bzw. intentionalen von den gewöhnlichen Relativa trennt. Von An­
fang an unterscheidet er also - um mit Chisholm zu sprechen - zwi­
schen gewöhnlich binären und intentionalen Beziehungen. Das Krite­
rium für diese Unterscheidung ist aber nicht das von Chisholm an­
gesprochene. Denn das, worauf es Brentano ankommt, ist nicht die 
Tatsache, daß sich die psychischen Phänomene sowohl auf existie­
rende als auch nichtexistierende Gegenstände beziehen können, 

150 PeS II, S. 133f. Brentano deutet hier die Aristotelische Theorie der Relativa durch 
die Linse der thomistischen Relationslehre. Das Fundament einer Relation (fundamen- 
tum relationis) ist die Substanz, der sie als Akzidens inhäriert (dies macht das esse in 
der Relation aus), der Terminus das, worauf sie zielt (was ihr esse ad ausmacht). Bei 
einer echten, wechselseitigen Beziehung („größer als") sind Fundament (Goliath) und 
Terminus (David) beide real und austauschbar, so daß der Terminus (David) zum 
Fundament der konversen Beziehung („kleiner als") werden kann. Wenn ein Ding als 
mit sich selbst identisch betrachtet wird, sind die Extreme der Identitätsrelation nicht 
wirklich zwei: Es handelt sich hierbei um eine bloße relatio rationis, da nur der Ver­
stand aus einem realen Ding zwei Dinge macht. Dasselbe gilt für die Beziehungen 
zwischen Seiendem und Nichtseiendem, da nur der Verstand das Nichtseiende erfas­
sen und zum Terminus der Beziehung machen kann. Es gibt schließlich Fälle, bei de­
nen die Relation nur in Hinblick auf ein Extrem real, auf das andere hingegen rationis 
tantum ist. Paradigmatisch hierfür steht die intentionale oder epistemische Beziehung, 
die nur auf Seiten des Fundaments real ist. „Sicut sensus et scientia referuntur ad sen- 
sibile et scibile, quae quidem, inquantum sunt res quaedam in esse naturali existentes, 
sunt extra ordinem esse sensibilis et intelligibilis: et ideo in scientia quidem et sensu 
est relatio realis, secundum quod ordinantur ad sciendum vel sentiendum res; sed res 
ipsae in se consideratae, sunt extra ordinem huiusmodi. Unde in eis non est aliqua 
relatio realiter ad scientiam et sensum; sed secundum rationem tantum, inquantum 
intellectus apprehendit ea ut terminos relationum scientiae et sensus. Unde Philoso- 
phus dicit, in 5. Metaphys., quod non dicuntur relative eo quod ipsa referantur ad alia, 
sed quia alia referuntur ad ipsa." Sunt. Theol., I, q. 13, a. 7. Vgl. hier Anm. 95.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 413

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

sondern vielmehr, daß das »etwas zum Gegenstand Haben« voll­
kommen unabhängig von der Frage ist, ob dieser Gegenstand exi­
stiert: »Damit, daß der Denkende ist, ist noch keineswegs gesagt, 
daß auch das, woran er denkt, besteht.«151 Die Akzentuierung liegt 
nicht auf dem nichtexistierenden Gegenstand, sondern auf dem 
Gegenstand schlechthin, unabhängig von seiner Existenz betrachtet. 
Die Beziehung auf etwas als Objekt stellt das Wesensmerkmal des 
Psychischen dar. Es ist eine kontingente Tatsache, daß einige unse­
rer Denkgegenstände nicht existieren, weshalb man durch sie das 
Spezifikum des Psychischen nicht bestimmen kann.152

Kehren wir nun zur Unterscheidung zwischen intentionalem 
Objekt und intentionalem Korrelat zurück. Im Brief an Marty von 
1905, in dem Brentano die These des »vorgestellten Objekts« als 
Gegenstand der Vorstellung verwirft, schreibt er, das »gedachte 
Pferd« sei im Gegensatz zum Pferd schlechthin Korrelat der Pferd­
vorstellung und wie diese Gegenstand der inneren Wahrnehmung 
- also kein primäres Objekt. In diesem Zusammenhang seien die 
zum Teil schon zitierten Briefs teilen ausführlicher wiedergegeben.
Es ist aber nicht meine Meinung gewesen, daß das immanente Objekt = „vor­
gestelltes Objekt" sei. Die Vorstellung hat nicht „vorgestelltes Ding", son­
dern „das Ding", also z.B. die Vorstellung eines Pferdes nicht „vorgestelltes 
Pferd", sondern „Pferd" zum (immanenten, d.h. allein eigentlich Objekt zu 
nennenden) Objekt. Dieses Objekt ist aber nicht. Der Vorstellende hat etwas 
zum Objekt, ohne daß es deshalb ist. [...] Wenn Aristoteles sagt, das 
aicyOr/wv evEfryeia sei im Empfindenden, so redet er auch von dem, was Sie 
einfach „Objekt" nennen, was aber ich (eben wegen dieses „in", das man 
anzuwenden pflegt) „immanentes Objekt" zu nennen mir erlaubte, um zu 
sagen, nicht, daß es sei, sondern daß es Objekt sei, auch ohne daß etwas 
draußen korrespondierte. Daß es Objekt sei, ist aber das sprachliche Korre­
lat zu dem, daß der Empfindende es zum Objekt habe, mit anderen Worten, 
daß er es empfindend vorstelle. [...] Das „gedachte Pferd" als Objekt ge­
nommen, wäre Gegenstand der inneren Wahrnehmung, die das Denkende 
wahrnimmt, wenn dies mit dem Gedachten ein Paar Korrelative bildete, da 
Korrelative ohne einander nicht wahrnehmbar sind. Das, was als primäres 
Objekt empfunden oder vom Verstand universell als primäres Objekt ge­
dacht wird, ist aber doch nicht Gegenstand der inneren Wahrnehmung. Ent­
weder müßte ich der primären Vorstellungsbeziehung gar kein Objekt und 

151 Ebda., S. 218.
152 Vgl. darüber die einleuchtende Analyse von O.T. Kent, „Brentano and the Rela­
tional View of Consciousness", Man and World 17 (1984), S. 19-51.

414 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

gar keinen Inhalt zugeschrieben haben, oder ich konnte ihn nicht = „ge­
dachtes Objekt" gleichgesetzt haben. Ich protestiere also gegen die mir an­
gedichtete Albernheit.153

Brentano bestreitet also nicht, früher den Standpunkt vertreten zu 
haben, das Denken von A und das gedachte A seien korrelativ. Er 
verneint jedoch entschieden, jemals das gedachte A als immanenten 
bzw. intentionalen Gegenstand des Denkens auf gefaßt zu haben. In 
seinem Brief an Marty erklärt Brentano außerdem ausdrücklich, wie 
er damals den Unterschied zwischen intentionalem Objekt und inten­
tionalem Korrelat aufgefaßt hatte. Während er das intentionale Ob­
jekt als Gegenstand der primären Bewußtseinsbeziehung betrach­
tete, war für ihn das intentionale Korrelat »Gegenstand der inneren 
Wahrnehmung, die das Denkende wahmimmt«, und bildete mit 
dem Denkenden »ein Paar Korrelative [...], da Korrelative ohne ein­
ander nicht wahrnehmbar sind«. Nicht zufällig legte Brentano im 
Kapitel »Vom inneren Bewußtsein« der Psychologie vom empirischen 
Standpunkt dar, daß das intentionale Korrelat Gegenstand der inne­
ren Wahrnehmung ist.

Das intentionale Korrelat kann zwar unter bestimmten Um­
ständen zum intentionalen Gegenstand des Denkens werden. Dies 
stellt aber eine Ausnahme unserer psychischen Betätigungen dar, 
z.B. wenn jemand an jemanden denkt, der an etwas denkt. Gerade 
diesen Umstand beschreibt Brentano im schon zum Teil zitierten 
Fragment aus dem Jahre 1889, das des öfteren zur Stützung der 
»ontologischen These« herangezogen wird.
Wir bilden im Hinblick auf uns selbst den Begriff eines Denkenden, wel­
cher in seinem Denken auf einen Gegenstand gerichtet ist. Es sei dies der 
Gegenstand A, dessen Begriff ebenso wie der des Denkenden der Begriff 
von etwas Wesenhaftem sein mag. Von diesem Wesenhaften A sagen wir 
daraufhin mit aller Wahrheit, daß es von mir, dem Denkenden, gedacht 
werde. Es ist ebenso wahr, daß es ein gedachtes A, als daß es ein wirkliches 
A ist. Und es kann aufhören, als wirkliches A zu sein, während es als ge­
dachtes A fortbesteht, solange der Denkende es denkt. Umgekehrt wird es 
als gedachtes A aufhören, wenn der Denkende es zu denken aufhört, wie 
immer es als wirkliches A noch fortbesteht.

Sagt man: eben, indem man es dem wirklichen A entgegenstellt, gibt 
man zu erkennen, daß das gedachte A nichts Wahres und Wirkliches ist: so 
ist zu erwidern: Keineswegs! Es kann etwas recht wohl etwas Wahres und 

153 WE, S. 87f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 415

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Wirkliches sein, ohne ein wirkliches A zu sein. Es ist ein wirklich gedachtes 
A und somit, da dies dasselbe sagt, auch ein wirkliches gedachtes A, dem 
wieder ein anderes als gedachtes gedachtes A entgegengesetzt werden kann, 
wenn einer denkt, daß einer A denke.

Es ist nicht möglich, daß es ein A-Denkendes gibt, ohne daß es ein ge­
dachtes A gibt, und umgekehrt. Aber man kann darum nicht sagen, der A- 
Denkende sei das von ihm gedachte A. Die beiden Begriffe sind nicht iden­
tisch, sondern korrelativ. Keinem kann in der Wirklichkeit etwas entspre­
chen, ohne daß dem andern etwas in der Wirklichkeit entspricht. Aber nur 
der eine ist der Begriff eines Wesenhaften, das gewirkt wird und wirkt, der 
andere ist der von etwas, was nur, indem jenes gewirkt wird, als begleiten­
des Seiendes mit entsteht und fortbesteht, bis jenes endet.154

Das oben Dargelegte läßt diese Textstelle, auf die Chisholm seine 
ontologische These stützt, in einem ganz neuen Licht erscheinen. 
Wenn Brentano von einem »gedachten A« als Korrelat des A-Denken- 
den spricht, so meint er, daß der Gegenstand des Denkens das wirk­
liche A ist. Dieses besteht natürlich unabhängig davon, ob es jemand 
denkt oder nicht. Das gedachte A existiert hingegen nur insofern, 
als jemand an das wirkliche A denkt. Der (immanente oder intentio­
nale) Gegenstand ist nicht das gedachte A, sondern das wirkliche A; 
das gedachte A ist nichts anderes als das intentionale Korrelat des 
Denkens von A, ein nichtrealer, unselbständiger Teil desselben.

Gesetzt den Fall, das wirkliche A hört auf zu existieren, so stellt 
sich die Frage, was nun Gegenstand des Denkens ist. Nicht dadurch, 
daß das wirkliche A aufhört zu existieren, wird das gedachte A zum 
Gegenstand des Denkens. Gegenstand des Denkens ist in diesem 
Fall A schlechthin. Das gedachte A bleibt weiterhin intentionales 
Korrelat des Denkens von A; es wird nicht zum intentionalen Objekt 
des Denkens, weil es gar kein Gegenstand ist. Das gedachte A kann 
nur dann zum (immanenten oder intentionalen) Gegenstand des 
Denkens werden, wenn sich das Denken ausdrücklich darauf be­
zieht. Dies geschieht nur dann, wenn der Denkende an einen A- 
Denkenden denkt. In diesem Fall wird das gedachte A - das bloßes 
intentionales Korrelat des A-Denkenden ist - zum intentionalen 
Objekt des Denkens, wobei ein gedachtes gedachtes A als intentio­
nales Korrelat des Denkens an das gedachte A entsteht. Die Modifi­
kation, die das Korrelat im Vergleich zum Objekt aufweist, betrifft 
nicht seine inhaltlichen Bestimmungen, sondern lediglich seinen 

154 Ebda., S. 31.

416 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

ontologischen Status. Es ist ein Gedachtes, d.h. ein nichtreales Gedan­
kending. Erst wenn man das gedachte A zum ausdrücklichen inten­
tionalen Gegenstand des Denkens macht, wird das „Gedachtsein" 
zu seiner integrierenden, bereichernden inhaltlichen Bestimmung.

Es sei noch angemerkt, daß Brentano dem gedachten im Ver­
gleich zum wirklichen A keine abgeschwächte Existenzweise zu­
schreibt. Beide - betont er - sind »wirklich«. Dies wird im Lichte 
des schon angesprochenen Umstands verständlich, daß das inten­
tionale Korrelat, wie auch der Akt selbst, mit Evidenz als dessen 
»nicht realer Teil« innerlich wahrgenommen wird. Da man Akt und 
Korrelat durch die innere Wahrnehmung erfaßt, werden beide mit 
assertorischer Evidenz anerkannt; beide weisen somit denselben 
existentiellen Status auf.

Mit seiner neuen - sowohl ontologisch als auch psychologisch - 
reistischen Einstellung kann Brentano natürlich das intentionale 
Korrelat nicht mehr halten. Nicht zufällig bezeichnet er im Brief an 
Marty das »gedachte Pferd« als bloßes sprachliches Korrelat, d.h. als 
Synsemantikum. Aufgrund seiner ontologisch-reistischen Haltung 
verbannt er nun das intentionale Korrelat in das Gebiet des unei­
gentlichen Seienden; aufgrund seiner psychologisch-reistischen Ein­
stellung bestreitet er nun auch, daß das Nichtreale intentionaler 
Gegenstand des Denkens sein kann.

Es sind also zwei - eher unwesentliche - Aspekte seiner ur­
sprünglichen Intentionalitätslehre, die Brentano nach der soge­
nannten reistischen Wende aufgibt. Der eine Punkt betrifft den in­
tentionalen Gegenstand. Während Brentano früher behauptete, daß 
sowohl das Reale als auch das Nichtreale Gegenstand des Denkens 
sein können, läßt er nun nur noch das Reale als möglichen Denkge­
genstand gelten. Der zweite Aspekt betrifft das intentionale Korre­
lat. Während Brentano in der Psychologie vom empirischen Standpunkt 
und in der Deskriptiven Psychologie meinte, das Denken von A ver­
lange notwendig ein gedachtes A als (nichtreales) Korrelat, be­
trachtet er nun das gedachte A als bloß sprachliches, synsemanti­
sches Korrelat; es wird zum in obliquo Gedachten, indem man in rec- 
to den A-Denkenden - als real und existierend - denkt.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 417

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die »intentionale Inexistenz« als Kriterium zur Abgrenzung des Psychischen
	§ 2. Die ontologische Deutung der Intentionalität
	§ 3. Die Intentionalität in der Scholastik
	§ 4. Die neuzeitliche idea
	§ 5. Descartes' »realitas objectiva«
	§ 6. Aristoteles' Theorie der Relativa
	§ 7. Intentionales Objekt und intentionales Korrelat
	§ 8. Das intentionale Korrelat in der Deskriptiven Psychologie
	§ 9. Intentionale Inexistenz als »objektive Aufnahme«
	§ 10. Der nichtexistierende Gegenstand

