Kapitel XIV

Die »intentionale Inexistenz«

Aristoteles sagt [...], daB die aiofnoig das eidog
ohne die tiln aufnehme (ebenso natiirlich der Ver-
stand das eidog vonrév mit Abstraktion von der
Materie). Hat er nicht wesentlich gedacht wie wir?
F. Brentano

§ 1. Die »intentionale Inexistenz« als Kriterium zur Abgrenzung
des Psychischen

Im zweiten Buch der Psychologie vom empirischen Standpunkt bemiiht
sich Brentano um eine addquate Grundlegung der Unterscheidung
zwischen physischen und psychischen Phianomenen und somit um
eine genaue Bestimmung des Gegenstandsbereichs der Psychologie.!
Diese Frage, die damals im Zentrum der philosophischen und psy-
chologischen Debatte stand, versucht Brentano neu anzugehen, in-
dem er nicht wie bisher das Psychische vom Physischen abgrenzt
und somit als blofle Restklasse bestimmt; vielmehr bemdiiht er sich
um eine positive Bestimmung des Psychischen, die dessen Wesen
ausmacht.

Um dies zu erreichen, beruft sich Brentano anfangs auf das Vor-
verstandnis des Lesers, dem er »eine Erklarung durch das Besonde-
re, durch das Beispiel«? anbietet. Er fiihrt eine Reihe von Paradebei-
spielen an, die den Unterschied zwischen beiden Klassen von Pha-
nomenen anschaulich machen sollen.

Ein Beispiel fiir die psychischen Phénomene bietet jede Vorstellung durch
Empfindung oder Phantasie; und ich verstehe hier unter Vorstellung nicht
das, was vorgestellt wird, sondern den Akt des Vorstellens. Also das Horen
eines Tones, das Sehen eines farbigen Gegenstandes, das Empfinden von
warm oder kalt, sowie die dhnlichen Phantasiezustinde sind Beispiele, wie
ich sie meine; ebenso aber auch das Denken eines allgemeinen Begriffes,
wenn anders ein solches wirklich vorkommt. Ferner jedes Urteil, jede Erin-

1Vgl. PeS1, 5. 110-140.
2 Ebda., S. 111.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 363

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

nerung, jede Erwartung, jede Folgerung, jede Uberzeugung oder Meinung,
jeder Zweifel - ist ein psychisches Phanomen. Und wiederum ist ein sol-
ches jede Gemiitsbewegung, Freude, Traurigkeit, Furcht, Hoffnung, Mut,
Verzagen, Zorn, Liebe, HaB3, Begierde, Willen, Absicht, Staunen, Bewunde-
rung, Verachtung usw.3

Diese Charakterisierung wird noch deutlicher, wenn man sie im
Gegensatz zu derjenigen der physischen Phanomene betrachtet.

Beispiele von physischen Phanomen dagegen sind eine Farbe, eine Figur,
eine Landschaft, die ich sehe; ein Akkord, den ich hore; Warme, Kalte, Ge-
ruch, die ich empfinde; sowie dhnliche Gebilde, welche mir in der Phanta-
sie erscheinen.!

An dieser Stelle sollen zwei Aspekte hervorgehobenen werden. Zum
einen ist Brentanos Auffassung des Aktes als einzige psychische
Wirklichkeit neu. Brentanos Bemerkung richtet sich vor allem ge-
gen die herkémmliche Verwendung des Ausdrucks ,Vorstellung”
und dessen Mehrdeutigkeit. Denn unter ,Vorstellung” versteht
man allgemein den Vorstellungsakt als auch den Inhalt desselben,
also zugleich ein psychisches und physisches Phinomen.5 Brentano
richtet sich damit auch gegen die empiristische Tradition, die die
polare Struktur jeglicher Erfahrung verkennt und somit subjektive
und objektive Momente in der Vorstellung, in der idea vermengt.®
Der zweite Punkt, auf den spiter noch ndher eingegangen
wird, betrifft den Begriff des »physischen Phanomens«. Unter die-
sem Begriff versteht Brentano nicht die ,Gegenstande” der alltagli-
chen Erfahrung, sondern das, was uns die duflere Wahrnehmung
ohne jegliche induktive oder begriffliche Vermittlung zeigt.” Hier

3 Ebda,, 5. 111f.

4Ebda., S.112.

5Vgl. ebda., S. 119f.

¢ Ebda., S. 109 Anm., 116-120, 172-176.

7 Hier treten jedoch Schwierigkeiten auf. Eine betrifft das Beispiel »das Denken eines
allgemeinen Begriffes«: Man kann zwar problemlos »das Denkenx« als ein psychisches
Phénomen bezeichnen, aber nicht zugleich »einen allgemeinen Begriff« den physi-
schen Phanomenen zuordnen. Es stellt sich somit die Frage, ob sich die beiden Klas-
sen der physischen und psychischen Phinomene gegenseitig ausschlieBen. Ein zwei-
tes Problem stellt das Beispiel »eine Landschaft, die ich sehe« dar. Einige Forscher
(vgl. O. Kraus, in: PeS I, Anmerkungen des Herausgebers, S. 266-268; L.L. McAlister,
~Chisholm and Brentano on Intentionality”, The Review of Metaphysics 28 (1974), 5. 155
Anm. 9) haben hierzu bemerkt, da8 eine Landschaft kein physisches Phanomen im
Sinne Brentanos sein kann. Denn eine Landschaft, d.h. ein in selbstindige Einheiten
bzw. Gegenstande gegliedertes Feld, kann kein Objekt unmittelbarer sinnlicher An-

364 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

tritt Brentanos Aristotelischer Hintergrund wieder ans Licht: Was
wir eigentlich wahrnehmen, ist das Weife, und nicht der Sohn des
Diares, dem das Weile zukommt; dieser wird zwar wahrgenom-
men, aber lediglich per accidens.® Wie aus den Beispielen deutlich
hervorgeht, sind fiir Brentano die physischen Phanomene raumlich
bestimmte sinnliche Qualitaten, also — in Aristotelischer Diktion —
eigentliche Sinnesobjekte, die mit dem gemeinsamen Sinnesobjekt
Form bzw. raumliche Gestalt unaufléslich verbunden sind.?

Der Rekurs auf das Beispiel stellt aber lediglich die erste Stufe
auf dem Weg zur genauen Abgrenzung beider Klassen von Phéno-
menen dar. Zu diesem Zweck fiihrt Brentano eine Reihe von Klassi-
fikationskriterien ein.

Ein erstes Kriterium stellt die vorstellende Natur psychischer
Phénomene dar. Psychische Phanomene sind

die Vorstellungen, sowie auch alle jene Erscheinungen, fiir welche Vor-
stellungen die Grundlage bilden.10

Der Vorstellungsakt bildet die urspriingliche und grundlegendste
Bewuftseinsform. Im vorstellenden Bewuftsein ist der Gegenstand
lediglich prasent, ohne dafl dabei der Denkende diesem gegeniiber
liberhaupt eine urteilsméBige oder emotionale Einstellung einnimmt.
Wird der Gegenstand durch einen komplexeren Akt intendiert, so
enthilt dieser eine vorstellende Komponente als Fundament. Dieses
Fundierungsverhiltnis weist einen apodiktischen Charakter auf.

Nichts kann beurteilt, nichts kann aber auch begehrt, nichts kann gehofft
oder gefiirchtet werden, wenn es nicht vorgestellt wird.!!

schauung sein, sondern nur das Ergebnis einer begrifflichen bzw. urteilsmaBigen
Deutung. Man kann aber Brentanos Beispiel auch folgendermagen interpretieren: Ein
physisches Phéanomen ist alles, was unmittelbarer Wahrmehmungsgegenstand ist —
vom kleinsten Farbfleck bis hin zum »Ganzfeld«.

8Vgl. Dean., 116,418 a 20-24. Vgl. PsA, S. 84.

? Vgl. hierzu O. Kraus (PeS I, Anmerkungen des Herausgebers, S. 266-268), L.L. McAl-
ister (,,Chisholm and Brentano on Intentionality”, a.a.0., S. 333ff.; wiederabgedruckt
in: L.L. McAlister (ed.), a.a.0., S. 155f.), R.E. Aquila (Intentionality: A Study of Mental
Acts, University Park-London: Pennsylvania State University Press 1977, S. 13ff.), U.
Melle (,,Die Seins- und Erkenntnisfrage in der Philosophie Brentanos”, Tijdschrift voor
Filosofie 46 (1984), S. 429). Eine andere Deutung vertritt R. Richardson, , Brentano on
Intentional Inexistence and the Distinction between Mental and Physical Phenome-
na”, Archiv fiir Geschichte der Philosophie 65 (1983), S. 255-263.

10 PeS 1,S. 112.

1 Ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 365

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Diese Charakterisierung reicht aber noch nicht aus, um die psychi-
schen Phdnomene abzugrenzen, da ihre disjunktive Natur noch
keine einheitliche Bestimmung des Psychischen zulaft.!?

Ein zweites Kriterium lehnt sich an das — auf Descartes zurtick-
gehende - Prinzip an, nach dem das Unterscheidungsmerkmal des
Psychischen im Mangel an rdumlicher Ausdehnung besteht. Aber
auch dieses Kriterium erweist sich als unzureichend. Die Schwie-
rigkeit betrifft hierbei nicht so sehr die Uneinigkeit der Psycholo-
gen, sondern den Umstand, daf dieses Kennzeichen rein negativ ist
und somit kein addquates Individuationskriterium darstellt.!

Ein drittes, auf Locke zuriickgehendes Kriterium stiitzt sich auf
die unterschiedlichen Erfahrungsquellen, durch die beide Klassen
von Phanomenen in Erscheinung treten. Wahrend die physischen
Phinomene durch die duBere Wahrmehmung zugéanglich sind, zei-
gen sich die psychischen Phanomene in der inneren Wahrnehmung. '
Diese zeichnet sich gegeniiber der duleren durch ihre Evidenz aus,
die in der Identitit von Wahrnehmendem und Wahrgenommenem
griindet.!s Als Korollar zu diesem Prinzip behauptet Brentano, die
psychischen Phdnomene »seien diejenigen Phanomene, welchen al-
lein aufler der intentionalen auch eine wirkliche Existenz zukom-
me«.!1® Wahrend es bei der dufleren Wahrnehmung prinzipiell im-
mer moglich ist, daf der Wahrnehmungsakt ohne das entsprechen-
de Objekt besteht, kommen in der inneren Wahrnehmung Sein und
Schein vollkommen zur Deckung.

Ein weiteres Kriterium besagt, da8 die psychischen Phénome-
ne immer als Einheit erscheinen. Wie komplex ein konkreter Be-

12 Vgl. ebda., S. 120.

13 Ebda., S. 120-124.

" »Eine weitere gemeinsame Eigentiimlichkeit aller psychischen Phanomene ist die,
daB sie nur in innerem BewuBtsein wahrgenommen werden, wahrend bei den physi-
schen nur dufere Wahrnehmung moglich ist«. Ebda., S. 128.

15 »Allein die innere Wahrmehmung hat, abgesehen von der Besonderheit ihres Ob-
jektes, auch noch anderes, was sie auszeichnet; namentlich jene unmittelbare, untriig-
liche Evidenz, die unter allen Erkenntnissen der Erfahrungsgegenstinde ihr allein zu-
kommt. Wenn wir also sagen, die psychischen Phanomene seien diejenigen, welche
durch innere Wahrnehmung erfaf8t werden, so ist damit gesagt, daf ihre Wahrmeh-
mung unmittelbar evident sei. Ja noch mehr! Die innere Wahrnehmung ist nicht blof
die einzige unmittelbar evidente; sie ist eigentlich die einzige Wahrmehmung im ei-
gentlichen Sinne des Wortes«. Ebda.

16 »Wir konnen ebensogut sagen, sie seien diejenigen Phanomene, welchen allein aufler
der intentionalen auch eine wirkliche Existenz zukomme. Erkenntnis, Freude, Begierde
bestehen wirklich; Farbe, Ton, Wirme nur phinomenal und intentional«. Ebda., S. 129.

366 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

wufltseinszustand auch sein mag, die Komplexitét ist immer die ei-
nes einheitlichen Ganzen. Das Bewuftsein ist eine einheitliche Rea-
litat, deren Teile keine selbstandigen Entitdten sind, sondern immer
bloB begrifflich ablésbare Momente (»Divisiva«) eines Ganzen."”
Brentano hebt schon hier hervor, daf# die These der Einheit des Be-
wufltseins mit derjenigen ihrer Einfachheit nicht zu verwechseln ist;
er bemerkt auferdem, dafl von der These der Einheit des Bewuft-
seins — »eine der folgenreichsten und immer noch angefochtenen
Tatsachen der Psychologie« -8 nicht auf eine Seelensubstanz als
Trager des psychischen Lebens geschlossen werden kann.

Das Merkmal aber, das »unter allen am meisten«!? die psychi-
schen Phanomene auszeichnet, ist die »intentionale (auch wohl men-
tale) Inexistenz eines Gegenstandes« — ein Merkmal, das Brentano
durch die Ausdriicke »Beziehung auf einen Inhalt«, »Richtung auf ein
Objekt« und »immanente Gegenstandlichkeit« zu explizieren sucht.

Jedes psychische Phanomen ist durch das charakterisiert, was die Schola-
stiker des Mittelalters die intentionale (auch wohl mentale) Inexistenz eines
Gegenstandes genannt haben, und was wir, obwohl mit nicht ganz unzwei-
deutigen Ausdriicken, die Beziehung auf einen Inhalt, die Richtung auf ein
Objekt (worunter hier nicht eine Realitdt zu verstehen ist), oder die imma-
nente Gegenstandlichkeit nennen wiirden. Jedes enthilt etwas als Objekt in
sich, obwohl nicht jedes in gleicher Weise. In der Vorstellung ist etwas vor-
gestellt, in dem Urteile ist etwas anerkannt oder verworfen, in der Liebe
geliebt, in dem Hasse gehaBt, in dem Begehren begehrt usw. Diese inten-
tionale Inexistenz ist den psychischen Phinomenen ausschlief8lich eigen-
tiimlich. Kein physisches Phinomen zeigt etwas Ahnliches. Und somit kén-
nen wir die psychischen Phanomene definieren, indem wir sagen, sie seien
solche Phanomene, welche intentional einen Gegenstand in sich enthalten.20

Wie hieraus hervorgeht, verwendet Brentano die zitierten Aus-
driicke als synonyme Bezeichnungen fiir ein einheitliches Wesens-
merkmal der psychischen Phinomene. Eine gewisse Zweideutigkeit

17 »Wenn wir Farbe, Schall, Warme, Geruch gleichzeitig wahrnehmen, so hindert uns
nichts, jedes einem besonderen Dinge zuzuschreiben. Dagegen die Mannigfaltigkeit
der entsprechenden Empfindungsakte, Sehen, Horen, Empfinden der Warme und
Riechen, und mit ihnen das gleichzeitige Wollen und Fiihlen und Nachdenken, so wie
die innere Wahrnehmung, die uns von ihnen allen Kenntnis gibt, sind wir genétigt,
fiir Teilphé@nomene eines einheitlichen Phianomens, in dem sie enthalten sind, und fiir
ein einziges einheitliches Ding zu nehmen«. Ebda., 5. 136.

18 Ebda.

19 Ebda., S. 137.

0 Ebda., S. 124f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 367

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

ist allerdings nicht zu verkennen - diese hingt nicht zuletzt davon
ab, daf3 Brentano den intentionalen Charakter des Bewuf3tseins »mit
nicht ganz unzweideutigen Ausdriicken« hervorhebt. Die Intentio-
nalitdt des psychischen Phianomens betrifft namlich nicht nur die
»intentionale Inexistenz eines Gegenstandes«, sondern auch die »Be-
ziehung auf einen Inhalt«, »Richtung auf ein Objekt«, das — zumin-
dest fiir den frithen Brentano - nicht notwendigerweise als »eine
Realitdt zu verstehen ist«.

In der Tat verwendet Brentano bei seiner Charakterisierung zwei
Klassen von Ausdriicken. Die einen Bezeichnungen betreffen die »in-
tentionale Inexistenz«, die anderen die »Beziehung« oder »Rich-
tung« auf ein Objekt. Die eine Ausdrucksweise scheint den Inhalt
oder Gegenstand (bzw. Gegenstiindlichkeit) der psychischen Phano-
mene hervorzuheben, der hierbei als intentional oder mental in-
existierend bzw. als immanent betrachtet wird; letztere Ausdriicke
scheinen hingegen eher den relationalen Charakter bzw. die Ge-
richtetheit (Beziehung auf, Richtung auf) des Bewuftseinsaktes zu
thematisieren. Die einen Bezeichnungen scheinen die Frage nach
dem sogenannten »immanenten Objekt« aufzuwerfen. Handelt es
sich dabei um einen Gegenstand bzw. um eine besondere Klasse
von Gegenstianden, die bewuBtseinsabhidngig existieren? Oder wird
hierbei eher die Seinsweise angedeutet, die der ,transzendente”
Gegenstand annimmt, wenn er zu einem ,immanenten” wird, d.h.
wenn er Gegenstand eines Bewuftseins wird? Die Ausdriicke der
zweiten Klasse scheinen hingegen die typisch relationale Natur der
psychischen Phéanomene zu betreffen und hierbei die Frage aufzu-
werfen, ob die intentionale Beziehung spezifische Merkmale auf-
weist, die sie von den iiblichen Beziehungen trennt. Gerade in die-
ser scheinbaren Doppeldeutigkeit wurzeln die unterschiedlichen
Interpretationen des Intentionalitdtsgedankens von Brentano.

§ 2. Die ontologische Deutung der Intentionalitdt

Nach einer weit verbreiteten Interpretation, deren prominentester
zeitgenossischer Vertreter Roderick M. Chisholm ist,?! die aber schon

2 Von Chisholm siehe v.a.: Perceiving: A Philosophical Study, Ithaca: Cornell University
Press 1957; (ed.), Realism and the Background of Phenomenology, New York: Glencoe 1960;
die Lexikonartikel ,Franz Brentano” und ,Intentionality”, in: P. Edwards (ed.), Ency-

368 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

auf Brentanos Enkelschiiler und Herausgeber Oskar Kraus zuriick-
geht,2 ja bereits bei Anton Marty ansetzt,? enthilt Brentanos ur-
spriinglicher Intentionalititsgedanke zwei unterschiedliche und ge-
wissermafBien komplementdre Thesen. Zum einen ist dies die ontolo-
gische These, nach der es »intentionale Gegenstdnde« gibt, die einen
besonderen ontologischen Status besitzen; zum anderen ist dies die
psychologische These, nach der der Gegenstandsbezug das Wesens-
merkmal des psychischen Phanomens im Unterschied zum physi-
schen darstellt. Beide Thesen — so Chisholm - sind zumindest beim
frithen Brentano eng miteinander verbunden.

Da der relationale Charakter nicht ausschlieflich den psychi-
schen Phdnomenen zugeschrieben werden kann, ist das sie aus-
zeichnende Merkmal entweder in der Besonderheit ihrer Beziig-
lichkeit oder in der Besonderheit der Gegenstinde, die in der psy-
chischen Beziehung involviert sind, zu suchen. Nach Chisholm gilt
ersteres fiir den spaten Brentano, denn er habe in seinem reifen
Denken die Meinung vertreten, daff die psychischen Phianomene
bloff »etwas Relativliches«?* sind und als solche nicht die Existenz
beider Relationsglieder verlangen. Fiir den frithen Brentano sei hin-
gegen die intentionale Beziehung eine echte Relation. Diese zeichne
sich von den {ibrigen Beziehungen durch den ontologischen Status
ihrer Gegenstande aus.

The phenomena most clearly illustrating the concept of ,intentional inexis-
tence” are what are sometimes called psychological attitudes; for example,
desiring, hoping, wishing, seeking, believing, and assuming. When Brentano
said that these attitudes ,intentionally contain an object in themselves,” he
was referring to the fact that they can be truly said to ,have objects” even
though the objects which they can be said to have do not in fact exist.s

An einer anderen Stelle schreibt Chisholm:

Whenever we think, we think about some object; whenever we believe,
there is something we believe. But the objects of these activities need not ex-

clopedia of Philosophy, New York-London: Collier, McMillan, Free Press 21972, vols. 1-2, S.
365-368; vols. 34, 5. 201-204; , Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional”,
in: EN. Lee, M.H. Mandelbaum (eds.), Phenomenology and Existentialism, Baltimore: Hop-
kins Press 1967, S. 1-23; Brentano and Meinong Studies, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1982.
2 Vgl. z.B. O. Kraus, ,Einleitung des Herausgebers”, in: PeS I, S. XXIV.

BVgl. A. Marty, Vorlesungen zur Deskriptiven Psychologie, hrsg. v. M. Antonelli und
J.Ch. Marek, Amsterdam-Atlanta: Rodopi, in Vorbereitung.

24 PeS 1L S. 134,

3 R.M. Chisholm, Perceiving, a.a.0., S. 169.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 369

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunke

ist in order to be such objects; the things upon which these activities are di-
rected, or to which they refer, need not exist in order thus to be directed
upon or referred to. No physical phenomenon, according to Brentano, has
this type of freedom; the objects of our physical activities are restricted to
what does exist. We can desire or think about horses that don’t exist, but
we can ride on only those that do.26

Nach der ontologischen Deutung? besteht die Intentionalitat des
Bewufitseins nicht in einer besonderen Beziehung, d.h. in der »in-
tentionalen Beziehung« zu gewohnlichen Objekten, sondern in ei-
ner gewohnlichen Beziehung zu einer besonderen Klasse von Ge-
genstanden, den »intentionalen« bzw. »immanenten Gegenstanden«.
Ausgehend von der Annahme einer vollstandigen Gleichférmigkeit
der intentionalen mit den gewdhnlichen Beziehungen sei Brentano
daher gezwungen, besondere Relata in der Form von immanenten
bzw. intentionalen Objekten einzufiihren.

Diese Deutung wird von manchen Forschern, v.a. von Linda
McAlister, entschieden abgelehnt.?® Nach McAlister hat Brentano

% Ders., Realism and the Background of Phenomenology, a.a.0., S. 4.

%7 Diese Deutung ist zweifelsohne in der Brentano-Forschung vorherrschend. Neben
Chisholm sei hier u.a. auf ]. Srzedniki (Franz Brentano’s Analysis of Truth, The Hague:
Nijhoff 1965), R. Grossmann (The Structure of the Mind, Madison: The University of
Wisconsin Press 1965) und neuerlich B. Smith (Austrian Philosophy. The Legacy of Franz
Brentano, a.a.0) verwiesen. So schreibt Srzedniki: »Since the psychical act consists in
an intentional relation between two termini, and since a relation can only take place
between two real termini, the existence of both termini is prima facie implied. The ex-
istence, however, is not necessarily the concrete being, i.e., like the existence of this
book, the chair on which you sit, and the lamp that gives you light. This can be seen
easily when we consider someone thinking of a unicorn, or the fact that Mr. Pickwick
did not really exist. But since we have here a relation we must have two existent ter-
mini. The thinker, he who desires, loves or thinks, is concretely just like this typewriter
which I am using now. But what about Mr. Pickwick and the unicorn, a chimera, etc.?
Well, they have intentional inexistence.« (a.a.0., 5. 53) Smith deutet die ontologische
These folgendermaRen: »For at the time of the first edition of the Psychology Brentano
conceives physical phenomena like experienced colours and sounds as existing in the
mind as parts of consciousness, so that the intentionality of outer perception is in fact
a relation between two mental entities, the (real) act of sensation and the (non-real, non-
causally efficacious, abstract) quality sensed. The latter, for example experienced sounds
and colours, have a diminished sort of existence, an existence ,in the mind’. Certainly
they are not real, but this does not mean that they are merely nothing. Rather, they are
entia rationis, non-real parts of a real, mental substance.« (a.a.0., S. 43f.)

% Vgl. L.L. McAlister, , Franz Brentano and Intentional Inexistence”, Journal of the History
of Philosophy 8 (1970), S. 423-430; ,,Chisholm and Brentano on Intentionality”, a.a.0.; The
Development of Franz Brentano’s Ethics, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1982. Eine ahnliche
Deutung schlagt R.E. Aquila in Intentionality. A Study of Mental Acts, a.a.O., vor.

370 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

niemals, also auch nicht in seinem frithen Denken, den ontologi-
schen Status der intentionalen Objekte als Kriterium fiir die Ab-
grenzung der psychischen Phanomene verwendet.?? Das wesentli-
che der psychischen Phinomene besteht fiir sie vielmehr darin:
»mental phenomena are by their very nature relational while physi-
cal phenomena are not.«* Weiters meint McAlister:

The crucial difference between mental phenomena and physical phenom-
ena, i.e. between mental acts and sensible qualities, as Brentano saw i, is
that the former enter necessarily into a particular kind of relation which is
wholly foreign to the realm of physical phenomena. What are these rela-
tions? They are relations to something as object, and this is a kind of relation
which a sensible quality could not possibly enter into, except as the object
term. It could never be the subject term. Sound A could be louder than B, or
subsequent to B, or similar to B, or whatever, but in no such instance is ei-
ther A or B the object of the other. And although A or B could be the object
of a mental phenomenon, they are wholly incapable of having, or being di-
rected toward, an object. Physical phenomena simply lack this directional
nature which is a logically necessary characteristic of mental phenomena.3!

Die Deutungen von Chisholm und McAlister weisen Schwierigkei-
ten auf. Die Interpretation von McAlister hat zwar den Vorzug, die
herkdmmliche strenge Trennung zwischen frithem und spatem
Brentano aufzuheben,? klammert aber den klassischen Hintergrund
des Intentionalititsgedankens und die damit verbundenen ontolo-
gischen Implikationen aus. Die Auslegung dieser ontologischen
Implikationen, die im folgenden erlautert werden, unterscheidet

# Vgl. L.L. McAlister, ,Chisholm and Brentano on Intentionality”, a.a.0., S. 153. Nach
McAlister gelangte Chisholm u.a. durch eine falsche Interpretation von Brentanos
Bemerkung, nach der das Objekt der psychischen Phinomene nicht als »eine Realitit
zu verstehen ist«, zu seiner ontologischen These. Denn fiir Brentano ist eine »Realitdt«
ein individuelles, konkretes Ding, ob es nun existiert oder auch nicht. Reales steht
nicht im Gegensatz zu Nichtexistierendem, sondern zu Nichtrealem - wie etwa einem
Urteilsinhalt, einer Privation oder einem Gedankending. Brentano meint mit seiner
Bemerkung lediglich, da nicht nur Dinge bzw. Konkreta, sondern auch Nichtrealia
und Gedankendinge Gegenstiande des Denkens sein kénnen. Diese Position wird er
im Zuge seiner reistischen Wende zugunsten folgenden Prinzips aufgeben: »Anderes
als Reales kann man gar nicht denken«. (WE, S. 78)

% L.L. McAlister, ,Chisholm and Brentano on Intentionality”, a.a.0., S. 157.

3 Ebda., S. 158.

3 Es steht auler Frage, daf sich im Denken Brentanos eine Entwicklung vollzieht;
doch aufgrund der im dritten Teil dieser Arbeit erlangten Ergebnisse scheint es nicht
gerechtfertigt, zwischen einem frithen und spiten Brentano zu unterscheiden sowie
den Wendepunkt in der »Abkehr vom Nichtrealen« zu suchen.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 371

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

sich aber betrachtlich von Chisholms »ontologischer These«, dessen
Analyse im weiteren kritisch untersucht wird.

§ 3. Die Intentionalitit in der Scholastik

Fiir Chisholm will Brentano mit seiner Lehre der »intentionalen In-
existenz« darlegen, inwieweit wir uns psychisch auf nicht existie-
rende Gegenstiande beziehen konnen. Da Brentano die psychische
Beziehung als echte Relation betrachtet, ist er gezwungen, nicht exi-
stierende bzw. »intentional in-existierende« Relata als Bezugsenti-
titen von intentionalen Akten einzufithren. Denkt jemand an ein
Einhorn, so gilt gemaf der ontologischen These: 1) »the object of the
man’s thought is a unicorn«; 2) »this unicorn is not an actual uni-
corn (for there are no actual unicorns)«; 3) »this unicorn has a cer-
tain mode of being other than actuality«.3

Whatever has this mode of being—called ,intentional inexistence” or ,im-
manent objectivity”“—is an entity that is mind-dependent and therefore ap-
propriately called an ens rationis, in the traditional sense of this term. The
intentionally inexistent unicorn is an entity that is produced by the mind or
intellect; it comes into being as soon as the man starts to think about a uni-
corn and it ceases to be as soon as he stops.

Zugunsten der ontologischen These beruft sich Chisholm auf jene
Quellen, die Brentano aufgreift, um das Paradigma der »intentio-
nalen Inexistenz« zu erkliren.® In einer Anmerkung zur oben zi-
tierten Intentionalitdtspassage verweist Brentano auf den Gebrauch
des Ausdrucks »intentionale Inexistenz« bei den Scholastikern des
Mittelalters.

Sie gebrauchen auch den Ausdruck ,gegenstindlich (objektive) in etwas
sein”, der, wenn man sich jetzt seiner bedienen wollte, umgekehrt als Be-
zeichnung einer wirklichen Existenz auferhalb des Geistes genommen
werden diirfte. Doch erinnert daran der Ausdruck ,immanent gegenstand-
lich sein”, den man zuweilen in dhnlichem Sinne gebraucht, und bei wel-
chem offenbar das ,immanent” das zu fiirchtende Miflverstindnis aus-
schlieffen soll.3

3 R.M. Chisholm, , Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional”, a.a.0., S. 7f.
# Ebda., S. 8.

3 Vgl. ebda., S. 8 Anm. 14.

3% Pes1,S.124 Anm. 3.

372 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

In einer weiteren Fufinote rekonstruiert Brentano die Quellen des
Intentionalitatsgedankens:

Schon Aristoteles hat von dieser Psychischen Einwohnung gesprochen. In
seinen Biichern von der Seele sagt er, das Empfundene als Empfundenes sei
in dem Empfindenden, der Sinn nehme das Empfundene ohne die Materie
auf, das Gedachte sei in dem denkenden Verstande. Bei Philo finden wir
ebenfalls die Lehre von der mentalen Existenz und Inexistenz. Indem er
aber diese mit der Existenz im eigentlichen Sinne confundiert, kommt er zu
seiner widerspruchsvollen Logos- und Ideenlehre. Ahnliches gilt von den
Neuplatonikern. Augustinus in seiner Lehre vom Verbum mentis und des-
sen innerlichem Ausgange beriihrt dieselbe Tatsache. Anselmus tut es in
seinem berithmten ontologischen Argumente, und daf er die mentale wie
eine wirkliche Existenz betrachtete, wurde von manchen als Grundlage sei-
nes Paralogismus hervorgehoben. [..] Thomas von Aquin lehrt, das Ge-
dachte sei intentional in dem Denkenden, der Gegenstand der Liebe in dem
Liebenden, das Begehrte in dem Begehrenden, und beniitzt dies zu theolo-
gischen Zwecken. Wenn die Schrift von einer Einwohnung des hl. Geistes
spricht, so erkldrt er diese als eine intentionale Einwohnung durch die Lie-
be. Und in der intentionalen Inexistenz beim Denken und Lieben sucht er
auch fiir das Geheimnis der Trinitit und den Hervorgang des Wortes und
Geistes ad intra eine gewisse Analogie zu finden.3”

Diese Bemerkungen Brentanos, die auf den scholastischen Gedan-
ken der intentio als formales Abbild des Objekts im Subjekt verwei-
sen, haben die These der Thomistischen Herkunft seines Intentio-
nalitdtsgedankens bekraftigt.3® Auf den ersten Blick scheint der Be-

37 Ebda., 5. 125 Anm. 1.

3 Vgl ua. E. Lévinas, En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris: Vrin
1949, S. 30f.; L. Landgrebe, Phinomenologie und Metaphysik, Hamburg: Schroder 1949,
S. 59f.; M.D. Cruz Hernandez, Francisco Brentano, Salamanca: Universidad de Sala-
manca 1953 (= Acta Salamanticensia, Filosofia y Letras, 6,2), S. 116-121; L. Gilson, La
psychologie descriptive selon Franz Brentano, a.a.0., S. 47-50; R. Danzer, Das Allgemeine
und das Besondere. Zur Ontologie Franz Brentanos, Diss. Univ. Mainz, Gelsenkirchen,
1965, S. 7-18. Auch S. Breton (, Etudes phénoménologiques. Conscience et intention-
nalité selon saint Thomas et Brentano”, Archives de Philosophie 19 (1956), S. 63-87) fiihrt
Brentanos Intentionalitatsgedanken auf die Thomistische Lehre zuriick, wendet sich
aber entschieden gegen deren Deutung im Sinne eines im BewuBtsein prasenten
mentalen Objektes, dessen Seinsweise abgeschwicht ist. Denn fiir Thomas richtet sich
die Erkenntnis auf etwas anderes als auf sich selbst und »cet ,autre” n’est pas un pur
objet ,,qui ferait face a la conscience”: c’est, en toute la force de I'expression, un aliquid,
une ,réalité” dont l'objet n'est que la face éclairée, I'expression, en nous, d’une ri-
chesse ontologique qui nous déborde et nous appelle a de nouveaux ,eclaircissements”«.
Ebda., S. 64. Einen ahnlichen Standpunkt vertritt A. Marras in , The Thomistic Roots
of Brentano’s Conception of Intentionality”, a.a.O.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 373

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

zug zu Thomas eindeutig, denn wie Herbert Spiegelberg bemerkt:
»,intentional inexistence” [...] literally implies the existence of an
~intentio” inside the intending being, as if inbedded in it.«*

For the term ,intentio,” as used in scholastic philosophy, signifies the pe-
culiar image or likeness formed in the soul in the process of acquiring
knowledge, thus representing, as it were, a kind of distillate from the world
outside.40

Die Thomistische Lehre der species oder intentio als Vermittlungs-
glied zwischen den beiden Polen des Erkenntnisprozesses stellt den
Hohepunkt des traditionellen Addquationsgedankens dar, der letzt-
lich auf Aristoteles zuriickgeht.*! Die species driickt paradigmatisch
den Assimilationsgedanken aus. In ihr verwirklicht sich die Ver-
bindung von Subjekt und Objekt, und zwar durch die (intentionale)
Prasenz der Form des Gegenstandes im Subjekt. Sie leistet die assimi-
latio des Erkennenden mit dem Erkannten, die »Kon-formitat (con-
formitas)« von Subjekt und Objekt. Die Spezies weist eine zweifache
Natur auf - sie ist sowohl subjektiv als auch objektiv. In dieser Hin-
sicht entspricht sie genau der Thomistischen These der analogia entis:
Die analoge Struktur der Wirklichkeit bestétigt sich u.a. darin, daf8
selbst der Erkenntnisinhalt einen minimalen Seinsgehalt aufweist.#
Die Lehre der intentionalen Spezies als Bindeglied zwischen
den beiden Polen des Erkenntnisprozesses beherrscht die gesamte
Hochscholastik bis hin zum ausgehenden 13. Jahrhundert. Die spé-
tere Scholastik befreit sich schlieBlich von der Last der species inten-
tionalis und vereinfacht dadurch die Erklarung des Erkenntnispro-
zesses. Fiir dessen Deutung reichen nun zwei Faktoren aus: Subjekt
und Objekt. Auf der einen Seite steht das erkennende Subjekt bzw.
der konkrete Erkenntnisakt, der auf sein verbum interius zielt; auf

3 H. Spiegelberg, The Phenomenological Movement. A Historical Introduction, 2 vols., The
Hague: Nijhoff 21969, I, S. 39f.

40 Ebda., S. 40 Anm. 2.

41 Vgl. H.D. Simonin, ,La notion d’,intentio” dans I'oeuvre de 5. Thomas d'Aquin”,
Revue des Sciences philosophiques et théologiques 19 (1930), S. 445-463; A. Hayen,
L'intentionnel selon Saint Thomas, Bruges-Bruxelles-Paris: Desclée de Brouwer 21954;
F.A. Prezioso, La ,species” medievale e i prodromi del fenomenismo moderno, Padova: Ce-
dam 1963. Zur Thomistischen Erkenntnistheorie vgl. E. Gilson, Réalisme thomiste et
critique de la connaissance, Paris: Vrin 1947; ders., Le thomisme. Introduction a la philoso-
phie de Saint Thomas d’Aquin, Paris: Vrin 51945; G. Zamboni, La gnoseologia di San Tom-
maso d'Aquino, Verona: La Tipografica veronese 1934.

2 Vgl. A. Hayen, a.a.0., 5. 60-91.

374 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

der anderen das verbum selbst oder das Erkannte als solches.** Dies
ist die sogenannte Lehre des esse obiectivum, die streng den Begriff
als psychische Realitdt von seinem logischen bzw. objektiven (obiec-
tivum) Inhalt trennt.# Wihrend fiir Thomas der Begriff (intentio) ei-
ne attributive oder pradikative Seinsweise aufweist und somit als
reales Akzidens der Seelensubstanz gilt,** unterscheidet die neue
Theorie im Erkenntnisprozef3 zwei wesentlich verschiedene Verhalt-
nisse: das Inhdrenzverhéltnis des Erkenntnisaktes zur Seelensubstanz
und das Erkenntnisverhaltnis des Gegenstandes zum erkennenden
Subjekt. Wahrend der Erkenntnisakt ein bloBer Modus des Erken-
nenden, also eine subjektive Modifikation desselben ist, verhilt sich
der Erkenntnisgegenstand zum Erkenntnisprozefl ganz anders. Hier-
bei handelt es sich nicht um ein Verhaltnis subjektiver Inhdrenz (su-
biective), sondern um ein objektives (obiective) Verhdltnis. Das Er-
kannte als solches ist nicht ein Moment oder Teil des Erkennt-
nisaktes, sondern das Objekt desselben. In seiner intrinsischen Be-
ziehung zum Erkenntnisakt nimmt der Erkenntnisgegenstand die
besondere Seinsweise des esse obiectivum an. Wahrend der Akt bzw.
die species (intentio subiectiva) als Akzidens der Seele etwas Reales
ist, stellt das esse obiectivum bzw. ens cognitum (intentio obiectiva) ein
bloBes ens diminutum dar, das nur im Geiste existiert, und zwar in-
sofern es aktuell gedacht wird.#

4 Vgl. F.A. Prezioso, La ,species” medievale e i prodromi del fenomenismo moderno, a.a.0.;
G. Cannizzo, ,La dottrina del ,verbum mentis’ in Pietro d’Auvergne. Contributo alla sto-
ria del concetto di intenzionalita”, Rivista di filosofia neoscolastica 53 (1961), S. 160-162.

4 Einer der ersten Vertreter dieser These ist der Domenikaner Hervaeus Natalis. Diese
Lehre machten sich dann bald zahlreiche Autoren zu eigen; sie wurde schlieflich im
Spatmittelalter vor allem bei den Franziskanern vorherrschend. Es sei hier u.a. auf
Petrus Johannis Olivi, Richard von Middleton und Petrus Aureoli hingewiesen. Vgl.
hierzu K. Michalski, La philosophie au XIV* siécle, Frankfurt a.M.: Minerva 1969, 5. 3-64;
J. Pinborg, , Bezeichnung in der Logik des XIII. Jahrhunderts”, Miscellanea Mediaevalia
8 (1971), S. 238-281; ders., ,Zum Begriff der Intentio Secunda. Radulphus Brito, Her-
vaeus Natalis und Petrus Aureoli in Diskussion”, Cahiers de I'Institut du Moyen-Age
Grec et Latin 23 (1974), S. 49-59; ders., Logik und Semantik im Mittelalter, a.a.0., 5. 127ff.;
E. Kelley, ,.Some Observations on the ,Fictum’ Theory in Ockham and its Relations to
Hervaeus Natalis”, Franciscan Studies 38 (1978), S. 260-282; W. Hoeres, ,Der Begriff der
Intentionalitat bei Olivi”, Scholastik 36 (1961), S. 23-48; S. Vanni-Rovighi, ,Una fonte re-
mota della teoria husserliana dell’intenzionalita”, a.a.0.; F.A. Prezioso, ,La teoria dell’es-
sere apparente nella gnoseologia di P. Aureolo”, Studi francescani 12 (1950), S. 15-43.

4 Vgl. A. Marras, ,The Thomistic Roots of Brentano’s Conception of Intentionality”,
a.a.0.

% »[...] aliquid dicitur dupliciter esse in intellectu: uno modo sicut in subiecto, sicut
actus intelligendi et conceptus mentis et habitus intellectuales et ista sunt in intellectu

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A= 375

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Das Neue dieser erkenntnistheoretischen Einstellung gegeniiber
der Thomistischen tritt somit deutlich zutage. Zwar spricht auch
Thomas von einer Immanenz des Erkannten im Erkennenden, von
einer formalen Prasenz der Spezies im Verstand, doch geniigt dies
nicht, um die erkenntnistheoretische Leistung der Spezies auszu-
machen. Denn die Spezies (bt eine reprasentative Funktion aus und
weist somit ein esse repraesentativum, ein esse ad auf.¥’ Die Spezies
stellt ndmlich nicht das id quod, sondern lediglich das id quo co-
gnoscitur dar. Die ,Auf-fassung” des dufieren Gegenstandes bleibt
somit letztes Ziel des Erkenntnisprozesses.*® Im Ausdruck obiective,
den Thomas nicht verwendet, ist hingegen eine bestimmte, »abge-
schwichte« Seinsweise impliziert, die das Erkannte in der Imma-
nenz des Erkenntnisprozesses annimmt.

Es ist duflerst schwierig, die Entwicklungsgeschichte dieses Be-
griffs im mittelalterlichen Denken zu rekonstruieren.** Sein Ur-
prung — sowie derjenige der ganzen Intentionalititsproblematik —
geht auf den Gebrauch des Ausdrucks ma’nd durch die arabischen
Aristoteles-Kommentatoren, insbesondere durch Avicenna zurtick.
Fiir diesen ist das Wesen (ma'nd) — das in lateinischer ﬁbersetzung

sicut quaecumque accidentia sunt in eis quorum sunt accidentia sicut in subiecto. Alio
modo aliquid dicitur esse in intellectu obiective; esse autem in intellectu obiective
idem est quod esse in prospectu intellectus sicut cognitum in cognoscente, eo modo
quo dicitur esse in prospectu alicuius totum illud quod videt. Modo entia rationis non
dicuntur esse in anima primo modo, quia sic essent entia realia sicut et anima«. Her-
vaeus Natalis, Quodl., I1I, q. 1. »Illud quod intuemur non est forma alia specularis, sed
ipsamet res habens esse apparens, et hoc est mentis conceptus, sive notitia obiectiva«.
Petrus Aureoli, | Sent., d. 9, g. 1, art. 1. »Res posita in esse intellecto, et in prospectu
mentis, non est res illa secundum esse reale, nec est species, nec actus, sed res in alio
esse, scilicet obiectivo et intentionali«. Ders., Il Sent., d. 11, q. 3, art. 1.

47 »Constat enim quod forma lapidis in anima est longe alterius naturae quam forma
lapidis in materia, sed in quantum repraesentat eam sic est principium ducens in cogni-
tionem eius«. Thomas von Aquin, De ver., g. 8, art. 11, ad 3. »Notitia [...] dupliciter potest
considerari: vel secundum quod comparatur ad cognoscentem, et sic inest cognoscenti
sicut accidens in subiecto [...]; vel secundum quod comparatur ad cognoscibile, et ex
hac parte non habet quod insit sed quod ad aliud sit«. Ders., Quaest. Quodl., VII, q. 1, a. 4.
4 »Manifestum est etiam, quod species intelligibiles, quibus intellectus possibilis fit in
actu, non sunt obiectum intellectus. Non enim se habent ad intellectum sicut quod intelli-
gitur, sed sicut quo intelligit [...] Manifestum est enim quod scientia sunt de his quae
intellectus intelligit. Sunt autem scientiae de rebus, non autem de speciebus, vel intentio-
nibus intelligibilibus, nisi sola scientia rationalis«. Ders., In de an., I1I, lect. 8, n. 718.

% Einen Uberblick bietet das schon zitierte Werk von K. Michalski. Eine Analyse dieses
Themas in der Scholastik des 15. bis 17. Jahrhunderts liefert L. Hickmann, Modern Theo-
ries of Higher Level Predicates. Second Intentions in the Neuzeit, Miinchen: Philosophia 1980.

376 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14, -@



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die nintentionale Inexistenz«

Ofters als intentio wiedergegeben wird — gegeniiber der zweifachen
Seinsweise neutral, die es in rerum natura oder im Denken anneh-
men kann. Denn das Wesen an sich ist weder singuldr noch univer-
sell. Es ist die Aufgabe des Verstandes, ihm sowohl Universalitit als
auch eine besondere Seinsweise, ndmlich eine intentionale (in intel-
lectu) zu verleihen.

Dieser Gedanke tlibte grofier Einfluf auf zahlreiche Autoren
aus, vor allem aber auf Duns Scotus.®® Dieser unterscheidet neben
einer intuitiven Erkenntnis, durch die sich die individuelle Wirk-
lichkeit dem Erkennenden zeigt, auch eine abstrakte Erkenntnis:
Indem sich der Verstand seinem Gegenstand bzw. der natura com-
munis zuwendet, erhebt er sie zur Allgemeinheit und macht sie da-
durch de multis pradizierbar. Somit wird das Neue der Abstrakti-
onsauffassung des Scotus deutlich. Denn fiir diesen heif3t »abstra-
hieren« nicht blof}, die Form von der individuellen Materie, das
Wesen des Dinges von seinen individuierenden Merkmalen zu
trennen, sondern dem Erkenntnisgegenstand eine neue Seinsweise
zu verleihen, die er zuvor nicht besaf. Scotus hebt den wesentlich
aktiven Charakter der Verstandestatigkeit hervor. Die Erkenntnis
ist ein Geistesakt, der sich die dulere Wirklichkeit zu eigen macht,
sie auffafit und somit vergeistigt; ihre Kraft beschrankt sich nicht
auf eine blofle Verallgemeinerung der sinnlichen Erfahrung. Das
intelligere besteht nicht in einer bloBen Hervorhebung der inneren
Struktur der Wirklichkeit, sondern in einer neuen, originellen Ver-
arbeitung derselben, d.h. sub ratione intelligendi.>!

Gerade in diesem erkenntnistheoretischem Kontext haben eini-
ge Brentano-Forscher die mittelalterliche Quelle fiir Brentanos Wie-
deraufnahme des Intentionalititsgedankens gesehen.’? Diese geht
nicht so sehr auf den Thomismus, sondern eher auf das Spatmittel-
alter bzw. auf die hier unternommene Unterscheidung zwischen
formale esse und obiective esse, zwischen formaler und objektiver Ebe-

% Vgl. E. Gilson, ,Avicenne et le point de départ de Duns Scot”, Archives d’Histoire
Doctrinale et Littéraire du Moyen-Age 2 (1927), S. 89- 149.

31 Vgl. E. Bettoni, Duns Scoto filosofo, Milano: Vita e Pensiero 1966, S. 43-79.

2Vgl. hierzu H. Spiegelberg, ,,Intentio’ und ,Intentionalitit’ in der Scholastik, bei
Brentano und Husserl”, a.a.0., S. Vanni-Rovighi, ,,Una fonte remota della teoria hus-
serliana dell’intenzionalita”, a.a.0., und K. Hedwig, , Der scholastische Kontext des
Intentionalen bei Brentano”, a.a.O.; ders., ,La discussion sur 'origine de l'intention-
nalité husserlienne”, a.a.0.; ders., ,Intention. Outlines for the History of a Phenome-
nological Concept”, a.a.0.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalicit A= 377

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

ne des Erkenntnisprozesses zuriick. Die Unterscheidung, die noch
Descartes iiber Sudrez vermittelt bekam, war auch in den Brentano
vertrauten neuscholastischen Lexika und Handbiichern gebrauch-
lich. Es handelt sich dabei um eine erkenntnistheoretische Position,
die schon in nuce die neuzeitliche BewuBtseinsphilosophie vor-
wegnimmt.

§ 4. Die neuzeitliche idea

Die Cartesische Unterscheidung zwischen formaler und objektiver
Ebene der Erkenntnis geht auf das Spatmittelalter zuriick. Doch die
mittelalterlichen Intentionalitdtstheorien lassen keinesfalls eine pha-
nomenalistische Deutung zu. Denn die Lehre der objektiven Inexi-
stenz zielt nicht auf eine naive Abbildtheorie, die eine ontologische
Verdoppelung des Gegenstandes impliziert, also den Gegenstand
als solchen von dem gedachten Gegenstand trennt. Diese Lehre ver-
sucht vielmehr, die Objektivitit des Wahrnehmungs- und Erkennt-
nisprozesses derart darzulegen, daf8 dieselbe Form bzw. sinnliche
Qualitdt eine unterschiedliche Seinsweise aufweist, je nachdem ob
diese dem Erkennenden prisent ist oder dem dufleren Gegenstand
angehort. Fiir die Scholastiker, die den Realismus des Aristoteles
vertreten, setzt die objektive Aufnahme der sinnlichen Formen und
deren Immanenz im Wahrnehmenden notwendigerweise ihre sub-
jektunabhingige Wirklichkeit voraus, und zwar in ihrer Funktion
als Akzidenzien einer Substanz.

Diese realistische Einstellung, die dem naiven Realismus des
common sense nahesteht, wird durch die mechanisch-physikalische
Auffassung der neuzeitlichen Wissenschaft und - eng damit ver-
bunden - durch die Unterscheidung zwischen primdren und se-
kundéren Qualitaten in Frage gestellt und schlieSlich aufgehoben.
Denn die neuzeitliche Wissenschaft falt das Physische als mechani-

3 Vgl E. Gilson, Index scolastico-cartésien, Paris: Alcan 1913; R. Dalbiez, , Les sources
scolastiques de la théorie cartésienne de I'étre objectif”, Revue dhistoire de la philosophie
et d'histoire générale de la civilisation 3 (1929), S. 464-472; T.]. Cronin, Objective Being in
Descartes and in Sudrez, Roma: Gregorian University Press 1966; H. Wagner, ,Realitas
objectiva (Descartes-Kant)”, Zeitschrift fiir philosophische Forschung 21 (1967), S. 325-
340; ].N. Wells, , Objective Being: Descartes and his Sources”, The Modern Schoolman 45
(1967), S. 49-61; Th.M. Lennon, , The Inherence Pattern and Descartes ,Ideas’”, Journal
of the History of Philosophy 12 (1974), S. 43-52.

378 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

sche Wechselwirkung von raumlich ausgedehnten Koérpern auf und
spricht den sinnlichen Qualitéten jegliche objektive Konsistenz ab.
Das neue wissenschaftliche Weltbild fiihrt somit zu einer radikalen
Umdeutung des klassischen Intentionalititsgedankens. Die unmit-
telbaren Gegenstande der sinnlichen Erfahrung, die sinnlichen Qua-
lititen, werden nun als blof subjektive Entitaten, als geistige Abbil-
der (Ideen) gedeutet, und die intentionale Beziehung wird als Rela-
tion zwischen zwei Entitdten aufgefafit, die beide dem Bewufitsein
immanent sind.

Paradigmatisch stehen hierflir die Positionen von Descartes
und Locke. Fiir Locke etwa ist die Idee »unmittelbares Objekt der
Wahrnehmung, des Denkens oder des Verstandes«, d.h. »alles, was
der Geist in sich selbst wahrmimmt«.5* Die Idee ist der unmittelbare
innere Erkenntnisgegenstand, von dem aus man zum transzenden-
ten Gegenstand gelangen kann. Denn die in den Kérpern befindli-
chen Qualitdten, die als Ursache der Ideen gelten, unterscheiden
sich von den Ideen. Doch nicht alle Ideen sind Abbilder der jeweili-
gen Qualititen. Lediglich die primaren Qualitaten (Festigkeit, Raum
bzw. Ausdehnung, Gestalt, Bewegung, Ruhe und Zahl) haben eine
Entsprechung in den jeweiligen Ideen. Die sekundédren Qualitdten
(Farbe, Ton, Geruch etc.) sind keine objektiven Eigenschaften der
Korper, sondern gehen auf subjektive psychische Zustédnde zuriick,
die in uns durch verschiedene Kombinationen von primdren Qua-
litaten hervorgerufen werden.

Es besteht kein Zweifel, daf3 sich Brentano die neuzeitliche me-
chanische Weltauffassung zu eigen macht und dementsprechend das
physische Phanomen abwertet. Er beruft sich hierbei ausdriicklich auf

54 Versuch iiber den menschlichen Verstand, a.a.0., 11, 8, 8.

55 Vgl. ebda., II, 8, 10. Diese These wird bekanntlich Berkeley radikalisieren, indem er die
Wirklichkeit sowohl der primaren als auch der sekundaren Qualitaten bestreitet. (Drei
Dialoge zwischen Hylas und Philonous (Three Dialogues between Hylas and Philonous, 1713),
tibers. v. R. Richter, bearb. v. E. Pracht, mit Einl, Anm. u. Reg. vers. u. hrsg. v. W. Breidert,
Hamburg: Meiner 31980, S. 33-43; Eine Abhandlung iiber die Prinzipien der menschlichen
Erkenntnis, a.a.0., I, 10). Fiir Berkeley ist das, was wir »Ding« nennen, ein blofes Biindel
von Ideen, deren esse im percipi besteht. (Ebda, I, 3). Fiir Hume schlieBlich, der Lockes
Empirismus und Berkeleys Idealismus verbindet, sind dem Bewufitsein allein »Ein-
driicke (impressions)« zuganglich, denen er als farblose Abbilder die »Ideen« oder »Vor-
stellungen (ideas)« zur Seite stellt. (Ein Traktat iiber die menschliche Natur, a.a.0,, 11, 1).
Sowohl die Eindriicke als auch die Vorstellungen sind mentale Entitaten, die - im wortli-
chen Sinne - im Bewuftsein enthalten sind. Somit flieBen der Wahrmehmungs- bzw. Vor-
stellungsakt und Gegenstand des Aktes in eine nicht differenzierte Einheit zusammen.

Seiendes, Bewulitsein, Intentionalitit A~ 379

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Locke, der die eine zuvor erwarmte und die andere abgekiihlte Hand
gleichzeitig in dasselbe Wasserbecken taucht und so zum Schlufl
kommt, daf sinnliche Qualititen wie Warme und Kailte nicht unab-
hiangig von unserer Empfindung bestehen konnen. Dasselbe gilt
fiir Phanomene anderer Sinnesgebiete wie etwa Farbe, Ton oder Ge-
schmack.”” Unter Berufung auf die Ergebnisse der neuzeitlichen Wis-
senschaft behauptet Brentano, daf die Gegenstande der »sogenann-
ten duBeren Wahrmehmung« »nur phdnomenal und intentional« be-
stehen.’ Die physischen Phanomene sind blole »Zeichen« fiir nicht
direkt zugangliche wirkliche Entititen bzw. Vorgange, die kausal auf
den Wahrnehmenden einwirkend Vorstellungen hervorrufen, die nur
einen approximativen Hinweis derselben liefern. Aus diesem Grund
weisen die psychischen Phanomene »eine blof relative Wahrheit«®
auf, die nicht mit derjenigen der psychischen Phanomene ver-
gleichbar ist, deren Erscheinen immer auch Wirklichkeit beinhaltet.

% Vgl. PeS1,S.13.

57 Ebda.

% Ebda., S. 129.

59 Ebda, S. 28. Brentano lehnt sich hier deutlich an Helmholtz an, fiir den die Sinnesemp-
findungen bloRe »Symbole fiir die Verhaltnisse der Aufenwelt« ohne jegliche »Ahn-
lichkeit oder Gleichheit mit dem, was sie bezeichnen«, sind. Die Vorstellungen weisen
eine bloB »praktische Wahrheit« auf, da wir sie »zur Regelung unserer Bewegungen
und Handlungen benutzen lernen«. Dies ist die einzig mégliche Art der »Verglei-
chung« zwischen Vorstellungen und auferer Wirklichkeit; jegliche andere Uberein-
stimmung der Vorstellungen mit den Dingen »ist gar nicht denkbar und hat gar keinen
Sinn«. H. v. Helmholtz, Handbuch der physiologischen Optik, 3 Bde., Hamburg-Leipzig:
Voss 31909-1911, 111, S. 17f. Ganz analog geht auch die Wissenschaft vor, die durch An-
wendung des Experiments »zur Anerkennung einer von unserem Wollen und Vor-
stellen unabhangigen, also duferlichen Ursache unserer Empfindungen« gelangt. Ebda.,
S. 29. So bezeichnen alle »Eigenschaften«, die wir den Objekten der Aufenwelt zu-
schreiben koénnen, »nur Wirkungen [...], welche sie entweder auf unsere Sinne oder auf
andere Naturobjekte ausiiben. Farbe, Klang, Geschmack, Geruch, Temperatur, Glatte,
Festigkeit gehoren der ersten Klasse an, sie bezeichnen Wirkungen auf unsere Sinnes-
organe. Glatte und Festigkeit bezeichnen den Grad des Widerstands, den die beriihrten
Korper entweder der gleitenden Beriihrung oder dem Drucke der Hand darbieten. Statt
der Hand konnen aber auch andere Naturkérper eintreten, ebenso fiir die Priifung ande-
rer mechanischer Eigenschaften, der Elastizitit und Schwere. Die chemischen Eigen-
schaften beziehen sich ebenfalls auf Reaktionen, d.h. Wirkungen, welche der betrach-
tete Naturkorper auf andere austibt. Ebenso ist es mit den anderen physikalischen Eigen-
schaften der Korper, den opiischen, elektrischen, magnetischen. Uberall haben wir es
mit Wechselbeziehungen verschiedener Korper aufeinander zu tun, mit Wirkungen
aufeinander, welche von den Kraften abhiangen, die verschiedene Korper aufeinander
ausiiben.« Ebda,, S. 19. Vgl. ders., ,Uber die Natur der menschlichen Sinnesempfindun-
gen”, Konigsberger naturwissenschaftliche Unterhaltungen, Neue Folge, Heft 1, 1844, Nr. 1.

% PeS 1, S. 28.

380 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Diese Behauptungen Brentanos scheinen auf den ersten Blick
Chisholms ontologische These zu bestdtigen. Denn die Behauptung,
physische Phanomene bestehen »nur phianomenal und intentionale,
scheint zu beinhalten, daf sie in derselben Weise existieren wie bei-
spielsweise ein Einhorn oder andere mythologische Geschépfe, d.h.
als bewufltseinsabhingige Entitaten, die eine abgeschwichte Seins-
weise besitzen. Aufgrund dieser vermeintlich abgeschwéchten Seins-
weise der physischen Phianomene betrachtet Chisholm Brentano als
Vertreter einer reprdsentationalistischen Wahrnehmungstheorie,
die sich am Modell der Sinnesdaten orientiert.

Die Sinnesdatentheorien®! unterscheiden im allgemeinen zwei
Klassen von Gegenstianden, die materiellen oder physischen Gegen-
stinde und die sogenannten sense data wie z.B. Farb-, Ton- oder Ge-
schmackseindriicke. Das, was - selbst bei Tauschungen — unmittel-
bar wahrgenommen wird, sind Entitaten wie Farben oder Tone; nur
im uneigentlichen bzw. abgeleiteten Sinne ,sieht” man farbige Ge-
genstande, ,hort” man eine Melodie, ,,schmeckt” man eine Speise etc.
Die Sinnesdatentheorien trennen also das physische Phidnomen, das
nur im psychischen Akt (bzw. insofern es wahrgenommen wird)
besteht, vom physischen Gegenstand. Das unmittelbare Objekt des
Wahrnehmungsaktes ist der mentale Gegenstand oder das physi-
sche Phanomen, das auf den physischen transzendenten Gegenstand
hinweist bzw. diesen mehr oder weniger addquat repréasentiert. Im
allgemeinen vertreten die Sinnesdatentheoretiker eine kausale Theo-
rie der Wahrnehmung, nach der die sense data die unmittelbare men-
tale Wirkung der Gehirntatigkeit sind, die wiederum durch die Rei-
zung der Sinnesorgane seitens duflerer Reize hervorgerufen wird.

¢! Der Ausdruck »sense datum« wurde im Jahre 1912 von B. Russell eingefiihrt. Da
Russell spater seine urspriingliche Theorie und Terminologie modifizierte, wird er
heute mit den Theorien von G.E. Moore, C.D. Broad und H.H. Price in Zusammenhang
gebracht. Vgl. B. Russell, The Problems of Philosophy, London: Oxford University Press
1912; ders., Our Knowledge of the External World, Chicago: Open Court 1914; ders., Mys-
ticism and Logic, London: Allen & Unwin 1918; G.E. Moore, Some Main Problems of Phi-
losophy, London: Allen & Unwin 1953 (die hier publizierten Vorlesungen wurden
1911/12 gehalten); ders., Philosophical Studies, London: Routledge & Kegan Paul 1922;
C.D. Broad, Scientific Thought, London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 1923; ders.,
Perception, Physics, and Reality, Cambridge: Cambridge University Press 1914; ders.,
The Mind and Its Place in Nature, London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 1925;
H.H. Price, Perception, London: Methuen 1932. Die Sinnesdatentheorien gehen auf die
Hauptvertreter des englischen Empirismus zuriick: Lockes »Ideen der Sensatione,
Berkleys »Ideen« und Humes »Eindriicke (impressions)« sind Beispiele von sense data.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 381

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Die Griinde fiir solch eine Unterscheidung zweier Klassen von
Wahrnehmungsgegenstanden sind zahlreich. Aufgrund unter-
schiedlicher Sinnesdaten kann man denselben Gegenstand wahr-
nehmen; umgekehrt kann derselbe Komplex von Sinnesdaten zur
Wahmehmung unterschiedlicher Gegenstinde fithren. Wahrend
die materiellen Gegenstande ,auflerlich”, also raumlich und zeitlich
angeordnet und somit intersubjektiv sind, erweisen sich die Sin-
nesdaten als privat und haben keine physikalisch unabhingige Exi-
stenz. Wahrend die Sinnesdaten nur voriibergehend existieren, d.h.
nur fiir die Zeit, in der sie aktuell wahrgenommen werden, existie-
ren die physischen Gegenstinde unabhédngig von der Wahrmeh-
mung. Wiahrend die Wahrnehmung der sense data unmittelbar ist,
werden die physischen Gegenstinde lediglich indirekt wahrge-
nommen, also aufgrund einer Deutung der Sinnesdaten. Wahrend
die Wahrmehmung der korperlichen Objekte prinzipiell immer einer
Tauschung unterliegen kann, ist das Erfassen der Sinnesdaten frei
von jeglichem Irrtum.62

Die Art und Weise, wie Brentano Begriff und Aufgabe der
physischen Wissenschaft auffat, sowie der symbolische Charakter,
den er dem Verhiltnis zwischen physischen Phanomenen und phy-
sikalischen Prozessen bzw. Kriften zuschreibt, scheinen die Néhe
seiner Position zu den eben beschriebenen Sinnesdatentheorien zu
bekraftigen.

Die Naturwissenschaft sei jene Wissenschaft, welche die Aufeinanderfolge
der physischen Phanomene normaler und reiner (durch keine besonderen
psychischen Zustande und Vorgange mit beeinflufSter) Sensationen auf
Grund der Annahme der Einwirkung einer raumidhnlich in drei Dimensio-
nen ausgebreiteten und zeitdhnlich in einer Richtung verlaufenden Welt
auf unsere Sinnesorgane zu erklaren suche. Ohne aber die absolute Be-
schaffenheit dieser Welt AufschluB zu geben, begniige sie sich damit, ihr
Krifte zuzuschreiben, welche die Empfindungen hervorbringen und sich
gegenseitig in ihrem Wirken beeinflussen, und stelle fiir diese Kréfte die
Gesetze der Koexistenz und Sukzession fest.s3

Die phanomenalistische Deutung von Brentanos Intentionalitdtsge-
danken beherrschte von Anfang an die Brentano-Forschung, nicht

62 Vgl. R. Hirst, The Problems of Perception, London: Allen & Unwin 1959 und - vom
historischen Standpunkt aus — D.W. Hamlyn, Sensation and Perception. A History of the
Philosophy of Perception, London: Routledge & Kegan Paul 1961.

63 Pe51,5.138.

382 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

zuletzt weil sie von zahlreichen Brentano-Schiilern vertreten wurde,
wobei Edmund Husserl eine besondere Rolle spielte.6

§ 5. Descartes’ »realitas objectiva«

Einen weiteren Bezugspunkt fiir Brentanos Theorie der Intentiona-
litat liefert Chisholm zufolge Descartes,® dessen Thesen enge Bezii-
ge zur spatmittelalterlichen Intentionalitdtsdebatte aufweisen. Fiir
Descartes, wie auch fiir Locke, Hume und Berkeley, ist das Denken
auf die »Idee«, den inneren Gegenstand des Denkens als solchen
gerichtet. Doch Descartes ist sich der Mehrdeutigkeit des Ausdrucks
»Idee« bewuft. Fiir ihn kann die Idee namlich zum einen »in mate-
rialer Weise als Tatigkeit meines Verstandes« (idea materialiter sump-
ta), zum anderen »in objektiver Weise« im Sinne des »vorgestellten
Gegenstandes« (idea obiective sumpta) aufgefalt werden. s

Dieser Unterscheidung stellt Descartes eine zweite zur Seite,
die mit ersterer nicht zu verwechseln ist. Die material aufgefafite
Idee betrifft die Idee als Akt bzw. Tatigkeit des Verstandes. Doch

% Husserl kritisiert in seinen Logischen Untersuchungen Brentanos Lehre der Intentionali-
tét, die er im Sinne einer Beziehung zwischen zwei mentalen Entititen interpretiert, die
beide im Bewuftsein real vorhanden sind: Akt und intentionales Objekt. Gegen Brenta-
nos Auffassung erwidert Husserl, daf »nicht zwei Sachen erlebnismiaRig prisent
[sind], es ist nicht der Gegenstand erlebt und daneben das intentionale Erlebnis, das
sich auf ihn richtet; es sind auch nicht zwei Sachen in dem Sinne wie Teil und umfas-
senderes Ganzes, sondern nur eines ist prasent, das intentionale Erlebnis, dessen wesent-
licher deskriptiver Charakter eben die beziigliche Intention ist. [...] Ist dieses Erlebnis
prasent, so ist eo ipso, das liegt, betone ich, an seinem eigenen Wesen, die intentionale
~Beziehung auf einen Gegenstand” vollzogen, eo ipso ist ein Gegenstand , intentional
gegenwartig”; denn das eine und andere besagt genau dasselbe. Und natiirlich kann
solch ein Erlebnis im BewuBtsein vorhanden sein mit dieser seiner Intention, ohne daB
der Gegenstand tiberhaupt existiert und vielleicht gar existieren kann; der Gegenstand ist
gemeint, d.h. das ihn Meinen ist Erlebnis; aber er ist dann blof vermeint und in
Wahrheit nichts.« E. Husserl, Logische Untersuchungen, a.a.0., I1/1, S. 386. Vgl. hierzu
Th. de Boer, The Development of Husserl’s Thought, The Hague: Nijhoff 1978, S. 40-46.

8 Vgl. RM. Chisholm, ,Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional”,
a.a2.0., 5.7 Anm. 14.

% »Darauf antworte ich, da hier in dem Worte ,Idee” eine Zweideutigkeit liegt; denn
man kann diese entweder in ,materialer” Weise (materialiter) als eine Tatigkeit mei-
nes Verstandes auffassen, und in diesem Sinne kann man nicht sagen, sie sei vollkom-
mener als ich, oder aber in , objektiver” Weise (obiective), als den durch diese Titigkeit
vorgestellten Gegenstand und wenn man auch nicht voraussetzt, da88 dieser auferhalb
meines Verstandes existiert, so kann er dennoch auf Grund seines Wesens vollkom-
mener sein als ich.« R. Descartes, Meditationen, a.a.0., Vorwort an den Leser, S. 4.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A=

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,

383


https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

diese Tatigkeit kann unter zwei Aspekten betrachtet werden. Man
kann sie als blofes, zeitlich abgegrenztes Ereignis des Geistes und
somit als Attribut bzw. Modus der res cogitans ansehen - in dieser
Hinsicht unterscheiden sich die ideae materialiter sumptae nicht von-
einander. Aber die material verstandene Idee kann auch in spezifi-
scherer Weise thematisiert werden, namlich als ein Ereignis, das re-
prasentativen Charakter hat. Denn jede Idee stellt einen besonderen
Gegenstand vor und unterscheidet sich dadurch von allen anderen
Ideen. Die so aufgefafite Idee weist einen formalen Charakter auf.

Denn da die Ideen selbst gewisse Formen sind, und sich auch nicht aus ir-
gendwelcher Materie zusammensetzen, so folgt, daf, so oft sie danach be-
trachtet werden, daf sie ein Etwas darstellen, man sie nicht material nimmt,
sondern formal. Wurden sie dagegen betrachtet, nicht sofern sie dieses oder
jenes darstellen, sondern nur sofern sie Operationen des Verstandes sind,
so konnte man alsdann wohl sagen, da@ sie material genommen werden,
aber unter diesen Umstinden wiirden sie auf keine Weise sich auf die
Wabhrheit oder Falschheit der Objekte beziehen.t”

Die »in formaler Weise aufgefafite Idee« ist ebenfalls ein Akt des
Verstandes, doch ist sie hinsichtlich ihres reprasentativen Charak-
ters wesentlich spezifischer.

Dies erlaubt nun, Descartes” Verstindnis der »objektiven Rea-
litat der Idee« darzulegen. Diese betrifft nicht jenen Aspekt, durch
den eine Idee zur Idee dieses oder jenes Gegenstandes wird, denn
dies wiirde bedeuten, daf man die objektiv verstandene mit der
formal verstandenen Idee verwechselt. Die objektiv aufgefafite Idee
ist kein Aspekt oder Charakter des mentalen Aktes, sondern das,
was durch diesen vorgestellt wird, also dessen repraesentatum. Die
objektiv aufgefafite Idee ist mit anderen Worten der Gegenstand
von Ideen als Tatigkeiten des Verstandes, also der gedachte Gegen-
stand, der in diesen Akten ,enthalten” ist, da dieser »niemals au-
Berhalb des Verstandes« besteht.®

Die idea obiective sumpta existiert — wie auch die idea materialiter
sumpta — im Geiste, jedoch in ganz anderer Weise. Wahrend die
material verstandenen Ideen als Modi der res cogitans wie auch die
Dinge auflerhalb des Geistes wirklich (formaliter) bestehen, besitzen
die objektiv verstandenen Ideen eine »objektive Seinsweise«, die

67 Ebda., Antwort des Verfassers auf die vierten Einwinde, Antwort auf den zweiten
Teil tiber Gott, S. 210f.
88 Ebda., Antwort des Verfassers auf die ersten Einwinde, S. 92.

384 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X1V: Die »intentionale Inexistenz«

»weit unvollkommener [ist] als die, gemaB der die Dinge auerhalb
des Verstandes existieren, aber darum nicht ein vollkommenes
Nichts« darstellt.®?

Wer an etwas denkt, hat also einen gedachten Gegenstand zum
Inhalt seines Denkens. Der Ausdruck ,gedachter Gegenstand” ist
jedoch nicht frei von Mehrdeutigkeit. Bei vielen cogitationes besteht
namlich neben der res cogitata, die im Geiste »objektiv« existiert, ein
entsprechendes geistesunabhiangiges Objekt. In diesem Falle bestehen
ein inneres und ein duferes Objekt, denen unterschiedliche Seins-
weisen zukommen. So ist am Beispiel der Sonne die objektive Idee
»die im Verstande — zwar nicht formal, wie am Himmel, aber doch
objektiv, d.h. in der Weise, wie die Objekte im Verstande zu sein
pflegen — existierende Sonne selbst«;”® der wirklichen Sonne, der
Sonne »am Himmel« kommt hingegen, sofern »sie objektiv in mei-
nem Verstande vorhanden ist, [...] nichts [...] als eine duflere Be-
zeichnung« zu.”! Nicht alle objektiv verstandenen Ideen haben aber
ein Gegenstiick in der Wirklichkeit: Man denke nur an Pegasus, an
eine Chimadre, aber auch an den Raum oder an eine Zahl, die ihrer
Natur nach allgemein sind, wéhrend alle wirklich existierenden
Dinge individuell sind.”

Descartes’ Intentionalitatsauffassung scheint somit eine dreifa-
che Unterscheidung zu implizieren: 1) die Idee als Akt des Den-
kens; 2) der transzendente Gegenstand, der in der dufleren Wirk-
lichkeit existiert; und 3) die objektiv verstandene Idee, die im Geiste
existiert, sei es, daf ihr dufleres Gegenstiick (der transzendente Ge-
genstand) existiert oder nicht. Es verwundert somit nicht, daff De-
scartes des dfteren als Quelle fiir Brentanos Theorie der Intentiona-
litat angefiihrt wird. Dies geht zum Teil auf Brentano selbst zurlick,
der gerade auf Descartes’ Unterscheidung zwischen formaler und
objektiver Realitdt der Idee Bezug nimmt, um den Unterschied zwi-
schen subjektiver bzw. formaler und objektiver Dimension des Be-
wufstseinsaktes herauszustellen.

Wenn ich etwas glaube, so ist dieser Glaube ,formal” in mir. Wenn ich mich
spater dieses Glaubens erinnere, so ist er nach Descartes” Ausdruck ,,objektiv”

& Ebda.

0 Ebda.

"1 Ebda.

72 Vgl. R. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie (Principia philosophiae, 1644), iibers. u.
mit Anm. vers. v. A. Buchenau, Hamburg: Meiner #1992, I, 59, S. 20f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 385

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

in mir; es handelt sich um denselben individuellen Glaubensakt; aber das
einemal iibe ich ihn aus, das andere Mal ist er nur der immanente Gegenstand
der Erinnerungstitigkeit, die ich iibe. Ahnlich ist bei jeder anderen psychi-
schen Funktion, Wollen, Begehren, Fliehen usw. mit dem psychischen Akt,
der formal gegeben ist, etwas als immanenter Gegenstand des psychischen
Aktes, also mit Descartes zu reden objektiv, oder wie wir, um MifSverstand-
nisse zu vermeiden, uns besser ausdriicken werden, intentional gegeben.”

Die Nihe beider Standpunkte scheint ein Fragment Brentanos aus
den 80er Jahren zu bekriftigen, das Chisholm zugunsten der onto-
logischen These heranzieht.”

Wir bilden im Hinblick auf uns selbst den Begriff eines Denkenden, wel-
cher in seinem Denken auf einen Gegenstand gerichtet ist. Es sei dies der
Gegenstand A, dessen Begriff ebenso wie der des Denkenden der Begriff
von etwas Wesenhaftem sein mag. Von diesem Wesenhaften A sagen wir
daraufhin mit aller Wahrheit, daf es von mir, dem Denkenden, gedacht
werde. Es ist ebenso wahr, daB es ein gedachtes A, als daf8 es ein wirkliches
A ist. Und es kann aufhdren, als wirkliches A zu sein, wiahrend es als ge-
dachtes A fortbesteht, solange der Denkende es denkt. Umgekehrt wird es
als gedachtes A aufhdren, wenn der Denkende es zu denken aufhort, wie
immer es als wirkliches A noch fortbesteht.

Sagt man: eben, indem man es dem wirklichen A entgegenstellt, gibt
man zu erkennen, daf das gedachte A nichts Wahres und Wirkliches ist: so
ist zu erwidern: Keineswegs! Es kann etwas recht wohl etwas Wahres und
Wirkliches sein, ohne ein wirkliches A zu sein. Es ist ein wirklich gedachtes
A und somit, da dies dasselbe sagt, auch ein wirkliches gedachtes A, dem
wieder ein anderes als gedachtes gedachtes A entgegengesetzt werden
kann, wenn einer denkt, daB einer A denke.

Es ist nicht moglich, da es ein A-Denkendes gibt, ohne daf es ein ge-
dachtes A gibt, und umgekehrt. Aber man kann darum nicht sagen, der A-
Denkende sei das von ihm gedachte A. Die beiden Begriffe sind nicht iden-
tisch, sondern korrelativ. Keinem kann in der Wirklichkeit etwas entspre-
chen, ohne daf dem andern etwas in der Wirklichkeit entspricht. Aber nur
der eine ist der Begriff eines Wesenhaften, das gewirkt wird und wirkt, der
andere ist der von etwas, was nur, indem jenes gewirkt wird, als begleiten-
des Seiendes mit entsteht und fortbesteht, bis jenes endet.”s

Chisholm interpretiert diese Textstelle folgendermaflen:

73 WE, S. 17f.

7 Vgl. RM. Chisholm, , Intentionality”, a.a.0., S. 201; ,Brentano on Descriptive Psy-
chology and the Intentional”, a.a.0., S. 8 Anm. 14.

5 F. Brentano, ,Das Seiende im Sinne des Wahren” (Fragment. Vor 1902 entstanden),
in: WE, S. 31.

386 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Brentano took these considerations to show that there are certain entities
that are not concrete individual things. For, he says, the situation that he
has described involves an actual thinker and an actual contemplated A (just
as the situation he refers to parenthetically involves an actual, contemplated
contemplated A). The contemplated A and the contemplated contemplated
A are entia rationis that are produced by the mind. According to Brentano’s
earlier doctrine, then, as soon as a man starts to think about a unicorn there
comes into being an actual contemplated unicorn. This actual contemplated
unicorn is an ens rationis that depends upon the thinker for its existence
and that ceases to be as soon as the man ceases to think about a unicorn.?

Chisholm sieht im gedachten A sowie im gedachten Einhorn Para-
debeispiele dessen, was Brentano unter »immanentem« bzw. »in-
tentionalem Objekt« versteht. Chisholm zufolge glaubt der frithe
Brentano, die intentionalen Gegenstinde der psychischen Phino-
mene — ob sie nun auferhalb des Geistes wirklich existieren oder auch
nicht — besifen eine abgeschwiéchte Existenzweise, die sie in der
Immanenz des Erkenntnisprozesses annehmen.

Nehmen wir folgendes Beispiel: Jemand denkt an ein wirkli-
ches A. Neben dem wirklichen A und dem wirklichen A-Denken-
den - die beide als Seiende im eigentlichen Sinne gelten — besteht
nach Chisholms Deutung ein immanentes oder intentional existie-
rendes A, das mit dem Denken des wirklichen A mitentsteht und
mitvergeht. Existiert der Gegenstand des Denkens wirklich, so ist
nach Chisholm zwischen Denkakt, ,transzendentem” und ,imma-
nentem” bzw. ,intentionalem Objekt” zu unterscheiden; letzteres fafit
er als Gegenstlick zum wirklichen A auf, das dieses wirkliche A in
der Immanenz des Erkenntnisprozesses reprasentiert. Wenn das
wirkliche A aufhort, ein solches zu sein, also aufhért, in der Wirklich-
keit zu bestehen, oder wenn der Gegenstand des Denkens prinzipi-
ell nicht existiert (z.B. eine Farbe, ein Einhorn), so stellt sich die Frage,
was man in diesem Fall zum Gegenstand hat. Chisholm behauptet:

According to the doctrine of intentional inexistence the object of the thought
about a unicorn is a unicorn but a unicorn with a mode of being (intentional
inexistence, immanent objectivity, or existence in the understanding) that is
short of actuality but more than nothingness and that, according to most
versions of the doctrine, lasts for just the length of time that the unicorn is
thought about.””

76 R.M. Chisholm, , Brentano on Descriptive Psychology and the Intentional”, a.a.0.,S. 9.
7 Ders., ,Intentionality”, a.a.0., S. 201.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 387

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Fiir eine solche Deutung scheinen Brentanos Vorlesungen zur De-
skriptiven Psychologie zu sprechen. Denn Brentano behauptet hierin
ausdriicklich, daf das intentionale Korrelat eines jeden Bewuft-
seinsaktes iiberhaupt nichts Reales ist.”® Die intentionale Beziehung —
so Brentano - umfafit zwei Korrelate, von denen »das eine allein
real, das andere dagegen nichts Reales ist«.”” Als Beispiel solcher
Korrelatenpaare fiihrt er Sehen und Gesehenes, Vorstellen und
Vorgestelltes, Wollen und Gewolltes, Lieben und Geliebtes, Leug-
nen und Geleugnetes an und fiigt schlieBlich hinzu:

So wenig ein gewesener Mensch, so wenig ist ein gedachter etwas Reales.
Der gedachte Mensch hat darum auch keine eigentliche Ursache und kann
nicht eigentlich eine Wirkung iiben, sondern indem der BewuBtseinsakt,
das Denken des Menschen gewirkt wird, ist der gedachte Mensch, sein
nichtreales Korrelat, mit da.®

Diese Textstellen aus der Deskriptiven Psychologie scheinen auf den
ersten Blick die ontologische These zu stiitzen, nach der dem Be-
wufltsein nicht das transzendente Objekt, sondern blof dessen
subjektive intentio, dessen mentales Abbild, présent ist. Doch solch
eine ontologische These erweist sich als du8erst schwach. Betrachtet
man erneut das oben angegebene Beispiel, so erhebt sich die Frage,
was Gegenstand des Denkens ist, wenn A existiert oder A nicht exi-
stiert bzw. aufhdrt zu bestehen. Wenn A wirklich existiert, so ist
eindeutig das wirkliche, transzendente A Gegenstand des Denkens
und nicht das gedachte A. Falls aber A nicht existiert bzw. aufhort
zu existieren, ist nicht klar, warum nun das gedachte A zum Ge-
genstand des Denkens werden sollte — denn Gegenstand des Den-
kens kann nur das transzendente bzw. bewufltseinsunabhingige A
sein. Unabhingig davon, ob A existiert oder nicht, das gedachte A
kann also nicht die Funktion des intentionalen Objekts iibernehmen,
weil es gar kein Gegenstand ist.

Chisholm ist weit davon entfernt, die Haltbarkeit solch einer
ontologischen These zu behaupten. Denn gerade die Schwiche solch
einer Theorie hat nach Chisholm den spaten Brentano dazu gefiihrt,

78In diesem Sinne interpretiert Chisholm die schon erwahnte Zwischenbemerkung
Brentanos (PeS 1, S. 124) und setzt somit intentionales Objekt und intentionales Kor-
relat gleich (vgl. hier Anm. 29). Vgl. hingegen A. Bausola, Conoscenza e moralita in Franz
Brentano, Milano: Vita e Pensiero 1968, S. 24.

?DP,S.21.

8 5 Ebda.

388 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

seine urspriingliche Theorie der Intentionalitat zu modifizieren: Um
die Klasse der psychischen Phinomene abzugrenzen, stiitze sich
Brentano nun ausschlieglich auf die »psychologische These« der Ei-
genart der intentionalen gegeniiber der gewohnlichen Beziehung.
Der spite Brentano unterscheide namlich zwischen gewohnlich bi-
néren und intentionalen Beziehungen. Wihrend erstere nur zwischen
existierenden Gliedern stattfinden, verlangen letztere lediglich die
Existenz des Fundaments (des Denkenden) und nicht die des Ter-
minus (des Gedachten).

Das Hauptproblem solch einer ontologischen Deutung von
Brentanos Intentionalitdtsgedanken besteht darin, daf3 sie sogar von
Brentano selbst ausdriicklich verworfen wird. In einem Brief an
Anton Marty (17.3.1905),%! der oft als »Manifest« von Brentanos rei-
stischer Wende bezeichnet wird, nimmt dieser Stellung zur Kritik
an der Theorie des immanenten Objektes, die Alois Hofler am V.
Internationalen Kongref fiir Psychologie vorgetragen hatte.f? Bren-
tano bekundet darin sein Erstaunen dariiber, daf man ihm die The-
se des »vorgestellten Gegenstands« als (immanenten bzw. Inten-
tionalen) Gegenstand der Vorstellung zuschreibt, und verteidigt
gleichzeitig seine urspriingliche Theorie gegen falsche und absurde
Deutungen.

Es ist aber nicht meine Meinung gewesen, daf das immanente Objekt =
.vorgestelltes Objekt” sei. Die Vorstellung hat nicht ,vorgestelltes Ding”,
sondern ,das Ding”, also z.B. die Vorstellung eines Pferdes nicht ,vorge-
stelltes Pferd”, sondern ,Pferd” zum (immanenten, d.h. allein eigentlich
Objekt zu nennenden) Objekt.83

Denn der Ausdruck »immanent« bezogen auf das Objekt bedeutet
nicht,

daB es sei, sondern daf es Objekt sei, auch ohne daff etwas draufien korre-
spondierte. DaB es Objekt sei, ist aber das sprachliche Korrelat zu dem, da8

81 Brief an Anton Marty vom 17.3.1905, in: WE, S. 86-89. Der Brief ist auch in AN, S.
119-121 abgedruckt.

82 Brentano selbst hatte dem Kongre® einen Vortrag mit dem Titel ,Von der psycholo-
gischen Analyse der Tonqualitaten” zukommen lassen. (Abgedruckt in: Atti del V
Congresso Internazionale di Psicologia, a cura di S. De Sanctis, Roma: Forzani 1905, S.
157-165; wiederabgedruckt in: F. Brentano, Untersuchungen zur Sinnespsychologie,
Leipzig: Duncker & Humblot 1907; zweite durchgesehene u. aus dem Nachlag erwei-
terte Auflage, hrsg. v. RM. Chisholm u. R. Fabian, Hamburg: Meiner 1979 (Abkiir-
zung: US), S. 93-103.)

8 WE, S. 87f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 389

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

der Empfindende es zum Objekt habe, mit anderen Worten, daf er es emp-
findend vorstelle.®

Brentano fiigt auflerdem hinzu:

Das ,,gedachte Pferd” als Objekt genommen, wire Gegenstand der inneren
Wahrnehmung, die das Denkende wahrnimmt, wenn dies mit dem Ge-
dachten ein Paar Korrelative bildete, da Korrelative ohne einander nicht
wahrnehmbar sind. Das, was als primares Objekt empfunden oder vom
Verstand universell als priméres Objekt gedacht wird, ist aber doch nicht
Gegenstand der inneren Wahrnehmung. Entweder miifite ich der priméren
Vorstellungsbeziehung gar kein Objekt und gar keinen Inhalt zugeschrie-
ben haben, oder ich konnte ihn nicht = ,gedachtes Objekt” gleichgesetzt
haben. Ich protestiere also gegen die mir angedichtete Albernheit.s

Gegen eine solche »Albernheit« nahm Brentano iibrigens schon in
der Psychologie des Aristoteles Stellung.

Es wire namlich offenbar eine lacherliche Behauptung, dass Einer, der et-
was erkennen wollte und statt dessen etwas Anderes in seinem Verstande
fasste, hiedurch zu der von ihm begehrten Erkenntniss gelangt sei. Nun
aber will z.B. der Naturforscher die Crystalle und die Pflanzen und die iib-
rigen Korper, die er hier auf Erden findet, kennen lernen; wenn er also die
Begriffe von Tetraedern und Octaedern, von Baumen und Grisern, die ei-
ner anderen Welt angehéren, erfasste, so wiirde er offenbar in keiner Weise
seinen Zweck erreichen.8

Es stellt sich nun die Frage, wie man diese Behauptungen mit den
oben zitierten Textstellen — in denen Brentano das immanente Ob-
jekt mit dem gedachten Objekt gleichzusetzen scheint — in Einklang
bringen kann. Kann man Brentanos riickblickende Rekonstruktion
seines Standpunktes wirklich als Ergebnis einer ,,Gedachtnisliicke”
interpretieren, wie dies u.a. Oskar Kraus und Franziska Mayer-
Hillebrand behaupten?®”

§ 6. Aristoteles’ Theorie der Relativa

Kehren wir an dieser Stelle zur Psychologie vom empirischen Stand-
punkt zuriick. Hierin betont Brentano zwar die relationale Natur des

8 Ebda., S. 88.

8 Ebda., S. 88f.

8 PsA, S. 135.

8 Vgl. WE, Anmerkungen des Herausgebers, S. 177; AN, Anmerkungen der Heraus-
geberin, S. 407.

390 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

psychischen Phanomens, warnt aber ausdriicklich davor, das inten-
tionale Objekt als Korrelat des psychischen Aktes anzusehen.

Der Begriff Ton ist kein relativer Begriff. Ware dies der Fall, so wurde nicht
das Horen ein sekundares, sondern mit dem Tone zugleich das primére Ob-
jekt des psychischen Aktes sein, und dasselbe wiirde in jedem anderen Falle
gelten [...]. Auch konnten wir gar nichts denken aufler gewissen Relationen
zu uns selbst und unseren Gedanken, und dies ist ohne Zweifel falsch.8

Obwohl Brentano — mit Bezug auf die Ergebnisse der neuzeitlichen
Physik — behauptet, da8 die physischen Phanomene nicht in der
Wirklichkeit existieren, daB sie bloBe Zeichen flir etwas anderes
sind, von dem sie nur einen vagen Hinweis liefern, ist er dennoch
weit davon entfernt, sich die idealistische These zu eigen zu ma-
chen, nach der die physischen Phanomene mentale Entititen, Sin-
nesdaten sind, die im Bewufltsein existieren. Denn dies wiirde u.a.
bedeuten, daff wir stets psychische Phanomene und niemals physi-
sche wahrnehmen. Im Gegensatz dazu betont er — wie im Brief aus
dem Jahre 1905 —, da wir eine Farbe und nicht eine gesehene Far-
be, einen Ton und nicht einen gehorten Ton wahrnehmen.

Aufschlufreich ist in dieser Hinsicht auch Brentanos polemi-
sche Stellungnahme gegen die idealistische Position von A. Bain,
fiir den eine von der Wahrnehmung unabhingige physikalische
Welt nicht nur unméglich, sondern sogar widerspriichlich ist.

,Die herrschende Lehre ist, daB ein Baum etwas in sich selbst, abgesehen
von aller Wahrnehmung, sei, da8 er durch das Licht, welches er entsende,
in unserem Geist einen Eindruck hervorbringe und dann wahrgenommen
werde; so zwar, da die Wahrnehmung eine Wirkung, und der unwahrge-
nommene” (d.h. wohl der auler der Wahrnehmung bestehende) ,,Baum die
Ursache sei. Allein der Baum ist nur durch Wahrnehmung bekannt; was er
vor der Wahmehmung und unabhéngig von ihr sein mag, kénnen wir nicht
sagen; wir konnen an ihn als wahrgenommenen, aber nicht als unwahrge-
nommenen denken. Es liegt ein offenbarer Widerspruch in der Annahme;
man verlangt von uns in demselben Augenblicke, wir sollten das Ding wahr-
nehmen, und wir sollten es nicht wahrnehmen. Wir kennen die Beriih-
rungsempfindung von Eisen, aber es ist nicht moglich, da8 wir die Beriih-
rungsempfindung, abgesehen von der Beriihrungsempfindung, kennen.”#

Brentanos Antwort ist klar und unmifSverstandlich:

8 PeS1,S. 185.
8 Ebda., S. 130.

Seiendes, BewulBtsein, Intentionalitit A 391

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Ich muB eingestehen, daf8 ich nicht imstande bin, mich von der Richtigkeit
dieser Argumentation zu {iberzeugen. So gewif es auch ist, da eine Farbe
uns nur erscheint, wenn wir sie vorstellen: so ist doch hieraus nicht zu
schlieBen, daf} eine Farbe ohne vorgestellt zu sein nicht existieren kénne.
Nur wenn das Vorgestellt-sein als ein Moment in der Farbe enthalten wire,
so etwa wie eine gewisse Qualitdt und Intensitit in ihr enthalten ist, wiirde
eine nicht vorgestellte Farbe einen Widerspruch besagen, da ein Ganzes
ohne einen seiner Teile in Wahrheit ein Widerspruch ist. Dieses aber ist of-
fenbar nicht der Fall.%

Dies bekriftigt nochmals, daf8 Brentano keinesfalls als Vertreter ei-
ner Sinnesdatentheorie einzuordnen ist. Denn auch wenn der Bezug
des psychischen Phdnomens zu einem physischen wesentlich ist,
kann man das Gegenteil nicht behaupten — denn es gehort nicht
zum Wesen des physischen Phianomens, Gegenstand eines psychi-
schen zu sein. Fiir Brentano ist sogar die Annahme, das physische
Phanomen besitze neben der intentionalen auch eine wirkliche Exi-
stenz, kein Widerspruch: Es ist zwar unwahrscheinlich, da8 uns die
duflere Wahrmehmung etwas Wirkliches zeigt, aber nicht von vorn-
herein ausgeschlossen. Die Argumente, die hierbei angefiihrt wer-
den konnen, sind empirischer Natur und setzen die Akzeptanz der
neuzeitlichen Wissenschaftsergebnisse voraus.”!

Brentano gibt zwar den naiven Realismus des Aristoteles auf,
nach dem das physische Phanomen bzw. eigentliche Sinnesobjekt
notwendig eine unabhangige Wirklichkeit auferhalb des Wahrneh-
mungsprozesses — als dessen wirkende Ursache — besitzt, hilt aber
an einem der Stiitzpfeiler des Aristotelischen Realismus fest — an
der These der Prioritit des Gegenstandes gegeniiber seinem Er-
kanntwerden.

Trotz dieser wesentlichen Modifikation bleibt Brentanos Inten-
tionalitdtsgedanke aber der Aristotelischen Theorie der Relativa ver-
haftet. Schon in seiner Dissertation untersuchte Brentano die Kate-
gorie des npds 7192 und das Wesen sowie die Rolle von Fundament
und Terminus der Relativa eingehend. Eines der Wesensmerkmale

% Ebda.

91 »Nicht also das ist richtig, da8 die Annahme, es existiere ein physisches Phinomen,
wie die, welche intentional in uns sich finden, auBerhalb des Geistes und in Wirklich-
keit, einen Widerspruch einschlieft, nur eines mit dem anderen verglichen, zeigen sie
Konflikte, welche deutlich beweisen, da der intentionalen hier keine wirkliche Exi-
stenz entspricht«. Ebda., S. 132.

92 Vgl. MBS, S. 189ff.

392 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die nintentionale Inexistenz«

der Relativa ist fiir Aristoteles ihr Bezug auf die Korrelativa. Besteht
das Wesen des Relativums (Herr, Groeres, etc.) darin, daf es sich
immer auf etwas anderes bezieht, so erfordert es notwendigerweise
ein Korrelativum (Knecht, Kleineres, etc.).” Die Relativa fordern
sich gegenseitig und sind — dem Sein und der Erkenntnis nach -
voneinander untrennbar.* Gerade der Mangel an diesem Charakter
unterscheidet die epistemischen bzw. intentionalen von den ge-
wohnlichen Relativa.

Wihrend die Relation des Wissens zum Gewuften eine reale Basis in dem
Wissen hat, wird die umgekehrte des Gewufiten zum Wissen offenbar blo8
durch die Verstandesoperation gesetzt, eigentliche Basis der Relation bleibt
doch allein dasjenige, was jetzt als ihr Terminus angenommen wird; das
Gewuflte ist kein mpd¢ 71, weil es in Relation zu einem Andern stinde, son-
dern blo, weil zu ihm ein Anderes in Relation steht.%

Brentano bezieht sich hierbei auf folgende Textstelle der Metaphysik
des Aristoteles:

[...] hingegen das MeBbare, das WiBbare, das Denkbare heift relativ darum,
weil etwas anderes auf es selbst bezogen wird. Denn denkbar heifit etwas,
weil es ein Denken (didvoia) desselben gibt, aber es ist nicht das Denken
Denken dessen, worauf das denken geht, sonst wire dasselbe zweimal ge-
sagt. Und ebenso ist das Sehen (diyig) Sehen von etwas, aber nicht Sehen
dessen, worauf das Sehen geht, wiewohl man dies in Wahrheit sagen
konnte, sondern das Sehen ist auf eine Farbe oder etwas dergleichen ge-
richtet. In jener Weise aber wire dasselbe zweimal gesagt, das Sehen sei das
Sehen dessen, worauf das Sehen geht.%

9 Vgl. Cat., 6, b 28. Vgl. MBS, S. 211ff.

% Hierbei ist wichtig, daf die Relativa bzw. Korrelate mit den Relata bzw. Relations-
gliedern, wie wir sie heute verstehen, nicht verwechselt werden. Denn Aristoteles
geht nicht von der Relation zwischen Entitaten aus (z.B. ,grofer als”, ,links von®),
sondern von dem »zu etwas sich Verhaltenden (mpd 71)«, von jenen (akzidentellen)
Dingen, die nur in Hinblick auf etwas anderes das sind, was sie sind. So ist ein Groe-
res ein Relativum, weil es nur in Bezug auf ein Kleineres ein solches ist; umgekehrt ist
ein Kleineres nur in Bezug auf ein Gréferes ein Relativum. Ebenso ist ein Herr ein
Relativum, weil er ein Herr von etwas, namlich von einem Knecht, ist - obwohl er
natiirlich als Mensch (z.B. als Cisar) kein Relativum, sondern eine Substanz ist. Es ist
also das Bezogensein, der relationale Zustand einer Substanz, den Aristoteles themati-
siert, und nicht die Beziehung selbst, fiir die in seiner Substanz-Akzidens-Ontologie
kein Platz ist. Die Glieder einer Relation im uns gelaufigen Sinne sind also - Aristote-
lisch gesprochen - keine Relativa, sondern Substanzen.

% MBS, S. 28.

% Metaph., V 15, 1021 a 26. Brentano bezieht sich auBerdem auf Metaph., X 6, 1056 b 34
und 1057 a 9.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 393

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Aristoteles betrachtet zwar Sehen und Gesehenes (gesehene Farbe)
als korrelativ — eine Tatsache, die fiir ihn trivial ist —, betont aber
ausdriicklich, dal der Gegenstand bzw. das eigentliche Sinnesob-
jekt (das intentionale Objekt) eines Sehaktes nicht die gesehene Far-
be, sondern die Farbe schlechthin ist. Die Farbe ist dem Sehakt
tiberhaupt nicht relativ, da das Gesehen- bzw. Nicht-Gesehenwer-
den ihr absolut duflerlich ist.*”

Die Rolle des intentionalen Korrelats in der Wahrnehmungs-
lehre des Aristoteles wurde schon im Rahmen der Analyse von
Brentanos Abhandlung iiber die Psychologie des Aristoteles erwidhnt.
Die »objektive Aufnahme« der sinnlichen Formen, die auflerhalb
der Seele nur in Verbindung mit der Materie bestehen, fiithrt zur
Verwirklichung des Wahrnehmenden, in dem jene Formen eine
~zweite Wirklichkeit” erlangen. Hierbei findet jedoch keine Ver-
doppelung des Wahrmehmungsgegenstandes statt. Die erste Wirk-
lichkeit der sinnlichen Form besteht selbstverstandlich ganz unab-
héngig vom Erfatwerden dieser Form, also von ihrer méglichen
zweiten Wirklichkeit. Die Akt-Potenz-Lehre regelt sowohl auf Sub-
jekt- als auch Objektebene die Wahrmehmungsdynamik. Eine zwei-
fach mogliche Betrachtungsweise — seitens des Subjekts und Objekts
~ ist gegeben und erweckt den Anschein einer Verdoppelung des
Wahrnehmungsgegenstandes, als ob dieser neben seiner wahrneh-
mungsunabhéngigen Wirklichkeit eine zweite in der Seele besife.
Solch eine Verdoppelung ist aber nur perspektivischer Natur; sie
ergibt sich aus der Betrachtung des Wahrnehmungsaktes a parte su-
biecti. Dieser Standpunkt tastet daher die absolute Prioritdt des du-
Beren Wahrnehmungsgegenstandes nicht an, der ja wirkende Ursa-
che des Wahrnehmungsprozesses ist.%

%7 »Der Grund dieser Lehre, die wir [in] Metaph. V, 15 finden, ist leicht einzusehen. Die
Harmonie oder Disharmonie unseres Denkens mit den Dingen adndert durchaus nichts
an dem Bestande derselben, sie sind unabhéngig von unserem Denken und bleiben
davon unberiihrt«. MBS, S. 29,

% Brentano bezieht sich hierbei (PeS I, S. 184, Anm.) auf De anima, 111 2, 425 b 20-426 a 19:
»Qffenbar also ist das Wahrnehmen mit dem Gesichtssinn nicht Eines; denn auch wenn
wir nichts sehen, unterscheiden wir mit dem Gesichtssinn sowohl das Dunkel als auch
das Licht, aber nicht auf dieselbe Weise. Ferner ist auch das Sehende gewissermafen
gefarbt; denn das Sinnesorgan ist aufnahmefahig fiir das Wahrnehmbare ohne die Mate-
rie. Deshalb bleiben auch nach Verschwinden der wahrnehmbaren Objekte die Wahr-
nehmungen und Vorstellungen in den Wahrnehmungsorganen. Die Wirklichkeit des
Wahrnehmbaren und der Wahrnehmung ist ein und dieselbe, das Sein ist aber fiir sie
nicht dasselbe. Ich meine z.B. den Ton in Wirklichkeit und das Gehér in Wirklichkeit;

394 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die nintentionale Inexistenz«

Brentano lehnt sich an dieses Modell des Aristoteles an. Mit ihm
stimmt er darin iiberein, daB der Farbsehende eine gesehene Farbe als
intentionales Korrelat in sich tragt. Er hiitet sich wie Aristoteles da-
vor, solch ein intentionales Korrelat mit dem immanenten oder inten-
tionalen Objekt zu verwechseln. Obwohl Brentano aus den angege-
benen Griinden den naiven Realismus des Aristoteles aufgibt und
somit das physische Phanomen abwertet, hilt er sich weiterhin
streng an das Aristotelische Prinzip, nach dem der (immanente oder
intentionale) Gegenstand eines Sehaktes die Farbe ist und nicht die
gesehene Farbe, die hingegen blofies intentionales Korrelat ist.

Waihrend aber bei Aristoteles das intentionale Korrelat eng mit
der Akt-Potenz-Lehre verbunden ist, hdangt es bei Brentano — der
diese Lehre aufgrund des , metaphysischen Ballastes” aufgab — nun
von seiner Theorie der inneren Wahrnehmung ab, die er allerdings
in Auseinandersetzung mit der entsprechenden Theorie des Ari-
stoteles entwickelte.® Im folgenden soll deshalb auf Brentanos Auf-
fassung der inneren Wahrmehmung néher eingegangen werden, da
sie entscheidend zur Lésung unserer Fragestellung beitragt.

§ 7. Intentionales Objekt und intentionales Korrelat

Um die Frage zu beantworten, was eigentlich das intentionale Kor-
relat eines psychischen Aktes sei und in welcher Beziehung es zum

denn man kann das Gehor haben und nicht héren, und was Ton besitzt, tént nicht
immer. Wenn aber das zu horen Vermogende sich verwirklicht (wirklich tatig ist), und
das zu tonen Vermogende tont, dann stellt sich zugleich das Gehor in Wirklichkeit
und der Ton in Wirklichkeit ein, von denen man das eine Héren, das andere Ténen nen-
nen konnte. Wenn nun die Bewegung, das Einwirken und das Erleiden in dem von
der Einwirkung Betroffenen ist, so muf auch der Ton und das Gehor der Wirklichkeit
nach in dem der Moglichkeit nach (Horenden) sein; denn die Wirklichkeit des Wirkfahi-
gen (Aktiven) und Bewegungsfahigen stellt sich in dem Erleidenden (Passiven) ein. Da-
her braucht das Bewegende nicht bewegt zu werden. [...] Dasselbe Verhiltnis liegt
auch bei den anderen Wahrnehmungssinnen und ihren wahrnehmbaren Objekten
vor. Wie namlich das Bewirken und das Erleiden sich in dem Erleidenden vollziehen
und nicht im Bewirkenden, so vollzieht sich auch die Wirklichkeit des Wahmehmbaren
und die des Wahrnehmungsfihigen in dem Wahmehmungsfihigen (Subjekt). [...] Da
aber die Wirklichkeit des Wahrnehmbaren und des Wahmehmungsfihigen <identisch>
eine ist, ihr Sein jedoch verschieden, miissen, so verstanden, notwendigerweise Gehor
und Ton, Geschmack und Schmecken, und das andere der Art, zusammen verdorben
und erhalten werden; der Moglichkeit nach verstanden jedoch miissen sie es nicht.«

# Vgl. hier Teil II, Kap. 4, § 8.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 395

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

intentionalen Objekt stehe, ist es notwendig, die Brentanosche
Theorie der inneren Wahrnehmung heranzuziehen.

Die innere Wahrnehmung stellt neben der Intentionalitat ein
weiteres wesentliches Merkmal dar, das die psychischen Phanome-
ne von den physischen abgrenzt.

Eine weitere gemeinsame Eigentiimlichkeit der psychischen Phanomene ist
die, daB sie nur in innerem BewuBtsein wahrgenommen werden, wihrend
bei den physischen nur dufere Wahrnehmung méglich ist. [...] Allein die
innere Wahrnehmung hat, abgesehen von der Besonderheit ihres Objektes,
auch noch anderes, was sie auszeichnet, namentlich jene unmittelbare, un-
triigliche Evidenz, die unter allen Erkenntnissen der Erfahrungsgegenstin-
de ihr allein zukommt.1%

Dies heif3t, da8 allein die innere Wahrmehmung fiir die Wirklichkeit
des Wahrgenommenen biirgt; denn nur in ihr sind Sein und Schein
ein und dasselbe. Deshalb ist fiir Brentano

die innere Wahrnehmung [...] nicht blo die einzige unmittelbar evidente;
sie ist eigentlich die einzige Wahrnehmung im eigentlichen Sinne des
Wortes. 101

Waéhrend bei der dufleren Wahrnehmung keine Garantie besteht,
daf3 das physische Phanomen auch in Wirklichkeit so existiert, wie es
erscheint, kann nur durch die innere Wahrnehmung jene , Wahrheit”
erfait werden, auf die die Etymologie des Wortes ,Wahrnehmung”
anspielt.'”2 Denn die innere Wahrnehmung ist ein Urteil, eine un-
mittelbare und evidente Erkenntnis des Wahrgenommenen.!® Der -
nicht nur epistemische, sondern auch ontologische ~ Vorrang des
sekundaren gegeniiber dem priméaren BewuBtsein ist darauf zuriick-
zufiihren, daff nur im inneren BewuBtsein eine restlose Identitat von
Akt und Gegenstand, Wahmehmen und Wahrgenommenen be-
steht.1% Das sogenannte primire Bewuf3tsein bleibt hingegen immer

100 PeS 1, S. 128.

10! Ebda.

102 Vgl. ebda., S. 129.

103 Die innere Wahrnehmung ist ein Urteil und setzt somit eine sie fundierende sekun-
dare Vorstellungsbeziehung voraus. Auf der inneren Wahrmehmung griindet schlie-
lich ein weiteres sekundares, gefiihlsmagiges bzw. emotionales Bewuftsein. Die The-
se der Allgegenwart einer affektiven Komponente im sekundaren Bewuftsein, die
Brentano in der Psychologie vom empirischen Standpunkt vertritt, wird er spater aufge-
geben. Vgl. PeS 11, S. 139.

104 »Die Richtigkeit der inneren Wahrnehmung ist in keiner Art erweisbar, aber sie ist
mehr als dies, sie ist unmittelbar evident [...]. Einer Rechtfertigung unseres Vertrauens

396 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

,unerfiillt”, da es im transitiven Moment ,,abbricht”; als solches ist es
dualistisch und kann blo8 Unvollstandiges zur Erscheinung bringen.

Beide Bewuftseinsformen sind unaufldslich miteinander ver-
bunden. Denn die innere Wahrmehmung ist kein weiterer Akt, der
zum primaren Bewufltsein hinzukommt, sondern ein zweites, blof8
begrifflich unterscheidbares intentionales Gerichtetsein, das jedem
psychischen Akt zukommt.!% Ware die innere Wahrnehmung ein
selbstandiger Akt, so miifite sie von einer inneren Wahrnehmung
héherer Ordnung begleitet werden, und es wire eine unendliche
Verkettung innerer Wahrmehmungen unvermeidlich. Um solch eine
Komplikation zu vermeiden, wire man zur Annahme eines unbe-
wufBten Bewufltseins gezwungen, wodurch die Kette abgeschlossen
wiirde.!® Die sich ergebende Schwierigkeit wiirde nicht nur die Akt-,
sondern auch die Objektseite der intentionalen Beziehung betreffen.
Eine Tonvorstellung wire von einer inneren Vorstellung begleitet,
und der Ton wiirde zweimal vorgestellt werden: das eine Mal di-
rekt, das zweite Mal indirekt. Doch auch die Vorstellung von der
Vorstellung des Tones wiirde wiederum vorgestellt werden, und
der Ton ware somit zum dritten Mal vorgestellt usw.1%”

Brentanos Hauptanliegen betrifft aber nicht die objektive, son-
dern die subjektive Seite des intentionalen Verhaltnisses.

Es fragt sich nun: haben wir in einem solchen Falle mehrere und verschie-
denartige Vorstellungen oder nur eine einzige? — Ehe wir die Frage beant-
worten, miissen wir uns dariiber klar sein, ob wir nach der Zahl und Ver-

auf die innere Wahrmehmung bedarf es also nicht; wohl aber bedarf es einer Thorie
iiber das Verhaltnis dieser Wahrnehmung zu ihrem Objekte, welche mit ihrer unmit-
telbaren Evidenz vereinbar ist«. PeS I, S. 198f.

105 Dies erklart, warum die innere Wahrnehmung nie zur inneren Beobachtung wer-
den kann. Letztere setzt namlich eine wirkliche Trennung zwischen Wahrnehmendem
und Wahrgenommenem voraus, die aber durch die innere Struktur des psychischen
Aktes vollig ausgeschlossen wird. Vgl. PeS I, S. 40ff. und hier Teil III, Kap. 9, § 3.

106 Dieses Argument ist fiir Brentano einer der vier »Wege«, die die Theoretiker des
UnbewuSten eingeschlagen haben, um ihre These eines unbewuBten BewuBtseins zu
beweisen. Die anderen Wege versuchen nachzuweisen, dag: 1) bestimmte psychische
Phidnomene ein unbewuftes Bewuftsein als ihre Ursache verlangen; 2) andere psychi-
sche Phinomene solch ein unbewuftes BewuBtsein als Wirkung nach sich ziehen
miissen; 3) »bei den bewuBten psychischen Phanomenen die Stirke des begleitenden
Bewuftseins eine Funktion ihrer eigenen Stirke sei, und daf infolge dieses Verhilt-
nisses in gewissen Fallen, in welchen die letztere eine positive Grofie sei, die erstere
jedes positiven Wertes entbehren miisse«. PeS I, S. 147f. Brentano setzt sich ausfiihr-
lich mit jedem dieser Argumente kritisch auseinander. Ebda., S. 148-170.

107 Ebda., S. 172.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A= 397

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

schiedenheit der Objekte die Zahl und Verschiedenheit der Vorstellungen
bestimmen wollen, oder nach der Zahl der psychischen Akte, in welchen wir
die Objekte vorstellen. Wenn das erste, so ist klar, da8 wir sagen miissen,
wir hitten in einem solchen Falle mehrere Vorstellungen, und diese seien von
verschiedener Art; so zwar, daf eine von ihnen den Inhalt der anderen bil-
de, wihrend sie selbst ein physisches Phanomen zum Inhalt habe. Ist dies
richtig, so muf8 das physische Phanomen in gewisser Weise zu dem Inhalte
beider Vorstellungen gehdren, zu dem der einen als ausschlielicher, zu
dem der anderen, sozusagen, als eingeschlossener Gegenstand. Es scheint
darum, wie auch Aristoteles schon bemerkt hat, sich herauszustellen, daB
das physische Phinomen zweimal vorgestellt werden miisse. Aber den-
noch ist dies nicht der Fall. Vielmehr scheint die innere Erfahrung unzwei-
felhaft zu zeigen, daf die Vorstellung des Tones mit der Vorstellung von der
Vorstellung des Tones in so eigentliimlich inniger Weise verbunden ist, da8
sie, indem sie besteht, zugleich innerlich zum Sein der anderen beitragt.108

Brentano fligt hinzu:

Die Vorstellung des Tones und die Vorstellung von der Vorstellung des
Tones bilden nicht mehr als ein einziges psychisches Phanomen, das wir
nur, indem wir es in seiner Beziehung auf zwei verschiedene Objekte, de-
ren eines ein physisches, und deren anderes ein psychisches Phanomen ist,
betrachteten, begrifflich in zwei Vorstellungen gliederten. In demselben
psychischen Phanomen in welchem der Ton vorgestellt wird, erfassen wir
zugleich das psychische Phanomen selbst, und zwar nach seiner doppelten
Eigentiimlichkeit, insofern es als Inhalt den Ton in sich hat, und insofern es
zugleich sich selbst als Inhalt gegenwartig ist. Wir kénnen den Ton das
primare, das Horen selbst das sekundare Objekt des Horens nennen.1%?

In diesen Bemerkungen Brentanos ist schon die Losung unseres
Problems implizit vorhanden. Worauf es ankommt, ist die zweifa-
che intentionale Gerichtetheit, die jedes psychische Phianomen aus-
zeichnet. In der primédren Bewuftseinsbeziehung ist der psychische
Akt transitiv auf seinen intentionalen Gegenstand gerichtet; in der
sekundéren Beziehung hingegen richtet er sich reflexiv auf sich
selbst. Jedes Bewufltsein kann somit unter einer zweifachen Per-
spektive betrachtet werden: als Gegenstandsbewuftsein und als (re-
flexives) Bewufltsein des (transitiven) GegenstandsbewuBtseins.
Die innere Wahrnehmung - die allein die Bezeichnung ,Wahrneh-
mung” verdient — ist das Bewuftsein des sekundiren Objekts, das
in sich selbst das Bewufitsein des primaren Gegenstandes enthilt.

1% Ebda., S. 177-179.
109 Ebda., S. 179f.

398 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Bei der inneren Wahrnehmung verschwindet somit das inten-
tionale Objekt nicht aus dem BewufBtseinshorizont. Es bleibt zwar
prasent, doch anstatt die Aufmerksamkeit auf sich selbst zu ziehen,
wird es in eine komplexere Struktur eingebettet, innerhalb derer es
lediglich ein Teil ist. Wir haben es hier nicht mit dem Gegenstand
als solchem (etwa Farbe), sondern mit einem Gedachten (also der
gesehenen Farbe), mit einer bewufitseinsimmanenten Entitat zu tun,
die nur als Teil im sekundiren Objekt enthalten ist.

Wenn wir eine Farbe sehen und von diesem unserem Sehen eine Vorstel-
lung haben, so wird in der Vorstellung vom Sehen auch die gesehene Farbe
vorgestellt; sie ist Inhalt der Vorstellung des Sehens, sie gehért aber auch
mit zum Inhalte des Sehens.110

Neben dem intentionalen bzw. immanenten (d.h. priméiren) Gegen-
stand, dessen Beziehung zur Wahrnehmung rein duferlicher Natur
ist, stellt sich ein Wahrgenommenes bzw. Gedachtes als Teil des se-
kundaren Objektes dar, das innerlich stets mit dem Akt miterfaf3t
wird und als dessen innerliches Korrelat fungiert. Vom Gedachten
als solchem — wobei ,gedacht” hier im modifizierenden Sinn fun-
giert —111 gilt, daf es sich um eine subjektiv gepragte Entitat handelt,
die als Teil im korrelativen Akt enthalten ist. Denn wahrend die Be-
ziehung, die der Gegenstand zum Denken aufweist, rein duflerlich
ist, erweist sich die Beziehung dieser modifizierten Entitat zur Sub-

110 Ebda., S. 188. (Hervorhebung: M.A.)

11! Ein Adjektiv wirkt bereichernd bzw. determinierend, wenn es Eigenschaften hinzu-
figt, die das Bezeichnete niher prazisieren. Im Ausdruck ,groBer Mensch” wirkt das
Adjektiv bereichernd - nicht aber im Ausdruck ,toter Mensch”, da ja ein Toter kein
Mensch mehr ist. Brentano fihrt diese Unterscheidung in PeS II (S. 62, Anm.) ein und
entwickelt sie dann in der Deskriptiven Psychologie weiter. Er verwendet die Theorie
der Modifikation nicht nur, um den Status des intentionalen Korrelats zu erlautern, son-
dern auch um die Irrealitat des Vergangenen und Zukiinftigen zu erklaren. Den Un-
terschied zwischen determinierendem und modifizierendem Gebrauch eines Adjektivs
wird Brentanos Schiiler Kasimir Twardowski weiterentwickeln. In seiner Abhandlung
Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen (a.a.0., 5. 12ff.) analysiert Twar-
dowski den Ausdruck »vorgestellter Gegenstand«. Hier kann »vorgestellt« zum einen
determinierend fungieren: Dies besagt dann, daf unter den zahlreichen Beziehungen, die
der Gegenstand aufweist, eine sein Vorgestelltsein betrifft. ,,Vorgestellt” kann aber auch
modifizierend verwendet werden. In diesem Falle bezieht sich der Ausdruck »vorge-
stellter Gegenstand« nicht auf den Gegenstand als solchen, sondern auf dessen men-
tales Abbild, das nur ein »Inhalt« der Vorstellung ist. Twardowski macht aber — wie
bereits Marty, Hofler und Meinong zuvor - solch einen Inhalt zu einem ,immanenten”
primédren Gegenstand, zu einem Vermittler bzw. Vertreter des ,transzendenten” Ge-
genstandes, was sich mit Brentanos Intentionalitatsauffassung nicht vereinbaren lagt.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 399

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

jektivitat als eine ihr wesentliche — gerade aufgrund dieser Bezie-
hung ist sie etwas Modifiziertes. Das intentionale Korrelat ist somit
ein ens rationis, also ein nichtreales Gedankending. Das Gedachte als
solches zeigt sich lediglich als etwas Korrelatives, das nur insofern
besteht, als es ein Denken gibt, das mit ihm entsteht und vergeht.

Der Begriff des intentionalen Korrelats zieht wichtige Konse-
quenzen auf ontologischer Ebene nach sich. Wie der Akt so wird
auch das Korrelat, das im sekundaren Objekt als Teil enthalten ist,
evident durch die innere Wahrnehmung erfafit. Die evidente Aner-
kennung des (realen) psychischen Phanomens schlieit somit auch
diejenige des (nichtrealen) Korrelats mit ein, da — wie Brentano be-
tont — »wer ein Ganzes anerkennt, jeden einzelnen Teil des Ganzen
einschlieBlich anerkennt«.!'2 Da Akt und Korrelat in derselben Ur-
teilsmodalitat anerkannt werden, besitzen sie dieselbe ,Existen-
zweise”. Das Korrelat weist also im Gegensatz zur vollen Wirklich-
keit des Aktes keine abgeschwichte Seinsweise auf, sondern ist eine
nichtreale Entitét, die im selben Sinne existiert wie der reale psychi-
sche Akt, in dem sie enthalten ist. Reales und Nichtreales werden
somit gleichberechtigte Klassen von Entitdten, die dieselbe ontolo-
gische Konsistenz besitzen.

Diese ontologischen Implikationen fiihren Brentano dazu, den
Reismus seiner Wiirzburger Metaphysikvorlesungen aufzugeben; sie
werden dann aber in der Psychologie vom empirischen Standpunkt nicht
ausdriicklich thematisiert. Erst im Rahmen seiner Deskriptiven Psy-
chologie wird Brentano sie wieder aufgreifen und weiterentwickeln.

§ 8. Das intentionale Korrelat in der Deskriptiven Psychologie

Das »intentionale Korrelat« des Denkens, in der Psychologie vom em-
pirischen Standpunkt nur implizit angesprochen, wird in der Deskrip-
tiven Psychologie explizit behandelt. Hier erlangt es auch jene onto-
logische Tragweite, die das Werk von 1874 — gemaf8 dem Programm
einer weitgehend metaphysikfreien Psychologie - absichtlich in den
Hintergrund gestellt hatte. Brentanos Uberlegungen in der Deskrip-
tiven Psychologie stellen deutlich den Unterschied zwischen inten-
tionalem Objekt und intentionalem Korrelat heraus; hierdurch lagt
sich auch die perspektivische Verschiebung deutlich machen, die

2 PeS LS. 49.

400 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

den Ubergang von der Psychologie vom empirischen Standpunkt zur
Deskriptiven Psychologie markiert.

Die deskriptive Psychologie (Psychognosie) beruht auf der in-
neren Erfahrung und ist somit eine empirische Wissenschaft, da sie
von konkreten Tatsachen ausgeht. Im Gegensatz zur Mathematik,
die sich vollig a priori aufbaut, geht die Psychognosie von assertori-
schen Erkenntnissen aus.!'? Sie enthilt aber zugleich auch apodikti-
sche Erkenntnisse, da sie sich nicht mit der Behauptung der Exi-
stenz gewisser psychischer Phinomene begniigt, sondern auch die
Verbindungsweisen zwischen diesen Phinomenen und ihren Ele-
menten aufzeigt. Die Gesetze, die solche Verbindungsweisen festle-
gen, haben negativ-apodiktischen Charakter, da sie bestimmte Kon-
nexionen als unmdglich verwerfen.

Eine deskriptive Vorgehensweise ist somit keine reine Ansamm-
lung und Katalogisierung von empirischen Tatbestinden, sondern
vielmehr eine Hervorhebung notwendiger Erfahrungsstrukturen.
Sie entwickelt sich zu einer Kategorialanalyse der inneren Erfah-
rung, die jene in der Psychologie vom empirischen Standpunkt schon
aufgeworfene These voraussetzt,''* nach der das BewufStsein keine
einfache und undifferenzierte Einheit ist, sondern ein Ganzes, das
eine Vielheit von Teilen in sich schlief3t.!!s

Wihrend Brentano im Jahre 1874 noch nicht tiber ein addqua-
tes Begriffsgefiige verfiigt, um das intentionale Korrelat genau zu
bestimmen, entwickelt er dann in den 80er Jahren eine duf8erst aus-
gefeilte Teil-Ganzes-Lehre, die es ihm erlaubt, sein Projekt einer Kate-
gorialanalyse der inneren Erfahrung, einer Morphologie aller mog-
lichen Formen unserer Erlebnisse zu verwirklichen. Denn in der De-
skriptiven Psychologie beschrankt sich Brentano nicht darauf, die in
der Psychologie vom empirischen Standpunkt erlangten Ergebnisse zu
systematisieren. Zusatzlich verfeinert er sein mereologisches Instru-
mentarium und kann somit auch jene Teile, die nur »distinktionell«
vom jeweiligen Ganzen abtrennbar sind, einer eingehenden Analy-
se unterziehen.!’® Gerade im Rahmen dieser Analyse behandelt
Brentano die »intentionalen Korrelate«.

Die »Eigenheit«, die »immer und iiberall« das Bewufltsein cha-

113 Vgl. DP, S. 158.
114 Vgl. hier Kap. 11.
115 Vgl. ebda., S. 10ff.
1é Vel DP, S. 13f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 401

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

rakterisiert, ist fiir Brentano die »intentionale Beziehung«, die er — mit
Vorsicht - als »eine gewisse Art von Relation«!'7 bezeichnet. Da »zu
jedem Bewuftsein [...] wesentlich eine Beziehung« gehort, so »fin-
den sich auch hier zwei Korrelate«.®® Die Beispiele, die er hierzu
anfiihrt, wurden schon erwihnt: Sehen und Gesehenes, Vorstellen
und Vorgestelltes, Wollen und Gewolltes, Lieben und Geliebtes,
Leugnen und Geleugnetes.!’® Als distinktionelle Teile des Bewuf3t-
seins sind die intentionalen Korrelate nicht wirklich voneinander ab-
losbar. Das »intentionale Korrelatenpaar« stellt ein Ganzes dar, in-
nerhalb dessen jedes Korrelat als Teil des anderen betrachtet werden
kann. So enthilt das Farbensehen die gesehene Farbe als Korrelat, in der
wiederum das Sehen als Teil impliziert ist. Brentano beruft sich hier-
bei auf Aristoteles, der behauptet, »das Sehen sei gewissermaflen
gefdrbt«.120 »Gewissermafien« bedeutet fiir Brentano, daf8 die Farbe
im Sehen lediglich in uneigentlichem bzw. metaphorischem Sinne
enthalten ist, d.h. als »distinktioneller Teil im modifizierenden Sinn«.

Brentano stellt die Korrelate auf ganz unterschiedliche, nicht
aufeinander riickfiihrbare ontologische Ebenen. Denn er bezeichnet
den Akt im Unterschied zu seinem intentionalen Korrelat nicht nur
als »real«, sondern sogar als »allein real«, wahrend fiir ihn das Kor-
relat »nichts Reales« ist.!! Dem realen Bewuftseinsakt — wie es die
intentionale Beziehung verlangt — entspricht kein anderes Reales,
sondern nur ein Gedachtes, das - eben als Gedachtes — »nichts Rea-
les« ist. Das intentionale Korrelat ~ so Brentano - ist lediglich »mit
da«;'2 sein Dasein reduziert sich auf ein Mitdasein im Akt. Es »hat
darum keine eigentliche Ursache und kann nicht eigentlich eine
Wirkung iiben«,'? sondern begleitet lediglich den aktuellen Be-
wufltseinsakt, entsteht und vergeht mit ihm. Brentano nimmt hier
abermals auf Aristoteles Bezug.

Bei diesen Korrelaten zeigt sich, wie schon Aristoteles hervorhob, die Eigen-
tiimlichkeit, da8 das eine allein real, das andere dagegen nichts Reales ist.
So wenig ein gewesener Mensch, so wenig ist ein gedachter etwas Reales.!2

17 Ebda., S. 21.

118 Ebda.

119 Vgl. ebda.

120 Ebda., S. 26. Vgl. Dean., 1112, 425 b 23.
121 DP, S. 21f. Vgl. ebda., S. 131.

12 Ebda., S. 21.

123 Ebda.

124 Ebda.

402 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Auf den ersten Blick konnen diese Behauptungen zu falschen Schliis-
sen fithren, da sie den intentionalen Gegenstand mit dem intentio-
nalen Korrelat - dem Gedachten — gleichzusetzen scheinen. In der
Tat aber wird die Unterscheidung, gar die Nicht-Riickfithrbarkeit
dieser beiden Momente, die schon in der Psychologie vom empirischen
Standpunkt dargelegt wurde, nicht in Frage gestellt. Brentano fiigt
einige »Erlauterungen« hinzu,' um den Begriff des Gegenstandes
klarzulegen.

In diesem Kontext ist es notwendig, den schon erwahnten Un-
terschied zwischen determinierenden und modifizierenden Adjektiven
wiederaufzunehmen. Ein Adjektiv hat dann eine determinierende
Funktion, wenn es eine Eigenschaft bezeichnet, die den Inhalt des
jeweils Bezeichneten prézisiert. In den Ausdriicken ,grofler Mann”,
.reife Frucht”, ,regnerischer Tag” ist das Adjektiv bereichernd; nicht
so im Ausdruck ,toter Mensch”, da ja ein Toter kein Mensch mehr
ist. Andere Adjektive, die modifizierend fungieren, sind z.B. ,ver-
gangen” (vergangener Ton), ,falsch” (falsches Gold, falscher Freund),
»gemalt” (gemalte Landschaft), ,gedacht” (gedachter Baum). Wih-
rend ein determinierendes Pradikat das Substantiv durch eine neue
inhaltliche Bestimmung bereichert, verleiht ein modifizierendes
Pradikat dem Bezeichneten eine metaphorische Bedeutung. In den
angegebenen Beispielen kann das Modifizierte (z.B. vergangener Ton)
als Ganzes betrachtet werden, welches das Nichtmodifizierte (Ton)
als Teil enthalt. Wie ist nun das Nichtmodifizierte im Modifizierten
enthalten? Als »distinktioneller Teil im modifizierten Sinn«, d.h. als
uneigentlicher Teil, als Teil im iibertragenen bzw. metaphorischen
Sinne.

Hier ist es wichtig, die Aufmerksamkeit auf das modifizierende
Adjektiv ,gedacht” (bzw. ,vorgestellt”, ,geurteilt”, ,geliebt” etc.) zu
richten. Denn dadurch erkldrt sich die radikale ontologische Ver-
schiedenheit, die das Objekt vom Korrelat — trotz inhaltlicher Uber-
einstimmung - trennt. Denn das intentionale Objekt eines Bewuf3t-
seinsaktes ist nicht mit dem intentionalen Korrelat identisch, sondern
es ist in diesem als ein »durch modifizierende Distinktion zu ge-
winnender Teil«!26 enthalten.

Brentano verandert also in der Deskriptiven Psychologie seine
Betrachtungsweise. Denn in der Psychologie vom empirischen Stand-

135 Vgl. ebda., S. 22.
126 Ebda., S. 25-27.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 403

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

punkt hatte er den psychischen Akt thematisiert, insofern dieser
primér auf sein intentionales bzw. immanentes Objekt gerichtet ist;
lediglich nebenbei (év mapépyw) bezieht sich der Akt auf sich selbst
als sekundares Objekt. In dieser sekundidren Beziehung wird mit
dem Akt selbst sein intentionales Korrelat, d.h. das Gedachte als sol-
ches, mitgedacht. Das mit dem Akt mitentstehende und mitverge-
hende intentionale Korrelat ist also nicht mit dem intentionalen Ge-
genstand identisch, der vom Denken unabhéngig ist.

In der Deskriptiven Psychologie thematisiert Brentano nun den
psychischen Akt in seiner inneren Beziiglichkeit, d.h. insofern er
sich selbst in der inneren Wahrnehmung mit unmittelbarer Evidenz
erfalt, wobei das intentionale Korrelat als »Teil des intentionalen
Korrelatenpaares« stets miterfat wird. Im Unterschied zum inten-
tionalen Korrelat, das distinktioneller Teil im eigentlichen Sinne ist,
betrachtet Brentano nun das intentionale Objekt als distinktionellen
Teil im modifizierenden Sinne bzw. als »durch modifizierende Di-
stinktion zu gewinnenden Teil«. Mit anderen Worten: Da das in-
tentionale Objekt (Farbe) im modifizierten Sinn als Teil im intentio-
nalen Korrelat (gesehene Farbe) enthalten ist, mufl, um vom letzte-
ren zum ersteren zu gelangen, das intentionale Korrelat »de-modi-
fiziert«1?” werden. Die verdanderte Perspektive spiegelt den schon
angesprochenen Ubergang von einer Aristotelisch zu einer Carte-
sisch gepréagten Psychologie wider.

Durch diese Bestimmung des Gegenstandes als »distinktionel-
len Teil im modifizierenden Sinn«,!2 der sowohl im Akt als auch
im intentionalen Korrelat enthalten ist, vermeidet Brentano jegli-
chen Subjektivismus, da nur Bewufltseinstranszendentes — sei es
existierend oder nicht — intentionaler Gegenstand des Denkens sein
kann;'?? auerdem garantiert er dadurch die Autonomie des Psychi-
schen und mithin die Begriindung der Psychologie als reiner Wis-
senschaft. Nur hierdurch kann das Psychische ohne uerdfaois eig

127 Den Ausdruck verdanke ich Karl Schuhmann, ,Der Gegenstandsbegriff in Brenta-
nos ,Psychognosie’”, Brentano Studien 5 (1994), S. 167-176.

128 DP, S. 25.

129 Hierzu nimmt Brentano explizit Stellung: »Das Empfinden [...] differenziert sich als
ein Empfinden von Farbe, Schall usw. Das Sehen, d.i. das Empfinden von Farbigem,
als ein Sehen von Blau, Rot, Gelb u.s.f. Es differenzieren sich also diese Akte nach den
Objekten und den Differenzen der Objekte wie Farbe, Blau, Rot. Die Objekte aber ent-
halten nicht die Gattungsbestimmtheit Empfinden, Sehen.« Ebda., S. 26. »Eine Emp-
findung [...] ist eine fundamentale Vorstellung von realen physischen Phinomenen
(Gegenstianden).« Ebda., S. 139.

404 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

dAdo yévog sowohl auf noetischer als auch noematischer Seite analy-
siert werden, denn »die Erkenntnis von Korrelativen ist eine [Er-
kenntnis]«.130

§ 9. Intentionale Inexistenz als »objektive Aufnahmec

Die bisherigen Analysen erlauben nun endgiiltig, zu Brentanos
Riickblick auf seinen fritheren Standpunkt, den er im Brief von 1905
an Marty darlegt, Stellung zu nehmen. Brentano schreibt hierin, er
habe das »gedachte Pferd« niemals als immanentes Objekt der Pferd-
vorstellung bezeichnet, sondern immer nur das »Pferd«. Er habe
zurecht immer nur behauptet, da8 die Pferdvorstellung das Pferd
zum immanenten Objekt hat. Diese Richtigstellung Brentanos haben
O. Kraus und F. Mayer-Hillebrand als ,Rettungsversuch” a poste-
riori gedeutet,'® wiahrend sich R.E. Aquila!® und L.L. McAlister!3
auf diesen Brief stiitzen, um den mentalen Charakter des intentio-
nalen Objekts ablehnen und die Kontinuitit zwischen dem fritheren
Intentionalitatsgedanken Brentanos und demjenigen der soge-
nannten reistischen Phase behaupten zu kénnen. Im Lichte des bis-
her Dargelegten erweisen sich die Deutungen von Kraus und Mayer-
Hillebrand als abwegig; diejenigen von Aquila und McAlister sind im
grofien und ganzen korrekt, bediirfen aber einer Prazisierung.

Es steht auler Frage, daf8 der Hauptbezug von Brentanos Theo-
rie der »intentionalen Inexistenz« die Wahrnehmungslehre des Ari-
stoteles ist. Dafiir sprechen eindeutig der Brief an Marty als auch
die Psychologie vom empirischen Standpunkt. Im Brief schreibt er:

Wenn Aristoteles sagt, das aio@nrov évepyeiq sei im Empfindenden, so redet
er auch von dem, was Sie einfach ,Objekt” nennen, was aber ich (eben we-
gen dieses ,in”, das man anzuwenden pflegt) ,immanentes Objekt” zu nen-
nen mir erlaubte, um zu sagen, nicht, daf es sei, sondern daf es Objekt sei,
auch ohne dafl etwas drauflen korrespondierte. [...] Aristoteles sagt auch,
daf} die aiofnoic das eidoc ohne die ¥iin aufnehme (ebenso natiirlich der
Verstand blof das £idog vonrdév mit Abstraktion von der Materie). Hat er
nicht wesentlich gedacht wie wir?134

13 Ebda., S. 131.

131 Vegl. hier Anm. 87.

132 Vgl. R.E. Aquila, Intentionality. A Study of Mental Acts, a.a.0., S. 100.

133 Vgl. L.L. McAlister, ,,Chisholm and Brentano on Intentionality”, a.a.0.
1% WE, S. 88.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A~ 405

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

In der Psychologie vom empirischen Standpunkt behauptet Brentano
mit Bezug auf die Vorgeschichte der »intentionalen Inexistenz«:

Schon Aristoteles hat von dieser psychischen Einwohnung gesprochen. In
seinen Biichern von der Seele sagt er, das Empfundene als Empfundenes sei
in dem Empfindenden, der Sinn nehme das Empfundene ohne die Materie
auf, das Gedachte sei in dem denkenden Verstande.!3

Es gibt also ausreichende Griinde dafiir, dafd zum einen eine Konti-
nuitdt zwischen Brentanos Intentionalitatslehre aus dem Jahre 1874
und seiner reistischen Phase besteht, zum anderen, daf8 sich beide
Theorien auf die Wahrnehmungslehre des Aristoteles beziehen.
Brentano nimmt zwar in seiner Psychologie vom empirischen Stand-
punkt auch auf die Scholastik Bezug und verwendet den Ausdruck
objective, der auf das Spatmittelalter und schliellich auf Descartes
zurtickgeht. Doch darf nicht vergessen werden, daf Brentano den
Ausdruck objective schon in seiner Abhandlung iiber die Psychologie
des Aristoteles benutzt, um die Aristotelische Wahrmehmungslehre
zu erldutern, nach der der Gegenstand der Seele intentional prasent
ist, namlich nur durch seine Form - und nicht durch die Materie.

Brentano hatte in seiner Darstellung der Lehre des Aristoteles
bemerkt, daf die Wahrnehmung kein echtes »Erleidenc, keine Ver-
nichtung eines Wirklichen durch das Entgegengesetzte darstellt.
Als kognitive und nicht-physikalische Veranderung der Seele kann
die Wahmehmung nicht die materielle bzw. physische Prasenz der
sinnlichen Gegenstande beinhalten, sondern nur ihre objektive Pra-
senz. Kalte zu fiihlen heifit nicht, daf der Empfindende selbst kalt
ist, sondern daf er etwas wahrnimmt, das »als Objekt (objective)«
dem Wahrnehmenden présent ist:1% »Materiell, als physische Be-
schaffenheit, ist die Kilte in dem Kalten; als Object, d.h. als Emp-
fundenes, ist sie in dem Kaltefiihlenden«.137

Die objektive Inexistenz bzw. Aufnahme bedeutet demnach
nicht die Existenz eines Gegenstandes oder dessen Abbild im Be-
wufltsein. Die intentionale Inexistenz mit der Existenz eines Objek-
tes im Subjekt gleichzusetzen wiirde bedeuten, die objektive mit der
materiellen Aufnahme zu verwechseln. Der Wahrnehmende wire
somit kalt, wiirde aber nicht kalt fiihlen. Der Gegensatz von materi-
eller und objektiver Aufnahme betrifft also weder zwei verschiede-

135 PeS1,S.125 Anm. 1.
13 Vgl. hier Teil I, Kap. 3.2.
137 PsA, S. 80 Anm. 6.

406 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

ne Klassen von Entititen, die vom Subjekt aufgenommen werden
koénnen, noch zwei Seinsweisen, die derselbe Gegenstand anneh-
men kann - er betrifft vielmehr zwei unterschiedliche Weisen der
Aufnahme. In der materiellen Aufnahme besitzt das Subjekt die an-
genommene Eigenschaft, die in ihm »physisch« oder »materiell«
prasent ist; in der objektiven Aufnahme hat das Subjekt diese Ei-
genschaft nicht, sondern erkennt sie bzw. nimmt sie wahr.

Diese objektive Prasenz, diese Verwirklichung der Form ohne
die Materie, ist weder der primare Gegenstand des Denkens, noch
dessen Abbild. Sie ist vielmehr ein psychischer Akt, dessen Gegen-
stand prinzipiell transzendent ist. Von diesem Aristotelischen Hin-
tergrund aus betrachtet, ist der Wahrnehmungsprozef nicht im Sin-
ne eines , Gerichtetseins”, einer aktiven Gerichtetheit zu beschrei-
ben, denn die in ihm implizierte Beziehung ist passiver Natur, da
sie die Art und Weise betrifft, wie der Wahrnehmende erleidet bzw.
modifiziert wird. Selbst der Ausdruck »Akt«, den Brentano immer
wieder mit »psychischem Phanomen« gleichsetzt, bedeutet eigent-
lich nicht »psychische Tatigkeit«, sondern geht auf den Aristoteli-
schen Begriff €vépyeia zurlick — im Sinne einer Anlage, die in den
Akt des Wahrnehmens iibergeht.!38

Brentanos Distanzierung von Aristoteles betrifft die erkenntnis-
theoretische Tragweite der dufleren Wahrnehmung. Wahrend fiir
Aristoteles die Wahrnehmung des eigentlichen Sinnesobjektes stets
irrtumsfrei ist, sieht Brentano — aus empirischen Griinden, die sich
auf den Ergebnissen der neuzeitlichen Physik stiitzen, nicht aber
aus logischer Notwendigkeit — die Wahmehmung des physischen
Phédnomens als ,Falschnehmung”. Aristoteles betrachtet den inten-
tionalen Gegenstand bzw. das eigentliche Sinnesobjekt als Akzidens
einer Substanz, die auf den Wahrnehmenden kausal einwirkend den
Wahrmehmungsakt hervorruft. Fiir Brentano existiert hingegen ein
solcher Gegenstand (das eigentliche Sinnesobjekt oder physische
Phanomen) iiberhaupt nicht, weder auferhalb, noch innerhalb des
Subjekts.!® Trotz dieser wesentlichen Modifikation des Aristoteli-

138 Brentano verwendet auch den Ausdruck »psychische Tatigkeit« und spricht gele-
gentlich von einem »subjektischen Verhalten«. Diese Terminologie bezieht er aber
nahezu ausschlieflich auf Urteile und Gemiitsbewegungen, bei denen - im Unter-
schied zu den Vorstellungen - eine aktive Stellungnahme des Subjektes gegeniiber
dem Objekt stattfindet.

139 »Das aber, worauf sich diese psychischen Titigkeiten [beim Triaumen] als auf ihren
Inhalt beziehen, und was uns in Wahrheit als AuReres erscheint, besteht in Wirklich-

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 407

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

schen Standpunktes ist Brentano weit davon entfernt, eine phino-
menalistische Position einzunehmen.

Der AnlaR zur Entstehung einer Meinung, die so deutlich der inneren Erfah-
rung und dem Urteile jedes Unbefangenen widerspricht, scheint in folgen-
dem zu suchen. Die frithere Zeit glaubte bei dem bewuften Horen nicht blo
aufer der Vorstellung vom Héren eine Vorstellung vom Tone, sondern auch
aufer der unmittelbaren Erkenntnis der Existenz des Horens, eine unmittel-
bare Erkenntnis der Existenz des Tones zu besitzen. Man glaubte den Ton
mit derselben Evidenz wahrzunehmen, wie das Horen. Dieser Glauben war
als Irrtum erkannt, man sah ein, daf8 dem Héren niemals ein Ton als dufle-
res, durch das Gehor wahrnehmbares Objekt gegeniiberstehe. Allein man
hatte sich daran gewohnt, das Horen als ein Erkennen und den Inhalt des
Hérens als einen wirklichen Gegenstand zu denken, und so kam man nun
dazu, da nichts als das Horen sich als real erwies, dieses als auf sich selbst
gerichtet zu betrachten. Dies war ein Irrtum nach der entgegengesetzten
Seite hin. Wenn beim Hoéren nichts anderes als es selbst im eigentlichen
Sinne wahrgenommen wird, so ist doch darum nicht weniger etwas ande-
res als es selbst als vorgestellt in ihm vorhanden und bildet seinen Inhalt.!40

Obwohl Brentano gelegentlich mi3verstandliche Ausdriicke wie
»phdnomenale« oder »intentionale Existenz« verwendet, neigt er zu
keiner phanomenalistischen Einstellung. Wenn er behauptet, die
physischen Phanomene bestehen »nur phdanomenal und intentio-
nal«,'¥! meint er damit, dafs sie tiberhaupt nicht existieren, weder in
der transzendenten physikalischen Wirklichkeit, noch als mentale
Entitdten, die im Bewuftsein enthalten sind. Deshalb ist die duflere
Wahrnehmung nur uneigentlich eine ,,Wahr-nehmung”; sie ist viel-
mehr eine ,Falsch-nehmung”, eine blinde Annahme, die sich letzt-
lich als unhaltbar erweist. Jene nicht hinterfragte Existenz, die wir
im Alltagsleben den Gegenstinden der sogenannten &ufleren
Wahrmehmung zuschreiben, geht auf unsere angeborene Neigung
zuruck, den Sinnen blind zu vertrauen.

Nichtsdestoweniger stellen die physischen Phdanomene den
notwendigen Ausgangspunkt fiir die Naturwissenschaft dar. Denn
sie iiben eine symbolische Funktion gegeniiber der physikalischen
Wirklichkeit (der Wirklichkeit im Sinne von Atomen, Molekiilen,

keit ebensowenig auBer uns als in uns, es ist ein bloBer Schein, wie ja eigentlich auch
die physischen Phinomene, die uns im Wachen erscheinen, ohne Wirklichkeit sind,
die ihnen entspriche, obwohl man hiufig das Gegenteil annimmt«. PeS I, S. 250.

140 Ebda., S. 173.

41 Ebda., S. 129.

408 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Kriéften etc.) aus, die kausal auf die Sinnesorgane wirkt und somit
beim Wahrnehmenden das Erscheinen der physischen Phanomene
hervorruft. Hier scheint Brentano die Lockesche Unterscheidung
zwischen primdren und sekundéren Qualitdten beizubehalten. Sinn-
liche Qualitaten wie Farben, Tone etc. haben einen bloff symboli-
schen Charakter, da sie lediglich auf etwas hinweisen, ohne dabei
Uber dieses Etwas einen konkreten Aufschluf zu geben; raumlich-
zeitliche Bestimmungen, die uns in der unmittelbaren Anschauung
zuginglich sind, weisen hingegen ein Ahnlichkeitsverhiltnis zu
den raumlich-zeitlichen Strukturen der transzendenten physikali-
schen Wirklichkeit auf.142

§ 10. Der nichtexistierende Gegenstand

Brentanos Analyse des Wahrnehmungsaktes stellt die Grundlage
dar, auf der man das Problem des Denkens an nichtexistierende
Gegenstiande angehen kann. Denn die Behauptung, die physischen
Phdnomene bestehen »nur phidnomenal und intentional«, beinhal-
tet, daB diese in derselben Weise existieren wie ein Einhorn oder
eine Chimare. Zu behaupten, das Einhorn, an das ich denke, habe
eine »intentionale Inexistenz«, bedeutet lediglich, daB ich an ein
Einhorn denke. Dies beinhaltet aber nicht die Frage nach der Exi-
stenz bzw. der Existenzweise des Einhorns. Die These, nach der die
psychischen Phénomene durch die »intentionale Inexistenz eines
Gegenstandes« charakterisiert sind, impliziert noch keine Theorie
iber den ontologischen Status der Gegenstande des Denkens.
Worauf es Brentano bei seiner Lehre der Intentionalitit an-
kommt, ist nicht die Frage nach dem nichtexistierenden Gegen-
stand, sondern nach dem Gegenstand schlechthin. Dies bestatigt
seine Analyse des Begriffs »Existierendes«, die auf seiner Klassifi-
kation der psychischen Phidnomene griindet. Brentano unterschei-
det, wie schon angesprochen, drei Klassen psychischer Phianomene:
»Vorstellungen«, »Urteile« und »Gemiitsbewegungen«, die auf-
grund ihrer unterschiedlichen Beziehungen zum intentionalen Ge-
genstand geschieden werden.!** Nur das Kriterium der Intentiona-
litat als Wesensmerkmal des Psychischen kann die Anforderungen

142 Vgl. ebda., S. 138.
143 Vgl. PeS 11, S. 32-36. Vgl. UsE, S. 16.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A= 409

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

einer wissenschaftlichen Klassifikation erfiillen — daf namlich die
Einteilung »naturgeméfl«, d.h. der Natur des zu Klassifizierenden
nach erfolgt.

Brentano versteht unter »Vorstellungen« all jene psychischen
Phinomene, in denen der Gegenstand lediglich prdsent ist, ohne
jegliche Stellungnahme des Subjekts. Darunter fallen alle sinnlichen
Vorstellungen, seien sie Empfindungs-, Geddchtnis- oder Phanta-
sievorstellungen, und die noetischen oder begrifflichen Vorstellun-
gen. Urteile und Gemiitsbewegungen setzen Vorstellungserlebnisse
voraus, auf denen sie griinden. Sie unterscheiden sich von den Vor-
stellungen vor allem aufgrund ihres Gegensatz-Charakters. Wie die
Urteile um »Anerkennung« und »Verwerfung« polarisiert sind, so
tritt bei den Gemiitsbewegungen der Gegensatz von »Liebe« und
»Haf3« hervor.!#

Um seine Klassifikation zu untermauern, setzt sich Brentano
mit den herkdmmlichen Einteilungen auseinander - insbesondere
mit der damals vorherrschenden Kantschen Dreiteilung. Diese glie-
dert sich in Erkenntnis, Gefiihl und Willen, d.h. sie fafit das, was
Brentano zwei unterschiedlichen Klassen (Vorstellung und Urteil)
zuordnet, unter einer einzigen zusammen und trennt in zwei Klas-
sen (Gefiihl und Wille), was Brentano unter der gemeinsamen Be-
zeichnung »Gemiitsbewegungen« einordnet.

Der traditionellen These einer wesentlichen Homogenitat zwi-
schen Vorstellung und Urteil stellt Brentano die Irreduzibilitdt der
intentionalen Urteilsbeziehung auf die Vorstellungsbeziehung ent-
gegen. Wihrend beim schlichten Vorstellen der Gegenstand sozu-
sagen in neutraler Weise prasent ist, wird dieser im Urteil bejaht
oder verneint, als existierend anerkannt oder als nicht existierend
verworfen. Die herkommliche Auffassung, nach der das Urteil le-
diglich in einer Verkniipfung von Vorstellungsinhalten besteht, la3t
sich von der duBeren grammatikalischen Satzstruktur verleiten, die
als treues Abbild des Urteiles selbst betrachtet wird. Wie sich der
Satz aus Subjekt und Pradikat zusammensetzt, die miteinander
durch die Kopula verbunden werden, so wurde traditionell das Ur-
teil als psychische Synthese, als Vorstellungsverbindung betrachtet.
Der Hauptfehler besteht hierbei in der Betrachtung der Sprache als
treues Abbild dessen, was in unserer Seele vorgeht, wobei die prak-
tische und 6konomische Dimension der Sprache verkannt wird.

14 Vel. PeS 1, S. 65f. Vgl. UsE, S. 18.

410 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

Brentano kann durch seine »idiogenetische«!%> Auffassung die
traditionelle Urteilslehre revidieren und ihr eine ganz neue Grund-
lage geben. Die herkommliche Auffassung schrieb dem Urteil aus-
nahmslos eine pradikative Struktur zu -4 selbst den existentiellen
Urteilen, die ebenfalls auf die kopulative Form des kategorischen
Urteils reduzierbar sind (,, A existiert” = ,A ist existierend”). Somit
wurde auch dem Existenzbegriff eine urspriingliche Bedeutung zu-
geschrieben, die als solche dem Urteilsakt fremd ist.14”

Das Gegenteil ist aber der Fall: Der Begriff der »Existenz« kann
nicht als eine dem Urteilsakt fremde Bestimmung betrachtet wer-
den, die sozusagen von auflen her dem Subjekt eines Satzes zuge-
schrieben werden kann, sondern muf durch Reflexion auf ein wah-
res affirmatives Urteil gewonnen werden. Die spezifische intentio-
nale Einstellung, durch die das Urteil seinen Gegenstand erfaf3t,
fithrt zur Hervorhebung der Existenz.'#® Lediglich die Urteilsein-
stellung, die zur blofen Vorstellung hinzukommt, fiihrt zur Be-
hauptung der Existenz bzw. Nichtexistenz desselben Gegenstandes,
der in der entsprechenden zugrundeliegenden Vorstellung lediglich
préasent ist.'*® Denn die Vorstellung, da sie jeglicher positiver oder
negativer Stellungnahme zum Objekt entbehrt, kann nicht die Exi-
stenz dessen, was durch sie erscheint, zutagebringen. Sie beschrankt
sich darauf, es zur Erscheinung zu bringen.

145 Dieser Ausdruck wurde vom Brentano-Schiiler Franz Hillebrand gepragt, der ihn
folgendermaRen erlautert: »Da also das Charakteristische seiner Theorie darin besteht,
dag er im Urteilen eine besondere Gattung (i5tov yéwog) psychischer Phanomene sieht,
wahrend alle andern Theorien hierin nur eine gewisse Zusammensetzung aus psychi-
schen Elementen einer andern Gattung (ddio yéwg) zu erblicken glauben, diirfen wir
die erstere als idiogenetische Urteilstheorie, alle andern als allogenetische Urteilstheo-
rien bezeichnen, um doch fiir derart fundamentale Unterschiede auch geeignete Na-
men zu besitzen«. F. Hillebrand, Die neuen Theorien der kategorischen Schliisse, Wien:
Holder 1891, S. 26f.

146 Vgl. PeS 11, S. 41ff.

147 Vgl. G. Rossi, Giudizio e raziocinio. Studi sulla logica dei brentaniani, Milano: Sodalitas
1926, S. 29.

148 Vgl. PeS II, S. 52. Als Vorlaufer seiner eigenen Urteilsauffassung nennt Brentano
Thomas von Aquin und Kant, denen er aber vorwirft, sich nicht ganz von der Hege-
monie der kategorischen Urteilsform befreit zu haben. Ebda., S. 53f. Eine scharfe Kri-
tik an Brentanos Reduktion des kategorischen auf das existentielle Urteil findet sich
bei E. Gilson, L'étre et I'essence, Paris: Vrin 21962, S. 252ff.

149 Das Gebiet des Existierenden, worunter die Urteilsinhalte als Wahrmacher der je-
weiligen Urteile fallen, ist natiirlich ontologisch von der Urteilsfunktion als solcher
unabhangig. Der Begriff des Existierenden kann allerdings nur durch Reflexion auf
ein wahres affirmatives Urteil gebildet werden.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 411

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Dies erlaubt, eine ganz bestimmte Deutung der ontologischen
These zu verwerfen, die in der zeitgenossischen Literatur oft mit
einer komplementaren Auslegung vermengt wird. Denn eine der
beiden moglichen Varianten der ontologischen These besagt, dafl
das sogenannte immanente bzw. intentionale Objekt eine bewuft-
seinsimmanente Entitat, ein nichtreales Gedankending ist. Die zweite
Variante hingegen schreibt dem immanenten Objekt im Unter-
schied zum wirklichen, bewuftseinstranszendenten Gegenstand ei-
ne besondere, abgeschwichte Existenzweise, eine mentale oder in-
tentionale »In-Existenz« zu. Letztere Deutung erscheint deshalb
unhaltbar, weil sie die Mehrdeutigkeit des Existenzbegriffes impli-
ziert, die Brentanos Urteilslehre keineswegs zuldfit. Brentanos Ur-
teilslehre macht auerdem deutlich, dafi es absolut unangebracht ist,
sich auf die Existenz bzw. Nichtexistenz der intentionalen Gegen-
stande zu berufen, um die psychischen Phianomene von den physi-
schen abzugrenzen. Denn zumindest bei den Vorstellungen bleibt
die Frage nach der Existenz ginzlich ausgeklammert.

Wenn man an etwas denkt, so hat man dieses Etwas zum Ge-
genstand des Denkens — unabhingig von dessen Existenz. Denn die
Frage nach der Existenz des Gegenstandes ist ein erkenntnistheore-
tisches und ontologisches Problem und kein psychologisches. Den
Gegenstand unabhingig von seinem ontologischen Status zu be-
trachten beinhaltet kein weiteres Gebiet von Entititen, sondern nur,
dafl man sich auf einer Ebene der Analyse befindet, die der ontolo-
gischen vorausgeht und diese begriindet.

Man kann sich nun fragen, ob die Bestimmung von »psychi-
scher Beziehunge«, die Brentano im Anhang der zweiten Auflage
(1911) seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt vorschlagt, tat-
sachlich eine Revision seines urspriinglichen Standpunktes darstellt.

Das Charakteristische fiir jede psychische Tatigkeit besteht, wie ich gezeigt
zu haben glaube, in der Beziehung zu etwas als Objekt. Hiernach scheint
jede psychische Tatigkeit etwas Relatives. Und in der Tat hat Aristoteles,
wo er die verschiedenen Hauptklassen seines mpds 7 aufzdhlt, auch der
psychischen Beziehung Erwahnung getan. Doch versaumt er nicht auf et-
was aufmerksam zu machen, was diese Klasse von anderen unterscheide.
Wenn bei anderen Relationen sowohl Fundament als Terminus real sind,
sei es hier nur das Fundament. [...] Denkt einer etwas, so muf8 zwar das
Denkende, keineswegs aber das Objekt seines Denkens existieren; ja, wenn
er etwas leugnet, ist dies in allen Fallen, wo die Leugnung richtig ist, gera-
dezu ausgeschlossen. So ist denn das Denkende das einzige Ding, welches

412 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

die psychische Beziehung verlangt. Der Terminus der sogenannten Relation
mug gar nicht in Wirklichkeit gegeben sein.!30

Nach Chisholm beinhaltet dies eine wesentliche Revision des von
Brentano 1874 vertretenen Standpunktes. Der spite Brentano habe
seine These der Homogenitat der psychischen mit den gewohnli-
chen Beziehungen aufgegeben, um nun zwischen gewoéhnlich bina-
ren und intentionalen Beziehungen zu unterscheiden. Wéahrend - so
Chisholm - erstere nur zwischen existierenden Gliedern bestehen,
verlangen letztere nur die Existenz des Fundaments der Relation
(des Denkenden), nicht aber des Terminus (des Gedachten).

Dem ist jedoch entgegenzuhalten, daf8 Brentano, wie oben dar-
gelegt, schon 1874 in Anlehnung an Aristoteles — auf den er sich in
der soeben zitierten Textstelle abermals beruft — die epistemischen
bzw. intentionalen von den gewohnlichen Relativa trennt. Von An-
fang an unterscheidet er also — um mit Chisholm zu sprechen - zwi-
schen gewdohnlich bindren und intentionalen Beziehungen. Das Krite-
rium fiir diese Unterscheidung ist aber nicht das von Chisholm an-
gesprochene. Denn das, worauf es Brentano ankommt, ist nicht die
Tatsache, daf sich die psychischen Phanomene sowohl auf existie-
rende als auch nichtexistierende Gegenstinde beziehen konnen,

130 PeS 11, S. 133f. Brentano deutet hier die Aristotelische Theorie der Relativa durch
die Linse der thomistischen Relationslehre. Das Fundament einer Relation (fundamen-
tum relationis) ist die Substanz, der sie als Akzidens inhariert (dies macht das esse in
der Relation aus), der Terminus das, worauf sie zielt (was ihr esse ad ausmacht). Bei
einer echten, wechselseitigen Beziehung (, groBer als”) sind Fundament (Goliath) und
Terminus (David) beide real und austauschbar, so daf der Terminus (David) zum
Fundament der konversen Beziehung (,kleiner als”) werden kann. Wenn ein Ding als
mit sich selbst identisch betrachtet wird, sind die Extreme der Identititsrelation nicht
wirklich zwei: Es handelt sich hierbei um eine bloBe relatio rationis, da nur der Ver-
stand aus einem realen Ding zwei Dinge macht. Dasselbe gilt fiir die Beziehungen
zwischen Seiendem und Nichtseiendem, da nur der Verstand das Nichtseiende erfas-
sen und zum Terminus der Beziehung machen kann. Es gibt schlieflich Falle, bei de-
nen die Relation nur in Hinblick auf ein Extrem real, auf das andere hingegen rationis
tantum ist. Paradigmatisch hierfiir steht die intentionale oder epistemische Beziehung,
die nur auf Seiten des Fundaments real ist. ,Sicut sensus et scientia referuntur ad sen-
sibile et scibile, quae quidem, inquantum sunt res quaedam in esse naturali existentes,
sunt extra ordinem esse sensibilis et intelligibilis: et ideo in scientia quidem et sensu
est relatio realis, secundum quod ordinantur ad sciendum vel sentiendum res; sed res
ipsae in se consideratae, sunt extra ordinem huiusmodi. Unde in eis non est aliqua
relatio realiter ad scientiam et sensum; sed secundum rationem tantum, inquantum
intellectus apprehendit ea ut terminos relationum scientiae et sensus. Unde Philoso-
phus dicit, in 5. Metaphys., quod non dicuntur relative eo quod ipsa referantur ad alia,
sed quia alia referuntur ad ipsa.” Sum. Theol., I, q. 13, a. 7. Vgl. hier Anm. 95.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 413

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

sondern vielmehr, daf8 das »etwas zum Gegenstand Haben« voll-
kommen unabhingig von der Frage ist, ob dieser Gegenstand exi-
stiert: »Damit, daB der Denkende ist, ist noch keineswegs gesagt,
daB auch das, woran er denkt, besteht.«!5! Die Akzentuierung liegt
nicht auf dem nichtexistierenden Gegenstand, sondern auf dem
Gegenstand schlechthin, unabhidngig von seiner Existenz betrachtet.
Die Beziehung auf etwas als Objekt stellt das Wesensmerkmal des
Psychischen dar. Es ist eine kontingente Tatsache, daf einige unse-
rer Denkgegenstiande nicht existieren, weshalb man durch sie das
Spezifikum des Psychischen nicht bestimmen kann.!52

Kehren wir nun zur Unterscheidung zwischen intentionalem
Objekt und intentionalem Korrelat zurtick. Im Brief an Marty von
1905, in dem Brentano die These des »vorgestellten Objekts« als
Gegenstand der Vorstellung verwirft, schreibt er, das »gedachte
Pferd« sei im Gegensatz zum Pferd schlechthin Korrelat der Pferd-
vorstellung und wie diese Gegenstand der inneren Wahrmehmung
— also kein primares Objekt. In diesem Zusammenhang seien die
zum Teil schon zitierten Briefstellen ausfiihrlicher wiedergegeben.

Es ist aber nicht meine Meinung gewesen, daf8 das immanente Objekt = ,vor-
gestelltes Objekt” sei. Die Vorstellung hat nicht , vorgestelltes Ding”, son-
dern ,das Ding”, also z.B. die Vorstellung eines Pferdes nicht , vorgestelltes
Pferd”, sondern ,Pferd” zum (immanenten, d.h. allein eigentlich Objekt zu
nennenden) Objekt. Dieses Objekt ist aber nicht. Der Vorstellende hat etwas
zum Objekt, ohne daf es deshalb ist. [..] Wenn Aristoteles sagt, das
aiodnrov Evepyeia sei im Empfindenden, so redet er auch von dem, was Sie
einfach ,Objekt” nennen, was aber ich (eben wegen dieses ,in”, das man
anzuwenden pflegt) ,immanentes Objekt” zu nennen mir erlaubte, um zu
sagen, nicht, daB es sei, sondern daB es Objekt sei, auch ohne dal etwas
draufen korrespondierte. Daf8 es Objekt sei, ist aber das sprachliche Korre-
lat zu dem, daff der Empfindende es zum Objekt habe, mit anderen Worten,
daB er es empfindend vorstelle. [...] Das ,gedachte Pferd” als Objekt ge-
nommen, ware Gegenstand der inneren Wahrnehmung, die das Denkende
wahrnimmt, wenn dies mit dem Gedachten ein Paar Korrelative bildete, da
Korrelative ohne einander nicht wahrmehmbar sind. Das, was als priméres
Objekt empfunden oder vom Verstand universell als priméres Objekt ge-
dacht wird, ist aber doch nicht Gegenstand der inneren Wahmehmung. Ent-
weder miifite ich der primdren Vorstellungsbeziehung gar kein Objekt und

151 Ebda., S. 218.
152 Vgl. dariiber die einleuchtende Analyse von O.T. Kent, ,Brentano and the Rela-
tional View of Consciousness”, Man and World 17 (1984), 5. 19-51.

414 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

gar keinen Inhalt zugeschrieben haben, oder ich konnte ihn nicht = ,ge-
dachtes Objekt” gleichgesetzt haben. Ich protestiere also gegen die mir an-
gedichtete Albernheit.1s3

Brentano bestreitet also nicht, frither den Standpunkt vertreten zu
haben, das Denken von A und das gedachte A seien korrelativ. Er
verneint jedoch entschieden, jemals das gedachte A als immanenten
bzw. intentionalen Gegenstand des Denkens aufgefait zu haben. In
seinem Brief an Marty erklart Brentano auSerdem ausdriicklich, wie
er damals den Unterschied zwischen intentionalem Objekt und inten-
tionalem Korrelat aufgefafSt hatte. Wahrend er das intentionale Ob-
jekt als Gegenstand der primédren Bewuftseinsbeziehung betrach-
tete, war fiir ihn das intentionale Korrelat »Gegenstand der inneren
Wahrnehmung, die das Denkende wahrnimmt«, und bildete mit
dem Denkenden »ein Paar Korrelative [...], da Korrelative ohne ein-
ander nicht wahrnehmbar sind«. Nicht zufillig legte Brentano im
Kapitel »Vom inneren Bewufltsein« der Psychologie vom empirischen
Standpunkt dar, daf das intentionale Korrelat Gegenstand der inne-
ren Wahrnehmung ist.

Das intentionale Korrelat kann zwar unter bestimmten Um-
stinden zum intentionalen Gegenstand des Denkens werden. Dies
stellt aber eine Ausnahme unserer psychischen Betatigungen dar,
z.B. wenn jemand an jemanden denkt, der an etwas denkt. Gerade
diesen Umstand beschreibt Brentano im schon zum Teil zitierten
Fragment aus dem Jahre 1889, das des ofteren zur Stiitzung der
»ontologischen These« herangezogen wird.

Wir bilden im Hinblick auf uns selbst den Begriff eines Denkenden, wel-
cher in seinem Denken auf einen Gegenstand gerichtet ist. Es sei dies der
Gegenstand A, dessen Begriff ebenso wie der des Denkenden der Begriff
von etwas Wesenhaftem sein mag. Von diesem Wesenhaften A sagen wir
daraufhin mit aller Wahrheit, daf es von mir, dem Denkenden, gedacht
werde. Es ist ebenso wahr, daf es ein gedachtes A, als daB es ein wirkliches
A ist. Und es kann aufhéren, als wirkliches A zu sein, wahrend es als ge-
dachtes A fortbesteht, solange der Denkende es denkt. Umgekehrt wird es
als gedachtes A aufhoren, wenn der Denkende es zu denken aufhdrt, wie
immer es als wirkliches A noch fortbesteht.

Sagt man: eben, indem man es dem wirklichen A entgegenstellt, gibt
man zu erkennen, daf das gedachte A nichts Wahres und Wirkliches ist: so
ist zu erwidern: Keineswegs! Es kann etwas recht wohl etwas Wahres und

153 WE, S. 87f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 415

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vierter Teil: Psychologie vom empirischen Standpunkt

Wirkliches sein, ohne ein wirkliches A zu sein. Es ist ein wirklich gedachtes
A und somit, da dies dasselbe sagt, auch ein wirkliches gedachtes A, dem
wieder ein anderes als gedachtes gedachtes A entgegengesetzt werden kann,
wenn einer denkt, daf einer A denke.

Es ist nicht méglich, daB8 es ein A-Denkendes gibt, ohne daf es ein ge-
dachtes A gibt, und umgekehrt. Aber man kann darum nicht sagen, der A-
Denkende sei das von ihm gedachte A. Die beiden Begriffe sind nicht iden-
tisch, sondern korrelativ. Keinem kann in der Wirklichkeit etwas entspre-
chen, ohne daR dem andern etwas in der Wirklichkeit entspricht. Aber nur
der eine ist der Begriff eines Wesenhaften, das gewirkt wird und wirkt, der
andere ist der von etwas, was nur, indem jenes gewirkt wird, als begleiten-
des Seiendes mit entsteht und fortbesteht, bis jenes endet.15¢

Das oben Dargelegte 1dfit diese Textstelle, auf die Chisholm seine
ontologische These stiitzt, in einem ganz neuen Licht erscheinen.
Wenn Brentano von einem »gedachten A« als Korrelat des A-Denken-
den spricht, so meint er, da88 der Gegenstand des Denkens das wirk-
liche A ist. Dieses besteht natiirlich unabhéngig davon, ob es jemand
denkt oder nicht. Das gedachte A existiert hingegen nur insofern,
als jemand an das wirkliche A denkt. Der (immanente oder intentio-
nale) Gegenstand ist nicht das gedachte A, sondern das wirkliche A;
das gedachte A ist nichts anderes als das intentionale Korrelat des
Denkens von A, ein nichtrealer, unselbstandiger Teil desselben.
Gesetzt den Fall, das wirkliche A hért auf zu existieren, so stellt
sich die Frage, was nun Gegenstand des Denkens ist. Nicht dadurch,
daf das wirkliche A aufhért zu existieren, wird das gedachte A zum
Gegenstand des Denkens. Gegenstand des Denkens ist in diesem
Fall A schlechthin. Das gedachte A bleibt weiterhin intentionales
Korrelat des Denkens von A; es wird nicht zum intentionalen Objekt
des Denkens, weil es gar kein Gegenstand ist. Das gedachte A kann
nur dann zum (immanenten oder intentionalen) Gegenstand des
Denkens werden, wenn sich das Denken ausdriicklich darauf be-
zieht. Dies geschieht nur dann, wenn der Denkende an einen A-
Denkenden denkt. In diesem Fall wird das gedachte A - das blofies
intentionales Korrelat des A-Denkenden ist — zum intentionalen
Objekt des Denkens, wobei ein gedachtes gedachtes A als intentio-
nales Korrelat des Denkens an das gedachte A entsteht. Die Modifi-
kation, die das Korrelat im Vergleich zum Objekt aufweist, betrifft
nicht seine inhaltlichen Bestimmungen, sondern lediglich seinen

134 Ebda., S. 31.

416 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel XIV: Die »intentionale Inexistenz«

ontologischen Status. Es ist ein Gedachtes, d.h. ein nichtreales Gedan-
kending. Erst wenn man das gedachte A zum ausdriicklichen inten-
tionalen Gegenstand des Denkens macht, wird das ,Gedachtsein”
zu seiner integrierenden, bereichernden inhaltlichen Bestimmung.

Es sei noch angemerkt, da8 Brentano dem gedachten im Ver-
gleich zum wirklichen A keine abgeschwichte Existenzweise zu-
schreibt. Beide - betont er — sind »wirklich«. Dies wird im Lichte
des schon angesprochenen Umstands verstandlich, da8 das inten-
tionale Korrelat, wie auch der Akt selbst, mit Evidenz als dessen
»nicht realer Teil« innerlich wahrgenommen wird. Da man Akt und
Korrelat durch die innere Wahrnehmung erfalt, werden beide mit
assertorischer Evidenz anerkannt; beide weisen somit denselben
existentiellen Status auf.

Mit seiner neuen — sowohl ontologisch als auch psychologisch -
reistischen Einstellung kann Brentano natiirlich das intentionale
Korrelat nicht mehr halten. Nicht zufallig bezeichnet er im Brief an
Marty das »gedachte Pferd« als blofes sprachliches Korrelat, d.h. als
Synsemantikum. Aufgrund seiner ontologisch-reistischen Haltung
verbannt er nun das intentionale Korrelat in das Gebiet des unei-
gentlichen Seienden; aufgrund seiner psychologisch-reistischen Ein-
stellung bestreitet er nun auch, daf8 das Nichtreale intentionaler
Gegenstand des Denkens sein kann.

Es sind also zwei — eher unwesentliche — Aspekte seiner ur-
spriinglichen Intentionalitatslehre, die Brentano nach der soge-
nannten reistischen Wende aufgibt. Der eine Punkt betrifft den in-
tentionalen Gegenstand. Wihrend Brentano frither behauptete, daf3
sowohl das Reale als auch das Nichtreale Gegenstand des Denkens
sein konnen, 1a8t er nun nur noch das Reale als moglichen Denkge-
genstand gelten. Der zweite Aspekt betrifft das intentionale Korre-
lat. Wahrend Brentano in der Psychologie vom empirischen Standpunkt
und in der Deskriptiven Psychologie meinte, das Denken von A ver-
lange notwendig ein gedachtes A als (nichtreales) Korrelat, be-
trachtet er nun das gedachte A als blof8 sprachliches, synsemanti-
sches Korrelat; es wird zum in obliqguo Gedachten, indem man in rec-
to den A-Denkenden - als real und existierend — denkt.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 417

hitps/dol.org/10.5771/9783495996645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

httpe://dol.org/10.5771/9783495096645-363 - am 16.01.2026, 08:42:14.



https://doi.org/10.5771/9783495996645-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die »intentionale Inexistenz« als Kriterium zur Abgrenzung des Psychischen
	§ 2. Die ontologische Deutung der Intentionalität
	§ 3. Die Intentionalität in der Scholastik
	§ 4. Die neuzeitliche idea
	§ 5. Descartes' »realitas objectiva«
	§ 6. Aristoteles' Theorie der Relativa
	§ 7. Intentionales Objekt und intentionales Korrelat
	§ 8. Das intentionale Korrelat in der Deskriptiven Psychologie
	§ 9. Intentionale Inexistenz als »objektive Aufnahme«
	§ 10. Der nichtexistierende Gegenstand

