
Kapitel 13:  Exkurs. Der Raum der Sammlung

und Wiederkehr von Sprache: Zum Medium des 

Vergleichs beim frühen Nietzsche

Durch eine philologische Kritik, durch eine bestimmte Form des Biologismus 
hat Nietzsche den Punkt wiedergefunden, an dem Mensch und Gott sich ge-
hören, an dem der Tod des zweiten synonym mit dem Verschwinden des 
ersten ist […] Worin Nietzsche also […] die Schwelle markiert, von der aus 
die zeitgenössische Philologie erneut zu denken beginnen kann […] In unse-
rer Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwundenen Menschen 
denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie schreibt keine auszufüllende 
Lücke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Entfaltung eines 
Raums, in dem es schließlich möglich ist, zu denken. 

Foucault1

   
Ich möchte die Frage nach dem Werthe der Erkenntniß behandeln wie ein 
kalter Engel, der die ganze Lumperei durchschaut. Ohne böse zu sein, aber 
ohne Gemüth. 

Nietzsche2

44.  Nietzsches Entdeckung  
des ontologischen Raums der Sprache 

44.1  Epochenbruch im Diskurs des jungen Nietzsche 

Die in dieser Arbeit vorgelegte réécriture teilt mit dem von ihr wiederge-
schriebenen archäologischen Diskurs den sprachontologischen Blick, der be-
stimmt ist von der Frage nach den Seinsweisen der Sprache: nach der histori-
schen Form des Ins-Sein-Gelangens der Aussagen und nach der genealogi- 

1  OD: 412. (Hervorh. v. Verf.) 
2  Nietzsche, Nachlassfragment, KSA, Bd. 7, 19 [234]: 493 [Sommer 1872 – Anfang 

1873].

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 323 

schen Herkunft3 der wiederzuschreibenden Diskurse, die unter der Lenkung spe-
zifischer Wahrheitsregimes aus den Bruchpunkten der ihnen vorausgegangenen 

3  Siehe dazu Foucaults Unterscheidung zwischen „Ursprung“ und „Herkunft“ in 
„Nietzsche, die Genealogie, die Historie“ [Foucault (1971), Schriften II, Nr. 84: 
166-191]. An die Stelle des metaphysischen Begriffs des Ursprungs setzt die Ge-
nealogie den operationalen Begriff der Herkunft, der beinhaltet, dass eine kulturelle 
Einheit wie ein Diskurs oder eine Institution aus Elementen hervorgeht, die dersel-
ben heterogen sind; der also nicht einen der Zeit enthobenen und transzendenten 
Ursprung der Dinge besagt, „ihr wesenhaftes und zeitloses Geheimnis, sondern das 
Geheimnis, daß sie ohne Wesen sind oder daß ihr Wesen Stück für Stück aus Figu-
ren, die ihm fremd waren, aufgebaut worden ist.“ [Ibid.] Bereits der Begriff der 
Herkunft verweist also auf die genealogische Methode, die kulturelle Tatsachen – 
darunter auch Diskurse – auf die ihnen heterogenen Faktoren zurückführt und die 
ihrer Konstitution innewohnende Transformationslogik ‚freilegt’. Im Allgemeinen 
sind die für eine diskursive Tatsache konstitutiven Faktoren genealogisch als strate-
gische Kraftverkettungen (oder Dispositive) bestimmbar. Zu diesen Faktoren kön-
nen auch Diskurse zählen, die gänzlich anderen Formationen angehören als die ge-
nannte diskursive Ausgangstatsache. Daraus ergibt sich der Typ ‚reduzierter‘ genea-
logischer Analyse, der in Ordnung der Dinge als archäologische Diskursanalyse 
vorliegt und dem wir im Verlauf dieser Arbeit mehrfach begegnet sind, etwa als die 
Analyse, die den Diskurs der vergleichenden Philologie im neunzehnten Jahrhun-
dert als Transformation der Allgemeinen Grammatik auseinanderlegt (Kapitel 9 
dieser Arbeit). Daher rührt wohl auch Foucaults methodologisches Bekenntnis ein 
Jahr nach Veröffentlichung der Ordnung der Dinge in einem Interview mit Ray-
mond Bellour, in dem er die Archäologie unmittelbar von Nietzsches Genealogie 
hergeleitet wissen will. [„Über verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben (Ge-
spräch mit R. Bellour)“, Foucault (1967), Schriften I, Nr. 49: 768.] Auch gegen En-
de seiner Laufbahn, vier Jahre vor seinem Tod, stellt Foucault im Rahmen einer 
Vorlesung in Berkley die Genealogie als den übergreifenden Rahmen einer Archäo-
logie des Wissens dar: „Insgesamt besteht mein Projekt in der Erarbeitung einer 
Genealogie des Subjekts. Die Methode ist eine Archäologie des Wissens […]“ 
[„Truth and Subjectivity“, Foucault (1980), Howison Lecture II. Einleitung von Leo 
Bersani. Wheeler Auditorium UC, Berkeley Reel 57 #9: 5] Man kann also die 
Archäologie als eine Anwendung des genealogischen Verfahrens auf den spezifi-
schen Bereich der Diskurse betrachten. Sie soll eine Geschichte diskursiver Trans-
formationen schreiben, ohne die Oberfläche der gesagten Dinge zu verlassen zu-
gunsten etwa einer bewusstseinstheoretischen, mentalitätsgeschichtlichen oder ver-
haltenssoziologischen Erklärung oder Deutung dieser Transformationen: „Man 
muss eine historische Analyse der Transformation des Diskurses vornehmen, ohne 
auf das Denken des Menschen, ihre Wahrnehmungsweisen, ihre Gewohnheiten, die 
Einflüsse, denen sie ausgesetzt waren, usw. zu rekurrieren.“ [„Michel Foucault er-
klärt sein jüngstes Buch“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 66: 982] Deutlich wird 
erst das Verhältnis zwischen Archäologie und Genealogie, wenn man die gesagten 
Dinge als strategisch verkettete Kräfte und den epistemisch verfassten Diskurs als 
ein ‚Subdispositiv‘ betrachtet. In diesem Sinne ist die Archäologie als eine Subka-
tegorie genealogischer Analysen zu fassen. Das lässt sich aus Foucaults eigener Be-
stimmung des Dispositivs als einer diskontinuierlichen oder heterologen Erweite-
rung der Episteme entnehmen: „In Le Mots et les Choses hatte ich eine Geschichte 
der Episteme schreiben wollen und bin in einer Sackgasse stecken geblieben. Was 
ich jetzt machen möchte, ist versuchen zu zeigen, dass das, was ich Dispositiv nen-
ne, ein viel allgemeinerer Fall der Episteme ist. Oder vielmehr, dass die Episteme 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wissenssysteme hervorbrechen. Am Leitfaden dieser sprachontologischen Frage 
stößt der wiederschreibende Diskurs auf den ontologischen Quellraum von Spra-
che, der im Rahmen dieser Arbeit mehrfach unter Titeln wie „Außen“4, „Diskon-
tinuität“5, „Raum der Sammlung der Sprache“6 begegnet ist. Es ist allerdings zu 
beachten, dass eine Reflexion über den ontologischen Raum der Sprache histo-
risch keineswegs erst mit dem archäologischen Diskurs aufkommt, vielmehr ist 
sie konstitutiv für das epistemische Umfeld der Archäologie selbst. Zu diesem 
Umfeld aber gehören nicht nur etwa die Auseinandersetzungen von Autoren wie 
Roussel, Bataille, Klossowski, Blanchot, die Schriftsteller des nouveau roman,
auf die Foucault im Rahmen seiner Schriften zur Literatur mehrfach und z. T. 
ausführlich eingegangen ist7, sondern die rhetorischen und sprachphilosophi-
schen Untersuchungen des jungen Nietzsche.8 Diese finden zwar in Foucaults 
archäologischen Stellungnahmen eine eher spärliche Erwähnung9, dennoch wei-
sen sie die Konturen eines Epochenbruchs auf, der über das anthropologistische 
Wissenssystem hinausweist und einen Diskurs wie den archäologischen allererst 
ermöglicht. Dieselbe diskursive Radikalität wurde bereits beim frühen Descartes 

ein spezifisch diskursives Dispositiv ist, im Unterschied zu dem Dispositiv, das 
selbst diskursiv und nicht diskursiv ist und dessen Elemente viel heterogener sind.“ 
[„Das Spiel des Michel Foucault (Gespräch)“, Foucault (1977), Schriften III, Nr. 
206: 395.] In dieser genealogischen Perspektive muss also die Sprache als Kraft und 
Kraftverkettung erscheinen, das heißt, als ein machtartiges Phänomen, genauer: als 
eine spezifische Verschränkung von Macht und Wissen. Daraus ergeben sich wich-
tige Konsequenzen für das Verhältnis zwischen den archäologischen und machtana-
lytischen ‚Epochen‘ Foucaults. Die Analytik der Macht ist weder auf eine theoreti-
sche Aporie bzw. ein methodologisches Scheitern in Foucaults ‚archäologischer 
Phase‘ zurückzuführen, wie beispielsweise Dreyfus/Rabinow [Dreyfus u. Rabinow 
(1982), Kap. 4] und Axel Honneth [Honneth (1990): 78] es nahe legen, noch signa-
lisiert sie einen methodologischen Neuanfang. Sie ist die heterologe Erweiterung 
und Weiterführung eines Analysetyps, der bereits in den archäologischen Untersu-
chungen vorliegt. 

4  Siehe Kapitel 3 (Abschnitt 6.1b). 
5  Siehe Kapitel 3 und 6. 
6  Siehe den Beginn von Teil IV. 
7  Diese Schriften, die bereits im Kapitel 12, Abschnitt 43 erwähnt wurden, umfassen, 

neben der 1963 gleichzeitig mit Geburt der Klinik erschienenen Monographie Ray-
mond Roussel, die einschlägigen Texte in Foucault, Schriften I, Nr. 10, 13, 15, 17, 
18, 21, 22, 23, 24, 26, 27, 35, 38. 

8  Siehe vor allem (a) Nietzsches Vorlesungsaufzeichnungen: (1) „Vorlesungen über 
lateinische Grammatik“ [WS 1869-1870], Nietzsche (KGA), Bd. II2: 183-310 (be-
sonders Kapitel 1, „Vom Ursprung der Sprache“); (2) „Geschichte der griechischen 
Beredsamkeit“ [WS 1872-1873], Nietzsche (KGA), Bd. II4: 363-411; (3) „<Darstel-
lung der antiken Rhetorik>“ [SS 1874], ibid.: 415-520 (im Folgenden: Vorlesung); 
(4) „Einleitung zur Rhetorik des Aristoteles“ [WS 1874-1875; SS 1875; WS 1877-
1878(?)] in ibid.: 521-611 und (b) die im Sommer 1873 an Carl Gersdorff diktierte 
und zu Nietzsches Lebzeiten unveröffentlicht gebliebene Frühschrift „Ueber Wahr-
heit und Lüge im aussermoralischen Sinne“, Nietzsche (1873) [im Folgenden: 
Wahrheit und Lüge]. 

9  Siehe Abschnitt 44.3 dieses Kapitels. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 325 

sowie bei Kant festgestellt, bei denen die für den jeweiligen Epochenbruch kons-
titutiven Diskontinuitäten in Form expliziter und neuartiger Unterscheidungen 
anzutreffen waren.10 Im Falle Descartes’ handelte es sich um die ähnlichkeitskri-
tische Unterscheidung zwischen Identität und Differenz11, im Falle Kants um die 
repräsentationskritische Unterscheidung zwischen dem Noumenalen und dem 
Phänomenalen12.

Den beiden Unterscheidungswelten von Descartes und Kant liegt die Trenn-
linie zwischen Wahrheit und Fiktion zugrunde13, auf die sowohl die klassischen 

10  Dies geschieht jeweils in der Weise eines Perspektivenwechsels gemäß der Figur 
der nichtpositiven Affirmation. Siehe dazu Kapitel 14 Abschnitt 46 dieser Arbeit. 

11  Siehe Kapitel 4 dieser Arbeit. 
12  Siehe die Kapitel 6, 8 und 15 dieser Arbeit. 
13  Es ist bereits darauf hingewiesen worden, dass das kartesische Wahrheitskriterium 

der Klarheit und Deutlichkeit nicht nur grundlegungstheoretisch, sondern auch 
archäologisch entscheidend war für den Bestand der klassischen Episteme. [Siehe 
Kapitel 5 Abschnitt 15.1] Denn der Zusammenhang dieses Doppelkriteriums ver-
weist auf die prinzipielle Transparenz der Repräsentation, die von ihrer ontologi-
schen Beschaffenheit her das wahre Sein der Dinge offenbart und damit als wahr-
heitstauglich erscheint. Die ‚Lüge‘ oder ‚Fiktion‘ hat einen rein privativen Status 
und rührt von den spontanen Ähnlichkeiten her, die sich dem Ingenium aufdrängen: 
als die falschen Zusammensetzungen der „verkehrt verbindenden Einbildungskraft“ 
[Regel 3.5, Descartes (1972): 10 f.], die letztlich auf die Endlichkeit des endlichen 
menschlichen Verstands zurückgeht. Bei Kant hingegen gilt die Transparenz der 
Repräsentation als Wahrheitskriterium nur noch für die Erläuterungsurteile, als die 
er die analytischen Urteile kennzeichnet. Dabei ist die Wahrheitsauffassung, auf die 
sich Kant beruft, durchaus die alte adäquationstheoretische, die als Minimaldefini-
tion und „Namenerklärung“ besagt, „dass sie [die Wahrheit] die Übereinstimmung 
der Erkenntnis mit ihrem Gegenstande sei“. [Kant (1781/87): 102 (B 82/A 58).] 
Unter Absehung von jeglichem Inhalt wandelt sich allerdings Descartes’ Doppelkri-
terium in ein einziges adäquationstheoretisches Kriterium der Gültigkeit von Er-
kenntnissen: die Widerspruchsfreiheit. Dieses Kriterium ist nun im Rahmen einer 
transzendentalen Kritik der oberste Grundsatz aller analytischen Urteile und ge-
währt, dass in keiner Erkenntnis der Verstand „sich selbst widerstreitet.“ [Ibid.: 103 
(B 84/A 59).] Dieses analytische Kriterium der Wahrheit ist allerdings zwar not-
wendig aber nicht hinreichend. Als das „bloß logische Kriterium der Wahrheit“ ist 
es lediglich „die negative Bedingung aller Wahrheit.“ [Ibid.: 103 (B 84/A 59, 60).] 
Vor diesem Hintergrund erscheint der falsche Gebrauch der allgemeinen analytisch 
verfahrenden Logik – nämlich wenn diese, die als Kanon gelten sollte, als Organon
zur „wirklichen Hervorbringung“ von Erkenntnissen verwendet wird [Ibid.: 104 (B 
85/A 61)] – als der Sitz der ‚Lüge‘ oder ‚Fiktion’. In Folge dieses ihres verkehrten 
Gebrauchs verkümmert die allgemeine Logik zu einer Dialektik, d.h. einer Logik
des Scheins. [Ibid.: 104 (B 85, 86/A 61)] Da aber bei Kant die Repräsentation ihre 
prinzipielle und unbeschränkte Transparenz verloren hat, muss es neben der analyti-
schen Logik der Wahrheit, die lediglich als Kanon dienen kann, eine andere Logik 
der Wahrheit geben, die regelgebend ist für die tatsächliche Hervorbringung von 
Erkenntnis. Diese ist die transzendentale Analytik selbst: „Der Theil der transzen-
dentalen Logik also, der die Elemente der reinen Verstandeserkenntnis vorträgt, und 
die Principien, ohne welche überall kein Gegenstand gedacht werden kann, ist die 
transzendentale Analytik und zugleich eine Logik der Wahrheit. Denn ihr kann kei-
ne Erkenntnis widersprechen, ohne daß sie zugleich allen Inhalt verlöre, d. i. alle 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

als auch die anthropologistischen Wissenschaften angewiesen sind. Im Zusam-
menhang der Frage, ob in den sprachphilosophischen Schriften des jungen Nietz-
sche das anthropologistische Wissen umgestoßen und ein Epochenbruch ausge-
löst wird, ist entscheidend, dass darin die gesamte postklassische – das heißt: so-
wohl transzendentalphilosophische als auch positivistische – Unterscheidung 
zwischen Wahrheit und Fiktion in Frage gestellt wird, womit den spezifisch an-
thropologistischen Wissenschaften gleichsam der Boden weg gezogen wird.14 Es 
geht dabei nicht etwa um eine Kritik der Art und Weise der postklassischen 
Unterscheidung zwischen Wahrheit und Fiktion, sondern um die radikale Infra-
gestellung der Unterscheidung als solcher, womit allerdings nicht das gänzliche 
Fehlen von Grenzziehungen und Unterscheidungen in der Arbeit der Erkenntnis 
gemeint sein soll. Denn gerade die ‚Einklammerung‘ der Grenze zwischen 
Wahrheit und Fiktion macht eine neue und neuartige Trennlinie sichtbar, die 
zwischen einer künstlerisch-intuitiven und einer wissenschaftlich-vernünftigen
Erkenntniskultur unterscheidet und die im zweiten und letzten Abschnitt von 
Wahrheit und Lüge expliziert wird: „Es giebt Zeitalter, in denen der vernünftige 
Mensch und der intuitive Mensch neben einander stehen, der eine in Angst vor 
der Intuition, der andere mit Hohn über die Abstraction; der letztere eben so un-

Beziehung auf irgend ein Object, mithin alle Wahrheit.“ [Kant (1781/87): 105 f. (B 
87/A 62, 63), (Hervorh. v. Verf.).] Mit diesen Angaben sei grob angedeutet, inwie-
fern sowohl bei Descartes als auch bei Kant die Unterscheidung zwischen Wahrheit 
und Fiktion tragend ist für ihr jeweiliges Erkenntnisprojekt. [Zur Problematik der 
kantischen Wahrheitsauffassung siehe u.a. Prauss (1969), Prauss (1974), Wettstein 
(1983), Nenon (1986).] Diese fundamentalen Unterscheidungen werden nun von 
Nietzsche in Wahrheit und Lüge in Frage gestellt. Dazu muss er einerseits die All-
gemeine Grammatik, die auf der kartesischen Wahrheitsauffassung beruht, punktu-
ell zurückweisen, wie dies im Abschnitt 46.3 des vorliegenden Exkurses aufgewie-
sen wird. Dazu muss er andererseits die kantisch informierte und transzendentalphi-
losophisch gestützte Sprachkritik des neunzehnten Jahrhunderts überwinden, wie 
dies im Abschnitt 45.3 dargestellt wird. 

14  Vgl. dazu Herbert Schnädelbachs ironische Anmerkung, man müsse sich fragen, 
„welche Philosophie Nietzsche aus dem anthropologischen Schlummer erweckt ha-
ben soll: nur die Junghegelianer oder Kierkegaard, den er offenbar nicht kannte und 
der doch, in der Wendung vom Ethischen zum Religiösen, die Wendung zum wirk-
lich existierenden Menschen dezentrierend wieder aufhebt?“ [Schnädelbach (1989): 
246.] Diese Frage, auch wenn sie ironisch gemeint ist, erwächst aus einem ideenhis-
torischen Problemboden. Denn sie geht von der Kategorie des Einflusses aus, der 
auf Nietzsche gewirkt haben muss, um ihm zur Überwindung des anthropologisti-
schen Denkens zu verhelfen. Archäologisch gesprochen ist aber Wahrheit und Lüge
nicht auf Einflüsse zurückzuführen, sondern eher als eine Reaktion auf das Ereignis 
an der Schwelle zur Epoche des Menschen anzusehen: auf den Verlust der Transpa-
renz der Repräsentation und die damit einhergehende Zerstreuung des klassischen 
Diskurses. Diese Reaktion auf den Epochenbruch umfasst zwei eng verknüpfte 
Hauptleistungen: (1) die Entdeckung der rhetorischen Natur der Sprache und der 
konventionellen Natur der Wahrheit; und (2) die Kritik am Anthropomorphismus, 
die sich bei Foucault im Rahmen einer archäologischen Diskursanalyse zu einer 
diskursontologischen Humanismuskritik ausweitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 327 

vernünftig, als der erstere unkünstlerisch ist. Beide begehren über das Leben zu 
herrschen […]“15

Die künstlerische oder mythische Erkenntnis leitet sich von der fundamenta-
len und irreduziblen Macht der Illusion bzw. des Metaphorischen her, aus der 
erst die Wissenschaft als eine dem Mythos untergeordnete Erkenntnisform her-
vorgehen kann. Zu diesem Typ der künstlerischen Erkenntniskultur zählt Nietz-
sche die tragische Erkenntnis des vorsokratischen Griechentums. Im Gegensatz 
dazu geht die wissenschaftliche Erkenntnis von einer absoluten und ursprüngli-
chen Unterscheidbarkeit zwischen Wahrheit und Lüge aus.16

In der Epoche des Menschen besitzt die wissenschaftliche Erkenntnis restau-
rative Züge, insofern sie noch immer von der Repräsentation ausgeht, insofern 
sie also die transzendentalkritische Problematisierung der Repräsentation igno-
riert, die seit Kant eingesetzt hat, und sich weigert, die wesentliche Trübung der 
Repräsentation anzuerkennen. Damit ist sie stets angehalten, gegen den Sog der 
transzendentalkritischen Repräsentationsskepsis die klassische Forderung nach 
Klarheit und Deutlichkeit der Repräsentation aufrecht zu erhalten. Die wissen-
schaftliche Erkenntnis erwartet also von der Repräsentation, dass sie im An-
schluss an eine bestimmte Anzahl restaurativer Operationen – die wir in den Ka-
piteln 9 und 10 dieser Arbeit kennen gelernt haben – auch in der Epoche des 
Menschen als gültige Wissensfigur funktionieren kann.

Wir haben gesehen, wie die postklassischen Wissenschaften versuchen, an-
hand dieser Operationen das alte klassische Band zwischen Sprache und Reprä-
sentation wiederherzustellen, das seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts 
unterbrochen ist. Das tun sie, indem sie die Sprache entweder als (1) Objekt einer 
philologischen Repräsentation behandeln oder sie in den Dienst der wissenschaft-
lichen Repräsentation stellen, indem sie die Sprache wechselweise den Operatio-
nen (2) der Formalisierung oder (3) der Interpretation unterziehen. Im Rahmen 
einer solchen wissenschaftlichen Erkenntniskultur führt die Kunst im Allgemei-
nen und die Sprachkunst oder (4) Literatur im Besonderen eine Parallelexistenz 
im Verhältnis zur Wissenschaft. Deshalb muss ihr ein eigener abgesonderter 
Raum gewährt werden, innerhalb dessen sie Effekte wie Witz, Unterhaltung, lite-
rarischen Geist entfalten kann, dafür aber prinzipiell vom Ernst der (wissen-

15  Nietzsche (1873): 889. 
16  Mit bemerkenswerter Instinktsicherheit erklärt eine neuere marxistische Polemik 

gegen den ‚Postmodernismus‘ die Nichtunterscheidung zwischen Wahrheit und Lü-
ge geradezu zum Wahrzeichen ‚postmoderner‘ Wissenschaftsfeindlichkeit. Dem-
nach richte sich der intellektuelle Kampf von Postmodernen wie Lyotard „gegen 
fortschritts- und emanzipationsorientiertes Denken (an erster Stelle natürlich den 
Marxismus, auch wenn das nicht immer offengelegt wird) und seine methodologi-
schen Prinzipien: Statt nach Zusammenhängen, Ursachen und Wirkungen zu fragen, 
soll die Welt als nicht erkennbar angesehen, soll von einer prinzipiellen Ununter-
scheidbarkeit von Wahrheit und Lüge ausgegangen werden.“ [Kopp/Seppmann 
(2002): 8. (Hervorh. v. Verf.)] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

schaftlichen) Wahrheitserkenntnis ausgeschlossen bleibt.17 Darin bekundet sich 
die wesentliche Spaltung des Wissens in der Epoche des Menschen.18 Die Exis-
tenz der Literatur bildet gleichsam die Kehrseite der restaurativen Funktion der 
anthropologistischen Wissenschaften, weshalb es die Literatur in diesem spezifi-
schen Sinne nur erst in der anthropologistischen Wissenskonstellation geben 
kann.19

Bei alledem muss man beachten, dass Nietzsches Unterscheidung zwischen 
den zwei Erkenntniskulturen weder als eine ursprungslogische – eine ‚noch ur-
sprünglichere‘ – Grenzziehung zwischen Wahrheit und Fiktion zu fassen ist, 
noch als eine ‚neutrale‘ und überhistorische Unterscheidung zwischen Wissen-
schaft und Kunst, sondern als eine polemische Gegenüberstellung von zwei ver-
schiedenen Rangordnungen zwischen Wissenschaft und Kunst. Im Falle der my-
thischen Kultur behält die Kunst die Oberhand. Im Falle der wissenschaftlichen 
Kultur regelt die Wissenschaft die Politik des Wahren.20

17  Die These von der übergeschichtlichen und kategorialen Spaltung des Diskurses in 
einen ernsten und erkenntnisfähigen wissenschaftlichen Anteil und einen unterhalt-
samen aber nicht erkenntnisfähigen literarischen Anteil taucht selbst im sprachkriti-
schen Diskurs aus dem Umfeld des jungen Nietzsche auf, zu dessen frühesten Ver-
tretern Otto Friedrich Gruppe (geb. 1804, gest. 1876) zählt. Gruppe, der lange vor 
Nietzsche im Diskurs der Wissenschaften das Spiel der Metaphern vernimmt, unter-
stellt beispielsweise dem literarischen Witz einen Typ lustbetonter und sprunghafter 
Übertragung, der diesen für die Arbeit der Erkenntnis, besonders der philosophi-
schen, disqualifiziere. [Gruppe (1834): 452f.] Mehr dazu später im Abschnitt 45.3 
dieser Arbeit. 

18  Siehe dazu Mazumdar (2000). 
19  Vgl. dazu Foucaults ansonsten nicht nachvollziehbare Datierung der Geburt der 

Literatur, die er an den Beginn der Epoche des Menschen setzt: „Schließlich ist die 
letzte der Kompensationen für die Nivellierung der Sprache die bedeutendste und 
zugleich unerwartetste: das Erscheinen der Literatur. Der Literatur als solcher, denn 
seit Dante, seit Homer gab es in der abendländischen Welt durchaus eine Form von 
Sprache, die wir heute als ’Literatur‘ bezeichnen. Aber das Wort ist frischen 
Datums, wie in unserer Kultur auch die Isolierung einer besonderen Sprache noch 
jung ist, deren besondere Modalität es ist ‚literarisch‘ zu sein.“ [OD: 365. (Hervorh. 
v. Verf.)] In „Le langage à l’infini“ expliziert er die „gegendiskursive“ Besonder-
heit dieser Sprache, die am Ende des klassischen Zeitalters auftaucht: „Vielleicht 
hat das,, was man in aller Strenge ‚Literatur‘ nennen muss, ihren Anfang genau 
dort, am Ende des 18. Jahrhunderts, als eine Sprache erschien, die in ihrem Blitz-
schlag jede andere Sprache wiederaufnimmt und verzehrt und so eine dunkle, aber 
beherrschende Figur entstehen lässt, in der der Tod, der Spiegel und das Doppel, die 
unendliche Wellenbewegung der Wörter regieren.“ [„Die Sprache, unendlich“, 
Foucault (1963), Schriften I, Nr. 14: 355.] 

20  Während sich der junge Nietzsche ganz offen auf die Seite der mythischen Kultur 
stellt, täuscht C. P. Snow, etwa 80 Jahre später, mit seiner These von den „zwei 
Kulturen“ wissenschaftliche Neutralität vor, obwohl er im Rahmen gerade dieser 
These für die Wissenschaft Partei ergreift. Im Anschluss an seine ‚objektive‘ Fest-
stellung der Spaltung des modernen Wissens – in eine wissenschaftliche Kultur 
einerseits und eine literarische Gegenkultur andererseits – befürwortet Snow eine 
Einverleibung der literarischen Einstellung durch die wissenschaftliche. Somit ist 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 329 

Diese neue Grundunterscheidung zwischen zwei Diskursordnungen (der 
künstlerisch-mythischen und der wissenschaftlichen), die im späteren Werk 
Nietzsches zum unversöhnlichen Gegensatz zwischen der aktiven (oder vorneh-
men) und der reaktiven Haltung zugespitzt wird21 – beide sind unbedingt auch als 
Erkenntnishaltungen anzusehen –, ist unerlässlich für die ‚Einklammerung‘ des 
Gegensatzes zwischen Wahrheit und Lüge22 und für die Konstitution der genea-
logischen Perspektive, in der die Wahrheit aus der Lüge und der wissenschaftli-
che Diskurs aus dem Mythos hervorgehen.23 Mit der Zurückweisung der prinzi-
piellen Unterscheidung zwischen Wahrheit und Lüge und der Aufstellung eines 
polemischen Gegensatzes zwischen zwei Erkenntnistypen wird also das genealo-
gische Motiv der Wahrheitsproduktion angestimmt, sowie, insgesamt, das Kon-
zept einer Geschichte der Wahrheit bzw. der historisch spezifischen Prozeduren 
der Fabrikation von Wahrheiten, die zu den operationalen Evidenzen der archäo-
logisch-genealogischen Historiographie Foucaults gehören.24

Nietzsches grundlegende oder vielmehr grundstürzende Verschiebung der 
Trennlinie zwischen Wahrheit und Fiktion ist unmittelbar verknüpft mit einer 
Verschiebung des Verhältnisses zwischen Sprache und Erkenntnis, die zur Folge 
hat, dass die Sprache gleichsam noch diesseits ihrer anthropologistischen Streu-
momente auftaucht, in denen sie zu Beginn der Epoche des Menschen im Ge-
samtzusammenhang des anthropologistischen Wissens und als Zielscheibe der 

seine Unterscheidung der „zwei Kulturen“ keineswegs neutral, vielmehr ist sie ge-
tragen von einem Willen zur Überredung der seiner Meinung nach rückwärtsge-
wandten literarisch-künstlerischen Avantgarde zum fortschrittlichen Projekt der 
Techniker und Wissenschaftler. [Siehe den Abschnitt „Intellektuelle als geborene 
Maschinenstürmer“, Snow (1959): 35-40.] 

21  So findet sich im ersten Hauptstück von Jenseits von Gut und Böse („Von den Vor-
urtheilen der Philosophen“) eine polemische Unterscheidung zwischen dem Willen
zur Wahrheit und dem Willen zur Macht. [Nietzsche (1886): 15-39.] Diese Unter-
scheidung vollzieht sich anhand einer genealogischen Analytik, die an der Wurzel 
des Willens zur Wahrheit einen Willen zur Macht ‚freilegt’. Dabei ist zu beachten, 
dass selbst eine solche ‚Freilegung‘ als (polemische) Interpretation gelten muss: 
„Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist – und ihr werdet eifrig genug sein, 
dies einzuwenden? – nun, um so besser. –„ [Ibid.: 37.] Ebenfalls setzt Nietzsche in 
der ersten Abhandlung der Genealogie der Moral („‚Gut und Böse‘, ‚Gut und 
Schlecht’“) eine reaktive Haltung, die das Gute vom Bösen herleitet, von einer akti-
ven ab, die primär sich selbst als das Gute setzt und das davon abfallende Schlechte 
kaum noch wahrzunehmen vermag. [Ibid.: 257-289.] 

22  Später wird Nietzsche seine eigene Zeit als die Epoche bestimmen, in der der 
Unterschied zwischen der wahren und der scheinbaren Welt hinfällig wird. [„Wie 
die ‚wahre Welt‘ endlich zur Fabel wurde. Geschichte eines Irrthums“, Nietzsche 
(1889): 80-81.] 

23  Womit Nietzsches ‚Grundunterscheidung‘ nicht mehr ‚neutral‘ bleibt, sondern sich 
auf die Seite der bereits erwähnten künstlerischen Erkenntniskultur schlägt. 

24  Das Schema einer solchen „Geschichte der Wahrheit“ findet sich im bereits genann-
ten Text Nietzsches „Wie die ‚wahre‘ Welt endlich zu einer Fabel wurde“ in Göt-
zendämmerung. Den Ansatz einer Geschichte der Prozeduren der Fabrikation von 
Wahrheit bietet Foucault in „Die Wahrheit und die juristischen Formen“ [WJ].  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gegenseitig inkompatiblen Operationen der Objektivierung, Formalisierung und 
Interpretation sichtbar wurde. Damit wird ein neuartiger Raum sichtbar, in dem 
die Sprache weder nur Objekt einer vergleichenden Philologie, noch nur eine mi-
nimalisierte Form als Medium und Instrument wissenschaftlicher Erkenntnis, 
noch nur der interpretierbare Ausdruck eines Bewusstseins ist. Vielmehr zeigt 
sich die Sprache in diesem ‚fundamentalen‘ Raum, diesseits ihrer drei ‚wissen-
schaftlichen‘ Streumomente, als eine anonyme und demiurgische „Kunst“25 der 
(literarischen) Übertragung: als eine Streuung ‚phänomenotechnischer‘ Übertra-
gungsoperationen, die das Erscheinen überhaupt erst gewährleisten und aus 
denen erst die Sprachen des Wissens und der wissenschaftlichen Wahrheit – als 
Form, Ausdruck, Objekt – hervorgehen können. An der Wurzel der wissenschaft-
lichen Wahrheit steckt also die Metapher, und mit ihr die Diskursart der Litera-
tur.

Das hat zwei sprachontologische Implikationen. Die erste ist, dass in dem on-
tologischen Raum der Sprache, in dem die anonymen Handlungen der Übertra-
gung stattfinden können, das Gesamtspiel der vier Streumomente der Sprache 
sichtbar wird, die im anthropologistischen Zeitalter infolge des Objektwerdens 
der Sprache bis zu ihrer gegenseitigen Inkompatibilität auseinander getreten sind. 
Das gestattet uns, diesen vom jungen Nietzsche entdeckten Raum der wesentli-
chen Metaphorizität von Sprache als den Raum der Sammlung der Sprache zu 
erkennen, den Foucault, wie bereits erwähnt, in Ordnung der Dinge evoziert: als 
einen „einen einzigen Raum“, in dem „das große Spiel der Sprache wiederzufin-
den“ wäre, um damit „einen entscheidenden Sprung zu einer völlig neuen Form 
des Denkens zu machen“, bzw. „einen im vorangegangen Jahrhundert eingeführ-
ten Wissensmodus in sich selbst abzuschließen.“26 Die zweite Implikation von 
Nietzsches Entdeckung des irreduziblen rhetorischen Charakters der Sprache ist, 
dass in diesem ontologischen Raum der Sammlung von Sprache eine diskursive 
Rangordnung besteht: An der Wurzel der Sprachen der Wissenschaften, die als 
Form, Ausdruck, Objekt noch das Verhältnis zur Repräsentation aufrecht erhal-
ten, steckt das der Repräsentation voraus gehende literarische Sein der Sprache.27

Diese Rangordnung zwischen Wissenschaft und Literatur enthält das Potential 
einer Fiktionalisierung auch des wissenschaftlichen Wissens. Darin steckt einer-
seits ein unvermeidlicher Effekt der Sammlung der Sprache, wie anderseits auch 

25  Das ergibt den Titel des Erstlingswerks von Gustav Gerber, Die Sprache als Kunst
[Gerber (1871)], das nach Meijers (1988) und Most/Fries (1994) die entscheidende 
Vorlage für die Sprachauffassung in Nietzsches Wahrheit und Lüge abgegeben hat. 
Siehe dazu die von Meijers und Stingelin erstellte Konkordanz zu Nietzsches wört-
lichen Übernahmen aus Gerbers Werk [Meijers/Stingelin (1988)]. 

26  OD: 371. 
27  Die Vorgängigkeit der Literatur bezüglich der Repräsentation impliziert eine allge-

meine und irreduzible Fiktionalisierung des Wissens, die den Bruch mit der Epoche 
des Menschen auslöst und einen neuartigen Typ von Wissenschaft ermöglicht, der 
in der Archäologie selbst in Erscheinung tritt. Siehe dazu den Schluss von Teil III, 
Abschnitt 39, dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 331 

der Preis für die erneute Wiederkehr des Diskurses. Der Preis dafür also, dass 
sich der Diskurs im Zeichen einer neuartigen Einheit jenseits des anthropologisti-
schen Wissens konsolidiert, ist die Wahrheit selbst in ihrem präsensmetaphysi-
schen Verständnis. 

Im Ausgang von diesem ‚Doppelvermögen‘ des ontologischen Raumes der 
Sprache – ihr Vermögen, die Sprache einerseits zum Diskurs zu konsolidieren 
und andererseits ontologisch zu hierarchisieren – leuchten Foucaults Hinweise 
auf die diskursive ‚Fundamentalität‘ der Literatur ein, in denen er die Literatur 
des zwanzigsten Jahrhunderts, die es nach archäologischer Lesart erst seit Nietz-
sche gibt, als „die Sprache des Raumes“28 kennzeichnet, die den Raum als Span-
ne, Distanz, Zwischen, Verstreuung, Bruch, Differenz sichtbar macht.29 Dabei ist 
der Raum keineswegs etwa bloßes Thema dieser neuartigen Literatur, die sich 
seit Nietzsche und Joyce von der traditionellen Literatur absetzt, welche letztere 
als „Sprache der Zeit“ – der (homerisch-platonischen) Erinnerung oder der (jüdi-
schen) Prophetien – zu kennzeichnen ist.30 Der Raum ist nicht Thema der neuen 
Literatur, sondern eher „das, worin die Sprache uns jetzt gegeben ist und bis zu 
uns gelangt: das, was macht, dass es spricht.“ Foucault charakterisiert also die 
Literatur als die Sprache eines ontologischen Raumes der Sprache, von dem aus 
sie als Literatur spricht und sprechend sichtbar macht, wie Sprache überhaupt
aus einem solchen Raum hervorgeht, noch vor der Schwelle ihrer Verfestigung 
zur Sprache der Wissenschaft. In der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts ist 
deshalb der Raum nicht Thema oder Gegenstand der Erzählung, sondern Meta-
pher: Metapher eines ontologischen Raumes, der Quelle aller Metaphern ist. So-
mit ist der Raum „die bedrängendste aller Metaphern, [nicht] weil man von nun 
an nur noch auf ihn zurückgreifen kann, sondern weil sich die Sprache von An-
beginn im Raum entfaltet, sich in ihn hineinschiebt, in ihm ihre Wahlen trifft, 
ihre Figuren und ihre Übertragungen entwirft. In ihn versetzt sie sich, in ihm 
‚metaphorisiert‘ sich ihr Sein.“31

In diesem sprachontologischen Raum, in dem sich das Sein der Sprache „me-
taphorisiert“, erkennen wir den Raum des jungen Nietzsche, in dem sich die 
Sprache wesentlich als Metapher zeigt und als ursprüngliche Übertragung und 
Fälschung, als das unkontrollierbare und kontingente Gleiten des Sinnes zutrage 
tritt. Im Folgenden wird der sprachontologische Diskurs des jungen Nietzsche im 
Licht von Foucaults archäologischer Bestimmung des anthropologistischen Wis-
sens unter die Lupe genommen. Umgekehrt aber werden die Ergebnisse einer 
solchen Nietzsche-Lektüre zum Zweck einer schärferen Bestimmung der sprach-
ontologischen Dimension von Foucaults Archäologie einzusetzen sein. 

28  Siehe Foucault, „Die Sprache des Raumes“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 24: 
533-539.

29 Ibid.: 534. 
30 Ibid.: 533 f. 
31 Ibid.: 534. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

44.2  Die Entgrenzung des tropologischen Raumes  

Nietzsches Entdeckung des ontologischen Raums der Sprache und der erkennt-
nisstiftenden Rolle der Metapher ist keineswegs als eine Wiederentdeckung der 
Rhetorik im klassischen Sinne zu verstehen.  

Im klassischen Zeitalter wird die Rhetorik auf einen „tropologisch“ genannten 
Raum zurückgeführt, den Foucault in seiner kleinen Monographie über Raymond 
Roussel unter Bezugnahme auf Dumarsais vorgestellt hat. Foucaults Ausführungen 
zufolge bewunderten die Grammatiker des 18. Jahrhunderts „die Fähigkeit eines 
Wortes, sich von seiner sichtbaren Gestalt zu lösen, an die es durch seine ‚Bedeu-
tung‘ gebunden war, um zu einer anderen überzugehen und sie in einer Zweideu-
tigkeit zu bezeichnen, die zugleich Grenze und Ressource darstellt. Da trifft die 
Sprache auf den Ursprung einer ihr innewohnenden Bewegung: Ihre Bindung an 
das, was sie sagt, kann sich völlig verändern, ohne daß ihre Form sich gewandelt 
hätte, als ob sie um sich selbst kreiste und um einen festen Punkt herum einen gan-
zen Kreis von Möglichkeiten skizzierte (den ‚Sinn‘ des Wortes, wie man damals 
zu sagen pflegte) und Zufälle, Begegnungen, Wirkungen und alle mehr oder weni-
ger verabredeten Züge des Spiels erlaubte. Zitieren wir Dumarsais, einen der sub-
tilsten dieser Grammatiker: ‚Notwendigerweise musste man sich derselben Worte 
zu unterschiedlichem Gebrauche bedienen. Man stellte fest, daß dieser wunderbare 
Notbehelf der Rede mehr Kraft und Anmut verleihen konnte; man hat nicht ver-
säumt, ihn zum Spiel und Spaß umzukehren. So haben sich die Worte zuweilen 
aus Notwendigkeit und zuweilen aus freier Wahl von ihrem ursprünglichen Sinn 
entfernt, um einen neuen, mehr oder weniger abweichenden Sinn anzunehmen, der 
aber doch zugleich auch einen mehr oder weniger starken Bezug zum ursprüngli-
chen Sinn besitzt. Dieser neue Sinn der Worte wird tropologischer Sinn genannt, 
und Trope nennt man diese Umkehrung, diesen Umweg, der ihn hervorbringt.32Aus
diesem Raum der Verschiebung erwachsen alle rhetorischen Figuren (der ‚Weg‘ 
und der ‚Umweg‘, wie Dumarsais sagt): Katachrese, Metonymie, Metalepsis, Sy-
nekdoche, Antonomasie, Litotes, Metapher, Hypallage und viele andere Hierogly-
phen, die sich durch den Umlauf der Worte im Körper der Sprache abzeichnen.“33

Der Gesamtraum aller möglichen Abweichungen von einem ursprünglichen Sinn 
heißt „tropologisch“, insofern er als Quelle aller rhetorischen Figuren dient. 

Wir erinnern uns aber auch, dass im klassischen Zeitalter der tropologische 
Raum nicht nur als Quelle müßiger Wortspiele diente, sondern auch im Rahmen 

32  An dieser Stelle [RR: 22] gibt Foucault die Quelle an, allerdings ohne Seitenzahl: 
„Dumarsais: LesTropes, Paris, 1818; 2 Bde. Die erste Ausgabe datiert aus den fünf-
ziger Jahren des 17. Jahrhunderts“. Es liegt auf der Hand, dass mit diesem kleinen 
Zusatz zur Datierung der Erstausgabe klargestellt werden soll – noch drei Jahre vor 
den transformationslogischen Erörterungen der Ordnung der Dinge –, dass die zi-
tierte Schrift noch in das klassische Zeitalter gehört.

33  RR: 21-22. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 333 

der Erkenntnis eine wichtige Rolle spielte, da es zwischen der Rhetorik und der 
Figur der Repräsentation eine wesentliche Verbindung gab.34 Deshalb bemerkt 
Dumarsais im obigen Zitat, dass die Wörter „zuweilen aus Notwendigkeit und 
zuweilen aus freier Wahl von ihrem ursprünglichen Sinn“ entfernen: zuweilen 
also im Dienste des Wissens und zuweilen im Dienste der (poetischen) Lust und 
des Spiels. In diesem Sinne kam im klassischen Zeitalter den Tropen eine dreifa-
che Rolle zu, wie wir im Kapitel 5 dieser Arbeit gesehen haben.35 Die Rolle der 
Tropen meldete sich erstens in der Vorstellung, dass sich die Geschichtlichkeit
des Diskurses, samt seiner erkenntnistragenden Rolle, in einem tropologischen
Freiraum entfaltet: als der Gesamtzusammenhang aller zufälligen Transformatio-
nen des Denkens und Sprechens entlang den von den Tropen vorgegebenen zeit-
lichen Bahnen. Ebenfalls findet im klassischen Zeitalter zweitens die genetische
Transformation jeder realen Sprache in die Richtung einer Universalsprache im 
tropologischen Freiraum statt. Sie ist bedingt durch das von den Tropen ermög-
lichte Gleiten des Sinnes, dessen Spielraum aber vom telos einer Universalspra-
che und eines wahren Namens begrenzt ist. Deshalb gilt drittens die Poesie als 
eine lustvolle aber begrenzte Weise, den Namen zu umspielen und als ein Pro-
zess des Übergangs von der epistemologischen Umwegigkeit der Tropen zur 
wahren Benennung der Dinge: „Die ganze klassische Literatur ruht in der Bewe-
gung, die von der Figur des Namens zum Namen selbst verläuft, die von der 
Aufgabe, die noch gleiche Sache durch neue Figuren zu benennen […], zu derje-
nigen übergeht, mit endlich richtigen Worten das zu benennen, was nie so be-
nannt worden bzw. in den Falten ferner Wörter schlafen geblieben ist […].“36

In so fern aber im sprachphilosophischen Diskurs des jungen Nietzsche die 
Trennlinie zwischen Wahrheit und Lüge in Frage gestellt und genealogisch auf-
gehoben wird, entfallen die wahren Namen und mit ihnen die Grenzen des trop-
ologischen Raums. Das führt zu einer radikalen Entgrenzung des tropologischen 
Spielraums, in dem sich ehemals die Poesie, die Genese und die Geschichte der 
Diskurse entfalten konnten. Diese Entgrenzung impliziert eine Umkehrung der 
Rangordnung zwischen dem idealen Diskurs und seiner tropologischen Abwei-
chung.37 Denn der tropologische Freiraum ist jetzt nicht mehr bloß ein begrenzter 

34  Siehe Kapitel 5 Abschnitte 11.5, 12.4 der vorliegenden Arbeit. 
35  Siehe Kapitel 5 Abschnitt 11.1 dieser Arbeit. 
36  OD: 162/MC: 134 (m). 
37  Foucault hat den ontologischen Raum der Sprache auch als den Raum der Biblio-

thek bestimmt und die Transformation des tropologischen Raumes in einen ontolo-
gischen auf den Gegensatz zwischen der klassischen Rhetorik und der Sprache der 
literarischen Moderne zurückgeführt. Für das klassische Wissen bildete der Einsatz 
der wahren Namen eine Art Diskurs des Unendlichen, der von der Rhetorik und 
ihren Figuren umspielt wurde. Aus diesem Spiel der Rhetorik wurde ein Diskurs 
„für endliche Geschöpfe“, in dem sich der Diskurs des Unendlichen im Zeichen 
seiner tropischen Abweichungen wiederholte und eine verständliche Form annahm: 
„Die Rhetorik wiederholte für endliche Geschöpfe und Menschen, welche sterben 
würden, unaufhörlich das Sprechen des Unendlichen, das niemals vergehen würde. 
Jede rhetorische Figur verriet eine Distanz, indem sie aber auf das erste Wort ver-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Raum möglicher Abweichungen von den wahren Namen. Vielmehr verwandelt er 
sich in eine Art „Sinnrückhalt“ [‚réserve‘], um einen Ausdruck Foucaults zu bor-
gen38, der den ‚wahren‘ Namen, die durch die genannte Entgrenzung ihren prin-
zipiellen Status verlieren, vorausgeht. Die Entgrenzung des tropologischen Rau-
mes der Klassik führt also zum ontologischen Raum der Sprache. 

Im Sinne solcher Entgrenzung des tropologischen Raumes empfiehlt Gustav 
Gerber in seinem großen Kompendium Die Sprache als Kunst – das einerseits 
eine Art Folie für die Entfaltung des Rhetorikdiskurses des jungen Nietzsche ab-
gibt, andererseits aber auch den Ausgangspunkt, von dem sich dieser abheben 
muss – eine Umkehrung der gewöhnlichen Vorstellung, dass allen Übertragun-
gen eine ‚eigentliche‘ Bedeutung zugrunde liegen soll: „Man stellt sich gewöhn-
lich vor, es hätten die einzelnen Wörter ihre bestimmten Bedeutungen von Uran-
fang an, und, wenn nun statt solcher bestimmten Bedeutung sich viele im Ge-
brauch zeigen, so nimmt man unter diesen eine Urbedeutung an und zeichnet sie 
als die ‚eigentliche‘ vor den anderen aus; sie soll die vornehmlich berechtigte 
sein. […] Nach unserer Auffassung kommt dem Worte eine solche bestimmte 

wies, verlieh sie dem zweiten ein vorläufiges Gewicht durch die Enthüllung: Dieses 
Wort zeigte.“ Dagegen ist in der postklassischen Moderne der Diskurs des Unendli-
chen verschwunden, so dass der Diskurs „für endliche Geschöpfe“ seiner Stütze in 
einem ersten Diskurs des Unendlichen beraubt ist und nur noch auf sich selbst ver-
weisen kann. Das hat zur Folge, dass dieser ehemals zweite Diskurs von nun an als 
eine fragmentierte Sprache erscheinen muss, deren kontingenter, unabgeschlossener 
und daher auch tendenziell unendlicher Gesamtzusammenhang im Raum der Bi-
bliothek – als dem Raum ihrer ‚Sammlung‘ – anzusiedeln ist: „Heute ist der Raum 
der Sprache nicht mehr durch die Rhetorik, sondern durch die Bibliothek bestimmt: 
Durch die unendliche Aneinanderreihung fragmentarischer Sprachen, die an die 
Stelle der Doppelkette der Rhetorik die einfache, kontinuierliche und eintönige Li-
nie einer sich selbst überlassenen Sprache setzt, einer Sprache, die dazu verurteilt 
ist, unendlich zu sein, weil sie sich nicht mehr auf das Sprechen des Unendlichen 
stützen kann.“ [„Die Sprache, unendlich“,, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 14: 
355-356.] Diese Sprache „ohne Stütze“ hat Foucault gewissermaßen bereits seit 
Wahnsinn und Gesellschaft – als eine Sprache „sans appui“ [„Vorwort“, Foucault 
(1961), Schriften I, Nr. 4: 233/„Préface“, DE I: 166] – gesucht und für sich in An-
spruch genommen. Der Raum der Bibliothek, in dem sich diese Sprache sammelt 
und ihr „multiples“ Spiel entfalten kann, ist kein anderer als der ontologische Raum 
der Sprache, der, wie im Verlauf dieses Kapitels aufzuzeigen ist, der Raum der 
Übertragungen des jungen Nietzsche ist. 

38  Siehe „Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, Foucault (1964), Schriften I,
Nr. 25: 547. Allerdings meint die Kennzeichnung des ontologischen Raumes der 
Sprache als Sinnrückhalt nicht einen Vorrat bereits gebildeten Sinnes, sondern die 
Leere und Kontingenz endlos fortgesetzter Sinnbildung, die aus einer ‚Einklamme-
rung‘ des Sinnes hervorgehen: „Freilich muss man dieses Wort ‚Rück-
halt’[‚réserve’] richtig verstehen: Weit mehr als um einen Vorrat handelt es sich um 
eine Figur, die den Sinn zurück- und in der Schwebe hält und eine Leere einrichtet, 
in der allein die noch nicht vollzogene Möglichkeit so zur Vorlage kommt, dass ir-
gendein Sinn sich darin niederlässt, oder irgendein anderer, oder gar noch ein drit-
ter, und dies vielleicht in unendlicher Folge.“ Ibid. [Eckige Klammern ausnahms-
weise nicht von mir.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 335 

Bedeutung, wie man sie voraussetzt, von Anfang an nicht zu.“39 Statt dessen ist 
das Wort „an sich selbst Tropus“40 und man müsste davon ausgehen, dass die 
Tropen nicht „dann und wann an die Wörter herantreten, sondern dass deren 
eigenste Natur es ist, tropisch zu sein. Es ist durchaus im Wesen der Sache be-
gründet, dass die Darstellung der Seelenakte durch Tropen bewirkt wird.“41 Diese 
Ansicht übernimmt Nietzsche fast wörtlich in den Aufzeichnungen zu seiner 
1874 gehaltenen Vorlesung über antike Rhetorik.42

Innerhalb des entgrenzten tropologischen Raumes erscheint also die Tren-
nung zwischen ‚Wahrheit‘ und ‚Lüge‘, zwischen den ‚wahren‘ Namen und ihren 
tropologischen Abweichungen, nicht länger als eine ursprüngliche und absolute 
Gegebenheit, vielmehr unterliegt sie kontingenten historischen Konstitutionsbe-
dingungen. Der wahrheitsfähige Diskurs ergibt sich aus einer anonymen, kultur-
stiftenden und wahrheitspolitischen Reduktion des entgrenzten tropologischen 
Raumes. Eine solche Reduktion, die die potenziell unendliche Sinnfülle des ent-
grenzten tropologischen Raumes einschränkt, geht von nun an der Wahrheit, den 
wahren Namen und dem ‚wahren‘ bzw. ‚wissenschaftlichen‘ Diskurs voraus. Aus 
dieser Reduktion ergibt sich ein bisher ungekannter und genealogisch lesbarer 
Vorrang der „Lüge“ (im „außermoralischen Sinne“) gegenüber der „Wahrheit“. 
Dieser Vorrang der Lüge vermag einen ontologischen Raum, aus dem die Spra-
chen des Wissens und der Wahrheit hervorgehen, in Erscheinung treten zu las-
sen.43 Nietzsches genealogische ‚Einklammerung‘ der wahren Grenze zwischen 

39  Gerber (1871): 336. 
40 Ibid.
41 Ibid.: 386. Siehe Anm. 19 dieses Kapitels. 
42  Siehe Nietzsche (1874) [Vorlesung]: 427. Siehe auch die bereits erwähnte Nietz-

sche-Gerber-Konkordanz, Meijers/Stingelin (1988): 358. 
43  Wenig später als Nietzsche wird sich Raymond Roussel, Foucaults Darstellung zu-

folge, als der große Meister des ontologischen Raumes, oder, in anderen Worten, 
der Entgrenzung des tropologischen Raumes erweisen: „Die Erfahrung Roussels ist 
an der Stelle anzusiedeln, die man den ‚tropologischen Raum‘ des Vokabulars nen-
nen könnte. Ein Raum, der nicht genau dem der Grammatiker [des klassischen Zeit-
alters] entspricht, oder besser, der ihm genau entspricht, aber anders behandelt wird; 
er wird nicht als der Geburtsort der kanonischen Figuren der Rede betrachtet […] 
Dieses Spiel, von dem die Rhetorik profitierte, um geltend zu machen, was sie zu 
sagen hatte, betrachtet Roussel für sich als eine Lücke, die es so weit wie möglich 
zu erweitern und sorgfältig auszuloten gilt. Er spürt darin nicht nur die Teilfreihei-
ten des Ausdrucks, sondern eine absolute Freiheit des Seins, die man durch die rei-
ne Erfindung besetzen, beherrschen und ausfüllen muss […] er möchte das Reale 
nicht um eine andere Welt verdoppeln, sondern durch die spontanen Verdoppelun-
gen der Sprache einen ungeahnten Raum entdecken und ihn durch bis dahin unge-
sagte Dinge abdecken. Die Figuren, die er über dieser Leere errichten wird, werden 
die methodische Kehrseite von ‚Stilfiguren‘ sein: Der Stil ist unter der souveränen 
Notwendigkeit der verwendeten Worte die zugleich verschleierte und bezeichnete 
Möglichkeit, die gleiche Sache zu sagen, aber auf andere Weise. Die gesamte Spra-
che Roussels, sein Stil der Umkehrung, zielt darauf ab, heimlich zwei Dinge mit 
denselben Worten zu sagen.“ [RR.: 22-23.] Die Rolle Roussels bei Foucaults He-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wahrheit und Lüge ergibt also eine Transformation des tropologischen Frei-
raums der Klassik in einen ontologischen Raum, in dem sich die Sprache sam-
meln und zu einem Diskurs des Wissens konsolidieren kann.44 Während im klas-
sischen Zeitalter der tropologische Raum als Quelle der rhetorischen Figuren 
diente, tritt seit Nietzsche der ontologische Raum der Sprache in Erscheinung: als 
der Raum, in dem die Sprache in ihr Sein gelangen kann. Diese Entgrenzung des 
tropologischen Raumes, aus der erst der ontologische Raum der Sprache hervor-
gehen kann, setzt eine prinzipielle Zurückweisung der Theorien der Allgemeinen 
Grammatik voraus. Darauf wird im letzten Abschnitt dieses Exkurses genauer 
einzugehen sein.  

Auf dem Weg bzw. „Umweg“45 über die Rhetorik stößt also der junge Nietz-
sche auf diesen ontologischen Quellraum der Sprache, dessen Entdeckung von 
der neueren Nietzsche-Rezeption als Schock und Ereignis auch innerhalb des 
Werks Nietzsches, sowie als neuartiger und noch nicht angemessen behandelter 
Gegenstand der Nietzscheforschung eingestuft worden ist.46 An der Wurzel der 
Sprachen der Wissenschaft entdeckt der junge Nietzsche im ersten Teil von 
Wahrheit und Lüge diesen ontologischen Raum der Sprache als einen Raum der 
irreduziblen Metaphoriziät, das heißt, der unbewussten, unkontrollierbaren und 
unumgänglichen Praktiken der Übertragung und des gleitenden Sinnes. Korrela-
tiv zu dieser Entdeckung unternimmt Nietzsche im zweiten Teil von Wahrheit 
und Lüge den Versuch einer genealogischen ‚Deduktion‘ der Sprachen der Wis-
senschaft und der Wahrheit im Ausgang vom irreduziblen Raum der Übertragun-
gen.  

Damit stehen die sprachphilosophischen Untersuchungen des jungen Nietz-
sche bereits im Zeichen der genealogischen Frage nach der ‚Herkunft der Spra-
che‘47, die der spätere Nietzsche wiederholt artikulieren wird48 und die den Gang 
von Foucaults archäologischem Diskurs maßgeblich bestimmt und letztendlich 
auf die allgemeine Frage der Konstitution unterschiedlicher Sprachen des Wis-
sens hinausläuft: jenes Sprechens, das von der Archäologie generell Diskurs ge-
nannt wird und das vereinzelte Schwärme von Gegenständen, Sprechpositionen,
Begriffen und Themen generiert. Die sprachontologische Perspektive einer réé-

rausarbeitung des Verhältnisses zwischen Sprache und Raum wurde bereits im let-
zen Kapitel besprochen. [Kap. 12 Abschnitte 43.1 u. 43.3] 

44  Mehr darüber später im folgenden Abschnitt 44.3. 
45  So lautet der Titel des Schlüsseltexts von Philippe Lacoue-Labarthe über das 

Sprachdenken des jungen Nietzsche. [Lacoue-Labarthe (1971)] 
46  Siehe Lacoue-Labarthes (1971) und Behler (1994), um zwei prominente Vertreter 

dieser These zu nennen. Mehr dazu später. 
47  In seinem 1973 in Rio gehaltenen Vorlesungszyklus leitet Foucault sein methodolo-

gisches Vorhaben ausdrücklich von dieser genealogischen Frage her, die bereits in 
der einleitenden Metapher von der Erkenntnis als Erfindung impliziert ist. Mehr da-
zu später. 

48  Die bekannteste Stelle, an der diese Frage artikuliert wird, ist wohl die bereits ge-
nannte erste Abhandlung. [„‚Gut und Böse‘, ‚Gut und Schlecht’“, Nietzsche (1887): 
257-289.]

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 337 

criture des archäologischen Diskurses macht es also erforderlich, anhand einer 
Lektüre von Nietzsches Wahrheit und Lüge die Grundzüge des ontologischen 
Raums der Sprache herauszuarbeiten, der im Verlauf dieser Darstellung als der 
Raum der Sammlung der Sprache und der diskursiven Formation erkennbar wird, 
wie Foucault dies in Archäologie des Wissens charakterisiert hat.49

44.3  Foucaults Lektüre von Wahrheit und Lüge

Foucault selbst hat offenbar Wahrheit und Lüge zu einer Zeit gelesen, als weder 
das „Philosophenbuch“ (Le livre du philosophe50) – die später bekannt geworde-
ne deutsch-französische Ausgabe frühnietzschescher Texte51, durch die erst 
Wahrheit und Lüge einem breiteren französischen Publikum zugänglich werden 
sollte – noch der bereits erwähnte und für die neuere Nietzscheforschung „bahn-
brechende“52 Essay von Philippe Lacoue-Labarthe, „Der Umweg“53, erschienen 
waren, durch die erst die Auseinandersetzungen um die Aktualität der Sprachre-
flexion des jungen Nietzsche losgetreten und deren Bedeutung für den poststruk-
turalistischen Diskurs54 herausgestellt wurde. Foucaults frühe Rezeption von 
Wahrheit und Lüge ist einer der eher spärlichen Bemerkungen zu Nietzsche in 
Die Ordnung der Dinge, dem Schlussabsatz des Kapitels 9.IV („Das Empirische 
und das Transzendentale“), zu entnehmen. Darin durchstreift er in wenigen Sät-
zen die gesamte Bandbreite der anthropologischen Forschungen Nietzsches, um 
den Abschnitt mit einem Hinweis auf Nietzsches antimetaphysische Impulse zu 
beenden, mit denen der Mensch des anthropologistischen Wissens verschwindet 
und die Umrisse eines neuen Epochenbruchs in Erscheinung tritt. Der Absatz 
beginnt mit einer Anspielung auf Nietzsches Zarathustra, worin der Doppelge-
danke des Übermenschen und der Ewigen Wiederkehr angesprochen wird, und 
endet mit einer Metapher aus Wahrheit und Lüge, die den Menschen als ein We-

49  Siehe Kapitel 16 Abschnitt 56 der vorliegenden Arbeit. 
50  Nietzsche (1969).  
51  Es handelt sich dabei um Texte Nietzsches, die in den Jahren 1872, 1873 und 1875 

verfasst wurden, innerhalb des von Geburt der Tragödie eröffneten Problemkreises. 
Darunter befinden sich ganz unterschiedliche Texte, Nachlassfragmente ebenso wie 
Wahrheit und Lüge, denen u. a. die Frage nach dem kulturstiftenden Verhältnis von 
Wahrheit und Sprache gemeinsam ist, wie die Herausgeberin in der Einleitung fest-
hält: „En effet, toutes ces études tournent autour du débat de la vérité indissociable 
de l’examen du langage et se proposent, sur la base de la découverte de la faillite de 
la vérité et de la science, de remédier à l’état de fait par une enquête ayant pour ob-
jet la civilisation d’un point de vue général et la civilisation grecque en particulier.“ 
[Ibid.: 9.] 

52  Behler (1994): 108. 
53  Lacoue-Labarthes (1971). 
54  Siehe u. a. Pautrat (1971), Rey (1971), Kofman (1972), Kremer-Marietti (1992), 

sowie die heftige Polemik von Blondel (1981/1982) gegen die poststrukturalistische 
Entdeckung der Sprach- und Rhetorik-Forschung des jungen Nietzsche Anfang der 
siebziger Jahre. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sen vorstellt, das auf einem ihm unbekannten und gewalttätigen Fundament ruht, 
„gleichsam auf dem Rücken eines Tigers in Träumen hängend.“55 Indem also der 
Mensch nichts ahnend diesen Tiger reitet, findet er sich von ihm übertroffen und 
überwunden. So heißt es in dem betreffenden Absatz in Ordnung der Dinge:
„Man begreift die Erschütterungskraft, die das Denken Nietzsches hat haben 
können (und für uns noch bewahrt), als es in der Form des bevorstehenden Er-
eignisses die Verheißung und Drohung ankündigte, daß der Mensch bald nicht 
mehr existieren werde, sondern der Übermensch. Das bedeutete in einer Philoso-
phie der Wiederkehr, daß der Mensch bereits seit langem verschwunden war und 
immer weiter verschwand, und daß unser modernes Denken vom Menschen, 
unsere Sorge um ihn, unser Humanismus heiter auf seiner grollenden Nichtexis-
tenz schliefen. Wir glauben uns an eine Endlichkeit gebunden, die nur uns gehört 
und die uns durch das Erkennen die Welt öffnet, aber müssen wir uns nicht daran 
erinnern, daß wir auf dem Rücken eines Tigers sitzen?“56

In welchem Maße Foucault zu dieser Zeit die Bedeutung der sprachphiloso-
phischen Reflexion des jungen Nietzsche wahrgenommen hat, ist einem Inter-
view zu entnehmen, das ein Jahr nach Ordnung der Dinge anlässlich der Heraus-
gabe einer französischen Nietzsche-Gesamtedition57 stattgefunden hat. Diese 
Edition, gibt Foucault im genannten Interview zu wissen, wird „einige Züge 
deutlicher hervortreten lassen, die Nietzsche seltsamerweise in die Nähe der Vor-
lieben der heutigen Philosophie rücken.“58 Zu diesen Zügen gehört auf jeden Fall 
die Sprachreflexion des jungen Nietzsche: „Nietzsche hat seine ersten philoso-
phischen Erfahrungen mit Überlegungen über die Sprache gemacht. Im 19. Jahr-
hundert und schon seit Descartes lebte die westliche Philosophie hauptsächlich 
von der Reflexion über die Naturwissenschaften, vor allem Physik und Mathema-
tik. Eine Ausnahme bildet hier Spinoza, der gleichfalls über die hebräische Philo-
logie und über Bibelkommentare zur Philosophie kam. Der griechischste und der 
hebräischste unter den Philosophen begegnen sich hier in ihrem Interesse für die 
Heilige Schrift. Aber es wird außerdem deutlich, dass Nietzsche sich mit der mo-
dernen Philosophie und deren Nachforschungen über die Sprache trifft.“59 – Was 
freilich nicht besagt, das philosophische Interesse an der Sprache im zwanzigsten 
Jahrhundert sei etwa Nietzsche zu verdanken. Dies ist vielmehr weiterhin auf 
Russel, Husserl, Freud und Saussure zurückzuführen. „Aber wir entdecken heute, 

55 Wahrheit und Lüge: 877. Der gleiche Wortlaut findet sich in „Ueber das Pathos der 
Wahrheit“. [Nietzsche (KSA), Bd. 1: 760.] 

56  OD: 388-389. 
57  Nietzsche, Friedrich, Oeuvres philosophiques complètes, Paris, 1967. Der 5. Band 

dieser Ausgabe, die „auf den Handschriften in der von Colli und Montinari entzif-
ferten und transkribierten Form“ [„Allgemeine Einführung […]“, Foucault (1967), 
Schriften I, Nr. 45: 725.] basierte, wurde von Foucault in Zusammenarbeit mit Gil-
les Deleuze herausgegeben.

58   „Zur Publikation der Nietzsche-Gesamtausgabe“, Foucault (1967), Schriften IV,
Anhang 5: 1024. 

59 Ibid.: 1025. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 339 

dass auch Nietzsche sich intensiv mit der Sprache auseinander gesetzt hat. Und 
das nicht nur, um als guter Philologe die strenge Form und den genauen Sinn des 
Geschriebenen zu finden; nicht nur um als guter Exeget die verborgenen Bedeu-
tungen aufzuspüren; sondern um unser Dasein und das Sein der Welt auf der 
Grundlage dessen, was wir sagen, zu befragen und um herauszufinden, wer da in 
allem, was gesagt wird, denn eigentlich spricht.“60 Eine erste Antwort auf die 
genealogisch gestellte Frage: „Wer spricht?“ wird bereits in Wahrheit und Lüge
geliefert. Denn es gehört zu den Entdeckungen dieser Schrift, dass in jedem Dis-
kurs eine der zwei inkompatiblen Stimmen der Kunst und der Wissenschaft zu 
hören ist. 

Sieben Jahre nach Ordnung der Dinge geht Foucault in einer Vortragsreihe 
im Mai 1973 an der Katholischen Universität in Rio de Janeiro detaillierter auf 
Wahrheit und Lüge ein und entwickelt dort aus der fiktionalen Ontologie und 
perspektivistischen Erkenntnistheorie Nietzsches die Grundlagen seiner eigenen 
Analytik der Macht. In seiner ‚methodologischen‘ Einleitung61 weist er auf die 
anti- bzw. ‚transkantianischen‘ Tendenzen in Nietzsches kleinem Aufsatz hin, 
der gerade in der Zeit des aufkommenden Neukantianismus entstanden ist62, und 

60 Ibid.
61  Abschnitt I, WJ: 669-686. 
62  Es ist inzwischen bekannt, dass der junge Nietzsche ein begeisterter Leser der Ge-

schichte des Materialismus von Friedrich Albert Lange [Lange (1866)] war, der 
vielfach als Vorläufer oder gar Begründer des Neukantianismus gilt. Jörg Salaquar-
da hat darauf hingewiesen, dass diese frühe Lange-Lektüre sogar für Nietzsches 
spätere Mechanismuskritik, wie auch für manche naturphilosophischen Aspekte des 
Wiederkunftsgedanken maßgeblich war. [Salaquarda (1978): 246-249.] Auch 
George Stacks hat im Rahmen einer umfangreichen Arbeit auf Langes Einfluss auf 
Nietzsche hingewiesen und die Geschichte des Materialismus als eine Art Blaupau-
se des philosophischen Bauwerks von Nietzsches Diskurs gekennzeichnet [Stack 
(1983): 302], in der manche der später berühmt gewordenen nietzscheschen Haupt-
begriffe in ihrem „Embryonalzustand“ zu beobachten sind. [Ibid.: 4.] Auch in der 
älteren Literatur finden sich Hinweise auf die Achse Nietzsche-Lange, vor allem bei 
dem Neukantianer Hans Vaihinger, der eine direkte Verbindung zwischen Nietz-
sches Fiktionalismus und Langes „Standpunkt des Ideals“ zieht: „Die folgende Dar-
stellung von Nietzsches Lehren zeigt, wenn wir sie mit denen F. A. Langes verglei-
chen, dass Nietzsche in der Lehre vom Schein direkt als ein Schüler und Fortsetzer 
Langes bezeichnet werden muss.“ [Vaihinger (1911): 772.] Auch Foucault bekennt 
sich in seiner Cassirer-Rezension im Jahr 1966, dem Erscheinungsjahr von Ord-
nung der Dinge also, leidenschaftlich zum „Neukantianismus“, verstanden aller-
dings nicht als die bekannte schulphilosophische Bewegung der Kantrenaissance im 
neunzehnten Jahrhundert, sondern als die allgemeine Haltung einer unreduzierten 
Übernahme der kantischen Repräsentationskritik, oder, wie Foucault diese kenn-
zeichnet, des „von Kant eingeführten Bruch[s]“. [„Eine Geschichte, die stumm ge-
blieben ist“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 40: 705.]“In diesem Sinne“, sagt er in 
dieser Rezension, „sind wir alle Neukantianer“. [Ibid.] Dennoch ist in Foucaults 
sprachontologischer Perspektive eine Diskontinuität zwischen Wahrheit und Lüge
und der Transzendentalphilosophie unübersehbar – trotz des neukantischen Um-
felds, in dem Nietzsche seine fiktionale Erkenntnistheorie entwickelt. Diese Dis-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

zeigt, dass darin Kants transzendentale Repräsentationsskepsis durchquert und zu 
einem onto-epistemologischen Fiktionalismus hin verlängert wird.  

So hält Foucault die Tatsache, dass Nietzsche gleich zu Beginn von Wahrheit 
und Lüge die Erkenntnis als eine „Erfindung“ bezeichnet, für eine Umkehrung 
von Kants transzendentalästhetischer Betrachtungsweise von Raum und Zeit als 
vorempirischen Bedingungen der Erkenntnis. Bereits im Eingangssatz seines 
Textes behauptet Nietzsche nämlich, dass die menschliche Erkenntnis an einem 
bestimmten Punkt des unermesslichen Zeit-Raum-Kontinuums ereignisartig auf-
getaucht ist und impliziert damit, dass dieses Kontinuum vor der Erkenntnis und 
losgelöst von ihr bestehen muss. Bereits in diesem merkwürdigen Anfang liegt 
also nach Foucault eine Herausforderung für das neukantische Umfeld des jun-
gen Nietzsche. In den einleitenden Worten seiner brasilianischen Vortragsreihe 
bemerkt Foucault, er möchte „auf die Frechheit und Unverschämtheit hinweisen, 
mit der Nietzsche feststellt, die Erkenntnis sei zu einem bestimmten Zeitpunkt 
auf einem bestimmten Gestirn erfunden worden. Man darf nicht vergessen, dass 
1873, als Nietzsche dies schrieb, zwar nicht die Hochzeit der Kant’schen, wohl 
aber der neokantianischen Philosophie war. Und der Gedanke, dass Zeit und 
Raum keine Formen der Erkenntnis sind, sondern gleichsam primitive Felsen, an 
denen die Erkenntnis haftet, ist für die damalige Zeit vollkommen unannehm-
bar.“63

kontinuität hängt unmittelbar zusammen mit Nietzsches Infragestellung der Mög-
lichkeit einer wahren Grenzziehung zwischen Wahrheit und Lüge. 

63  WJ: 675. Dass dieser „transzendente“ Stellenwert von Raum und Zeit Kant selbst 
nicht fremd sein dürfte, geht aus Foucaults eigener Kantforschung hervor, die er 
1961 in Gestalt seiner Einführung zu Kants Anthropologie [Introduction à 
l’Anthropologie de Kant, Foucault (1961a), Abkürzung: Einleitung] vorlegte und 
die eine philosophiegeschichtliche Ergänzung zu den Studien im Umkreis von 
Wahnsinn und Gesellschaft bildete und damit eine nicht unwesentliche Ergänzung 
(Thèse complémentaire) von Foucaults großem Doktoratsprojekt darstellt. In die-
sem Text, der lange nur unter strengen bibliothekarischen Bedingungen einsehbar 
war und erst seit Anfang 2008 als Buchveröffentlichung verfügbar ist, bezieht Fou-
cault die kantische Anthropologie und Kritik auf Kants späteste anthropologische 
Reflexion im Opus postumum, worin der Mensch als Weltwesen charakterisiert 
wird. Damit muss Foucault der kantischen Anthropologie jegliche reflexive Auto-
nomie absprechen: „Der Inhalt der Frage: Was ist der Mensch? kann sich nicht in 
einer ursprünglichen Autonomie entfalten; denn von Anbeginn an bestimmt sich der 
Mensch als der, der die Welt bewohnt, als „Weltbewohner“ (i. orig. Deutsch): „Der
Mensch gehört zwar mit zur Welt.“ (I. orig. Deutsch) Und jede Reflexion über den 
Menschen wird zirkulär auf eine Reflexion über die Welt verwiesen.“ [Einleitung:
49.]“Welt“ in diesem spätkantischen Zusammenhang besagt das Fundament der 
transzendentalen Korrelationen zwischen Rezeptivität und Spontaneität; zwischen 
Freiheit und Notwendigkeit; und schließlich zwischen Vernunft und Geist. [Ibid.:
54.] Kant selbst bekennt sich im Opus postumum deutlich zur Subordination des Ich 
gegenüber der Welt: „Ich bin. – Es ist eine Welt ausser mir (praeter me) im Raume 
und der Zeit und ich bin selbst ein Weltwesen: bin mir jenes Verhältnißes bewust, 
und der bewegenden Kräfte zu Empfindungen (Wahrnehmungen). – Ich der Mensch 
bin mir selbst ein äusseres Sinnenobject ein Theil der Welt.“ [Kant (1936): 63.] Im 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 341 

Die Konsequenzen einer solchen Einschätzung von Raum und Zeit sind weit-
reichend. Plötzlich zeigt sich die Erkenntnis weder als bewusstseinsphilosophi-
sches Fundament einer objektiven Welt, noch als positives Element derselben, 
sondern als eine merkwürdige und fiktionale Existenz, die zudem nicht mehr 
zum Wesensbestand der menschlichen Natur gehört, die also nicht als einer der 
menschlichen Grundtriebe anzusehen ist, sondern – eben so wie die Religion 
oder die Ideale – irgendwann fabriziert worden ist.64 Die Erkenntnis ist kein 
Trieb65, vielmehr ist sie „ein Effekt der Triebe, ein plötzlicher Glücksfall oder 
das Ergebnis eines langwierigen Kompromisses. Sie gleicht, wie Nietzsche es 
ausdrückt, dem Funken zwischen zwei Schwertern, der ja auch selbst nicht aus 
Eisen ist.“66 Ausgehend von dieser Konzeption einer zugleich fiktionalen und 
polemischen Erkenntnis, die der Spannung und dem Kampf zwischen den Trie-
ben entspringt, leitet Foucault das Projekt einer Geschichte der Wahrheit her. 
Denn: Wenn die Erkenntnis als erfundene Existenz eine Geschichte hat und mit 
ihr auch das Erkenntnissubjekt, dann muss auch die Wahrheit selbst, als Bezie-

Rahmen einer Kantlektüre wie der Foucaults, die jegliche neukantianische Tendenz 
zur Reduktion der Transzendentalphilosophie auf Kritik vermeiden will, sind Raum 
und Zeit nicht nur transzendentale Anschauungsformen, sondern darüber hinaus 
noch Dimensionen einer „Welt ausser mir“. 

64  WJ: 676. 
65  Vgl. dagegen Kants Kennzeichnung der Metaphysik als „Naturanlage“ der „allge-

meinen Menschenvernunft“, die nicht irgendwann mal in der Zeit aufgetaucht ist, 
wie der junge Nietzsche andeutet, sondern „zu aller Zeit“ [Kant (1781/87): 60 (B 
21, 22)] gewesen ist, sofern Vernunft vorliegt, so dass die Frage nach der Metaphy-
sik untrennbar ist von der allgemeinen Frage nach der Möglichkeit und den Gültig-
keitsgrenzen der endlichen Erkenntnis. So bemerkt Kant in der Einleitung zur Kritik 
der reinen Vernunft: „[…] Metaphysik ist , wenn nicht als Wissenschaft, doch als 
Naturanlage (metaphysica naturalis) wirklich. Denn die menschliche Vernunft geht 
unaufhaltsam […] durch eigenes Bedürfnis getrieben bis zu solchen Fragen fort, die 
durch keinen Erfahrungsgebrauch der Vernunft […] beantwortet werden können, 
und so ist wirklich in allen Menschen, so bald Vernunft sich in ihnen bis zur Speku-
lation erweitert, irgend eine Metaphysik zu aller Zeit gewesen, und wird auch im-
mer darin bleiben. Und nun ist auch von dieser die Frage: Wie ist Metaphysik als 
Naturanlage möglich? d. i. wie entspringen die Fragen, welche reine Vernunft sich 
aufwirft, und die sie, so gut als sie kann, zu beantworten durch ihr eigenes Bedürf-
nis getrieben wird, aus der Natur der allgemeinen Menschenvernunft?“ [Ibid.]

66  WJ: 677. Damit ist die Erkenntnis auch nicht das, wofür sie ebenfalls gehalten wird: 
als das dem Trieb Entgegengesetzte. In anderen Worten: Die Erkenntnis ist weder 
ein Trieb, noch sein Gegenteil. Sie ist vielmehr ein kämpferisches Verhältnis unter 
den Trieben, ein „gewisses Verhalten der Triebe zu einander“, wie Nietzsche es 
formuliert: „Wir […] meinen […], intelligere sei etwas Versöhnliches, Gerechtes, 
Gutes, etwas wesentlich den Trieben Entgegengesetztes; während es nur ein gewis-
ses Verhalten der Triebe zu einander ist […] ich meine […], diese Triebe, die hier 
mit einander kämpfen, werden recht wohl verstehen, sich einander dabei fühlbar zu 
machen und wehe zu thun –: jene gewaltige plötzliche Erschöpfung, von der alle 
Denker heimgesucht werden, mag da ihren Ursprung haben (es ist die Erschöpfung 
auf dem Schlachtfelde).“ [Viertes Buch, Die fröhliche Wissenschaft, Nietzsche 
(1882): 559.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

hung zwischen einem derart historisierten Subjekt und seinem ebenfalls histori-
schen Erkenntnisobjekt, eine Geschichte haben.67

Doch übergeht Foucault bei alledem die eigentliche Entdeckung des jungen 
Nietzsche: die irreduzible Metaphorizität von Sprache, sowie den Raum, in dem 
sie als Kunst der Übertragung auftaucht. Es ist insgesamt auffällig, dass Fou-
caults archäologische Arbeiten, vor allem Die Ordnung der Dinge, den sprach-
kritischen Diskurs des anthropologistischen Zeitalters im Allgemeinen68 und die 
Sprachreflexion des jungen Nietzsche im Besonderen nicht wirklich berücksich-
tigen, so sehr sie den erforderlichen Hintergrund zu deren archäologischer Ein-
bettung und Einschätzung liefern. Im Gegenteil: Foucault negiert geradezu die 
Möglichkeit, dass ein Diskurs wie derjenige von Gustav Gerber oder Otto Grup-
pe, deren transzendentalkritische Aufmerksamkeit – in Anlehnung an Herder und 
Humboldt – sich ausdrücklich auf das Phänomen Sprache richtet und lange vor 
den Sprachphilosophien des zwanzigsten Jahrhunderts das Bedürfnis nach einer 
neuartigen Sprachkritik artikuliert, überhaupt existiert.69 So behauptet er in Ord-
nung der Dinge: „Als sich […] die Einheit der allgemeinen Grammatik – der 
Diskurs – auflöste, erschien die Sprache nach multiplen Seinsweisen, deren Ein-
heit ohne Zweifel nicht wiederhergestellt werden konnte. Aus diesem Grunde 
vielleicht hat sich die philosophische Reflexion lange Zeit von der Sprache fern-
gehalten. […] Die Sprache ist erst am Ende des neunzehnten Jahrhunderts direkt 
und für sich selbst in das Feld des Denkens getreten. Man könnte sogar sagen, 
erst im zwanzigsten Jahrhundert, wenn Nietzsche als Philologe […] nicht als ers-
ter der philosophischen Aufgabe einer radikalen Reflexion über die Sprache na-
hegekommen wäre.“70 Diese Verkennung der Existenz eines sprachkritischen 
Diskurses im neunzehnten Jahrhundert, sowie des konkreten Ereignischarakters 
der Sprachreflexion des jungen Nietzsche ist nicht zuletzt auf den allgemeinen 
Forschungsstand der Geschichte der Sprachphilosophie in Frankreich zur Zeit der 
Niederschrift von Ordnung der Dinge zurückzuführen.71 Das „Philosophen-

67  „Auch das Erkenntnissubjekt hat eine Geschichte; auch die Beziehung zwischen 
Subjekt und Objekt, also die Wahrheit, hat eine Geschichte.“ [Ibid.: 670.] 

68  Damit sind weder die Kantkritik von Hamann und Herder bzw. das Sprachdenken 
von Humboldt auf der einen Seite, noch die analytischen Vorstöße von Frege oder 
Peirce auf der anderen gemeint, sondern ein Diskurs, der nach Siegfried Schmidts 
Kennzeichnung (siehe unten) das ideengeschichtlich nicht wahrgenommene „Zwi-
schenglied“ zwischen diesen beiden ‚Traditionen‘ darstellt und die noch immer we-
nig bekannten Werke von Otto Gruppe (geb. 1804, gest. 1876), Gustav Gerber (geb. 
1820, gest. 1901), Friedrich Max Müller (geb. 1823, gest. 1900), Georg Runze (geb. 
1852, gest. 1922) umfasst. [Siehe Cloeren (Hg., 1971) und Schmidt (Hg., 1971), 
mehr dazu im Abschnitt 45.3 dieses Kapitels.] Dieser sprachkritische Diskurs bildet 
die historische Kulisse, vor der sich die sprachphilosophische Reflexion des jungen 
Nietzsche entfalten kann. 

69  Siehe Abschnitt 45.3 dieser Arbeit. 
70  OD: 369. (Hervorh. v. Verf.) 
71  Es ist vielleicht erwähnenswert, dass der genannte sprachkritische Diskurs ausge-

rechnet im Jahr 1966, in dem Foucaults Ordnung der Dinge erschienen ist, in 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 343 

buch“72 war eben noch nicht entdeckt worden – in Frankreich jedenfalls nicht – 
und die diskurstheoretische und diskursgeschichtliche Vertiefung von Nietzsches 
frühem sprachphilosophischem Exkurs stand noch bevor. 

Nietzsches Entdeckung des Raumes, den die Archäologie nicht aussprechen 
kann, in dem sie aber spricht und sprechend die Streumomente der Sprache sam-
melt, ist als ein Ereignis im dreifachen Sinne zu behandeln: (1) als Bruch mit der 
Allgemeinen Grammatik des klassischen Zeitalters73, womit sie sich durchaus im 
Einklang mit dem Epochenbruch am Ende des klassischen Zeitalters befindet; (2) 
als Bruch mit dem sprachkritischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts74,
womit sie zugleich einen Bruch mit der anthropologistischen Disposition des 
postklassischen Wissens darstellt; (3) im Rahmen von Nietzsches eigenem Früh-
werk als Bruch mit der Gedankenwelt der Geburt der Tragödie75, womit sie, mit 
Foucault gesprochen, eine Bewegung des Andersdenkens und der Loslösung von 
sich selbst darstellt. Die historische Chronologie dieser Brüche muss allerdings 
zum Zwecke einer Explikation des ontologischen Raumes der Sprache umge-
kehrt werden. Unsere Darstellung der drei ‚Ereignisdimensionen‘ der fiktionalen 
Ontologie (und Erkenntnistheorie) des jungen Nietzsche, die sich über die kom-
menden Abschnitte dieses Exkurses verteilt findet, beginnt deshalb mit der drit-
ten der oben aufgelisteten Dimensionen. Zur Vorbereitung dieser Darstellung 
bietet der folgende Abschnitt eine kurze Vorstellung der biographischen und wis-
senspraktischen Hintergründe von Nietzsches Entdeckung des ontologischen 
Raumes der Sprache. 

Deutschland von Siegfried J. Schmidt in einem längeren Kapitel (Kap. 5: „Die ver-
gessene Sprachphilosophie des 19. Jahrhunderts“) seiner Dissertation vorgestellt 
wurde. [Schmidt (1966): 80-145.] Allerdings legt Schmidts Arbeit diesen ‚verschol-
lenen Diskurs‘ nicht im methodologischen Zusammenhang einer historischen Onto-
logie der Sprache frei, sondern als ein fehlendes „Zwischenglied“ im ideenhistori-
schen Kontinuum der Geschichte der Sprachphilosophie, das von Locke bis Witt-
genstein reicht und den Epochenbruch zwischen der Allgemeinen Grammatik der 
Klassik auf der einen Seite und der vergleichenden Philologie des neunzehnten 
Jahrhunderts und der Semiolinguistik des zwanzigsten auf der anderen verdeckt. So 
schreibt Schmidt: „Im heutigen Selbstverständnis der Sprachphilosophie klafft 
meist eine Lücke zwischen Humboldt einerseits, Frege, Peirce, Russel oder Witt-
genstein andererseits. Die sprachphilosophischen Bemühungen des mittleren und 
ausgehenden 19. Jahrhunderts spielen in der einschlägigen Literatur so gut wie kei-
ne Rolle. Es fehlen also die Zwischenglieder; es fehlt, wie schon gesagt, eine Ge-
schichte der Sprachphilosophie vor allem für diesen Zeitraum. Eine solche Darstel-
lung würde vermutlich das Sensationsklima der gegenwärtigen Diskussion um die 
analytische Sprachphilosophie merklich abkühlen und eine erstaunliche Kontinuität 
des sprachphilosophischen Denkens seit Locke aufzeigen.“ [Ibid.: 5f.] 

72  Nietzsche (1969).  
73  Siehe Abschnitt 45.3 dieser Arbeit. 
74  Siehe Abschnitt 44.3 dieser Arbeit. 
75  So die These von Philippe Lacoue-Labarth, die weiter unten (Abschnitt 44.2) vor-

gestellt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

45.   Nietzsche und die Rhetor ik 

45.1  Die Basler Rhetorik-Vorlesungen 

Die Rhetorik, die ohne Zweifel am philologischen und sprachphilosophischen
Ausgangspunkt der fiktionalen Erkenntnistheorie bzw. Ontologie in Wahrheit und 
Lüge steht, kam mit einer bemerkenswerten Regelmäßigkeit in Nietzsches Vor-
lesungsankündigungen vor, nicht etwa bloß bis zur Niederschrift von Wahrheit 
und Lüge im Sommer 1873, sondern während der gesamten Dauer seiner Basler 
Professur bis zum Jahr 1879.76 Somit bildete sie einen der Schwerpunkte77 seiner 
akademischen Lehrtätigkeit. In der Tat kündigte Nietzsche in seinen zehn Basler 
Jahren insgesamt „neun Lehrveranstaltungen zur antiken Rhetorik im Allgemei-
nen, zur Geschichte der eloquentia und zu einzelnen Autoren (Aristoteles, Cicero, 
Quintilian) an; zwei dieser Lehrveranstaltungen wurden allerdings nicht durchge-
führt, und in einigen Fällen ist die Durchführung unsicher. Zu vier Vorlesungen 
existiert eine Handschrift Nietzsches, außerdem eine handschriftliche Überset-
zung der Rhetorik des Aristoteles.“78 Allerdings waren Rhetorikvorlesungen um 
1870 keine Ausnahme im philologisch-literaturwissenschaftlichen Lehrangebot an 
Universitäten in Deutschland und der Schweiz, wie Most und Fries anmerken.79

Eher hat Nietzsche „mit der Rhetorik in Basel ein längst erprobtes und zudem 
auch aus praktischen Gründen nicht unwichtiges Vorlesungsthema“80 gewählt.

Ungewöhnlich dagegen sind die sprachphilosophischen Konsequenzen, die 
Nietzsche im Ausgang von seinen Rhetorikstudien zieht, darunter die erkenntnis-
stiftende Rolle, die er der Sprache zuschreibt. Diese Einsichten finden ihre erste 
zusammenhängende Bündelung in Wahrheit und Lüge, kommen aber auch in sei-
nen Vorlesungsaufzeichnungen vor, ausdrücklich und gebündelt allerdings an 
einer einzigen Stelle: im dritten Abschnitt der Darstellung der antiken Rhetorik81,

76  Siehe Curt Janz’ Auflistung der akademischen Ankündigungen Nietzsches [Janz 
(1974): 196-201], in der folgende der Rhetorik gewidmeten Veranstaltungen enthal-
ten sind: (1) 1870/71 [WS]: Seminar Quintilian I. Buch; (2) 1871 [SS]: Quintilian I. 
Buch; (3) 1871/1872 [WS]: Dialogus de oratoribus; (4) 1872/73 [WS]: Vorl. Rheto-
rik der Griechen und Römer; (5) 1874 [SS]: Vorl. Darstellung der antiken Rhetorik; 
(6) 1874/75 [WS]: Vorl. Erklärung von Aristoteles’ Rhetorik; (7) 1875 [SS]: Aristo-
teles’ Rhetorik (Fortsetzung); (8) 1877/78 [WS]: Rhetorik des Aristoteles; (9) 1879 
[SS]: Einleitung in die griechische Beredsamkeit.  

77  Philippe Lacoue-Labarthe geht sogar einen Schritt weiter und nennt die Rhetorik 
das „verstohlene“ ‚Zentrum‘ dieser Anfangsetappe von Nietzsches Denkweg: 
„Zwar ist die Rhetorik nicht der einzige Gegenstand der in dieser Epoche geleiste-
ten Arbeit. Doch ist es […] nicht übertrieben, wenn man sagt, daß sie sehr wohl ihr 
– verstohlenes – ‚Zentrum‘ bildet.“ [Lacoue-Labarthe (1971): 78.] 

78  Most/Fries (1994): 17. 
79  Siehe ibid.: 22. 
80 Ibid.
81  Nietzsche (1874) [Vorlesung]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 345 

worin er die Rhetorik als „eine Fortbildung der in der Sprache gelegenen Kunst-
mittel […], am hellen Lichte des Verstandes“82, bestimmt. Diese Feststellung im-
pliziert eine durchgängige Rhetorisierung der Sprache auf zwei Ebenen: (1) auf 
der Ebene der Rhetorik als Disziplin, die nicht bloß irgendwann im Laufe der Ge-
schichte der Ideen auf den Plan getreten ist, sondern aus der Natur der Sprache 
selbst hervorgeht und mit ihrer Genese wesentlich zusammenhängt83; (2) auf der 
Ebene der Wörter, da die Tropen „nicht dann u. wann an die Wörter heran [treten], 
sondern […] deren eigenste Natur [sind]. Von einer ‚eigentlichen Bedeutung‘, die 
nur in speziellen fällen übertragen würde, kann gar nicht die Rede sein.“84

Diese Idee der durchgängigen Rhetorizität der Sprache, die zwei Jahre nach 
der Niederschrift von Wahrheit und Lüge in diesen Aufzeichnungen zum Aus-
druck kommt und von der Nietzscheforschung auf Nietzsches Gerber-Lektüre85

bzw. auf Gerbers Auffassung der Sprache als Kunst86 zurückgeführt worden ist87,
enthält eine Unterscheidung zwischen zwei Schichten im Kunstwesen der Spra-
che: (1) der Tiefenschicht der natürlichen Sprache als einer unbewussten Kunst 
und (2) der Oberflächenschicht der Rhetorik als einer bewussten Kunst, die als 
Fortsetzung und Systematisierung der unbewussten Kunst der natürlichen Spra-

82 Ibid.: 425.
83  In dieser (genealogischen) Herkunft der Rhetorik im kunstartigen Wesen der Sprache 

selbst liegt nach Lacoue-Labarthe die Erklärung für Nietzsches Bemerkung, die Rhe-
torik sei als Kunstlehre charakteristisch für ein Künstlervolk wie die Griechen [Nietz-
sche (KGA), Bd. II4: 369]: „Man kann tatsächlich gut verstehen, daß die Griechen das 
Volk der Kunst sind, und daß ihre Natürlichkeit immer schon „künstlerisch“ ist. Doch 
warum räumt man diesen Vorrang ihrer Sprache, will sagen ihrem Sprechen ein? Wa-
rum sollte gerade Rhetorik die griechische Kunst schlechthin sein? Das lässt sich 
kaum erklären, wenn nicht bereits die Sprache selbst […] téchne kat’exochen ist. Die 
griechische Sprache als Kunst, das heißt: die griechische Sprache als von Natur aus 
rhetorisch. Die Griechen müssen also mit Verbissenheit ein Vermögen ihrer eigenen 
Sprache, ein natürliches Vermögen ihrer eigenen Sprache ausgebeutet haben, – und 
folglich die Natur der Sprache im allgemeinen. Die griechische Sprache entdeckt, 
weil sie die Rhetorik hervorgebracht hat, das Wesen der Sprache selbst. […] Die 
Sprache also ist eine Kunst. Es gibt eine Kunst der Sprache, weil die Sprache bereits 
eine Kunst ist. […] Man kann den Kreis zuletzt auch schließen, und sagen: die Kunst 
schlechthin, das ist die Sprache.“ [Lacoue-Labarthe (1971): 87.] 

84 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427. Diese Formulierung ist eine wörtliche Übernah-
me aus Gerber (1871), wie die bereits erwähnte Konkordanz [Meijers/Stingelin 
(1988): 358] deutlich macht. Ferner ist darauf hinzuweisen, dass die Verneinung 
einer „eigentlichen Bedeutung“ eine Zurückweisung der klassischen Rhetorikauf-
fassung enthält, so dass sie auf die Bewegung der Entgrenzung des durch den wah-
ren oder eigentlichen Namen begrenzten tropologischen Raumes hinausläuft. 

85  Dass Nietzsche im September 1872 den ersten Band von Gustav Gerbers Sprache
als Kunst aus der Universitätsbibliothek in Basel ausgeliehen hat, geht hervor aus 
den wieder gefundenen Verzeichnissen ausgeliehener Bücher der Universitätsbi-
bliothek Basel. [Siehe Oehler (1942).] 

86  Vorgestellt in Gerber (1871). 
87  Siehe Meijers/Stingelin (1988) und Most/Fries (1994).

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

che zustande kommt.88 Bereits in ihrer Tiefe also ist die Sprache rhetorisch, wo-
mit sie nicht mehr imstande sein kann, das wahre Wesen der Dinge abzubilden. 
Vielmehr besteht sie aus von Tropen gelenkten Übertragungshandlungen, so dass 
alle Wörter von Anbeginn an Tropen sein müssen.89

Die Idee des tropischen Wesens der Wörter geht aus einer radikalisierten Kri-
tik der Repräsentation hervor, die zur gänzlichen Ausschließung der Repräsenta-
tion aus dem Bereich der Erkenntnis führt. Eine der wichtigsten Implikationen 
dieser Art Repräsentationskritik ist, wie gerade erwähnt, dass es keine ‚natürli-
che‘ Sprache im Sinne einer rhetorikfreien Zone der Sprache geben kann. Viel-
mehr ist jede Sprache rhetorisch: „Es giebt gar keine unrhetorische ‚Natürlich-
keit‘ der Sprache, an die man appelliren könnte: die Sprache selbst ist das Resul-
tat von lauter rhetorischen Künsten [,] die Kraft, welche Aristot. Rhetorik nennt, 
an jedem Dinge das heraus zu finden u. geltend zu machen was wirkt u. Eindruck 
macht, ist zugl. das Wesen der Sprache: diese bezieht sich, ebensowenig wie die 

88  An dieser Unterscheidung wird erneut eine gewisse ‚metaphysische Ökonomie‘ des 
Diskurses lesbar, die darin besteht, dass das Vorhaben der bloßen Aufhebung einer
Trennlinie unweigerlich deren faktische Verschiebung auslöst. Bei Nietzsche ist al-
so die Trennlinie zwischen einer natürlichen und einer künstlichen (rhetorischen) 
Sprache nicht ohne Kosten zu beseitigen. Vielmehr muss im Gegenzug dazu eine 
neue Trennlinie zwischen dem Unbewussten und dem Bewussten gezogen werden. 
Die kritische Operation besteht also nicht in der Aufhebung, sondern lediglich der 
Verschiebung einer bestehenden und die Erkenntnis konstituierenden Trennlinie. 

89  „Alle Wörter aber sind an sich u. von Anfang <an>, in Bezug auf ihre Bedeutung 
Tropen“ [Vorlesung, Nietzsche (1874): 426], womit ein weiteres Beispiel für Nietz-
sches wörtliche Übernahmen aus Gerber (1871) vorliegt. [Meijers/Stingelin (1988): 
353.] Nietzsche zitiert aus Gustav Gerbers Sprache als Kunst, in der diese These be-
reits in der Inhaltsangabe als Titel vorkommt: „Alle Wörter sind von Anfang an 
Tropen“ (Kap. VIII. A.) [Gerber (1871): VIII], um dann später im Kapitel VIII. A. 
des gleichen Werkes in einem von Gerber selbst gesperrten Absatz genauer formu-
liert zu werden:  

 „Wir stellen folgenden Satz an die Spitze: 
 Alle Wörter sind Lautbilder und sind in Bezug auf ihre Bedeutung an sich und von 

Anfang an Tropen. Wie der Ursprung des Wortes ein künstlicher war, so verändert 
es auch seine Bedeutung wesentlich nur durch künstlerische Intuition. „Eigentliche 
Worte“ d.h. Prosa giebt es in der Sprache nicht. –“ [Ibid.: 333.] 

 Wenige Seiten später verallgemeinert Gerber die These vom tropischen Charakter 
der Wörter und überträgt sie auf die Sprache als solche: „Jedes Individuum, einsam 
für sich, sehnt sich in Verbindung zu treten mit Mensch und Natur, daher sein Thun, 
daher sein Reden, aber die Rede ist und bleibt ewig ein tropus, und auch das Thun 
kommt über diesen nicht hinweg und bleibt . –“ [Ibid.] Damit sei der en-
ge Bezug zwischen der Sprachauffassung des jungen Nietzsche und derjenigen von 
Gerber angedeutet. Doch ist die sprachphilosophische Position, zu der Nietzsche im 
Ausgang von Gerber gelangt, von einer Radikalität, die ihn aus diesem ihm vertrau-
ten sprachkritischen Diskurs hinaus katapultiert und ihn letztlich zum Genealogen 
des Willens zur Wahrheit macht. Siehe weiter unten (Abschnitt 45.3 dieses Kapi-
tels). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 347 

Rhetorik, auf das Wahre, auf das Wesen der Dinge, sie will nicht belehren, son-
dern eine subjektive Erregung u. Annahme auf andere übertragen.“90

Das Hereinbrechen der Rhetorik in den Diskurs des jungen Nietzsche hat, 
wie bereits angedeutet91, den Charakter eines diskursiven Ereignisses höchsten 
Ranges, das einen epistemischen Epochenbruch anzeigt und den Ausgangspunkt 
abgibt für Nietzsches spätere Metaphysikkritik und Überwindung des Anthropo-
logismus – bzw. „Anthropomorphismus“, in der Ausdrucksweise von Wahrheit 
und Lüge – anhand der Figur des Übermenschen. Für die Nietzscheforschung 
stellt die rhetorische ‚Erkenntnistheorie‘ und Ontologie des jungen Nietzsche, 
wie bereits erwähnt, einen zweifachen Bruch dar: (1) Bruch im Kontext seines 
eigenen Werks und (2) Bruch mit dem sprachkritischen Diskurs seiner eigenen 
Zeit. Wir wenden uns im nächsten Abschnitt dem ersten dieser zwei Punkte zu. 
Der bereits erwähnte dritte Bruch – derjenige mit dem klassischen Sprachdenken 
– wird im dritten Abschnitt dieses Kapitels (Abschnitt 46.3) behandelt.

45.2  Rhetorik als inneres Ereignis in Nietzsches Frühwerk 
(Lacoue-Labarthe)  

Philippe Lacoue-Labarthe, der zusammen mit Jean-Luc Nancy als ‚Mitentdecker‘ 
von Nietzsches Vorlesung gilt92, hat Nietzsches „Umweg“ über die Rhetorik als 
eine schockartige Begegnung mit dem rhetorischen ‚Wesen‘ der Sprache ge-
kennzeichnet, die ihn aus der in Geburt der Tragödie eingeschlagenen Bahn hi-
nauskatapultiert. Während in der „Epoche“93 der Geburt der Tragödie eher ober-
flächlich von Rhetorik die Rede ist – im eher neuzeitlichen und pejorativen Sinne 
einer uneigentlichen Rede94 –, funktioniert der Begriff der Rhetorik in den späte-

90 Vorlesung, Nietzsche (1874): 425f. 
91  Siehe Abschnitt 44.1 dieses Kapitels. 
92  Abgesehen von einem verstreuten Hinweis von Walter Jens und der Tatsache, dass 

ein Teilabdruck der Vorlesung in der Musarion-Ausgabe erschienen ist, wie 
Most/Fries bemerken. [Most/Fries (1994): 21f.] Etwas präziser fällt Ernst Behlers 
Urteil aus, dass „Nietzsches wenig beachtete […] Basler Rhetorik-Vorlesungen […] 
durch Lacoue-Labarthe eigentlich erst auf die Agenda gesetzt wurden.“ [Behler 
(1994): 107.] 

93  Zur Hervorhebung des Ereignischarakters von Nietzsches Entdeckung ordnet La-
coue-Labarthe die Arbeiten im Umkreis von Geburt der Tragödie einer eigenen 
vorrhetorischen „Epoche“ zu. [Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 94, 97, 99.] 

94  Im Rahmen seiner späteren Auseinandersetzung mit Rhetorik ist Nietzsche – u. a. in 
Anlehnung an Gustav Gerber [Gerber (1871): 77, siehe auch Meijers/Stingelin
(1988): 350] – diese neuzeitliche Verfemung der Rhetorik durchaus bewusst. Als 
Beispiel erwähnt er Lockes Abneigung gegenüber der Redekunst in einer Fußnote 
zu Beginn seiner Vorlesung: „Die Abneigung drückt am stärksten Locke aus 
(Untersuch. Über den menschlichen Verstand III 10 34)‚ – wir müssen zugeben,  
daß die ganze Redekunst, alle die künstliche u. figürliche Anordnung der Wörter, 
welche die Beredsamkeit erfunden hat, zu nichts weiter dient, als unrichtige Vor-
stellungen zu erwecken, die Leidenschaften zu erregen, dadurch das Urtheil mißzu-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ren Rhetorik-Texten95 geradezu als Modell zur Erklärung des ‚Wesens‘ von 
Sprache. Dieser plötzliche sprachontologische Einsatz der Rhetorik erscheint von 
außen gesehen eher als zufällig, insofern er auf die Lektüre von Gustav Gerbers 
Die Sprache als Kunst (1871) und Richard Volkmanns Die Rhetorik der Grie-
chen und Römer in systematischer Übersicht dargestellt (1872) zurück zu führen 
ist.96 Dennoch kommt Nietzsches Rhetoriktexten durchaus der Charakter eines 
inneren Ereignisses zu, insofern sie – bei unverändert gebliebener Kritizität – 
„die Rationalitäts- und Philosophie‚kritik‘ der Geburt der Tragödie auf veränder-
ter Grundlage“97 wieder aufnehmen.98

Das geschieht im Element einer radikalisierten Repräsentationskritik, die da-
zu führt, dass die Rhetoriktexte als eine dekonstruktive Lektüre der Geburt der 
Tragödie funktionieren.99 Da aber Lacoue-Labarthes selbst dekonstruktiv 
verfährt100, ergibt sich damit eine für jede réécriture charakteristische Zirkulari-
tät: Die Dekonstruktion entdeckt sich selbst in den von ihr analysierten Texten 
und Lacoue-Labarthes Dekonstruktion bestimmt Nietzsches Rhetoriktexte ab-
schließend als eine Dekonstruktion der Geburt der Tragödie: „Die Geburt der 
Tragödie lesen, um in ihr das, was sie hat sagen wollen, zu isolieren und hervor-
zuheben, sie zu wiederholen, um einen deutlicheren Riß durch ihre ontologische 
und theologische Zweideutigkeit hindurch sichtbar zu machen, […], sie also 
noch einmal zu schreiben, das impliziert – und das ist ein absolutes Paradox –, 
daß man nichts verändert, und daß man alles umstürzt. Zweifellos liegt darin das 

                                                                                                                                              
leiten u. so in der Tat eine vollkommene Betrügerei ist.‘“ [Vorlesung, Nietzsche
(1874): 415.]

95  Dazu gehören sowohl die Vorlesung als auch Wahrheit und Lüge.
96  Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 80. Most und Fries dagegen halten das Werk 

Leonhard Spengels für eine wichtigere altphilologische Quelle für Nietzsches 
Rhetorik-Vorlesungen als dasjenige von Richard Volkmann. [Siehe Most/Fries 
(1994): 23.] 

97 Ibid.
98  Solche Kritik bildet nach Lacoue-Labarthe den immanenten Problemhintergrund, 

vor dem Nietzsches Gerber-Lektüre überhaupt stattfinden konnte. Deshalb ist An-
thonie Meijers Einwand nicht nachvollziehbar: „Die Frage, warum Gerber für 
Nietzsche eine wichtige Quelle darstellen konnte, wird [von Lacoue-Labarthe] 
nicht gestellt und schon gar nicht beantwortet.“ [Meijers (1988): 375.] Auch Ernst 
Behler scheint Lacoue-Labarthes Einschätzung der Auseinandersetzungen Nietz-
sches um die Rhetorik als inneres Ereignis zu verkennen. In der Tat enthält „Der 
Umweg“ bereits die Lektüre, die Behler empfiehlt: „In unserer heutigen Beschäf-
tigung mit Nietzsche […] kommt es uns jedoch darauf an, diesen Bruch, ja Zu-
sammenbruch des frühen Systems aus seiner eigenen Struktur heraus aufzuwei-
sen, das désoeuvrement nicht erst von außen veranlaßt, durch die Rhetorik be-
wirkt, zufällig beginnen zu lassen, sondern bereits im eigenen Werk ins Spiel zu 
bringen.“ [Behler (1994): 109.] Inwiefern Lacoue-Labarthe diesem Anspruch ge-
recht wird, versuchen wir im weiteren Verlauf dieses Abschnitts herauszustellen. 

99  Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 102. 
100  Für Ernst Behler ist „Der Umweg“ sogar „das gelungenste Stück dekonstruktiver 

Nietzschelektüre und auch wohl ein Modell guter Dekonstruktion als solcher.“ 
[Behler (1994): 108.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 349 

Gesetz der Wiederholung. Die Rhetorik ist dieses paradoxe Element, das alles 
hätte bestätigen sollen, das aber, einmal eingeführt, alles zu zerstören beginnt, 
und zuletzt dazu nötigt, alles preiszugeben. Denn im Grund zerstört die Rhetorik 
jede Möglichkeit, an der Sprache, an der Sprache der Geburt der Tragödie fest-
zuhalten […], an einem Sprachgebrauch, der die Sprache selbst ununterbrochen 
verdächtigte, und der es für möglich hielt, in der Sprache deren Grenze zu über-
steigen. Das ist weniger eine Frage des Stils […] als eine Frage des Status oder 
der Verfassung der Sprache.“ Anhand der dekonstruktionistischen Figur einer 
wiederholenden Lektüre, die das Wiederholte gleichzeitig affirmiert und zerstört, 
ist also nach Lacoue-Labarthe Nietzsches Auseinandersetzung mit der Rhetorik 
als ein Epochenbruch im Rahmen seines eigenen Forschungswegs anzusehen.  

Dass Nietzsches Rhetorik-Texte eine dekonstruktive Lektüre der Geburt der 
Tragödie leisten, liegt aber nicht an einer ‚eigenen‘ Textualität dieser Texte, son-
dern „in dem heiklen, vielschichtigen und verwirrenden Bezug, den sie zur Ge-
burt der Tragödie unterhalten“101. Dieser Bezug lässt sich auf keine Weise glatt 
bügeln, um die zwei aufeinander folgenden ‚Epochen‘ in Nietzsches Frühwerk 
etwa auf eine ‚innere Einheit‘ oder einen ‚Systemcharakter‘ zu reduzieren.102

Denn: Was durch die Begegnung mit der Rhetorik tatsächlich stattfindet, ist nichts 
Geringeres als die tendenzielle Verdrängung der Musik als einzige und absolute 
Quelle der Sprache und damit die tendenzielle Zerstörung einer der Grundthesen
in Geburt der Tragödie. Lacoue-Labarthe spricht von einer Bodenerschütterung 
im Diskurs Nietzsches, die darin begründet ist, dass „die Rhetorik vom Augen-
blick ihres Erscheinens an bestrebt ist, die Musik zu verdrängen und ihren Platz 
einzunehmen. Sie zerstört, zumindest teilweise, was an der Sprache nicht eigent-
lich sprachlich war und deshalb deren ‚Rettung‘ erlaubt hatte: ihre ursprünglich 
musikalische Natur und ihr tönendes Wesen, das also, was beim Sprechen und in 
der Betonung die ursprüngliche Stärke bewahrt und Ausdruck verleiht.“  

Es liegt auf der Hand, dass Nietzsche versuchen muss, dieser Tendenz ent-
gegen zu steuern. So unternimmt er in einem nachgelassenen Fragment aus der 
Epoche der Geburt der Tragödie den Versuch, so etwas wie eine Koexistenz der 
zwei Erklärungsmodelle Musik und Rhetorik anzunehmen, indem er die „Grenze 
des Wortdramas“ als die „Unfähigkeit, das Nebeneinander darzustellen“103 kenn-
zeichnet. Doch vermögen sowohl die Musik als auch die Rhetorik das Nebenei-
nander darzustellen: die Musik anhand des Akkords, die Rhetorik anhand der 
Tropen, in denen gleichzeitig verschiedene Bedeutungen zusammenklingen. In 
dem genannten Fragment versucht Nietzsche, die Koexistenz von Musik und 
Rhetorik anhand des gegenseitigen Verweisungsverhältnisses von Musik und 
Sprache herauszustellen und zugleich den Vorrang der Musik zu betonen. Die 
Musik ist eine Art Sprache, die Sprache wiederum bedient sich musikalischer 

101  Lacoue-Labarthe (1971): 92. 
102  Siehe Ibid.: 94. 
103  Nietzsche (KSA), Bd. 7, 2[10]: 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Elemente: „Die Musik ist eine Sprache, die einer unendlichen Verdeutlichung 
fähig ist. […] die Wortsprache ist tönend: und die Intervalle, die Rhythmen, die 
Tempi’s, die Stärke und Betonung sind alle symbolisch für den darzustellenden 
Gefühlsinhalt. Dies ist zugleich alles der Musik zu eigen. Die größte Masse des 
Gefühls aber äußert sich nicht durch Worte. Und auch das Wort deutet eben nur 
hin: es ist die Oberfläche der bewegten See, während sie in der Tiefe stürmt.“104

Musik und Rhetorik scheinen sich also zu kreuzen und als die zwei distinkten 
Dimensionen von Sprache überhaupt zu ergänzen. Während die Musik – entlang 
der Dimension des Nacheinanders – der Sprache ihren tönenden Leib verleiht, 
schlitzt die Rhetorik die Sätze gleichsam an ihrer Längsachse auf und lässt sie – 
entlang der Dimension des Nebeneinanders unterschiedlicher Bedeutungsgehalte 
– auseinander gleiten. In der eben zitierten Feststellung Nietzsches steckt nach 
Lacoue-Labarthe die Idee einer Koexistenz von Musik und Rhetorik: „Der rheto-
rische Part der Sprache könnte also, anstatt sich an die Stelle des musikalischen 
zu setzen, mit diesem koexistieren und, etwas grob gesagt, mehr von der Seite 
des Signifikats mit dem korrespondieren, was Klangfülle und Betonung, etc., in 
der Ordnung des Signifikanten leisten.“105

Aber die Rhetorik ist nicht der Sphäre der Sprache enthoben wie die Musik, 
die in Nietzsches ‚vorrhetorischer‘ Epoche als die außersprachliche Quelle der 
Sprache und ihrer Wahrheit, sowie als unmittelbares Abbild des Willens gilt. 
Während also in der Epoche der Geburt der Tragödie die Repräsentation prinzi-
piell nicht in Frage und die Musik in einem unmittelbaren Verhältnis zu einer 
außersprachlichen Wirklichkeit steht, ist in Nietzsches ‚Umweg-Texten‘ die Rhe-
torik innerhalb der Sprache als eine Kunst des Übertragens tätig, denn, wie es in 
einem Fragment aus der Zeit des Übergangs zwischen den zwei Epochen heißt: 
„Alle Kunstgesetze beziehn sich auf das Übertragen.“106 Auf diese Feststellung, 
die Nietzsche zu Beginn der Auseinandersetzung mit Rhetorik und unmittelbar 
nach Einreichung des Manuskripts von Geburt der Tragödie trifft, folgt die ge-
nannte diskursive Bodenerschütterung, der die Umkehrung zweier wesentlicher 
Denkfiguren aus der Geburt der Tragödie zugrunde liegt.

(1) Während die Geburt der Tragödie den sprachlichen Satz als Nachahmung 
der Musik betrachtet und Musik selbst wesentlich als Melodie, führt die Vor-
lesung den Reiz der rhetorisierten antiken Sprache darauf zurück, dass sich darin 

104 Ibid. In der Feststellung, „das Wort deutet eben nur hin“, erhält der Ausdruck 
„Wort“ dieselbe Funktion wie der Ausdruck „Begriff“ in Wahrheit und Lüge, als 
ein rhetorikvergessenes, eindeutiges und signifikatives oder hindeutendes Wort. 
Das führt zu einer bemerkenswerten Parallelität der Bilder: Das Wort sitzt an der 
ruhigen Oberfläche einer See, die in der Tiefe stürmt, ebenso wie in Wahrheit und 
Lüge der bewusste Mensch auf dem Rücken eines Tigers, „in Träumen hängend“. 
Die (apollinischen) Träume gaukeln die Ruhe einer souveränen Subjektivität vor, 
die jederzeit zunichte werden kann durch den (dionysischen) Tiger, der in der Tie-
fe, unterhalb des Sitzes des Bewusstseins, lauert. [WL: 877.] 

105  Lacoue-Labarthe (1971): 94. 
106  Nietzsche (KSA), Bd. 7, 16[6]: 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 351 

die Sprache vermittels des Rhythmus ans Ohr wendet, „um es zu bestechen“107. In 
Geburt der Tragödie bildete der Rhythmus neben der Melodie eine zweite und 
eher unwesentliche Dimension der Musik, die im Unterschied zur Melodie nicht 
zum dionysischen Wesen der Musik gehörte. Nach Nietzsches ‚rhetorischer 
Wende‘ ist aber die Sprache nicht mehr eine Nachahmung des dionysischen We-
sens der Musik, das als Melodie identifiziert wird, vielmehr stützt sie sich jetzt 
umgekehrt auf den apollinischen Anteil der Musik, nämlich den Rhythmus, um 
ihre Wirkung zu entfalten.108

(2) Je zwingender das Rhetorische und mit ihm die anonyme Kunst der Über-
tragung an der Wurzel von Sprache überhaupt in Erscheinung tritt, desto stärker 
wird die Tendenz zur Umkehrung des Weges und der Richtung der Übertragun-
gen. Denn: In dem Augenblick, in dem die Präsenz des Willens und die Unmit-
telbarkeit der musikalischen Wahrheit durch die Trübung der Repräsentation und 
die dadurch ausgelöste Repräsentationskritik zerstreut werden, gewinnt die Rhe-
torik und mit ihr die Übertragung ein neues erkenntnistheoretisches Gewicht. 
Dazu merkt Lacoue-Labarthe Folgendes an: „Je mehr die Überlegung einer ur-
sprünglichen Übertragung an Gewicht gewinnt, desto mehr bestärkt sich die Auf-
fassung, daß das Wesen der Kunst in der Übertragung liege, und daß die Sprache 
als deren Modell zu gelten habe, – und desto mehr verblasst die Zweideutigkeit 
der Präsenz.“109 In der Geburt der Tragödie führt das Spiel der Übertragung von 
der Musik – als Abbild eines Ur-Einen: als Wiederholung der Welt und zweiter 
Abguss derselben – zu ihrem apollinischen Widerschein in der Sprache und ihren 
Bildern. Es ist der (musikalische) Ton, der hier das Bild erzeugt und nicht umge-
kehrt. Nach Nietzsches rhetorischer Wende hingegen führt das Spiel der Übertra-
gung von der Reizempfindung zum Bild und vom Bild zum Tonbild. Das heißt: 
Hier erzeugt nicht mehr die Musik das Bild, sondern das Bild das Tonbild. Damit 
hat sich durch die rhetorische Wende hindurch das Verhältnis zwischen Bild und 
Ton umgedreht110, aber auch das Verhältnis zwischen dem abbildenden Symbol 
und dem abgebildeten Gegenstand. Während in der Epoche der Geburt der Tra-
gödie die Übertragung von der Musik zur Sprache die Distanz zum transzenden-
ten Gegenstand vergrößert, hält die rhetorische Übertragung den Gegenstand in 
immer gleicher ‚Entfernung‘ zur Sprache.111 Es gibt keine Möglichkeit einer 
Steigerung der Annäherung zwischen Sprache und Gegenstand, dessen Ferne und 
Abwesenheit, dessen Inkompatibilität gegenüber der Sprache irreduzibel ist. 
Nach Nietzsches späterer Sprachauffassung hält uns also die Sprache eine ‚Welt‘ 
entgegen, die sich der Sprache gegenüber im strengsten Sinne neutral verhält: die 
also weder von der Sprache adäquat repräsentierbar ist, noch im Widerspruch zu 
ihr steht. 

107 Vorlesung, Nietzsche (1874): 425. 
108  Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 97. 
109 Ibid.: 99. 
110 Ibid.
111 Ibid.: 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Diese zwei Figuren der Umkehrung verdeutlichen Nietzsches rhetorische 
Wende als einen radikalen Bruch mit dem sprachphilosophischen Ansatz der Ge-
burt der Tragödie und somit als ein inneres Ereignis innerhalb des Problemzu-
sammenhangs von Nietzsches Frühwerk.

45.3  Nietzsche und der sprachkritische Diskurs  
des neunzehnten Jahrhunderts 

Lacoue-Labarthe hat Nietzsches Aufzeichnungen zu seinen Rhetorik-Vorlesun-
gen nicht nur als eine dekonstruktive Lektüre der Geburt der Tragödie gekenn-
zeichnet, sondern darüber hinaus, in einer gemeinsam mit Jean-Luc Nancy ver-
fassten Stellungnahme, als eine réécriture bzw. „Collage“112 der philologisch-
sprachkritischen Diskurse des neunzehnten Jahrhunderts. Dieser eher vermu-
tungsweise geäußerte Collage-Charakter von Nietzsches Auseinandersetzungen 
mit Rhetorik, der fast zwei Jahrzehnte später von der bereits erwähnten Nietz-
sche-Gerber-Konkordanz von Meijers und Stingelin113 zumindest teilweise nach-
gewiesen worden ist, macht einerseits darauf aufmerksam, wie tief Nietzsches 
Rhetorikdiskurs in einen bestimmten sprachphilosophischen Diskurs des neun-
zehnten Jahrhunderts eingebettet ist.114 Andererseits deutet gerade der Collage-
Charakter der Wiederholung darauf hin, dass es in Nietzsches Rhetorikvorlesung 
nicht darum gehen kann, die aufgenommenen Diskurse zu interpretieren und zu 
integrieren, sondern eher darum, die paradoxe Distanz zwischen der réécriture
und den von ihr wiedergeschriebenen Diskursen aufrechtzuerhalten und somit die 
Grenzen dieser Diskurse im voraus zu überschreiten, das heißt: sich darin nicht 

112  „Dans sa presque totalité, ce texte est purement et simplement recopié sur 
quelques ouvrages (récentes à l’époque pour la plupart) dont Nietzsche, par «col-
lage» si l’on peut dire, fait un amalgame judicieux. Il s’agit avant tout des livres 
de Volkmann et de Gerber, mais aussi des travaux de Spengel et, pour le cours sur 
l’histoire de l’éloquence, de Blass.“ [Lacoue-Labarthe/Nancy (Hg., 1971): 100.] 

113  Meijers/Stingelin (1988). Im Einklang mit Lacoue-Labarthes Befund des Collage-
Charakters von Nietzsches Rhetorikvorlesungen, sowie – weniger offensichtlich – 
von Wahrheit und Lüge haben Glenn Most und Thomas Fries Nietzsche im Kon-
text seiner rhetorischen Wende weniger als Autor denn als „zustimmenden Leser“ 
gekennzeichnet. [Most/Fries (1994): 34.] 

114  In der Tat durchmisst Nietzsche in den wenigen Jahren zwischen 1869 [„Vom 
Ursprung der Sprache“, Kap. 1, Vorlesungen über lateinische Grammatik, WS 
1869-1870, in Nietzsche (KGA), Bd. II2: 183-310] und 1873 (Wahrheit und Lüge)
das gesamt Sprachdenken seiner Zeit, wie Ernst Behler feststellt: „In dieser kur-
zen Zeitspanne […] durchläuft Nietzsche, was das Thema der menschlichen Spra-
che anbetrifft, die wichtigsten philosophischen Systeme der neueren deutschen 
Philosophie: die von Herder, Kant, Schelling, Schopenhauer und Eduard von 
Hartmann, um nur die wichtigsten beim Namen ihrer Autoren zu nennen. Der 
Prozeß, der hier zum Ausdruck kommt, hat paradigmatischen Charakter für das 
moderne Nachdenken über die Sprache und lässt sich am besten als unablässige 
Selbstkritik der Philosophie, als ein Versuch zur Überwindung der metaphysi-
schen Bindungen der Sprachtheorie bezeichnen.“ [Behler (1994): 99.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 353 

integrieren zu lassen, immer schon aus ihnen auszubrechen und sich einem neu-
artigen, genealogischen Diskurs zu öffnen, der nicht mehr im Namen einer 
Wahrheit spricht, sondern die Wahrheit selbst als Erscheinung und Effekt ansieht 
und die Frage nach ihrer Herkunft aufwirft. Somit erscheint Nietzsches Rhetorik-
diskurs nicht nur im Zusammenhang seines eigenen Frühwerks als Ereignis, son-
dern auch im Verhältnis zum philologisch-sprachphilosophischen Diskurs des 
neunzehnten Jahrhunderts. Im Folgenden werden ein paar Aspekte aus dem 
komplexen Verhältnis zwischen diesem Diskurs und Nietzsches Rhetorikstudien 
herausgegriffen und unter die Lupe genommen. 

Im Rahmen seiner akademischen Rhetorikveranstaltungen hat Nietzsche im 
Wesentlichen auf zwei unterschiedliche und ihm zeitgenössische Diskursarten 
zurückgegriffen: eine altphilologische und eine sprachphilosophische, die er in 
seinem eigenen Diskurs zusammengezogen und überschritten hat.115 Einerseits 
beziehen sich seine Rhetorik-Vorlesungen auf eine bestimmte altphilologische 
Tradition des neunzehnten Jahrhunderts: etwa die Werke Leonhard Spengels116,
der nicht nur wegen seiner Schriften zur Rhetorik und diverser philologischer 
Editionen, sondern auch als Aristoteleskenner und als Autor philosophisch fun-
dierter Auslegungen der Grundtexte der antiken Rhetorik bekannt war; oder An-
ton Westermanns Geschichte der Beredsamkeit117, woraus Nietzsche die rein his-
torischen Fakten für seine akademischen Lehrveranstaltungen bezog, um später 
aber auf die aktuelleren Werke von Friedrich Blass118 und Richard Volkmann119

überzuwechseln. Doch setzte er sich mit dieser ihm geläufigen altphilologischen 
Tradition nicht wirklich als Forscher auseinander, sondern schöpfte daraus, nur 
insoweit es der Rahmen seiner Lehrtätigkeit einforderte, wie Most und Fries an-
merken: „Insgesamt lässt sich feststellen, daß Nietzsche zwar zu eigener Quel-
lenarbeit und Interpretation keine Lust verspürte, aber immerhin seinen Zuhörern 
konsequent den aktuellsten Forschungsstand vermitteln wollte.“120

Andererseits aber stützten sich Nietzsches Rhetorikvorlesungen auf den 
sprachkritischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts, der unbemerkt und ab-
seits der großen idealistischen Systemphilosophien entstanden war, vor allem in 

115  Siehe Most/Fries (1994): 22-23. 
116  Spengel, Leonhard (geb. 1803, gest. 1880), (1) Über das Studium der Rhetorik bei 

den Alten, München, 1842; (2) Über die Rhetorik des Aristoteles, München, 1851; 
(3) „Die Definition und Eintheilung der Rhetorik bei den Alten“ in Rheinisches 
Museum für Philologie XVIII, 1863: 481-526. 

117  Westermann, Anton (geb. 1806, gest. 1869), Geschichte der Beredsamkeit in 
Griechenland und Rom, Leipzig, 1833-1835. 

118  Blass, Friedrich (geb. 1843, gest. 1907), (1) Die griechische Beredsamkeit in dem 
Zeitraum von Alexander bis Augustus, Berlin, 1865; (2) Die attische Beredsam-
keit, Bd. I: Von Gorgias bis Lysias, Leipzig, 1868; (3) Die attische Beredsamkeit,
Bd. II: Isokarates und Isaios, Leipzig, 1874. 

119  Volkmann, Richard (geb. 1832, gest. 1892), (1) Hermagoras oder Elemente der 
Rhetorik, Stettin, 1865; (2) Die Rhetorik der Griechen und Römer in systemati-
scher Übersicht, Berlin, 1872. 

120  Most/Fries (1994): 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

den Arbeiten Otto Gruppes, Gustav Gerbers, Friedrich Max Müllers, sowie an-
satzweise im Rahmen der rhetorischen Epistemologie von Friedrich Albert Lan-
ge. Dieser Diskurs versuchte, unter Bezugnahme auf die Kantkritik von Hamann, 
Jakobi, Herder, wie auch die Tradition der romantischen Philologie, Kants Er-
kenntniskritik sprachphilosophisch zu verlängern und den apriorischen Charakter 
der Sprache als einer für jede aktuelle Erkenntnisleistung konstitutiven Instanz 
freizulegen. Dieses ganze sprachphilosophische Erbe fand Eingang in Nietzsches 
Diskurs, in erster Linie über Gustav Gerbers Sprache als Kunst121 – wobei dieser 
Bezug allerdings weder beiläufig noch pflichtmäßig war (wie der Rekurs auf den 
altphilologischen Diskurs), sondern Nietzsches Erörterungen über die Beziehung 
zwischen Sprache und Erkennen maßgeblich bestimmte.  

So lässt sich, wie bereits erwähnt, die Idee der durchgängig rhetorischen Na-
tur der Sprache bereits in Gerbers Schriften122 finden: in Formulierungen, die 
Nietzsche wörtlich übernommen hat. Das Augenmerk des zweibändigen Werks,
Die Sprache als Kunst, in dem Gerber einerseits auf Humboldt und die romanti-
sche Philologie zurückgreift und andererseits die philosophischen, philologischen 
und sprachphilosophischen Tendenzen seiner eigenen Zeit ins Visier nimmt, ist 
die „lebendige“ Sprache. Diese begreift Gerber als das Erzeugnis eines Kunst-
triebs und als eine Kunst der Übertragungen diesseits der Etymologie und jen-
seits der Syntax. Diesseits der Etymologie ist die Sprache Ergebnis einer Genese, 
die in einem ersten Schritt zur Konstitution von sprachlichen Wurzeln führt: in 
einer Reihe sukzessiver Übertragungen, anfangend mit einem vom Ding an sich
ausgelösten Nervenreiz123, der eine Empfindung erzeugt, die ihrerseits einen Laut
und eine Vorstellung ergibt, deren primitive Verbindung erst die sprachliche 
Wurzel konstituiert; die aber in einem weiteren Schritt über die Wurzel hinaus 
zum Wort führt, aus dem schließlich der Begriff hervorgeht. Jenseits der Syntax 
erscheint die Sprache als funktionierender Diskurs, verstanden als eine fortge-

121  Vgl. Lacoue-Labarthe: „[…] durch Gerber gelangt in der Tat ein ganzes von den 
Romantikern wiederaufgenommenes Erbe auf Nietzsche […]“. [Lacoue-Labarthe 
(1971): 107.] 

122  Die wichtigsten Schriften von Gustav Gerber (geb. 1820, gest. 1901) sind: (1) Die 
Sprache als Kunst, Bd. I, Bromberg 1871; (2) Die Sprache als Kunst, 2 Bde., 
Bromberg, 1871-1874; (3) Die Sprache und das Erkennen, Berlin, 1884; (4) Das 
Ich als Grundlage unserer Weltanschauung, Berlin, 1893. 

123  Die Idee, dass die Bewegung der Genese der Sprache ihren Ausgangspunkt im 
Nervenreiz hat, wurde bekanntlich von Nietzsche in Wahrheit und Lüge aufge-
nommen. Diese Idee ist bedingt durch den neu aufkommenden psycho-
physiologischen Diskurs im neunzehnten Jahrhundert, wie Michael Thalken be-
merkt: „Wo […] [die] Reflexion auf Sprache als der wahren Grundlage der Philo-
sophie aber auch noch nach der mathematischen Revolution ausbleibt, wird, um 
eine ‚neue‘ Basis letzter Gewissheiten zu schaffen, die alte formallogische Grund-
lage oft bloß durch eine einzelwissenschaftliche ausgetauscht. Dabei ist vor allem 
hervorzuheben, daß an die Stelle der Mathematik und der mathematischen Physik, 
die im 17. und 18. Jahrhundert die unanzweifelbaren Grundlagen des Wissens be-
reitstellten, jetzt Physiologie und Psychologie treten. [Thalken (1999): 166-167.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 355 

setzte Kunst der Übertragung, die auf der kleinsten Einheit des Satzes beruht und 
auf die primitiven Übertragungsschritte bei der Genese der Wurzel, des Wortes 
und des Begriffs zurückverweist, so dass schließlich in der Kunst und Sprache 
des Rhetors zum Vorschein kommt, was schon immer und unbewusst in der 
Sprache anwesend war.

Insgesamt macht die Darstellung der Genese vom Nervenreiz bis zum funk-
tionierenden Diskurs zweierlei deutlich. Erstens zeigt sie, dass es zwischen Spra-
che und Denken ein wesentliches Band gibt und dass die wesentlich rhetorisch 
verfahrende Sprache unweigerlich in das begriffliche Denken übergeht. Dieses 
Band zwischen Sprechen und Denken ist bereits in der Definition von Sprache 
impliziert, die Gerber in Anlehnung an Humboldt einführt: „Die Sprache ist das 
bildende Organ des Gedankens.“124 Damit befindet sich Gerber durchaus im 
Kontext des sprachkritischen Diskurses des neunzehnten Jahrhunderts. Denn zu 
den wichtigsten Anliegen dieses Diskurses gehört der Hinweis auf die Wesens-
beziehung zwischen Sprechen und Denken, der aufrechterhalten wird gegen den 
zeitgemäßen Glauben an eine sprachfreie Wissenschaft und an die darin wirksa-
me „reine“ Vernunft als Gegensatz zur „unreinen“ Vernunft der Sprache.125 So 
verteidigt Friedrich Max Mueller die entsprechende Auffassung der Polynesier, 
die das Denken als ein „Sprechen im Bauche“ und Gedanken als „unhörbare 
Wörter“ kennzeichnen: „Ein unhörbares Wort scheint ein Widerspruch zu sein, 
aber es ist es ebenso wenig wie ein unsichtbares Bild. Wir können in unserer 
Phantasie die Gesichtszüge eines Freundes mehr oder weniger unbestimmt, aber 
doch deutlich genug sehen, um sie von einem anderen Bilde zu unterscheiden. 
Durch eine ähnliche Anstrengung der Phantasie können wir uns eine Melodie ins 
Gedächtniß zurückrufen, ohne sie vor uns hinzusummen oder auch nur eine ein-
zige Schwingung der Luft hervorzurufen […]“126 Und Otto Gruppe macht auf die 
Untrennbarkeit von Denken und Sprechen aufmerksam, indem er das logische 
Urteil auf eine verborgene Übertragung zurückführt: „[…] jedes Urtheil besteht 
wesentlich in einem Vergleich, einer Uebertragung.“127

Zweitens aber läuft die Darstellung der Genese der Sprache im Vorfeld der 
Etymologie auf eine Kritik der Repräsentation hinaus, ganz im Einklang mit 
Kants Kritik, allerdings mit einer charakteristischen Verlagerung des Augen-
merks auf die Sprache. Die Sprache ist keine Abbildung der Welt aber sehr wohl 
ein Bild, weshalb man zwischen Bild und Abbildung unterscheiden muss. Die 
Sprache ist keine Abbildung der Welt, obwohl der sprachliche Laut ein Bild der 
Empfindungen ist, da (1) der Laut eine Wiedergabe des Empfindungsinhalts in 
dem von der Empfindungsmaterie verschiedenen Tonmedium ist und (2) das 
Lautbild unvermeidlicherweise die individuelle Empfindung ‚verallgemeinert‘,
indem es ein allgemeines Merkmal derselben auswählt und bezeichnet. So gene-

124  Gerber (1871): 146. 
125 Ibid.: 262. 
126  Müller (1888): 52. 
127  Gruppe (1834): 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

riert die verallgemeinernde Selektion anhand des Lautbilds eine Vorstellung, die 
aus einer Gruppe allgemeiner Empfindungsmerkmale besteht. Schließlich ergibt 
der Zusammenhang einer Vorstellung und eines Lautbilds eine Wurzel. Bereits 
auf der Ebene der Wurzeln stellt Gerber fest, (1) dass die Sprache die Dinge nicht 
exakt wiedergibt, sondern selektiv, und damit auf einer Übertragung beruht, na-
mentlich auf der rhetorischen Figur der Synekdoche, und, (2) dass die Abwei-
chung zwischen Bild und Abbild anhand solcher rhetorischer Verallgemeinerung 
eine Freiheit signalisiert, die nicht diejenige des tropologischen Spielraums der 
Klassik ist, sondern des menschlichen Bewusstseins, dessen Ort außerhalb des 
Raumes der Repräsentation ist. Bereits auf der Ebene der Wurzeln ist also die 
Sprache ein rhetorisches Spiel der Freiheit des Bewusstseins, das den Raum der 
Repräsentation überschreitet, und somit eine Kunst, die die Welt nicht abbildet, 
sondern ein Bild von Welt erzeugt. In einem weiteren Schritt entstehen die Wör-
ter aus den Wurzeln, denn im Laufe der Geschichte einer Sprache wendet sich 
das Lautmaterial der Wurzel, zur Verdeutlichung ihrer Bedeutung, auf sich selbst 
und zerfällt in unterschiedliche und gegenseitig abgegrenzte Lautkomponente, 
die in bestimmten Beziehungen zu einander stehen und die je unterschiedliche 
Vorstellungskomponenten bezeichnen. Schließlich treten die in Wörter auseinan-
der gefächerten Wurzeln in den Satzzusammenhang, in dem erst ihnen eine be-
stimmte Bedeutung zukommt, so dass der Satz zur unumgänglichen Vorausset-
zung von Bedeutung wird, die unbestimmt bleibt und in ihrer rhetorischen Plura-
lität verharrt, so lange das Wort nicht in einem Satz funktioniert. Diesem Prinzip 
entnimmt Gerber die Richtlinien einer bescheidenen und prinzipiell unabschließ-
baren Kunst der Interpretation: „Wie findet man also die Bedeutung eines Wor-
tes? Man wird sie umschreibend andeuten können, wenn man die möglichen
Verbindungen und Beziehungen erwägt, in welche es eintreten kann, indem man 
ferner den Sinn in’s Auge fasst, welchen es in Ableitungen und bei Zusammen-
setzungen zeigt; und man wird sich dann immer noch bescheiden müssen doch 
nur diejenige Bedeutung gefasst zu haben, welche das Wort bis jetzt herausge-
stellt und entwickelt hat“.128 Die Eindeutigkeit der Wortbedeutung bedarf jeden-
falls des Satzzusammenhangs, weshalb der Satz als die kleinste Bedeutungsein-
heit des Diskurses erscheint. Somit entwickelt Gerber aus der Kritik der Reprä-
sentation eine rhetorische Theorie des Diskurses, die den Weg von der Mehrdeu-
tigkeit der wurzelhaften Übertragungen hin zur Eindeutigkeit der Wörter im 
Satzgefüge skizziert. 

Über diese Konzeption einer rhetorisch konstituierten und rhetorisch verfah-
renden Sprache transformiert sich die Kritik der Repräsentation in eine Kritik der 
Sprache, die aus der Natur der Sprache selbst als Kunst und als „bildendes Organ 
des Denkens“129 hervorgeht. Denn die Sprache hat ihre Quelle in der Freiheit des 
menschlichen Bewusstseins und ihre Natur als Kunst setzt die transzendentalphi-

128  Gerber (1871): 343. 
129  Siehe Ibid.: 146. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 357 

losophische Unterscheidung zwischen Natur und Freiheit voraus. In der Tat muss 
man deshalb den Tieren das Sprechvermögen absprechen, denen die Freiheit des 
Fürsich nicht zukommt, so dass die bloße Tatsache der Sprache „den Unter-
schied zwischen Mensch und Thier am genauesten“ darstellt.130 Der Ort der 
Sprache ist also die Freiheit. Und die Kunst der Sprache, die nur dem Menschen 
zukommt, entwickelt sich als die fortschreitende gegenseitige Durchdringung 
von Natur und Freiheit.131 Der gemeinsame Ort von Sprache und Denken ist des-
halb das Transzendentale und insgesamt erscheint die Sprache als ein Apriori der 
Erkenntnis, woraus die Untrennbarkeit von Sprache und Denken, sowie die Un-
möglichkeit eines „reinen Denkens“ folgen. „Es giebt also freilich keine allge-
meine, absolute Sprachform, aber ebensowenig giebt es eine reine, allgemeine 
Denkform. […] Wenn daher in unserer Zeit wissenschaftliche Untersuchungen, 
welche von blossen Begriffen, Abstraktionen ausgehn, in Misskredit gekommen 
sind und mit Unglauben aufgenommen werden, wenn empirische Forschung als 
grundlegend gefordert wird132, so ist auch klar, dass, was Kant als „Kritik der 
reinen Vernunft“ zu untersuchen begann, fortzuführen ist als Kritik der unreinen 
Vernunft133, der gegenständlich gewordenen, also als Kritik der Sprache.“134

130 Ibid.: 124. 
131  „Es ist aber der Mensch solcher Natur, welche sich entwickelt zum Ich, und so 

auch ist die Sprache eine auf natürlicher Grundlage zur Freiheit sich entwickelnde 
Kunst –  und  – und dies nicht in einem Neben- und Nacheinander, 
sondern in beständiger gegenseitiger Durchdringung. – „ [Ibid: 124.] 

132  Diese Forderung, die zu den Gerber zeitgenössischen wissenschaftlichen Normen 
zählt, offenbart die dispositionelle Macht der von Foucaults Archäologie diagnos-
tizierten (anthropologistischen) Doppelung zwischen dem Transzendentalen und 
dem Empirischen.  

133  Das Postulat einer Fortführung der kantischen Kritik als Sprachkritik steht im en-
gen Zusammenhang mit Gerbers Kennzeichnung der Sprache als ein ‚Vermögen‘ 
des zwischen der Natur und der Freiheit des Ich schwankenden menschlichen We-
sens. Damit weist Gerbers Postulat mit seiner Annahme eines gemischten Status 
der Sprache zwischen  und  und durchaus im Einklang mit dem ihm 
zeitgenössischen Wissenschaftsbetrieb die anthropologistische Doppelung auf. 
Auf der Ebene der archäologischen Disposition heißt dies: Da die Sprache – 
neben dem Leben und der Arbeit – zu den drei wesentlichen anthropologistischen 
‚Vermögen‘ zählt, muss ihr Status unentschieden bleiben zwischen (1) einem 
Transzendentalen, insofern sie als ein „Apriori der Erkenntnis“ gilt; (2) und einem 
Empirischen, insofern sie als eine „unreine, gegenständlich gewordene Vernunft“ 
erscheint. Wie die übrigen humanwissenschaftlichen Diskurse steht auch Gerbers 
sprachkritischer Diskurs unter dem dispositionellen Zwang zur Vermischung der 
von Kant unterschiedenen Ebenen des Transzendentalen und des Empirischen.  

134 Ibid.: 261f. Vgl. dazu die Fritz Mauthners Bestimmung des Zusammenhangs zwi-
schen Sprachkritik und Kritik der Repräsentation: „Es ist einer der wichtigsten 
Punkte in der Sprachkritik, daß wir den Zusammenhang oder vielmehr die Zu-
sammenhanglosigkeit zwischen der Wirklichkeitswelt und den Sprachlauten er-
kennen. Nie und nimmer hat ursprünglich im Sprachlaute etwas gelegen, was zu 
einem Ding in der Wirklichkeitswelt direkte oder indirekte Beziehung hatte.“ 
[Mauthner (1923), Bd. 3: 223.] Oder: „Die Sprache kann niemals zur Photogra-
phie der Welt werden, weil das Gehirn des Menschen keine ehrliche Camera ob-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Diese Wendung der Kritik der Repräsentation in eine Kritik der Sprache ist 
dem von Kant hervorgehobenen Trieb zur Metaphysik zuzuschreiben. Dieser laut 
Kant irreduzible Trieb erzeugt erst die neuartige wissenschaftliche Forderung 
nach einem Empirischen bzw. „Naturgegebenen“135, das die Erkenntnis transzen-
diert, das zur Zielscheibe einer neuartigen Transzendentalanalytik wird und das 
nichts anderes ist als die Sprache selbst: „Wie wir schon bemerkten, hat aber die 
Vernunft ihre empirische Existenz lediglich in der Sprache, so dass Kant’s Kritik 
der reinen Vernunft sich heute zur Kritik der Sprache umgestalten wird.“136 Der 
von Kant metaphysisch genannte Hang des Menschen transformiert nach Gerber 
die Kritik der reinen Vernunft in eine Kritik der „gegenständlich gewordenen “137

unreinen Vernunft, die als Sprache vorliegt. 
Da aber die Sprache eine Kunst der rhetorischen Übertragungen ist, läuft eine 

Kritik der Sprache auf eine Kritik der sprachlichen Übertragungshandlungen hi-
naus. Diese Kritik besteht darin, aus dem Gesamtbereich möglicher Übertragun-
gen bestimmte Begriffsgruppen als stringente Allegorien bzw. widerspruchsfreie 
Zusammenhänge aus Bildern zu isolieren. Dabei bezieht sich Gerber auf Fried-
rich Albert Langes Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Philosophie: 
Während die Wissenschaften nach Lange nur Bruchstücke der Wahrheit bieten, 
offenbart uns die Philosophie das Ganze der Wahrheit, aber als Bild. Damit hat 
die neue Kritik das Bild des Wahrheitsganzen zu erstellen, und die neue Philoso-
phie erscheint nicht nur als eine Kritik der Sprache, sondern auch als eine Poesie
der Begriffe. Auf diese Auffassung Langes, dessen Bedeutung für den jungen 
Nietzsche bereits erwähnt wurde, stützt sich Gerber im Rahmen seines Projekts 
der Rhetorisierung von Sprache: „Neuerdings hat F. A. Lange […] den Kunstcha-
rakter der Philosophie besonders betont. Er sagt […]: ‚So lasse man denn auch 
die Philosophen gewähren, vorausgesetzt, dass sie uns hinfüro erbauen, statt uns 
mit dogmatischem Gezänk zu belästigen. Die Kunst ist frei, auch auf dem Gebiet 
der Begriffe […] Die Poesie der Begriffe hat für die Wissenschaft, wenn sie aus 
einer reichen und allseitigen Bildung hervorgeht, einen hohen Werth. Die Begrif-
fe, welche der Philosoph dieses Schlages erzeugt, sind mehr als todte Rubriken 
für die Resultate der Forschung; sie haben eine Fülle von Beziehungen zum We-
sen unserer Erkenntnis, und damit zum Wesen derjenigen Erfahrung, die uns al-
lein möglich ist […] In den Relationen der Wissenschaft haben wir Bruchstücke 
der Wahrheit, die sich beständig mehren, aber beständig Bruchstücke bleiben; in 
den Ideen der Philosophie und Religion haben wir ein Bild der ‚Wahrheit, wel-

scura ist, weil im Gehirn des Menschen Zwecke wohnen und die Sprache nach 
Nützlichkeitsgründen geformt haben.“ [Ibid., Bd. 1: 48.] Mauthners Arbeit gilt 
übrigens als die letzte Artikulation des sprachkritischen Diskurses, der somit in 
den zwanzigsten Jahrhundert ragt, bevor er in den Diskurs des jungen Wittgen-
stein eingeht, um schließlich in Vergessenheit zu geraten. [Siehe Schmidt (1966), 
Einleitung.]

135  Siehe Ibid.: 279. 
136 Ibid.
137 Ibid.: 262. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 359 

ches sie uns ganz vor Augen stellt, aber doch stets ein Bild bleibt, wechselnd in 
seiner Gestalt mit dem Standpunkt unserer Auffassung.‘“138

Vor dem Hintergrund einer solchen Fortsetzung der kantischen Kritik, der 
Rhetorisierung der Sprache bei Gerber und Gruppe139 und der Poetisierung der 
Philosophie bei Lange, ereignet sich der Rhetorikdiskurs des jungen Nietzsche, 
der, über eine Poetisierung der Philosophie hinaus eine Fiktionalisierung der 
Wissenschaftlichen Wahrheit überhaupt beinhaltet.

Gerbers Sprachdenken setzt die üblichen transzendentalphilosophischen 
Unterscheidungen (Natur-Freiheit, empirisch-transzendental, phänomenal-nou-
menal usw.) als evident voraus. Was im Rahmen dieses kritizistischen Diskurses 
freilich unangetastet bleibt, ist die Trennlinie zwischen Wahrheit und Fiktion, 
bzw. Wahrheit und „Lüge im außermoralischen Sinne“ in der Terminologie 
Nietzsches. Diese Trennlinie, die auch der epistemisch bedingten Unterscheidung 
zwischen Wissenschaft und Literatur zugrunde liegt, meldet sich beispielsweise 
in Gerbers Unterscheidung zwischen der Rhetorik (als Lehre) und der Ästhetik. 
Die Rhetorik als Lehre besteht zum Zweck der Verfertigung von Werken der Re-
dekunst. Behandelt sie mitunter auch Werke der Sprachkunst, so betrachtet sie 
diese „nur als dienende Glieder mit steter Beziehung auf die Gesammtwir-
kung“140. Die Rhetorik als Disziplin ist wesentlich auf die Wirkung bezogen und 
deshalb auf die kommunikative Situation angewiesen. Die Ästhetik hingegen ist 
reine interesselose Betrachtung, denn es gibt durchaus eine Dimension der Spra-
che, die in erster Linie nicht Wirkung, sondern reiner Ausdruck der sprechenden 
Subjektivität ist. Gerber untermauert diesen Dualismus anhand eines Zitats aus 
Herders Anmerkungen über die Anthologie der Griechen: „Sollte auch Niemand 
seine (des Schmerzerfüllten) Seufzer hören oder seine Klagen lesen; genug, sie 
zerrännen in Tränen, sie athmeten in Worte aus: dadurch erhellete und beruhigte 
sich die Seele“141; und stützt sich zudem auf Hegels Unterscheidung zwischen 
einem „Feststellen des Schönen“ und einem „Leiten“ im Hinblick auf das Her-
vorbringen einer gelungenen Rede.142 Trotz des Konzepts einer wesentlichen 
Rhetorisierung der Sprache lässt sich also bei Gerber eine ästhetische Einstellung 
isolieren, die zugleich eine wissenschaftliche ist, insofern sich in ihr die Wahrheit
des Kunstwerks offenbart. Diese Bestimmung des Ästhetischen entspricht durch-
aus Hegels Kriterium für den gültigen Akt der Kunstbetrachtung: „Die Kunst lädt 
uns zur denkenden Betrachtung ein, und zwar nicht zu dem Zwecke, Kunst wie-
der hervorzurufen, sondern, was die Kunst sei, wissenschaftlich zu erkennen.“143

138 Ibid.: 279. 
139  Gruppes Einschätzung des Stellenwerts der Metapher signalisiert sein sprachkriti-

sches Anliegen: „Die Metapher ist nicht Schmuck der Rede, sondern Wesen der-
selben.“ [Gruppe (1855): 193.] 

140  Gerber (1871): 78. 
141   Ibid.
142 Ibid.
143  Hegel (1818-1829): 35. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Auch bei Otto Gruppe finden sich solche Versuche zur Rettung der Wissen-
schaft, trotz der von ihm vertretenen rhetorischen Erkenntnistheorie. Gruppes 
Feststellung eines prinzipiellen Unterschieds zwischen zwei Typen von Übertra-
gung impliziert den faktischen Ausschluss der Literatur aus dem Erkenntnisbe-
trieb. Erstens gibt es für ihn den Typ der Übertragung, der die Grenzen des Sinn-
vollen überschreitet und eine Aussage jeglichen erkenntniserweiternden Inhalts 
beraubt. Diesen Typ von Übertragung lässt Gruppe nicht für die Wissenschaft 
gelten, sehr wohl aber für den Witz, der „bei dem Aufsuchen von Aehnlichkeiten 
weiter nicht die Obliegenheit [hat], immer Wesentliches und Innerliches zu tref-
fen; ihm gilt das Oberflächliche, Aueßerliche, Zufällige […] ebenso sehr; oft be-
gnügt er sich in seinem Interesse sogar mit dem bloß Scheinbaren, ja, je gelaunter 
er ist, mit bloßen Anklängen oder dem zufälligen Uebereintreffen von Worten: 
Wortspiele darf und wird Witz sich nie nehmen lassen.“144 Zweitens aber gibt es 
erkenntniserweiternde Übertragungen, die „innerlich begründet[e]“145 Vergleiche 
enthalten, so dass sie im Dienste der Erkenntnis stehen können: „Das Resultat 
und Glück der Untersuchungen wird immer abhängen von der Fruchtbarkeit der 
gewählten Vergleiche. Nur Vergleiche des innerlich Verwandten können Ertrag 
geben […]“146 Im Namen dieser wesentlichen Übertragungen kritisiert Gruppe 
den Witz, der „zu schnelle Uebertragungen auf ganz Entgegengesetztes“147 be-
inhaltet. Daraus ergibt sich, „daß vielen die empirische Wissenschaft zu langwei-
lig, zu trocken, zu geistlos erscheint. Bei diesem Urtheil ist wenigstens soviel 
ganz richtig, daß schnelle Sprünge das eigenthümliche Feld des Witzes sind, der 
auf seinem Standpunkt, wo es sich gar nicht um soliden Gedankengehalt handelt, 
selbst die contradictio in adjecto keineswegs zu scheuen hat. Eine gewisse geist-
reiche, besser gesagt pikante und modische Art sich auszudrücken hat sogar diese 
Weise ganz besonders in Beschlag genommen, aber wenn sie von da in die neu-
ern Philosophieen übergegangen ist, so ändert sich der Maßstab zu ihrer Beurt-
heilung sogleich, und es wird jetzt erst ganz erhellen, daß wir es hier eigentlich 
nur mit einer Art von Spiel zu thun haben.“148 Die zwei von Gruppe unterschie-
denen Verwendungen der Metapher schließen sich gegenseitig aus. In den Wis-
senschaften wird die Tendenz zur Metaphernbildung vom Ernst der wissenschaft-
lichen Wahrheitserkenntnis begrenzt und in den Dienst der Erkenntniserweite-
rung gestellt. In der Literatur hingegen kann sie sich als freies Spiel entfalten. 

Diese Scheidung der in der Sprache vorkommenden rhetorischen Relationen 
in zulässige (erkenntniserweiternde) und unzulässige (inhaltsleere, weil willkür-
liche) Übertragungen verweist auf jene Trennlinie zwischen Wahrheit und Fik-
tion, die in Nietzsches Wahrheit und Lüge gerade in Frage steht. Die Eigenart der 
Sprachreflexion Nietzsches treibt ihn in zwei scheinbar gegensätzliche Richtun-

144  Gruppe (1834): 452f. 
145 Ibid.: 453. 
146 Ibid.: 455. 
147 Ibid.: 454. 
148 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 361 

gen: (1) Er stellt die für die wissenschaftliche Erkenntnis grundlegende Grenz-
ziehung zwischen Wahrheit und Lüge in Frage. (2) Er erprobt – im Rahmen einer 
fiktionalen Ontologie – eine ‚Erkenntnistheorie‘ unter Umgehung dieser Grenz-
ziehung, womit sich der absolute Stellenwert der Erkenntnis in einen relativen 
wandelt. Fortan erscheint die Erkenntnis als etwas Kontingentes, und die bloße 
Tatsache ihres Erscheinens zeigt einen Machtkampf an, in dessen Kontext sie 
sich durchsetzten musste.

Die Verwischung der Grenze zwischen Wissenschaft und Literatur im ersten 
Schritt tangiert aber die Wissenschaftlichkeit der im zweiten Schritt erprobten 
Erkenntnistheorie. Dementsprechend hat Nietzsches paradoxes Unternehmen 
auch Einwände seitens des ihm zeitgenössischen Wissenschaftsbetriebs einge-
bracht. Diese Einwände widerspiegeln typischerweise die sprachkritische Zwei-
teilung von Übertragungen in wissenschaftliche und literarische, und konstatie-
ren, dass bei Nietzsche eben diese Zweiteilung fehle und dass er folglich unent-
schieden zwischen Wissenschaft und literarisch-künstlerischer Phantastik 
schwanke. In diesem Sinne beurteilt der Philologe Friedrich Ritschl seinen Zög-
ling Nietzsche: „Es ist wundersam, wie in dem Manne [Nietzsche] geradezu zwei 
Seelen nebeneinander leben. Einerseits die strengste Methode geschulter wissen-
schaftlicher Forschung […] andererseits diese phantastisch-überschwängliche, 
übergeistreich ins Unverstehbare überschlagend, Wagner-Schopenhauerische 
Kunstmysterien-Religionsschwärmerei!“149 Einige Jahrzehnte später schreibt 
Fritz Mauthner: „Nietzsche wäre mit der Sprache fertig geworden, wenn er zwi-
schen der Sprache als Kunstmittel und der Sprache als Erkenntniswerkzeug deut-
lich genug unterschieden hätte. Er hat uns keine Sprachkritik geschenkt, weil er 
sich von seiner eigenen Dichtersprache zu sehr verlocken ließ.“150

Das erste Zitat ist eine typische Reaktion von Seiten der herkömmlichen 
(vergleichenden) Philologie, die den wissenspraktischen Lehr- und Forschungs-
hintergrund des Frühwerks von Nietzsche bildet. Wie bereits erwähnt, hat sich 
Nietzsche das wissenschaftliche Wissen dieser Philologie zunutze gemacht, aber 
nur um dieses in seinen eigenen Diskurs aufzunehmen und in Frage zu stellen. 
Das zweite Zitat von Fritz Mauthner151 ist eine für den sprachkritischen Diskurs 
des 19. Jahrhunderts typische Reaktion, der, trotz seiner Anerkennung der rheto-
rischen Umwegigkeit und Wirklichkeitsverfälschung von Sprache und trotz aller 
transzendentalkritischen Sprachskepsis, zögert, die Grenzlinie zwischen Wissen-
schaft und Literatur anzutasten, genauer: die Unterscheidung zwischen dem wis-
senschaftlichen Einsatz von Sprache in Bezug auf eine ‚wirkliche‘ (objektive) 

149  Brief an Wilhelm Vischer vom 2. Februar 1873, zit. in „Chronik zu Nietzsches 
Leben“ in Nietzsche (KSA), Bd. 15: 46f.  

150  Mauthner (1923), Bd. 1: 367. 
151  Mauthner gilt als der erste Nietzscheleser, der mit der Sprachkritik des jungen 

Nietzsche Ernst gemacht hat. Siehe Hödl (1997): 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Welt und dem literarischen Einsatz von Sprache in Bezug auf sich selbst in Frage 
zu stellen.152

Das Augenmerk des sprachkritischen Diskurses des 19. Jahrhunderts ist also 
das transzendentalphilosophisch aufgefasste Verhältnis zwischen Sprache und 
Erkennen, das den Gegenstand und den Titel des zweiten Buches von Gerber ab-
gibt.153 Beim jungen Nietzsche dagegen verschiebt sich der Problemschwerpunkt 
auf die Frage nach dem Verhältnis zwischen Sprache und Wahrheit. Mit dieser 
veränderten Fragestellung verlässt Nietzsche das Terrain transzendentalphiloso-
phischer Sprachreflexion – die letztlich im Banne ihres subjektphilosophischen 
Ausgangspunkts bleibt, was allein am Titel des dritten Buches von Gerber, Das
Ich als Grundlage unserer Weltanschauung, sichtbar wird154 – und eröffnet das 
sprachphilosophische Feld einer genealogischen Problematisierung von Wahrheit. 
Die Perspektive einer rhetorischen Erkenntnistheorie verschiebt sich beim jungen 
Nietzsche zugunsten der Perspektive einer fiktionalen Ontologie.

Die präsensmetaphysischen Grundlagen des sprachkritischen Diskurses treten 
deutlich zutage in Gruppes Unterscheidung zwischen Gleichung und Verglei-
chung, die für seine rhetorische Urteilstheorie konstitutiv ist. Im Rahmen dieser 
Theorie kommt Gruppe zu dem Schluss, „daß die Urtheile, daß jeder Act des Er-
kennens auf Uebertragung beruht“155 und dass „alles Denken und Auffassen […] 
letztlich […] auf Vergleich“ zurückgeführt werden können.156 Der Akt des Ver-
gleiches endet mit der Freilegung der gemeinsamen Eigenschaften von zwei ver-
schiedenen Wesenheiten, mit der Bestimmung ihrer Ähnlichkeit also, womit erst 
der Prozess der Begriffsbildung einsetzen kann. Wird aber der Vergleich auf eine 
Gleichung reduziert, so gelangt der Prozess der Begriffs- und Urteilsbildung in 
die Irre. Darin liegt nach Gruppe die Grundgefahr aller sprachkritisch uninfor-
mierten Erkenntnis. Bernstein mag elektrisch sein und sich ähnlich verhalten wie 
Harz, doch heißt das nicht, Bernstein sei dasselbe wie Harz. Auch wenn zwi-
schen ihnen eine funktionale Analogie besteht, darf man daraus nicht auf ihre 
Identität schließen. Den Dingen bleibt ihre Differenz erhalten, auch wenn sie 
vergleichbar erscheinen.157

152  Dieser Typ von Kritik an einer rhetorischen Theorie, die trotz der ‚Einklamme-
rung‘ der „Gattungsgrenze“ zwischen Wissenschaft und Literatur mit dem Gestus 
der Erkenntnis auftritt, kehrt gegen Ende des zwanzigsten Jahrhunderts in Haber-
mas’ Einwand gegen die Dekonstruktion wieder, die er als eine Strategie der 
„Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur“ 
kennzeichnet: „So wenig wie eine Literaturkritik, die in gewisser Weise den lite-
rarischen Prozeß ihrer Gegenstände bloß fortsetzt, in Wissenschaft aufgeht, so 
wenig gehorcht eine im weiteren Sinne literaturkritisch verfahrende Dekonstruk-
tion großer philosophischer Texte den Maßstäben problemlösender, rein kogniti-
ver Unternehmungen.“ [Habermas (1985): 222.]  

153 Die Sprache und das Erkennen, Gerber (1884). 
154  Gerber (1893). 
155  Gruppe (1834): 283. 
156 Ibid.: 399. 
157 Ibid.: 37f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 363 

Beim jungen Nietzsche wird die Rangordnung zwischen Vergleichung und 
Gleichung umgedreht. In einem frühen Fragment aus den Jahren 1872/1873 wer-
den die Vergleichung, das heißt, die Feststellung von Ähnlichkeit, und die Glei-
chung in der Idee der Metapher zusammengezogen. Damit wird die Gleichset-
zung des Verglichenen in der Gestalt der Metapher zur Ausgangstatsache erklärt: 
„Metapher heißt etwas als gleich behandeln, was man in einem Punkte als ähn-
lich erkannt hat.“158 Aus der so bestimmten Metapher als Gleichsetzung des Ver-
glichenen ergibt sich in einem weiteren Prozess (des Vergessens) der Begriff.
Allerdings wird die Unterscheidung zwischen Metapher und Begriff nicht im Zu-
sammenhang einer Erkenntniskritik eingeführt, die etwa, wie bei Gruppe, die 
Gefahr der Reduktion von Metaphern auf Begriffe bannen wollte. Vielmehr er-
scheint bei Nietzsche die Reduktion von Metaphern auf Begriffe als ein unver-
meidlicher kultureller Prozess: als ein spontaner und stets wiederholbarer Über-
gang von Metaphern in Begriffe und umgekehrt. Die Metaphern erstarren zu Be-
griffen, aus denen erneut Metaphern hervorbrechen können. Was bei Gruppe 
noch als eine logische Gefahr erscheint, wird bei Nietzsche zu einem Macht-
kampf zwischen zwei gegensätzlichen und unversöhnlichen Wissensdispositio-
nen: einer mythisch-künstlerischen und einer wissenschaftlichen. Damit wandelt 
sich die bei Gruppe und Gerber zur Sprachkritik erweiterte Erkenntniskritik in 
eine Genealogie um. Während bei Gruppe die Gleichung als eine kritikwürdige 
Reduktion der Vergleichung erscheint, erweist sie sich in Nietzsches Diskurs als 
ein Prozess der Gleichmachung159, dessen Endergebnis aber, nämlich die Gleich-
heit, den Prozess der Gleichmachung in Vergessen geraten lässt und sich, jenseits 
aller Gleichmachung, als ein Unhistorisches und Ungewordenes präsentiert. Die-
se Unterschlagung des genealogischen Hintergrunds der Gleichheit wird in 
Wahrheit und Lüge als ein unvermeidliches und immer wiederkehrendes Verges-
sen bezeichnet. Später, in den achtziger Jahren, wird Nietzsche im Umkreis des 

158  Nietzsche (KSA), Bd. 7, 19[249]: 498. 
159  Entscheidend ist, dass bei Nietzsche der Prozess der Gleichmachung nicht als ein 

bloß logischer Irrtum bzw. als Abweichung von der Wahrheit erscheint, sondern 
als eine positive Tätigkeit. So kann die Gleichmachung als ein Akt der Verwech-
selung erscheinen, wie es in einem Nachlassfragment wenige Monate vor der 
Niederschrift von Wahrheit und Lüge heißt: „Tropen sind’s, nicht unbewußte 
Schlüsse, auf denen unsre Sinneswahrnehmungen beruhn. Ähnliches mit Ähnli-
chem identificiren […] Die Verwechslung ist das Urphänomen.“ [Nachlassfrag-
ment, Nietzsche (KSA), Bd. 7, 19 [217]: 487 [Sommer 1872 – Anfang 1873].] In 
einem anderen Fragment aus derselben Zeit wird der Vergleich als eine Praxis der 
Imitation gefasst, die nachbildend und identifizierend vorgeht und zur Bildung 
von Arten und Anerziehung einer zweiten Natur führt: „Das Nachahmen ist das 
Mittel aller Kultur, dadurch wird allmählich der Instinkt erzeugt. Alles Verglei-
chen (Urdenken) ist ein Nachahmen. So bilden sich Arten, daß die ersten nur ähn-
liche Exemplare nachahmen […] Die Anerziehung einer zweiten Natur durch 
Nachahmung.“ [Nachlassfragment, Nietzsche, (KSA), Bd. 7, 19[226]: 489 [Som-
mer 1872 – Anfang 1873].] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Gedankens der Ewigen Wiederkehr versuchen, den konstruktiven Prozess der 
Gleichmachung ethisch und kosmologisch einzubetten. 

Die Verschiebung des epistemologischen Augenmerks von der Beziehung 
Sprache-Erkennen auf die Beziehung Sprache-Wahrheit im Diskurs Nietzsches 
ergibt, wie gesagt, eine fiktionale Ontologie, die das Zustandekommen begriffli-
cher Wahrheit unter diskursiven und politischen Bedingungen erläutern will. Die 
leitende Frage in Wahrheit und Lüge ist nicht mehr die Frage nach der Wahrheit 
der Erscheinung: „Wie wahr ist die Erscheinung, wie kann man durch die Er-
scheinung hindurch zur Hinterwelt einer Wahrheit gelangen?“ Oder: „Wie 
kommt es, das überhaupt etwas erscheint?“ Die Frage betrifft vielmehr die 
Wahrheit selbst als Erscheinung: „Wie kommt es, das es so etwas wie Wahrheit 
gibt?“ Oder: „Unter welchen Bedingungen kommt es zur Herrschaft einer Wahr-
heit?“ Aus dieser veränderten Fragestellung in Wahrheit und Lüge gehen die Ru-
dimente eines genealogischen Verfahrens hervor, mit dessen Hilfe erläutert wird, 
wie sich die Metaphern zu Wahrheiten organisieren, womit fortan die Wahrheit 
selbst, gemäß der berühmten Wendung Nietzsches, als „ein bewegliches Heer 
von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine Summe von 
menschlichen Relationen […]“160 anzusehen ist. Der neue Stellenwert der Wahr-
heit als Erscheinung ist aber auf die Entdeckung des ontologischen Raumes der 
Sprache zurückzuführen, die einer radikalen Transformation des tropologischen 
Raumes der Klassik und der Einstellung der Allgemeinen Grammatik entspringt. 
Wir wenden uns jetzt der Freilegung dieses Raumes in Wahrheit und Lüge zu. 

46.   Nietzsches f ikt ionale Ontologie  
(Wahrheit  und Lüge )

46.1  Einleitung 

Ob Nietzsches rhetorische Wende in Bezug auf das ‚Innen‘ seines eigenen vo-
rangegangenen Diskurses – im Umkreis der Geburt der Tragödie – bestimmt 
wird, oder in Bezug auf das ‚Außen‘ seiner Gerber-Lektüre und über Gerber auf 
den sprachkritischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts: Entscheidend ist, 
das es sich um ein epistemisches Ereignis handelt. Dieses Ereignis besteht nicht 
im plötzlichen Einbruch einer skeptizistischen Wende – weshalb auch die übli-
chen Zirkelvorwürfe nicht zutreffen161 – sondern in der positiven Entdeckung der 

160 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 880. 
161  Siehe dazu Anne Tebartz-van Elst, die in der epistemischen Leistungsfähigkeit 

der Metapher bei Nietzsche einen „Ausweg aus der mit Nietzsches Metaphysik-
kritik verbundenen Aporie“ sieht, „auf die in der Nietzsche-Forschung immer 
wieder hingewiesen wurde.“ [Tebartz-van Elst (1994): 111] Besondere Erwäh-
nung findet bei ihr im Zusammenhang des Zirkelvorwurfs Jochem Hennigfeld 
[Hennigfeld (1976): 445], der fragt, „wie Nietzsches Denken selbst ‚seine Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 365 

Metapher an der Wurzel des Diskurses, sowie des von der Metapher vorausge-
setzten Raumes des gleitenden Sinnes, aus dem funktionierende Diskurse her-
vorgehen können. Unter solche Diskurse fallen natürlich auch wissenschaftliche 
Diskurse. Diese gehen (a) aus einem Prozess der Reduktion und Kanonisierung 
der Metaphern, bis sie zu Begriffen erstarrt sind, und (b) aus dem Vergessen die-
ses Prozesses hervor. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sich die genann-
te ‚Entdeckung‘ des ontologischen Raumes der Sprache beim näheren Hinsehen 
als eine polemischen Setzung oder Erfindung erweist, die Nietzsche gegen eine 
wissenschaftlich-reaktive Wissenskultur ins Feld führt. Diesem Einsatz des onto-
logischen Raumes der Sprache wohnt eine genealogische Wahrheitsauffassung 
inne, die aus zwei Momenten besteht:

(1) Die Wahrheit besteht nicht einfach als fertige Tatsache im Vorhof einer 
möglichen Aufnahme durch die Rezeptivität der endlichen menschlichen Er-
kenntnis. Sie wird vielmehr produziert.

(2) der Tatsache der Produktion von Wahrheit geht die Tatsache der Macht 
voraus, die im zweiten Abschnitt von Wahrheit und Lüge als die Rangordnung 
zwischen Kunst und Wissenschaft erörtert wird.

Im Rahmen dieses doppelten Zusammenhangs entwickelt Nietzsche in 
Wahrheit und Lüge den Ansatz einer fiktionalen Ontologie und, untrennbar da-
von, einer fiktionalen Erkenntnistheorie. 

Im letzten Abschnitt wurde erörtert, wie die Sprachkonzeption des jungen 
Nietzsche im Rahmen seiner rhetorischen Wende sowohl die Wissenschaftsgläu-

heit ausweisen‘ wollte, ‚wenn Denken sich immer sprachlich‘ vollziehe, ‚die 
Sprache aber gleichzeitig zur Unwahrheit‘ zwinge.“ [Tebartz-van Elst (1994): 
111.] Es geht aber Nietzsche nicht um die Frage, ob es eine Wahrheit gebe oder 
ob eine gegebene Wahrheit auch erkennbar oder mitteilbar sei, etwa gemäß der 
sophistischen Figur: Es ist nichts; auch wenn etwas wäre, wäre es doch nicht er-
kennbar; und wenn etwas erkennbar wäre, wäre doch diese Erkenntnis nicht mit-
teilbar. [„Über das Nichtseiende oder über die Wahrheit“, Fragment 11, Gorgias 
(2003): 62-73.] Nietzsche bestreitet weder das Gegebensein der Wahrheit, noch 
ihre Erkennbarkeit. Vielmehr bestimmt er die Wahrheit positiv als „ein bewegli-
ches Heer von Metaphern“, so dass sie weder beliebig noch ohne Konsequenz ist, 
sondern als Übertragung menschlicher Verhältnisse auf die Erkenntnisgegenstän-
de den Charakter einer Überwältigung derselben erhält. Anstelle der herkömmli-
chen Frage nach der Erkenntnis von Wahrheit tritt die Frage nach der Produktion 
von Wahrheit, die fortan als eine unumgängliche Voraussetzung von Kultur über-
haupt erscheint, allerdings nicht im absoluten Sinne, sondern gemäß der Optik 
einer vornehmen bzw. aktiven Perspektive. Diese wesentlich genealogische Auf-
fassung von Wahrheit erhält Nietzsche bis zum Ende seiner schriftstellerischen 
Laufbahn aufrecht. So trägt er ihre verschiedenen Momente in einem späten 
Fragment zusammen: „Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wäre und was auf-
zufinden, zu entdecken wäre, – sondern etwas, das zu schaffen ist und das den 
Namen für einen Prozeß abgiebt, mehr noch für einen Willen der Überwältigung, 
der an sich kein Ende hat: Wahrheit hineinlegen, als ein processus in infinitum, 
ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewußtwerden von etwas, <das> ‚an sich‘ fest 
und bestimmt wäre. Es ist ein Wort für den ‚Willen zur Macht’“ [Nietzsche 
(KSA), Bd. 12, 9 [91]: 385 [Herbst 1887].] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

bigkeit der Philologen, als auch den Kritizismus der „vergessenen Sprachphilo-
sophie“ des neunzehnten Jahrhunderts162 hinter sich lässt. Darüber hinaus impli-
ziert diese rhetorisch gewendete Sprachauffassung eine Kritik der klassischen 
Seinsweise der Sprache (Sprache als Medium der Erkenntnis).  

Im Teil I der vorliegenden Arbeit wurde herausgestellt, wie das Renaissance-
wissen zwischen der Sprache als Signatur und als Kommentar ihrer selbst unter-
scheidet. Demgegenüber unterscheidet das klassische Zeitalter zwischen der Spra-
che als Medium der Erkenntnis und als logisch-grammatikalische Kritik ihrer 
selbst, was im Teil II dieser Arbeit genauer erarbeitet wurde. In beiden Wissens-
systemen wird eine Gattungsgrenze gezogen zwischen der Sprache in Bezug auf 
eine nichtsprachliche Welt und der Sprache in ihrem Selbstbezug, womit aller-
dings keineswegs die Einheit des Wissens und der Seinsweise der Sprache in Ab-
rede gestellt wird. In den Wissensepochen der Renaissance und der Klassik führt 
die Gattungsgrenze zwischen den beiden Wesensarten der Sprache nicht zu einer 
Spaltung des Diskurses. Werden einerseits auch die genannten Wesensarten der 
Sprache erst anhand der Grenze unterscheidbar, so können sie sich andererseits 
nur über die Grenze zu einander verhalten, das heißt: sich gegenseitig ergänzen 
und damit die einheitliche Seinsweise der Sprache sichtbar machen. In der Epoche 
des Menschen dagegen ist anstelle der Gattungsgrenze zwischen den Wesensarten 
der Sprache eine vierfache Zerstreuung der Sprache zu verzeichnen, sowie eine 
wesentliche Spaltung des Diskurses163 in (a) einen wissenschaftlichen Diskurs, bei 
dem die Sprache als Objekt, als Form, als Ausdruck auf ein Nichtsprachliches be-
zogen ist, und (b) einen literarischen Gegendiskurs, bei dem die Sprache von der 
Repräsentation losgelöst und nur noch auf sich selbst bezogen ist.

Die Radikalität des jungen Nietzsche besteht nun darin, dass er die Grenze 
zwischen Wissenschaft und Literatur/Mythos auf die grundlegendere Trennlinie 
zwischen Wahrheit und Lüge zurückführt, die aber im Lichte des Auftauchens 
des ontologischen Raums der Sprache ihren prinzipiellen Status einzubüßen hat. 
In diesem Raum kann sich (a) die Sprache sammeln, insofern sich ihre anthropo-
logistisch zerstreuten Seinsweisen zu einer Rangordnung organisieren; und (b) 
die Trennlinie zwischen Wahrheit und Lüge erst in Abhängigkeit von einer sol-
chen Rangordnung herausbilden. Der ontologische Raum der Sprache ermöglicht 
also einerseits die Wiederkehr des Diskurses, das heißt, der Sprache in der Ein-
heit ihrer Seinsweise; und andererseits eine Genealogie der Wahrheit. Damit im-
pliziert das bloße Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache eine Über-
schreitung des anthropologistischen Wissens, ohne jedoch eine Rückkehr zum 
klassischen Sprachverständnis einzuschließen. Zur Überschreitung des anthropo-
logistischen Wissens gehört im Gegenteil eine Zurückweisung der vier theoreti-
schen Segmente der Allgemeinen Grammatik, die der sprachphilosophische Dis-

162  Siehe Schmidt (1966). Siehe auch Anm. 71 dieses Exkurses. 
163  Siehe den Schlussabschnitt vom Teil II, Abschnitt 18 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 367 

kurs des jungen Nietzsche auf unausdrückliche Weise und als Vorbereitung sei-
ner fiktionalen Ontologie unternimmt. 

Es wurde in diesem Exkurs bereits auf den „tropologischen Freiraum“164 hin-
gewiesen, der im klassischen Zeitalter den diskursiven Ort der Literatur abgege-
ben hat und prinzipiell begrenzt war durch die Gegebenheit von Namen, die vom 
telos einer nie realisierten aber vorausgesetzten universalen Sprache herrührten. 
Der tropologische Raum umgab die universellen Namen der Dinge als ihr von 
Redefiguren gegliederter Bedeutungshof. Innerhalb dieses Hofes konnte sich die 
klassische Literatur als eine Kunst der Benennung und Umbenennung der Dinge 
entfalten, ohne jedoch ins Uferlose zu geraten: „Die Kunst der Sprache war eine 
Art, ‚Zeichen zu machen‘ – irgendeine Sache zu bedeuten und gleichzeitig um 
diese Sache herum Zeichen zu disponieren: eine Art also, zu benennen und dann 
in einer gleichzeitig demonstrativen und dekorativen Verdoppelung diesen Na-
men gefangen zu nehmen, ihn einzuschließen und ihn zu verbergen, ihn seiner-
seits durch andere Namen zu bezeichnen, die dessen aufgeschobene Präsenz, sein 
zweites Zeichen, seine Figur, sein rhetorischer Apparat waren.“165 Des Weiteren 
war davon die Rede, dass der Zusammenbruch des Diskurses am Ende des klas-
sischen Zeitalters zu einer Entgrenzung des tropologischen Freiraums führte. 
Denn die Zerstreuung der Sprache in der Epoche des Menschen bewirkte das 
Verschwinden sowohl der ehemals vorausgesetzten universalen und idealen 
Sprache, als auch der von ihr eingesetzten Namen, die bis dahin den tropologi-
schen Raum begrenzt hatten. Im Folgenden zeigen wir anhand einer archäolo-
gisch informierten Lektüre, wie in Wahrheit und Lüge die metaphysischen 
Grundlagen der Allgemeinen Grammatik punktuell zurückgewiesen werden und 
wie die damit einsetzende Entgrenzung des tropologischen Raumes den ontologi-
schen Raum der Sprache auftauchen lässt, womit die Grenzen des anthropologis-
tischen Wissens überschritten werden und der Diskurs im Element der ontologi-
schen Einheit der Sprache wiederkehren kann.  

Das Ereignis der rhetorischen Wende beim jungen Nietzsche hat also, wie 
gesagt, einen zweifachen Effekt: (1) die Entgrenzung des tropologischen Rau-
mes, die eine Überschreitung des klassischen Wissens impliziert; und (2) das 
Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache (als Bedingung der erneuten 
Sammlung der Sprache), womit eine Überschreitung des anthropologistischen 
Wissens stattfindet. Im Folgenden sind diese zwei Effekte in Augenschein zu 
nehmen. Zuvor aber soll der fiktionale Charakter der in Wahrheit und Lüge kon-
zipierten Erkenntnis herausgestellt werden. 

164  Siehe auch Kapitel 5 Abschnitt 11.1 dieser Arbeit. 
165  OD: 76/MC: 58 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

46.2  Die Fiktionalisierung der Erkenntnis 

Gleich zu Beginn von Wahrheit und Lüge wird der fiktionale Status der Er-
kenntnis eingeführt, zur Vorbereitung einer rhetorischen Kritik der Repräsenta-
tion und der damit verknüpften Zurückweisung der Allgemeinen Grammatik 
und ihrer vier Theorien des Verbs, der Artikulation, der Designation und der 
Derivation.

Der Text beginnt wie eine Fabel166 und bedient sich einer Reihe von Meta-
phern, so dass bereits seine ersten Sätze eine Art performativer Bestätigung der 
Generalthese von der irreduziblen Metaphorizität der Erkenntnis bilden. Gleich 
im ersten Satz wird nämlich anhand des Distanzierungseffekts der verwendeten 
Metaphern eine unermessliche räumliche Ferne eröffnet, in die die philosophi-
schen Evidenzen von Mensch und Erkenntnis zu stellen sind. Der Text setzt 
also nicht im Modus einer Erkenntnistheorie ein, sondern eines Erkenntnismär-
chens, das die Erkenntnis als eine Erfindung präsentiert: „In irgend einem abge-
legenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flimmernd ausgegossenen 
Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Thiere das Erkennen erfan-
den.“167

Der Ausgangspunkt von Nietzsches fiktionaler Erkenntnistheorie ist also eine 
fiktionale Bestimmung der Erkenntnis als Fiktion, die, so der weitere Text, die 
„hochmütigste und verlogenste Minute der ‚Weltgeschichte’“168 dauert. So wie, 
gemäß der Generalthese des Textes, die Metaphern immer wieder zu Begriffen 
erstarren, so „erstarrt“ auch das ferne Gestirn am Ende dieser Minute, die zudem 
noch als die verlogenste zu gelten hat, da sich in ihr die Lüge der Wahrheit von 
der Lüge im Allgemeinen absondert und dieser gegenübertritt. Allerdings werden 

166  Wir verwenden die Ausdrücke Fabel und Fiktion im Sinne komplementärer Kate-
gorien, so wie diese in Foucaults Text über Jules Vernes vorkommen. Da wird die 
Fabel als die erzählte Geschichte bestimmt und die Fiktion als das Regime oder 
Praxis der Erzählung [Siehe „Die Fabel hinter der Fabel“, Foucault (1966), Schrif-
ten I, Nr. 36: 654 f.] 

167  Nietzsche (KSA), Bd. 1: 875. Dieser Satz ist Teil eines längeren Selbstzitats, denn 
er kommt bereits in einem älteren Text vor, in dem allerdings diese Worte samt 
ihrer Metaphernkette nicht eigens ausgesprochen, sondern, gleichsam zum Schutz 
des Verfassers, einem Dämon in den Mund gelegt werden. Es handelt sich um den 
kleinen Text „Ueber das Pathos der Wahrheit“, die erste der „Fünf Vorreden zu 
fünf ungeschriebenen Büchern“, die Nietzsche zu Weihnachten 1872 als Ge-
schenk für Cosima Wagner verfasste. [Nietzsche (KSA), Bd. 1: 755-760.] Etwa 
sechs Monate später, in Wahrheit und Lüge, erscheinen die anfänglichen Distan-
zierungsmetaphern ohne den Bezug auf eine dämonische Quelle, womit sie erst 
die Funktion einer performativen Bestätigung der Generalthese des Textes aus-
üben können. Anstelle der dämonischen Subjektivität ist ihre Quelle ein neutrales 
„Jemand“ geworden: „So könnte Jemand eine Fabel erfinden […] „ [Nietzsche 
(KSA), Bd. 1: 875.] Siehe weiter unten. 

168 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 369 

selbst diese Angaben in einem weiteren Schritt als bloße Fabel ausgewiesen, die 
nicht hinreicht, selbst die Wahrheit einer Genealogie der Wahrheit zum Aus-
druck zu bringen. Sie sind nicht mehr als eine scheiternde Illustration der Lage 
der Erkenntnis und lassen sich als solche zwar der Erfindungskunst eines Urhe-
bers zuschreiben, aber nur im Konjunktiv: „So könnte Jemand eine Fabel erfinden 
und würde doch nicht genügend illustrirt haben, wie kläglich, wie schattenhaft 
und flüchtig, wie zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt innerhalb 
der Natur ausnimmt […].“169 Selbst dieser Satz aber, der über den Fabelcharakter 
solcher Angaben aufzuklären scheint, soll ihrerseits lediglich die ungebrochene 
Macht der Fiktion illustrieren. Denn: Noch bevor er beendet ist, biegt er erneut in 
die Fabel ein, um diesmal den menschlichen Intellekt in eine zeitliche Ferne zu 
rücken: „[…] es gab Ewigkeiten, in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm 
vorbei ist, wird sich nichts begeben haben.“170

Anhand des Distanzierungseffekts der Fabel und ihrer Metaphern wird also in 
einem ersten Schritt der kosmische Ort der Erkenntnis in einen fernen Winkel 
des Weltalls gerückt. In einem zweiten wird die kosmische Dauer der Erkenntnis 
in eine ferne und verlorene Minute gebannt, die zwar als „die hochmütigste und 
verlogenste Minute der ‚Weltgeschichte‘“171 einen herausragenden Stellenwert 
hat, letztlich „aber doch nur eine Minute“172 ist. Die Pointe dieser anfänglichen 
Ausführungen ist: Die Erkenntnis, die keine ihr vorausgehende Realität reprä-
sentiert, sondern Realität fingiert und somit Fabeln zum Inhalt hat, ist selbst eine 
Erfindung. Sie ist weder eine wirkliche Kraft, noch ein Vermögen, sondern ihrer-
seits Produkt einer fiktionalen Tätigkeit wie ihre eigenen Inhalte.  

Im engen Zusammenhang mit der Fiktionalität der Erkenntnis wird das Motiv 
der Kontingenz bzw. ‚Endlichkeit‘ des menschlichen Intellektes eingeführt, wo-
mit auch die Kontingenz der Begriffe dieses Intellekts einhergeht. Während im 
klassischen Zeitalter die Begriffe – das heißt in der Hauptsache die ‚wahren Na-
men‘ – Wesen, Mitte und Grenze des tropologischen Raumes bildeten, zeugen 
sie beim jungen Nietzsche von der Perspektive eines endlichen Intellekts, dem 
Attribute wie „kläglich“, „schattenhaft“, „flüchtig“, „zwecklos“ und „beliebig“173

zukommen. Als Erzeugnisse eines kontingenten Intellekts müssen die Namen 
selbst als kontingent erscheinen. Sie erscheinen nicht mehr, wie im Rahmen des 
klassischen Diskurses und seiner ursprünglichen Wurzeln, als ideale Wesen und 
somit als absolut. Vielmehr sind sie schwankende und relative Interpretationen, 
die sich als Momente einer welterzeugenden metaphorischen Tätigkeit zu einem 
Spinnennetz lebensförderlicher Illusionen verbinden. Mit dem Motiv der End-
lichkeit des Intellekts wird die Bewegung der Entgrenzung des tropologischen 
Raums in Gang gesetzt. 

169 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 
170 Ibid.
171 Ibid.
172 Ibid.
173 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Zur Fiktionalität der Erkenntnis und zur Endlichkeit des Intellekts gehört, 
dass diesem die Fähigkeit zur Transzendenz abzusprechen ist: „Denn es gibt für 
jenen Intellekt keine weitere Mission, die über das Menschenleben hinausführte. 
Sondern menschlich ist er, und nur sein Besitzer und Ezeuger nimmt ihn so pa-
thetisch, als ob die Angeln der Welt sich in ihm drehten.“174 Die Endlichkeit des 
Intellekts und das Fehlen eines Vermögens zur Transzendenz lassen auf den irre-
duziblen Anthropomorphismus der Erkenntnis und damit auf die ‚wesentliche‘ 
Metaphorizität des Diskurses ‚schließen‘. Denn die Abwesenheit von Transzen-
denz, das heißt, die Abwesenheit eines über sich selbst Hinausweisens führt zu 
einer ‚wesentlichen‘ Selbstbezüglichkeit des endlichen Erkennens. Die Endlich-
keit des Intellekts bringt mit sich, dass die menschliche Erkenntnis auf einem 
irreduziblen Anthropomorphismus beruht, das heißt, auf einer unvermeidlichen 
Übertragung menschlicher Verhältnisse auf die unbekannten Gegenstände der 
Erkenntnis. Bereits auf dieser anfänglichen Stufe ihrer Entfaltung impliziert die 
Idee der Erkenntnis als anthropomorpher Übertragung den Einsatz von Tropen 
und ein unvermeidliches „Als-Ob“: „[…] als ob die Angeln der Welt sich in ihm 
drehten.“ Der Anthropomorphismus der Erkenntnis legt einen wesentlich rhetori-
schen Charakter der Sprache nahe, womit die bereits besprochene und Gerbers 
Werk entnommene Aussage in der Rhetorikvorlesung zum Ausdruck kommt: „In 
summa: die Tropen treten nicht dann u. wann an die Wörter heran, sondern sind 
deren eigenste Natur. Von einer ‚eigentlichen Bedeutung‘, die nur in speziellen 
Fällen übertragen würde, kann gar nicht die Rede sein.“175

All dies kann als die Freilegung des immanenten Fiktionalismus der kanti-
schen Kritik bewertet werden. Gleichzeitig mit dem Aufkommen des Neukantia-
nismus und fast vier Jahrzehnte vor der Erstveröffentlichung von Hans Vaihin-
gers neukantischer Theorie der Fiktion hat der junge Nietzsche die äußerste Kon-
sequenz aus der kantischen Repräsentationskritik gezogen: die Konsequenz eines 
epistemologischen Fiktionalismus und einer fiktionalen Ontologie. Allerdings 
nötigt ihn gerade diese Konsequenz, den transzendentalphilosophischen Diskurs 
zu verlassen und den Weg einer Genealogie anzutreten, die ihm dazu verhelfen 
soll, die Wahrheit – in ihrer ‚wesentlichen‘ Verknüpfung mit Moral und Macht – 
als eine historische Erscheinung aufzuweisen.

Deshalb sieht sich der junge Nietzsche angehalten, die Fiktion der Erkennt-
nis nicht von ihrer Wahrheitstauglichkeit, sondern ihrer Wirkung her zu beden-
ken. Mit ihrer (genealogisch aufzuschlüsselnden) Tätigkeit der Wahrheitspro-
duktion bewirkt die Erkenntnis ein „Aufschwellen“176 des Daseins und eine 
Selbstaufwertung des Erkennenden. Die Kraft des Erkennens wirkt als eine 
Kraft der Eitelkeit auf unser Ethos und verleiht dem Dasein so etwas wie ein 

174 Ibid.
175 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427. 
176 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 875. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 371 

ontologisches Gewicht177, um uns zum Leben zu verführen und im Leben zu 
erhalten. Denn der Intellekt ist „doch gerade nur als Hülfsmittel den unglück-
lichsten […] Wesen beigegeben […], um sie eine Minute im Dasein festzuhal-
ten; aus dem sie sonst, ohne jene Beigabe, so schnell wie Lessings Sohn zu 
flüchten allen Grund hätten.“178 Dabei ist zu beachten, (a) dass die Selbstauf-
wertung des Erkennenden nicht als eine Verfälschung in Bezug auf einen letzt-
gültigen Wert zu fassen ist, sondern eher als eine Differenz oder Steigerung in
Bezug auf einen augenblicklichen und vorläufigen Wert und (b) dass die Eitel-
keit folglich nicht in denunziatorischer Absicht genannt, sondern als positive 
Kraft bestimmt wird.  

Der Effekt der Wertsteigerung (des Erkennenden), der von dem Intellekt 
und der Kraft der Eitelkeit herrührt, ist auch ein Effekt der Umkehrung oder 
Umwertung der Werte. Er beinhaltet, dass der Mensch als das Wesen mit dem 
geringsten Wert, als das „unglücklichste […] delikateste […] vergänglichste 
[…] Wesen“179, den Mittelpunkt des Universums abzugeben scheint und dass 
der Philosoph sogar meint, „von allen Seiten die Augen des Weltalls telesko-
pisch auf sein Handeln und Denken gerichtet zu sehen.“180 Der Intellekt ver-
sieht die Menschen mit einem merkwürdigen und lebenserhaltenden „Hoch-
muth“181, der sie über den Wert des Daseins täuscht und der Daseinsdauer der 
Gattung der Erkennenden erst den Charakter der „hochmüthigsten und verlo-
gensten Minute“182 verleiht. 

Diese Verbindung aus Eitelkeit und Intellekt erscheint als die Kulmination 
einer langen, evolutionsgeschichtlich motivierten Praxis der Verstellung, durch 
die „die schwächeren, weniger robusten Individuen sich erhalten, als welchen 
einen Kampf um die Existenz mit Hörnern oder scharfem Raubthier-Gebiss zu 

177  Später wird Nietzsche – ganz im Sinne dieses Verhältnisses zwischen Erkennen 
und Dasein – feststellen, dass der Gedanke der Ewigen Wiederkunft dem Dasein 
Gewicht, sogar das „größte Schwergewicht“, zu verleihen vermag. [Siehe „Das 
größte Schwergewicht“ in Die fröhliche Wissenschaft (341), Nietzsche (1882): 
570.] Vgl. dazu Heideggers Anmerkung: „Für das Mitteninnestehen im Seienden 
im Ganzen soll der Gedanke der ewigen Wiederkunft ein ‚Schwergewicht‘, d.h. 
bestimmend sein.“ [Heidegger (1937): 20.] 

178 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 875. Die Anspielung „Lessings Sohn” be-
zieht sich auf einen Brief Lessings an seinen Freund J. J. Eschenburg [siehe 
Nietzsche (KSA), Bd. 14: 113] anlässlich des Todes seines Sohnes gleich nach der 
Geburt. Darin bescheinigt Lessing seinem Sohn Verstand, da er es verstanden 
hatte, die erste Gelegenheit zu ergreifen und sich gleich davonzumachen. 
Nietzsche zitiert hier also gerade eine Aussage, in der Lessing den Verstand als 
die umgekehrte Kraft behandelt, die, im Gegensatz zum Intellekt in Nietzsches 
Sinne, uns dazu führen müsste, aus dem Leben zu scheiden, statt uns zum Dasein 
zu verführen. 

179 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 876. 
180 Ibid.: 875-876. 
181 Ibid.
182 Ibid.: 875. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

führen versagt ist.“183 Als Lebenserhaltungsmittel ist der Intellekt somit in eine 
Naturgeschichte tierischen Lebens einzubetten. Wo keine Muskelkraft verfügbar 
ist, da setzt die Kunst der Verstellung ein, die dazu führt, dass die augenblickli-
chen Verhältnisse verschleiert werden, die augenblickliche Schwäche und Harm-
losigkeit nicht erkannt werden. Die Naturgeschichte der Erkenntnis beginnt also 
mit einem großen Bluff: mit der Überlebensstrategie eines schwachen Tieres, mit 
dem strategischen Akt, nicht erkennen zu lassen, womit der Intellekt gleichsam 
geboren wird. Damit betreibt Nietzsche bereits auf dieser frühen Stufe seines 
Denkwegs eine Genealogie der Erkenntnis. Er unternimmt eine heterologe Her-
leitung der Erkenntnis aus einer strategischen Situation und damit aus ihrem 
Anderen.

Die Verstellungskunst des Intellekts ist bei den Menschen wirksam (a) als 
eine wesentliche Verfälschung der Wahrnehmung, die sie mit lebenserhaltenden 
Illusionen nährt184 und (b) als Traum, in dem sie sich „ein Leben hindurch […] 
belügen“185 lassen. Im Element einer universellen Täuschung kommen also 
Traum und Wahrnehmungswirklichkeit überein, sie sind beide Praktiken der 
Verstellung. Allerdings beziehen sie unterschiedliche Positionen in einer Rang-
ordnung, in der der Traum den höheren Rang genießt. Darin steckt gewisserma-
ßen der Antikartesianismus dieser fiktionalen Erkenntnistheorie. Bei Descartes 
ist der Traum von den Repräsentationen ableitbar, die das Wachsein konstituie-
ren: „Sei es denn: wir träumen! Mögen wirklich alle jene Einzelheiten nicht wahr 
sein […] so muss man fürwahr doch gestehen, das während des Schlafes Ge-
schaute verhalte sich gleichsam wie gemalte Bilder, die nur nach dem Muster 
wahrer Dinge sich abmalen konnten […]“186 Der Traum ist bei Descartes dem 
Wachsein untergeordnet. Bei Nietzsche hingegen ist der Traum, verstanden als 
das freie Spiel der Metaphern, dem Wachsein, samt seiner Logik und Wissen-
schaft, seinen Begriffen und seiner Wahrheit, neben- oder gar übergeordnet. Zur 
Veranschaulichung dieser Idee führt er das Beispiel des mythischen Alltags der 
frühen Griechen, der daraus, dass selbst im Wachsein das freie Spiel der Meta-
phern nicht ganz ausbleiben konnte, seinen traumartigen Charakter bezog: „Der 
wache Tag eines mythisch erregten Volkes, etwa der älteren Griechen, ist durch 
das fortwirkende Wunder, wie es der Mythus annimmt, in der That dem Träume 
ähnlicher als dem Tag des wissenschaftlich ernüchterten Denkers. Wenn jeder 
Baum einmal als Nymphe reden oder unter der Hülle eines Stieres ein Gott Jung-
frauen wegschleppen kann, wenn die Göttin Athene selbst plötzlich gesehen 
wird, wie sie mit einem schönen Gespann in der Begleitung des Pisistratus durch 
die Märkte Athens fährt – und das glaubte der ehrliche Athener – so ist in jedem 
Augenblick, wie im Traume, alles möglich, und die ganze Natur umschwärmt 
den Menschen, als ob sie nur die Maskerade der Götter wäre, die sich nur einen 

183 Ibid.: 876. 
184 Ibid.
185 Ibid.: 876f. 
186  Descartes (1915): 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 373 

Scherz daraus machten, in allen Gestalten den Menschen zu täuschen.“187 Kants 
Entdeckung der Erkenntnis stiftenden Leistung des Subjekts wird hier radikali-
siert und überschritten. Bei Kant ist die Erkenntnis ein Zusammenspiel der Re-
zeptivität (Sinnlichkeit) und der Spontanität (Verstand). Im Rahmen von Nietz-
sches Rhetorisierung und Fiktionalisierung der Erkenntnis entfällt diese Unter-
scheidung, so dass die Sinnlichkeit selbst als Kraft der Spontaneität erscheint und 
darüber hinaus als eine strategische Kunst der Verstellung im Interesse der Le-
benserhaltung.

Als Verstellung und Täuschung aber erweist sich die Erkenntnis an ihrem 
Ansatzpunkt als Selbsttäuschung und prinzipielle Unkenntnis des Menschen in 
Bezug auf sich selbst: „Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, 
vermöchte er auch nur sich einmal vollständig, hingelegt wie in einen erleuchte-
ten Glaskasten, zu percipiren? Verschweigt die Natur ihm nicht das Allermeiste, 
selbst über seinen Körper, um ihn, abseits von den Windungen der Gedärme, 
dem raschen Fluss der Blutströme, den verwickelten Fasererzitterungen, in ein 
stolzes gauklerisches Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen! Sie warf den 
Schlüssel weg: und wehe der verhängnisvollen Neubegier, die durch eine Spalte 
einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen vermöchte und 
die jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen, dem Unersättli-
chen, dem Mörderischen der Mensch ruht, in der Gleichgültigkeit seines Nicht-
wissens, und gleichsam auf dem Rücken eines Tigers in Träumen hängend. Wo-
her in aller Welt, bei dieser Constellation, der Trieb zur Wahrheit!“188

Als eine erste Antwort auf diese Frage führt Nietzsche die Wahrheit auf den 
Herdentrieb zurück, der mit dem Überlebenstrieb eines schwachen Tieres zu-
sammenhängt. Er bestimmt die Wahrheit als die Not wendende und darum auch 
notwendige Form einer Verbindlichkeit, die zur Überwindung von „Noth und 
Langeweile“189 und damit zur Bildung der Herde dient. Die Haltung des Wahr-
haftigen besteht in der Befolgung einer rhetorischen Konvention und diejenige 
des Lügners (im moralischen Sinne) im Konventionsbruch. Die konventionell 
erlaubten Metaphern, die als wahr anerkannt werden, dienen dem Überleben der 
Herde. Die Lüge hingegen gefährdet die Herde: In ihr wird die Konvention und 
das dem Überleben dienliche Gesetz subvertiert. Wenig später wird Nietzsche in 
seiner Vorlesung über die antike Rhetorik ebenfalls die Unterscheidung zwischen 
einer eigentlichen und einer figurativen Rede auf den „Geschmack der Vielen“, 
das heißt, auf den Willen der Herde und die daraus hervorgehende Konvention 
zurückführen: „Eigentlich ist alles Figuration, was man gewöhnliche Rede nennt. 
Die Sprache wird geschaffen von einzelnen Sprachkünstlern, festgestellt aber 
dadurch daß der Geschmack der Vielen eine Auswahl trifft. Die einzelnen Weni-
gen reden , ihre virtus vor Vielen. Dringen sie nicht durch, so beruft sich 

187 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 887f. 
188 Ibid.: 877.
189 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Jeder ihnen gegenüber auf den usus u. spricht von Barbarismen u. Solöcismen. 
Eine Figur, welche keine Abnehmer findet, wird Fehler. Ein von irgendeinem 
usus angenommener Fehler wird eine Figur.“ 190 Aber auch die herkömmliche 
(metaphysische) Unterscheidung zwischen einer eigentlichen und einer tropi-
schen Bedeutung der Wörter wird unter Rückgriff auf die Konvention zurückge-
wiesen: „[…] wenn wir die Übertragungen mit den eher gebräuchlichen Ausdrü-
cken vergleichen können, erscheint die Übertragung als freies Kunstschaffen, die 
usuelle Bezeichnung als das ‚eigentliche‘ Wort.“191 Da nun die Trennlinie zwi-
schen Wahrheit und Lüge unlösbar verknüpft ist mit der gewohnheitsmäßigen 
Grenzziehung zwischen einem ‚natürlichen‘ und einem ‚rhetorischen‘ Gebrauch 
der Sprache, erhält die Wahrheit einen abgeleiteten Status gegenüber der Lüge, 
sobald es zu einer Entgrenzung des Spielraums der Rhetorik – archäologisch ge-
sprochen, des tropologischen Raums – und daraufhin zur Feststellung der durch-
gängig rhetorischen Natur der Sprache kommt.

Somit ergibt der Rückgriff auf die Konvention eine erste Bestimmung von 
Wahrheit192, wonach die Wahrheit „eine gleichmässig gültige und verbindliche 
Bezeichnung der Dinge“193 ist, so dass „die Gesetzgebung der Sprache auch die 
ersten Gesetze der Wahrheit“ gibt. Denn „es entsteht hier zum ersten Male der 
Contrast von Wahrheit und Lüge“.194

190 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427.
191 Ibid.: 443. 
192  Da Nietzsches Umgang mit dem Begriff der Wahrheit eine polemische ist, scheint 

es nicht ratsam, in Wahrheit und Lüge so etwas wie ein implizites Vorverständnis 
von Wahrheit zu suchen, sondern sich strikt an die im Text tatsächlich ausformu-
lierten Bestimmungen von Wahrheit zu halten. Als problematisch erscheint des-
halb Anthonie Meijers Vorstellung, in Wahrheit und Lüge seien drei unterschied-
liche Bedeutungen von „Wahrheit“ im Spiel, die dann alle Nietzsche selbst als 
seine ‚Kreationen‘ zu unterstellen seien: „Erstens meint die Wahrheit die Korres-
pondenz mit einer Welt an sich (Wahrheit im außermoralischen Sinne). Zweitens 
ist Wahrheit die verbindliche Bezeichnung der Dinge, die durch soziale Konven-
tionen festgelegt ist (Wahrheit im moralischen Sinn). Und drittens meint Wahrheit 
das, was angenehme, lebenserhaltende Folgen hat. Es könnte sein, daß Nietzsche 
immerfort versuchte, analoge Bedeutungen zu kreieren, um sich der eindeutigen 
und endgültigen Interpretation und damit Festlegung seiner Philosophie zu entzie-
hen.“ [Meijers (1988): 390.] Die erste dieser Fassungen von Wahrheit ist eine 
adäquationstheoretische und repräsentationalistische, so dass sie nicht Nietzsches 
eigene sein kann, da die ganze transzendentalphilosophische und rhetorische Kri-
tik der Repräsentation in Wahrheit und Lüge gerade gegen sie gerichtet ist. Die 
zwei weiteren Bedeutungen von Wahrheit dagegen lassen sich zwar Nietzsche 
unterstellen. Allerdings handelt es sich dabei nicht um wirklich unterschiedliche 
Bestimmungen, sondern eher um verschiedene Aspekte einer einzigen Auffassung 
von Wahrheit, da die konventionelle Bezeichnung der Dinge nicht völlig beliebig, 
sondern auf die Bildung der Herde und auf die damit verbundenen „angenehmen“ 
und lebenserhaltenden Folgen abgestimmt ist.  

193 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 877. 
194 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 375 

Die (moralische) Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen, ist die „Verpflich-
tung, nach einer festen Convention zu lügen, schaarenweise in einem für alle 
verbindlichen Stile zu lügen.“195 Das heißt: Die Frage nach der Verpflichtung zur 
Wahrheit ist untrennbar von einer Herdenmoral. Erst eine ‚außermoralische‘ Per-
spektive, die Nietzsche später als eine aktive oder vornehme Perspektive be-
stimmt, vermag diese Verbindung zwischen Erkenntnistheorie und Moral sicht-
bar zu machen. Sichtbar wird dabei auch die Tatsache, dass und wie diese Ver-
bindung in Vergessenheit gerät: „Nun vergisst freilich der Mensch, dass es so mit 
ihm steht; er lügt also in der bezeichneten Weise unbewusst und nach hundertjäh-
rigen Gewöhnungen – und kommt eben durch diese Unbewusstheit, eben durch 
dies Vergessen zum Gefühl der Wahrheit. An dem Gefühl, verpflichtet zu sein, 
ein Ding als roth, ein anderes als kalt, ein drittes als stumm zu bezeichnen, er-
wacht eine moralische auf Wahrheit sich beziehende Regung: aus dem Gegensatz 
des Lügners, dem Niemand traut, den alle ausschliessen, demonstrirt sich der 
Mensch das Ehrwürdige, Zutrauliche und Nützliche der Wahrheit.“196 Das heißt: 
(1) Die Voraussetzung des Gefühls der Wahrheit ist das Vergessen der metapho-
rischen Herkunft der Wahrheit, genauer: das Vergessen und die Sedimentierung 
des ontologischen Raums des gleitenden Sinnes. (2) Die Wirkung des Gefühls 
der Wahrheit ist moralisch, nämlich die Errichtung einer Rangordnung zwischen 
der Wahrheit und der Lüge und, in Abhängigkeit davon, zwischen dem Wahrhaf-
tigen und dem Lügner.

46.3  Kritik der Repräsentation und Zurückweisung  
der Allgemeinen Grammatik 

Wird aber die Wahrheit als eine verbindliche und herdenbildende Bezeichnung 
der Dinge bestimmt, so wird gleich im nächsten Schritt, unter dem Einsatz des 
Satzes vom Grund, die Unmöglichkeit einer absoluten Bezeichnung von Außen-
welt dargelegt. In der Darlegung dieser Unmöglichkeit liegt das entscheidende 
Stück dieser rhetorischen Repräsentationskritik, die, ganz im Einklang mit den 
Ansätzen von Gerber und Gruppe, die Gestalt einer Sprachkritik annimmt und – 
beim näheren Hinsehen – die Züge einer unausdrücklichen Zurückweisung der 
Allgemeinen Grammatik und ihrer vier Sprachtheorien offenbart: der Theorien 
der Designation, des Verbs, der Artikulation und der Derivation.

Im letzten Abschnitt war zu sehen, dass beim jungen Nietzsche die Wahrheit 
zunächst von ihrer (herdenbildenden) Wirkung her bestimmt wird: als sprachliche 
Konvention, in der die „Gesetzgebung der Sprache“ und die „ersten Gesetze der 
Wahrheit“ zusammenfließen.197 Wird nun diese Konvention daraufhin überprüft, 

195 Ibid.: 881. 
196 Ibid.
197  Die Konvention fixiert das, „was von nun an ‚Wahrheit‘ sein soll d.h. es wird 

eine gleichmässig gültige und verbindliche Bezeichnung der Dinge erfunden und 
die Gesetzgebung der Sprache giebt auch die ersten Gesetze der Wahrheit: denn 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ob in ihr ein „adäquate[r] Ausdruck aller Realitäten“198 vorliegt, meldet sich so-
gleich das kantische Ding an sich und zugleich auch das, was in der vorliegenden 
Arbeit unter dem (archäologischen) Titel „Trübung der Repräsentation“199 be-
handelt worden ist.

Nietzsches Besprechung des Dinges an sich will jedoch weder bloß auf 
den kantischen Hintergrund aufmerksam machen, vor dem sich seine sprach-
philosophischen und erkenntnistheoretischen Erörterungen entfalten, noch 
auch nur auf die Trübung der Repräsentation als das Schwellenereignis der 
anthropologistischen Wissensepoche. In letzter Konsequenz will er den unver-
meidlichen Anthromorphismus der Repräsentation aufzeigen200: „Das ‚Ding an 
sich‘ (das würde eben die reine folgelose Wahrheit sein) ist auch dem Sprach-
bildner ganz unfasslich und ganz gar nicht erstrebenswerth. Er bezeichnet nur 
die Relationen der Dinge zu den Menschen […]“201 Die Trübung der Reprä-

es entsteht hier zum ersten Male der Contrast von Wahrheit und Lüge: der Lüg-
ner gebraucht die gültigen Bezeichnungen, die Worte, um das Unwirkliche als 
wirklich erscheinen zu machen […]“ [Ibid. (Hervorh. v. Verf.).] Diese Figur 
einer gleichzeitigen Geburt von Grammatik und Logik aus der Konvention ist 
auch in Foucaults „Archäologie des Schweigens“ in Wahnsinn und Gesellschaft
wirksam, wo es um die Geburt der Sprache aus einer ursprünglichen Geste der 
Zurückweisung geht. Danach konstituiert sich die Sprache der Vernunft, aus der 
sich auch Geschichte zusammensetzt, auf Grund der Loslösung gegenüber einem 
ursprünglichen, sinnlosen, gesetzlosen Lärmen der Sprache. Später, in seinen 
zwei Besprechungen von Brissets Sprachauffassung [„Le cycle des grenouilles“, 
Foucault (1962), Nr. 9 und „Sept propos sur le septième ange“, Foucault (1970), 
Nr. 73], wird Foucault beschreiben, wie nach Brissets Vorstellung die heutige 
Sprache gleichsam aus dem urtümlichen Gemurmel – „Gemurmel der Frösche 
rund um den Sumpf; raschelndes Schilfrohr am Abend nach der Schlacht; qua-
kend wird die Neuigkeit weitergegeben“ [„Sieben Worte über den siebten En-
gel“, Foucault (1970), Schriften II, Nr. 73: 24] – des ursprachlichen Schlamms 
herausgehoben wird. Entscheidend ist bei dieser Figur, dass mit der Geste der 
Zurückweisung (der anfänglichen Lüge bei Nietzsche; des Gemurmels der Spra-
che bei Foucault-Brisset) gleichzeitig „die Formen […] [der] Syntax und die 
Konsistenz […] [des] Vokabulars“ [WG: 11] einerseits und die Vernünftigkeit 
der Sprache andererseits entstehen, die zusammen erst die Sprache der Vernunft 
ergeben.

198 Ibid.: 878. 
199  Siehe Kap. 6 dieser Arbeit. 
200  Allerdings tut er dies noch im Modus einer absoluten und unhistorischen Sprech-

weise. Was in dieser frühen Schrift nicht zum Ausdruck kommt, ist der epochale 
Charakter des behaupteten Anthropomorphismus und der polemische Charakter 
dieser Behauptung selbst. Später, in den ausdrücklich genealogischen Überlegun-
gen Nietzsches, wird der wesentliche Anthropomorphismus der ‚objektiven‘ Wis-
senschaften im Zusammenhang mit der décadence des modernen postrevolutionä-
ren Menschen gedacht. 

201 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 879. (Hervorh. v. Verf.) Wenig später heißt 
es in den Aufzeichnungen zur Rhetorikvorlesung im Sommersemester 1874: „Der 
sprachbildende Mensch faßt nicht Dinge oder Vorgänge auf, sondern Reize […] 
Nicht die Dinge treten ins Bewusstsein, sondern die Art, wie wir zu ihnen stehen 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 377 

sentation führt zum Anthropomorphismus der Erkenntnis, und der konkrete 
Ausdruck Nietzsches für Letzteres ist „Nervenreiz“, in dem ein Einwirken auf 
das erkennende Subjekt feststellbar ist, ohne dass die wirkende Ursache nenn-
bar oder erkennbar oder auch nur als existierend denkbar wäre. Die Repräsen-
tation offenbart uns eben nicht mehr das Sein, wie im klassischen Zeitalter. 
Sie ist nur noch eine ‚Wirkung‘ auf den erkennenden Menschen, kantisch ge-
sprochen: eine Affektion.

Jedenfalls kann man den eben zitierten Satz Nietzsches – vor dem Hinter-
grund einer archäologischen ‚Analytik‘ der Transzendentalphilosophie, so wie 
dies im Teil III dieser Arbeit vorgestellt worden ist – als eine unausdrückliche 
Analytik betrachten, die das Ding an sich als fertiges theoretisches Produkt auf 
seine archäologischen Bedingungen zurückführt. Diese sind: (1) das Ereignis der 
Trübung der Repräsentation, (2) die Krise der Synthesis, die darauf folgt und (3) 
auf einer tieferen Ebene eine Krise der Wahrheit, auf die die genannte Trübung 
der Repräsentation hinausläuft und die für das postklassische Denken insgesamt 
kennzeichnend ist.202 Vor dem Hintergrund dieser Krise der Wahrheit, die erst 
ein archäologisch informierter Blick in aller Schärfe zu fassen vermag, versucht 
der junge Nietzsche so etwas wie eine ‚metaphorologische‘ Ontologie und Er-
kenntniskritik zu entwerfen. 

Foucaults Kennzeichnung der Trübung der Repräsentation in Ordnung der 
Dinge entspricht Nietzsches Formulierung fast bis auf den Wortlaut. Nach dem 
archäologischen Befund werden die Repräsentationen infolge ihrer Trübung zu 
Erscheinungen für ein Bewusstsein. Sie offenbaren nicht mehr die Identität der 
Dinge, „sondern die äußerliche Beziehung, die sie zum menschlichen Wesen 
herstellen.“203 Die Repräsentation ist nur noch die „mehr oder weniger ver-
schwommene […] Wirkung“204 der Empirizitäten auf das Bewusstsein. Damit 
werden die Repräsentationen infolge ihrer Trübung zu anthropomorphen Pro-
jektionen: zu Widerspiegelungen der Beziehungen des Menschen zu den Din-
gen. Nietzsches Beschwörung der Problematik des Dinges an sich zeigt an, dass 
seine Auffassung der Sprache als Rhetorik unter dem Eindruck der Trübung der 
Repräsentation steht. Auch wenn er nicht vermag, diesen Zusammenhang histo-
risch zu verorten und ihn vor dem Hintergrund des klassischen Ordnungswis-
sens aufzuschlüsseln, sind seine Argumente im Lichte einer Archäologie des 
klassischen Wissens einleuchtend. So erkennt eine archäologische Lektüre von 
Wahrheit und Lüge in Nietzsches philologisch motivierten Argumenten eine 

das . Das volle Wesen der Dinge wird nie erfaßt.“ [Vorlesung, Nietzsche 
(1874): 426.] 

202  Zuletzt erscheint auch Husserls Krisisbegriff in seiner „Krisis der Wissenschaf-
ten“ [Husserl (1977)] durchaus als Anzeige dieser grundlegenden Krise im Rah-
men einer Geschichte der Wahrheit. 

203  OD: 378.  
204 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

beinahe systematische Negation der vier „theoretischen Segmente“ der Allge-
meinen Grammatik.  

Diese Negation kann sich allerdings nur erst vor dem Evidenzhintergrund 
der Trübung der Repräsentation entfalten, worin die archäologische Voraus-
setzung aller postklassischen Formen der Erkenntniskritik liegt, insofern diese 
als Kritik der Repräsentation in Erscheinung treten. Denn erst die Trübung 
lässt die Repräsentation zum Problem werden und als möglich erscheinen in-
nerhalb von Grenzen, die fortan eine Kritik zu ziehen hat. Was jenseits solcher 
Grenzen liegt, etwa das Ding an sich, ist nach Nietzsche weder „fasslich“ 
noch „erstrebenswerth“ und, vor allem, gar nicht repräsentierbar.205 Deshalb 
können „nur die Relationen der Dinge zu den Menschen“ bezeichnet werden 
und deshalb muss man „zu deren Ausdrucke die kühnsten Metaphern zu Hül-
fe“ nehmen.206 Die Trübung der Repräsentation, das heißt, die Problematisie-
rung und epistemische Unmöglichkeit von Transzendenz führt zur radikalen 
Metaphorisierung der Erkenntnis. Der tropologische Freiraum des klassischen
Diskurses verliert seine Begrenzung durch den wahren Namen und wird zu 
einem überbordenden Raum der Metaphern, denen damit ein epistemischer 
Vorrang zukommt.  

Dreh- und Angelpunkt der rhetorischen Repräsentationskritik Nietzsches ist 
die Feststellung der irreduziblen Differenz bzw. Inkompatibilität von Sphären, 
deren Zwischenraum durchsprungen wird, sobald Sprache zu funktionieren be-
ginnt. Dieser der Sprache essentielle Differentialismus meldet sich, sobald die 
Frage nach dem Wesen des Wortes gestellt wird. Die Antwort darauf lautet: Das 
Wort ist die „Abbildung eines Nervenreizes in Lauten.“207 Die Sphäre der Ner-
venreize und diejenige der Laute erscheinen jedoch als gegenseitig inkompatibel, 
so dass bereits auf der Ebene des Wortes ein Durchspringen des Zwischenraums 
dieser Sphären unvermeidlich zu sein scheint. 

Es ist aber nicht nur wegen der Inkompatibilität dieser zwei Sphären, dass der 
Nervenreiz keine Brücke zwischen dem Wort und ihren Bedeutungen sein kann 
und das Wort nicht mehr ihre klassische Rolle als doppelte Repräsentation des 
Seienden ausüben kann. Auch zwischen dem Nervenreiz und der Außenwelt be-
steht keine denkbare Verbindung. Denn: Von einem Nervenreiz auf eine Ursache 
„ausser uns“ zu schließen wäre „bereits das Resultat einer falschen und unbe-
rechtigten Anwendung des Satzes vom Grunde.“208 An der Grenze zwischen dem 
Sprachlichen und dem Nichtsprachlichen stehen also die Wörter und die Nerven-
reize einander gegenüber, ohne dass sie über einen gemeinsamen Bezug auf ein 
außenweltliches Seiendes übereinkommen könnten. 

Dagegen standen im klassischen Zeitalter keineswegs ein Lautgebilde und 
ein Nervenreiz, sondern eine sprachliche Wurzel und die von ihr bezeichnete 

205 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 879. 
206 Ibid.
207 Ibid.
208 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 379 

Repräsentation einander gegenüber. Die Wurzeln waren vor allem schriftliche
Fixierungen, die allen wirklichen Sprachen zugrunde lagen und die als die ety-
mologisch anfänglichen Bezeichnungen von Repräsentationen dienten. Die von 
den Wurzeln bezeichneten Repräsentationen wurden von Empfindungen oder 
Einbildungen vorgelegt, die in einem ersten Schritt von den Veräußerungen 
einer animalischen Gebärdensprache „verlängert“ und damit sichtbar gemacht 
wurden. Die Empfindung der Angst verlängerte sich in dem Schrei und die 
Empfindung des Hungers in der „ausgestreckten Hand“.209 Da aber diese ersten 
Veräußerungen nicht wiederholbar waren, konnten sie keinen zeichenhaften 
Ausdruck der Repräsentation bilden. Dieser wurde erst in den Wurzeln verfüg-
bar.  

Eine Wurzel war eine konventionelle Fixierung von zwei ähnlichen Schreien, 
denen die gleiche Repräsentation zugrunde gelegt wurde. Damit erst lag eine Re-
präsentation der Repräsentation vor, die auf Grund ihrer Wiederholbarkeit eine 
Repräsentation nicht nur auszudrücken, sondern diese auch im Gesprächspartner 
zu evozieren vermochte. Für die Allgemeine Grammatik war ein Wort in seinem 
innersten Kern eine Kombination aus Wurzeln, die durch und durch Repräsenta-
tion waren und sich damit auf Seiendes bezogen. 

Bei Nietzsche entfällt dieser Seinsbezug. Denn das Wort ist nicht die Reprä-
sentation eines Nervenreizes, sondern eine Übertragung, verstanden als das 
Durchspringen des Zwischenraums von zwei inkompatiblen Sphären. Auch der 
Nervenreiz ist keine Repräsentation eines außenweltlichen Inhalts, sie kann unter 
strenger Anwendung des Satzes vom Grund keinesfalls auf eine „Ursache ausser 
uns“210 zurückgeführt werden. Die Sprache und die auf sie angewiesene Wahr-
heit beruhen auf Konventionen und nicht auf Repräsentationen. Im Unterschied 
dazu fasst die klassische Theorie der Designation die Sprache als eine Kombina-
tion aus Konvention und Repräsentation: Die Wurzeln sind konventionelle Fest-
legungen, die aber die von ihnen bezeichneten Repräsentationen zu repräsentie-
ren vermögen. Unter Anwendung des Satzes vom Grunde unternimmt Nietzsche 
also eine Kritik der Repräsentation, die auf eine Zurückweisung der Theorie der 
Designation hinausläuft. 

Die eben dargelegte Konzeption der Übertragung beinhaltet aber auch eine 
Zurückweisung der Theorie des Verbs. Die klassische Theorie des Verbs be-
handelte das Verb „sein“ als dasjenige Element der Sprache, das von innerhalb 
der Sprache das Sein des Seienden affirmierte und mit ihm in Beziehung zu 
treten vermochte. Aufgrund der Funktion der Affirmation war das Verb „sein“ 
also einerseits im Stande, den Diskurs mit dem Sein zu verbinden. Zugleich 
aber hatte es die Funktion der Attribution inne und vermochte es, die nominalen 
Elemente der Sprache zur Einheit des Satzes zu verbinden, womit sich der Dis-
kurs in sich selbst zusammensetzte. Beim jungen Nietzsche hingegen vermag 

209  Siehe OD: 147. 
210 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 878. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nichts an der Sprache, die Sphäre der Wörter und der Nervenreize zu verlassen. 
Wenn man sagt, der Stein sei „hart“, dann wird damit keineswegs eine Qualität 
des Seienden repräsentiert, vielmehr ist damit nichts anderes gesagt, als eine 
„ganz subjektive Reizung“.211 Die Wörter haben keine feste Bedeutung im ab-
soluten und extrakonventionellen Sinne. Sie haben kein Fundament außerhalb 
der Sprache und außerhalb des Sprechenden, auf das sie sich stützen könnten. 
Die Festigkeit ihrer Bedeutung ist vielmehr relativ zum Menschenwesen und 
geht ausschließlich auf Konventionen zurück. An die Stelle der Außenwelt und 
ihrer Repräsentation tritt also die herdenbildende Konvention, von der ausge-
hend sich die Bedeutungen stabilisieren und sich Wahrheit bilden kann. Nietz-
sches Anwendung des Satzes vom Grunde beinhaltet also auch eine Negation
der Theorie des Verbs.

Die rhetorische Kritik der Repräsentation impliziert auch eine Zurückwei-
sung der klassischen Theorie der Artikulation, die zeigte, wie Nomen und Ad-
jektive gleichzeitig die Sprache und die Welt in Elemente einteilte. Zwar war 
diese Einteilung durch und durch konventionell, woraus sich die Vielfalt der 
realen und aktuellen Sprachen erklären ließ. Dennoch gab es eine Welt, die 
gleichzeitig mit der Sprache und auf die gleiche Weise und im Rahmen ein und 
derselben grammatikalischen Funktion einzuteilen war. Zudem erwiesen sich 
die artikulatorischen Elemente der Sprache über die ursprünglichen Wurzeln als 
Repräsentationen und waren damit auf das Seiende bezogen. Bei Nietzsche 
hingegen ist die Einteilung der Dinge vollkommen willkürlich und voller an-
thropomorpher Übertragungen wie etwa die Einteilung in Geschlechter oder die 
Kennzeichnung eines Wesens wie der Schlange anhand der nominalisierten Ak-
tion des „Sichwindens“, die durchaus einem anderen Wesen wie dem Wurm 
auch zukommt: „Wir theilen die Dinge nach Geschlechtern ein, wir bezeichnen 
den Baum als männlich, die Pflanze als weiblich: welche willkürlichen Über-
tragungen! Wie weit hinausgeflogen über den Canon der Gewissheit! Wir reden 
von einer Schlange: die Bezeichnung trifft nichts als das Sichwinden, könnte 
also auch dem Wurme zukommen. Welche willkürlichen Abgrenzungen, wel-
che einseitigen Bevorzugungen bald der bald jener Eigenschaft eines Din-
ges!“212 Bei Nietzsche ist also die Funktion der Artikulation reine Konvention. 
Damit gerät die Funktion der Artikulation gleichsam in einen Schwebezustand,
ohne dass sie wie im klassischen Zeitalter von der Repräsentation eines Seien-
den gefestigt werden könnte. Darin liegt eine unausdrückliche Zurückweisung
der Theorie der Artikulation.

Schließlich beinhaltet Nietzsches rhetorische Erkenntnistheorie auch eine 
Negation der klassischen Theorie der Derivation: „Die verschiedenen Spra-
chen neben einander gestellt zeigen, dass es bei den Worten nie auf die Wahr-

211 Ibid.
212  Ibid.: 878f. Diese Beispiele sind alle Gerbers Die Sprache als Kunst [Gerber

(1871)] entnommen, wie die Konkordanz von Meijers und Stingelin nachweist. 
Siehe Meijers/Stingelin (1988): 367. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 381 

heit, nie auf einen adäquaten Ausdruck ankommt: denn sonst gäbe es nicht so 
viele Sprachen.“213 Für die Allgemeine Grammatik war die Tatsache, dass so 
viele Sprachen nebeneinander bestehen und die gleiche Welt bezeichnen 
konnten, kein Anlass, an der Gültigkeit der Figur der Repräsentation zu zwei-
feln. Zur Erklärung der Sprachvielfalt diente die Theorie der Derivation, in-
dem sie eine Art historischer Genealogie der aktuellen menschlichen Sprachen 
zur Verfügung stellte. Diese Genealogie führte alle diese Sprachen, die unter-
einander verschieden und in ihrer gemeinsamen historischen Gegenwart glei-
chermaßen gültig waren, auf die ursprünglichen Wurzeln zurück, die ihnen 
allen zugrunde lagen. So wurden alle diese gegenwärtigen Sprachen über die 
Wurzeln auf die Repräsentation des Seienden bezogen und fanden darin ihre 
einzige denkbare Verwandtschaft. Die Wurzeln und ihre anfängliche Leistung 
einer Doppelung der Repräsentation waren so etwas wie der Schlussstein, den 
Nietzsches Kritik nun abstoßen muss, um das Gefüge der klassischen Sprach-
theorie in sich einstürzen zu lassen. Zur Erklärung der Tatsache der Sprachen-
vielfalt meldet sich auch da die Konvention, die die Stelle der Repräsentation
einnimmt. 

46.4  Der Raum der Übertragung als Medium des Vergleichs  

1.
Wird Foucaults Archäologie des anthropologistischen Wissens als Hintergrund 
einer Lektüre der Rhetoriktexte Nietzsches herangezogen, so wird erst der 
Überschreitungscharakter des darin enthaltenen Diskurses deutlich. Was der 
archäologische Hintergrund sichtbar macht, ist nämlich, dass Nietzsches Kritik 
der Repräsentation und die daran geknüpfte Zurückweisung der Allgemeinen 
Grammatik zur Schwelle der Konstitution der vergleichenden Philologie – und 
insgesamt des anthropologistischen Wissens – zurückführen. Allerdings löst die 
Repräsentationskritik Nietzsches nicht denselben archäologischen Vorgang aus, 
der gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts einsetzte und bei Bopp, Schlegel 
oder Grimm sichtbar wurde. Sie bewirkt keineswegs, dass sich die Sprache 
gegenüber dem Sein abdichtet, um daraufhin selbst in ihrem objektiven Sein zu 
erscheinen: als ein philologisch beschreibbares und ins Geflecht historischer 
Verwandtschaftsbeziehungen eingebettetes Objekt.214 Stattdessen erscheint bei 
Nietzsche erneut das Verhältnis zwischen Sprache und Sein am Horizont der 
Reflexion, insofern die Sprache als eine kollektive Einrichtung der fiktionalen 
(metaphorischen) Produktion erscheint und das Sein als ein Effekt dieser fiktio-
nalen Tätigkeit der Sprache. Das gestattet ihm, erneut einen allgemeinen Blick 
auf die Sprache zu werfen, ohne allerdings zur Allgemeinen Grammatik zu-
rückzukehren, die, wie im vorigen Abschnitt gezeigt wurde, gerade von seiner 

213 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 879. (Hervorh. v. Verf.) 
214  Siehe Kapitel 8 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

fiktionalisierenden Kritik umgestoßen wird. Was Nietzsches allgemeinem Blick 
entgegentritt, ist also weder (1) ein Sprachviereck des Diskurses samt dem da-
ran geknüpften tropologischen Raum (klassisches Zeitalter); noch (2) die Spra-
che als Objekt einer vergleichenden Philologie (Epoche des Menschen); son-
dern (3) der ontologische Raum (Epoche der Archäologie), in dem die Sprache 
sich sammelt und ‚Sein‘ fingiert, im Zuge einer nicht mehr tropologisch be-
grenzten metaphorischen Tätigkeit. Nietzsches Kritik überschreitet also den 
epistemischen Rahmen sowohl der Allgemeinen Grammatik als auch der ver-
gleichenden Philologie. 

2.
Die eben erwähnte metaphorische Tätigkeit der Sprache besteht in einer grund-
losen und unaufhaltsamen Bewegung der Übertragung, die auf die Tatsache 
zurückgeht, dass es keine im Voraus bestehende und eindeutige Zuordnung 
zwischen Wort und Bedeutung gibt. Voraussetzung der Übertragung ist also 
nicht, wie im klassischen Zeitalter, eine ursprüngliche Bedeutung der Wörter, 
sondern ein Raum unbegrenzt vieler möglicher Beziehungen zwischen Wort 
und Bedeutung. In diesem Raum muss der Sinn der Wörter in ein unaufhörli-
ches Gleiten geraten, so dass ein Diskurs, der wissenschaftlich und alltäglich 
für eine ‚Gemeinschaft der Sprecher‘ funktionieren soll, erst auf Grund einer 
Auswahl und Reduktion dieser ‚ursprünglichen Sinnvielfalt‘ zustande kommen 
kann.  

Empirisch meldet sich die potentielle Sinnvielfalt an der Wurzel der Sprache 
anhand der Schaffenskraft „von einzelnen Sprachkünstlern“215, das heißt: im Er-
scheinen der Literatur, in der einem Wort unterschiedliche, neuartige und ‚unna-
türliche‘ Bedeutungen zukommen können. Im Gegensatz dazu geht die eigentli-
che und als natürlich empfundene, ‚nichtrhetorische‘ Rede aus der konventions-
geleiteten Auswahl und Fixierung des Sinnes hervor. Nietzsches Genealogie der 
eigentlichen Rede verweist, über die Tätigkeit der einzelnen Sprachkünstler hi-
naus, auf den ontologischen Raum des gleitenden Sinnes. Denkbar wäre aller-
dings eine solche Genealogie nicht, ohne zuvor die Trennlinie zwischen einer 
eigentlichen und einer unnatürlichen (figurativen) Rede zu suspendieren. Die 
entsprechende genealogische Argumentation in Nietzsches Vorlesungsaufzeich-
nungen setzt mit einer solchen Suspendierung ein: „Eigentlich ist alles Figura-
tion, was man gewöhnliche Rede nennt. Die Sprache wird geschaffen von einzel-
nen Sprachkünstlern, festgestellt aber dadurch, daß der Geschmack der Vielen 
eine Auswahl trifft.“216

Der Raum also, in dem Sprache überhaupt zustande kommen und sich als Tä-
tigkeit der Übertragung entfalten kann, ist ein Raum der prinzipiellen Instabilität 
des Sinnes: ein Raum der fortgesetzten und unabschließbaren Herausbildung von 

215 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427. 
216 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 383 

Sinndifferenzen, die der Fixierung und Vereindeutigung von Sinn vorausgehen. 
Diese Bestimmung deckt sich durchaus mit Foucaults Erörterung des Wahnsinns, 
den er als Raum der „Abwesenheit des Werks“217 bzw. als Raum des irreduziblen 
„Sinnrückhalt(s)“218 bestimmt. Der so gefasste Raum des Wahnsinns ist vom on-
tologischen Raum der Sprache kaum zu unterscheiden. Wie der Wahnsinn geht 
auch dieser jedem vernunftgeleiteten, repräsentationalistischen und eigentlichen
Diskurs voraus, den er zugleich umfasst und durchdringt so dass er als „Matrix 
einer Sprache“ gelten muss, „die, im strengen Sinne, nichts sagt“219. Die Sprache 
des Wahnsinns, die im Sprachgebrauch des jungen Nietzsche ein freies Spiel der 
Metaphern heißen mag, in dem „neue Uebertragungen, Metaphern, Metonymien“ 
hingestellt und „die Rubriken und Zellen der Begriffe“ verwirrt werden220, sagt
nichts, insofern sie beliebig viel sagt. In ihrem ungebändigten Hervorgang aus 
einem Raum der produktiven Sinndifferenzen und des im Vorfeld jeder Konven-
tion sich beliebig vervielfältigenden Sinnes hat die Sprache des Wahnsinns ihren 
Ort diesseits jeder Unterscheidung zwischen einer eigentlichen und einer figura-
tiven Rede.

3.
Die Transformation des tropologischen Raumes in den ontologischen Raum 
der Sprache besteht im Wesentlichen darin, dass die Repräsentation durch die 
Konvention ersetzt wird und die klassische Bezeichnung, die auf der Repräsen-
tation beruhte, durch die Übertragung, die in einem mehr oder weniger kon-
trollierbaren Gleiten des Sinnes besteht. Im tropologischen Raum vollzieht 
sich dieses Gleiten nach Maßgabe der Tropen, die von der herkömmlichen, 
metaphysisch eingefassten Rhetorik als kanonisierte Formen der Abweichung 
von einer eigentlichen Bedeutung katalogisiert worden sind.221 Es kann sich 

217  Siehe, „Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, Foucault (1964) Schriften I, 
Nr. 25. 

218 Ibid.: 547. 
219 Ibid.
220 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 887. 
221  Im Rahmen dieses Exkurses lassen wir die Unterschiede zwischen der antiken 

Rhetorik und der Rhetorik im klassischen Zeitalter außer Acht, die in einem ande-
ren Untersuchungskontext zweifellos von Gewicht wären. Das liegt am Schwer-
punkt dieser Untersuchung, die v. a. den Gegensatz ausarbeiten will zwischen 
dem tropologischen Raum, in dem das Gleiten des Sinnes präsenzmetaphysisch 
begrenzt ist, und dem ontologischen Raum der Sprache, in dem das Gleiten des 
Sinnes das tropologische Maß überschreitet und einen ‚ursprünglichen‘ Status er-
langt. Deshalb erscheint es im engen und relativen Kontext dieser Untersuchung 
als statthaft, die Eigentümlichkeiten des tropologischen Raumes, die von Fou-
caults Archäologie auf die Regelmäßigkeiten des klassischen Wissens zurückge-
führt werden, inhaltlich mit Nietzsches Beispielen zu verbinden, die vornehmlich 
aus dem Bereich der antiken Rhetorik stammen. Denn die Rhetoriktexte Nietz-
sches erheben keinerlei Anspruch auf die Originalität einer Neuinterpretation der 
antiken Rhetorik, sondern bezwecken vielmehr, anhand der Rhetorisierung der 
eigentlichen Rede, eine Kritik des wissenschaftlichen Wissens in der Epoche des 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

beispielsweise erstens um ein Gleiten vom Ganzen auf den Teil handeln, so 
dass der Teil für das Ganze steht, wie wenn man „Welle“ statt „Meer“ oder 
„Segel“ statt „Schiff“ sagt. Das gehört zum Bereich des Tropus Synekdoche.222

Das Gleiten des Sinnes kann zweitens aber auch als die Ersetzung der Teile 
eines bestimmten Bedeutungsganzen durch diejenigen eines anderen stattfin-
den, was der Tropus der Metapher zu tun gestattet. Diese „schafft Wörter 
nicht neu, sondern deutet sie um. zB bei einem Berg redet sie von Koppe Fuss 
Rücken Schlünde Hörner Adern.“223 Nach Cicero kann das Gleiten der Meta-
pher in vier möglichen Formen stattfinden: als Übertragung zwischen zwei 
belebten Dingen, zwischen zwei unbelebten Dingen, von einem unbelebten 
Ding auf ein belebtes oder schließlich umgekehrt.224 Nach Aristoteles wiede-
rum geschieht das metaphorische Gleiten „entweder von der Gattung auf die 
Art, oder von der Art auf die Gattung oder von der Art auf die Art oder nach 
der Proportion […] Übertragung von der Gattung auf die Art zB. ‚dort ruht 
mir das Schiff‘ […], denn im Ankerplatz sein ist eine Art des Ruhens. Von der 
Art auf die Gattung ‚schon tausende von edlen Thaten hat Odysseus verrichtet 
[…], denn die tausende sind viele u. der Dichter gebraucht hier jenen Aus-
druck im Sinne ‚viele‘. Von der Art auf die Art ‚mit dem Erze das Leben weg-
schöpfend‘ […] u. ‚mit dem unverwüstlichen Erze wegschneidend‘ […], hier 
steht wegschneiden für schöpfen, dort schöpfen statt wegschneiden, beides 
sind Arten des Wegnehmen’s. Nach der Proportion‚ wie das Alter zum Leben, 
so verhält sich der Abend zum Tage, also kann man den Abend das Alter des 
Tages nennen u. das Alter den Abend des Lebens.“225 Drittens geschieht das 
Gleiten des Sinnes als Vertauschung zwischen Ursache und Wirkung: gemäß 
der Figur der Metonymie also, die vorliegt, „wenn zB. der Rhetor ‚Schweiß‘ 
für ‚Arbeit‘ sagt, ‚Zunge‘ statt ‚Sprache‘. Wir sagen ‚der Trank ist bitter‘ statt 
‚er erregt in uns eine Empfindung der Art‘; ‚der Stein ist hart‘ als ob hart et-
was anderes wäre als ein Urtheil von uns.“226 Und so lassen sich der Reihe 
nach die von der antiken Rhetorik katalogisierten Tropen vorführen: als For-
men, gemäß denen der Sinn zwischen einer eigentlichen und einer abweichen-
den Bedeutung gleiten darf und kann. Insgesamt, schreibt Nietzsche, drückt 
„die Sprache […] niemals etwas vollständig aus, sondern hebt nur ein ihr her-
vorstechend scheinendes Merkmal hervor […] Eine einseitige Wahrnehmung 
tritt ein für die ganze u. volle Anschauung.“227

Menschen: Kritik unter anderem auch der Nietzsche geläufigen wissenschaftli-
chen Philologie. 

222  Siehe Vorlesung, Nietzsche (1874): 426. 
223 Ibid.: 427. 
224 Ibid.: 444. 
225 Ibid.
226 Ibid.: 427. 
227 Ibid.: 426 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 385 

In Wahrheit und Lüge dagegen bedeutet „Metapher“ im Wesentlichen nicht 
einen bestimmten Tropus, der das Gleiten des Sinnes auf eine spezifische Weise 
organisiert, und der abzusetzen wäre gegenüber etwa der Metonymie oder der 
Synekdoche. „Metapher“ hat hier vielmehr eine allgemeine Bedeutung und heißt 
die Bewegung des Gleitens als solche, auf der alles Rhetorische beruht und die 
jeder tropologischen Fixierung und Klassifizierung vorausgeht. Der Diskurs der 
antiken Rhetorik schwankte zwischen diesen zwei Bedeutungen von „Metapher“: 
verstanden einerseits als Übertragung im Allgemeinen, die in einzelne Tropen zu 
unterteilen ist, und andererseits selbst als einzelner Tropus. In seinen Vor-
lesungsaufzeichnungen bestimmt Nietzsche den Ausdruck „Metapher“ gemäß 
dieser Bedeutungsschwankung. In Anlehnung an antike Schriftsteller bestimmt er 
einerseits die Ausdrücke „Metapher“ und „Tropus“ gleichbedeutend als die all-
gemeine Bewegung der Übertragung, deren Unterarten die Tropen sind: „Als 
Bezeichnung für Übertragungen hatten die Griechen zuerst (z. B. Isocrates) 

, auch nach Aristoteles. Hermagoras sagt, daß bei den Grammatikern 
noch heiße, was die Rhetoren ó  nannten. Bei den Römern ist tro-
pus angenommen, bei Cicero noch translatio immutatio, später auch motus mores 
modi. Über Zahl und Unterarten der Tropen gab es erbitterte Streitigkeiten: man 
kam zu 38 u. mehr Arten.“228 Wenig später im gleichen Text behandelt Nietzsche 
die Metapher als den ersten einer längeren Liste von Tropen: „Die Metapher ist 
ein kürzeres Gleichniß, wie wiederum das Gleichniß als 
bezeichnet wird.“229

In Wahrheit und Lüge wird die Bedeutung von „Metapher“ als Tropus auf 
ihre allgemeine Bedeutung als Gleiten des Sinnes übertragen, so dass der Aus-
druck „Metapher“ nur noch metaphorisch verwendet wird. Wenn Nietzsche 
also die Sprache wesentlich als Metapher kennzeichnet, dann unternimmt er 
eine im (tropischen Sinne) metaphorische Benennung der allgemeinen Bewe-
gung des gleitenden Sinnes als „Metapher“. In diesem übertragenen und allge-
meinen Verständnis sprengt die „Metapher“, die Nietzsche in Anlehnung an den 
griechischen Wortsinn von metapherein (= „anderswohin tragen“) auch Über-
tragung nennt, den formalen Rahmen der herkömmlichen Tropen. Die Doppel-
deutigkeit des Ausdrucks „Metapher“ wird also metaphorisch überwunden, so 
dass der Ausdruck „Metapher“ nur noch als Metapher für alle Übertragungen 
gilt. Auf der Basis dieses Verfahrens einer „Metapher der Metapher“ versucht 
nun Nietzsche, eine Systematik und Rangordnung der Übertragungen zu ent-
werfen, wobei es freilich nicht mehr – wie in der herkömmlichen Rhetorik – 
darum gehen kann, Formen der Abweichung von einer eigentlichen Bedeutung 
zu bestimmen. Vielmehr handelt es sich um eine Kette diskontinuierlicher Be-
wegungen des Sinnes, die für das Zustandekommen von Sprache überhaupt
konstitutiv sind.

228 Ibid.: 443. 
229 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

4.
Insgesamt verzeichnet Nietzsche drei übereinander gelagerte Übertragungshand-
lungen. Erstens gibt es die Übertragung eines Nervenreizes in ein Bild. Nietzsche 
nennt das die erste Metapher.230 Zweitens wird das Bild in einem Laut „nachge-
formt“231, was eine zweite Metapher heißt.232 Die Ebene der ersten Metapher 
schließt die Empfindung ein, die Ebene der zweiten hingegen den lautliche Aus-
druck der Empfindung. Sowohl die Empfindung, als auch ihr lautlicher Ausdruck 
sind aber, wie bereits erwähnt, nicht imstande, Außenwelt adäquat wiederzuge-
ben. Sie scheinen lediglich auf ein Ding an sich zu verweisen, das sich einmal als 
Nervenreiz, ein anderes Mal als Bild und ein drittes Mal als Laut zu zeigen 
scheint. Allerdings funktioniert diese Verweisungsleistung nur, wenn man ver-
gisst, dass eine Übertragung stattgefunden hat, wenn also durch Wiederholung 
und Gewöhnung der Sprung durch den Zwischenraum zwischen zwei unverein-
baren Sphären in den Hintergrund tritt und vom Effekt der Repräsentation eines 
transzendenten Dinges verdeckt wird. Die genealogische Aufdeckung der tiefen 
und ‚wesentlichen‘ Bewegung der Übertragung zeigt, dass für die Sprache das 
Ding an sich nicht schlicht gegeben sein kann. Es gibt nur noch einen Nerven-
reiz, ein Bild und einen Laut, die je für sich auf ein Ding zu verweisen scheinen. 
Nietzsche vergleicht den Glauben an einen sprachlichen Dingbezug mit der Er-
wartung eines tauben Menschen, Klangnachbildungen im Sand entnehmen zu 
können, was Musik sei: „Wie der Ton als Sandfigur, so nimmt sich das rätselhaf-
te X des Dings an sich einmal als Nervenreiz, dann als Bild, endlich als Laut 
aus.“233

Das Ergebnis der ersten zwei Übertragungshandlungen der Bildwerdung und 
der Lautbildung ist das Wort als Benennung einer individuellen Wesenheit. Der 
Übergang von einem Wort in einen Begriff setzt aber eine dritte Übertragung
voraus: das „Üebersehen des Individuellen und Wirklichen“234 im Hinblick auf 
ein Allgemeines. Mit der dritten Übertragung wird der Raum zwischen der Sphä-
re einzelner Dinge und ihrem allgemeinen Wesen übersprungen, beispielsweise 
der Raum zwischen einzelnen Blättern und dem einen Blatt hinter den Blättern; 
oder zwischen einzelnen Handlungen und der qualitas occulta namens „Ehrlich-
keit“ hinter verschiedenen „ehrlich“ genannten Handlungen: „Wir wissen ja gar 
nichts von einer wesenhaften Qualität, die die Ehrlichkeit hieße, wohl aber von 
zahlreichen individualisirten, somit ungleichen Handlungen, die wir durch Weg-
lassen des Ungleichen gleichsetzen und jetzt als ehrliche Handlungen bezeich-
nen.“235 Die dritte Übertragung, die zur Begriffsbildung führt, erzeugt den Ein-

230 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 879. 
231 Ibid.
232 Ibid.
233 Ibid.
234 Ibid.: 880. 
235 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 387 

druck von Kausalität, der etwa das Blatt als die Ursache der Blätter oder die Ehr-
lichkeit als Ursache ehrlicher Handlungen präsentiert und zuletzt das Subjekt als 
Ursache ‚subjektiver‘ Erscheinungen.236

Die Aufdeckung der ersten zwei Übertragungen – Nervenreiz-Bild/Bild-
Laut – zeigt, dass zwei so unvergleichliche und disparate Sphären wie Sinn-
lichkeit und Sprache auf Metaphern zurückführbar sind. Der Nervenreiz lenkt 
von sich weg und hin zu etwas ganz anderem: dem Bild. Das Bild wiederum 
lenkt von sich weg und hin zu etwas ganz anderem: dem Laut. Jedes Mal gerät 
die Inkompatibilität der zwei Sphären, deren Zwischenraum in der Übertra-
gungshandlung übersprungen wird, aus dem Blick. Jedes Mal ergibt sich ein 
Anschein von Repräsentation, Bezeichnung und Kausalität aus einem Verges-
sen, das seinerseits das Resultat zahlloser Wiederholungen einer langen Ge-
wohnheit darstellt. : „[…] wenn […] dasselbe Bild Millionen mal hervorge-
bracht und durch viele Menschengeschlechter hindurch vererbt ist, ja zuletzt bei 
der gesammten Menschheit jedesmal in Folge desselben Anlasses erscheint, so 
bekommt es endlich für den Menschen dieselbe Bedeutung, als ob es das einzig 
nothwendige Bild sei und als ob jenes Verhältniss des ursprünglichen Nerven-
reizes zu dem hergebrachten Bilde ein strenges Causalitätsverhältniss sei; wie 
ein Traum, ewig wiederholt, durchaus als Wirklichkeit empfunden und beurt-
heilt werden würde.“237 Im Element dieses Vergessens vollzieht sich also – 
„unbewusst und nach hundertjährigen Gewöhnungen“238 – der Sieg der Lüge 
als Wahrheit. Die Repräsentation und die Bezeichnung, die im klassischen 
Zeitalter epistemisch ursprüngliche Tatsachen waren, sind jetzt nur noch Effek-
te eines Vergessens und einer Gewohnheit. 

236  Die Begriffsbildung beruht also auf einem Vorgang des Übersehens, der als die 
Gleichsetzung des Ungleichen funktioniert. Jahre später, im Zusammenhang 
seiner Überlegungen zur Ewigen Wiederkehr, wird Nietzsche vermuten, dass es 
das Gleiche nur im Modus der Wiederkehr geben kann. Dagegen gibt es inner-
halb einer einzelnen „Gesammtlage der Kräfte“ nur noch das Verschiedene, wo-
bei er wieder einmal das botanische Beispiel der Blätter verwendet: „Ob es in 
Einer Gesammtlage etwas Gleiches geben kann, z. B. zwei Blätter? Ich zweifle: 
es würde voraussetzen, daß sie eine absolut gleiche Entstehung hätten, und da-
mit hätten wir anzunehmen, daß bis in alle Ewigkeit zurück etwas Gleiches be-
standen habe, trotz aller Gesammtlagen-Veränderungen und Schaffung neuer 
Eigenschaften – eine unmögliche Annahme!“ [Nietzsche (KSA), Bd. 9 (Früh-
jahr-Herbst 1881), 11 [202]: 523.] Das prinzipiell Ungleiche innerhalb einer 
Weltlage lässt sich also – um mit dem jungen Nietzsche zu sprechen – erst an-
hand der metaphorischen Übertragung, das heißt, des Übersehens und Verges-
sens, gleich setzen. Hinter allen Erscheinungen der Gleichheit muss man also 
nach Nietzsche Praktiken der Gleichmachung sehen. Siehe auch Anm. 159 die-
ses Exkurses. 

237 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 884. 
238 Ibid.: 881. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

5.
Damit kommt es zur berühmten Definition von Wahrheit: „Was ist also Wahr-
heit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen 
kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhetorisch ge-
steigert, übertragen, geschmückt wurden, und die nach langem Gebrauche einem 
Volke fest, canonisch und verbindlich dünken: die Wahrheiten sind Illusionen, 
von denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt 
und sinnlich kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und 
nun als Metall, nicht mehr als Münzen in Betracht kommen.“239

An dieser Definition ist die Logik der Transformation des tropologischen 
Raumes in den ontologischen Raum zu erkennen. An die Stelle der Zeichenbe-
ziehung treten die Beziehungen der Übertragung: Metaphern oder Metonymien. 
Diese sind menschliche Relationen, die „poetisch und rhetorisch gesteigert, über-
tragen, geschmückt“ und dann kanonisiert wurden. Das heißt, die Prozedur der 
Wahrheitsproduktion besteht aus vier Schritten: (1) Es tauchen ‚menschliche‘ 
Relationen auf, deren Pole erst nach Etablierung eines Wahrheitsregimes als Sub-
jekt und Objekt erscheinen können. (2) Diese Relationen werden rhetorisch-
poetisch gesteigert, übertragen und geschmückt. (3) Diese gesteigerten, übertra-
genen und geschmückten Relationen werden kanonisiert und verbindlich ge-
macht. (4) Schließlich wird der gesamte Vorgang vergessen. Die im ersten 
Schritt aufgetauchten menschlichen Relationen werden im zweiten Schritt rheto-
risch gesteigert, das heißt, bestimmten der Sprache eigenen rhetorischen Relatio-
nen angeglichen und damit wiederholbar gemacht und anschließend übertragen, 
das heißt, nach dem Überspringen des Zwischenraums der Sphären in einer ande-
ren Sphäre reproduziert. Im dritten Schritt wird die derart eingeführte figurative 
Ordnung der Welt kanonisiert und in einem vierten Schritt schließlich gerät diese 
Metaphorisierung und Kanonisierung der Wahrnehmung und Erkenntnis in Ver-
gessenheit.

Die vier Schritte dieses viergliedrigen Vorgangs stellen die Umkehrung des 
klassischen Verhältnisses zwischen der Rhetorik und der Grammatik dar: näm-
lich der Ableitung der Metaphern aus den wahren Namen.240 Hier wird vielmehr 
die Wahrheit und die wahren Namen, genauer, das Gefühl von Wahrheit, damit 
auch Haltungen wie Ehrwürdigkeit usw., aus den Metaphern hergeleitet. Es han-
delt sich also um eine Umkehrung der im Kapitel 5 Abschnitt 11 vorgestellten 
Deduktion des Diskurses aus der Wahrheit der Repräsentation. Es geht um die 
genealogische Aufdeckung einer impliziten Deduktion der Wahrheit aus den Me-
taphern. 

239 Ibid.: 880. 
240  Siehe Kap. 5 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 389 

6.
Diese Herleitung nimmt die Form einer spezifisch genealogischen Argumenta-
tion, allerdings ohne das Unterholz jener materialreichen Diskursanalysen, die 
man mittlerweile von Foucault her gewohnt ist. 

Gemäß der genealogischen Perspektive ist die Wissenschaft unter der Optik 
der Kunst und die Kunst unter derjenigen des Lebens zu behandeln.241 Da die 
begriffliche Abstraktion die Kunst, d.h. den Einsatz von Metaphern voraussetzt, 
ist sie, ebenso wie die Kunst, unter der Optik des Lebens zu bestimmen, das 
heißt, unter Berücksichtigung ihrer Funktion zur Erhaltung und Steigerung des 
Lebens. Denn auch als vernünftiges Wesen folgt der Mensch sozusagen den 
‚Einflüsterungen‘ des Lebens, selbst wenn er sich mit Hilfe der Vernunft da-
gegen wehrt. Stellt man aber das Handeln „unter die Herrschaft der Abstractio-
nen“242, so ergibt sich daraus eine Art stoischer Distanz gegenüber der Ereig-
nishaftigkeit der Anschauungen: „Er leidet es nicht mehr, durch die plötzlichen 
Eindrücke, durch die Anschauungen fortgerissen zu werden, er verallgemeinert 
alle diese Eindrücke erst zu entfärbteren, kühleren Begriffen, um an sie das 
Fahrzeug seines Lebens und Handelns anzuknüpfen.“243 Später wird Nietzsche 
im Rahmen des gleichen Gedankengangs die Wissenschaft als Moral und Glau-
be244, die Logik als regulative Fiktion245 und den Satz des Widerspruchs als Im-
perativ246 ‚entlarven‘. 

Der Weg, der von einer Anschauung bzw. einem Bild über die Laute zu 
einem Begriff führt, beruht, wie gesagt, auf dem Doppelvorgang der Kanoni-
sierung und des Vergessens. „Alles, was den Menschen gegen das Thier ab-
hebt, hängt von dieser Fähigkeit ab, die anschaulichen Metaphern zu verflüch-
tigen, also ein Bild in einen Begriff aufzulösen.“247 Die Begriffe aber sind 
nichts anderes als Metaphern, von denen man vergessen hat, dass sie welche 
sind. Alles, was den Menschen als vernunftbegabtes Tier ausmacht, ist also 
von einem Vergessen herzuleiten: einem für den wissenschaftlichen Diskurs 

241  Siehe das Vorwort des späten Nietzsche zu Geburt der Tragödie unter dem Titel
„Versuch einer Selbstkritik“. Nietzsche (1872): 14. 

242 Ibid.: 881. 
243 Ibid.
244  Siehe den Abschnitt „Inwiefern auch wir noch fromm sind“ in Die fröhliche Wis-

senschaft, Nietzsche (1882): 574. 
245 Ibid. Siehe auch Nietzsche (KSA), Bd. 6:181; Bd. 11, 34[249]: 505; Bd. 11, 

40[12]: 633. 
246  Siehe Nietzsche (KSA), Bd. 12, 9[97]: 389f. 
247 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 881. Diese Aussage unterscheidet sich in 

einem wesentlichen Aspekt von der bereits erwähnten Feststellung Gerbers, dass 
das bloße Sprechvermögen und das damit verknüpfte Fürsich die Menschen vom 
Tier abhebt. [Gerber (1871): 124.] Bei Nietzsche ist das, was den Menschen vom 
Tier unterscheidet, weder das Bewusstsein, noch das Sprechvermögen, sondern 
ein Typ von Vergesslichkeit, der für den begriffssprachlichen Diskurs geradezu 
konstitutiv ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

konstitutiven Vergessen der anfänglichen Metapherbildung. Dieser Stellen-
wert des Vergessens bei der Konstitution der menschlichen Rationalität 
scheint im Gegensatz zu stehen zur Rolle des Vergessens bei der Unterschei-
dung zwischen Mensch und Tier in Nutzen und Nachteil der Historie für das 
Leben, wo der Mensch im Unterschied zum übrigen Getier als das nicht ver-
gessende Tier gilt. Diese zwei scheinbar konträren Überlegungen des jungen 
Nietzsche lassen sich folgendermaßen zusammenfassen: Während der Mensch 
als geschichtliches Wesen am Vergangenen hängt und nicht vergessen kann, 
so wie Tiere es tun, und ein solches tierisches Vergessen nicht einmal zu ler-
nen vermag248, ist er als diskursives Wesen – das heißt, als wahrheitsfähiges 
Wesen – von einem anders gearteten, spezifisch menschlichen Vergessen 
konstituiert.249 Diese Bestimmung des Menschen ergibt sich aus dem Einsatz 
des genealogischen Verfahrens. Dabei ist allerdings zu beachten, dass Nietz-
sches Herleitung der Begriffe von den anfänglichen Metaphern den Vorgang 
des Vergessens umkehrt und damit auf so etwas wie eine genealogische Auf-
klärung hinausläuft.

Zwei Momente enthält also das genealogische Verfahren: (1) die Herleitung 
der Begriffe von den anfänglichen Metaphern und (2) die Freilegung jenes tie-
fen Vergessens, infolge dessen die Metaphern für eine wissenschaftliche Kultur 
unsichtbar werden. Es liegt auf der Hand, dass erst eine Genealogie der Begrif-
fe in der Lage ist, den wirklichen Unterschied zwischen den Begriffen und den 
anfänglichen Metaphern sichtbar zu machen. Dies ist in erster Linie nicht als 
ein Unterschied des Wesens bestimmbar, etwa indem die Begriffe als erstarrte
Metaphern gekennzeichnet werden, sondern als ein Unterschied der Wirkung.
Denn: Im Unterschied zu den Metaphern haben die begrifflichen Schemata eine 
gesellschaftsbildende Wirkung, insofern unter ihnen jene hierarchischen Struk-
turen – und damit auch Machteffekte – anzutreffen sind, die später in den ge-
sellschaftlichen Rangordnungen spürbar werden: „[…] im Bereich jener Sche-
mata nämlich ist etwas möglich, was niemals unter den anschaulichen ersten 
Eindrücken gelingen möchte: eine pyramidale Ordnung nach Kasten und Gra-
den aufzubauen, eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen, 
Gränzbestimmungen zu schaffen, die nun der anderen anschaulichen Welt der 
ersten Eindrücke gegenübertritt, als das Festere, Allgemeinere, Bekanntere, 
Menschlichere und daher als das Regulirende und Imperativische.“ Was also im 
Bereich der begrifflichen Schemata stattfindet, ist eine anfängliche Einrichtung 
von Rangordnung.250

248  Nietzsche (1874a): 248. 
249  Allein vermittels einer solchen Betonung des Vergessens – gleichsam als Gegen-

kraft zum Selbstbewusstsein – entfernen sich Nietzsches Überlegungen zu Spra-
che und Rhetorik von der sprachkritischen Bahn Gerbers. 

250  Beim späten Nietzsche taucht die Unterscheidung zwischen Begriff und Metapher 
auf einem komplexeren Niveau auf: Die wissenschaftlichen Begriffe und die unter 
ihnen waltende Logik werden einer Unterart der Fiktion zugeschlagen, deren 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 391 

Mit dem Begriff hält also die Macht Einzug in das Reich der Anschauungen 
und der anfänglichen Metaphern. Das heißt genauer, dass an der Wurzel begriff-
licher Erkenntnis nicht nur die Metapher am Werk ist, sondern darüber hinaus 
der Einsatz von Macht. Denn der Vorgang der Erstarrung der Metaphern in be-
griffliche Wahrheit beinhaltet erstens die kanonisierende Hervorhebung be-
stimmter Metaphern und zweitens das Vergessen dieser Kanonisierung. Insge-
samt erscheinen das Auftauchen von Metaphern und ihre Verwandlung in Begrif-
fe als ein Akt der Bändigung der Anschauung, der auf drei Momenten beruht: (1) 
das Gleichmachen des Nichtgleichen (Metapher), (2) das Nichtgleichmachen der 
Metaphern unter einander (Kanonisierung und Hervorhebung bestimmter Meta-
phern) und (3) die anschließende Erstellung einer Rangordnung unter dem 
Nichtgleichgemachten (begriffliche Ordnung).

7.
Metapher heißt das Gleichmachen des Nichtgleichen oder das Überspringen des 
Zwischenraums inkompatibler Sphären. Auch in der kartesischen Metaphysik 
vermag das Denken von der Sphäre des res cogitans auf die von dieser wesent-
lich verschiedenen Sphäre des res extensa zu springen. Dazu bedient sich das 
Denken der Figur der Repräsentation. Dennoch scheint dieser Sprung, unter 
Voraussetzung des ontologischen Gottesbeweises, die Wahrheitsfähigkeit der 
Erkenntnis nicht zu beeinträchtigen. Die Diskontinuität zwischen den zwei 
Sphären wird ontotheologisch überbrückt und vom Diskurs aufgehoben, allge-
meiner: vom Zeichen als Medium des Vergleiches. Bei Nietzsche dagegen klafft 
der Unterschied an der Wurzel von Sprache überhaupt, als ein zweifacher 
Bruch innerhalb eines neurodiskursiven Gesamtbereichs: (1) als der Bruch zwi-
schen einem Nervenreiz und dem Sichtbaren eines Bildes und (2) als der Bruch 
zwischen dem Sichtbaren eines Bildes und dem Hörbaren bzw. Sagbaren eines 
Lautes. Die Sprache stellt uns keine Wesenheiten, sondern nur Differenzen zur 
Verfügung: „Wir glauben etwas von den Dingen selbst zu wissen, wenn wir 
von Bäumen, Farben, Schnee und Blumen reden und besitzen doch nichts als 
Metaphern der Dinge, die den ursprünglichen Wesenheiten ganz und gar nicht 
entsprechen.“251

Die Metapher ‚verbindet‘ also zwei Sphären, zwischen denen keine dritte 
Sphäre als vermittelnde Instanz und als positives Medium besteht. Deshalb haf-
tet der Übertragung, die so etwas wie eine fiktionale Vermittlung von zwei in-
kompatiblen Sphären leistet, eine irreduzible Kontingenz an: „[…] hätten wir 
noch, jeder für sich eine verschiedenartige Sinnesempfindung, könnten wir 
selbst nur bald als Vogel, bald als Wurm, bald als Pflanze percipiren, oder sähe 
der eine von uns denselben Reiz als roth, der andere als blau, hörte ein Dritter 

Quelle im Allgemeinen die Metaphern sind. Damit können, wie bereits gesagt, die 
Begriffe und ihre Ordnung zu regulativen Fiktionen und der Satz des Wider-
spruchs zum Imperativ erklärt werden. 

251  Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 879. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ihn sogar als Ton, so würde niemand von einer solchen Gesetzmässigkeit der 
Natur reden, sondern sie nur als ein höchst subjectives Gebilde begreifen.“252

Die Kontingenz der Erkenntnis ist zurückzuführen auf den synästhetischen 
Zwischenraum zwischen einem Nervenreiz und einem visuellen Eindruck; und 
zwischen diesem und einem akustischen Eindruck. Diese unüberbrückbaren 
Zwischenräume, von denen die Sinnlichkeit gleichsam durchlöchert ist, ermög-
lichen das unaufhörliche Gleiten des Sinnes, denn, wie an der eben zitierten 
Stelle behauptet wird: einem und ‚demselben‘ Nervenreiz kann eine ‚bestimm-
te‘ Farbe oder auch eine ‚andere‘, oder gar etwas völlig ‚anderes‘ wie ein Ton 
‚entsprechen‘.  

Insgesamt also herrscht zwischen den Sphären des Subjekts und des Objekts 
ein Abgrund der Inkompatibilität, den nur eine Übertragung überspringen kann, 
wofür Nietzsche, mit der Doppeldeutigkeit des Ausdrucks ‚Übertragung‘ spie-
lend, das Bild der Übersetzung zwischen zwei Sprachen verwendet: „[…] zwi-
schen zwei absolut verschiedenen Sphären wie zwischen Subjekt und Objekt 
giebt es keine Causalität, keine Richtigkeit, keinen Ausdruck, sondern höchs-
tens ein ästhetisches Verhalten, ich meine eine andeutende Uebertragung, eine 
nachstammelnde Uebersetzung in eine ganz fremde Sprache.“253 In der Abwe-
senheit Gottes – die bereits diesen frühen Überlegungen Nietzsches einge-
schrieben zu sein scheint, ohne dass sie, wie später in Die fröhliche Wissen-
schaft oder Also sprach Zarathustra, zum Inhalt der expliziten Diagnose vom 
„Tod Gottes“ geronnen wäre – erscheinen Subjekt und Objekt als absolut ver-
schiedene Sphären, zwischen denen es mangels eines transzendenten Mittlers 
keine Vermittlung geben kann, so dass auf den Tod Gottes eine Ästhetisierung, 
genauer, Fiktionalisierung der Erkenntnis folgen muss. Die Begriffe erweisen 
sich als Schein, und was ihnen zu Grunde liegt, ist nicht etwa die grundlegende 
Instanz einer ‚Realität‘, sondern erneut Schein: der Schein der Bilder. Der Be-
griff ist im Innersten ein Bild, das heißt das Gleichmachen des Ungleichen. In 
der Abwesenheit Gottes aber wird alles in der Welt zum Ungleichen. Es gibt 
keine Identitäten mehr, die vielmehr erst mit Hilfe der Metaphern und Bilder 
herzustellen sind.  

Nietzsche stellt also eine ‚grundlegende‘ (dionysische) Diskontinuität zwi-
schen den unterschiedenen Sphären der Sinnlichkeit fest, so dass er dem (apolli-
nischen) Ausdruck ‚Erscheinung‘ mit Skepsis begegnet, insofern eine Erschei-
nung etwas von einem erscheinenden Ding zu verraten scheint: „Das Wort Er-
scheinung enthält viele Verführungen, weshalb ich es möglichst vermeide: denn 
es ist nicht wahr, dass das Wesen der Dinge in der empirischen Welt er-
scheint.“254 In der Abwesenheit Gottes, genauer, des göttlichen Mittlers zeigen 
sich die Dinge in ihrem unversöhnlichen Unterschied, so dass nicht mehr von 

252 Ibid.: 885. 
253 Ibid.: 884. 
254 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 393 

Vermittlung und Erscheinung die Rede sein kann, sondern von Differenz und 
Übertragung, letztlich vom ontologischen Raum der Sprache, den das Ver-
schwinden Gottes gleichsam freilegt. Und wenn Nietzsche für die Übertragung 
zwischen den Sphären des Subjekts und des Objekts doch noch die Notwendig-
keit eines Mittlers feststellt –„einer frei dichtenden und frei erfindenden Mittel-
Sphäre und Mittelkraft“255 – und wenn er diese gleichsam an die Stelle Gottes 
getretene Mittelkraft als „künstlerisch schaffendes Subjekt“256 bezeichnet, dann 
hat das wenig zu tun mit überhistorischen apriorischen Regeln der Erkenntnis-
produktion oder gar mit dem subjektphilosophischen ‚Selbstbewusstsein‘. Denn: 
Der Zweifel an der Identität der Dinge, an ihrer Vorgegebenheit und nichtprodu-
zierten Dinglichkeit, führt gerade zur Destabilisierung des Selbstbewusstseins 
und lässt an dessen Stelle das „künstlerisch schaffende Subjekt“ spürbar wer-
den.257 Mit der Mittelkraft und -Sphäre ist also keineswegs eine im Voraus gege-
bene transzendentale Instanz gemeint, sondern eher jener Gesamtzusammenhang 
aus Differenzen und Inkompatibilitäten, die von den Übertragungen übersprun-
gen werden. Dieser Zusammenhang aus Differenzen, den Nietzsche in gut kanti-
scher Manier ein „künstlerisches Subjekt“ nennt, ist tatsächlich der ontologische 
Raum der Sprache, dem in einem postanthropologistischen Wissenszusammen-
hang die Rolle einer Mittelsphäre oder eines Mediums des Vergleichs zu-
kommt.258

Erst diese Bestimmung des ontologischen Raumes als Medium und Mittel-
sphäre offenbart den eigentümlichen Mischcharakter dieses Raumes. Als Ge-
samtzusammenhang aller synästhetischen Zwischenräume erscheint er als ein 
diskontinuierlicher Zusammenhang unterschiedlicher Orte, oder, in Foucaults 
Terminologie, als Heterotopie, in der sich die Räume des Leibes und der Meta-
pher durchdringen. Denn der genealogische Blick entdeckt an der Wurzel der 
Begriffe den Ort der (leibbedingten) Sinnesempfindung, an dem gerade die Me-
tapher ihren Einsatz findet. Das heißt aber, dass die Übertragung nicht nur auf 
der Ebene der Wörter und Begriffe stattfindet, sondern auch auf derjenigen des 
Leibes, insofern sie den Raum der Diskontinuität zwischen einem fühlbaren Ner-
venreiz und einem sichtbaren Bild voraussetzt. Deshalb beruht das der begriffli-
chen Wahrheit vorgängige figurative Gleiten des Sinnes auf dem synästhetischen
Gleiten zwischen einem Nervenreiz und dem diesem ‚entsprechenden‘ Bild. Das 
gemeinsame Element, in dem der Diskurs und die Wahrnehmung stattfinden 

255 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 
256 Ibid.: 883. 
257  Siehe ibid.: 883 f.: „[…] wenn er [der Mensch] einen Augenblick nur aus den Ge-

fängniswänden dieses Glaubens heraus könnte, so wäre es sofort mit seinem 
‚Selbstbewusstsein‘ vorbei.“ 

258  Es wäre im Rahmen einer anderen Arbeit zu zeigen, inwiefern sich dieses Me-
dium bei unterschiedlichen Vertretern des postanthropologistischen Wissens 
wie Derrida, Deleuze oder Lyotard unter unterschiedlichen Titeln als Voraus-
setzung des Denkens meldet: als différance, Differenz an sich oder als Wider-
streit.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

können, ist das Gleiten selbst, einmal das synästhetische, einmal das rhetorische. 
Leib und Metapher sind im ontologischen Raum der Sprache miteinander ‚we-
sentlich‘ verschränkt. 

8.
Inmitten einer wissenschaftlichen Kultur, deren Herkunft solcherart ‚freigelegt‘ 
wird, kommt der Kunst die Rolle eines Störenfrieds zu, der mit Vergnügen die 
begrifflichen Kategorien durcheinander wirft und an das anfängliche Vergessen 
der Metaphern erinnert. Damit verfolgt die Kunst das gleiche Ziel wie die rudi-
mentäre Genealogie der Wahrheit, die in Wahrheit und Lüge vorgelegt wird und 
die sich auf Nietzsches weiterem Denkweg zu einer Genealogie von Wissen-
schaft und Moral ausweitet. Die Kunst bricht in die Sphäre der Wissenschaft he-
rein als eine karnevaleske Praxis der Freiheit: „Der Intellekt, jener Meister der 
Verstellung, ist so lange frei, und seinem sonstigen Sklavendienste enthoben, als 
er täuschen kann, ohne zu schaden und feiert dann seine Saturnalien; nie ist er 
üppiger, reicher, stolzer, gewandter und verwegener. Mit schöpferischem Beha-
gen wirft er die Metaphern durcheinander und verrückt die Gränzsteine der Abs-
traktion, so dass er z. B. den Strom als den beweglichen Weg bezeichnet, der den 
Menschen trägt, dorthin, wohin er sonst geht. Jetzt hat er das Zeichen der Dienst-
barkeit von sich geworfen: sonst mit trübsinniger Geschäftigkeit bemüht, einem 
armen Individuum, dem es nach Dasein gelüstet, den Weg und die Werkzeuge zu 
zeigen und wie ein Diener für seinen Herrn auf Raub und Beute ausziehend ist er 
jetzt zum Herrn geworden und darf den Ausdruck der Bedürftigkeit aus seinen 
Mienen wegwischen.“

Grundlage der künstlerischen Übertretung der begrifflichen Ordnung ist al-
so die Freiheit des Intellekts. Diese Freiheit ist keine andere als jene Freiheit 
von der Repräsentation, die uns Foucaults Archäologie als Kennzeichen des 
literarischen Gegendiskurses sehen lehrt. Ebenso wie das „wilde und beherr-
schende Sein der Wörter“259 im literarischen Sprechen signalisiert die Herr-
schaft der Metapher in den diskursiven „Saturnalien“ der Kunst eine Umkeh-
rung des klassischen Verhältnisses zwischen den Tropen und den Begriffen. Für 
das klassische Wissen sind die Tropen geregelte Abweichungen von den wah-
ren Namen und als solche von den Begriffen abhängig. Die Begriffe ihrerseits 
lassen sich von der Repräsentation herleiten, weshalb die Begriffsbildung als 
Gegenstand einer grammatikalischen Theorie der Artikulation zu behandeln ist. 
In Nietzsches künstlerischen Saturnalien dagegen erscheinen die Begriffe im 
Augenblick ihrer karnevalesken Verabschiedung als spezifische Erstarrungszu-
stände der unbeendbaren Bewegung der Übertragung. Von ihrer Parallelbahn 
her bewirkt die Kunst, dass jene transzendentale Kritik, die aus der Trübung der 
Repräsentation erfolgte und anhand einer Grenzziehung den Bereich allen 
wahrheitsfähigen Gebrauchs der Begriffe zu isolieren suchte, umgestoßen wird 

259  OD: 365. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 395 

und in einen Rausch der poetischen Übertretung und der „Verrückung der 
Gränzsteine“ übergeht. 

Damit ergibt sich das Gesamtbild einer zwischen Wissenschaft und Kunst 
zerrissenen Erkenntniskultur, die durchaus dem archäologischen Bild der anthro-
pologistischen Zerstreuung des Diskurses entspricht. Nietzsche schildert diese 
Zerrissenheit als die Unvereinbarkeit von zwei unterschiedlichen Haltungen: „Es 
giebt Zeitalter, in denen der vernünftige Mensch und der intuitive Mensch neben 
einander stehen, der eine in Angst vor der Intuition, der andere mit Hohn über die 
Abstraction; der letztere eben so unvernünftig, als der erstere unkünstlerisch ist. 
Beide begehren über das Leben zu herrschen: dieser, indem er durch Vorsorge, 
Klugheit, Regelmässigkeit den hauptsächlichsten Nöthen zu begegnen weiss, 
jener indem er als ein ‚überfroher Held‘ jene Nöthe nicht sieht und nur das zum 
Schein und zur Schönheit verstellte Leben als real nimmt. […] Während der von 
Begriffen und Abstractionen geleitete Mensch durch diese das Unglück nur ab-
wehrt, ohne selbst aus den Abstractionen sich Glück zu erzwingen, während er 
nach möglichster Freiheit von Schmerzen trachtet, erntet der intuitive Mensch, 
inmitten einer Kultur stehend, bereits von seinen Intuitionen, ausser der Abwehr 
des Uebels eine fortwährend einströmende Erhellung, Aufheiterung, Erlösung. 
Freilich leidet er heftiger, wenn er leidet; ja er leidet auch öfter, weil er aus der 
Erfahrung nicht zu lernen versteht und immer wieder in dieselbe Grube fällt, in 
die er einmal gefallen. Im Leide ist er dann ebenso unvernünftig wie im Glück, er 
schreit laut und hat keinen Trost.“260

Die Zerrissenheit der Nietzsche zeitgenössischen Moderne lässt sich also 
erst durch eine ‚letzte‘, entscheidende „Verrückung der Gränzsteine“ über-
winden. Diese letzte Verrückung wird von der Genealogie unternommen. Sie 
besteht in der Suspendierung der Grenzmarke zwischen Wahrheit und Lüge 
und lässt den ontologischen Raum der Sprache auftauchen als einen Raum der 
Differenzen, in dem die Spaltlinie zwischen Wahrheit und Lüge bzw. zwi-
schen Wissenschaft und Kunst, sowie die Streulinien zwischen den anthropo-
logistisch inkompatiblen Seinsweisen der Sprache komplexere Formen an-
nehmen. Die genealogische Verschiebung, die die Grenze zwischen Wahrheit 
und Lüge in eine anders geartete Grenzziehung zwischen den zwei genannten 
Haltungen und Perspektiven des rationalen und des künstlerischen Menschen 
übergehen lässt, zeitigt den Effekt einer Fiktionalisierung des Wissens, die 
vom jungen Nietzsche – vor dem Hintergrund seiner philologischen und kul-
turwissenschaftlichen Untersuchungen des tragischen Griechentums – als eine 
Re-Mythisierung der modernen Kultur geschildert wird: „Wo einmal der intui-
tive Mensch, etwa wie im älteren Griechenland seine Waffen gewaltiger und 
siegreicher führt, als sein Widerspiel, kann sich günstigen Falls eine Kultur 
gestalten, und die Herrschaft der Kunst über das Leben sich gründen; jene 
Verstellung, jenes Verläugnen der Bedürftigkeit, jener Glanz der metaphori-

260 Wahrheit und Lüge, Nietzsche (1873): 889-90. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

schen Anschauungen und überhaupt jene Unmittelbarkeit der Täuschung be-
gleitet alle Aeusserungen eines solchen Lebens. Weder das Haus, noch der 
Schritt, noch die Kleidung, noch der thönerne Krug verrathen, dass die Noth-
durft sie erfand; es scheint so als ob in ihnen allen ein erhabenes Glück und 
eine olympische Wolkenlosigkeit und gleichsam ein Spielen mit dem Ernste 
ausgesprochen werden sollte.“261

261 Ibid.: 889. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014 - am 14.02.2026, 14:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

