Kapitel 13: Exkurs. Der Raum der Sammlung
und Wiederkehr von Sprache: Zum Medium des
Vergleichs beim friihen Nietzsche

Durch eine philologische Kritik, durch eine bestimmte Form des Biologismus
hat Nietzsche den Punkt wiedergefunden, an dem Mensch und Gott sich ge-
horen, an dem der Tod des zweiten synonym mit dem Verschwinden des
ersten ist [...] Worin Nietzsche also [...] die Schwelle markiert, von der aus
die zeitgenossische Philologie erneut zu denken beginnen kann [...] In unse-
rer Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwundenen Menschen
denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie schreibt keine auszufiillende
Lucke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Entfaltung eines
Raums, in dem es schlieBlich moglich ist, zu denken.

Foucault'

Ich mochte die Frage nach dem Werthe der Erkenntnifl behandeln wie ein
kalter Engel, der die ganze Lumperei durchschaut. Ohne bose zu sein, aber
ohne Gemiith.

Nietzsche

44. Nietzsches Entdeckung
des ontologischen Raums der Sprache

44.1 Epochenbruch im Diskurs des jungen Nietzsche

Die in dieser Arbeit vorgelegte réécriture teilt mit dem von ihr wiederge-
schriebenen archiologischen Diskurs den sprachontologischen Blick, der be-
stimmt ist von der Frage nach den Seinsweisen der Sprache: nach der histori-
schen Form des Ins-Sein-Gelangens der Aussagen und nach der genealogi-

1 OD: 412. (Hervorh. v. Verf.)
2 Nietzsche, Nachlassfragment, KSA, Bd. 7, 19 [234]: 493 [Sommer 1872 — Anfang
1873].

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 323

schen Herkunf’ der wiederzuschreibenden Diskurse, die unter der Lenkung spe-
zifischer Wahrheitsregimes aus den Bruchpunkten der ihnen vorausgegangenen

3 Siehe dazu Foucaults Unterscheidung zwischen ,,Ursprung™ und ,,Herkunft* in
,Nietzsche, die Genealogie, die Historie” [Foucault (1971), Schriften II, Nr. 84:
166-191]. An die Stelle des metaphysischen Begriffs des Ursprungs setzt die Ge-
nealogie den operationalen Begriff der Herkunft, der beinhaltet, dass eine kulturelle
Einheit wie ein Diskurs oder eine Institution aus Elementen hervorgeht, die dersel-
ben heterogen sind; der also nicht einen der Zeit enthobenen und transzendenten
Ursprung der Dinge besagt, ,,ihr wesenhaftes und zeitloses Geheimnis, sondern das
Geheimnis, dal3 sie ohne Wesen sind oder daf3 ihr Wesen Stiick fiir Stiick aus Figu-
ren, die ihm fremd waren, aufgebaut worden ist.“ [/bid.] Bereits der Begriff der
Herkunft verweist also auf die genealogische Methode, die kulturelle Tatsachen —
darunter auch Diskurse — auf die ihnen heterogenen Faktoren zuriickfiithrt und die
ihrer Konstitution innewohnende Transformationslogik ,freilegt’. Im Allgemeinen
sind die fuir eine diskursive Tatsache konstitutiven Faktoren genealogisch als strate-
gische Kraftverkettungen (oder Dispositive) bestimmbar. Zu diesen Faktoren kon-
nen auch Diskurse zéhlen, die génzlich anderen Formationen angehéren als die ge-
nannte diskursive Ausgangstatsache. Daraus ergibt sich der Typ ,reduzierter® genea-
logischer Analyse, der in Ordnung der Dinge als archidologische Diskursanalyse
vorliegt und dem wir im Verlauf dieser Arbeit mehrfach begegnet sind, etwa als die
Analyse, die den Diskurs der vergleichenden Philologie im neunzehnten Jahrhun-
dert als Transformation der Allgemeinen Grammatik auseinanderlegt (Kapitel 9
dieser Arbeit). Daher rithrt wohl auch Foucaults methodologisches Bekenntnis ein
Jahr nach Veroftentlichung der Ordnung der Dinge in einem Interview mit Ray-
mond Bellour, in dem er die Archdologie unmittelbar von Nietzsches Genealogie
hergeleitet wissen will. [,,Uber verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben (Ge-
sprach mit R. Bellour)*, Foucault (1967), Schriften I, Nr. 49: 768.] Auch gegen En-
de seiner Laufbahn, vier Jahre vor seinem Tod, stellt Foucault im Rahmen einer
Vorlesung in Berkley die Genealogie als den tibergreifenden Rahmen einer Archéo-
logie des Wissens dar: ,,Insgesamt besteht mein Projekt in der Erarbeitung einer
Genealogie des Subjekts. Die Methode ist eine Archdologie des Wissens [...]“
[,,Truth and Subjectivity*, Foucault (1980), Howison Lecture II. Einleitung von Leo
Bersani. Wheeler Auditorium UC, Berkeley Reel 57 #9: 5] Man kann also die
Archidologie als eine Anwendung des genealogischen Verfahrens auf den spezifi-
schen Bereich der Diskurse betrachten. Sie soll eine Geschichte diskursiver Trans-
formationen schreiben, ohne die Oberfliche der gesagten Dinge zu verlassen zu-
gunsten etwa einer bewusstseinstheoretischen, mentalitdtsgeschichtlichen oder ver-
haltenssoziologischen Erkldrung oder Deutung dieser Transformationen: ,.Man
muss eine historische Analyse der Transformation des Diskurses vornehmen, ohne
auf das Denken des Menschen, ihre Wahrnehmungsweisen, ihre Gewohnheiten, die
Einfliisse, denen sie ausgesetzt waren, usw. zu rekurrieren.” [,,Michel Foucault er-
klart sein jingstes Buch®, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 66: 982] Deutlich wird
erst das Verhéltnis zwischen Archdologie und Genealogie, wenn man die gesagten
Dinge als strategisch verkettete Krifte und den epistemisch verfassten Diskurs als
ein ,Subdispositiv® betrachtet. In diesem Sinne ist die Archéologie als eine Subka-
tegorie genealogischer Analysen zu fassen. Das lisst sich aus Foucaults eigener Be-
stimmung des Dispositivs als einer diskontinuierlichen oder heterologen Erweite-
rung der Episteme entnehmen: ,,In Le Mots et les Choses hatte ich eine Geschichte
der Episteme schreiben wollen und bin in einer Sackgasse stecken geblieben. Was
ich jetzt machen mochte, ist versuchen zu zeigen, dass das, was ich Dispositiv nen-
ne, ein viel allgemeinerer Fall der Episteme ist. Oder vielmehr, dass die Episteme

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wissenssysteme hervorbrechen. Am Leitfaden dieser sprachontologischen Frage
stoft der wiederschreibende Diskurs auf den ontologischen Quellraum von Spra-
che, der im Rahmen dieser Arbeit mehrfach unter Titeln wie ,,AuBen“4, ,,Diskon-
tinuitit*, ,,Raum der Sammlung der Sprache*® begegnet ist. Es ist allerdings zu
beachten, dass eine Reflexion iiber den ontologischen Raum der Sprache histo-
risch keineswegs erst mit dem archéologischen Diskurs aufkommt, vielmehr ist
sie konstitutiv fiir das epistemische Umfeld der Archiologie selbst. Zu diesem
Umfeld aber gehoren nicht nur etwa die Auseinandersetzungen von Autoren wie
Roussel, Bataille, Klossowski, Blanchot, die Schriftsteller des nouveau roman,
auf die Foucault im Rahmen seiner Schriften zur Literatur mehrfach und z. T.
ausfiithrlich eingegangen ist’, sondern die rhetorischen und sprachphilosophi-
schen Untersuchungen des jungen Nietzsche.® Diese finden zwar in Foucaults
archiologischen Stellungnahmen eine eher spérliche Erwdhnung’, dennoch wei-
sen sie die Konturen eines Epochenbruchs auf, der iber das anthropologistische
Wissenssystem hinausweist und einen Diskurs wie den archidologischen allererst
ermdglicht. Dieselbe diskursive Radikalitdt wurde bereits beim frithen Descartes

ein spezifisch diskursives Dispositiv ist, im Unterschied zu dem Dispositiv, das

selbst diskursiv und nicht diskursiv ist und dessen Elemente viel heterogener sind.*

[,,Das Spiel des Michel Foucault (Gesprach)“, Foucault (1977), Schriften 1II, Nr.

206: 395.] In dieser genealogischen Perspektive muss also die Sprache als Kraft und

Kraftverkettung erscheinen, das heifit, als ein machtartiges Phanomen, genauer: als

eine spezifische Verschriankung von Macht und Wissen. Daraus ergeben sich wich-

tige Konsequenzen fiir das Verhéltnis zwischen den archdologischen und machtana-
lytischen ,Epochen® Foucaults. Die Analytik der Macht ist weder auf eine theoreti-
sche Aporie bzw. ein methodologisches Scheitern in Foucaults ,archéologischer

Phase‘ zurtickzufiihren, wie beispielsweise Dreyfus/Rabinow [Dreyfus u. Rabinow

(1982), Kap. 4] und Axel Honneth [Honneth (1990): 78] es nahe legen, noch signa-

lisiert sie einen methodologischen Neuanfang. Sie ist die heterologe Erweiterung

und Weiterfithrung eines Analysetyps, der bereits in den archdologischen Untersu-
chungen vorliegt.

Siehe Kapitel 3 (Abschnitt 6.1b).

Siehe Kapitel 3 und 6.

Siehe den Beginn von Teil IV.

Diese Schriften, die bereits im Kapitel 12, Abschnitt 43 erwéhnt wurden, umfassen,

neben der 1963 gleichzeitig mit Geburt der Klinik erschienenen Monographie Ray-

mond Roussel, die einschligigen Texte in Foucault, Schriften I, Nr. 10, 13, 15, 17,

18, 21, 22, 23, 24, 26, 27, 35, 38.

8 Siehe vor allem (a) Nietzsches Vorlesungsaufzeichnungen: (1) ,,Vorlesungen iiber
lateinische Grammatik* [WS 1869-1870], Nietzsche (KGA), Bd. II,: 183-310 (be-
sonders Kapitel 1, ,,Vom Ursprung der Sprache®); (2) ,,Geschichte der griechischen
Beredsamkeit” [WS 1872-1873], Nietzsche (KGA), Bd. Il4: 363-411; (3) ,,<Darstel-
lung der antiken Rhetorik>* [SS 1874], ibid.: 415-520 (im Folgenden: Vorlesung);
(4) ,,Einleitung zur Rhetorik des Aristoteles” [WS 1874-1875; SS 1875; WS 1877-
1878(?)] in ibid.: 521-611 und (b) die im Sommer 1873 an Carl Gersdorff diktierte
und zu Nietzsches Lebzeiten unverdffentlicht gebliebene Frithschrift ,,Ueber Wahr-
heit und Luge im aussermoralischen Sinne“, Nietzsche (1873) [im Folgenden:
Wahrheit und Liige].

9 Siehe Abschnitt 44.3 dieses Kapitels.

BN e NV NN

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 325

sowie bei Kant festgestellt, bei denen die fiir den jeweiligen Epochenbruch kons-
titutiven Diskontinuititen in Form expliziter und neuartiger Unterscheidungen
anzutreffen waren.'’ Im Falle Descartes’ handelte es sich um die dhnlichkeitskri-
tische Unterscheidung zwischen Identitit und Differenz'', im Falle Kants um die
reprasentationskritische Unterscheidung zwischen dem Noumenalen und dem
Phinomenalen'.

Den beiden Unterscheidungswelten von Descartes und Kant liegt die Trenn-
linie zwischen Wahrheit und Fiktion zugrunde', auf die sowohl die klassischen

10 Dies geschieht jeweils in der Weise eines Perspektivenwechsels gemil der Figur
der nichtpositiven Affirmation. Siehe dazu Kapitel 14 Abschnitt 46 dieser Arbeit.

11 Siehe Kapitel 4 dieser Arbeit.

12 Siehe die Kapitel 6, 8 und 15 dieser Arbeit.

13 Es ist bereits darauf hingewiesen worden, dass das kartesische Wahrheitskriterium
der Klarheit und Deutlichkeit nicht nur grundlegungstheoretisch, sondern auch
archdologisch entscheidend war fiir den Bestand der klassischen Episteme. [Siche
Kapitel 5 Abschnitt 15.1] Denn der Zusammenhang dieses Doppelkriteriums ver-
weist auf die prinzipielle Transparenz der Reprisentation, die von ihrer ontologi-
schen Beschaffenheit her das wahre Sein der Dinge offenbart und damit als wahr-
heitstauglich erscheint. Die ,Luige* oder ,Fiktion® hat einen rein privativen Status
und rithrt von den spontanen Ahnlichkeiten her, die sich dem Ingenium aufdringen:
als die falschen Zusammensetzungen der ,,verkehrt verbindenden Einbildungskraft*
[Regel 3.5, Descartes (1972): 10 f.], die letztlich auf die Endlichkeit des endlichen
menschlichen Verstands zuriickgeht. Bei Kant hingegen gilt die Transparenz der
Représentation als Wahrheitskriterium nur noch fur die Erlduterungsurteile, als die
er die analytischen Urteile kennzeichnet. Dabei ist die Wahrheitsauffassung, auf die
sich Kant beruft, durchaus die alte addquationstheoretische, die als Minimaldefini-
tion und ,,Namenerklirung® besagt, ,,dass sie [die Wahrheit] die Ubereinstimmung
der Erkenntnis mit ihrem Gegenstande sei*. [Kant (1781/87): 102 (B 82/A 58).]
Unter Absehung von jeglichem Inhalt wandelt sich allerdings Descartes” Doppelkri-
terium in ein einziges addquationstheoretisches Kriterium der Giiltigkeit von Er-
kenntnissen: die Widerspruchsfieiheit. Dieses Kriterium ist nun im Rahmen einer
transzendentalen Kritik der oberste Grundsatz aller analytischen Urteile und ge-
wiihrt, dass in keiner Erkenntnis der Verstand ,,sich selbst widerstreitet.” [/bid.: 103
(B 84/A 59).] Dieses analytische Kriterium der Wahrheit ist allerdings zwar not-
wendig aber nicht hinreichend. Als das ,,blo} logische Kriterium der Wahrheit* ist
es lediglich ,,die negative Bedingung aller Wahrheit.” [/bid.: 103 (B 84/A 59, 60).]
Vor diesem Hintergrund erscheint der falsche Gebrauch der allgemeinen analytisch
verfahrenden Logik — ndmlich wenn diese, die als Kanon gelten sollte, als Organon
zur ,,wirklichen Hervorbringung® von Erkenntnissen verwendet wird [/bid.: 104 (B
85/A 61)] — als der Sitz der ,Liige* oder ,Fiktion’. In Folge dieses ihres verkehrten
Gebrauchs verkiimmert die allgemeine Logik zu einer Dialektik, d.h. einer Logik
des Scheins. [Ibid.: 104 (B 85, 86/A 61)] Da aber bei Kant die Reprisentation ihre
prinzipielle und unbeschréinkte Transparenz verloren hat, muss es neben der analyti-
schen Logik der Wahrheit, die lediglich als Kanon dienen kann, eine andere Logik
der Wahrheit geben, die regelgebend ist fiir die tatsdchliche Hervorbringung von
Erkenntnis. Diese ist die transzendentale Analytik selbst: ,,Der Theil der transzen-
dentalen Logik also, der die Elemente der reinen Verstandeserkenntnis vortrégt, und
die Principien, ohne welche iiberall kein Gegenstand gedacht werden kann, ist die
transzendentale Analytik und zugleich eine Logik der Wahrheit. Denn ihr kann kei-
ne Erkenntnis widersprechen, ohne daf3 sie zugleich allen Inhalt verlore, d. i. alle

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

als auch die anthropologistischen Wissenschaften angewiesen sind. Im Zusam-
menhang der Frage, ob in den sprachphilosophischen Schriften des jungen Nietz-
sche das anthropologistische Wissen umgestoflen und ein Epochenbruch ausge-
16st wird, ist entscheidend, dass darin die gesamte postklassische — das heif3t: so-
wohl transzendentalphilosophische als auch positivistische — Unterscheidung
zwischen Wahrheit und Fiktion in Frage gestellt wird, womit den spezifisch an-
thropologistischen Wissenschaften gleichsam der Boden weg gezogen wird."* Es
geht dabei nicht etwa um eine Kritik der Art und Weise der postklassischen
Unterscheidung zwischen Wahrheit und Fiktion, sondern um die radikale Infra-
gestellung der Unterscheidung als solcher, womit allerdings nicht das génzliche
Fehlen von Grenzziehungen und Unterscheidungen in der Arbeit der Erkenntnis
gemeint sein soll. Denn gerade die ,Einklammerung® der Grenze zwischen
Wabhrheit und Fiktion macht eine neue und neuartige Trennlinie sichtbar, die
zwischen einer kiinstlerisch-intuitiven und einer wissenschaftlich-verniinftigen
Erkenntniskultur unterscheidet und die im zweiten und letzten Abschnitt von
Wahrheit und Liige expliziert wird: ,,Es giebt Zeitalter, in denen der verniinftige
Mensch und der intuitive Mensch neben einander stehen, der eine in Angst vor
der Intuition, der andere mit Hohn iiber die Abstraction; der letztere eben so un-

Beziehung auf irgend ein Object, mithin alle Wahrheit.* [Kant (1781/87): 105 f. (B
87/A 62, 63), (Hervorh. v. Verf.).] Mit diesen Angaben sei grob angedeutet, inwie-
fern sowohl bei Descartes als auch bei Kant die Unterscheidung zwischen Wahrheit
und Fiktion tragend ist fiir ihr jeweiliges Erkenntnisprojekt. [Zur Problematik der
kantischen Wahrheitsauffassung siche u.a. Prauss (1969), Prauss (1974), Wettstein
(1983), Nenon (1986).] Diese fundamentalen Unterscheidungen werden nun von
Nietzsche in Wahrheit und Liige in Frage gestellt. Dazu muss er einerseits die All-
gemeine Grammatik, die auf der kartesischen Wahrheitsauffassung beruht, punktu-
ell zuriickweisen, wie dies im Abschnitt 46.3 des vorliegenden Exkurses aufgewie-
sen wird. Dazu muss er andererseits die kantisch informierte und transzendentalphi-
losophisch gestiitzte Sprachkritik des neunzehnten Jahrhunderts tiberwinden, wie
dies im Abschnitt 45.3 dargestellt wird.

14 Vgl. dazu Herbert Schnidelbachs ironische Anmerkung, man miisse sich fragen,
,.welche Philosophie Nietzsche aus dem anthropologischen Schlummer erweckt ha-
ben soll: nur die Junghegelianer oder Kierkegaard, den er offenbar nicht kannte und
der doch, in der Wendung vom Ethischen zum Religiosen, die Wendung zum wirk-
lich existierenden Menschen dezentrierend wieder authebt?* [Schnddelbach (1989):
246.] Diese Frage, auch wenn sie ironisch gemeint ist, erwéchst aus einem ideenhis-
torischen Problemboden. Denn sie geht von der Kategorie des Einflusses aus, der
auf Nietzsche gewirkt haben muss, um ihm zur Uberwindung des anthropologisti-
schen Denkens zu verhelfen. Archéologisch gesprochen ist aber Wahrheit und Liige
nicht auf Einfliisse zuriickzufiihren, sondern eher als eine Reaktion auf das Ereignis
an der Schwelle zur Epoche des Menschen anzusehen: auf den Verlust der Transpa-
renz der Représentation und die damit einhergehende Zerstreuung des klassischen
Diskurses. Diese Reaktion auf den Epochenbruch umfasst zwei eng verkniipfte
Hauptleistungen: (1) die Entdeckung der rhetorischen Natur der Sprache und der
konventionellen Natur der Wahrheit; und (2) die Kritik am Anthropomorphismus,
die sich bei Foucault im Rahmen einer archiologischen Diskursanalyse zu einer
diskursontologischen Humanismuskritik ausweitet.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 327

vernilinftig, als der erstere unkiinstlerisch ist. Beide begehren iiber das Leben zu
herrschen [...]“"

Die kiinstlerische oder mythische Erkenntnis leitet sich von der fundamenta-
len und irreduziblen Macht der Illusion bzw. des Metaphorischen her, aus der
erst die Wissenschaft als eine dem Mythos untergeordnete Erkenntnisform her-
vorgehen kann. Zu diesem Typ der kiinstlerischen Erkenntniskultur z&hlt Nietz-
sche die tragische Erkenntnis des vorsokratischen Griechentums. Im Gegensatz
dazu geht die wissenschaftliche Erkenntnis von einer absoluten und urspriingli-
chen Unterscheidbarkeit zwischen Wahrheit und Liige aus.'®

In der Epoche des Menschen besitzt die wissenschaftliche Erkenntnis restau-
rative Ziige, insofern sie noch immer von der Représentation ausgeht, insofern
sie also die transzendentalkritische Problematisierung der Représentation igno-
riert, die seit Kant eingesetzt hat, und sich weigert, die wesentliche Triibung der
Représentation anzuerkennen. Damit ist sie stets angehalten, gegen den Sog der
transzendentalkritischen Reprisentationsskepsis die klassische Forderung nach
Klarheit und Deutlichkeit der Représentation aufrecht zu erhalten. Die wissen-
schaftliche Erkenntnis erwartet also von der Reprisentation, dass sie im An-
schluss an eine bestimmte Anzahl restaurativer Operationen — die wir in den Ka-
piteln 9 und 10 dieser Arbeit kennen gelernt haben — auch in der Epoche des
Menschen als giiltige Wissensfigur funktionieren kann.

Wir haben gesehen, wie die postklassischen Wissenschaften versuchen, an-
hand dieser Operationen das alte klassische Band zwischen Sprache und Repré-
sentation wiederherzustellen, das seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts
unterbrochen ist. Das tun sie, indem sie die Sprache entweder als (1) Objekt einer
philologischen Reprisentation behandeln oder sie in den Dienst der wissenschaft-
lichen Reprisentation stellen, indem sie die Sprache wechselweise den Operatio-
nen (2) der Formalisierung oder (3) der Interpretation unterziehen. Im Rahmen
einer solchen wissenschaftlichen Erkenntniskultur fiithrt die Kunst im Allgemei-
nen und die Sprachkunst oder (4) Literatur im Besonderen eine Parallelexistenz
im Verhiltnis zur Wissenschaft. Deshalb muss ihr ein eigener abgesonderter
Raum gewiéhrt werden, innerhalb dessen sie Effekte wie Witz, Unterhaltung, lite-
rarischen Geist entfalten kann, dafiir aber prinzipiell vom Ernst der (wissen-

15 Nietzsche (1873): 889.

16 Mit bemerkenswerter Instinktsicherheit erkldrt eine neuere marxistische Polemik
gegen den ,Postmodernismus‘ die Nichtunterscheidung zwischen Wahrheit und Lii-
ge geradezu zum Wahrzeichen ,postmoderner Wissenschaftsfeindlichkeit. Dem-
nach richte sich der intellektuelle Kampf von Postmodernen wie Lyotard ,,gegen
fortschritts- und emanzipationsorientiertes Denken (an erster Stelle natiirlich den
Marxismus, auch wenn das nicht immer offengelegt wird) und seine methodologi-
schen Prinzipien: Statt nach Zusammenhéngen, Ursachen und Wirkungen zu fragen,
soll die Welt als nicht erkennbar angesehen, soll von einer prinzipiellen Ununter-
scheidbarkeit von Wahrheit und Liige ausgegangen werden.” [Kopp/Seppmann
(2002): 8. (Hervorh. v. Verf.)]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

schaftlichen) Wahrheitserkenntnis ausgeschlossen bleibt.'” Darin bekundet sich
die wesentliche Spaltung des Wissens in der Epoche des Menschen.'® Die Exis-
tenz der Literatur bildet gleichsam die Kehrseite der restaurativen Funktion der
anthropologistischen Wissenschaften, weshalb es die Literatur in diesem spezifi-
schen Sinne nur erst in der anthropologistischen Wissenskonstellation geben
kann."

Bei alledem muss man beachten, dass Nietzsches Unterscheidung zwischen
den zwei Erkenntniskulturen weder als eine ursprungslogische — eine ,noch ur-
spriinglichere* — Grenzziehung zwischen Wahrheit und Fiktion zu fassen ist,
noch als eine ,neutrale® und iiberhistorische Unterscheidung zwischen Wissen-
schaft und Kunst, sondern als eine polemische Gegeniiberstellung von zwei ver-
schiedenen Rangordnungen zwischen Wissenschaft und Kunst. Im Falle der my-
thischen Kultur behélt die Kunst die Oberhand. Im Falle der wissenschaftlichen
Kultur regelt die Wissenschaft die Politik des Wahren.”

17 Die These von der tibergeschichtlichen und kategorialen Spaltung des Diskurses in
einen ernsten und erkenntnisfdhigen wissenschaftlichen Anteil und einen unterhalt-
samen aber nicht erkenntnisfihigen literarischen Anteil taucht selbst im sprachkriti-
schen Diskurs aus dem Umfeld des jungen Nietzsche auf, zu dessen frithesten Ver-
tretern Otto Friedrich Gruppe (geb. 1804, gest. 1876) zédhlt. Gruppe, der lange vor
Nietzsche im Diskurs der Wissenschaften das Spiel der Metaphern vernimmt, unter-
stellt beispielsweise dem literarischen Witz einen Typ lustbetonter und sprunghafter
Ubertragung, der diesen fiir die Arbeit der Erkenntnis, besonders der philosophi-
schen, disqualifiziere. [Gruppe (1834): 452f.] Mehr dazu spdter im Abschnitt 45.3
dieser Arbeit.

18 Siehe dazu Mazumdar (2000).

19 Vgl. dazu Foucaults ansonsten nicht nachvollziehbare Datierung der Geburt der
Literatur, die er an den Beginn der Epoche des Menschen setzt: ,,Schlieflich ist die
letzte der Kompensationen fiir die Nivellierung der Sprache die bedeutendste und
zugleich unerwartetste: das Erscheinen der Literatur. Der Literatur als solcher, denn
seit Dante, seit Homer gab es in der abendlidndischen Welt durchaus eine Form von
Sprache, die wir heute als ’Literatur’ bezeichnen. Aber das Wort ist frischen
Datums, wie in unserer Kultur auch die Isolierung einer besonderen Sprache noch
jung ist, deren besondere Modalitét es ist ,literarisch® zu sein.“ [OD: 365. (Hervorh.
v. Verf))] In ,,Le langage a I’infini“ expliziert er die ,,gegendiskursive* Besonder-
heit dieser Sprache, die am Ende des klassischen Zeitalters auftaucht: ,,Vielleicht
hat das,, was man in aller Strenge ,Literatur’ nennen muss, ihren Anfang genau
dort, am Ende des 18. Jahrhunderts, als eine Sprache erschien, die in ihrem Blitz-
schlag jede andere Sprache wiederaufnimmt und verzehrt und so eine dunkle, aber
beherrschende Figur entstehen lésst, in der der Tod, der Spiegel und das Doppel, die
unendliche Wellenbewegung der Worter regieren. [,,Die Sprache, unendlich®,
Foucault (1963), Schrifien I, Nr. 14: 355.]

20 Waihrend sich der junge Nietzsche ganz offen auf die Seite der mythischen Kultur
stellt, tduscht C. P. Snow, etwa 80 Jahre spéter, mit seiner These von den ,,zwei
Kulturen* wissenschaftliche Neutralitdt vor, obwohl er im Rahmen gerade dieser
These fiir die Wissenschaft Partei ergreift. Im Anschluss an seine ,objektive‘ Fest-
stellung der Spaltung des modernen Wissens — in eine wissenschaftliche Kultur
einerseits und eine literarische Gegenkultur andererseits — befiirwortet Snow eine
Einverleibung der literarischen Einstellung durch die wissenschaftliche. Somit ist

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 329

Diese neue Grundunterscheidung zwischen zwei Diskursordnungen (der
kiinstlerisch-mythischen und der wissenschaftlichen), die im spéiteren Werk
Nietzsches zum unverséhnlichen Gegensatz zwischen der aktiven (oder vorneh-
men) und der reaktiven Haltung zugespitzt wird”' — beide sind unbedingt auch als
Erkenntnishaltungen anzusehen —, ist unerlésslich fiir die ,Einklammerung® des
Gegensatzes zwischen Wahrheit und Liige?® und fiir die Konstitution der genea-
logischen Perspektive, in der die Wahrheit aus der Liige und der wissenschafili-
che Diskurs aus dem Mythos hervorgehen. Mit der Zuriickweisung der prinzi-
piellen Unterscheidung zwischen Wahrheit und Liige und der Aufstellung eines
polemischen Gegensatzes zwischen zwei Erkenntnistypen wird also das genealo-
gische Motiv der Wahrheitsproduktion angestimmt, sowie, insgesamt, das Kon-
zept einer Geschichte der Wahrheit bzw. der historisch spezifischen Prozeduren
der Fabrikation von Wahrheiten, die zu den operationalen Evidenzen der archio-
logisch-genealogischen Historiographie Foucaults gehdren.**

Nietzsches grundlegende oder vielmehr grundstiirzende Verschiebung der
Trennlinie zwischen Wahrheit und Fiktion ist unmittelbar verkniipft mit einer
Verschiebung des Verhiltnisses zwischen Sprache und Erkenntnis, die zur Folge
hat, dass die Sprache gleichsam noch diesseits ihrer anthropologistischen Streu-
momente auftaucht, in denen sie zu Beginn der Epoche des Menschen im Ge-
samtzusammenhang des anthropologistischen Wissens und als Zielscheibe der

seine Unterscheidung der ,,zwei Kulturen® keineswegs neutral, vielmehr ist sie ge-
tragen von einem Willen zur Uberredung der seiner Meinung nach riickwirtsge-
wandten literarisch-kiinstlerischen Avantgarde zum fortschrittlichen Projekt der
Techniker und Wissenschaftler. [Sieche den Abschnitt , Intellektuelle als geborene
Maschinenstiirmer, Snow (1959): 35-40.]

21 So findet sich im ersten Hauptstiick von Jenseits von Gut und Bése (,,Von den Vor-
urtheilen der Philosophen®) eine polemische Unterscheidung zwischen dem Willen
zur Wahrheit und dem Willen zur Macht. [Nietzsche (1886): 15-39.] Diese Unter-
scheidung vollzieht sich anhand einer genealogischen Analytik, die an der Wurzel
des Willens zur Wahrheit einen Willen zur Macht ,freilegt’. Dabei ist zu beachten,
dass selbst eine solche ,Freilegung* als (polemische) Interpretation gelten muss:
,,Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist — und ihr werdet eifrig genug sein,
dies einzuwenden? — nun, um so besser. —,, [/bid.: 37.] Ebenfalls setzt Nietzsche in
der ersten Abhandlung der Genealogie der Moral (,,,Gut und Bose‘, ,Gut und
Schlecht’*) eine reaktive Haltung, die das Gute vom Bgsen herleitet, von einer akti-
ven ab, die primér sich selbst als das Gute setzt und das davon abfallende Schlechte
kaum noch wahrzunehmen vermag. [Ibid.: 257-289.]

22 Spidter wird Nietzsche seine eigene Zeit als die Epoche bestimmen, in der der
Unterschied zwischen der wahren und der scheinbaren Welt hinfillig wird. [,,Wie
die ,wahre Welt* endlich zur Fabel wurde. Geschichte eines Irrthums®, Nietzsche
(1889): 80-81.]

23 Womit Nietzsches ,Grundunterscheidung‘ nicht mehr ,neutral® bleibt, sondern sich
auf die Seite der bereits erwéhnten kiinstlerischen Erkenntniskultur schligt.

24 Das Schema einer solchen ,,Geschichte der Wahrheit“ findet sich im bereits genann-
ten Text Nietzsches ,,Wie die ,wahre‘ Welt endlich zu einer Fabel wurde“ in G6t-
zenddmmerung. Den Ansatz einer Geschichte der Prozeduren der Fabrikation von
Wahrheit bietet Foucault in ,,Die Wahrheit und die juristischen Formen* [WJ].

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gegenseitig inkompatiblen Operationen der Objektivierung, Formalisierung und
Interpretation sichtbar wurde. Damit wird ein neuartiger Raum sichtbar, in dem
die Sprache weder nur Objekt einer vergleichenden Philologie, noch nur eine mi-
nimalisierte Form als Medium und Instrument wissenschaftlicher Erkenntnis,
noch nur der interpretierbare Ausdruck eines Bewusstseins ist. Vielmehr zeigt
sich die Sprache in diesem ,fundamentalen‘ Raum, diesseits ihrer drei ,wissen-
schaftlichen® Streumomente, als eine anonyme und demiurgische ,Kunst“® der
(literarischen) Ubertragung: als eine Streuung ,phanomenotechnischer* Ubertra-
gungsoperationen, die das Erscheinen iiberhaupt erst gewihrleisten und aus
denen erst die Sprachen des Wissens und der wissenschaftlichen Wahrheit — als
Form, Ausdruck, Objekt — hervorgehen konnen. An der Wurzel der wissenschaft-
lichen Wahrheit steckt also die Metapher, und mit ihr die Diskursart der Litera-
tur.

Das hat zwei sprachontologische Implikationen. Die erste ist, dass in dem on-
tologischen Raum der Sprache, in dem die anonymen Handlungen der Ubertra-
gung stattfinden konnen, das Gesamtspiel der vier Streumomente der Sprache
sichtbar wird, die im anthropologistischen Zeitalter infolge des Objektwerdens
der Sprache bis zu ihrer gegenseitigen Inkompatibilitdt auseinander getreten sind.
Das gestattet uns, diesen vom jungen Nietzsche entdeckten Raum der wesentli-
chen Metaphorizitidt von Sprache als den Raum der Sammlung der Sprache zu
erkennen, den Foucault, wie bereits erwéhnt, in Ordnung der Dinge evoziert: als
einen ,,einen einzigen Raum®, in dem ,,das groe Spiel der Sprache wiederzufin-
den* wire, um damit ,,einen entscheidenden Sprung zu einer vollig neuen Form
des Denkens zu machen®, bzw. ,,einen im vorangegangen Jahrhundert eingefiihr-
ten Wissensmodus in sich selbst abzuschliefen.“*® Die zweite Implikation von
Nietzsches Entdeckung des irreduziblen rhetorischen Charakters der Sprache ist,
dass in diesem ontologischen Raum der Sammlung von Sprache eine diskursive
Rangordnung besteht: An der Wurzel der Sprachen der Wissenschaften, die als
Form, Ausdruck, Objekt noch das Verhiltnis zur Représentation aufrecht erhal-
ten, steckt das der Repriisentation voraus gehende literarische Sein der Sprache.”’
Diese Rangordnung zwischen Wissenschaft und Literatur enthdlt das Potential
einer Fiktionalisierung auch des wissenschaftlichen Wissens. Darin steckt einer-
seits ein unvermeidlicher Effekt der Sammlung der Sprache, wie anderseits auch

25 Das ergibt den Titel des Erstlingswerks von Gustav Gerber, Die Sprache als Kunst
[Gerber (1871)], das nach Meijers (1988) und Most/Fries (1994) die entscheidende
Vorlage fiir die Sprachauffassung in Nietzsches Wahrheit und Liige abgegeben hat.
Siehe dazu die von Meijers und Stingelin erstellte Konkordanz zu Nietzsches wort-
lichen Ubernahmen aus Gerbers Werk [Meijers/Stingelin (1988)].

26 OD:371.

27 Die Vorgingigkeit der Literatur beziiglich der Représentation impliziert eine allge-
meine und irreduzible Fiktionalisierung des Wissens, die den Bruch mit der Epoche
des Menschen auslost und einen neuartigen Typ von Wissenschaft ermoglicht, der
in der Archéologie selbst in Erscheinung tritt. Siehe dazu den Schluss von Teil III,
Abschnitt 39, dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 331

der Preis fiir die erneute Wiederkehr des Diskurses. Der Preis dafiir also, dass
sich der Diskurs im Zeichen einer neuartigen Einheit jenseits des anthropologisti-
schen Wissens konsolidiert, ist die Wahrheit selbst in ihrem prasensmetaphysi-
schen Verstindnis.

Im Ausgang von diesem ,Doppelvermégen® des ontologischen Raumes der
Sprache — ihr Vermdgen, die Sprache einerseits zum Diskurs zu konsolidieren
und andererseits ontologisch zu hierarchisieren — leuchten Foucaults Hinweise
auf die diskursive ,Fundamentalitit® der Literatur ein, in denen er die Literatur
des zwanzigsten Jahrhunderts, die es nach archiologischer Lesart erst seit Nietz-
sche gibt, als ,,die Sprache des Raumes*? kennzeichnet, die den Raum als Span-
ne, Distanz, Zwischen, Verstreuung, Bruch, Differenz sichtbar macht.?’ Dabei ist
der Raum keineswegs etwa bloBes Thema dieser neuartigen Literatur, die sich
seit Nietzsche und Joyce von der traditionellen Literatur absetzt, welche letztere
als ,,Sprache der Zeit” — der (homerisch-platonischen) Erinnerung oder der (jiidi-
schen) Prophetien — zu kennzeichnen ist.”’ Der Raum ist nicht Thema der neuen
Literatur, sondern eher ,,das, worin die Sprache uns jetzt gegeben ist und bis zu
uns gelangt: das, was macht, dass es spricht.” Foucault charakterisiert also die
Literatur als die Sprache eines ontologischen Raumes der Sprache, von dem aus
sie als Literatur spricht und sprechend sichtbar macht, wie Sprache iiberhaupt
aus einem solchen Raum hervorgeht, noch vor der Schwelle ihrer Verfestigung
zur Sprache der Wissenschaft. In der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts ist
deshalb der Raum nicht Thema oder Gegenstand der Erzidhlung, sondern Meta-
pher: Metapher eines ontologischen Raumes, der Quelle aller Metaphern ist. So-
mit ist der Raum ,,die bedrangendste aller Metaphern, [nicht] weil man von nun
an nur noch auf ihn zuriickgreifen kann, sondern weil sich die Sprache von An-
beginn im Raum entfaltet, sich in ihn hineinschiebt, in ihm ihre Wahlen trifft,
ihre Figuren und ihre Ubertragungen entwirft. In ihn versetzt sie sich, in ihm
,metaphorisiert sich ihr Sein.*’

In diesem sprachontologischen Raum, in dem sich das Sein der Sprache ,,me-
taphorisiert”, erkennen wir den Raum des jungen Nietzsche, in dem sich die
Sprache wesentlich als Metapher zeigt und als urspriingliche Ubertragung und
Filschung, als das unkontrollierbare und kontingente Gleiten des Sinnes zutrage
tritt. Im Folgenden wird der sprachontologische Diskurs des jungen Nietzsche im
Licht von Foucaults archdologischer Bestimmung des anthropologistischen Wis-
sens unter die Lupe genommen. Umgekehrt aber werden die Ergebnisse einer
solchen Nietzsche-Lektiire zum Zweck einer schirferen Bestimmung der sprach-
ontologischen Dimension von Foucaults Archédologie einzusetzen sein.

28 Siehe Foucault, ,,Die Sprache des Raumes®, Foucault (1964), Schriften 1, Nr. 24:
533-539.

29 Ibid.: 534.

30 Ibid.: 533 f.

31 Ibid.: 534.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

44.2 Die Entgrenzung des tropologischen Raumes

Nietzsches Entdeckung des ontologischen Raums der Sprache und der erkennt-
nisstiftenden Rolle der Metapher ist keineswegs als eine Wiederentdeckung der
Rhetorik im klassischen Sinne zu verstehen.

Im klassischen Zeitalter wird die Rhetorik auf einen ,tropologisch® genannten
Raum zuriickgefiihrt, den Foucault in seiner kleinen Monographie tiber Raymond
Roussel unter Bezugnahme auf Dumarsais vorgestellt hat. Foucaults Ausfithrungen
zufolge bewunderten die Grammatiker des 18. Jahrhunderts ,,die Féhigkeit eines
Wortes, sich von seiner sichtbaren Gestalt zu 16sen, an die es durch seine ,Bedeu-
tung® gebunden war, um zu einer anderen {iberzugehen und sie in einer Zweideu-
tigkeit zu bezeichnen, die zugleich Grenze und Ressource darstellt. Da trifft die
Sprache auf den Ursprung einer ihr innewohnenden Bewegung: Thre Bindung an
das, was sie sagt, kann sich vollig verandern, ohne daf3 ihre Form sich gewandelt
hitte, als ob sie um sich selbst kreiste und um einen festen Punkt herum einen gan-
zen Kreis von Moglichkeiten skizzierte (den ,Sinn‘ des Wortes, wie man damals
zu sagen pflegte) und Zufille, Begegnungen, Wirkungen und alle mehr oder weni-
ger verabredeten Ziige des Spiels erlaubte. Zitieren wir Dumarsais, einen der sub-
tilsten dieser Grammatiker: ,Notwendigerweise musste man sich derselben Worte
zu unterschiedlichem Gebrauche bedienen. Man stellte fest, daf dieser wunderbare
Notbehelf der Rede mehr Kraft und Anmut verleihen konnte; man hat nicht ver-
sdumt, thn zum Spiel und Spall umzukehren. So haben sich die Worte zuweilen
aus Notwendigkeit und zuweilen aus freier Wahl von ihrem urspriinglichen Sinn
entfernt, um einen neuen, mehr oder weniger abweichenden Sinn anzunehmen, der
aber doch zugleich auch einen mehr oder weniger starken Bezug zum urspriingli-
chen Sinn besitzt. Dieser neue Sinn der Worte wird tropologischer Sinn genannt,
und Trope nennt man diese Umkehrung, diesen Umweg, der ihn hervorbringt.**Aus
diesem Raum der Verschiebung erwachsen alle rhetorischen Figuren (der ,Weg*
und der ,Umweg‘, wie Dumarsais sagt): Katachrese, Metonymie, Metalepsis, Sy-
nekdoche, Antonomasie, Litotes, Metapher, Hypallage und viele andere Hierogly-
phen, die sich durch den Umlauf der Worte im Kérper der Sprache abzeichnen.
Der Gesamtraum aller moglichen Abweichungen von einem urspriinglichen Sinn
heiBt ,tropologisch®, insofern er als Quelle aller rhetorischen Figuren dient.

Wir erinnern uns aber auch, dass im klassischen Zeitalter der tropologische
Raum nicht nur als Quelle miiliger Wortspiele diente, sondern auch im Rahmen

32 An dieser Stelle [RR: 22] gibt Foucault die Quelle an, allerdings ohne Seitenzahl:
,Dumarsais: LesTropes, Paris, 1818; 2 Bde. Die erste Ausgabe datiert aus den fiinf-
ziger Jahren des 17. Jahrhunderts®. Es liegt auf der Hand, dass mit diesem kleinen
Zusatz zur Datierung der Erstausgabe klargestellt werden soll — noch drei Jahre vor
den transformationslogischen Erorterungen der Ordnung der Dinge —, dass die zi-
tierte Schrift noch in das klassische Zeitalter gehort.

33 RR:21-22.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 333

der Erkenntnis eine wichtige Rolle spielte, da es zwischen der Rhetorik und der
Figur der Reprisentation eine wesentliche Verbindung gab.** Deshalb bemerkt
Dumarsais im obigen Zitat, dass die Worter ,,zuweilen aus Notwendigkeit und
zuweilen aus freier Wahl von ihrem urspriinglichen Sinn“ entfernen: zuweilen
also im Dienste des Wissens und zuweilen im Dienste der (poetischen) Lust und
des Spiels. In diesem Sinne kam im klassischen Zeitalter den Tropen eine dreifa-
che Rolle zu, wie wir im Kapitel 5 dieser Arbeit gesehen haben.”> Die Rolle der
Tropen meldete sich erstens in der Vorstellung, dass sich die Geschichtlichkeit
des Diskurses, samt seiner erkenntnistragenden Rolle, in einem tropologischen
Freiraum entfaltet: als der Gesamtzusammenhang aller zufilligen Transformatio-
nen des Denkens und Sprechens entlang den von den Tropen vorgegebenen zeit-
lichen Bahnen. Ebenfalls findet im klassischen Zeitalter zweitens die genetische
Transformation jeder realen Sprache in die Richtung einer Universalsprache im
tropologischen Freiraum statt. Sie ist bedingt durch das von den Tropen ermdg-
lichte Gleiten des Sinnes, dessen Spielraum aber vom telos einer Universalspra-
che und eines wahren Namens begrenzt ist. Deshalb gilt drittens die Poesie als
eine lustvolle aber begrenzte Weise, den Namen zu umspielen und als ein Pro-
zess des Ubergangs von der epistemologischen Umwegigkeit der Tropen zur
wahren Benennung der Dinge: ,,Die ganze klassische Literatur ruht in der Bewe-
gung, die von der Figur des Namens zum Namen selbst verlduft, die von der
Aufgabe, die noch gleiche Sache durch neue Figuren zu benennen [...], zu derje-
nigen iibergeht, mit endlich richtigen Worten das zu benennen, was nie so be-
nannt worden bzw. in den Falten ferner Worter schlafen geblieben ist [...].«*

In so fern aber im sprachphilosophischen Diskurs des jungen Nietzsche die
Trennlinie zwischen Wahrheit und Liige in Frage gestellt und genealogisch auf-
gehoben wird, entfallen die wahren Namen und mit ihnen die Grenzen des trop-
ologischen Raums. Das fiihrt zu einer radikalen Entgrenzung des tropologischen
Spielraums, in dem sich ehemals die Poesie, die Genese und die Geschichte der
Diskurse entfalten konnten. Diese Entgrenzung impliziert eine Umkehrung der
Rangordnung zwischen dem idealen Diskurs und seiner tropologischen Abwei-
chung.’’ Denn der tropologische Freiraum ist jetzt nicht mehr bloB ein begrenzter

34 Siehe Kapitel 5 Abschnitte 11.5, 12.4 der vorliegenden Arbeit.

35 Siehe Kapitel 5 Abschnitt 11.1 dieser Arbeit.

36 OD: 162/MC: 134 (m).

37 Foucault hat den ontologischen Raum der Sprache auch als den Raum der Biblio-
thek bestimmt und die Transformation des tropologischen Raumes in einen ontolo-
gischen auf den Gegensatz zwischen der klassischen Rhetorik und der Sprache der
literarischen Moderne zuriickgefiihrt. Fiir das klassische Wissen bildete der Einsatz
der wahren Namen eine Art Diskurs des Unendlichen, der von der Rhetorik und
ihren Figuren umspielt wurde. Aus diesem Spiel der Rhetorik wurde ein Diskurs
Hfir endliche Geschopfe®, in dem sich der Diskurs des Unendlichen im Zeichen
seiner tropischen Abweichungen wiederholte und eine verstdndliche Form annahm:
,.Die Rhetorik wiederholte fiir endliche Geschopfe und Menschen, welche sterben
wiirden, unaufhérlich das Sprechen des Unendlichen, das niemals vergehen wiirde.
Jede rhetorische Figur verriet eine Distanz, indem sie aber auf das erste Wort ver-

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Raum moglicher Abweichungen von den wahren Namen. Vielmehr verwandelt er
sich in eine Art ,,Sinnriickhalt® [,réserve‘], um einen Ausdruck Foucaults zu bor-
gen®, der den ,wahren‘ Namen, die durch die genannte Entgrenzung ihren prin-
zipiellen Status verlieren, vorausgeht. Die Entgrenzung des tropologischen Rau-
mes der Klassik fiihrt also zum ontologischen Raum der Sprache.

Im Sinne solcher Entgrenzung des tropologischen Raumes empfiehlt Gustav
Gerber in seinem grofen Kompendium Die Sprache als Kunst — das einerseits
eine Art Folie fiir die Entfaltung des Rhetorikdiskurses des jungen Nietzsche ab-
gibt, andererseits aber auch den Ausgangspunkt, von dem sich dieser abheben
muss — eine Umkehrung der gewdhnlichen Vorstellung, dass allen Ubertragun-
gen eine ,eigentliche® Bedeutung zugrunde liegen soll: ,,Man stellt sich gewohn-
lich vor, es hitten die einzelnen Worter ihre bestimmten Bedeutungen von Uran-
fang an, und, wenn nun statt solcher bestimmten Bedeutung sich viele im Ge-
brauch zeigen, so nimmt man unter diesen eine Urbedeutung an und zeichnet sie
als die ,eigentliche* vor den anderen aus; sie soll die vornehmlich berechtigte
sein. [...] Nach unserer Auffassung kommt dem Worte eine solche bestimmte

wies, verlieh sie dem zweiten ein vorldufiges Gewicht durch die Enthiillung: Dieses
Wort zeigte. Dagegen ist in der postklassischen Moderne der Diskurs des Unendli-
chen verschwunden, so dass der Diskurs ,.fiir endliche Geschopfe* seiner Stiitze in
einem ersten Diskurs des Unendlichen beraubt ist und nur noch auf sich selbst ver-
weisen kann. Das hat zur Folge, dass dieser ehemals zweite Diskurs von nun an als
eine fragmentierte Sprache erscheinen muss, deren kontingenter, unabgeschlossener
und daher auch tendenziell unendlicher Gesamtzusammenhang im Raum der Bi-
bliothek — als dem Raum ihrer ,Sammlung‘ — anzusiedeln ist: ,,Heute ist der Raum
der Sprache nicht mehr durch die Rhetorik, sondern durch die Bibliothek bestimmt:
Durch die unendliche Aneinanderreihung fragmentarischer Sprachen, die an die
Stelle der Doppelkette der Rhetorik die einfache, kontinuierliche und eint6énige Li-
nie einer sich selbst tiberlassenen Sprache setzt, einer Sprache, die dazu verurteilt
ist, unendlich zu sein, weil sie sich nicht mehr auf das Sprechen des Unendlichen
stiitzen kann.” [,,Die Sprache, unendlich®,, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 14:
355-356.] Diese Sprache ,,ohne Stiitze* hat Foucault gewissermaBlen bereits seit
Wahnsinn und Gesellschaft — als eine Sprache ,,sans appui* [,,Vorwort“, Foucault
(1961), Schriften I, Nr. 4: 233/, Préface”, DE I: 166] — gesucht und fiir sich in An-
spruch genommen. Der Raum der Bibliothek, in dem sich diese Sprache sammelt
und ihr ,,multiples* Spiel entfalten kann, ist kein anderer als der ontologische Raum
der Sprache, der, wie im Verlauf dieses Kapitels aufzuzeigen ist, der Raum der
Ubertragungen des jungen Nietzsche ist.

38 Siehe ,,.Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, Foucault (1964), Schriften I,
Nr. 25: 547. Allerdings meint die Kennzeichnung des ontologischen Raumes der
Sprache als Sinnriickhalt nicht einen Vorrat bereits gebildeten Sinnes, sondern die
Leere und Kontingenz endlos fortgesetzter Sinnbildung, die aus einer ,Einklamme-
rung‘ des Sinnes hervorgehen: ,Freilich muss man dieses Wort ,Riick-
halt’[,réserve’] richtig verstehen: Weit mehr als um einen Vorrat handelt es sich um
eine Figur, die den Sinn zurtick- und in der Schwebe hélt und eine Leere einrichtet,
in der allein die noch nicht vollzogene Méglichkeit so zur Vorlage kommt, dass ir-
gendein Sinn sich darin niederlésst, oder irgendein anderer, oder gar noch ein drit-
ter, und dies vielleicht in unendlicher Folge.” Ihid. [Eckige Klammern ausnahms-
weise nicht von mir.]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 335

Bedeutung, wie man sie voraussetzt, von Anfang an nicht zu.** Statt dessen ist
das Wort ,,an sich selbst Tropus“40 und man miisste davon ausgehen, dass die
Tropen nicht ,,dann und wann an die Worter herantreten, sondern dass deren
eigenste Natur es ist, tropisch zu sein. Es ist durchaus im Wesen der Sache be-
griindet, dass die Darstellung der Seelenakte durch Tropen bewirkt wird.“*' Diese
Ansicht tibernimmt Nietzsche fast wortlich in den Aufzeichnungen zu seiner
1874 gehaltenen Vorlesung iiber antike Rhetorik.*

Innerhalb des entgrenzten tropologischen Raumes erscheint also die Tren-
nung zwischen ,Wahrheit‘ und ,Liige‘, zwischen den ,wahren‘ Namen und ihren
tropologischen Abweichungen, nicht ldnger als eine urspriingliche und absolute
Gegebenheit, vielmehr unterliegt sie kontingenten historischen Konstitutionsbe-
dingungen. Der wahrheitsfdhige Diskurs ergibt sich aus einer anonymen, kultur-
stiftenden und wahrheitspolitischen Reduktion des entgrenzten tropologischen
Raumes. Eine solche Reduktion, die die potenziell unendliche Sinnfiille des ent-
grenzten tropologischen Raumes einschrinkt, geht von nun an der Wahrheit, den
wahren Namen und dem ,wahren‘ bzw. ,wissenschaftlichen‘ Diskurs voraus. Aus
dieser Reduktion ergibt sich ein bisher ungekannter und genealogisch lesbarer
Vorrang der ,,Liige* (im ,,aulermoralischen Sinne*) gegentiber der ,,Wahrheit*.
Dieser Vorrang der Liige vermag einen ontologischen Raum, aus dem die Spra-
chen des Wissens und der Wahrheit hervorgehen, in Erscheinung treten zu las-
sen.” Nietzsches genealogische ,Einklammerung* der wahren Grenze zwischen

39 Gerber (1871): 336.

40 Ibid.

41 Ibid.: 386. Siche Anm. 19 dieses Kapitels.

42 Siche Nietzsche (1874) [Vorlesung]: 427. Siehe auch die bereits erwihnte Nietz-
sche-Gerber-Konkordanz, Meijers/Stingelin (1988): 358.

43 Wenig spiter als Nietzsche wird sich Raymond Roussel, Foucaults Darstellung zu-
folge, als der groBe Meister des ontologischen Raumes, oder, in anderen Worten,
der Entgrenzung des tropologischen Raumes erweisen: ,,Die Erfahrung Roussels ist
an der Stelle anzusiedeln, die man den ,tropologischen Raum* des Vokabulars nen-
nen konnte. Ein Raum, der nicht genau dem der Grammatiker [des klassischen Zeit-
alters] entspricht, oder besser, der ihm genau entspricht, aber anders behandelt wird;
er wird nicht als der Geburtsort der kanonischen Figuren der Rede betrachtet [...]
Dieses Spiel, von dem die Rhetorik profitierte, um geltend zu machen, was sie zu
sagen hatte, betrachtet Roussel fiir sich als eine Liicke, die es so weit wie moglich
zu erweitern und sorgfiltig auszuloten gilt. Er spiirt darin nicht nur die Teilfreihei-
ten des Ausdrucks, sondern eine absolute Freiheit des Seins, die man durch die rei-
ne Erfindung besetzen, beherrschen und ausfiillen muss [...] er mochte das Reale
nicht um eine andere Welt verdoppeln, sondern durch die spontanen Verdoppelun-
gen der Sprache einen ungeahnten Raum entdecken und ihn durch bis dahin unge-
sagte Dinge abdecken. Die Figuren, die er iiber dieser Leere errichten wird, werden
die methodische Kehrseite von ,Stilfiguren® sein: Der Stil ist unter der souverdnen
Notwendigkeit der verwendeten Worte die zugleich verschleierte und bezeichnete
Moglichkeit, die gleiche Sache zu sagen, aber auf andere Weise. Die gesamte Spra-
che Roussels, sein Stil der Umkehrung, zielt darauf ab, heimlich zwei Dinge mit
denselben Worten zu sagen.” [RR.: 22-23.] Die Rolle Roussels bei Foucaults He-

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wabhrheit und Liige ergibt also eine Transformation des tropologischen Frei-
raums der Klassik in einen ontologischen Raum, in dem sich die Sprache sam-
meln und zu einem Diskurs des Wissens konsolidieren kann.** Wihrend im klas-
sischen Zeitalter der tropologische Raum als Quelle der rhetorischen Figuren
diente, tritt seit Nietzsche der ontologische Raum der Sprache in Erscheinung: als
der Raum, in dem die Sprache in ihr Sein gelangen kann. Diese Entgrenzung des
tropologischen Raumes, aus der erst der ontologische Raum der Sprache hervor-
gehen kann, setzt eine prinzipielle Zuriickweisung der Theorien der Allgemeinen
Grammatik voraus. Darauf wird im letzten Abschnitt dieses Exkurses genauer
einzugehen sein.

Auf dem Weg bzw. ,,Umweg“™ iiber die Rhetorik st6Bt also der junge Nietz-
sche auf diesen ontologischen Quellraum der Sprache, dessen Entdeckung von
der neueren Nietzsche-Rezeption als Schock und Ereignis auch innerhalb des
Werks Nietzsches, sowie als neuartiger und noch nicht angemessen behandelter
Gegenstand der Nietzscheforschung eingestuft worden ist.** An der Wurzel der
Sprachen der Wissenschaft entdeckt der junge Nietzsche im ersten Teil von
Wahrheit und Liige diesen ontologischen Raum der Sprache als einen Raum der
irreduziblen Metaphorizidt, das heiflt, der unbewussten, unkontrollierbaren und
unumginglichen Praktiken der Ubertragung und des gleitenden Sinnes. Korrela-
tiv zu dieser Entdeckung unternimmt Nietzsche im zweiten Teil von Wahrheit
und Liige den Versuch einer genealogischen ,Deduktion® der Sprachen der Wis-
senschaft und der Wahrheit im Ausgang vom irreduziblen Raum der Ubertragun-
gen.

Damit stehen die sprachphilosophischen Untersuchungen des jungen Nietz-
sche bereits im Zeichen der genealogischen Frage nach der ,Herkunft der Spra-
che”’, die der spitere Nietzsche wiederholt artikulieren wird*® und die den Gang
von Foucaults archidologischem Diskurs mafigeblich bestimmt und letztendlich
auf die allgemeine Frage der Konstitution unterschiedlicher Sprachen des Wis-
sens hinauslduft: jenes Sprechens, das von der Archdologie generell Diskurs ge-
nannt wird und das vereinzelte Schwiarme von Gegenstianden, Sprechpositionen,
Begriffen und Themen generiert. Die sprachontologische Perspektive einer rée-

<45

rausarbeitung des Verhéltnisses zwischen Sprache und Raum wurde bereits im let-
zen Kapitel besprochen. [Kap. 12 Abschnitte 43.1 u. 43.3]

44 Mehr dartiber spiter im folgenden Abschnitt 44.3.

45 So lautet der Titel des Schliisseltexts von Philippe Lacoue-Labarthe iiber das
Sprachdenken des jungen Nietzsche. [Lacoue-Labarthe (1971)]

46 Siehe Lacoue-Labarthes (1971) und Behler (1994), um zwei prominente Vertreter
dieser These zu nennen. Mehr dazu spiter.

47 Inseinem 1973 in Rio gehaltenen Vorlesungszyklus leitet Foucault sein methodolo-
gisches Vorhaben ausdriicklich von dieser genealogischen Frage her, die bereits in
der einleitenden Metapher von der Erkenntnis als Erfindung impliziert ist. Mehr da-
zu spéter.

48 Die bekannteste Stelle, an der diese Frage artikuliert wird, ist wohl die bereits ge-
nannte erste Abhandlung. [,,,Gut und Bése‘, ,Gut und Schlecht’*, Nietzsche (1887):
257-289.]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 337

criture des archdologischen Diskurses macht es also erforderlich, anhand einer
Lektiire von Nietzsches Wahrheit und Liige die Grundziige des ontologischen
Raums der Sprache herauszuarbeiten, der im Verlauf dieser Darstellung als der
Raum der Sammlung der Sprache und der diskursiven Formation erkennbar wird,
wie Foucault dies in Archéologie des Wissens charakterisiert hat.*’

44.3 Foucaults Lektiire von Wahrheit und Liige

Foucault selbst hat offenbar Wahrheit und Liige zu einer Zeit gelesen, als weder
das ,,Philosophenbuch® (Le livre du philosophe®®) — die spiter bekannt geworde-
ne deutsch-franzdsische Ausgabe friihnietzschescher Texte®, durch die erst
Wahrheit und Liige einem breiteren franzodsischen Publikum zuginglich werden
sollte — noch der bereits erwéhnte und fiir die neuere Nietzscheforschung ,,bahn-
brechende”* Essay von Philippe Lacoue-Labarthe, ,,Der Umweg*>>, erschienen
waren, durch die erst die Auseinandersetzungen um die Aktualitdt der Sprachre-
flexion des jungen Nietzsche losgetreten und deren Bedeutung fiir den poststruk-
turalistischen Diskurs™ herausgestellt wurde. Foucaults friihe Rezeption von
Wahrheit und Liige ist einer der eher spérlichen Bemerkungen zu Nietzsche in
Die Ordnung der Dinge, dem Schlussabsatz des Kapitels 9.1V (,,Das Empirische
und das Transzendentale), zu entnehmen. Darin durchstreift er in wenigen Sét-
zen die gesamte Bandbreite der anthropologischen Forschungen Nietzsches, um
den Abschnitt mit einem Hinweis auf Nietzsches antimetaphysische Impulse zu
beenden, mit denen der Mensch des anthropologistischen Wissens verschwindet
und die Umrisse eines neuen Epochenbruchs in Erscheinung tritt. Der Absatz
beginnt mit einer Anspielung auf Nietzsches Zarathustra, worin der Doppelge-
danke des Ubermenschen und der Ewigen Wiederkehr angesprochen wird, und
endet mit einer Metapher aus Wahrheit und Liige, die den Menschen als ein We-

49 Siehe Kapitel 16 Abschnitt 56 der vorliegenden Arbeit.

50 Nietzsche (1969).

51 Es handelt sich dabei um Texte Nietzsches, die in den Jahren 1872, 1873 und 1875
verfasst wurden, innerhalb des von Geburt der Tragddie erdffneten Problemkreises.
Darunter befinden sich ganz unterschiedliche Texte, Nachlassfragmente ebenso wie
Wahrheit und Liige, denen u. a. die Frage nach dem kulturstiftenden Verhéltnis von
Wahrheit und Sprache gemeinsam ist, wie die Herausgeberin in der Einleitung fest-
hilt: ,,En effet, toutes ces études tournent autour du débat de la vérité indissociable
de I’examen du langage et se proposent, sur la base de la découverte de la faillite de
la vérité et de la science, de remédier a 1’état de fait par une enquéte ayant pour ob-
jet la civilisation d’un point de vue général et la civilisation grecque en particulier.
[1bid.: 9.]

52 Behler (1994): 108.

53 Lacoue-Labarthes (1971).

54 Siehe u. a. Pautrat (1971), Rey (1971), Kofman (1972), Kremer-Marietti (1992),
sowie die heftige Polemik von Blondel (1981/1982) gegen die poststrukturalistische
Entdeckung der Sprach- und Rhetorik-Forschung des jungen Nietzsche Anfang der
siebziger Jahre.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sen vorstellt, das auf einem ihm unbekannten und gewalttdtigen Fundament ruht,
,.gleichsam auf dem Riicken eines Tigers in Triumen hingend.*>> Indem also der
Mensch nichts ahnend diesen Tiger reitet, findet er sich von ihm tibertroffen und
iberwunden. So heifit es in dem betreffenden Absatz in Ordnung der Dinge:
»Man begreift die Erschiitterungskraft, die das Denken Nietzsches hat haben
konnen (und fiir uns noch bewahrt), als es in der Form des bevorstehenden Er-
eignisses die Verheiung und Drohung ankiindigte, da8 der Mensch bald nicht
mehr existieren werde, sondern der Ubermensch. Das bedeutete in einer Philoso-
phie der Wiederkehr, dal der Mensch bereits seit langem verschwunden war und
immer weiter verschwand, und daB3 unser modernes Denken vom Menschen,
unsere Sorge um ihn, unser Humanismus heiter auf seiner grollenden Nichtexis-
tenz schliefen. Wir glauben uns an eine Endlichkeit gebunden, die nur uns gehort
und die uns durch das Erkennen die Welt 6ffnet, aber miissen wir uns nicht daran
erinnern, daB wir auf dem Riicken eines Tigers sitzen?*®

In welchem MaBe Foucault zu dieser Zeit die Bedeutung der sprachphiloso-
phischen Reflexion des jungen Nietzsche wahrgenommen hat, ist einem Inter-
view zu entnehmen, das ein Jahr nach Ordnung der Dinge anldsslich der Heraus-
gabe einer franzosischen Nietzsche-Gesamtedition®’ stattgefunden hat. Diese
Edition, gibt Foucault im genannten Interview zu wissen, wird ,.einige Ziige
deutlicher hervortreten lassen, die Nietzsche seltsamerweise in die Nihe der Vor-
lieben der heutigen Philosophie riicken.“>® Zu diesen Ziigen gehort auf jeden Fall
die Sprachreflexion des jungen Nietzsche: ,Nietzsche hat seine ersten philoso-
phischen Erfahrungen mit Uberlegungen iiber die Sprache gemacht. Im 19. Jahr-
hundert und schon seit Descartes lebte die westliche Philosophie hauptsichlich
von der Reflexion iiber die Naturwissenschaften, vor allem Physik und Mathema-
tik. Eine Ausnahme bildet hier Spinoza, der gleichfalls tiber die hebrdische Philo-
logie und iiber Bibelkommentare zur Philosophie kam. Der griechischste und der
hebriischste unter den Philosophen begegnen sich hier in ihrem Interesse fiir die
Heilige Schrift. Aber es wird auerdem deutlich, dass Nietzsche sich mit der mo-
dernen Philosophie und deren Nachforschungen iiber die Sprache trifft.«** — Was
freilich nicht besagt, das philosophische Interesse an der Sprache im zwanzigsten
Jahrhundert sei etwa Nietzsche zu verdanken. Dies ist vielmehr weiterhin auf
Russel, Husserl, Freud und Saussure zuriickzufiihren. ,,Aber wir entdecken heute,

55 Wabhrheit und Liige: 877. Der gleiche Wortlaut findet sich in ,,Ueber das Pathos der
Wabhrheit“. [Nietzsche (KSA), Bd. 1: 760.]

56 OD: 388-389.

57 Nietzsche, Friedrich, Oeuvres philosophiques compleétes, Paris, 1967. Der 5. Band
dieser Ausgabe, die ,,auf den Handschriften in der von Colli und Montinari entzif-
ferten und transkribierten Form™ [,,Allgemeine Einflihrung [...]*, Foucault (1967),
Schriften I, Nr. 45: 725.] basierte, wurde von Foucault in Zusammenarbeit mit Gil-
les Deleuze herausgegeben.

58 ,.Zur Publikation der Nietzsche-Gesamtausgabe®, Foucault (1967), Schriften 1V,
Anhang 5: 1024.

59 Ibid.: 1025.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 339

dass auch Nietzsche sich intensiv mit der Sprache auseinander gesetzt hat. Und
das nicht nur, um als guter Philologe die strenge Form und den genauen Sinn des
Geschriebenen zu finden; nicht nur um als guter Exeget die verborgenen Bedeu-
tungen aufzuspiiren; sondern um unser Dasein und das Sein der Welt auf der
Grundlage dessen, was wir sagen, zu befragen und um herauszufinden, wer da in
allem, was gesagt wird, denn eigentlich spricht.“’ Eine erste Antwort auf die
genealogisch gestellte Frage: ,,Wer spricht?* wird bereits in Wahrheit und Liige
geliefert. Denn es gehort zu den Entdeckungen dieser Schrift, dass in jedem Dis-
kurs eine der zwei inkompatiblen Stimmen der Kunst und der Wissenschaft zu
horen ist.

Sieben Jahre nach Ordnung der Dinge geht Foucault in einer Vortragsreihe
im Mai 1973 an der Katholischen Universitét in Rio de Janeiro detaillierter auf
Wahrheit und Liige ein und entwickelt dort aus der fiktionalen Ontologie und
perspektivistischen Erkenntnistheorie Nietzsches die Grundlagen seiner eigenen
Analytik der Macht. In seiner ,methodologischen® Einleitung®' weist er auf die
anti- bzw. ,transkantianischen‘ Tendenzen in Nietzsches kleinem Aufsatz hin,
der gerade in der Zeit des aufkommenden Neukantianismus entstanden ist®, und

60 1Ibid.

61 Abschnitt I, WJ: 669-686.

62 Es ist inzwischen bekannt, dass der junge Nietzsche ein begeisterter Leser der Ge-
schichte des Materialismus von Friedrich Albert Lange [Lange (1866)] war, der
vielfach als Vorldufer oder gar Begriinder des Neukantianismus gilt. Jérg Salaquar-
da hat darauf hingewiesen, dass diese frithe Lange-Lektiire sogar fiir Nietzsches
spatere Mechanismuskritik, wie auch fiir manche naturphilosophischen Aspekte des
Wiederkunftsgedanken mafBgeblich war. [Salaquarda (1978): 246-249.] Auch
George Stacks hat im Rahmen einer umfangreichen Arbeit auf Langes Einfluss auf
Nietzsche hingewiesen und die Geschichte des Materialismus als eine Art Blaupau-
se des philosophischen Bauwerks von Nietzsches Diskurs gekennzeichnet [Stack
(1983): 302], in der manche der spéter beriihmt gewordenen nietzscheschen Haupt-
begriffe in ihrem ,,Embryonalzustand zu beobachten sind. [/bid.: 4.] Auch in der
dlteren Literatur finden sich Hinweise auf die Achse Nietzsche-Lange, vor allem bei
dem Neukantianer Hans Vaihinger, der eine direkte Verbindung zwischen Nietz-
sches Fiktionalismus und Langes ,,Standpunkt des Ideals“ zieht: ,,Die folgende Dar-
stellung von Nietzsches Lehren zeigt, wenn wir sie mit denen F. A. Langes verglei-
chen, dass Nietzsche in der Lehre vom Schein direkt als ein Schiiler und Fortsetzer
Langes bezeichnet werden muss.* [Vaihinger (1911): 772.] Auch Foucault bekennt
sich in seiner Cassirer-Rezension im Jahr 1966, dem Erscheinungsjahr von Ord-
nung der Dinge also, leidenschaftlich zum ,,Neukantianismus®, verstanden aller-
dings nicht als die bekannte schulphilosophische Bewegung der Kantrenaissance im
neunzehnten Jahrhundert, sondern als die allgemeine Haltung einer unreduzierten
Ubernahme der kantischen Reprisentationskritik, oder, wie Foucault diese kenn-
zeichnet, des ,,von Kant eingefiihrten Bruch[s]“. [,,Eine Geschichte, die stumm ge-
blieben ist“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 40: 705.]“In diesem Sinne“, sagt er in
dieser Rezension, ,,sind wir alle Neukantianer”. [/bid.] Dennoch ist in Foucaults
sprachontologischer Perspektive eine Diskontinuitit zwischen Wahrheit und Liige
und der Transzendentalphilosophie uniibersehbar — trotz des neukantischen Um-
felds, in dem Nietzsche seine fiktionale Erkenntnistheorie entwickelt. Diese Dis-

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

zeigt, dass darin Kants transzendentale Repréasentationsskepsis durchquert und zu
einem onto-epistemologischen Fiktionalismus hin verldngert wird.

So hilt Foucault die Tatsache, dass Nietzsche gleich zu Beginn von Wahrheit
und Liige die Erkenntnis als eine ,,Erfindung®™ bezeichnet, fiir eine Umkehrung
von Kants transzendentalédsthetischer Betrachtungsweise von Raum und Zeit als
vorempirischen Bedingungen der Erkenntnis. Bereits im Eingangssatz seines
Textes behauptet Nietzsche ndmlich, dass die menschliche Erkenntnis an einem
bestimmten Punkt des unermesslichen Zeit-Raum-Kontinuums ereignisartig auf-
getaucht ist und impliziert damit, dass dieses Kontinuum vor der Erkenntnis und
losgelost von ihr bestehen muss. Bereits in diesem merkwiirdigen Anfang liegt
also nach Foucault eine Herausforderung fiir das neukantische Umfeld des jun-
gen Nietzsche. In den einleitenden Worten seiner brasilianischen Vortragsreihe
bemerkt Foucault, er mochte ,,auf die Frechheit und Unverschiamtheit hinweisen,
mit der Nietzsche feststellt, die Erkenntnis sei zu einem bestimmten Zeitpunkt
auf einem bestimmten Gestirn erfunden worden. Man darf nicht vergessen, dass
1873, als Nietzsche dies schrieb, zwar nicht die Hochzeit der Kant’schen, wohl
aber der neokantianischen Philosophie war. Und der Gedanke, dass Zeit und
Raum keine Formen der Erkenntnis sind, sondern gleichsam primitive Felsen, an
denen die Erkenntnis haftet, ist fiir die damalige Zeit vollkommen unannehm-
bar.«%

kontinuitdt hdngt unmittelbar zusammen mit Nietzsches Infragestellung der Mog-
lichkeit einer wahren Grenzziehung zwischen Wahrheit und Liige.

63 WI: 675. Dass dieser ,.transzendente* Stellenwert von Raum und Zeit Kant selbst
nicht fremd sein diirfte, geht aus Foucaults eigener Kantforschung hervor, die er
1961 in Gestalt seiner Einfilhrung zu Kants Anthropologie [Introduction a
I’Anthropologie de Kant, Foucault (1961a), Abkiirzung: Einleitung] vorlegte und
die eine philosophiegeschichtliche Ergéinzung zu den Studien im Umkreis von
Wahnsinn und Gesellschaft bildete und damit eine nicht unwesentliche Ergdnzung
(These complémentaire) von Foucaults grolem Doktoratsprojekt darstellt. In die-
sem Text, der lange nur unter strengen bibliothekarischen Bedingungen einsehbar
war und erst seit Anfang 2008 als Buchver6ffentlichung verfiigbar ist, bezieht Fou-
cault die kantische Anthropologie und Kritik auf Kants spéteste anthropologische
Reflexion im Opus postumum, worin der Mensch als Weltwesen charakterisiert
wird. Damit muss Foucault der kantischen Anthropologie jegliche reflexive Auto-
nomie absprechen: ,,Der Inhalt der Frage: Was ist der Mensch? kann sich nicht in
einer urspriinglichen Autonomie entfalten; denn von Anbeginn an bestimmt sich der
Mensch als der, der die Welt bewohnt, als ,,Welthewohner (i. orig. Deutsch): ,,Der
Mensch gehort zwar mit zur Welt.“ (1. orig. Deutsch) Und jede Reflexion iiber den
Menschen wird zirkuldr auf eine Reflexion tiber die Welt verwiesen.” [Einleitung:
49.]“Welt™ in diesem spitkantischen Zusammenhang besagt das Fundament der
transzendentalen Korrelationen zwischen Rezeptivitit und Spontaneitét; zwischen
Freiheit und Notwendigkeit; und schlieBlich zwischen Vernunft und Geist. [/bid.:
54.] Kant selbst bekennt sich im Opus postumum deutlich zur Subordination des Ich
gegeniiber der Welt: ,Ich bin. — Es ist eine Welt ausser mir (praeter me) im Raume
und der Zeit und ich bin selbst ein Weltwesen: bin mir jenes Verhiltniles bewust,
und der bewegenden Krifte zu Empfindungen (Wahrnehmungen). — Ich der Mensch
bin mir selbst ein dusseres Sinnenobject ein Theil der Welt.“ [Kant (1936): 63.] Im

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 341

Die Konsequenzen einer solchen Einschidtzung von Raum und Zeit sind weit-
reichend. Plotzlich zeigt sich die Erkenntnis weder als bewusstseinsphilosophi-
sches Fundament einer objektiven Welt, noch als positives Element derselben,
sondern als eine merkwiirdige und fiktionale Existenz, die zudem nicht mehr
zum Wesensbestand der menschlichen Natur gehort, die also nicht als einer der
menschlichen Grundtriebe anzusehen ist, sondern — eben so wie die Religion
oder die Ideale — irgendwann fabriziert worden ist.** Die Erkenntnis ist kein
Trieb®, vielmehr ist sie ,ein Effekt der Triebe, ein plotzlicher Gliicksfall oder
das Ergebnis eines langwierigen Kompromisses. Sie gleicht, wie Nietzsche es
ausdriickt, dem Funken zwischen zwei Schwertern, der ja auch selbst nicht aus
Eisen ist.“*® Ausgehend von dieser Konzeption einer zugleich fiktionalen und
polemischen Erkenntnis, die der Spannung und dem Kampf zwischen den Trie-
ben entspringt, leitet Foucault das Projekt einer Geschichte der Wahrheit her.
Denn: Wenn die Erkenntnis als erfundene Existenz eine Geschichte hat und mit
ihr auch das Erkenntnissubjekt, dann muss auch die Wahrheit selbst, als Bezie-

Rahmen einer Kantlektiire wie der Foucaults, die jegliche neukantianische Tendenz
zur Reduktion der Transzendentalphilosophie auf Kritik vermeiden will, sind Raum
und Zeit nicht nur transzendentale Anschauungsformen, sondern dariiber hinaus
noch Dimensionen einer ,,Welt ausser mir.

64 WI: 676.

65 Vgl. dagegen Kants Kennzeichnung der Metaphysik als ,,Naturanlage™ der ,,allge-
meinen Menschenvernunft®, die nicht irgendwann mal in der Zeit aufgetaucht ist,
wie der junge Nietzsche andeutet, sondern ,,zu aller Zeit* [Kant (1781/87): 60 (B
21, 22)] gewesen ist, sofern Vernunft vorliegt, so dass die Frage nach der Metaphy-
sik untrennbar ist von der allgemeinen Frage nach der Méglichkeit und den Giiltig-
keitsgrenzen der endlichen Erkenntnis. So bemerkt Kant in der Einleitung zur Kritik
der reinen Vernunft: ,,[...] Metaphysik ist , wenn nicht als Wissenschaft, doch als
Naturanlage (metaphysica naturalis) wirklich. Denn die menschliche Vernunft geht
unauthaltsam [...] durch eigenes Bediirfnis getrieben bis zu solchen Fragen fort, die
durch keinen Erfahrungsgebrauch der Vernunft [...] beantwortet werden konnen,
und so ist wirklich in allen Menschen, so bald Vernunft sich in ihnen bis zur Speku-
lation erweitert, irgend eine Metaphysik zu aller Zeit gewesen, und wird auch im-
mer darin bleiben. Und nun ist auch von dieser die Frage: Wie ist Metaphysik als
Naturanlage méglich? d. 1. wie entspringen die Fragen, welche reine Vernunft sich
aufwirft, und die sie, so gut als sie kann, zu beantworten durch ihr eigenes Bediirf-
nis getrieben wird, aus der Natur der allgemeinen Menschenvernunft?* [/bid.]

66 WIJ: 677. Damit ist die Erkenntnis auch nicht das, wofiir sie ebenfalls gehalten wird:
als das dem Trieb Entgegengesetzte. In anderen Worten: Die Erkenntnis ist weder
ein Trieb, noch sein Gegenteil. Sie ist vielmehr ein kdmpferisches Verhdiltnis unter
den Trieben, ein ,,gewisses Verhalten der Triebe zu einander”, wie Nietzsche es
formuliert: ,,Wir [...] meinen [...], intelligere sei etwas Versohnliches, Gerechtes,
Gutes, etwas wesentlich den Trieben Entgegengesetztes; wihrend es nur ein gewis-
ses Verhalten der Triebe zu einander ist [...] ich meine [...], diese Triebe, die hier
mit einander kdmpfen, werden recht wohl verstehen, sich einander dabei fiihlbar zu
machen und wehe zu thun —: jene gewaltige plétzliche Erschopfung, von der alle
Denker heimgesucht werden, mag da ihren Ursprung haben (es ist die Erschopfung
auf dem Schlachtfelde). [Viertes Buch, Die frohliche Wissenschaft, Nietzsche
(1882): 559.]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

hung zwischen einem derart historisierten Subjekt und seinem ebenfalls histori-
schen Erkenntnisobjekt, eine Geschichte haben.®’

Doch iibergeht Foucault bei alledem die eigentliche Entdeckung des jungen
Nietzsche: die irreduzible Metaphorizitit von Sprache, sowie den Raum, in dem
sie als Kunst der Ubertragung auftaucht. Es ist insgesamt auffillig, dass Fou-
caults archiologische Arbeiten, vor allem Die Ordnung der Dinge, den sprach-
kritischen Diskurs des anthropologistischen Zeitalters im Allgemeinen® und die
Sprachreflexion des jungen Nietzsche im Besonderen nicht wirklich beriicksich-
tigen, so sehr sie den erforderlichen Hintergrund zu deren archiologischer Ein-
bettung und Einschitzung liefern. Im Gegenteil: Foucault negiert geradezu die
Moglichkeit, dass ein Diskurs wie derjenige von Gustav Gerber oder Otto Grup-
pe, deren transzendentalkritische Aufmerksamkeit — in Anlehnung an Herder und
Humboldt — sich ausdriicklich auf das Phdnomen Sprache richtet und lange vor
den Sprachphilosophien des zwanzigsten Jahrhunderts das Bediirfnis nach einer
neuartigen Sprachkritik artikuliert, iiberhaupt existiert.” So behauptet er in Ord-
nung der Dinge: ,,Als sich [...] die Einheit der allgemeinen Grammatik — der
Diskurs — auflgste, erschien die Sprache nach multiplen Seinsweisen, deren Ein-
heit ohne Zweifel nicht wiederhergestellt werden konnte. Aus diesem Grunde
vielleicht hat sich die philosophische Reflexion lange Zeit von der Sprache fern-
gehalten. [...] Die Sprache ist erst am Ende des neunzehnten Jahrhunderts direkt
und fiir sich selbst in das Feld des Denkens getreten. Man konnte sogar sagen,
erst im zwanzigsten Jahrhundert, wenn Nietzsche als Philologe [...] nicht als ers-
ter der philosophischen Aufgabe einer radikalen Reflexion iiber die Sprache na-
hegekommen wiire.“”’ Diese Verkennung der Existenz eines sprachkritischen
Diskurses im neunzehnten Jahrhundert, sowie des konkreten Ereignischarakters
der Sprachreflexion des jungen Nietzsche ist nicht zuletzt auf den allgemeinen
Forschungsstand der Geschichte der Sprachphilosophie in Frankreich zur Zeit der

Niederschrift von Ordnung der Dinge zuriickzufiihren.”' Das , Philosophen-

67 ,,Auch das Erkenntnissubjekt hat eine Geschichte; auch die Beziehung zwischen
Subjekt und Objekt, also die Wahrheit, hat eine Geschichte.* [Ibid.: 670.]

68 Damit sind weder die Kantkritik von Hamann und Herder bzw. das Sprachdenken
von Humboldt auf der einen Seite, noch die analytischen Vorstée von Frege oder
Peirce auf der anderen gemeint, sondern ein Diskurs, der nach Siegfried Schmidts
Kennzeichnung (siche unten) das ideengeschichtlich nicht wahrgenommene ,,.Zwi-
schenglied* zwischen diesen beiden ,Traditionen‘ darstellt und die noch immer we-
nig bekannten Werke von Otto Gruppe (geb. 1804, gest. 1876), Gustav Gerber (geb.
1820, gest. 1901), Friedrich Max Miiller (geb. 1823, gest. 1900), Georg Runze (geb.
1852, gest. 1922) umfasst. [Siche Cloeren (Hg., 1971) und Schmidt (Hg., 1971),
mehr dazu im Abschnitt 45.3 dieses Kapitels.] Dieser sprachkritische Diskurs bildet
die historische Kulisse, vor der sich die sprachphilosophische Reflexion des jungen
Nietzsche entfalten kann.

69 Siehe Abschnitt 45.3 dieser Arbeit.

70 OD: 369. (Hervorh. v. Verf.)

71 Es ist vielleicht erwdhnenswert, dass der genannte sprachkritische Diskurs ausge-
rechnet im Jahr 1966, in dem Foucaults Ordnung der Dinge erschienen ist, in

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 343

buch*“’? war eben noch nicht entdeckt worden — in Frankreich jedenfalls nicht —
und die diskurstheoretische und diskursgeschichtliche Vertiefung von Nietzsches
frithem sprachphilosophischem Exkurs stand noch bevor.

Nietzsches Entdeckung des Raumes, den die Archéologie nicht aussprechen
kann, in dem sie aber spricht und sprechend die Streumomente der Sprache sam-
melt, ist als ein Ereignis im dreifachen Sinne zu behandeln: (1) als Bruch mit der
Allgemeinen Grammatik des klassischen Zeitalters”, womit sie sich durchaus im
Einklang mit dem Epochenbruch am Ende des klassischen Zeitalters befindet; (2)
als Bruch mit dem sprachkritischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts’,
womit sie zugleich einen Bruch mit der anthropologistischen Disposition des
postklassischen Wissens darstellt; (3) im Rahmen von Nietzsches eigenem Friih-
werk als Bruch mit der Gedankenwelt der Geburt der T rag(’)’die75 , womit sie, mit
Foucault gesprochen, eine Bewegung des Andersdenkens und der Loslésung von
sich selbst darstellt. Die historische Chronologie dieser Briiche muss allerdings
zum Zwecke einer Explikation des ontologischen Raumes der Sprache umge-
kehrt werden. Unsere Darstellung der drei ,Ereignisdimensionen‘ der fiktionalen
Ontologie (und Erkenntnistheorie) des jungen Nietzsche, die sich iiber die kom-
menden Abschnitte dieses Exkurses verteilt findet, beginnt deshalb mit der drit-
ten der oben aufgelisteten Dimensionen. Zur Vorbereitung dieser Darstellung
bietet der folgende Abschnitt eine kurze Vorstellung der biographischen und wis-
senspraktischen Hintergriinde von Nietzsches Entdeckung des ontologischen
Raumes der Sprache.

Deutschland von Siegfried J. Schmidt in einem lédngeren Kapitel (Kap. 5: ,,Die ver-
gessene Sprachphilosophie des 19. Jahrhunderts®) seiner Dissertation vorgestellt
wurde. [Schmidt (1966): 80-145.] Allerdings legt Schmidts Arbeit diesen ,verschol-
lenen Diskurs* nicht im methodologischen Zusammenhang einer historischen Onto-
logie der Sprache frei, sondern als ein fehlendes ,,Zwischenglied* im ideenhistori-
schen Kontinuum der Geschichte der Sprachphilosophie, das von Locke bis Witt-
genstein reicht und den Epochenbruch zwischen der Allgemeinen Grammatik der
Klassik auf der einen Seite und der vergleichenden Philologie des neunzehnten
Jahrhunderts und der Semiolinguistik des zwanzigsten auf der anderen verdeckt. So
schreibt Schmidt: ,Im heutigen Selbstverstdndnis der Sprachphilosophie klafft
meist eine Liicke zwischen Humboldt einerseits, Frege, Peirce, Russel oder Witt-
genstein andererseits. Die sprachphilosophischen Bemiithungen des mittleren und
ausgehenden 19. Jahrhunderts spielen in der einschldgigen Literatur so gut wie kei-
ne Rolle. Es fehlen also die Zwischenglieder; es fehlt, wie schon gesagt, eine Ge-
schichte der Sprachphilosophie vor allem fiir diesen Zeitraum. Eine solche Darstel-
lung wiirde vermutlich das Sensationsklima der gegenwértigen Diskussion um die
analytische Sprachphilosophie merklich abkiihlen und eine erstaunliche Kontinuitét
des sprachphilosophischen Denkens seit Locke aufzeigen.” [1bid.: 5f.]

72 Nietzsche (1969).

73 Siehe Abschnitt 45.3 dieser Arbeit.

74 Siehe Abschnitt 44.3 dieser Arbeit.

75 So die These von Philippe Lacoue-Labarth, die weiter unten (Abschnitt 44.2) vor-
gestellt wird.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

45. Nietzsche und die Rhetorik
45.1 Die Basler Rhetorik-Vorlesungen

Die Rhetorik, die ohne Zweifel am philologischen und sprachphilosophischen
Ausgangspunkt der fiktionalen Erkenntnistheorie bzw. Ontologie in Wahrheit und
Liige steht, kam mit einer bemerkenswerten RegelmiBigkeit in Nietzsches Vor-
lesungsankiindigungen vor, nicht etwa blof3 bis zur Niederschrift von Wahrheit
und Liige im Sommer 1873, sondern wihrend der gesamten Dauer seiner Basler
Professur bis zum Jahr 1879.” Somit bildete sie einen der Schwerpunkte’” seiner
akademischen Lehrtétigkeit. In der Tat kiindigte Nietzsche in seinen zehn Basler
Jahren insgesamt ,,neun Lehrveranstaltungen zur antiken Rhetorik im Allgemei-
nen, zur Geschichte der eloguentia und zu einzelnen Autoren (Aristoteles, Cicero,
Quintilian) an; zwei dieser Lehrveranstaltungen wurden allerdings nicht durchge-
fuhrt, und in einigen Féllen ist die Durchfithrung unsicher. Zu vier Vorlesungen
existiert eine Handschrift Nietzsches, auBerdem eine handschriftliche Uberset-
zung der Rhetorik des Aristoteles.“’® Allerdings waren Rhetorikvorlesungen um
1870 keine Ausnahme im philologisch-literaturwissenschaftlichen Lehrangebot an
Universitéiten in Deutschland und der Schweiz, wie Most und Fries anmerken.”
Eher hat Nietzsche ,,mit der Rhetorik in Basel ein langst erprobtes und zudem
auch aus praktischen Griinden nicht unwichtiges Vorlesungsthema**’ gewihlt.
Ungewohnlich dagegen sind die sprachphilosophischen Konsequenzen, die
Nietzsche im Ausgang von seinen Rhetorikstudien zieht, darunter die erkenntnis-
stiftende Rolle, die er der Sprache zuschreibt. Diese Einsichten finden ihre erste
zusammenhingende Biindelung in Wahrheit und Liige, kommen aber auch in sei-
nen Vorlesungsaufzeichnungen vor, ausdriicklich und gebtindelt allerdings an
einer einzigen Stelle: im dritten Abschnitt der Darstellung der antiken Rhetorik®',

76 Siehe Curt Janz’ Auflistung der akademischen Ankiindigungen Nietzsches [Janz
(1974): 196-201], in der folgende der Rhetorik gewidmeten Veranstaltungen enthal-
ten sind: (1) 1870/71 [WS]: Seminar Quintilian I. Buch; (2) 1871 [SS]: Quintilian 1.
Buch; (3) 1871/1872 [WS]: Dialogus de oratoribus; (4) 1872/73 [WS]: Vorl. Rheto-
rik der Griechen und Romer; (5) 1874 [SS]: Vorl. Darstellung der antiken Rhetorik;
(6) 1874/75 [WS]: Vorl. Erklarung von Aristoteles’ Rhetorik; (7) 1875 [SS]: Aristo-
teles’ Rhetorik (Fortsetzung); (8) 1877/78 [WS]: Rhetorik des Aristoteles; (9) 1879
[SS]: Einleitung in die griechische Beredsamkeit.

77 Philippe Lacoue-Labarthe geht sogar einen Schritt weiter und nennt die Rhetorik
das ,verstohlene” ,Zentrum‘ dieser Anfangsetappe von Nietzsches Denkweg:
»Zwar ist die Rhetorik nicht der einzige Gegenstand der in dieser Epoche geleiste-
ten Arbeit. Doch ist es [...] nicht iibertrieben, wenn man sagt, daB sie sehr wohl ihr
— verstohlenes — ,Zentrum® bildet.” [Lacoue-Labarthe (1971): 78.]

78 Most/Fries (1994): 17.

79 Siehe ibid.: 22.

80 Ibid.

81 Nietzsche (1874) [Vorlesung].

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 345

worin er die Rhetorik als ,.eine Fortbildung der in der Sprache gelegenen Kunst-
mittel [...], am hellen Lichte des Verstandes***, bestimmt. Diese Feststellung im-
pliziert eine durchgingige Rhetorisierung der Sprache auf zwei Ebenen: (1) auf
der Ebene der Rhetorik als Disziplin, die nicht blof} irgendwann im Laufe der Ge-
schichte der Ideen auf den Plan getreten ist, sondern aus der Natur der Sprache
selbst hervorgeht und mit ihrer Genese wesentlich zusammenhingt®; (2) auf der
Ebene der Worter, da die Tropen ,,nicht dann u. wann an die Worter heran [treten],
sondern [...] deren eigenste Natur [sind]. Von einer ,eigentlichen Bedeutung®, die
nur in speziellen fiillen iibertragen wiirde, kann gar nicht die Rede sein.“**

Diese Idee der durchgéngigen Rhetorizitit der Sprache, die zwei Jahre nach
der Niederschrift von Wahrheit und Liige in diesen Aufzeichnungen zum Aus-
druck kommt und von der Nietzscheforschung auf Nietzsches Gerber-Lektiire®
bzw. auf Gerbers Auffassung der Sprache als Kunst®® zuriickgefiihrt worden ist*’,
enthélt eine Unterscheidung zwischen zwei Schichten im Kunstwesen der Spra-
che: (1) der Tiefenschicht der natiirlichen Sprache als einer unbewussten Kunst
und (2) der Oberflichenschicht der Rhetorik als einer bewussten Kunst, die als
Fortsetzung und Systematisierung der unbewussten Kunst der natiirlichen Spra-

82 Ibid.: 425.

83 In dieser (genealogischen) Herkunft der Rhetorik im kunstartigen Wesen der Sprache
selbst liegt nach Lacoue-Labarthe die Erklarung fiir Nietzsches Bemerkung, die Rhe-
torik sei als Kunstlehre charakteristisch fiir ein Kiinstlervolk wie die Griechen [Nietz-
sche (KGA), Bd. I14: 369]: ,,Man kann tatséchlich gut verstehen, daf3 die Griechen das
Volk der Kunst sind, und daf ihre Natiirlichkeit immer schon , kiinstlerisch ist. Doch
warum rdumt man diesen Vorrang ihrer Sprache, will sagen ihrem Sprechen ein? Wa-
rum sollte gerade Rhetorik die griechische Kunst schlechthin sein? Das ldsst sich
kaum erkldren, wenn nicht bereits die Sprache selbst [...] téchne kat 'exochen ist. Die
griechische Sprache als Kunst, das heifit: die griechische Sprache als von Natur aus
rhetorisch. Die Griechen miissen also mit Verbissenheit ein Vermdgen ihrer eigenen
Sprache, ein natiirliches Vermdgen ihrer eigenen Sprache ausgebeutet haben, — und
folglich die Natur der Sprache im allgemeinen. Die griechische Sprache entdeckt,
weil sie die Rhetorik hervorgebracht hat, das Wesen der Sprache selbst. [...] Die
Sprache also ist eine Kunst. Es gibt eine Kunst der Sprache, weil die Sprache bereits
eine Kunst ist. [...] Man kann den Kreis zuletzt auch schlieBen, und sagen: die Kunst
schlechthin, das ist die Sprache.* [Lacoue-Labarthe (1971): 87.]

84 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427. Diese Formulierung ist eine wortliche Ubernah-
me aus Gerber (1871), wie die bereits erwihnte Konkordanz [Meijers/Stingelin
(1988): 358] deutlich macht. Ferner ist darauf hinzuweisen, dass die Verneinung
einer ,eigentlichen Bedeutung™ eine Zuriickweisung der klassischen Rhetorikauf-
fassung enthilt, so dass sie auf die Bewegung der Entgrenzung des durch den wah-
ren oder eigentlichen Namen begrenzten tropologischen Raumes hinauslauft.

85 Dass Nietzsche im September 1872 den ersten Band von Gustav Gerbers Sprache
als Kunst aus der Universitétsbibliothek in Basel ausgelichen hat, geht hervor aus
den wieder gefundenen Verzeichnissen ausgelichener Biicher der Universititsbi-
bliothek Basel. [Sieche Ochler (1942).]

86 Vorgestellt in Gerber (1871).

87 Siehe Meijers/Stingelin (1988) und Most/Fries (1994).

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

che zustande kommt.*® Bereits in ihrer Tiefe also ist die Sprache rhetorisch, wo-
mit sie nicht mehr imstande sein kann, das wahre Wesen der Dinge abzubilden.
Vielmehr besteht sie aus von Tropen gelenkten Ubertragungshandlungen, so dass
alle Worter von Anbeginn an Tropen sein miissen.®’

Die Idee des tropischen Wesens der Worter geht aus einer radikalisierten Kri-
tik der Représentation hervor, die zur génzlichen AusschlieBung der Représenta-
tion aus dem Bereich der Erkenntnis fiihrt. Eine der wichtigsten Implikationen
dieser Art Reprisentationskritik ist, wie gerade erwihnt, dass es keine ,natiirli-
che* Sprache im Sinne einer rhetorikfieien Zone der Sprache geben kann. Viel-
mehr ist jede Sprache rhetorisch: ,,Es giebt gar keine unrhetorische ,Natiirlich-
keit® der Sprache, an die man appelliren konnte: die Sprache selbst ist das Resul-
tat von lauter rhetorischen Kiinsten [,] die Kraft, welche Aristot. Rhetorik nennt,
an jedem Dinge das heraus zu finden u. geltend zu machen was wirkt u. Eindruck
macht, ist zugl. das Wesen der Sprache: diese bezieht sich, ebensowenig wie die

88 An dieser Unterscheidung wird erneut eine gewisse ,metaphysische Okonomie‘ des
Diskurses lesbar, die darin besteht, dass das Vorhaben der blofien Aufhebung einer
Trennlinie unweigerlich deren faktische Verschiebung auslost. Bei Nietzsche ist al-
so die Trennlinie zwischen einer natiirlichen und einer kiinstlichen (rhetorischen)
Sprache nicht ohne Kosten zu beseitigen. Vielmehr muss im Gegenzug dazu eine
neue Trennlinie zwischen dem Unbewussten und dem Bewussten gezogen werden.
Die kritische Operation besteht also nicht in der Aufhebung, sondern lediglich der
Verschiebung einer bestehenden und die Erkenntnis konstituierenden Trennlinie.

89 ,,Alle Worter aber sind an sich u. von Anfang <an>, in Bezug auf ihre Bedeutung
Tropen* [Vorlesung, Nietzsche (1874): 426], womit ein weiteres Beispiel fiir Nietz-
sches wortliche Ubernahmen aus Gerber (1871) vorliegt. [Meijers/Stingelin (1988):
353.] Nietzsche zitiert aus Gustav Gerbers Sprache als Kunst, in der diese These be-
reits in der Inhaltsangabe als Titel vorkommt: ,,Alle Worter sind von Anfang an
Tropen (Kap. VIII. A.) [Gerber (1871): VIII], um dann spiter im Kapitel VIII. A.
des gleichen Werkes in einem von Gerber selbst gesperrten Absatz genauer formu-
liert zu werden:

,,Wir stellen folgenden Satz an die Spitze:

Alle Worter sind Lautbilder und sind in Bezug auf ihre Bedeutung an sich und von
Anfang an Tropen. Wie der Ursprung des Wortes ein kiinstlicher war, so verdndert
es auch seine Bedeutung wesentlich nur durch kiinstlerische Intuition. ,, Eigentliche
Worte* d.h. Prosa giebt es in der Sprache nicht. — [1bid.: 333.]

Wenige Seiten spiter verallgemeinert Gerber die These vom tropischen Charakter
der Worter und tibertrégt sie auf die Sprache als solche: ,,Jedes Individuum, einsam
fur sich, sehnt sich in Verbindung zu treten mit Mensch und Natur, daher sein Thun,
daher sein Reden, aber die Rede ist und bleibt ewig ein tropus, und auch das Thun
kommt tiber diesen nicht hinweg und bleibt zapdaderyuo. — [Ibid.] Damit sei der en-
ge Bezug zwischen der Sprachauffassung des jungen Nietzsche und derjenigen von
Gerber angedeutet. Doch ist die sprachphilosophische Position, zu der Nietzsche im
Ausgang von Gerber gelangt, von einer Radikalitdt, die ihn aus diesem ihm vertrau-
ten sprachkritischen Diskurs hinaus katapultiert und ihn letztlich zum Genealogen
des Willens zur Wahrheit macht. Siehe weiter unten (Abschnitt 45.3 dieses Kapi-
tels).

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 347

Rhetorik, auf das Wahre, auf das Wesen der Dinge, sie will nicht belehren, son-
dern eine subjektive Erregung u. Annahme auf andere iibertragen.«”’

Das Hereinbrechen der Rhetorik in den Diskurs des jungen Nietzsche hat,
wie bereits angedeutet’, den Charakter eines diskursiven Ereignisses hdchsten
Ranges, das einen epistemischen Epochenbruch anzeigt und den Ausgangspunkt
abgibt fiir Nietzsches spitere Metaphysikkritik und Uberwindung des Anthropo-
logismus — bzw. ,,Anthropomorphismus®, in der Ausdrucksweise von Wahrheit
und Liige — anhand der Figur des Ubermenschen. Fiir die Nietzscheforschung
stellt die rhetorische ,Erkenntnistheorie® und Ontologie des jungen Nietzsche,
wie bereits erwihnt, einen zweifachen Bruch dar: (1) Bruch im Kontext seines
eigenen Werks und (2) Bruch mit dem sprachkritischen Diskurs seiner eigenen
Zeit. Wir wenden uns im néchsten Abschnitt dem ersten dieser zwei Punkte zu.
Der bereits erwéhnte dritte Bruch — derjenige mit dem klassischen Sprachdenken
— wird im dritten Abschnitt dieses Kapitels (Abschnitt 46.3) behandelt.

45.2 Rhetorik als inneres Ereignis in Nietzsches Friihwerk
(Lacoue-Labarthe)

Philippe Lacoue-Labarthe, der zusammen mit Jean-Luc Nancy als ,Mitentdecker*
von Nietzsches Vorlesung gilt”, hat Nietzsches ,,Umweg* iiber die Rhetorik als
eine schockartige Begegnung mit dem rhetorischen ,Wesen* der Sprache ge-
kennzeichnet, die ihn aus der in Geburt der Tragddie eingeschlagenen Bahn hi-
nauskatapultiert. Wahrend in der ,,Epoche*”® der Geburt der Tragddie cher ober-
flachlich von Rhetorik die Rede ist — im eher neuzeitlichen und pejorativen Sinne
einer uneigentlichen Rede’® —, funktioniert der Begriff der Rhetorik in den spite-

90 Vorlesung, Nietzsche (1874): 425f.

91 Siehe Abschnitt 44.1 dieses Kapitels.

92 Abgesehen von einem verstreuten Hinweis von Walter Jens und der Tatsache, dass
ein Teilabdruck der Vorlesung in der Musarion-Ausgabe erschienen ist, wie
Most/Fries bemerken. [Most/Fries (1994): 21f.] Etwas priziser fillt Ernst Behlers
Urteil aus, dass ,,Nietzsches wenig beachtete [...] Basler Rhetorik-Vorlesungen [...]
durch Lacoue-Labarthe eigentlich erst auf die Agenda gesetzt wurden. [Behler
(1994): 107.]

93 Zur Hervorhebung des Ereignischarakters von Nietzsches Entdeckung ordnet La-
coue-Labarthe die Arbeiten im Umkreis von Geburt der Tragddie einer eigenen
vorrhetorischen ,,Epoche* zu. [Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 94, 97, 99.]

94 Im Rahmen seiner spiteren Auseinandersetzung mit Rhetorik ist Nietzsche — u. a. in
Anlehnung an Gustav Gerber [Gerber (1871): 77, siche auch Meijers/Stingelin
(1988): 350] — diese neuzeitliche Verfemung der Rhetorik durchaus bewusst. Als
Beispiel erwihnt er Lockes Abneigung gegeniiber der Redekunst in einer FuBinote
zu Beginn seiner Vorlesung: ,Die Abneigung driickt am stirksten Locke aus
(Untersuch. Uber den menschlichen Verstand III 10 34), — wir miissen zugeben,
dal} die ganze Redekunst, alle die kiinstliche u. figiirliche Anordnung der Worter,
welche die Beredsamkeit erfunden hat, zu nichts weiter dient, als unrichtige Vor-
stellungen zu erwecken, die Leidenschaften zu erregen, dadurch das Urtheil mif3zu-

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ren Rhetorik-Texten” geradezu als Modell zur Erklirung des ,Wesens® von
Sprache. Dieser plétzliche sprachontologische Einsatz der Rhetorik erscheint von
auBlen gesehen cher als zufillig, insofern er auf die Lektiire von Gustav Gerbers
Die Sprache als Kunst (1871) und Richard Volkmanns Die Rhetorik der Grie-
chen und Romer in systematischer Ubersicht dargestellt (1872) zuriick zu fiihren
ist.”® Dennoch kommt Nietzsches Rhetoriktexten durchaus der Charakter eines
inneren Ereignisses zu, insofern sie — bei unverdndert gebliebener Kritizitit —
,»die Rationalitéts- und Philosophie,kritik® der Geburt der Tragddie auf verdnder-
ter Grundlage*”’ wieder aufnehmen.”®

Das geschieht im Element einer radikalisierten Représentationskritik, die da-
zu fuhrt, dass die Rhetoriktexte als eine dekonstruktive Lektiire der Geburt der
Tragidie funktionieren.” Da aber Lacoue-Labarthes selbst dekonstruktiv
verfihrt'®, ergibt sich damit eine fiir jede réécriture charakteristische Zirkulari-
tat: Die Dekonstruktion entdeckt sich selbst in den von ihr analysierten Texten
und Lacoue-Labarthes Dekonstruktion bestimmt Nietzsches Rhetoriktexte ab-
schlieffend als eine Dekonstruktion der Geburt der Tragddie: ,.Die Geburt der
Tragddie lesen, um in ihr das, was sie hat sagen wollen, zu isolieren und hervor-
zuheben, sie zu wiederholen, um einen deutlicheren Rif3 durch ihre ontologische
und theologische Zweideutigkeit hindurch sichtbar zu machen, [...], sie also
noch einmal zu schreiben, das impliziert — und das ist ein absolutes Paradox —,
daB man nichts verdndert, und dal man alles umstiirzt. Zweifellos liegt darin das

313

leiten u. so in der Tat eine vollkommene Betriigerei ist.
(1874): 415.]

95  Dazu gehoren sowohl die Vorlesung als auch Wahrheit und Liige.

96  Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 80. Most und Fries dagegen halten das Werk
Leonhard Spengels fiir eine wichtigere altphilologische Quelle fiir Nietzsches
Rhetorik-Vorlesungen als dasjenige von Richard Volkmann. [Siehe Most/Fries
(1994): 23.]

97  Ibid.

98  Solche Kritik bildet nach Lacoue-Labarthe den immanenten Problemhintergrund,
vor dem Nietzsches Gerber-Lektiire tiberhaupt stattfinden konnte. Deshalb ist An-
thonie Meijers Einwand nicht nachvollziehbar: ,,Die Frage, warum Gerber fiir
Nietzsche eine wichtige Quelle darstellen konnte, wird [von Lacoue-Labarthe]
nicht gestellt und schon gar nicht beantwortet. [Meijers (1988): 375.] Auch Ernst
Behler scheint Lacoue-Labarthes Einschédtzung der Auseinandersetzungen Nietz-
sches um die Rhetorik als inneres Ereignis zu verkennen. In der Tat enthélt ,,.Der
Umweg" bereits die Lektiire, die Behler empfiehlt: ,,In unserer heutigen Beschif-
tigung mit Nietzsche [...] kommt es uns jedoch darauf an, diesen Bruch, ja Zu-
sammenbruch des frithen Systems aus seiner eigenen Struktur heraus aufzuwei-
sen, das désoecuvrement nicht erst von auflen veranlaBlt, durch die Rhetorik be-
wirkt, zufillig beginnen zu lassen, sondern bereits im eigenen Werk ins Spiel zu
bringen.” [Behler (1994): 109.] Inwiefern Lacoue-Labarthe diesem Anspruch ge-
recht wird, versuchen wir im weiteren Verlauf dieses Abschnitts herauszustellen.

99  Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 102.

100 Fir Ernst Behler ist ,,Der Umweg* sogar ,,das gelungenste Stiick dekonstruktiver
Nietzschelektiire und auch wohl ein Modell guter Dekonstruktion als solcher.*
[Behler (1994): 108.]

[Vorlesung, Nietzsche

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 349

Gesetz der Wiederholung. Die Rhetorik ist dieses paradoxe Element, das alles
hitte bestitigen sollen, das aber, einmal eingefiihrt, alles zu zerstéren beginnt,
und zuletzt dazu nétigt, alles preiszugeben. Denn im Grund zerstort die Rhetorik
jede Moglichkeit, an der Sprache, an der Sprache der Geburt der Tragddie fest-
zuhalten [...], an einem Sprachgebrauch, der die Sprache selbst ununterbrochen
verddchtigte, und der es fiir moglich hielt, in der Sprache deren Grenze zu iiber-
steigen. Das ist weniger eine Frage des Stils [...] als eine Frage des Status oder
der Verfassung der Sprache.” Anhand der dekonstruktionistischen Figur einer
wiederholenden Lektiire, die das Wiederholte gleichzeitig affirmiert und zerstort,
ist also nach Lacoue-Labarthe Nietzsches Auseinandersetzung mit der Rhetorik
als ein Epochenbruch im Rahmen seines eigenen Forschungswegs anzusehen.

Dass Nietzsches Rhetorik-Texte eine dekonstruktive Lektiire der Geburt der
Tragddie leisten, liegt aber nicht an einer ,eigenen‘ Textualitéit dieser Texte, son-
dern ,,in dem heiklen, vielschichtigen und verwirrenden Bezug, den sie zur Ge-
burt der Tragédie unterhalten'®'. Dieser Bezug lisst sich auf keine Weise glatt
biigeln, um die zwei aufeinander folgenden ,Epochen‘ in Nietzsches Frithwerk
etwa auf eine ,innere Einheit’ oder einen ,Systemcharakter’ zu reduzieren.'%
Denn: Was durch die Begegnung mit der Rhetorik tatséchlich stattfindet, ist nichts
Geringeres als die tendenzielle Verdringung der Musik als einzige und absolute
Quelle der Sprache und damit die tendenzielle Zerstorung einer der Grundthesen
in Geburt der Tragddie. Lacoue-Labarthe spricht von einer Bodenerschiitterung
im Diskurs Nietzsches, die darin begriindet ist, dass ,,die Rhetorik vom Augen-
blick ihres Erscheinens an bestrebt ist, die Musik zu verdridngen und ihren Platz
einzunehmen. Sie zerstort, zumindest teilweise, was an der Sprache nicht eigent-
lich sprachlich war und deshalb deren ,Rettung‘ erlaubt hatte: ihre urspriinglich
musikalische Natur und ihr ténendes Wesen, das also, was beim Sprechen und in
der Betonung die urspriingliche Stirke bewahrt und Ausdruck verleiht.

Es liegt auf der Hand, dass Nietzsche versuchen muss, dieser Tendenz ent-
gegen zu steuern. So unternimmt er in einem nachgelassenen Fragment aus der
Epoche der Geburt der Tragddie den Versuch, so etwas wie eine Koexistenz der
zwei Erklarungsmodelle Musik und Rhetorik anzunehmen, indem er die ,,Grenze
des Wortdramas* als die ,,Unfihigkeit, das Nebeneinander darzustellen*'®® kenn-
zeichnet. Doch vermdgen sowohl die Musik als auch die Rhetorik das Nebenei-
nander darzustellen: die Musik anhand des Akkords, die Rhetorik anhand der
Tropen, in denen gleichzeitig verschiedene Bedeutungen zusammenklingen. In
dem genannten Fragment versucht Nietzsche, die Koexistenz von Musik und
Rhetorik anhand des gegenseitigen Verweisungsverhéltnisses von Musik und
Sprache herauszustellen und zugleich den Vorrang der Musik zu betonen. Die
Musik ist eine Art Sprache, die Sprache wiederum bedient sich musikalischer

101 Lacoue-Labarthe (1971): 92.
102 Siehe /bid.: 94.
103 Nietzsche (KSA), Bd. 7, 2[10]: 47.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Elemente: ,,Die Musik ist eine Sprache, die einer unendlichen Verdeutlichung
fahig ist. [...] die Wortsprache ist tonend: und die Intervalle, die Rhythmen, die
Tempi’s, die Stirke und Betonung sind alle symbolisch fiir den darzustellenden
Gefiihlsinhalt. Dies ist zugleich alles der Musik zu eigen. Die groite Masse des
Gefiihls aber &uBert sich nicht durch Worte. Und auch das Wort deutet eben nur
hin: es ist die Oberfliche der bewegten See, wihrend sie in der Tiefe stiirmt.*'*
Musik und Rhetorik scheinen sich also zu kreuzen und als die zwei distinkten
Dimensionen von Sprache iiberhaupt zu ergdnzen. Wiahrend die Musik — entlang
der Dimension des Nacheinanders — der Sprache ihren ténenden Leib verleiht,
schlitzt die Rhetorik die Sitze gleichsam an ihrer Langsachse auf und lasst sie —
entlang der Dimension des Nebeneinanders unterschiedlicher Bedeutungsgehalte
— auseinander gleiten. In der eben zitierten Feststellung Nietzsches steckt nach
Lacoue-Labarthe die Idee einer Koexistenz von Musik und Rhetorik: ,,Der rheto-
rische Part der Sprache konnte also, anstatt sich an die Stelle des musikalischen
zu setzen, mit diesem koexistieren und, etwas grob gesagt, mehr von der Seite
des Signifikats mit dem korrespondieren, was Klangfiille und Betonung, etc., in
der Ordnung des Signifikanten leisten.*'*®

Aber die Rhetorik ist nicht der Sphére der Sprache enthoben wie die Musik,
die in Nietzsches ,vorrhetorischer’ Epoche als die aulersprachliche Quelle der
Sprache und ihrer Wahrheit, sowie als unmittelbares Abbild des Willens gilt.
Wihrend also in der Epoche der Geburt der Tragddie die Représentation prinzi-
piell nicht in Frage und die Musik in einem unmittelbaren Verhiltnis zu einer
auBersprachlichen Wirklichkeit steht, ist in Nietzsches ,Umweg-Texten‘ die Rhe-
torik innerhalb der Sprache als eine Kunst des Ubertragens titig, denn, wie es in
einem Fragment aus der Zeit des Ubergangs zwischen den zwei Epochen heiBt:
»Alle Kunstgesetze beziehn sich auf das Ubertragen.“'* Auf diese Feststellung,
die Nietzsche zu Beginn der Auseinandersetzung mit Rhetorik und unmittelbar
nach Einreichung des Manuskripts von Geburt der Tragddie trifft, folgt die ge-
nannte diskursive Bodenerschiitterung, der die Umkehrung zweier wesentlicher
Denkfiguren aus der Geburt der Tragddie zugrunde liegt.

(1) Wéhrend die Geburt der Tragddie den sprachlichen Satz als Nachahmung
der Musik betrachtet und Musik selbst wesentlich als Melodie, fiihrt die Vor-
lesung den Reiz der rhetorisierten antiken Sprache darauf zuriick, dass sich darin

104 Ibid. In der Feststellung, ,,das Wort deutet eben nur hin“, erhélt der Ausdruck
»Wort“ dieselbe Funktion wie der Ausdruck ,.Begriff in Wahrheit und Liige, als
ein rhetorikvergessenes, eindeutiges und signifikatives oder hindeutendes Wort.
Das fiihrt zu einer bemerkenswerten Parallelitit der Bilder: Das Wort sitzt an der
ruhigen Oberfliche einer See, die in der Tiefe stiirmt, ebenso wie in Wahrheit und
Liige der bewusste Mensch auf dem Riicken eines Tigers, ,,in Traumen hingend*.
Die (apollinischen) Traume gaukeln die Ruhe einer souverédnen Subjektivitdt vor,
die jederzeit zunichte werden kann durch den (dionysischen) Tiger, der in der Tie-
fe, unterhalb des Sitzes des Bewusstseins, lauert. [WL: 877.]

105 Lacoue-Labarthe (1971): 94.

106 Nietzsche (KSA), Bd. 7, 16[6]: 395.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 351

die Sprache vermittels des Rhythmus ans Ohr wendet, ,,um es zu bestechen*!”’. In

Geburt der Tragddie bildete der Rhythmus neben der Melodie eine zweite und
eher unwesentliche Dimension der Musik, die im Unterschied zur Melodie nicht
zum dionysischen Wesen der Musik gehorte. Nach Nietzsches ,rhetorischer
Wende* ist aber die Sprache nicht mehr eine Nachahmung des dionysischen We-
sens der Musik, das als Melodie identifiziert wird, vielmehr stiitzt sie sich jetzt
umgekehrt auf den apollinischen Anteil der Musik, ndmlich den Rhythmus, um
ihre Wirkung zu entfalten.'*®

(2) Je zwingender das Rhetorische und mit ihm die anonyme Kunst der Uber-
tragung an der Wurzel von Sprache iiberhaupt in Erscheinung tritt, desto stirker
wird die Tendenz zur Umkehrung des Weges und der Richtung der Ubertragun-
gen. Denn: In dem Augenblick, in dem die Prisenz des Willens und die Unmit-
telbarkeit der musikalischen Wahrheit durch die Triibung der Représentation und
die dadurch ausgeloste Reprasentationskritik zerstreut werden, gewinnt die Rhe-
torik und mit ihr die Ubertragung ein neues erkenntnistheoretisches Gewicht.
Dazu merkt Lacoue-Labarthe Folgendes an: ,.Je mehr die Uberlegung einer ur-
spriinglichen Ubertragung an Gewicht gewinnt, desto mehr bestirkt sich die Auf-
fassung, daB das Wesen der Kunst in der Ubertragung liege, und da die Sprache
als deren Modell zu gelten habe, — und desto mehr verblasst die Zweideutigkeit
der Prisenz.“'” In der Geburt der Tragddie fiihrt das Spiel der Ubertragung von
der Musik — als Abbild eines Ur-Einen: als Wiederholung der Welt und zweiter
Abguss derselben — zu ihrem apollinischen Widerschein in der Sprache und ihren
Bildern. Es ist der (musikalische) Ton, der hier das Bild erzeugt und nicht umge-
kehrt. Nach Nietzsches rhetorischer Wende hingegen fiihrt das Spiel der Ubertra-
gung von der Reizempfindung zum Bild und vom Bild zum Tonbild. Das heif3t:
Hier erzeugt nicht mehr die Musik das Bild, sondern das Bild das Tonbild. Damit
hat sich durch die rhetorische Wende hindurch das Verhiltnis zwischen Bild und
Ton umgedreht''"’, aber auch das Verhiltnis zwischen dem abbildenden Symbol
und dem abgebildeten Gegenstand. Wahrend in der Epoche der Geburt der Tra-
gddie die Ubertragung von der Musik zur Sprache die Distanz zum transzenden-
ten Gegenstand vergroBert, hilt die rhetorische Ubertragung den Gegenstand in
immer gleicher ,Entfernung zur Sprache.''’ Es gibt keine Moglichkeit einer
Steigerung der Anndherung zwischen Sprache und Gegenstand, dessen Ferne und
Abwesenheit, dessen Inkompatibilitdt gegeniiber der Sprache irreduzibel ist.
Nach Nietzsches spiterer Sprachauffassung hilt uns also die Sprache eine ,Welt*
entgegen, die sich der Sprache gegeniiber im strengsten Sinne neutral verhilt: die
also weder von der Sprache addquat reprisentierbar ist, noch im Widerspruch zu
ihr steht.

107 Vorlesung, Nietzsche (1874): 425.
108 Siehe Lacoue-Labarthe (1971): 97.
109  Ibid.: 99.

110 Ibid.

111 Ibid.: 94.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Diese zwei Figuren der Umkehrung verdeutlichen Nietzsches rhetorische
Wende als einen radikalen Bruch mit dem sprachphilosophischen Ansatz der Ge-
burt der Tragddie und somit als ein inneres Ereignis innerhalb des Problemzu-
sammenhangs von Nietzsches Frithwerk.

45.3 Nietzsche und der sprachkritische Diskurs
des neunzehnten Jahrhunderts

Lacoue-Labarthe hat Nietzsches Aufzeichnungen zu seinen Rhetorik-Vorlesun-
gen nicht nur als eine dekonstruktive Lektiire der Geburt der Tragodie gekenn-
zeichnet, sondern dariiber hinaus, in einer gemeinsam mit Jean-Luc Nancy ver-
fassten Stellungnahme, als eine réécriture bzw. ,,Collage''* der philologisch-
sprachkritischen Diskurse des neunzehnten Jahrhunderts. Dieser eher vermu-
tungsweise geduBerte Collage-Charakter von Nietzsches Auseinandersetzungen
mit Rhetorik, der fast zwei Jahrzehnte spiter von der bereits erwihnten Nietz-
sche-Gerber-Konkordanz von Meijers und Stingelin'"® zumindest teilweise nach-
gewiesen worden ist, macht einerseits darauf aufmerksam, wie tief Nietzsches
Rhetorikdiskurs in einen bestimmten sprachphilosophischen Diskurs des neun-
zehnten Jahrhunderts eingebettet ist.''* Andererseits deutet gerade der Collage-
Charakter der Wiederholung darauf hin, dass es in Nietzsches Rhetorikvorlesung
nicht darum gehen kann, die aufgenommenen Diskurse zu interpretieren und zu
integrieren, sondern eher darum, die paradoxe Distanz zwischen der réécriture
und den von ihr wiedergeschriebenen Diskursen aufrechtzuerhalten und somit die
Grenzen dieser Diskurse im voraus zu {iberschreiten, das heifit: sich darin nicht

112 ,Dans sa presque totalité, ce texte est purement et simplement recopi¢ sur
quelques ouvrages (récentes a 1’époque pour la plupart) dont Nietzsche, par «col-
lage» si I’on peut dire, fait un amalgame judicieux. Il s’agit avant tout des livres
de Volkmann et de Gerber, mais aussi des travaux de Spengel et, pour le cours sur
I’histoire de 1’éloquence, de Blass.* [Lacoue-Labarthe/Nancy (Hg., 1971): 100.]

113  Meijers/Stingelin (1988). Im Einklang mit Lacoue-Labarthes Befund des Collage-
Charakters von Nietzsches Rhetorikvorlesungen, sowie — weniger offensichtlich —
von Wahrheit und Liige haben Glenn Most und Thomas Fries Nietzsche im Kon-
text seiner rhetorischen Wende weniger als Autor denn als ,,zustimmenden Leser*
gekennzeichnet. [Most/Fries (1994): 34.]

114 In der Tat durchmisst Nietzsche in den wenigen Jahren zwischen 1869 [,,Vom
Ursprung der Sprache®, Kap. 1, Vorlesungen iiber lateinische Grammatik, WS
1869-1870, in Nietzsche (KGA), Bd. 1I,: 183-310] und 1873 (Wahrheit und Liige)
das gesamt Sprachdenken seiner Zeit, wie Ernst Behler feststellt: ,,In dieser kur-
zen Zeitspanne [...] durchlduft Nietzsche, was das Thema der menschlichen Spra-
che anbetrifft, die wichtigsten philosophischen Systeme der neueren deutschen
Philosophie: die von Herder, Kant, Schelling, Schopenhauer und Eduard von
Hartmann, um nur die wichtigsten beim Namen ihrer Autoren zu nennen. Der
ProzeB, der hier zum Ausdruck kommt, hat paradigmatischen Charakter fiir das
moderne Nachdenken tiiber die Sprache und lédsst sich am besten als unabldssige
Selbstkritik der Philosophie, als ein Versuch zur Uberwindung der metaphysi-
schen Bindungen der Sprachtheorie bezeichnen.” [Behler (1994): 99.]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 353

integrieren zu lassen, immer schon aus ihnen auszubrechen und sich einem neu-
artigen, genealogischen Diskurs zu offnen, der nicht mehr im Namen einer
Wabhrheit spricht, sondern die Wahrheit selbst als Erscheinung und Effekt ansieht
und die Frage nach ihrer Herkunft aufwirft. Somit erscheint Nietzsches Rhetorik-
diskurs nicht nur im Zusammenhang seines eigenen Frithwerks als Ereignis, son-
dern auch im Verhiltnis zum philologisch-sprachphilosophischen Diskurs des
neunzehnten Jahrhunderts. Im Folgenden werden ein paar Aspekte aus dem
komplexen Verhiltnis zwischen diesem Diskurs und Nietzsches Rhetorikstudien
herausgegriffen und unter die Lupe genommen.

Im Rahmen seiner akademischen Rhetorikveranstaltungen hat Nietzsche im
Wesentlichen auf zwei unterschiedliche und ihm zeitgendssische Diskursarten
zurlickgegriffen: eine altphilologische und eine sprachphilosophische, die er in
seinem eigenen Diskurs zusammengezogen und iiberschritten hat.''® Einerseits
beziehen sich seine Rhetorik-Vorlesungen auf eine bestimmte altphilologische
Tradition des neunzehnten Jahrhunderts: etwa die Werke Leonhard Spengels''®,
der nicht nur wegen seiner Schriften zur Rhetorik und diverser philologischer
Editionen, sondern auch als Aristoteleskenner und als Autor philosophisch fun-
dierter Auslegungen der Grundtexte der antiken Rhetorik bekannt war; oder An-
ton Westermanns Geschichte der Beredsamkeit''”, woraus Nietzsche die rein his-
torischen Fakten fiir seine akademischen Lehrveranstaltungen bezog, um spiter
aber auf die aktuelleren Werke von Friedrich Blass''® und Richard Volkmann'"
iiberzuwechseln. Doch setzte er sich mit dieser ihm geléufigen altphilologischen
Tradition nicht wirklich als Forscher auseinander, sondern schopfte daraus, nur
insoweit es der Rahmen seiner Lehrtétigkeit einforderte, wie Most und Fries an-
merken: ,,Insgesamt lasst sich feststellen, dafl Nietzsche zwar zu eigener Quel-
lenarbeit und Interpretation keine Lust verspiirte, aber immerhin seinen Zuhérern
konsequent den aktuellsten Forschungsstand vermitteln wollte.«'*

Andererseits aber stiitzten sich Nietzsches Rhetorikvorlesungen auf den
sprachkritischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts, der unbemerkt und ab-
seits der groflen idealistischen Systemphilosophien entstanden war, vor allem in

115 Siehe Most/Fries (1994): 22-23.

116 Spengel, Leonhard (geb. 1803, gest. 1880), (1) Uber das Studium der Rhetorik bei
den Alten, Miinchen, 1842; (2) Uber die Rhetorik des Aristoteles, Miinchen, 1851;
(3) ,,.Die Definition und Eintheilung der Rhetorik bei den Alten* in Rheinisches
Museum fiir Philologie XVIII, 1863: 481-526.

117 Westermann, Anton (geb. 1806, gest. 1869), Geschichte der Beredsamkeit in
Griechenland und Rom, Leipzig, 1833-1835.

118 Blass, Friedrich (geb. 1843, gest. 1907), (1) Die griechische Beredsamkeit in dem
Zeitraum von Alexander bis Augustus, Berlin, 1865; (2) Die attische Beredsam-
keit, Bd. I: Von Gorgias bis Lysias, Leipzig, 1868; (3) Die attische Beredsamkeit,
Bd. II: Isokarates und Isaios, Leipzig, 1874.

119 Volkmann, Richard (geb. 1832, gest. 1892), (1) Hermagoras oder Elemente der
Rhetorik, Stettin, 1865; (2) Die Rhetorik der Griechen und Romer in systemati-
scher Ubersicht, Berlin, 1872.

120 Most/Fries (1994): 23.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

den Arbeiten Otto Gruppes, Gustav Gerbers, Friedrich Max Miillers, sowie an-
satzweise im Rahmen der rhetorischen Epistemologie von Friedrich Albert Lan-
ge. Dieser Diskurs versuchte, unter Bezugnahme auf die Kantkritik von Hamann,
Jakobi, Herder, wie auch die Tradition der romantischen Philologie, Kants Er-
kenntniskritik sprachphilosophisch zu verldngern und den apriorischen Charakter
der Sprache als einer fiir jede aktuelle Erkenntnisleistung konstitutiven Instanz
freizulegen. Dieses ganze sprachphilosophische Erbe fand Eingang in Nietzsches
Diskurs, in erster Linie iiber Gustav Gerbers Sprache als Kunst'*' — wobei dieser
Bezug allerdings weder beildufig noch pflichtméBig war (wie der Rekurs auf den
altphilologischen Diskurs), sondern Nietzsches Erérterungen iiber die Beziehung
zwischen Sprache und Erkennen mafgeblich bestimmte.

So lasst sich, wie bereits erwdhnt, die Idee der durchgéngig rhetorischen Na-
tur der Sprache bereits in Gerbers Schriften'** finden: in Formulierungen, die
Nietzsche wortlich tibernommen hat. Das Augenmerk des zweibdndigen Werks,
Die Sprache als Kunst, in dem Gerber einerseits auf Humboldt und die romanti-
sche Philologie zuriickgreift und andererseits die philosophischen, philologischen
und sprachphilosophischen Tendenzen seiner eigenen Zeit ins Visier nimmt, ist
die ,,lebendige* Sprache. Diese begreift Gerber als das Erzeugnis eines Kunst-
triebs und als eine Kunst der Ubertragungen diesseits der Etymologie und jen-
seits der Syntax. Diesseits der Etymologie ist die Sprache Ergebnis einer Genese,
die in einem ersten Schritt zur Konstitution von sprachlichen Wurzeln fiihrt: in
einer Reihe sukzessiver Ubertragungen, anfangend mit einem vom Ding an sich
ausgeldsten Nervenreiz'®, der eine Empfindung erzeugt, die ihrerseits einen Laut
und eine Vorstellung ergibt, deren primitive Verbindung erst die sprachliche
Wurzel konstituiert; die aber in einem weiteren Schritt iber die Wurzel hinaus
zum Wort fiihrt, aus dem schlieBlich der Begriff hervorgeht. Jenseits der Syntax
erscheint die Sprache als funktionierender Diskurs, verstanden als eine fortge-

121 Vgl. Lacoue-Labarthe: ,,[...] durch Gerber gelangt in der Tat ein ganzes von den
Romantikern wiederaufgenommenes Erbe auf Nietzsche [...]“. [Lacoue-Labarthe
(1971): 107.]

122 Die wichtigsten Schriften von Gustav Gerber (geb. 1820, gest. 1901) sind: (1) Die
Sprache als Kunst, Bd. I, Bromberg 1871; (2) Die Sprache als Kunst, 2 Bde.,
Bromberg, 1871-1874; (3) Die Sprache und das Erkennen, Berlin, 1884; (4) Das
Ich als Grundlage unserer Weltanschauung, Berlin, 1893.

123 Die Idee, dass die Bewegung der Genese der Sprache ihren Ausgangspunkt im
Nervenreiz hat, wurde bekanntlich von Nietzsche in Wahrheit und Liige aufge-
nommen. Diese Idee ist bedingt durch den neu aufkommenden psycho-
physiologischen Diskurs im neunzehnten Jahrhundert, wie Michael Thalken be-
merkt: ,,Wo [...] [die] Reflexion auf Sprache als der wahren Grundlage der Philo-
sophie aber auch noch nach der mathematischen Revolution ausbleibt, wird, um
eine ,neue‘ Basis letzter Gewissheiten zu schaffen, die alte formallogische Grund-
lage oft bloB durch eine einzelwissenschaftliche ausgetauscht. Dabei ist vor allem
hervorzuheben, daf} an die Stelle der Mathematik und der mathematischen Physik,
die im 17. und 18. Jahrhundert die unanzweifelbaren Grundlagen des Wissens be-
reitstellten, jetzt Physiologie und Psychologie treten. [Thalken (1999): 166-167.]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 355

setzte Kunst der Ubertragung, die auf der kleinsten Einheit des Satzes beruht und
auf die primitiven Ubertragungsschritte bei der Genese der Wurzel, des Wortes
und des Begriffs zuriickverweist, so dass schlieBlich in der Kunst und Sprache
des Rhetors zum Vorschein kommt, was schon immer und unbewusst in der
Sprache anwesend war.

Insgesamt macht die Darstellung der Genese vom Nervenreiz bis zum funk-
tionierenden Diskurs zweierlei deutlich. Erstens zeigt sie, dass es zwischen Spra-
che und Denken ein wesentliches Band gibt und dass die wesentlich rhetorisch
verfahrende Sprache unweigerlich in das begriffliche Denken tibergeht. Dieses
Band zwischen Sprechen und Denken ist bereits in der Definition von Sprache
impliziert, die Gerber in Anlehnung an Humboldt einfiihrt: ,,Die Sprache ist das
bildende Organ des Gedankens.“'** Damit befindet sich Gerber durchaus im
Kontext des sprachkritischen Diskurses des neunzehnten Jahrhunderts. Denn zu
den wichtigsten Anliegen dieses Diskurses gehort der Hinweis auf die Wesens-
beziehung zwischen Sprechen und Denken, der aufrechterhalten wird gegen den
zeitgemdfBen Glauben an eine sprachfreie Wissenschaft und an die darin wirksa-
me ,reine” Vernunft als Gegensatz zur ,unreinen” Vernunft der Sprache.125 So
verteidigt Friedrich Max Mueller die entsprechende Auffassung der Polynesier,
die das Denken als ein ,,Sprechen im Bauche® und Gedanken als ,,unhorbare
Worter” kennzeichnen: ,,Ein unhorbares Wort scheint ein Widerspruch zu sein,
aber es ist es ebenso wenig wie ein unsichtbares Bild. Wir koénnen in unserer
Phantasie die Gesichtsziige eines Freundes mehr oder weniger unbestimmt, aber
doch deutlich genug sehen, um sie von einem anderen Bilde zu unterscheiden.
Durch eine dhnliche Anstrengung der Phantasie konnen wir uns eine Melodie ins
Gedichtnifl zuriickrufen, ohne sie vor uns hinzusummen oder auch nur eine ein-
zige Schwingung der Luft hervorzurufen [...]*"** Und Otto Gruppe macht auf die
Untrennbarkeit von Denken und Sprechen aufmerksam, indem er das logische
Urteil auf eine verborgene Ubertragung zuriickfiihrt: ,.[...] jedes Urtheil besteht
wesentlich in einem Vergleich, einer Uebertragung.«'*’

Zweitens aber lauft die Darstellung der Genese der Sprache im Vorfeld der
Etymologie auf eine Kritik der Représentation hinaus, ganz im Einklang mit
Kants Kritik, allerdings mit einer charakteristischen Verlagerung des Augen-
merks auf die Sprache. Die Sprache ist keine 4bbildung der Welt aber sehr wohl
ein Bild, weshalb man zwischen Bild und Abbildung unterscheiden muss. Die
Sprache ist keine Abbildung der Welt, obwohl der sprachliche Laut ein Bild der
Empfindungen ist, da (1) der Laut eine Wiedergabe des Empfindungsinhalts in
dem von der Empfindungsmaterie verschiedenen Tonmedium ist und (2) das
Lautbild unvermeidlicherweise die individuelle Empfindung ,verallgemeinert’,
indem es ein allgemeines Merkmal derselben auswéhlt und bezeichnet. So gene-

124 Gerber (1871): 146.
125 Ibid.: 262.

126 Miiller (1888): 52.
127 Gruppe (1834): 384.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

riert die verallgemeinernde Selektion anhand des Lautbilds eine Vorstellung, die
aus einer Gruppe allgemeiner Empfindungsmerkmale besteht. SchlieBlich ergibt
der Zusammenhang einer Vorstellung und eines Lautbilds eine Wurzel. Bereits
auf der Ebene der Wurzeln stellt Gerber fest, (1) dass die Sprache die Dinge nicht
exakt wiedergibt, sondern selektiv, und damit auf einer Ubertragung beruht, na-
mentlich auf der rhetorischen Figur der Synekdoche, und, (2) dass die Abwei-
chung zwischen Bild und Abbild anhand solcher rhetorischer Verallgemeinerung
eine Freiheit signalisiert, die nicht diejenige des tropologischen Spielraums der
Klassik ist, sondern des menschlichen Bewusstseins, dessen Ort aufserhalb des
Raumes der Reprisentation ist. Bereits auf der Ebene der Wurzeln ist also die
Sprache ein rhetorisches Spiel der Freiheit des Bewusstseins, das den Raum der
Reprisentation ziberschreitet, und somit eine Kunst, die die Welt nicht abbildet,
sondern ein Bild von Welt erzeugt. In einem weiteren Schritt entstehen die Wor-
ter aus den Wurzeln, denn im Laufe der Geschichte einer Sprache wendet sich
das Lautmaterial der Wurzel, zur Verdeutlichung ihrer Bedeutung, auf sich selbst
und zerfillt in unterschiedliche und gegenseitig abgegrenzte Lautkomponente,
die in bestimmten Beziehungen zu einander stehen und die je unterschiedliche
Vorstellungskomponenten bezeichnen. SchlieBlich treten die in Worter auseinan-
der geficherten Wurzeln in den Satzzusammenhang, in dem erst ihnen eine be-
stimmte Bedeutung zukommt, so dass der Satz zur unumginglichen Vorausset-
zung von Bedeutung wird, die unbestimmt bleibt und in ihrer rhetorischen Plura-
litdt verharrt, so lange das Wort nicht in einem Satz funktioniert. Diesem Prinzip
entnimmt Gerber die Richtlinien einer bescheidenen und prinzipiell unabschlief3-
baren Kunst der Interpretation: ,,Wie findet man also die Bedeutung eines Wor-
tes? Man wird sie umschreibend andeuten konnen, wenn man die maglichen
Verbindungen und Beziehungen erwigt, in welche es eintreten kann, indem man
ferner den Sinn in’s Auge fasst, welchen es in Ableitungen und bei Zusammen-
setzungen zeigt; und man wird sich dann immer noch bescheiden miissen doch
nur diejenige Bedeutung gefasst zu haben, welche das Wort bis jetzt herausge-
stellt und entwickelt hat“.'*® Die Eindeutigkeit der Wortbedeutung bedarf jeden-
falls des Satzzusammenhangs, weshalb der Satz als die kleinste Bedeutungsein-
heit des Diskurses erscheint. Somit entwickelt Gerber aus der Kritik der Repré-
sentation eine rhetorische Theorie des Diskurses, die den Weg von der Mehrdeu-
tigkeit der wurzelhaften Ubertragungen hin zur Eindeutigkeit der Worter im
Satzgefiige skizziert.

Uber diese Konzeption einer rhetorisch konstituierten und rhetorisch verfah-
renden Sprache transformiert sich die Kritik der Reprisentation in eine Kritik der
Sprache, die aus der Natur der Sprache selbst als Kunst und als ,,bildendes Organ
des Denkens*'*’ hervorgeht. Denn die Sprache hat ihre Quelle in der Freiheit des
menschlichen Bewusstseins und ihre Natur als Kunst setzt die transzendentalphi-

128 Gerber (1871): 343.
129 Siche 1bid.: 146.

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 357

losophische Unterscheidung zwischen Natur und Freiheit voraus. In der Tat muss
man deshalb den Tieren das Sprechvermdgen absprechen, denen die Freiheit des
Fiirsich nicht zukommt, so dass die bloBe Tatsache der Sprache ,den Unter-
schied zwischen Mensch und Thier am genauesten darstellt."** Der Ort der
Sprache ist also die Freiheit. Und die Kunst der Sprache, die nur dem Menschen
zukommt, entwickelt sich als die fortschreitende gegenseitige Durchdringung
von Natur und Freiheit."”' Der gemeinsame Ort von Sprache und Denken ist des-
halb das Transzendentale und insgesamt erscheint die Sprache als ein Apriori der
Erkenntnis, woraus die Untrennbarkeit von Sprache und Denken, sowie die Un-
moglichkeit eines ,,reinen Denkens™ folgen. ,,Es giebt also freilich keine allge-
meine, absolute Sprachform, aber ebensowenig giebt es eine reine, allgemeine
Denkform. [...] Wenn daher in unserer Zeit wissenschaftliche Untersuchungen,
welche von blossen Begriffen, Abstraktionen ausgehn, in Misskredit gekommen
sind und mit Unglauben aufgenommen werden, wenn empirische Forschung als
grundlegend gefordert wird'®, so ist auch klar, dass, was Kant als ,Kritik der
reinen Vernunft zu untersuchen begann, fortzufiihren ist als Kritik der unreinen
Vernunft', der gegenstindlich gewordenen, also als Kritik der Sprache.*'>*

130 [bid.: 124.

131 ,,Es ist aber der Mensch solcher Natur, welche sich entwickelt zum Ich, und so
auch ist die Sprache eine auf natiirlicher Grundlage zur Freiheit sich entwickelnde
Kunst — ¢Vo1g und 0éc1g — und dies nicht in einem Neben- und Nacheinander,
sondern in bestindiger gegenseitiger Durchdringung. — ,, [Ibid: 124.]

132 Diese Forderung, die zu den Gerber zeitgendssischen wissenschaftlichen Normen
zdhlt, offenbart die dispositionelle Macht der von Foucaults Archédologie diagnos-
tizierten (anthropologistischen) Doppelung zwischen dem Transzendentalen und
dem Empirischen.

133 Das Postulat einer Fortfithrung der kantischen Kritik als Sprachkritik steht im en-
gen Zusammenhang mit Gerbers Kennzeichnung der Sprache als ein ,Vermogen*
des zwischen der Natur und der Freiheit des Ich schwankenden menschlichen We-
sens. Damit weist Gerbers Postulat mit seiner Annahme eines gemischten Status
der Sprache zwischen @voig und 8¢o1g und durchaus im Einklang mit dem ihm
zeitgenossischen Wissenschaftsbetrieb die anthropologistische Doppelung auf.
Auf der Ebene der archdologischen Disposition heifit dies: Da die Sprache —
neben dem Leben und der Arbeit — zu den drei wesentlichen anthropologistischen
,Vermogen® zdhlt, muss ihr Status unentschieden bleiben zwischen (1) einem
Transzendentalen, insofern sie als ein ,,Apriori der Erkenntnis® gilt; (2) und einem
Empirischen, insofern sie als eine ,,unreine, gegenstandlich gewordene Vernunft*
erscheint. Wie die iibrigen humanwissenschaftlichen Diskurse steht auch Gerbers
sprachkritischer Diskurs unter dem dispositionellen Zwang zur Vermischung der
von Kant unterschiedenen Ebenen des Transzendentalen und des Empirischen.

134 Ibid.: 261f. Vgl. dazu die Fritz Mauthners Bestimmung des Zusammenhangs zwi-
schen Sprachkritik und Kritik der Représentation: ,,Es ist einer der wichtigsten
Punkte in der Sprachkritik, dal wir den Zusammenhang oder vielmehr die Zu-
sammenhanglosigkeit zwischen der Wirklichkeitswelt und den Sprachlauten er-
kennen. Nie und nimmer hat urspriinglich im Sprachlaute etwas gelegen, was zu
einem Ding in der Wirklichkeitswelt direkte oder indirekte Beziehung hatte.*
[Mauthner (1923), Bd. 3: 223.] Oder: ,,Die Sprache kann niemals zur Photogra-
phie der Welt werden, weil das Gehirn des Menschen keine ehrliche Camera ob-

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Diese Wendung der Kritik der Repréasentation in eine Kritik der Sprache ist
dem von Kant hervorgehobenen Trieb zur Metaphysik zuzuschreiben. Dieser laut
Kant irreduzible Trieb erzeugt erst die neuartige wissenschaftliche Forderung
nach einem Empirischen bzw. ,,Naturgegebenen“m, das die Erkenntnis transzen-
diert, das zur Zielscheibe einer neuartigen Transzendentalanalytik wird und das
nichts anderes ist als die Sprache selbst: ,,Wie wir schon bemerkten, hat aber die
Vernunft ihre empirische Existenz lediglich in der Sprache, so dass Kant’s Kritik
der reinen Vernunft sich heute zur Kritik der Sprache umgestalten wird.«"*® Der
von Kant metaphysisch genannte Hang des Menschen transformiert nach Gerber
die Kritik der reinen Vernunft in eine Kritik der ,,gegenstindlich gewordenen %’
unreinen Vernunft, die als Sprache vorliegt.

Da aber die Sprache eine Kunst der rhetorischen Ubertragungen ist, liuft eine
Kritik der Sprache auf eine Kritik der sprachlichen Ubertragungshandlungen hi-
naus. Diese Kritik besteht darin, aus dem Gesamtbereich méglicher Ubertragun-
gen bestimmte Begriffsgruppen als stringente Allegorien bzw. widerspruchsfreie
Zusammenhdnge aus Bildern zu isolieren. Dabei bezieht sich Gerber auf Fried-
rich Albert Langes Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Philosophie:
Wihrend die Wissenschaften nach Lange nur Bruchstiicke der Wahrheit bieten,
offenbart uns die Philosophie das Ganze der Wahrheit, aber als Bild. Damit hat
die neue Kritik das Bild des Wahrheitsganzen zu erstellen, und die neue Philoso-
phie erscheint nicht nur als eine Kritik der Sprache, sondern auch als eine Poesie
der Begriffe. Auf diese Auffassung Langes, dessen Bedeutung fiir den jungen
Nietzsche bereits erwdhnt wurde, stiitzt sich Gerber im Rahmen seines Projekts
der Rhetorisierung von Sprache: ,,Neuerdings hat F. A. Lange [...] den Kunstcha-
rakter der Philosophie besonders betont. Er sagt [...]: ,So lasse man denn auch
die Philosophen gewihren, vorausgesetzt, dass sie uns hinfiiro erbauen, statt uns
mit dogmatischem Gezink zu beléstigen. Die Kunst ist frei, auch auf dem Gebiet
der Begriffe [...] Die Poesie der Begriffe hat fiir die Wissenschaft, wenn sie aus
einer reichen und allseitigen Bildung hervorgeht, einen hohen Werth. Die Begrif-
fe, welche der Philosoph dieses Schlages erzeugt, sind mehr als todte Rubriken
fiir die Resultate der Forschung; sie haben eine Fiille von Beziehungen zum We-
sen unserer Erkenntnis, und damit zum Wesen derjenigen Erfahrung, die uns al-
lein moglich ist [...] In den Relationen der Wissenschaft haben wir Bruchstiicke
der Wahrheit, die sich bestéindig mehren, aber bestindig Bruchstiicke bleiben; in
den Ideen der Philosophie und Religion haben wir ein Bild der ,Wahrheit, wel-

scura ist, weil im Gehirn des Menschen Zwecke wohnen und die Sprache nach
Niitzlichkeitsgriinden geformt haben.* [/bid., Bd. 1: 48.] Mauthners Arbeit gilt
ubrigens als die letzte Artikulation des sprachkritischen Diskurses, der somit in
den zwanzigsten Jahrhundert ragt, bevor er in den Diskurs des jungen Wittgen-
stein eingeht, um schlieBlich in Vergessenheit zu geraten. [Siche Schmidt (1966),
Einleitung.]

135 Siehe Ibid.: 279.

136 Ibid.

137 Ibid.: 262.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 359

ches sie uns ganz vor Augen stellt, aber doch stets ein Bild bleibt, wechselnd in
seiner Gestalt mit dem Standpunkt unserer Auffassung.'**

Vor dem Hintergrund einer solchen Fortsetzung der kantischen Kritik, der
Rhetorisierung der Sprache bei Gerber und Gruppe'®® und der Poetisierung der
Philosophie bei Lange, ereignet sich der Rhetorikdiskurs des jungen Nietzsche,
der, iiber eine Poetisierung der Philosophie hinaus eine Fiktionalisierung der
Wissenschaftlichen Wahrheit tiberhaupt beinhaltet.

Gerbers Sprachdenken setzt die iiblichen transzendentalphilosophischen
Unterscheidungen (Natur-Freiheit, empirisch-transzendental, phinomenal-nou-
menal usw.) als evident voraus. Was im Rahmen dieses kritizistischen Diskurses
freilich unangetastet bleibt, ist die Trennlinie zwischen Wahrheit und Fiktion,
bzw. Wahrheit und ,,Liige im auBermoralischen Sinne“ in der Terminologie
Nietzsches. Diese Trennlinie, die auch der epistemisch bedingten Unterscheidung
zwischen Wissenschaft und Literatur zugrunde liegt, meldet sich beispielsweise
in Gerbers Unterscheidung zwischen der Rhetorik (als Lehre) und der Asthetik.
Die Rhetorik als Lehre besteht zum Zweck der Verfertigung von Werken der Re-
dekunst. Behandelt sie mitunter auch Werke der Sprachkunst, so betrachtet sie
diese ,,nur als dienende Glieder mit steter Beziehung auf die Gesammtwir-
kung“'*. Die Rhetorik als Disziplin ist wesentlich auf die Wirkung bezogen und
deshalb auf die kommunikative Situation angewiesen. Die Asthetik hingegen ist
reine interesselose Betrachtung, denn es gibt durchaus eine Dimension der Spra-
che, die in erster Linie nicht Wirkung, sondern reiner Ausdruck der sprechenden
Subjektivitdt ist. Gerber untermauert diesen Dualismus anhand eines Zitats aus
Herders Anmerkungen tiber die Anthologie der Griechen: ,,Sollte auch Niemand
seine (des Schmerzerfiillten) Seufzer héren oder seine Klagen lesen; genug, sie
zerrannen in Trénen, sie athmeten in Worte aus: dadurch erhellete und beruhigte
sich die Seele*'*'; und stiitzt sich zudem auf Hegels Unterscheidung zwischen
einem ,,Feststellen des Schénen und einem ,,Leiten* im Hinblick auf das Her-
vorbringen einer gelungenen Rede.'* Trotz des Konzepts einer wesentlichen
Rhetorisierung der Sprache lésst sich also bei Gerber eine ésthetische Einstellung
isolieren, die zugleich eine wissenschaftliche ist, insofern sich in ihr die Wahrheit
des Kunstwerks offenbart. Diese Bestimmung des Asthetischen entspricht durch-
aus Hegels Kriterium fiir den giiltigen Akt der Kunstbetrachtung: ,,Die Kunst ladt
uns zur denkenden Betrachtung ein, und zwar nicht zu dem Zwecke, Kunst wie-
der hervorzurufen, sondern, was die Kunst sei, wissenschaftlich zu erkennen.“'#

138 Ibid.: 279.

139 Gruppes Einschitzung des Stellenwerts der Metapher signalisiert sein sprachkriti-
sches Anliegen: ,,Die Metapher ist nicht Schmuck der Rede, sondern Wesen der-
selben.” [Gruppe (1855): 193.]

140 Gerber (1871): 78.

141 Ibid.

142 Ibid.

143 Hegel (1818-1829): 35. (Hervorh. v. Verf.)

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Auch bei Otto Gruppe finden sich solche Versuche zur Rettung der Wissen-
schaft, trotz der von ihm vertretenen rhetorischen Erkenntnistheorie. Gruppes
Feststellung eines prinzipiellen Unterschieds zwischen zwei Typen von Ubertra-
gung impliziert den faktischen Ausschluss der Literatur aus dem Erkenntnisbe-
trieb. Erstens gibt es fiir ihn den Typ der Ubertragung, der die Grenzen des Sinn-
vollen tiberschreitet und eine Aussage jeglichen erkenntniserweiternden Inhalts
beraubt. Diesen Typ von Ubertragung lisst Gruppe nicht fiir die Wissenschaft
gelten, sehr wohl aber fiir den Witz, der ,,bei dem Aufsuchen von Aehnlichkeiten
weiter nicht die Obliegenheit [hat], immer Wesentliches und Innerliches zu tref-
fen; ihm gilt das Oberflachliche, AueBerliche, Zufillige [...] ebenso sehr; oft be-
gniigt er sich in seinem Interesse sogar mit dem blof3 Scheinbaren, ja, je gelaunter
er ist, mit bloBen Anklingen oder dem zufilligen Uebereintreffen von Worten:
Wortspiele darf und wird Witz sich nie nehmen lassen.“'** Zweitens aber gibt es
erkenntniserweiternde Ubertragungen, die ,innerlich begriindet[e]“'* Vergleiche
enthalten, so dass sie im Dienste der Erkenntnis stehen konnen: ,,Das Resultat
und Gliick der Untersuchungen wird immer abhidngen von der Fruchtbarkeit der
gewihlten Vergleiche. Nur Vergleiche des innerlich Verwandten kénnen Ertrag
geben [...]“'*® Im Namen dieser wesentlichen Ubertragungen kritisiert Gruppe
den Witz, der ,,zu schnelle Uebertragungen auf ganz Entgegengesetztes'* be-
inhaltet. Daraus ergibt sich, ,,daf vielen die empirische Wissenschaft zu langwei-
lig, zu trocken, zu geistlos erscheint. Bei diesem Urtheil ist wenigstens soviel
ganz richtig, daB3 schnelle Spriinge das eigenthiimliche Feld des Witzes sind, der
auf seinem Standpunkt, wo es sich gar nicht um soliden Gedankengehalt handelt,
selbst die contradictio in adjecto keineswegs zu scheuen hat. Eine gewisse geist-
reiche, besser gesagt pikante und modische Art sich auszudriicken hat sogar diese
Weise ganz besonders in Beschlag genommen, aber wenn sie von da in die neu-
ern Philosophieen tibergegangen ist, so dndert sich der Mafstab zu ihrer Beurt-
heilung sogleich, und es wird jetzt erst ganz erhellen, dal wir es hier eigentlich
nur mit einer Art von Spiel zu thun haben.“'** Die zwei von Gruppe unterschie-
denen Verwendungen der Metapher schlieen sich gegenseitig aus. In den Wis-
senschaften wird die Tendenz zur Metaphernbildung vom Ernst der wissenschaft-
lichen Wahrheitserkenntnis begrenzt und in den Dienst der Erkenntniserweite-
rung gestellt. In der Literatur hingegen kann sie sich als fireies Spiel entfalten.

Diese Scheidung der in der Sprache vorkommenden rhetorischen Relationen
in zuldssige (erkenntniserweiternde) und unzuldssige (inhaltsleere, weil willkiir-
liche) Ubertragungen verweist auf jene Trennlinie zwischen Wahrheit und Fik-
tion, die in Nietzsches Wahrheit und Liige gerade in Frage steht. Die Eigenart der
Sprachreflexion Nietzsches treibt ihn in zwei scheinbar gegensétzliche Richtun-

144  Gruppe (1834): 452f.
145 Ibid.: 453.

146 Ibid.: 455.

147 Ibid.: 454.

148 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 361

gen: (1) Er stellt die fiir die wissenschaftliche Erkenntnis grundlegende Grenz-
ziehung zwischen Wahrheit und Liige in Frage. (2) Er erprobt — im Rahmen einer
fiktionalen Ontologie — eine ,Erkenntnistheorie’ unter Umgehung dieser Grenz-
ziehung, womit sich der absolute Stellenwert der Erkenntnis in einen relativen
wandelt. Fortan erscheint die Erkenntnis als etwas Kontingentes, und die blofe
Tatsache ihres Erscheinens zeigt einen Machtkampf an, in dessen Kontext sie
sich durchsetzten musste.

Die Verwischung der Grenze zwischen Wissenschaft und Literatur im ersten
Schritt tangiert aber die Wissenschaftlichkeit der im zweiten Schritt erprobten
Erkenntnistheorie. Dementsprechend hat Nietzsches paradoxes Unternehmen
auch Einwinde seitens des ihm zeitgendssischen Wissenschaftsbetriebs einge-
bracht. Diese Einwinde widerspiegeln typischerweise die sprachkritische Zwei-
teilung von Ubertragungen in wissenschaftliche und literarische, und konstatie-
ren, dass bei Nietzsche eben diese Zweiteilung fehle und dass er folglich unent-
schieden zwischen Wissenschaft und literarisch-kiinstlerischer Phantastik
schwanke. In diesem Sinne beurteilt der Philologe Friedrich Ritschl seinen Zog-
ling Nietzsche: ,,Es ist wundersam, wie in dem Manne [Nietzsche] geradezu zwei
Seelen nebeneinander leben. Einerseits die strengste Methode geschulter wissen-
schaftlicher Forschung [...] andererseits diese phantastisch-iberschwingliche,
iibergeistreich ins Unverstehbare {iberschlagend, Wagner-Schopenhauerische
Kunstmysterien-Religionsschwéirmerei!“'*’ Einige Jahrzehnte spiter schreibt
Fritz Mauthner: ,,Nietzsche wire mit der Sprache fertig geworden, wenn er zwi-
schen der Sprache als Kunstmittel und der Sprache als Erkenntniswerkzeug deut-
lich genug unterschieden hitte. Er hat uns keine Sprachkritik geschenkt, weil er
sich von seiner eigenen Dichtersprache zu sehr verlocken lieB.«'>"

Das erste Zitat ist eine typische Reaktion von Seiten der herkémmlichen
(vergleichenden) Philologie, die den wissenspraktischen Lehr- und Forschungs-
hintergrund des Frithwerks von Nietzsche bildet. Wie bereits erwdhnt, hat sich
Nietzsche das wissenschaftliche Wissen dieser Philologie zunutze gemacht, aber
nur um dieses in seinen eigenen Diskurs aufzunehmen und in Frage zu stellen.
Das zweite Zitat von Fritz Mauthner'' ist eine fiir den sprachkritischen Diskurs
des 19. Jahrhunderts typische Reaktion, der, trotz seiner Anerkennung der rheto-
rischen Umwegigkeit und Wirklichkeitsverfalschung von Sprache und trotz aller
transzendentalkritischen Sprachskepsis, zogert, die Grenzlinie zwischen Wissen-
schaft und Literatur anzutasten, genauer: die Unterscheidung zwischen dem wis-
senschaftlichen Einsatz von Sprache in Bezug auf eine ,wirkliche® (objektive)

149 Brief an Wilhelm Vischer vom 2. Februar 1873, zit. in ,,Chronik zu Nietzsches
Leben® in Nietzsche (KSA), Bd. 15: 46f.

150 Mauthner (1923), Bd. 1: 367.

151 Mauthner gilt als der erste Nietzscheleser, der mit der Sprachkritik des jungen
Nietzsche Ernst gemacht hat. Siehe H6d1 (1997): 13.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Welt und dem literarischen Einsatz von Sprache in Bezug auf sich selbst in Frage
zu stellen.'

Das Augenmerk des sprachkritischen Diskurses des 19. Jahrhunderts ist also
das transzendentalphilosophisch aufgefasste Verhiltnis zwischen Sprache und
Erkennen, das den Gegenstand und den Titel des zweiten Buches von Gerber ab-
gibt."** Beim jungen Nietzsche dagegen verschiebt sich der Problemschwerpunkt
auf die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Sprache und Wahrheit. Mit dieser
verdnderten Fragestellung verldsst Nietzsche das Terrain transzendentalphiloso-
phischer Sprachreflexion — die letztlich im Banne ihres subjektphilosophischen
Ausgangspunkts bleibt, was allein am Titel des dritten Buches von Gerber, Das
Ich als Grundlage unserer Weltanschauung, sichtbar wird">* — und erdffnet das
sprachphilosophische Feld einer genealogischen Problematisierung von Wahrheit.
Die Perspektive einer rhetorischen Erkenntnistheorie verschiebt sich beim jungen
Nietzsche zugunsten der Perspektive einer fiktionalen Ontologie.

Die prasensmetaphysischen Grundlagen des sprachkritischen Diskurses treten
deutlich zutage in Gruppes Unterscheidung zwischen Gleichung und Verglei-
chung, die fiir seine rhetorische Urteilstheorie konstitutiv ist. Im Rahmen dieser
Theorie kommt Gruppe zu dem Schluss, ,,daf8 die Urtheile, da3 jeder Act des Er-
kennens auf Uebertragung beruht*“'> und dass ,,alles Denken und Auffassen [-..]
letztlich [...] auf Vergleich“ zuriickgefiihrt werden konnen.'*® Der Akt des Ver-
gleiches endet mit der Freilegung der gemeinsamen Eigenschaften von zwei ver-
schiedenen Wesenheiten, mit der Bestimmung ihrer Ahnlichkeit also, womit erst
der Prozess der Begriffsbildung einsetzen kann. Wird aber der Vergleich auf eine
Gleichung reduziert, so gelangt der Prozess der Begriffs- und Urteilsbildung in
die Irre. Darin liegt nach Gruppe die Grundgefahr aller sprachkritisch uninfor-
mierten Erkenntnis. Bernstein mag elektrisch sein und sich dhnlich verhalten wie
Harz, doch heiflit das nicht, Bernstein sei dasselbe wie Harz. Auch wenn zwi-
schen ihnen eine funktionale Analogie besteht, darf man daraus nicht auf ihre
Identitit schlieBen. Den Dingen bleibt ihre Differenz erhalten, auch wenn sie
vergleichbar erscheinen.'”’

152 Dieser Typ von Kritik an einer rhetorischen Theorie, die trotz der ,Einklamme-
rung’ der ,,Gattungsgrenze* zwischen Wissenschaft und Literatur mit dem Gestus
der Erkenntnis auftritt, kehrt gegen Ende des zwanzigsten Jahrhunderts in Haber-
mas’ Einwand gegen die Dekonstruktion wieder, die er als eine Strategie der
,EBinebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur®
kennzeichnet: ,,So wenig wie eine Literaturkritik, die in gewisser Weise den lite-
rarischen ProzeB ihrer Gegenstinde bloB3 fortsetzt, in Wissenschaft aufgeht, so
wenig gehorcht eine im weiteren Sinne literaturkritisch verfahrende Dekonstruk-
tion grofler philosophischer Texte den MaBstdben problemldsender, rein kogniti-
ver Unternehmungen.” [Habermas (1985): 222.]

153  Die Sprache und das Erkennen, Gerber (1884).

154 Gerber (1893).

155 Gruppe (1834): 283.

156 1bid.: 399.

157 Ibid.: 37f.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 363

Beim jungen Nietzsche wird die Rangordnung zwischen Vergleichung und
Gleichung umgedreht. In einem frithen Fragment aus den Jahren 1872/1873 wer-
den die Vergleichung, das heiBit, die Feststellung von Ahnlichkeit, und die Glei-
chung in der Idee der Metapher zusammengezogen. Damit wird die Gleichset-
zung des Verglichenen in der Gestalt der Metapher zur Ausgangstatsache erklart:
~Metapher heillt etwas als gleich behandeln, was man in einem Punkte als dhn-
lich erkannt hat.“"*® Aus der so bestimmten Metapher als Gleichsetzung des Ver-
glichenen ergibt sich in einem weiteren Prozess (des Vergessens) der Begriff.
Allerdings wird die Unterscheidung zwischen Metapher und Begriff nicht im Zu-
sammenhang einer Erkenntniskritik eingefiihrt, die etwa, wie bei Gruppe, die
Gefahr der Reduktion von Metaphern auf Begriffe bannen wollte. Vielmehr er-
scheint bei Nietzsche die Reduktion von Metaphern auf Begriffe als ein unver-
meidlicher kultureller Prozess: als ein spontaner und stets wiederholbarer Uber-
gang von Metaphern in Begriffe und umgekehrt. Die Metaphern erstarren zu Be-
griffen, aus denen erneut Metaphern hervorbrechen konnen. Was bei Gruppe
noch als eine logische Gefahr erscheint, wird bei Nietzsche zu einem Macht-
kampf zwischen zwei gegensitzlichen und unversdhnlichen Wissensdispositio-
nen: einer mythisch-kiinstlerischen und einer wissenschaftlichen. Damit wandelt
sich die bei Gruppe und Gerber zur Sprachkritik erweiterte Erkenntniskritik in
eine Genealogie um. Wihrend bei Gruppe die Gleichung als eine kritikwiirdige
Reduktion der Vergleichung erscheint, erweist sie sich in Nietzsches Diskurs als
ein Prozess der Gleichmachung'”, dessen Endergebnis aber, nimlich die Gleich-
heit, den Prozess der Gleichmachung in Vergessen geraten lasst und sich, jenseits
aller Gleichmachung, als ein Unhistorisches und Ungewordenes prisentiert. Die-
se Unterschlagung des genealogischen Hintergrunds der Gleichheit wird in
Wahrheit und Liige als ein unvermeidliches und immer wiederkehrendes Verges-
sen bezeichnet. Spiter, in den achtziger Jahren, wird Nietzsche im Umkreis des

158 Nietzsche (KSA), Bd. 7, 19[249]: 498.

159 Entscheidend ist, dass bei Nietzsche der Prozess der Gleichmachung nicht als ein
bloB logischer Irrtum bzw. als Abweichung von der Wahrheit erscheint, sondern
als eine positive Tatigkeit. So kann die Gleichmachung als ein Akt der Verwech-
selung erscheinen, wie es in einem Nachlassfragment wenige Monate vor der
Niederschrift von Wahrheit und Liige heifit: ,,Tropen sind’s, nicht unbewul3te
Schliisse, auf denen unsre Sinneswahrnehmungen beruhn. Ahnliches mit Ahnli-
chem identificiren [...] Die Verwechslung ist das Urphdnomen.” [Nachlassfrag-
ment, Nietzsche (KSA), Bd. 7, 19 [217]: 487 [Sommer 1872 — Anfang 1873].] In
einem anderen Fragment aus derselben Zeit wird der Vergleich als eine Praxis der
Imitation gefasst, die nachbildend und identifizierend vorgeht und zur Bildung
von Arten und Anerzichung einer zweiten Natur fiihrt: ,,Das Nachahmen ist das
Mittel aller Kultur, dadurch wird allméahlich der Instinkt erzeugt. Alles Verglei-
chen (Urdenken) ist ein Nachahmen. So bilden sich Arten, da3 die ersten nur dhn-
liche Exemplare nachahmen [...] Die Anerzichung einer zweiten Natur durch
Nachahmung.* [Nachlassfragment, Nietzsche, (KSA), Bd. 7, 19[226]: 489 [Som-
mer 1872 — Anfang 1873].]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Gedankens der Ewigen Wiederkehr versuchen, den konstruktiven Prozess der
Gleichmachung ethisch und kosmologisch einzubetten.

Die Verschiebung des epistemologischen Augenmerks von der Beziehung
Sprache-Erkennen auf die Beziehung Sprache-Wahrheit im Diskurs Nietzsches
ergibt, wie gesagt, eine fiktionale Ontologie, die das Zustandekommen begriftli-
cher Wahrheit unter diskursiven und politischen Bedingungen erldutern will. Die
leitende Frage in Wahrheit und Liige ist nicht mehr die Frage nach der Wahrheit
der Erscheinung: ,,Wie wahr ist die Erscheinung, wie kann man durch die Er-
scheinung hindurch zur Hinterwelt einer Wahrheit gelangen? Oder: ,,Wie
kommt es, das tiberhaupt etwas erscheint?” Die Frage betrifft vielmehr die
Wabhrheit selbst als Erscheinung: ,,Wie kommt es, das es so etwas wie Wahrheit
gibt?* Oder: ,,Unter welchen Bedingungen kommt es zur Herrschaft einer Wahr-
heit?“ Aus dieser verdnderten Fragestellung in Wahrheit und Liige gehen die Ru-
dimente eines genealogischen Verfahrens hervor, mit dessen Hilfe erlautert wird,
wie sich die Metaphern zu Wahrheiten organisieren, womit fortan die Wahrheit
selbst, gemdl der beriihmten Wendung Nietzsches, als ,,ein bewegliches Heer
von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine Summe von
menschlichen Relationen [.. .]“160 anzusehen ist. Der neue Stellenwert der Wahr-
heit als Erscheinung ist aber auf die Entdeckung des ontologischen Raumes der
Sprache zuriickzufiihren, die einer radikalen Transformation des tropologischen
Raumes der Klassik und der Einstellung der Allgemeinen Grammatik entspringt.
Wir wenden uns jetzt der Freilegung dieses Raumes in Wahrheit und Liige zu.

46. Nietzsches fiktionale Ontologie
(Wahrheit und Liige)

46.1 Einleitung

Ob Nietzsches rhetorische Wende in Bezug auf das ,Innen‘ seines eigenen vo-
rangegangenen Diskurses — im Umkreis der Geburt der Tragodie — bestimmt
wird, oder in Bezug auf das ,Auflen‘ seiner Gerber-Lektiire und tiber Gerber auf
den sprachkritischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts: Entscheidend ist,
das es sich um ein epistemisches Ereignis handelt. Dieses Ereignis besteht nicht
im plotzlichen Einbruch einer skeptizistischen Wende — weshalb auch die iibli-
chen Zirkelvorwiirfe nicht zutreffen'®' — sondern in der positiven Entdeckung der

160 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 880.

161 Siehe dazu Anne Tebartz-van Elst, die in der epistemischen Leistungsfahigkeit
der Metapher bei Nietzsche einen ,,Ausweg aus der mit Nietzsches Metaphysik-
kritik verbundenen Aporie“ sieht, ,,auf die in der Nietzsche-Forschung immer
wieder hingewiesen wurde.” [Tebartz-van Elst (1994): 111] Besondere Erwih-
nung findet bei ihr im Zusammenhang des Zirkelvorwurfs Jochem Hennigfeld
[Hennigfeld (1976): 445], der fragt, ,,wie Nietzsches Denken selbst ,seine Wahr-

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 365

Metapher an der Wurzel des Diskurses, sowie des von der Metapher vorausge-
setzten Raumes des gleitenden Sinnes, aus dem funktionierende Diskurse her-
vorgehen konnen. Unter solche Diskurse fallen natiirlich auch wissenschaftliche
Diskurse. Diese gehen (a) aus einem Prozess der Reduktion und Kanonisierung
der Metaphern, bis sie zu Begriffen erstarrt sind, und (b) aus dem Vergessen die-
ses Prozesses hervor. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sich die genann-
te ,Entdeckung‘ des ontologischen Raumes der Sprache beim néheren Hinsehen
als eine polemischen Setzung oder Erfindung erweist, die Nietzsche gegen eine
wissenschaftlich-reaktive Wissenskultur ins Feld fiihrt. Diesem Einsatz des onto-
logischen Raumes der Sprache wohnt eine genealogische Wahrheitsauffassung
inne, die aus zwei Momenten besteht:

(1) Die Wahrheit besteht nicht einfach als fertige Tatsache im Vorhof einer
moglichen Aufnahme durch die Rezeptivitdt der endlichen menschlichen Er-
kenntnis. Sie wird vielmehr produziert.

(2) der Tatsache der Produktion von Wahrheit geht die Tatsache der Macht
voraus, die im zweiten Abschnitt von Wahrheit und Liige als die Rangordnung
zwischen Kunst und Wissenschaft erortert wird.

Im Rahmen dieses doppelten Zusammenhangs entwickelt Nietzsche in
Wahrheit und Liige den Ansatz einer fiktionalen Ontologie und, untrennbar da-
von, einer fiktionalen Erkenntnistheorie.

Im letzten Abschnitt wurde erortert, wie die Sprachkonzeption des jungen
Nietzsche im Rahmen seiner rhetorischen Wende sowohl die Wissenschaftsgldu-

heit ausweisen‘ wollte, ,wenn Denken sich immer sprachlich® vollziehe, ,die
Sprache aber gleichzeitig zur Unwahrheit® zwinge. [Tebartz-van Elst (1994):
111.] Es geht aber Nietzsche nicht um die Frage, ob es eine Wahrheit gebe oder
ob eine gegebene Wahrheit auch erkennbar oder mitteilbar sei, etwa gemil der
sophistischen Figur: Es ist nichts,; auch wenn etwas wdre, wdre es doch nicht er-
kennbar,; und wenn etwas erkennbar wdire, wéire doch diese Erkenntnis nicht mit-
teilbar. [,,Uber das Nichtseiende oder iiber die Wahrheit“, Fragment 11, Gorgias
(2003): 62-73.] Nietzsche bestreitet weder das Gegebensein der Wahrheit, noch
ihre Erkennbarkeit. Vielmehr bestimmt er die Wahrheit posiziv als ,,ein bewegli-
ches Heer von Metaphern®, so dass sie weder beliebig noch ohne Konsequenz ist,
sondern als Ubertragung menschlicher Verhiltnisse auf die Erkenntnisgegenstin-
de den Charakter einer Uberwiltigung derselben erhilt. Anstelle der herkémmli-
chen Frage nach der Erkenntnis von Wahrheit tritt die Frage nach der Produktion
von Wahrheit, die fortan als eine unumgéngliche Voraussetzung von Kultur tiber-
haupt erscheint, allerdings nicht im absoluten Sinne, sondern gemil der Optik
einer vornehmen bzw. aktiven Perspektive. Diese wesentlich genealogische Auf-
fassung von Wabhrheit erhilt Nietzsche bis zum Ende seiner schriftstellerischen
Laufbahn aufrecht. So trdgt er ihre verschiedenen Momente in einem spdten
Fragment zusammen: ,,Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wére und was auf-
zufinden, zu entdecken wire, — sondern etwas, das zu schaffen ist und das den
Namen fiir einen Prozef abgiebt, mehr noch fiir einen Willen der Uberwiltigung,
der an sich kein Ende hat: Wahrheit hineinlegen, als ein processus in infinitum,
ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewulltwerden von etwas, <das> ,an sich® fest
und bestimmt wire. Es ist ein Wort fiir den ,Willen zur Macht™ [Nietzsche
(KSA), Bd. 12, 9 [91]: 385 [Herbst 1887].]

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

bigkeit der Philologen, als auch den Kritizismus der ,,vergessenen Sprachphilo-
sophie* des neunzehnten Jahrhunderts'® hinter sich lisst. Dariiber hinaus impli-
ziert diese rhetorisch gewendete Sprachauffassung eine Kritik der klassischen
Seinsweise der Sprache (Sprache als Medium der Erkenntnis).

Im Teil I der vorliegenden Arbeit wurde herausgestellt, wie das Renaissance-
wissen zwischen der Sprache als Signatur und als Kommentar ihrer selbst unter-
scheidet. Demgegeniiber unterscheidet das klassische Zeitalter zwischen der Spra-
che als Medium der Erkenntnis und als logisch-grammatikalische Kritik ihrer
selbst, was im Teil II dieser Arbeit genauer erarbeitet wurde. In beiden Wissens-
systemen wird eine Gattungsgrenze gezogen zwischen der Sprache in Bezug auf
eine nichtsprachliche Welt und der Sprache in ihrem Selbstbezug, womit aller-
dings keineswegs die Einheit des Wissens und der Seinsweise der Sprache in Ab-
rede gestellt wird. In den Wissensepochen der Renaissance und der Klassik fiihrt
die Gattungsgrenze zwischen den beiden Wesensarten der Sprache nicht zu einer
Spaltung des Diskurses. Werden einerseits auch die genannten Wesensarten der
Sprache erst anhand der Grenze unterscheidbar, so kénnen sie sich andererseits
nur iiber die Grenze zu einander verhalten, das heif3t: sich gegenseitig ergidnzen
und damit die einheitliche Seinsweise der Sprache sichtbar machen. In der Epoche
des Menschen dagegen ist anstelle der Gattungsgrenze zwischen den Wesensarten
der Sprache eine vierfache Zerstreuung der Sprache zu verzeichnen, sowie eine
wesentliche Spaltung des Diskurses'® in (a) einen wissenschaftlichen Diskurs, bei
dem die Sprache als Objekt, als Form, als Ausdruck auf ein Nichtsprachliches be-
zogen ist, und (b) einen literarischen Gegendiskurs, bei dem die Sprache von der
Reprisentation losgelost und nur noch auf sich selbst bezogen ist.

Die Radikalitdt des jungen Nietzsche besteht nun darin, dass er die Grenze
zwischen Wissenschaft und Literatur/Mythos auf die grundlegendere Trennlinie
zwischen Wahrheit und Liige zurtickfiihrt, die aber im Lichte des Auftauchens
des ontologischen Raums der Sprache ihren prinzipiellen Status einzubiifen hat.
In diesem Raum kann sich (a) die Sprache sammeln, insofern sich ihre anthropo-
logistisch zerstreuten Seinsweisen zu einer Rangordnung organisieren; und (b)
die Trennlinie zwischen Wahrheit und Liige erst in Abhingigkeit von einer sol-
chen Rangordnung herausbilden. Der ontologische Raum der Sprache ermdglicht
also einerseits die Wiederkehr des Diskurses, das heif3it, der Sprache in der Ein-
heit ihrer Seinsweise; und andererseits eine Genealogie der Wahrheit. Damit im-
pliziert das bloBe Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache eine Uber-
schreitung des anthropologistischen Wissens, ohne jedoch eine Riickkehr zum
klassischen Sprachverstindnis einzuschlieBen. Zur Uberschreitung des anthropo-
logistischen Wissens gehort im Gegenteil eine Zuriickweisung der vier theoreti-
schen Segmente der Allgemeinen Grammatik, die der sprachphilosophische Dis-

162 Siehe Schmidt (1966). Siehe auch Anm. 71 dieses Exkurses.
163 Siche den Schlussabschnitt vom Teil II, Abschnitt 18 dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 367

kurs des jungen Nietzsche auf unausdriickliche Weise und als Vorbereitung sei-
ner fiktionalen Ontologie unternimmt.

Es wurde in diesem Exkurs bereits auf den ,,tropologischen Freiraum*'®* hin-
gewiesen, der im klassischen Zeitalter den diskursiven Ort der Literatur abgege-
ben hat und prinzipiell begrenzt war durch die Gegebenheit von Namen, die vom
telos einer nie realisierten aber vorausgesetzten universalen Sprache herriihrten.
Der tropologische Raum umgab die universellen Namen der Dinge als ihr von
Redefiguren gegliederter Bedeutungshof. Innerhalb dieses Hofes konnte sich die
klassische Literatur als eine Kunst der Benennung und Umbenennung der Dinge
entfalten, ohne jedoch ins Uferlose zu geraten: ,,Die Kunst der Sprache war eine
Art, ,Zeichen zu machen‘ — irgendeine Sache zu bedeuten und gleichzeitig um
diese Sache herum Zeichen zu disponieren: eine Art also, zu benennen und dann
in einer gleichzeitig demonstrativen und dekorativen Verdoppelung diesen Na-
men gefangen zu nehmen, ihn einzuschlieBen und ihn zu verbergen, ihn seiner-
seits durch andere Namen zu bezeichnen, die dessen aufgeschobene Prisenz, sein
zweites Zeichen, seine Figur, sein rhetorischer Apparat waren.“'®® Des Weiteren
war davon die Rede, dass der Zusammenbruch des Diskurses am Ende des klas-
sischen Zeitalters zu einer Entgrenzung des tropologischen Freiraums fiihrte.
Denn die Zerstreuung der Sprache in der Epoche des Menschen bewirkte das
Verschwinden sowohl der ehemals vorausgesetzten universalen und idealen
Sprache, als auch der von ihr eingesetzten Namen, die bis dahin den tropologi-
schen Raum begrenzt hatten. Im Folgenden zeigen wir anhand einer archiolo-
gisch informierten Lektiire, wie in Wahrheit und Liige die metaphysischen
Grundlagen der Allgemeinen Grammatik punktuell zurtickgewiesen werden und
wie die damit einsetzende Entgrenzung des tropologischen Raumes den ontologi-
schen Raum der Sprache auftauchen ldsst, womit die Grenzen des anthropologis-
tischen Wissens tiberschritten werden und der Diskurs im Element der ontologi-
schen Einheit der Sprache wiederkehren kann.

Das Ereignis der rhetorischen Wende beim jungen Nietzsche hat also, wie
gesagt, einen zweifachen Effekt: (1) die Entgrenzung des tropologischen Rau-
mes, die eine Uberschreitung des klassischen Wissens impliziert; und (2) das
Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache (als Bedingung der erneuten
Sammlung der Sprache), womit eine Uberschreitung des anthropologistischen
Wissens stattfindet. Im Folgenden sind diese zwei Effekte in Augenschein zu
nehmen. Zuvor aber soll der fiktionale Charakter der in Wahrheit und Liige kon-
zipierten Erkenntnis herausgestellt werden.

164 Siche auch Kapitel 5 Abschnitt 11.1 dieser Arbeit.
165 OD: 76/MC: 58 (m).

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

46.2 Die Fiktionalisierung der Erkenntnis

Gleich zu Beginn von Wahrheit und Liige wird der fiktionale Status der Er-
kenntnis eingefiihrt, zur Vorbereitung einer rhetorischen Kritik der Reprasenta-
tion und der damit verkniipften Zurtickweisung der Allgemeinen Grammatik
und ihrer vier Theorien des Verbs, der Artikulation, der Designation und der
Derivation.

Der Text beginnt wie eine Fabel'*® und bedient sich einer Reihe von Meta-
phern, so dass bereits seine ersten Sitze eine Art performativer Bestdtigung der
Generalthese von der irreduziblen Metaphorizitit der Erkenntnis bilden. Gleich
im ersten Satz wird ndmlich anhand des Distanzierungseffekts der verwendeten
Metaphern eine unermessliche rdumliche Ferne eroffnet, in die die philosophi-
schen Evidenzen von Mensch und Erkenntnis zu stellen sind. Der Text setzt
also nicht im Modus einer Erkenntnistheorie ein, sondern eines Erkenntnismdir-
chens, das die Erkenntnis als eine Erfindung prasentiert: ,,In irgend einem abge-
legenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flimmernd ausgegossenen
Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Thiere das Erkennen erfan-
den.«'%

Der Ausgangspunkt von Nietzsches fiktionaler Erkenntnistheorie ist also eine
fiktionale Bestimmung der Erkenntnis als Fiktion, die, so der weitere Text, die
,hochmiitigste und verlogenste Minute der ,Wel‘[geschichte’“168 dauert. So wie,
gemif der Generalthese des Textes, die Metaphern immer wieder zu Begriffen
erstarren, so ,.erstarrt” auch das ferne Gestirn am Ende dieser Minute, die zudem
noch als die verlogenste zu gelten hat, da sich in ihr die Liige der Wahrheit von
der Liige im Allgemeinen absondert und dieser gegeniibertritt. Allerdings werden

166 Wir verwenden die Ausdriicke Fabel und Fiktion im Sinne komplementirer Kate-
gorien, so wie diese in Foucaults Text tiber Jules Vernes vorkommen. Da wird die
Fabel als die erzéhlte Geschichte bestimmt und die Fiktion als das Regime oder
Praxis der Erzdhlung [Siehe ,,Die Fabel hinter der Fabel“, Foucault (1966), Schrif-
ten I, Nr. 36: 654 {.]

167 Nietzsche (KSA), Bd. 1: 875. Dieser Satz ist Teil eines ldngeren Selbstzitats, denn
er kommt bereits in einem &lteren Text vor, in dem allerdings diese Worte samt
ihrer Metaphernkette nicht eigens ausgesprochen, sondern, gleichsam zum Schutz
des Verfassers, einem Damon in den Mund gelegt werden. Es handelt sich um den
kleinen Text ,,Ueber das Pathos der Wahrheit“, die erste der ,,Fiinf Vorreden zu
funf ungeschriebenen Biichern“, die Nietzsche zu Weihnachten 1872 als Ge-
schenk fiir Cosima Wagner verfasste. [Nietzsche (KSA), Bd. 1: 755-760.] Etwa
sechs Monate spiter, in Wahrheit und Liige, erscheinen die anféinglichen Distan-
zierungsmetaphern ohne den Bezug auf eine ddmonische Quelle, womit sie erst
die Funktion einer performativen Bestdtigung der Generalthese des Textes aus-
iiben konnen. Anstelle der ddmonischen Subjektivitit ist ihre Quelle ein neutrales
~Jemand“ geworden: ,,So konnte Jemand eine Fabel erfinden [...] ,, [Nietzsche
(KSA), Bd. 1: 875.] Siche weiter unten.

168 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 369

selbst diese Angaben in einem weiteren Schritt als bloe Fabel ausgewiesen, die
nicht hinreicht, selbst die Wahrheit einer Genealogie der Wahrheit zum Aus-
druck zu bringen. Sie sind nicht mehr als eine scheiternde llustration der Lage
der Erkenntnis und lassen sich als solche zwar der Erfindungskunst eines Urhe-
bers zuschreiben, aber nur im Konjunktiv: ,,So kénnte Jemand eine Fabel erfinden
und wiirde doch nicht geniigend illustrirt haben, wie kliglich, wie schattenhaft
und fliichtig, wie zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt innerhalb
der Natur ausnimmt [...].«'® Selbst dieser Satz aber, der iiber den Fabelcharakter
solcher Angaben aufzukldren scheint, soll ihrerseits lediglich die ungebrochene
Macht der Fiktion illustrieren. Denn: Noch bevor er beendet ist, biegt er erneut in
die Fabel ein, um diesmal den menschlichen Intellekt in eine zeitliche Ferne zu
ricken: ,,[...] es gab Ewigkeiten, in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm
vorbei ist, wird sich nichts begeben haben.*'”

Anhand des Distanzierungseffekts der Fabel und ihrer Metaphern wird also in
einem ersten Schritt der kosmische Ort der Erkenntnis in einen fernen Winkel
des Weltalls gertickt. In einem zweiten wird die kosmische Dauer der Erkenntnis
in eine ferne und verlorene Minute gebannt, die zwar als ,,die hochmiitigste und
verlogenste Minute der ,Weltgeschichte“’" einen herausragenden Stellenwert
hat, letztlich ,,aber doch nur eine Minute ist. Die Pointe dieser anfénglichen
Ausfithrungen ist: Die Erkenntnis, die keine ihr vorausgehende Realitit reprd-
sentiert, sondern Realitdt fingiert und somit Fabeln zum Inhalt hat, ist selbst eine
Erfindung. Sie ist weder eine wirkliche Kraft, noch ein Vermdgen, sondern ihrer-
seits Produkt einer fiktionalen Tatigkeit wie ihre eigenen Inhalte.

Im engen Zusammenhang mit der Fiktionalitit der Erkenntnis wird das Motiv
der Kontingenz bzw. ,Endlichkeit* des menschlichen Intellektes eingefiihrt, wo-
mit auch die Kontingenz der Begriffe dieses Intellekts einhergeht. Wéhrend im
klassischen Zeitalter die Begriffe — das heifit in der Hauptsache die ,wahren Na-
men‘ — Wesen, Mitte und Grenze des tropologischen Raumes bildeten, zeugen
sie beim jungen Nietzsche von der Perspektive eines endlichen Intellekts, dem
Attribute wie ,klaglich®, ,,schattenhaft®, , fliichtig®, ,,zwecklos* und ,,beliebig“173
zukommen. Als Erzeugnisse eines kontingenten Intellekts miissen die Namen
selbst als kontingent erscheinen. Sie erscheinen nicht mehr, wie im Rahmen des
klassischen Diskurses und seiner urspriinglichen Wurzeln, als ideale Wesen und
somit als absolut. Vielmehr sind sie schwankende und relative Interpretationen,
die sich als Momente einer welterzeugenden metaphorischen Tétigkeit zu einem
Spinnennetz lebensférderlicher Illusionen verbinden. Mit dem Motiv der End-
lichkeit des Intellekts wird die Bewegung der Entgrenzung des tropologischen
Raums in Gang gesetzt.

«172

169 Ibid. (Hervorh. v. Verf.)
170 Ibid.
171 Ibid.
172 Ibid.
173  Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Zur Fiktionalitdt der Erkenntnis und zur Endlichkeit des Intellekts gehort,
dass diesem die Fahigkeit zur Transzendenz abzusprechen ist: ,,Denn es gibt fiir
jenen Intellekt keine weitere Mission, die liber das Menschenleben hinausfiihrte.
Sondern menschlich ist er, und nur sein Besitzer und Ezeuger nimmt ihn so pa-
thetisch, als ob die Angeln der Welt sich in ihm drehten.“'”* Die Endlichkeit des
Intellekts und das Fehlen eines Vermogens zur Transzendenz lassen auf den irre-
duziblen Anthropomorphismus der Erkenntnis und damit auf die ,wesentliche*
Metaphorizitit des Diskurses ,schlieBen. Denn die Abwesenheit von Transzen-
denz, das heifit, die Abwesenheit eines iiber sich selbst Hinausweisens fiihrt zu
einer ,wesentlichen® Selbstbeziiglichkeit des endlichen Erkennens. Die Endlich-
keit des Intellekts bringt mit sich, dass die menschliche Erkenntnis auf einem
irreduziblen Anthropomorphismus beruht, das heiflt, auf einer unvermeidlichen
Ubertragung menschlicher Verhiltnisse auf die unbekannten Gegenstinde der
Erkenntnis. Bereits auf dieser anfanglichen Stufe ihrer Entfaltung impliziert die
Idee der Erkenntnis als anthropomorpher Ubertragung den Einsatz von Tropen
und ein unvermeidliches ,,Als-Ob*“: ,,[...] als ob die Angeln der Welt sich in ihm
drehten.” Der Anthropomorphismus der Erkenntnis legt einen wesentlich rhetori-
schen Charakter der Sprache nahe, womit die bereits besprochene und Gerbers
Werk entnommene Aussage in der Rhetorikvorlesung zum Ausdruck kommt: ,,In
summa: die Tropen treten nicht dann u. wann an die Worter heran, sondern sind
deren eigenste Natur. Von einer ,eigentlichen Bedeutung®, die nur in speziellen
Fillen iibertragen wiirde, kann gar nicht die Rede sein.“'”

All dies kann als die Freilegung des immanenten Fiktionalismus der kanti-
schen Kritik bewertet werden. Gleichzeitig mit dem Aufkommen des Neukantia-
nismus und fast vier Jahrzehnte vor der Erstver6ffentlichung von Hans Vaihin-
gers neukantischer Theorie der Fiktion hat der junge Nietzsche die duflerste Kon-
sequenz aus der kantischen Représentationskritik gezogen: die Konsequenz eines
epistemologischen Fiktionalismus und einer fiktionalen Ontologie. Allerdings
notigt ihn gerade diese Konsequenz, den transzendentalphilosophischen Diskurs
zu verlassen und den Weg einer Genealogie anzutreten, die ihm dazu verhelfen
soll, die Wahrheit — in ihrer ,wesentlichen‘ Verkniipfung mit Moral und Macht —
als eine historische Erscheinung aufzuweisen.

Deshalb sieht sich der junge Nietzsche angehalten, die Fiktion der Erkennt-
nis nicht von ihrer Wahrheitstauglichkeit, sondern ihrer Wirkung her zu beden-
ken. Mit ihrer (genealogisch aufzuschliisselnden) Tétigkeit der Wahrheitspro-
duktion bewirkt die Erkenntnis ein ,,Aufschwellen“!’® des Daseins und eine
Selbstaufwertung des Erkennenden. Die Kraft des Erkennens wirkt als eine
Kraft der Eitelkeit auf unser Ethos und verleiht dem Dasein so etwas wie ein

174 Ibid.
175 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427.
176  Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 875.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 371

: : 177 .. .
ontologisches Gewicht ', um uns zum Leben zu verfiithren und im Leben zu

erhalten. Denn der Intellekt ist ,,doch gerade nur als Hiilfsmittel den ungliick-
lichsten [...] Wesen beigegeben [...], um sie eine Minute im Dasein festzuhal-
ten; aus dem sie sonst, ohne jene Beigabe, so schnell wie Lessings Sohn zu
fliichten allen Grund hitten.“'™ Dabei ist zu beachten, (a) dass die Selbstauf-
wertung des Erkennenden nicht als eine Verfdlschung in Bezug auf einen letzt-
giiltigen Wert zu fassen ist, sondern eher als eine Differenz oder Steigerung in
Bezug auf einen augenblicklichen und vorldufigen Wert und (b) dass die Eitel-
keit folglich nicht in denunziatorischer Absicht genannt, sondern als positive
Kraft bestimmt wird.

Der Effekt der Wertsteigerung (des Erkennenden), der von dem Intellekt
und der Kraft der Eitelkeit herriihrt, ist auch ein Effekt der Umkehrung oder
Umwertung der Werte. Er beinhaltet, dass der Mensch als das Wesen mit dem
geringsten Wert, als das ,ungliicklichste [...] delikateste [...] verginglichste
[...] Wesen“'”, den Mittelpunkt des Universums abzugeben scheint und dass
der Philosoph sogar meint, ,,von allen Seiten die Augen des Weltalls telesko-
pisch auf sein Handeln und Denken gerichtet zu sehen.“'*® Der Intellekt ver-
sieht die Menschen mit einem merkwiirdigen und lebenserhaltenden ,,Hoch-
muth“'®', der sie iiber den Wert des Daseins tiuscht und der Daseinsdauer der
Gattung der Erkennenden erst den Charakter der ,,hochmiithigsten und verlo-
gensten Minute*'®* verleiht.

Diese Verbindung aus Eitelkeit und Intellekt erscheint als die Kulmination
einer langen, evolutionsgeschichtlich motivierten Praxis der Verstellung, durch
die ,,die schwicheren, weniger robusten Individuen sich erhalten, als welchen
einen Kampf um die Existenz mit Hornern oder scharfem Raubthier-Gebiss zu

177 Spéter wird Nietzsche — ganz im Sinne dieses Verhéltnisses zwischen Erkennen
und Dasein — feststellen, dass der Gedanke der Ewigen Wiederkunft dem Dasein
Gewicht, sogar das ,,grofite Schwergewicht™, zu verleihen vermag. [Siehe ,,Das
grofite Schwergewicht™ in Die fréhliche Wissenschaft (341), Nietzsche (1882):
570.] Vgl. dazu Heideggers Anmerkung: ,,Fiir das Mitteninnestehen im Seienden
im Ganzen soll der Gedanke der ewigen Wiederkunft ein ,Schwergewicht‘, d.h.
bestimmend sein.“ [Heidegger (1937): 20.]

178 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 875. Die Anspielung ,,Lessings Sohn” be-
zieht sich auf einen Brief Lessings an seinen Freund J. J. Eschenburg [siche
Nietzsche (KSA), Bd. 14: 113] anlédsslich des Todes seines Sohnes gleich nach der
Geburt. Darin bescheinigt Lessing seinem Sohn Verstand, da er es verstanden
hatte, die erste Gelegenheit zu ergreifen und sich gleich davonzumachen.
Nietzsche zitiert hier also gerade eine Aussage, in der Lessing den Verstand als
die umgekehrte Kraft behandelt, die, im Gegensatz zum Intellekt in Nietzsches
Sinne, uns dazu fithren miisste, aus dem Leben zu scheiden, statt uns zum Dasein
zu verfihren.

179  Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 876.

180 1bid.: 875-876.

181 Ibid.

182 Ibid.: 875.

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

fiihren versagt ist.“'® Als Lebenserhaltungsmittel ist der Intellekt somit in eine
Naturgeschichte tierischen Lebens einzubetten. Wo keine Muskelkraft verfiigbar
ist, da setzt die Kunst der Verstellung ein, die dazu fiihrt, dass die augenblickli-
chen Verhiltnisse verschleiert werden, die augenblickliche Schwiche und Harm-
losigkeit nicht erkannt werden. Die Naturgeschichte der Erkenntnis beginnt also
mit einem groBen Bluff: mit der Uberlebensstrategie eines schwachen Tieres, mit
dem strategischen Akt, nicht erkennen zu lassen, womit der Intellekt gleichsam
geboren wird. Damit betreibt Nietzsche bereits auf dieser frithen Stufe seines
Denkwegs eine Genealogie der Erkenntnis. Er unternimmt eine heterologe Her-
leitung der Erkenntnis aus einer strategischen Situation und damit aus ihrem
Anderen.

Die Verstellungskunst des Intellekts ist bei den Menschen wirksam (a) als
eine wesentliche Verfdlschung der Wahrnehmung, die sie mit lebenserhaltenden
Ilusionen nahrt'® und (b) als Traum, in dem sie sich ,.ein Leben hindurch [...]
beliigen“'® lassen. Im Element einer universellen Tduschung kommen also
Traum und Wahrnehmungswirklichkeit iiberein, sie sind beide Praktiken der
Verstellung. Allerdings beziehen sie unterschiedliche Positionen in einer Rang-
ordnung, in der der Traum den hoheren Rang genief3t. Darin steckt gewisserma-
Ben der Antikartesianismus dieser fiktionalen Erkenntnistheorie. Bei Descartes
ist der Traum von den Reprisentationen ableitbar, die das Wachsein konstituie-
ren: ,,Sei es denn: wir triumen! Mogen wirklich alle jene Einzelheiten nicht wahr
sein [...] so muss man fiirwahr doch gestehen, das wihrend des Schlafes Ge-
schaute verhalte sich gleichsam wie gemalte Bilder, die nur nach dem Muster
wahrer Dinge sich abmalen konnten [...]“'*® Der Traum ist bei Descartes dem
Wachsein untergeordnet. Bei Nietzsche hingegen ist der Traum, verstanden als
das freie Spiel der Metaphern, dem Wachsein, samt seiner Logik und Wissen-
schaft, seinen Begriffen und seiner Wahrheit, neben- oder gar tibergeordnet. Zur
Veranschaulichung dieser Idee fiihrt er das Beispiel des mythischen Alltags der
frithen Griechen, der daraus, dass selbst im Wachsein das freie Spiel der Meta-
phern nicht ganz ausbleiben konnte, seinen traumartigen Charakter bezog: ,,.Der
wache Tag eines mythisch erregten Volkes, etwa der élteren Griechen, ist durch
das fortwirkende Wunder, wie es der Mythus annimmt, in der That dem Traume
dhnlicher als dem Tag des wissenschaftlich erniichterten Denkers. Wenn jeder
Baum einmal als Nymphe reden oder unter der Hiille eines Stieres ein Gott Jung-
frauen wegschleppen kann, wenn die Gottin Athene selbst plotzlich gesehen
wird, wie sie mit einem schonen Gespann in der Begleitung des Pisistratus durch
die Mérkte Athens fahrt — und das glaubte der ehrliche Athener — so ist in jedem
Augenblick, wie im Traume, alles moglich, und die ganze Natur umschwérmt
den Menschen, als ob sie nur die Maskerade der Gétter wire, die sich nur einen

183 Ibid.: 876.

184 Ibid.

185 Ibid.: 876f.

186 Descartes (1915): 13.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 373

Scherz daraus machten, in allen Gestalten den Menschen zu tduschen.“'¥” Kants

Entdeckung der Erkenntnis stiftenden Leistung des Subjekts wird hier radikali-
siert und tiberschritten. Bei Kant ist die Erkenntnis ein Zusammenspiel der Re-
zeptivitidt (Sinnlichkeit) und der Spontanitit (Verstand). Im Rahmen von Nietz-
sches Rhetorisierung und Fiktionalisierung der Erkenntnis entféllt diese Unter-
scheidung, so dass die Sinnlichkeit selbst als Kraft der Spontaneitit erscheint und
dartiber hinaus als eine strategische Kunst der Verstellung im Interesse der Le-
benserhaltung.

Als Verstellung und Téduschung aber erweist sich die Erkenntnis an ihrem
Ansatzpunkt als Selbsttduschung und prinzipielle Unkenntnis des Menschen in
Bezug auf sich selbst: ,,Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja,
vermdchte er auch nur sich einmal vollstindig, hingelegt wie in einen erleuchte-
ten Glaskasten, zu percipiren? Verschweigt die Natur ihm nicht das Allermeiste,
selbst liber seinen Korper, um ihn, abseits von den Windungen der Gedirme,
dem raschen Fluss der Blutstrome, den verwickelten Fasererzitterungen, in ein
stolzes gauklerisches Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen! Sie warf den
Schliissel weg: und wehe der verhéngnisvollen Neubegier, die durch eine Spalte
einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen vermochte und
die jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen, dem Unerséttli-
chen, dem Moérderischen der Mensch ruht, in der Gleichgiiltigkeit seines Nicht-
wissens, und gleichsam auf dem Riicken eines Tigers in Traumen hingend. Wo-
her in aller Welt, bei dieser Constellation, der Trieb zur Wahrheit!«'®

Als eine erste Antwort auf diese Frage fiihrt Nietzsche die Wahrheit auf den
Herdentrieb zuriick, der mit dem Uberlebenstrieb eines schwachen Tieres zu-
sammenhéngt. Er bestimmt die Wahrheit als die Not wendende und darum auch
notwendige Form einer Verbindlichkeit, die zur Uberwindung von ,,Noth und
Langeweile“'™ und damit zur Bildung der Herde dient. Die Haltung des Wahr-
haftigen besteht in der Befolgung einer rhetorischen Konvention und diejenige
des Liigners (im moralischen Sinne) im Konventionsbruch. Die konventionell
erlaubten Metaphern, die als wahr anerkannt werden, dienen dem Uberleben der
Herde. Die Liige hingegen gefdhrdet die Herde: In ihr wird die Konvention und
das dem Uberleben dienliche Gesetz subvertiert. Wenig spéter wird Nietzsche in
seiner Vorlesung tiber die antike Rhetorik ebenfalls die Unterscheidung zwischen
einer eigentlichen und einer figurativen Rede auf den ,,Geschmack der Vielen®,
das heil3t, auf den Willen der Herde und die daraus hervorgehende Konvention
zurlickfithren: ,,Eigentlich ist alles Figuration, was man gewo6hnliche Rede nennt.
Die Sprache wird geschaffen von einzelnen Sprachkiinstlern, festgestellt aber
dadurch daB der Geschmack der Vielen eine Auswahl trifft. Die einzelnen Weni-
gen reden oynparta, ihre virtus vor Vielen. Dringen sie nicht durch, so beruft sich

187 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 887f.
188 Ibid.: 877.
189 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Jeder ihnen gegeniiber auf den usus u. spricht von Barbarismen u. Soldcismen.
Eine Figur, welche keine Abnehmer findet, wird Fehler. Ein von irgendeinem
usus angenommener Fehler wird eine Figur.“ '*° Aber auch die herkommliche
(metaphysische) Unterscheidung zwischen einer eigentlichen und einer tropi-
schen Bedeutung der Worter wird unter Riickgriff auf die Konvention zurtickge-
wiesen: ,,[...] wenn wir die Ubertragungen mit den eher gebriuchlichen Ausdrii-
cken vergleichen konnen, erscheint die Ubertragung als freies Kunstschaffen, die
usuelle Bezeichnung als das ,eigentliche* Wort.“'”' Da nun die Trennlinie zwi-
schen Wahrheit und Liige unlosbar verkniipft ist mit der gewohnheitsméfBigen
Grenzziehung zwischen einem ,natiirlichen und einem ,rhetorischen® Gebrauch
der Sprache, erhilt die Wahrheit einen abgeleiteten Status gegeniiber der Liige,
sobald es zu einer Entgrenzung des Spielraums der Rhetorik — archéologisch ge-
sprochen, des tropologischen Raums — und darauthin zur Feststellung der durch-
géngig rhetorischen Natur der Sprache kommt.

Somit ergibt der Riickgriff auf die Konvention eine erste Bestimmung von
Wahrheit'?, wonach die Wahrheit ,.eine gleichmissig giiltige und verbindliche
Bezeichnung der Dinge“193 ist, so dass ,,die Gesetzgebung der Sprache auch die
ersten Gesetze der Wahrheit™ gibt. Denn ,,es entsteht hier zum ersten Male der

Contrast von Wahrheit und Liige*."”*

190 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427.

191 Ibid.: 443.

192 Da Nietzsches Umgang mit dem Begriff der Wahrheit eine polemische ist, scheint
es nicht ratsam, in Wahrheit und Liige so etwas wie ein implizites Vorverstandnis
von Wahrheit zu suchen, sondern sich strikt an die im Text tatsdchlich ausformu-
lierten Bestimmungen von Wahrheit zu halten. Als problematisch erscheint des-
halb Anthonie Meijers Vorstellung, in Wahrheit und Liige seien drei unterschied-
liche Bedeutungen von ,,Wahrheit” im Spiel, die dann alle Nietzsche selbst als
seine ,Kreationen‘ zu unterstellen seien: ,,Erstens meint die Wahrheit die Korres-
pondenz mit einer Welt an sich (Wahrheit im aulermoralischen Sinne). Zweitens
ist Wahrheit die verbindliche Bezeichnung der Dinge, die durch soziale Konven-
tionen festgelegt ist (Wahrheit im moralischen Sinn). Und drittens meint Wahrheit
das, was angenehme, lebenserhaltende Folgen hat. Es konnte sein, dal Nietzsche
immerfort versuchte, analoge Bedeutungen zu kreieren, um sich der eindeutigen
und endgiiltigen Interpretation und damit Festlegung seiner Philosophie zu entzie-
hen.“ [Meijers (1988): 390.] Die erste dieser Fassungen von Wahrheit ist eine
adiquationstheoretische und repréisentationalistische, so dass sie nicht Nietzsches
eigene sein kann, da die ganze transzendentalphilosophische und rhetorische Kri-
tik der Représentation in Wahrheit und Liige gerade gegen sie gerichtet ist. Die
zwei weiteren Bedeutungen von Wahrheit dagegen lassen sich zwar Nietzsche
unterstellen. Allerdings handelt es sich dabei nicht um wirklich unterschiedliche
Bestimmungen, sondern eher um verschiedene Aspekte einer einzigen Auffassung
von Wabhrheit, da die konventionelle Bezeichnung der Dinge nicht vollig beliebig,
sondern auf die Bildung der Herde und auf die damit verbundenen ,,angenechmen*
und lebenserhaltenden Folgen abgestimmt ist.

193 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 877.

194 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 375

Die (moralische) Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen, ist die ,,Verpflich-
tung, nach einer festen Convention zu liigen, schaarenweise in einem fiir alle
verbindlichen Stile zu liigen.“'” Das heifit: Die Frage nach der Verpflichtung zur
Wabhrheit ist untrennbar von einer Herdenmoral. Erst eine ,auflermoralische‘ Per-
spektive, die Nietzsche spiter als eine aktive oder vornehme Perspektive be-
stimmt, vermag diese Verbindung zwischen Erkenntnistheorie und Moral sicht-
bar zu machen. Sichtbar wird dabei auch die Tatsache, dass und wie diese Ver-
bindung in Vergessenheit gerit: ,,Nun vergisst freilich der Mensch, dass es so mit
ihm steht; er ligt also in der bezeichneten Weise unbewusst und nach hundertjdh-
rigen Gewo6hnungen — und kommt eben durch diese Unbewusstheit, eben durch
dies Vergessen zum Gefiihl der Wahrheit. An dem Gefiihl, verpflichtet zu sein,
ein Ding als roth, ein anderes als kalt, ein drittes als stumm zu bezeichnen, er-
wacht eine moralische auf Wahrheit sich beziehende Regung: aus dem Gegensatz
des Liigners, dem Niemand traut, den alle ausschliessen, demonstrirt sich der
Mensch das Ehrwiirdige, Zutrauliche und Niitzliche der Wahrheit.“'*® Das heift:
(1) Die Voraussetzung des Gefiihls der Wahrheit ist das Vergessen der metapho-
rischen Herkunft der Wahrheit, genauer: das Vergessen und die Sedimentierung
des ontologischen Raums des gleitenden Sinnes. (2) Die Wirkung des Gefiihls
der Wahrheit ist moralisch, ndmlich die Errichtung einer Rangordnung zwischen
der Wahrheit und der Liige und, in Abhéngigkeit davon, zwischen dem Wahrhaf-
tigen und dem Liigner.

46.3 Kritik der Reprasentation und Zuriickweisung
der Allgemeinen Grammatik

Wird aber die Wahrheit als eine verbindliche und herdenbildende Bezeichnung
der Dinge bestimmt, so wird gleich im néchsten Schritt, unter dem Einsatz des
Satzes vom Grund, die Unmdglichkeit einer absoluten Bezeichnung von Aulen-
welt dargelegt. In der Darlegung dieser Unmdglichkeit liegt das entscheidende
Stiick dieser rhetorischen Reprisentationskritik, die, ganz im Einklang mit den
Ansétzen von Gerber und Gruppe, die Gestalt einer Sprachkritik annimmt und —
beim ndheren Hinsehen — die Ziige einer unausdriicklichen Zuriickweisung der
Allgemeinen Grammatik und ihrer vier Sprachtheorien offenbart: der Theorien
der Designation, des Verbs, der Artikulation und der Derivation.

Im letzten Abschnitt war zu sehen, dass beim jungen Nietzsche die Wahrheit
zunéchst von ihrer (herdenbildenden) Wirkung her bestimmt wird: als sprachliche
Konvention, in der die ,,Gesetzgebung der Sprache” und die ,ersten Gesetze der
Wahrheit* zusammenflieBen.'”’” Wird nun diese Konvention daraufhin iiberpriift,

195 Ibid.: 881.

196 1bid.

197 Die Konvention fixiert das, ,,was von nun an ,Wahrheit* sein soll d.h. es wird
eine gleichmassig giiltige und verbindliche Bezeichnung der Dinge erfunden und
die Gesetzgebung der Sprache giebt auch die ersten Gesetze der Wahrheit: denn

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ob in ihr ein ,,addquate[r] Ausdruck aller Realititen'*® vorliegt, meldet sich so-

gleich das kantische Ding an sich und zugleich auch das, was in der vorliegenden
Arbeit unter dem (archiologischen) Titel ,,Triibbung der Reprisentation“'”® be-
handelt worden ist.

Nietzsches Besprechung des Dinges an sich will jedoch weder blo3 auf
den kantischen Hintergrund aufmerksam machen, vor dem sich seine sprach-
philosophischen und erkenntnistheoretischen Erérterungen entfalten, noch
auch nur auf die Triibung der Reprisentation als das Schwellenereignis der
anthropologistischen Wissensepoche. In letzter Konsequenz will er den unver-
meidlichen Anthromorphismus der Reprisentation aufzeigen®: , Das ,Ding an
sich® (das wiirde eben die reine folgelose Wahrheit sein) ist auch dem Sprach-
bildner ganz unfasslich und ganz gar nicht erstrebenswerth. Er bezeichnet nur

die Relationen der Dinge zu den Menschen [...]“*"" Die Triibung der Repri-

es entsteht hier zum ersten Male der Contrast von Wahrheit und Liige: der Liig-
ner gebraucht die giiltigen Bezeichnungen, die Worte, um das Unwirkliche als
wirklich erscheinen zu machen [...]“ [Ibid. (Hervorh. v. Verf.).] Diese Figur
einer gleichzeitigen Geburt von Grammatik und Logik aus der Konvention ist
auch in Foucaults ,,Archiologie des Schweigens® in Wahnsinn und Gesellschaft
wirksam, wo es um die Geburt der Sprache aus einer urspriinglichen Geste der
Zurtickweisung geht. Danach konstituiert sich die Sprache der Vernunft, aus der
sich auch Geschichte zusammensetzt, auf Grund der Loslgsung gegeniiber einem
urspriinglichen, sinnlosen, gesetzlosen Lirmen der Sprache. Spiter, in seinen
zwei Besprechungen von Brissets Sprachauffassung [,,Le cycle des grenouilles®,
Foucault (1962), Nr. 9 und ,,Sept propos sur le septiéme ange®, Foucault (1970),
Nr. 73], wird Foucault beschreiben, wie nach Brissets Vorstellung die heutige
Sprache gleichsam aus dem urtiimlichen Gemurmel — ,,Gemurmel der Frosche
rund um den Sumpf; raschelndes Schilfrohr am Abend nach der Schlacht; qua-
kend wird die Neuigkeit weitergegeben [,,Sieben Worte iiber den siebten En-
gel“, Foucault (1970), Schriften II, Nr. 73: 24] — des ursprachlichen Schlamms
herausgehoben wird. Entscheidend ist bei dieser Figur, dass mit der Geste der
Zurtickweisung (der anfinglichen Luige bei Nietzsche; des Gemurmels der Spra-
che bei Foucault-Brisset) gleichzeitig ,,die Formen [...] [der] Syntax und die
Konsistenz [...] [des] Vokabulars“ [WG: 11] einerseits und die Verniinftigkeit
der Sprache andererseits entstehen, die zusammen erst die Sprache der Vernunft
ergeben.

198 1Ibid.: 878.

199 Siehe Kap. 6 dieser Arbeit.

200 Allerdings tut er dies noch im Modus einer absoluten und unhistorischen Sprech-
weise. Was in dieser frithen Schrift nicht zum Ausdruck kommt, ist der epochale
Charakter des behaupteten Anthropomorphismus und der polemische Charakter
dieser Behauptung selbst. Spiter, in den ausdriicklich genealogischen Uberlegun-
gen Nietzsches, wird der wesentliche Anthropomorphismus der ,objektiven® Wis-
senschaften im Zusammenhang mit der décadence des modernen postrevolutioné-
ren Menschen gedacht.

201 Wabhrheit und Liige, Nietzsche (1873): 879. (Hervorh. v. Verf.) Wenig spéter heif3t
es in den Aufzeichnungen zur Rhetorikvorlesung im Sommersemester 1874: ,,.Der
sprachbildende Mensch falt nicht Dinge oder Vorgéinge auf, sondern Reize [...]
Nicht die Dinge treten ins Bewusstsein, sondern die Art, wie wir zu ihnen stehen

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 377

sentation fithrt zum Anthropomorphismus der Erkenntnis, und der konkrete
Ausdruck Nietzsches fiir Letzteres ist ,,Nervenreiz, in dem ein Einwirken auf
das erkennende Subjekt feststellbar ist, ohne dass die wirkende Ursache nenn-
bar oder erkennbar oder auch nur als existierend denkbar wire. Die Reprisen-
tation offenbart uns eben nicht mehr das Sein, wie im klassischen Zeitalter.
Sie ist nur noch eine ,Wirkung® auf den erkennenden Menschen, kantisch ge-
sprochen: eine Affektion.

Jedenfalls kann man den eben zitierten Satz Nietzsches — vor dem Hinter-
grund einer archdologischen ,Analytik® der Transzendentalphilosophie, so wie
dies im Teil III dieser Arbeit vorgestellt worden ist — als eine unausdriickliche
Analytik betrachten, die das Ding an sich als fertiges theoretisches Produkt auf
seine archdologischen Bedingungen zurtickfiihrt. Diese sind: (1) das Ereignis der
Triibung der Reprisentation, (2) die Krise der Synthesis, die darauf folgt und (3)
auf einer tieferen Ebene eine Krise der Wahrheit, auf die die genannte Triibung
der Reprisentation hinauslduft und die fiir das postklassische Denken insgesamt
kennzeichnend ist.*”* Vor dem Hintergrund dieser Krise der Wahrheit, die erst
ein archéologisch informierter Blick in aller Schirfe zu fassen vermag, versucht
der junge Nietzsche so etwas wie eine ,metaphorologische‘ Ontologie und Er-
kenntniskritik zu entwerfen.

Foucaults Kennzeichnung der Triibung der Reprisentation in Ordnung der
Dinge entspricht Nietzsches Formulierung fast bis auf den Wortlaut. Nach dem
archéologischen Befund werden die Représentationen infolge ihrer Triibung zu
Erscheinungen fiir ein Bewusstsein. Sie offenbaren nicht mehr die Identitét der
Dinge, ,,sondern die dufierliche Beziehung, die sie zum menschlichen Wesen
herstellen.“*”* Die Reprisentation ist nur noch die ,,mehr oder weniger ver-
schwommene [...] Wirkung**** der Empirizititen auf das Bewusstsein. Damit
werden die Représentationen infolge ihrer Trilbung zu anthropomorphen Pro-
jektionen: zu Widerspiegelungen der Beziehungen des Menschen zu den Din-
gen. Nietzsches Beschworung der Problematik des Dinges an sich zeigt an, dass
seine Auffassung der Sprache als Rhetorik unter dem Eindruck der Tribung der
Repridsentation steht. Auch wenn er nicht vermag, diesen Zusammenhang histo-
risch zu verorten und ihn vor dem Hintergrund des klassischen Ordnungswis-
sens aufzuschliisseln, sind seine Argumente im Lichte einer Archdologie des
klassischen Wissens einleuchtend. So erkennt eine archidologische Lektiire von
Wahrheit und Liige in Nietzsches philologisch motivierten Argumenten eine

das mBavov. Das volle Wesen der Dinge wird nie erfalit.* [Vorlesung, Nietzsche
(1874): 426.]

202 Zuletzt erscheint auch Husserls Krisisbegriff in seiner ,,Krisis der Wissenschaf-
ten® [Husserl (1977)] durchaus als Anzeige dieser grundlegenden Krise im Rah-
men einer Geschichte der Wahrheit.

203 OD: 378.

204 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

beinahe systematische Negation der vier ,.theoretischen Segmente™ der Allge-
meinen Grammatik.

Diese Negation kann sich allerdings nur erst vor dem Evidenzhintergrund
der Triibung der Reprisentation entfalten, worin die archdologische Voraus-
setzung aller postklassischen Formen der Erkenntniskritik liegt, insofern diese
als Kritik der Reprdsentation in Erscheinung treten. Denn erst die Triibung
lasst die Représentation zum Problem werden und als moglich erscheinen in-
nerhalb von Grenzen, die fortan eine Kritik zu ziehen hat. Was jenseits solcher
Grenzen liegt, etwa das Ding an sich, ist nach Nietzsche weder ,,fasslich®
noch ,erstrebenswerth® und, vor allem, gar nicht reprélsentierbar.205 Deshalb
konnen ,,nur die Relationen der Dinge zu den Menschen® bezeichnet werden
und deshalb muss man ,,zu deren Ausdrucke die kithnsten Metaphern zu Hiil-
fe nehmen.”® Die Triibung der Reprisentation, das heiBt, die Problematisie-
rung und epistemische Unmoglichkeit von Transzendenz fithrt zur radikalen
Metaphorisierung der Erkenntnis. Der tropologische Freiraum des klassischen
Diskurses verliert seine Begrenzung durch den wahren Namen und wird zu
einem tiberbordenden Raum der Metaphern, denen damit ein epistemischer
Vorrang zukommt.

Dreh- und Angelpunkt der rhetorischen Représentationskritik Nietzsches ist
die Feststellung der irreduziblen Differenz bzw. Inkompatibilitiit von Sphéren,
deren Zwischenraum durchsprungen wird, sobald Sprache zu funktionieren be-
ginnt. Dieser der Sprache essentielle Differentialismus meldet sich, sobald die
Frage nach dem Wesen des Wortes gestellt wird. Die Antwort darauf lautet: Das
Wort ist die ,,Abbildung eines Nervenreizes in Lauten.“*”” Die Sphére der Ner-
venreize und diejenige der Laute erscheinen jedoch als gegenseitig inkompatibel,
so dass bereits auf der Ebene des Wortes ein Durchspringen des Zwischenraums
dieser Sphiren unvermeidlich zu sein scheint.

Es ist aber nicht nur wegen der Inkompatibilitit dieser zwei Sphéren, dass der
Nervenreiz keine Briicke zwischen dem Wort und ihren Bedeutungen sein kann
und das Wort nicht mehr ihre klassische Rolle als doppelte Reprisentation des
Seienden ausiiben kann. Auch zwischen dem Nervenreiz und der Aulenwelt be-
steht keine denkbare Verbindung. Denn: Von einem Nervenreiz auf eine Ursache
ausser uns“ zu schlieen wire ,,bereits das Resultat einer falschen und unbe-
rechtigten Anwendung des Satzes vom Grunde.“**® An der Grenze zwischen dem
Sprachlichen und dem Nichtsprachlichen stehen also die Worter und die Nerven-
reize einander gegeniiber, ohne dass sie iiber einen gemeinsamen Bezug auf ein
aullenweltliches Seiendes tibereinkommen konnten.

Dagegen standen im klassischen Zeitalter keineswegs ein Lautgebilde und
ein Nervenreiz, sondern eine sprachliche Wurzel und die von ihr bezeichnete

205 Wabhrheit und Liige, Nietzsche (1873): 879.
206 Ibid.
207 Ibid.
208 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 379

Reprisentation einander gegeniiber. Die Wurzeln waren vor allem schriftliche
Fixierungen, die allen wirklichen Sprachen zugrunde lagen und die als die ety-
mologisch anfinglichen Bezeichnungen von Reprisentationen dienten. Die von
den Wurzeln bezeichneten Représentationen wurden von Empfindungen oder
Einbildungen vorgelegt, die in einem ersten Schritt von den VerduBerungen
einer animalischen Gebdrdensprache ,,verldngert™ und damit sichtbar gemacht
wurden. Die Empfindung der Angst verlidngerte sich in dem Schrei und die
Empfindung des Hungers in der ,,ausgestreckten Hand*** Da aber diese ersten
VerduBerungen nicht wiederholbar waren, konnten sie keinen zeichenhaften
Ausdruck der Reprisentation bilden. Dieser wurde erst in den Wurzeln verfiig-
bar.

Eine Wurzel war eine konventionelle Fixierung von zwei dhnlichen Schreien,
denen die gleiche Reprisentation zugrunde gelegt wurde. Damit erst lag eine Re-
prasentation der Reprisentation vor, die auf Grund ihrer Wiederholbarkeit eine
Reprisentation nicht nur auszudriicken, sondern diese auch im Gespréchspartner
zu evozieren vermochte. Fiir die Allgemeine Grammatik war ein Wort in seinem
innersten Kern eine Kombination aus Wurzeln, die durch und durch Reprisenta-
tion waren und sich damit auf Seiendes bezogen.

Bei Nietzsche entfillt dieser Seinsbezug. Denn das Wort ist nicht die Reprd-
sentation eines Nervenreizes, sondemn eine Ubertragung, verstanden als das
Durchspringen des Zwischenraums von zwei inkompatiblen Sphiren. Auch der
Nervenreiz ist keine Reprisentation eines auflenweltlichen Inhalts, sie kann unter
strenger Anwendung des Satzes vom Grund keinesfalls auf eine ,,Ursache ausser
uns“?'® zuriickgefiihrt werden. Die Sprache und die auf sie angewiesene Wahr-
heit beruhen auf Konventionen und nicht auf Reprdsentationen. Im Unterschied
dazu fasst die klassische Theorie der Designation die Sprache als eine Kombina-
tion aus Konvention und Reprisentation: Die Wurzeln sind konventionelle Fest-
legungen, die aber die von ihnen bezeichneten Reprisentationen zu représentie-
ren vermogen. Unter Anwendung des Satzes vom Grunde unternimmt Nietzsche
also eine Kritik der Représentation, die auf eine Zuriickweisung der Theorie der
Designation hinauslauft.

Die eben dargelegte Konzeption der Ubertragung beinhaltet aber auch eine
Zuriickweisung der Theorie des Verbs. Die klassische Theorie des Verbs be-
handelte das Verb ,,sein“ als dasjenige Element der Sprache, das von innerhalb
der Sprache das Sein des Seienden affirmierte und mit ihm in Beziehung zu
treten vermochte. Aufgrund der Funktion der Affirmation war das Verb ,,sein®
also einerseits im Stande, den Diskurs mit dem Sein zu verbinden. Zugleich
aber hatte es die Funktion der Attribution inne und vermochte es, die nominalen
Elemente der Sprache zur Einheit des Satzes zu verbinden, womit sich der Dis-
kurs in sich selbst zusammensetzte. Beim jungen Nietzsche hingegen vermag

209 Siehe OD: 147.
210 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 878.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nichts an der Sprache, die Sphire der Worter und der Nervenreize zu verlassen.
Wenn man sagt, der Stein sei ,,hart”, dann wird damit keineswegs eine Qualitit
des Seienden reprisentiert, vielmehr ist damit nichts anderes gesagt, als eine
,»ganz subjektive Reizung“.*'" Die Worter haben keine feste Bedeutung im ab-
soluten und extrakonventionellen Sinne. Sie haben kein Fundament auflerhalb
der Sprache und auflerhalb des Sprechenden, auf das sie sich stiitzen konnten.
Die Festigkeit ihrer Bedeutung ist vielmehr relativ zum Menschenwesen und
geht ausschlieBlich auf Konventionen zuriick. An die Stelle der Auflenwelt und
ihrer Reprisentation tritt also die herdenbildende Konvention, von der ausge-
hend sich die Bedeutungen stabilisieren und sich Wahrheit bilden kann. Nietz-
sches Anwendung des Satzes vom Grunde beinhaltet also auch eine Negation
der Theorie des Verbs.

Die rhetorische Kritik der Reprasentation impliziert auch eine Zuriickwei-
sung der klassischen Theorie der Artikulation, die zeigte, wie Nomen und Ad-
jektive gleichzeitig die Sprache und die Welt in Elemente einteilte. Zwar war
diese Einteilung durch und durch konventionell, woraus sich die Vielfalt der
realen und aktuellen Sprachen erkldren lieB. Dennoch gab es eine Welt, die
gleichzeitig mit der Sprache und auf die gleiche Weise und im Rahmen ein und
derselben grammatikalischen Funktion einzuteilen war. Zudem erwiesen sich
die artikulatorischen Elemente der Sprache iiber die urspriinglichen Wurzeln als
Reprdsentationen und waren damit auf das Seiende bezogen. Bei Nietzsche
hingegen ist die Einteilung der Dinge vollkommen willkiirlich und voller an-
thropomorpher Ubertragungen wie etwa die Einteilung in Geschlechter oder die
Kennzeichnung eines Wesens wie der Schlange anhand der nominalisierten Ak-
tion des ,,Sichwindens®, die durchaus einem anderen Wesen wie dem Wurm
auch zukommt: ,,Wir theilen die Dinge nach Geschlechtern ein, wir bezeichnen
den Baum als minnlich, die Pflanze als weiblich: welche willkiirlichen Uber-
tragungen! Wie weit hinausgeflogen iiber den Canon der Gewissheit! Wir reden
von einer Schlange: die Bezeichnung trifft nichts als das Sichwinden, konnte
also auch dem Wurme zukommen. Welche willkiirlichen Abgrenzungen, wel-
che einseitigen Bevorzugungen bald der bald jener Eigenschaft eines Din-
ges!“*'? Bei Nietzsche ist also die Funktion der Artikulation reine Konvention.
Damit gerit die Funktion der Artikulation gleichsam in einen Schwebezustand,
ohne dass sie wie im klassischen Zeitalter von der Reprisentation eines Seien-
den gefestigt werden konnte. Darin liegt eine unausdriickliche Zuriickweisung
der Theorie der Artikulation.

SchlieBlich beinhaltet Nietzsches rhetorische Erkenntnistheorie auch eine
Negation der klassischen Theorie der Derivation: ,,Die verschiedenen Spra-
chen neben einander gestellt zeigen, dass es bei den Worten nie auf die Wahr-

211 Ibid.

212 Ibid.: 878f. Diese Beispiele sind alle Gerbers Die Sprache als Kunst [Gerber
(1871)] entnommen, wie die Konkordanz von Meijers und Stingelin nachweist.
Siehe Meijers/Stingelin (1988): 367.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 381

heit, nie auf einen addquaten Ausdruck ankommt: denn sonst gdbe es nicht so
viele Sprachen.**" Fiir die Allgemeine Grammatik war die Tatsache, dass so
viele Sprachen nebeneinander bestehen und die gleiche Welt bezeichnen
konnten, kein Anlass, an der Giiltigkeit der Figur der Représentation zu zwei-
feln. Zur Erkldrung der Sprachvielfalt diente die Theorie der Derivation, in-
dem sie eine Art historischer Genealogie der aktuellen menschlichen Sprachen
zur Verfiigung stellte. Diese Genealogie fiihrte alle diese Sprachen, die unter-
einander verschieden und in ihrer gemeinsamen historischen Gegenwart glei-
chermaflen giiltig waren, auf die urspriinglichen Wurzeln zuriick, die ihnen
allen zugrunde lagen. So wurden alle diese gegenwirtigen Sprachen iiber die
Wurzeln auf die Représentation des Seienden bezogen und fanden darin ihre
einzige denkbare Verwandtschaft. Die Wurzeln und ihre anféngliche Leistung
einer Doppelung der Représentation waren so etwas wie der Schlussstein, den
Nietzsches Kritik nun abstolen muss, um das Gefiige der klassischen Sprach-
theorie in sich einstiirzen zu lassen. Zur Erkldrung der Tatsache der Sprachen-
vielfalt meldet sich auch da die Konvention, die die Stelle der Reprdsentation
einnimmt.

46.4 Der Raum der Ubertragung als Medium des Vergleichs

1.

Wird Foucaults Archéologie des anthropologistischen Wissens als Hintergrund
einer Lektiire der Rhetoriktexte Nietzsches herangezogen, so wird erst der
Uberschreitungscharakter des darin enthaltenen Diskurses deutlich. Was der
archiologische Hintergrund sichtbar macht, ist ndmlich, dass Nietzsches Kritik
der Représentation und die daran gekniipfte Zuriickweisung der Allgemeinen
Grammatik zur Schwelle der Konstitution der vergleichenden Philologie — und
insgesamt des anthropologistischen Wissens — zuriickfiihren. Allerdings 16st die
Reprisentationskritik Nietzsches nicht denselben archidologischen Vorgang aus,
der gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts einsetzte und bei Bopp, Schlegel
oder Grimm sichtbar wurde. Sie bewirkt keineswegs, dass sich die Sprache
gegeniiber dem Sein abdichtet, um daraufhin selbst in ihrem objektiven Sein zu
erscheinen: als ein philologisch beschreibbares und ins Geflecht historischer
Verwandtschaftsbezichungen eingebettetes Objekt.”"* Stattdessen erscheint bei
Nietzsche erneut das Verhéltnis zwischen Sprache und Sein am Horizont der
Reflexion, insofern die Sprache als eine kollektive Einrichtung der fiktionalen
(metaphorischen) Produktion erscheint und das Sein als ein Effekt dieser fiktio-
nalen Tatigkeit der Sprache. Das gestattet ihm, erneut einen allgemeinen Blick
auf die Sprache zu werfen, ohne allerdings zur Allgemeinen Grammatik zu-
riickzukehren, die, wie im vorigen Abschnitt gezeigt wurde, gerade von seiner

213 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 879. (Hervorh. v. Verf.)
214 Siehe Kapitel 8 dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

fiktionalisierenden Kritik umgestoen wird. Was Nietzsches allgemeinem Blick
entgegentritt, ist also weder (1) ein Sprachviereck des Diskurses samt dem da-
ran gekniipften tropologischen Raum (klassisches Zeitalter); noch (2) die Spra-
che als Objekt einer vergleichenden Philologie (Epoche des Menschen); son-
dern (3) der ontologische Raum (Epoche der Archiologie), in dem die Sprache
sich sammelt und ,Sein‘ fingiert, im Zuge einer nicht mehr tropologisch be-
grenzten metaphorischen Tétigkeit. Nietzsches Kritik tiberschreitet also den
epistemischen Rahmen sowohl der Allgemeinen Grammatik als auch der ver-
gleichenden Philologie.

2.

Die eben erwdhnte metaphorische Tatigkeit der Sprache besteht in einer grund-
losen und unaufhaltsamen Bewegung der Ubertragung, die auf die Tatsache
zurlickgeht, dass es keine im Voraus bestehende und eindeutige Zuordnung
zwischen Wort und Bedeutung gibt. Voraussetzung der Ubertragung ist also
nicht, wie im klassischen Zeitalter, eine urspriingliche Bedeutung der Worter,
sondern ein Raum unbegrenzt vieler moglicher Beziehungen zwischen Wort
und Bedeutung. In diesem Raum muss der Sinn der Worter in ein unaufhorli-
ches Gleiten geraten, so dass ein Diskurs, der wissenschaftlich und alltdglich
fiir eine ,Gemeinschaft der Sprecher® funktionieren soll, erst auf Grund einer
Auswahl und Reduktion dieser ,urspriinglichen Sinnvielfalt® zustande kommen
kann.

Empirisch meldet sich die potentielle Sinnvielfalt an der Wurzel der Sprache
anhand der Schaffenskraft ,,von einzelnen Sprachki'mstlern“m, das heilit: im Er-
scheinen der Literatur, in der einem Wort unterschiedliche, neuartige und ,unna-
tiirliche* Bedeutungen zukommen koénnen. Im Gegensatz dazu geht die eigentli-
che und als natiirlich empfundene, ,nichtrhetorische® Rede aus der konventions-
geleiteten Auswahl und Fixierung des Sinnes hervor. Nietzsches Genealogie der
eigentlichen Rede verweist, tiber die Téatigkeit der einzelnen Sprachkiinstler hi-
naus, auf den ontologischen Raum des gleitenden Sinnes. Denkbar wire aller-
dings eine solche Genealogie nicht, ohne zuvor die Trennlinie zwischen einer
eigentlichen und einer unnatiirlichen (figurativen) Rede zu suspendieren. Die
entsprechende genealogische Argumentation in Nietzsches Vorlesungsaufzeich-
nungen setzt mit einer solchen Suspendierung ein: ,,Eigentlich ist alles Figura-
tion, was man gewohnliche Rede nennt. Die Sprache wird geschaffen von einzel-
nen Sprachkiinstlern, festgestellt aber dadurch, daB3 der Geschmack der Vielen
eine Auswahl trifft.«*'°

Der Raum also, in dem Sprache iiberhaupt zustande kommen und sich als Ta-
tigkeit der Ubertragung entfalten kann, ist ein Raum der prinzipiellen Instabilit:it
des Sinnes: ein Raum der fortgesetzten und unabschlieBbaren Herausbildung von

215 Vorlesung, Nietzsche (1874): 427.
216 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 383

Sinndifferenzen, die der Fixierung und Vereindeutigung von Sinn vorausgehen.
Diese Bestimmung deckt sich durchaus mit Foucaults Erorterung des Wahnsinns,
den er als Raum der ,,Abwesenheit des Werks**'” bzw. als Raum des irreduziblen
,,Sinnriickhalt(s)*“*"® bestimmt. Der so gefasste Raum des Wahnsinns ist vom on-
tologischen Raum der Sprache kaum zu unterscheiden. Wie der Wahnsinn geht
auch dieser jedem vernunftgeleiteten, reprisentationalistischen und eigentlichen
Diskurs voraus, den er zugleich umfasst und durchdringt so dass er als ,,Matrix
einer Sprache* gelten muss, ,,die, im strengen Sinne, nichts sagt“*'’. Die Sprache
des Wahnsinns, die im Sprachgebrauch des jungen Nietzsche ein freies Spiel der
Metaphern heiflen mag, in dem ,,neue Uebertragungen, Metaphern, Metonymien*
hingestellt und ,,die Rubriken und Zellen der Begriffe* verwirrt werden®’, sagt
nichts, insofern sie beliebig viel sagt. In ihrem ungebédndigten Hervorgang aus
einem Raum der produktiven Sinndifferenzen und des im Vorfeld jeder Konven-
tion sich beliebig vervielfiltigenden Sinnes hat die Sprache des Wahnsinns ihren
Ort diesseits jeder Unterscheidung zwischen einer eigentlichen und einer figura-
tiven Rede.

3.

Die Transformation des tropologischen Raumes in den ontologischen Raum
der Sprache besteht im Wesentlichen darin, dass die Reprdsentation durch die
Konvention ersetzt wird und die klassische Bezeichnung, die auf der Repréisen-
tation beruhte, durch die Ubertragung, die in einem mehr oder weniger kon-
trollierbaren Gleiten des Sinnes besteht. Im tropologischen Raum vollzieht
sich dieses Gleiten nach Mallgabe der Tropen, die von der herkdmmlichen,
metaphysisch eingefassten Rhetorik als kanonisierte Formen der Abweichung
von einer eigentlichen Bedeutung katalogisiert worden sind.”*' Es kann sich

217 Siehe, ,,Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes®, Foucault (1964) Schriften 1,
Nr. 25.

218 Ibid.: 547.

219 Ibid.

220 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 887.

221 Im Rahmen dieses Exkurses lassen wir die Unterschiede zwischen der antiken
Rhetorik und der Rhetorik im klassischen Zeitalter auller Acht, die in einem ande-
ren Untersuchungskontext zweifellos von Gewicht wiren. Das liegt am Schwer-
punkt dieser Untersuchung, die v. a. den Gegensatz ausarbeiten will zwischen
dem tropologischen Raum, in dem das Gleiten des Sinnes prédsenzmetaphysisch
begrenzt ist, und dem ontologischen Raum der Sprache, in dem das Gleiten des
Sinnes das tropologische MaB tiberschreitet und einen ,urspriinglichen® Status er-
langt. Deshalb erscheint es im engen und relativen Kontext dieser Untersuchung
als statthaft, die Eigentiimlichkeiten des tropologischen Raumes, die von Fou-
caults Archdologie auf die RegelméBigkeiten des klassischen Wissens zuriickge-
fiihrt werden, inhaltlich mit Nietzsches Beispielen zu verbinden, die vornehmlich
aus dem Bereich der antiken Rhetorik stammen. Denn die Rhetoriktexte Nietz-
sches erheben keinerlei Anspruch auf die Originalitét einer Neuinterpretation der
antiken Rhetorik, sondern bezwecken vielmehr, anhand der Rhetorisierung der
eigentlichen Rede, eine Kritik des wissenschaftlichen Wissens in der Epoche des

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

beispielsweise erstens um ein Gleiten vom Ganzen auf den Teil handeln, so
dass der Teil fiir das Ganze steht, wie wenn man ,,Welle* statt ,,Meer“ oder
,Segel* statt ,,Schiff* sagt. Das gehort zum Bereich des Tropus Synekdoche.**
Das Gleiten des Sinnes kann zweitens aber auch als die Ersetzung der Teile
eines bestimmten Bedeutungsganzen durch diejenigen eines anderen stattfin-
den, was der Tropus der Metapher zu tun gestattet. Diese ,,schafft Worter
nicht neu, sondern deutet sie um. zB bei einem Berg redet sie von Koppe Fuss
Riicken Schliinde Horner Adern.“*** Nach Cicero kann das Gleiten der Meta-
pher in vier moglichen Formen stattfinden: als Ubertragung zwischen zwei
belebten Dingen, zwischen zwei unbelebten Dingen, von einem unbelebten
Ding auf ein belebtes oder schlieflich umgekehrt.”** Nach Aristoteles wiede-
rum geschieht das metaphorische Gleiten ,,entweder von der Gattung auf die
Art, oder von der Art auf die Gattung oder von der Art auf die Art oder nach
der Proportion [...] Ubertragung von der Gattung auf die Art zB. ,dort ruht
mir das Schiff* [...], denn im Ankerplatz sein ist eine Art des Ruhens. Von der
Art auf die Gattung ,schon tausende von edlen Thaten hat Odysseus verrichtet
[...], denn die tausende sind viele u. der Dichter gebraucht hier jenen Aus-
druck im Sinne ,viele‘. Von der Art auf die Art ,mit dem Erze das Leben weg-
schopfend® [...] u. ,mit dem unverwiistlichen Erze wegschneidend® [...], hier
steht wegschneiden fiir schopfen, dort schopfen statt wegschneiden, beides
sind Arten des Wegnehmen’s. Nach der Proportion, wie das Alter zum Leben,
so verhilt sich der Abend zum Tage, also kann man den Abend das Alter des
Tages nennen u. das Alter den Abend des Lebens.“**® Drittens geschieht das
Gleiten des Sinnes als Vertauschung zwischen Ursache und Wirkung: gemaf
der Figur der Metonymie also, die vorliegt, ,,wenn zB. der Rhetor ,Schweil}
fur ,Arbeit* sagt, ,Zunge* statt ,Sprache‘. Wir sagen ,der Trank ist bitter* statt
,er erregt in uns eine Empfindung der Art‘; ,der Stein ist hart® als ob hart et-
was anderes wire als ein Urtheil von uns.“*** Und so lassen sich der Reihe
nach die von der antiken Rhetorik katalogisierten Tropen vorfiihren: als For-
men, gemél denen der Sinn zwischen einer eigentlichen und einer abweichen-
den Bedeutung gleiten darf und kann. Insgesamt, schreibt Nietzsche, driickt
,»die Sprache [...] niemals etwas vollstidndig aus, sondern hebt nur ein ihr her-
vorstechend scheinendes Merkmal hervor [...] Eine einseitige Wahrnehmung

tritt ein fiir die ganze u. volle Anschauung.“**’

Menschen: Kritik unter anderem auch der Nietzsche geldufigen wissenschaftli-
chen Philologie.

222 Siehe Vorlesung, Nietzsche (1874): 426.

223 Ibid.: 427.

224 Ibid.: 444.

225 Ibid.

226 Ibid.: 427.

227 Ibid.: 426

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 385

In Wahrheit und Liige dagegen bedeutet ,,Metapher” im Wesentlichen nicht
einen bestimmten Tropus, der das Gleiten des Sinnes auf eine spezifische Weise
organisiert, und der abzusetzen wire gegeniiber etwa der Metonymie oder der
Synekdoche. ,,Metapher hat hier vielmehr eine allgemeine Bedeutung und heif3t
die Bewegung des Gleitens als solche, auf der alles Rhetorische beruht und die
jeder tropologischen Fixierung und Klassifizierung vorausgeht. Der Diskurs der
antiken Rhetorik schwankte zwischen diesen zwei Bedeutungen von ,,Metapher:
verstanden einerseits als Ubertragung im Allgemeinen, die in einzelne Tropen zu
unterteilen ist, und andererseits selbst als einzelner Tropus. In seinen Vor-
lesungsaufzeichnungen bestimmt Nietzsche den Ausdruck ,,Metapher” gemif
dieser Bedeutungsschwankung. In Anlehnung an antike Schriftsteller bestimmt er
einerseits die Ausdriicke ,,Metapher” und ,,Tropus“ gleichbedeutend als die all-
gemeine Bewegung der Ubertragung, deren Unterarten die Tropen sind: ,,Als
Bezeichnung fiir Ubertragungen hatten die Griechen zuerst (z. B. Isocrates)
petopopd, auch nach Aristoteles. Hermagoras sagt, dall bei den Grammatikern
noch petapopd heille, was die Rhetoren tpémog nannten. Bei den Rémern ist tro-
pus angenommen, bei Cicero noch translatio immutatio, spéter auch motus mores
modi. Uber Zahl und Unterarten der Tropen gab es erbitterte Streitigkeiten: man
kam zu 38 u. mehr Arten.“**® Wenig spiter im gleichen Text behandelt Nietzsche
die Metapher als den ersten einer lingeren Liste von Tropen: ,,Die Metapher ist
ein kiirzeres Gleichnif3, wie wiederum das Gleichnil} als petagpopd Tieovalovoa
bezeichnet wird.«**’

In Wahrheit und Liige wird die Bedeutung von ,,Metapher als Tropus auf
ihre allgemeine Bedeutung als Gleiten des Sinnes tibertragen, so dass der Aus-
druck ,,Metapher” nur noch metaphorisch verwendet wird. Wenn Nietzsche
also die Sprache wesentlich als Metapher kennzeichnet, dann unternimmt er
eine im (tropischen Sinne) metaphorische Benennung der allgemeinen Bewe-
gung des gleitenden Sinnes als ,,Metapher. In diesem iibertragenen und allge-
meinen Verstindnis sprengt die ,,Metapher, die Nietzsche in Anlehnung an den
griechischen Wortsinn von metapherein (= ,anderswohin tragen) auch Uber-
tragung nennt, den formalen Rahmen der herkdmmlichen Tropen. Die Doppel-
deutigkeit des Ausdrucks ,,Metapher* wird also metaphorisch iberwunden, so
dass der Ausdruck ,, Metapher nur noch als Metapher fiir alle Ubertragungen
gilt. Auf der Basis dieses Verfahrens einer ,,Metapher der Metapher™ versucht
nun Nietzsche, eine Systematik und Rangordnung der Ubertragungen zu ent-
werfen, wobei es freilich nicht mehr — wie in der herkémmlichen Rhetorik —
darum gehen kann, Formen der Abweichung von einer eigentlichen Bedeutung
zu bestimmen. Vielmehr handelt es sich um eine Kette diskontinuierlicher Be-
wegungen des Sinnes, die fiir das Zustandekommen von Sprache iiberhaupt
konstitutiv sind.

228 Ibid.: 443.
229 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

4.

Insgesamt verzeichnet Nietzsche drei iibereinander gelagerte Ubertragungshand-
lungen. Erstens gibt es die Ubertragung eines Nervenreizes in ein Bild. Nietzsche
nennt das die erste Metapher.”*° Zweitens wird das Bild in einem Laut ,,nachge-
formt“*!, was eine zweite Metapher heiBt.>** Die Ebene der ersten Metapher
schlieit die Empfindung ein, die Ebene der zweiten hingegen den lautliche Aus-
druck der Empfindung. Sowohl die Empfindung, als auch ihr lautlicher Ausdruck
sind aber, wie bereits erwihnt, nicht imstande, Aulenwelt adiquat wiederzuge-
ben. Sie scheinen lediglich auf ein Ding an sich zu verweisen, das sich einmal als
Nervenreiz, ein anderes Mal als Bild und ein drittes Mal als Laut zu zeigen
scheint. Allerdings funktioniert diese Verweisungsleistung nur, wenn man ver-
gisst, dass eine Ubertragung stattgefunden hat, wenn also durch Wiederholung
und Gewo6hnung der Sprung durch den Zwischenraum zwischen zwei unverein-
baren Sphéren in den Hintergrund tritt und vom Effekt der Reprdsentation eines
transzendenten Dinges verdeckt wird. Die genealogische Aufdeckung der tiefen
und ,wesentlichen® Bewegung der Ubertragung zeigt, dass fiir die Sprache das
Ding an sich nicht schlicht gegeben sein kann. Es gibt nur noch einen Nerven-
reiz, ein Bild und einen Laut, die je fiir sich auf ein Ding zu verweisen scheinen.
Nietzsche vergleicht den Glauben an einen sprachlichen Dingbezug mit der Er-
wartung eines tauben Menschen, Klangnachbildungen im Sand entnehmen zu
konnen, was Musik sei: ,,Wie der Ton als Sandfigur, so nimmt sich das rétselhaf-
te X des Dings an sich einmal als Nervenreiz, dann als Bild, endlich als Laut
aus. >

Das Ergebnis der ersten zwei Ubertragungshandlungen der Bildwerdung und
der Lautbildung ist das Wort als Benennung einer individuellen Wesenheit. Der
Ubergang von einem Wort in einen Begriff setzt aber eine dritte Ubertragung
voraus: das ,,Uebersehen des Individuellen und Wirklichen**** im Hinblick auf
ein Allgemeines. Mit der dritten Ubertragung wird der Raum zwischen der Sphi-
re einzelner Dinge und ihrem allgemeinen Wesen iibersprungen, beispielsweise
der Raum zwischen einzelnen Bléttern und dem einen Blatt hinter den Blittern;
oder zwischen einzelnen Handlungen und der qualitas occulta namens ,,Ehrlich-
keit™ hinter verschiedenen ,,ehrlich” genannten Handlungen: ,,Wir wissen ja gar
nichts von einer wesenhaften Qualitit, die die Ehrlichkeit hie3e, wohl aber von
zahlreichen individualisirten, somit ungleichen Handlungen, die wir durch Weg-
lassen des Ungleichen gleichsetzen und jetzt als ehrliche Handlungen bezeich-
nen.“” Die dritte Ubertragung, die zur Begriffsbildung fiihrt, erzeugt den Ein-

230 Wabhrheit und Liige, Nietzsche (1873): 879.
231 Ibid.

232 Ibid.

233 Ibid.

234 Ibid.: 880.

235 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 387

druck von Kausalitit, der etwa das Blatt als die Ursache der Blétter oder die Ehr-
lichkeit als Ursache ehrlicher Handlungen prisentiert und zuletzt das Subjekt als
Ursache ,subjektiver® Erscheinungen.”®

Die Aufdeckung der ersten zwei Ubertragungen — Nervenreiz-Bild/Bild-
Laut — zeigt, dass zwei so unvergleichliche und disparate Sphédren wie Sinn-
lichkeit und Sprache auf Metaphern zuriickfithrbar sind. Der Nervenreiz lenkt
von sich weg und hin zu etwas ganz anderem: dem Bild. Das Bild wiederum
lenkt von sich weg und hin zu etwas ganz anderem: dem Laut. Jedes Mal gerit
die Inkompatibilitit der zwei Sphiren, deren Zwischenraum in der Ubertra-
gungshandlung {ibersprungen wird, aus dem Blick. Jedes Mal ergibt sich ein
Anschein von Représentation, Bezeichnung und Kausalitdt aus einem Verges-
sen, das seinerseits das Resultat zahlloser Wiederholungen einer langen Ge-
wohnheit darstellt. : ,,[...] wenn [...] dasselbe Bild Millionen mal hervorge-
bracht und durch viele Menschengeschlechter hindurch vererbt ist, ja zuletzt bei
der gesammten Menschheit jedesmal in Folge desselben Anlasses erscheint, so
bekommt es endlich fiir den Menschen dieselbe Bedeutung, als ob es das einzig
nothwendige Bild sei und als ob jenes Verhéltniss des urspriinglichen Nerven-
reizes zu dem hergebrachten Bilde ein strenges Causalitdtsverhidltniss sei; wie
ein Traum, ewig wiederholt, durchaus als Wirklichkeit empfunden und beurt-
heilt werden wiirde.“””” Im Element dieses Vergessens vollzieht sich also —
,unbewusst und nach hundertjihrigen Gewdhnungen“®*® — der Sieg der Liige
als Wahrheit. Die Reprisentation und die Bezeichnung, die im klassischen
Zeitalter epistemisch urspriingliche Tatsachen waren, sind jetzt nur noch Effek-
te eines Vergessens und einer Gewohnheit.

236 Die Begriffsbildung beruht also auf einem Vorgang des Ubersehens, der als die
Gleichsetzung des Ungleichen funktioniert. Jahre spiter, im Zusammenhang
seiner Uberlegungen zur Ewigen Wiederkehr, wird Nietzsche vermuten, dass es
das Gleiche nur im Modus der Wiederkehr geben kann. Dagegen gibt es inner-
halb einer einzelnen ,,Gesammtlage der Kréfte* nur noch das Verschiedene, wo-
bei er wieder einmal das botanische Beispiel der Bldtter verwendet: ,,Ob es in
Einer Gesammtlage etwas Gleiches geben kann, z. B. zwei Bldtter? Ich zweifle:
es wiirde voraussetzen, daf} sie eine absolut gleiche Entstehung hitten, und da-
mit hitten wir anzunehmen, dal bis in alle Ewigkeit zuriick etwas Gleiches be-
standen habe, trotz aller Gesammtlagen-Verdnderungen und Schaffung neuer
Eigenschaften — eine unmogliche Annahme!* [Nietzsche (KSA), Bd. 9 (Friih-
jahr-Herbst 1881), 11 [202]: 523.] Das prinzipiell Ungleiche innerhalb einer
Weltlage ldsst sich also — um mit dem jungen Nietzsche zu sprechen — erst an-
hand der metaphorischen Ubertragung, das heiBt, des Ubersehens und Verges-
sens, gleich setzen. Hinter allen Erscheinungen der Gleichheit muss man also
nach Nietzsche Praktiken der Gleichmachung sehen. Siehe auch Anm. 159 die-
ses Exkurses.

237 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 884.

238 Ibid.: 881.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

5.

Damit kommt es zur berithmten Definition von Wahrheit: ,,Was ist also Wahr-
heit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen
kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhetorisch ge-
steigert, tibertragen, geschmiickt wurden, und die nach langem Gebrauche einem
Volke fest, canonisch und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen,
von denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt
und sinnlich kraftlos geworden sind, Miinzen, die ihr Bild verloren haben und
nun als Metall, nicht mehr als Miinzen in Betracht kommen.“**’

An dieser Definition ist die Logik der Transformation des tropologischen
Raumes in den ontologischen Raum zu erkennen. An die Stelle der Zeichenbe-
ziehung treten die Beziehungen der Ubertragung: Metaphern oder Metonymien.
Diese sind menschliche Relationen, die ,,poetisch und rhetorisch gesteigert, iiber-
tragen, geschmiickt und dann kanonisiert wurden. Das heifit, die Prozedur der
Wahrheitsproduktion besteht aus vier Schritten: (1) Es tauchen ,menschliche
Relationen auf, deren Pole erst nach Etablierung eines Wahrheitsregimes als Sub-
jekt und Objekt erscheinen konnen. (2) Diese Relationen werden rhetorisch-
poetisch gesteigert, tibertragen und geschmiickt. (3) Diese gesteigerten, iibertra-
genen und geschmiickten Relationen werden kanonisiert und verbindlich ge-
macht. (4) Schlieflich wird der gesamte Vorgang vergessen. Die im ersten
Schritt aufgetauchten menschlichen Relationen werden im zweiten Schritt rheto-
risch gesteigert, das heif3t, bestimmten der Sprache eigenen rhetorischen Relatio-
nen angeglichen und damit wiederholbar gemacht und anschlieBend tibertragen,
das heiBt, nach dem Uberspringen des Zwischenraums der Sphiren in einer ande-
ren Sphire reproduziert. Im dritten Schritt wird die derart eingefiihrte figurative
Ordnung der Welt kanonisiert und in einem vierten Schritt schlieSlich gerit diese
Metaphorisierung und Kanonisierung der Wahrnehmung und Erkenntnis in Ver-
gessenheit.

Die vier Schritte dieses viergliedrigen Vorgangs stellen die Umkehrung des
klassischen Verhiltnisses zwischen der Rhetorik und der Grammatik dar: ndm-
lich der Ableitung der Metaphern aus den wahren Namen.*** Hier wird vielmehr
die Wahrheit und die wahren Namen, genauer, das Gefiithl von Wahrheit, damit
auch Haltungen wie Ehrwiirdigkeit usw., aus den Metaphern hergeleitet. Es han-
delt sich also um eine Umkehrung der im Kapitel 5 Abschnitt 11 vorgestellten
Deduktion des Diskurses aus der Wahrheit der Représentation. Es geht um die
genealogische Aufdeckung einer impliziten Deduktion der Wahrheit aus den Me-
taphern.

239 Ibid.: 880.
240 Siehe Kap. 5 dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 389

6.

Diese Herleitung nimmt die Form einer spezifisch genealogischen Argumenta-
tion, allerdings ohne das Unterholz jener materialreichen Diskursanalysen, die
man mittlerweile von Foucault her gewohnt ist.

Gemél der genealogischen Perspektive ist die Wissenschaft unter der Optik
der Kunst und die Kunst unter derjenigen des Lebens zu behandeln.**' Da die
begriffliche Abstraktion die Kunst, d.h. den Einsatz von Metaphern voraussetzt,
ist sie, ebenso wie die Kunst, unter der Optik des Lebens zu bestimmen, das
heif3t, unter Beriicksichtigung ihrer Funktion zur Erhaltung und Steigerung des
Lebens. Denn auch als verniinftiges Wesen folgt der Mensch sozusagen den
,Einflisterungen® des Lebens, selbst wenn er sich mit Hilfe der Vernunft da-
gegen wehrt. Stellt man aber das Handeln ,,unter die Herrschaft der Abstractio-
nen“**, so ergibt sich daraus eine Art stoischer Distanz gegeniiber der Ereig-
nishaftigkeit der Anschauungen: ,,Er leidet es nicht mehr, durch die plétzlichen
Eindriicke, durch die Anschauungen fortgerissen zu werden, er verallgemeinert
alle diese Eindriicke erst zu entfdrbteren, kiihleren Begriffen, um an sie das
Fahrzeug seines Lebens und Handelns anzukniipfen.“** Spiter wird Nietzsche
im Rahmen des gleichen Gedankengangs die Wissenschaft als Moral und Glau-
be**, die Logik als regulative Fiktion** und den Satz des Widerspruchs als Im-
perativ?*® Jentlarven.

Der Weg, der von einer Anschauung bzw. einem Bild iiber die Laute zu
einem Begriff fiihrt, beruht, wie gesagt, auf dem Doppelvorgang der Kanoni-
sierung und des Vergessens. ,,Alles, was den Menschen gegen das Thier ab-
hebt, hiangt von dieser Fahigkeit ab, die anschaulichen Metaphern zu verfliich-
tigen, also ein Bild in einen Begriff aufzuldsen.**’ Die Begriffe aber sind
nichts anderes als Metaphern, von denen man vergessen hat, dass sie welche
sind. Alles, was den Menschen als vernunftbegabtes Tier ausmacht, ist also
von einem Vergessen herzuleiten: einem fiir den wissenschaftlichen Diskurs

241 Siehe das Vorwort des spiten Nietzsche zu Geburt der Tragddie unter dem Titel
., Versuch einer Selbstkritik“. Nietzsche (1872): 14.

242 Ibid.: 881.

243 Ibid.

244 Siehe den Abschnitt ,,Inwiefern auch wir noch fromm sind“ in Die frohliche Wis-
senschaft, Nietzsche (1882): 574.

245 [Ibid. Siehe auch Nietzsche (KSA), Bd. 6:181; Bd. 11, 34[249]: 505; Bd. 11,
40[12]: 633.

246 Siehe Nietzsche (KSA), Bd. 12, 9[97]: 389f.

247 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 881. Diese Aussage unterscheidet sich in
einem wesentlichen Aspekt von der bereits erwahnten Feststellung Gerbers, dass
das blofe Sprechvermégen und das damit verkniipfte Fiirsich die Menschen vom
Tier abhebt. [Gerber (1871): 124.] Bei Nietzsche ist das, was den Menschen vom
Tier unterscheidet, weder das Bewusstsein, noch das Sprechvermdgen, sondern
ein Typ von Vergesslichkeit, der fiir den begriffssprachlichen Diskurs geradezu
konstitutiv ist.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

konstitutiven Vergessen der anfinglichen Metapherbildung. Dieser Stellen-
wert des Vergessens bei der Konstitution der menschlichen Rationalitit
scheint im Gegensatz zu stehen zur Rolle des Vergessens bei der Unterschei-
dung zwischen Mensch und Tier in Nutzen und Nachteil der Historie fiir das
Leben, wo der Mensch im Unterschied zum iibrigen Getier als das nicht ver-
gessende Tier gilt. Diese zwei scheinbar kontraren Uberlegungen des jungen
Nietzsche lassen sich folgendermallen zusammenfassen: Wihrend der Mensch
als geschichtliches Wesen am Vergangenen hingt und nicht vergessen kann,
so wie Tiere es tun, und ein solches tierisches Vergessen nicht einmal zu ler-
nen vermag®®, ist er als diskursives Wesen — das heiBt, als wahrheitsfihiges
Wesen — von einem anders gearteten, spezifisch menschlichen Vergessen
konstituiert.** Diese Bestimmung des Menschen ergibt sich aus dem Einsatz
des genealogischen Verfahrens. Dabei ist allerdings zu beachten, dass Nietz-
sches Herleitung der Begriffe von den anfinglichen Metaphern den Vorgang
des Vergessens umkehrt und damit auf so etwas wie eine genealogische Auf-
kldrung hinauslduft.

Zwei Momente enthilt also das genealogische Verfahren: (1) die Herleitung
der Begriffe von den anfinglichen Metaphern und (2) die Freilegung jenes tie-
fen Vergessens, infolge dessen die Metaphern fiir eine wissenschaftliche Kultur
unsichtbar werden. Es liegt auf der Hand, dass erst eine Genealogie der Begrif-
fe in der Lage ist, den wirklichen Unterschied zwischen den Begriffen und den
anfinglichen Metaphern sichtbar zu machen. Dies ist in erster Linie nicht als
ein Unterschied des Wesens bestimmbar, etwa indem die Begriffe als erstarrte
Metaphern gekennzeichnet werden, sondern als ein Unterschied der Wirkung.
Denn: Im Unterschied zu den Metaphern haben die begrifflichen Schemata eine
gesellschaftsbildende Wirkung, insofern unter ihnen jene hierarchischen Struk-
turen — und damit auch Machteffekte — anzutreffen sind, die spéter in den ge-
sellschaftlichen Rangordnungen spiirbar werden: ,,[...] im Bereich jener Sche-
mata ndmlich ist etwas moglich, was niemals unter den anschaulichen ersten
Eindriicken gelingen mochte: eine pyramidale Ordnung nach Kasten und Gra-
den aufzubauen, eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen,
Grénzbestimmungen zu schaffen, die nun der anderen anschaulichen Welt der
ersten Eindriicke gegeniibertritt, als das Festere, Allgemeinere, Bekanntere,
Menschlichere und daher als das Regulirende und Imperativische.” Was also im
Bereich der begrifflichen Schemata stattfindet, ist eine anfédngliche Einrichtung
von Rangordnung.”

248 Nietzsche (1874a): 248.

249 Allein vermittels einer solchen Betonung des Vergessens — gleichsam als Gegen-
kraft zum Selbstbewusstsein — entfernen sich Nietzsches Uberlegungen zu Spra-
che und Rhetorik von der sprachkritischen Bahn Gerbers.

250 Beim spéten Nietzsche taucht die Unterscheidung zwischen Begriff und Metapher
auf einem komplexeren Niveau auf: Die wissenschaftlichen Begriffe und die unter
ihnen waltende Logik werden einer Unterart der Fiktion zugeschlagen, deren

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 391

Mit dem Begriff hilt also die Macht Einzug in das Reich der Anschauungen
und der anfinglichen Metaphern. Das heifit genauer, dass an der Wurzel begriff-
licher Erkenntnis nicht nur die Metapher am Werk ist, sondern dariiber hinaus
der Einsatz von Macht. Denn der Vorgang der Erstarrung der Metaphern in be-
griffliche Wahrheit beinhaltet erstens die kanonisierende Hervorhebung be-
stimmter Metaphern und zweitens das Vergessen dieser Kanonisierung. Insge-
samt erscheinen das Auftauchen von Metaphern und ihre Verwandlung in Begrif-
fe als ein Akt der Biandigung der Anschauung, der auf drei Momenten beruht: (1)
das Gleichmachen des Nichtgleichen (Metapher), (2) das Nichtgleichmachen der
Metaphern unter einander (Kanonisierung und Hervorhebung bestimmter Meta-
phern) und (3) die anschlieBende Erstellung einer Rangordnung unter dem
Nichtgleichgemachten (begriftliche Ordnung).

7.

Metapher heiit das Gleichmachen des Nichtgleichen oder das Uberspringen des
Zwischenraums inkompatibler Sphidren. Auch in der kartesischen Metaphysik
vermag das Denken von der Sphére des res cogitans auf die von dieser wesent-
lich verschiedenen Sphire des res extensa zu springen. Dazu bedient sich das
Denken der Figur der Reprisentation. Dennoch scheint dieser Sprung, unter
Voraussetzung des ontologischen Gottesbeweises, die Wahrheitsfihigkeit der
Erkenntnis nicht zu beeintrachtigen. Die Diskontinuitdt zwischen den zwei
Sphiren wird ontotheologisch iiberbriickt und vom Diskurs aufgehoben, allge-
meiner: vom Zeichen als Medium des Vergleiches. Bei Nietzsche dagegen klafft
der Unterschied an der Wurzel von Sprache iiberhaupt, als ein zweifacher
Bruch innerhalb eines neurodiskursiven Gesamtbereichs: (1) als der Bruch zwi-
schen einem Nervenreiz und dem Sichtbaren eines Bildes und (2) als der Bruch
zwischen dem Sichtbaren eines Bildes und dem Horbaren bzw. Sagbaren eines
Lautes. Die Sprache stellt uns keine Wesenheiten, sondern nur Differenzen zur
Verfiigung: ,,Wir glauben etwas von den Dingen selbst zu wissen, wenn wir
von Biumen, Farben, Schnee und Blumen reden und besitzen doch nichts als
Metaphern der Dinge, die den urspriinglichen Wesenheiten ganz und gar nicht
entsprechen. '

Die Metapher ,verbindet® also zwei Sphédren, zwischen denen keine dritte
Sphére als vermittelnde Instanz und als positives Medium besteht. Deshalb haf-
tet der Ubertragung, die so etwas wie eine fiktionale Vermittlung von zwei in-
kompatiblen Sphéren leistet, eine irreduzible Kontingenz an: ,,[...] hétten wir
noch, jeder fiir sich eine verschiedenartige Sinnesempfindung, konnten wir
selbst nur bald als Vogel, bald als Wurm, bald als Pflanze percipiren, oder sihe
der eine von uns denselben Reiz als roth, der andere als blau, horte ein Dritter

Quelle im Allgemeinen die Metaphern sind. Damit kénnen, wie bereits gesagt, die
Begriffe und ihre Ordnung zu regulativen Fiktionen und der Satz des Wider-
spruchs zum Imperativ erklart werden.

251 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 879. (Hervorh. v. Verf.)

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ihn sogar als Ton, so wiirde niemand von einer solchen Gesetzmaéssigkeit der
Natur reden, sondern sie nur als ein hochst subjectives Gebilde begreifen.“*>
Die Kontingenz der Erkenntnis ist zuriickzufithren auf den synédsthetischen
Zwischenraum zwischen einem Nervenreiz und einem visuellen Eindruck; und
zwischen diesem und einem akustischen Eindruck. Diese uniiberbriickbaren
Zwischenrdume, von denen die Sinnlichkeit gleichsam durchl6chert ist, ermog-
lichen das unaufhérliche Gleiten des Sinnes, denn, wie an der eben zitierten
Stelle behauptet wird: einem und ,demselben‘ Nervenreiz kann eine ,bestimm-
te® Farbe oder auch eine ,andere‘, oder gar etwas vollig ,anderes‘ wie ein Ton
,entsprechen’.

Insgesamt also herrscht zwischen den Sphéren des Subjekts und des Objekts
ein Abgrund der Inkompatibilitit, den nur eine Ubertragung {iberspringen kann,
wofiir Nietzsche, mit der Doppeldeutigkeit des Ausdrucks ,Ubertragung® spie-
lend, das Bild der ﬁbersetzung zwischen zwei Sprachen verwendet: ,,[...] zwi-
schen zwei absolut verschiedenen Sphiren wie zwischen Subjekt und Objekt
giebt es keine Causalitét, keine Richtigkeit, keinen Ausdruck, sondern hochs-
tens ein dsthetisches Verhalten, ich meine eine andeutende Uebertragung, eine
nachstammelnde Uebersetzung in eine ganz fremde Sprache.“** In der Abwe-
senheit Gottes — die bereits diesen frithen Uberlegungen Nietzsches einge-
schrieben zu sein scheint, ohne dass sie, wie spiter in Die frohliche Wissen-
schaft oder Also sprach Zarathustra, zom Inhalt der expliziten Diagnose vom
»Tod Gottes” geronnen wire — erscheinen Subjekt und Objekt als absolut ver-
schiedene Sphiren, zwischen denen es mangels eines transzendenten Mittlers
keine Vermittlung geben kann, so dass auf den Tod Gottes eine Asthetisierung,
genauer, Fiktionalisierung der Erkenntnis folgen muss. Die Begriffe erweisen
sich als Schein, und was ihnen zu Grunde liegt, ist nicht etwa die grundlegende
Instanz einer ,Realitét, sondern erneut Schein: der Schein der Bilder. Der Be-
griff ist im Innersten ein Bild, das heifit das Gleichmachen des Ungleichen. In
der Abwesenheit Gottes aber wird alles in der Welt zum Ungleichen. Es gibt
keine Identitditen mehr, die vielmehr erst mit Hilfe der Metaphern und Bilder
herzustellen sind.

Nietzsche stellt also eine ,grundlegende (dionysische) Diskontinuitit zwi-
schen den unterschiedenen Sphéren der Sinnlichkeit fest, so dass er dem (apolli-
nischen) Ausdruck ,Erscheinung‘ mit Skepsis begegnet, insofern eine Erschei-
nung etwas von einem erscheinenden Ding zu verraten scheint: ,,Das Wort Er-
scheinung enthélt viele Verfithrungen, weshalb ich es moglichst vermeide: denn
es ist nicht wahr, dass das Wesen der Dinge in der empirischen Welt er-
scheint.“** In der Abwesenheit Gottes, genauer, des géttlichen Mittlers zeigen
sich die Dinge in ihrem unverséhnlichen Unterschied, so dass nicht mehr von

252 Ibid.: 885.
253 Ibid.: 884.
254 Ibid.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 393

Vermittlung und Erscheinung die Rede sein kann, sondern von Differenz und
Ubertragung, letztlich vom ontologischen Raum der Sprache, den das Ver-
schwinden Gottes gleichsam freilegt. Und wenn Nietzsche fiir die Ubertragung
zwischen den Sphiren des Subjekts und des Objekts doch noch die Notwendig-
keit eines Mittlers feststellt —, einer frei dichtenden und frei erfindenden Mittel-
Sphiire und Mittelkraft*>> — und wenn er diese gleichsam an die Stelle Gottes
getretene Mittelkraft als ,kiinstlerisch schaffendes Subjekt“256 bezeichnet, dann
hat das wenig zu tun mit iiberhistorischen apriorischen Regeln der Erkenntnis-
produktion oder gar mit dem subjektphilosophischen ,Selbstbewusstsein‘. Denn:
Der Zweifel an der Identitét der Dinge, an ihrer Vorgegebenheit und nichtprodu-
zierten Dinglichkeit, fithrt gerade zur Destabilisierung des Selbstbewusstseins
und ldsst an dessen Stelle das ,.kiinstlerisch schaffende Subjekt® spiirbar wer-
den.”” Mit der Mittelkraft und -Sphire ist also keineswegs eine im Voraus gege-
bene transzendentale Instanz gemeint, sondern eher jener Gesamtzusammenhang
aus Differenzen und Inkompatibilititen, die von den Ubertragungen iibersprun-
gen werden. Dieser Zusammenhang aus Differenzen, den Nietzsche in gut kanti-
scher Manier ein ,kiinstlerisches Subjekt nennt, ist tatsdchlich der ontologische
Raum der Sprache, dem in einem postanthropologistischen Wissenszusammen-
hang die Rolle einer Mittelsphiare oder eines Mediums des Vergleichs zu-
kommt. >

Erst diese Bestimmung des ontologischen Raumes als Medium und Mittel-
sphére offenbart den eigentiimlichen Mischcharakter dieses Raumes. Als Ge-
samtzusammenhang aller syndsthetischen Zwischenrdume erscheint er als ein
diskontinuierlicher Zusammenhang unterschiedlicher Orte, oder, in Foucaults
Terminologie, als Heterotopie, in der sich die Rdume des Leibes und der Meta-
pher durchdringen. Denn der genealogische Blick entdeckt an der Wurzel der
Begriffe den Ort der (leibbedingten) Sinnesempfindung, an dem gerade die Me-
tapher ihren Einsatz findet. Das heiBt aber, dass die Ubertragung nicht nur auf
der Ebene der Worter und Begriffe stattfindet, sondern auch auf derjenigen des
Leibes, insofern sie den Raum der Diskontinuitdt zwischen einem fiihlbaren Ner-
venreiz und einem sichtbaren Bild voraussetzt. Deshalb beruht das der begriffli-
chen Wahrheit vorgéngige figurative Gleiten des Sinnes auf dem syndsthetischen
Gleiten zwischen einem Nervenreiz und dem diesem ,entsprechenden‘ Bild. Das
gemeinsame Element, in dem der Diskurs und die Wahrnehmung stattfinden

255 Ibid. (Hervorh. v. Verf.)

256 Ibid.: 883.

257 Siehe ibid.: 883 f.: ,[...] wenn er [der Mensch] einen Augenblick nur aus den Ge-
fangniswinden dieses Glaubens heraus konnte, so wire es sofort mit seinem
,Selbstbewusstsein‘ vorbei.*

258 Es wire im Rahmen einer anderen Arbeit zu zeigen, inwiefern sich dieses Me-
dium bei unterschiedlichen Vertretern des postanthropologistischen Wissens
wie Derrida, Deleuze oder Lyotard unter unterschiedlichen Titeln als Voraus-
setzung des Denkens meldet: als différance, Differenz an sich oder als Wider-
streit.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

konnen, ist das Gleiten selbst, einmal das synédsthetische, einmal das rhetorische.
Leib und Metapher sind im ontologischen Raum der Sprache miteinander ,we-
sentlich® verschréinkt.

8.

Inmitten einer wissenschaftlichen Kultur, deren Herkunft solcherart ,freigelegt*
wird, kommt der Kunst die Rolle eines Stérenfrieds zu, der mit Vergniigen die
begrifflichen Kategorien durcheinander wirft und an das anféingliche Vergessen
der Metaphern erinnert. Damit verfolgt die Kunst das gleiche Ziel wie die rudi-
mentére Genealogie der Wahrheit, die in Wahrheit und Liige vorgelegt wird und
die sich auf Nietzsches weiterem Denkweg zu einer Genealogie von Wissen-
schaft und Moral ausweitet. Die Kunst bricht in die Sphére der Wissenschaft he-
rein als eine karnevaleske Praxis der Freiheit: ,,.Der Intellekt, jener Meister der
Verstellung, ist so lange frei, und seinem sonstigen Sklavendienste enthoben, als
er tduschen kann, ohne zu schaden und feiert dann seine Saturnalien; nie ist er
tippiger, reicher, stolzer, gewandter und verwegener. Mit schopferischem Beha-
gen wirft er die Metaphern durcheinander und verriickt die Grénzsteine der Abs-
traktion, so dass er z. B. den Strom als den beweglichen Weg bezeichnet, der den
Menschen trigt, dorthin, wohin er sonst geht. Jetzt hat er das Zeichen der Dienst-
barkeit von sich geworfen: sonst mit triibsinniger Geschéftigkeit bemiiht, einem
armen Individuum, dem es nach Dasein geliistet, den Weg und die Werkzeuge zu
zeigen und wie ein Diener fiir seinen Herrn auf Raub und Beute ausziehend ist er
jetzt zum Herrn geworden und darf den Ausdruck der Bediirftigkeit aus seinen
Mienen wegwischen.*

Grundlage der kiinstlerischen Ubertretung der begrifflichen Ordnung ist al-
so die Freiheit des Intellekts. Diese Freiheit ist keine andere als jene Freiheit
von der Reprdsentation, die uns Foucaults Archdologie als Kennzeichen des
literarischen Gegendiskurses sehen lehrt. Ebenso wie das ,,wilde und beherr-
schende Sein der Worter“™ im literarischen Sprechen signalisiert die Herr-
schaft der Metapher in den diskursiven ,,Saturnalien der Kunst eine Umkeh-
rung des klassischen Verhiltnisses zwischen den Tropen und den Begriffen. Fiir
das klassische Wissen sind die Tropen geregelte Abweichungen von den wah-
ren Namen und als solche von den Begriffen abhingig. Die Begriffe ihrerseits
lassen sich von der Représentation herleiten, weshalb die Begriffsbildung als
Gegenstand einer grammatikalischen Theorie der Artikulation zu behandeln ist.
In Nietzsches kiinstlerischen Saturnalien dagegen erscheinen die Begriffe im
Augenblick ihrer karnevalesken Verabschiedung als spezifische Erstarrungszu-
stinde der unbeendbaren Bewegung der Ubertragung. Von ihrer Parallelbahn
her bewirkt die Kunst, dass jene transzendentale Kritik, die aus der Triibung der
Reprisentation erfolgte und anhand einer Grenzziehung den Bereich allen
wahrheitsfihigen Gebrauchs der Begriffe zu isolieren suchte, umgestofen wird

259 OD: 365.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 13: EXKURS. DER RAUM DER SAMMLUNG UND WIEDERKEHR VON SPRACHE | 395

und in einen Rausch der poetischen Ubertretung und der , Verriickung der
Grénzsteine* tibergeht.

Damit ergibt sich das Gesamtbild einer zwischen Wissenschaft und Kunst
zerrissenen Erkenntniskultur, die durchaus dem archiologischen Bild der anthro-
pologistischen Zerstreuung des Diskurses entspricht. Nietzsche schildert diese
Zerrissenheit als die Unvereinbarkeit von zwei unterschiedlichen Haltungen: ,,Es
giebt Zeitalter, in denen der verniinftige Mensch und der intuitive Mensch neben
einander stehen, der eine in Angst vor der Intuition, der andere mit Hohn iiber die
Abstraction; der letztere eben so unverniinftig, als der erstere unkiinstlerisch ist.
Beide begehren tiber das Leben zu herrschen: dieser, indem er durch Vorsorge,
Klugheit, Regelméssigkeit den hauptsidchlichsten Nothen zu begegnen weiss,
jener indem er als ein ,liberfroher Held jene Nothe nicht sieht und nur das zum
Schein und zur Schonheit verstellte Leben als real nimmt. [...] Wéhrend der von
Begriffen und Abstractionen geleitete Mensch durch diese das Ungliick nur ab-
wehrt, ohne selbst aus den Abstractionen sich Gliick zu erzwingen, wihrend er
nach moglichster Freiheit von Schmerzen trachtet, erntet der intuitive Mensch,
inmitten einer Kultur stehend, bereits von seinen Intuitionen, ausser der Abwehr
des Uebels eine fortwdhrend einstromende Erhellung, Aufheiterung, Erlosung.
Freilich leidet er heftiger, wenn er leidet; ja er leidet auch ofter, weil er aus der
Erfahrung nicht zu lernen versteht und immer wieder in dieselbe Grube fillt, in
die er einmal gefallen. Im Leide ist er dann ebenso unverniinftig wie im Gliick, er
schreit laut und hat keinen Trost.“*%

Die Zerrissenheit der Nietzsche zeitgendssischen Moderne lédsst sich also
erst durch eine ,letzte, entscheidende ,,Verriickung der Grinzsteine“ iiber-
winden. Diese letzte Verriickung wird von der Genealogie unternommen. Sie
besteht in der Suspendierung der Grenzmarke zwischen Wahrheit und Liige
und lidsst den ontologischen Raum der Sprache auftauchen als einen Raum der
Differenzen, in dem die Spaltlinie zwischen Wahrheit und Liige bzw. zwi-
schen Wissenschaft und Kunst, sowie die Streulinien zwischen den anthropo-
logistisch inkompatiblen Seinsweisen der Sprache komplexere Formen an-
nehmen. Die genealogische Verschiebung, die die Grenze zwischen Wahrheit
und Liige in eine anders geartete Grenzziehung zwischen den zwei genannten
Haltungen und Perspektiven des rationalen und des kiinstlerischen Menschen
iibergehen lisst, zeitigt den Effekt einer Fiktionalisierung des Wissens, die
vom jungen Nietzsche — vor dem Hintergrund seiner philologischen und kul-
turwissenschaftlichen Untersuchungen des tragischen Griechentums — als eine
Re-Mythisierung der modernen Kultur geschildert wird: ,,Wo einmal der intui-
tive Mensch, etwa wie im élteren Griechenland seine Waffen gewaltiger und
siegreicher fiihrt, als sein Widerspiel, kann sich gilinstigen Falls eine Kultur
gestalten, und die Herrschaft der Kunst tiber das Leben sich griinden; jene
Verstellung, jenes Verldugnen der Bedurftigkeit, jener Glanz der metaphori-

260 Wahrheit und Liige, Nietzsche (1873): 889-90.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

schen Anschauungen und iiberhaupt jene Unmittelbarkeit der Tduschung be-
gleitet alle Aeusserungen eines solchen Lebens. Weder das Haus, noch der
Schritt, noch die Kleidung, noch der thénerne Krug verrathen, dass die Noth-
durft sie erfand; es scheint so als ob in ihnen allen ein erhabenes Gliick und
eine olympische Wolkenlosigkeit und gleichsam ein Spielen mit dem Ernste
ausgesprochen werden sollte.«*'

261 1bid.: 889.

- am 14.02.2026, 14:31:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

